








Mliotkek äer LirobenvUer.

"U A s W 4 h k
der

vorMlichstm patnftischen Werke
in

deutscher Übersetzung, 
herausgegeben unter der Oberleitung 

von

vr. 4r. L. Reilhmayr,
ordentlicher öffentlicher Professor der Theologie an der Universität München,

päpstlicher Kämmerer, bischöfl. geistlicher Rath rc. re.

Wincenz von Lerin, 
Kommonilorium.

/S Ureis jedes Bandes 
H 4 sgr. oder 14 kr. südd.

Kennten.

Verlag der Zos. Kösel'schen Buchhandlung.

Man wolle die Kehrseite beachten.



Verlag der Jos. Kgscl'scheil Buchhandlung
in Kempten.

Zu beziehen durch alle Buchhandlungen des An - und Auslandes: 

UMGMOWMM DGHRMLW, 
Erzbischof von Toledo,

(geb. 1503, gest. 1576), 
von

Doktor der Theologie.
Preis brochirt 14 Sgr. oder 48 kr.

Line Rezension in den „Kathol. LiteraturbläLtern 
der Sion" 1870 ^ro. 2 sagt über diese gelehrte, auf 
tiefem Quellenstudium beruhende Abhandlung:

Zu den bedeutenden Erscheinungen der Kirchengerichte 
Spaniens zählt ohne Zweifel Bartholomäus Carranza. hervor­
ragend durch theologische Bildung wie durch den Adel und 
die Festigkeit seines Eharakters, die er beide in den mancherlei 
Stellungen, welche im Laufe seines Lebens ihm angewiesen 
waren, m glänzender Weise bewährt hat. Weit mehr aber 
noch nimmt er unser Interesse in Anspruch durch das tragische 
Schicksal, dessen Opfer er geworden ist. Oder ist es nicht 
tragisch zu nennen, wenn ein Mann, welcher selbst fünfund­
zwanzig Jahre seines Lebens dem aufrichtigsten Dienste der 
Jnquisttion gewidmet hatte, die letzten sechzehn Jahre selbst 
ihr Gefangener geworden ist? Daß diese Wendung im Ge­
schicke des Erzbischofs zu ganz entgegengesetzten Urtheilen Ver­
anlassung gegeben, liegt in der Natur der Sache. Wir kön­
nen uns nicht darüber wundern, daß von protestantischer Seite 
eine „Bekehrung" Earranza's zu den Prinzipien der Refor­
mation als Ursache jenes traurigen Schicksals angenommen 
wurde, eine Annahme, welche selbst katholische Schriftsteller 
adoptirten: aber wir finden es eben so wenig auffallend, wenn 
von anderer Seite leidenschaftliche Gehässigkeit als die Quelle 
jenes Unglücks bezeichnet wird. Beide Auffassungsweiseu lie­
gen dem ersten Anscheine nach gleich nahe, und für beide fehlt 
es nicht an dem einen oder andern Argumente. Aber nur 
eine gründliche, bis ms Einzelne gehende Untersuchung der 
verschiedenen hier in Betracht kommenden Momente kann uns 
den objektiven Thatbestand offen legen. Dieses geleistet zu 
haben ist das Verdienst der oben angezeigten Schrift. Der 
Verfasser entwirft an der Hand der Quellen ein treues Lebens-





HWMHeK der Nirchesväter.

Auswahl
oer 

vorMgUchsteu patrWschen Werke 
in

deutscher Übersetzung, 
heruu-rgegebeu unter der Oberleitung 

von

Dr, Fr. X. Reithmayr,
ordentlicher össentlicher Professor der Theologie an der Universität München, 

päpstlicher Kämmerer, bischöfl. geistlicher Rath rc. rc,

I e m V t e u.

Vertag der Ios. Koset'scheu Buchhandlung



Conrmomtorium,

übersetzt

von

Ulrich Uhl.

Uemp'ten.

Verlag der Ios. Kösel'schen Buchhandlung.





Der hl. Nmery von Lerm
und

sein Commomtonmn.

Von den Lebensverhältnifsen des hl. Vincenz, zum Un­
terschiede von Andern gleichen Namens nach seinem spätern 
Aufenthaltsorte, der Insel kenn,') Lerinensis zubenannt,

1) Die kleine Insel Lerinmn oder Lirinum, gegenwärtig St. 
.^onorat genannt, liegt hart an der südöstlichen Küste Frankreichs, 
nicht wett von Nizza. Bis zum Anfänge des 5. Jahrhunderts 
war ste wegen des giftigen Schlangengezüchts, welches sich auf der 
Insel aufhielt, unbewohnt. Da gründete der hl. Honorat ein 
Kloster dortselbst, welches bald einen ungemeinen Aufschwung 
nahm nnd für Frankreich lange Zeit hindurch eine Pflanzschul'e 
gelehrter und heiliger Männer war. Seit der Verwüstung durch 
die Araber war diese Insel trotz ihres herrlichen Klimas nur noch 
von Fischern bewobnt. In der allerneuesten Zeit jedoch sollen 
die Cisterzienser die Insel übernommen haben, um daselbst eine 
Abtei mit Schule, Noviziat und Waisenhaus zu gründen und die- 
selbe wieder fruchtbar zu machen.



6 Vince«; »o« Lerirr

sind nur sehr dürftige Nachrichten auf uns gekommen. Nach 
dem Berichte des Gennadius,*) seines etwas jüngeren Zeit­
genossen und Landsmannes, welchem allein wir das Wenige 
verdanken, was wir Sicheres von Vincenz wissen, war die­
ser von Geburt ein Gallier. Die Zeit Iseiner Geburt muß 
in den Ausgang des 4. oder Anfang des 5. Jahrhunderts 
fallen. Ueber seine Familie, sowie über den;Ort oder auch 
nur die Provinz, wo er geboren worden, läßt sich etwas 
Bestimmtes nicht sagen. Ebenso sind seine Kindheit und 
frühere Jugendzeit für uns in Dunkel gebüllt; wir vermögen 
nur aus dem Styl und Inhalt seines Commonitoriumd zu 
urtheilen, daß er eine gute Erziehung und wissenschaftliche 
Bildung genossen habe. Von seinen späteren Schicksalen, 
bevor er Mönch geworden, sagt er selber in der Vorrede 
zum Commonitorium, daß er eine Zeit lang von mannig­
fachen und schweren Stürmen des weltlichen Kriegsdienstes 
hin und her geworfen wurde. Daraus wollten Einige schlies- 
sen, Vincentius habe früher dem Kriegerstande angehört. 
Dieß wäre zwar sehr leicht möglich; indessen ist doch der 
Ausdruck „weltlicher Kriegsdienst (seeularis militia)" viel zu 
unbestimmt, als daß sich darauf ein Schluß auch nur mit 
einiger Sicherheit gründen ließe. Denn dieses Wort be­
zeichnet nach dem Sprachgebrauche jener Zeit nicht bloß den 
Felddienst, sondern auch jede andere weltliche Beschäftigung, 
überhaupt das Leben in der Welt und für die Welt im 
Gegensatze zu dem gottgeweihten Leben eines Religiösen. 
Mit Gewißheit können wir also jener Angabe nur entnehmen, 
daß Vincentius ein bewegtes und durch mancherlei Mißge­
schicke getrübtes Leben geführt habe, bis er sich, dessen müde, 
entschloß, sein Lebensschifflein in dem Hafen des Kloster­
lebens zu landen, um da fern von der Eitelkeit und dem 
Gewühle der Welt in ruhiger Beschaulichkeit Gott zu dienen 
und für sein Seelenheil Sorge zu tragen.

Der gelehrte Kardinal Noris meint nun, Vincentius

1) Osnnadius, Ü6 vw. illustridns e. 64. 



Einleitung. 7

habe sich zuerst in ein Kloster Lei Marseille zurückgezogen 
und sei erst nach der Abfassung seines Commonitoriums von 
hier nach Lerin gekommen. Doch wird ihm hierin wohl mit 
Recht von den meisten Anderen widersprochen, welche sagen, 
Vincenz habe sich gleich anfänglich in das Kloster auf Lerin 
begeben. Daß er hier, wie Einige wollen, die Stelle eines 
Abtes bekleidet habe, ist unrichtig. Denn nickt nur nennt 
ihn Gennadius einfach Presbyter, sondern wir haben auch 
noch das Verzeickniß der Aebte jenes Klosters, worin für 
Vincentius kein Platz vorhanden ist.") Ungewiß ist, ob er 
schon als Presbyter in das Kloster eintrat oder erst in dem­
selben die Ordination erhielt. Von da an fehlen über ihn 
alle weiteren Nachrichten, und wir können nur vermuthen, 
daß er sich in der stillen Klosterzelle bis zum Ende seines 
Lebens ausschließlich den Uebungen der Frömmigkeit und 
wissenschaftlichen Studien hingegeben habe. Sein Tod fällt 
nach dem Berichte des Gennadius in die Regierungszeit der 
Kaiser Theodosius II. und Valeutinian III-, also in die Mitte 
des 5. Jahrhunderts.

Vincentius wurde bald nach feinern Tode nicht bloß in 
Lerin als Heiliger verehrt, sondern auch das römische Mar- 
thrologium führt ihn als solchen auf und feiert sein Andenken 
am 24. Mai.

Seinen Ruhm als Schriftsteller verdankt Vincentius 
dem Commonitorium, welches er unter dem Namen „Pere- 
grinus" verfaßte. Den Grund dieser Pseudonymität ver­
mögen wir nicht zu erkennen, wenn es nicht etwa wegen der 
polemischen Zwecke geschah, welche das Commonitorium in 
mehr versteckter Weise den Anhängern der augustinischen 
Gnadenlehre gegenüber verfolgte. Die Zeit der Abfassung 
ist in Kap. 42 angegeben, wo von dem allgemeinen Concile

I) Nachdem der hl. Honorat i. I. 426 Bischof von Arles 
geworden war, folgte ihm Maximus als Abt von Lerin, dessen 
Nachfolger (von 434 bis 462) Fanstus, der spätere Bischof von 
Riez, war.



8

vonEphesus gesagt wird, es sei vor ungefähr 3 Jahren ab­
gehalten worden, so daß also die Vollendung des Commo- 
nitoriums etwa in das Jahr 434 zu setzen ist. Als Ver­
anlassung gibt Vincentius zu wiederholten Malen an, er 
habe diese Arbeit unternommen, um durch Aufzeichnung der 
von den Vätern überlieferten Glaubenslehre der Schwäche 
seines Gedächtnisses zu Hilfe zu kommen, weßhalb er auch 
seine Schrift „Commonitorium, das heißt Gedenk- oder Er­
innerungsbüchlein" nennt. Der eigentliche Grund war aber 
wohl der, in jenen Zeiten dogmatischer Erregtheit, wo die 
Häresien des 4. Jahrhunderts noch nicht vollständig über­
wunden waren, während das 5. schon wieder neue hervor­
gebracht hatte, eine sichere Regel an die Hand zu geben, um 
beim Widerstreite der Meinungen von der kirchlichen Wahr­
heit nicht abzuirren. Als obersten Grundsatz stellt er dabei 
auf: „In der kirchlichen Lehre darf keine Neuerung einge­
führt werden; katholisch ist nur, was überall, was immer, 
was von Allen geglaubt worden."

Ursprünglich bestand das Commonitorium aus zwei Thei­
len, von welchen aber der letztere dem Verfasser noch vor der 
Veröffentlichung entwendet wurde. Wie Gennadius berichtet, 
hätte nun Vincentius den Inhalt des verloren gegangenen 
Buches kurz zusammengefaßt und mit dem 1. Theile zu 
Einem Buche verbunden. Indessen bemerkte man doch bald, 
daß die drei Schlußkapitel des vorhandenen Ganzen allerdings 
eine Zusammenfassung sind, aber nicht bloß des verlorenen 2., 
sondern auch des ersten Theiles, und daß Vincentius dieselben 
schon nach dem Wortlaute bei Beginn des Kap. 41 I nicht 
erst nach der Entwendung des zweiten Theiles geschrieben haben 
kann. Wir dürfen also füglich annebmen, daß uns in die­
sen drei letzten Kapiteln der Schluß des entwendeten zweiten 
Theiles in der ursprünglichen Fassung erhalten ist.

1) „Da dem also sich verhält, ist es nunmehr Zeit, dasjenige, 
was in diesen beiden Commonitorien gesagt worden, am Schlüsse 
dieses zweiten Theiles kurz zusammenzufaffen."



Der Werth des Commonitoriums ist in der Kirche zu 
allen Zeiten als ein sehr hoher anerkannt und mit großen 
Lobsprüchen gefeiert worden. So nennt schon Gennadius 
dasselbe „eine sehr kräftige Streitschrift wider die Häretiker." 
Trithemius spricht davon als von einem ausgezeichneten Werke. 
Baronius sagt von Vincentius, er habe in der katholischen 
Kirche einen großen Ruf seines Namens zurückgelassen, und 
nennt seine Schrift „ein wahrhaft goldenes Werk." Bel- 
larmin rühmt das Commonitorium als „klein an Umfang, 
aber sehr groß an Gehalt." Selbst die Protestanten konnten 
nicht umhin, demselben die ehrendste Anerkennung zu Theil 
werden zu lassen, wie es z. B. die Magdeburger Centurien 
ein gelehrtes und scharfsinniges Werk nennen. Es ist denn 
auch in der That ein klassisches Werk sowohl dem Inhalte 
als der Form nach. Wie es die Kriterien der ächten katho­
lischen Glaubenslehre anfstellt und nachweist, inwieferne 
es auch in Glaubenssachen einen Fortschritt gibt, steht es 
einzig da in der alten Literatur. In der gelungensten Weise 
wird der Beweis für die aufgestellten Grundsätze sowohl aus 
der hl. Schrift als aus der ganzen bisherigen Kirchengerichte 
geführt. Die Anordnung des Ganzen ist so klar durchdacht 
und logisch dnrchgeführt, daß sich in schönster Weise das 
Eine aus dem Andern entwickelt. Trotz einiger überflüssigen 
Wiederholungen ist die Darstellung im Ganzen doch sehr 
gedrängt, die Sprache nicht bloß rein und fließend, sondern 
auch warm und beredt und von einer Allen zugänglichen 
Verständlichkeit, so daß dieses Büchlein in jeder Beziehung 
zu den kostbarsten Ueberbleibseln der patristischen Literatur 
zu rechnen ist.

Hier dürfen wir aber auch den Borwurf nicht übergehen, 
der dem Dineentius und seinem Commonitorium gemacht 
wird, daß er nämlich dem Semipelagianismus gehuldigt habe, 
und daß in seinem Buche die deutlichen Spuren davon zu 
finden seien. Der Calvin ist Johann Gerhard Boß war 
der Erste, welcher diese Beschuldigung erhob, und Kardinal 
Noris stimmte ihm hierin mit Anführung neuer Gründe bei. 
Diese Gründe waren so gewichtig, daß ihnen auch Natalis



10 Vincen; von Lerin

Alexander. Thomassin, die Mauriner, die Gebrüder Ballerina 
Lorenz Berti und noch manche andere Autoritäten ersten 
Ranges folgten, obwohl Baronius und Bellarmin sich auf'K 
günstigste für die Orthodoxie des hl. Vincenz ausgesprochen 
hatten. In neuerer Zeit sind auch Engelbert Klüpfel und 
namentlich Hefele nach einer gründlichen Untersuchung dieser 
Frage zu demselben Schlusse gekommen. In der That muffen 
auch die beigebrachten Beweismomente als entscheidend an­
erkannt werden. Diese sind in Kürze folgende:

I. Die ganze Umgebung des Vincentius war eine semi- 
pelagianifche, indem viese Richtung nicht bloß vom benach­
barten Marseille ausgegangen, sondern auch in Lerin selber 
eiugedrungen war. Faustus von Nie;, ein Hauptverfechter 
des Semipelagianismus, war ein langjähriger Mitbruder 
des Bincenttus und dessen Abt gerate zu der Zeit, als die­
ser sein Commonitorinm schrieb.

II. Der Hauptbeweis für den Semipelagianismus des 
Vincentius ist aber dem Commonitorinm selber entnommen 
und zwar Kap. 37 u. 43.

I) Am Schlüsse des Kap. 37 heißt es nämlich wörtlich: 
„Die Häretiker pflegen in ganz eigener Weise durch Ver­
sprechungen, wie die nachfolgenden, unvorsichtige Menschen 
zu hintergehen. Sie getrauen sich nämlich zu versprechen 
und zu lehren, daß es in ihrer Kirche, das heißt, in dem 
Conventitel ihrer Gemeinschaft, eine große unv spezielle und 
ganz persönliche Gnade Gottes gebe, in der Art, daß ohne irgend 
eine Anstrengung, ohne irgend eine Mühe, ohne irgend eine 
Selbstthätigkeit, auch wenn sie nicht bitten, nicht suchen, nicht 
anklopfen, alle die, welche zu ihrer Zahl gehören, dennoch so 
von Gott (mit Gnade) versehen werden, daß sie von Engels­
händen getragen, das heißt, durch Engelsschutz bewahrt, nie­
mals ihren Fuß an einen Stein anstoßen, das heißt, niemals 
zum Bösen verführt werden können." Damit stellt sich Vin­
centius der orthodoxen Gnadenlebre, wie sie gerade damals 
von den Anhängern des hl. Augustin freilich in den aller- 
stärksten Ausdrücken voraetragen wurde, in 3 Punkten gegen­
über: a) will er keine spezielle, persönliche Gnade anerkennen, 



Einleitung. ' H

so daß Gott jedem Einzelnen nach freiern Belieben das Maß 
seiner Gnade zumißt, deren höchsten Erweis die Gabe der 
Beharrlichkeit bis an's Ende bildet; b) bekämpft er die 
Lehre, daß das Heil durch die Gnade Gottes gewirkt werde, 
welche der Mensch nicht verdienen kann, da sie frei verliehen 
wird;") o) verwirft er die Lehre, daß, wer einmal von Gott 
prädestinirt ist, auch unfehlbar selig werdet)

Dadurch huldigt aber Vincentius, wenn auch nicht direkte, 
so doch deutlich genug indirekte, dem semipelagianischen Stand­
punkt, wonach a) die Gnade nur eine allgemeine") ist, b) der 
Anfang des Heils von dem Menschen ausgeht, indem sich 
dieser durch Bitten und Anklopfen die Gnade erwerben kann, 
und e) die Prädestination in gleicher Weise wie die Nepro- 
bation als ein bloßes Vorberwisfen der menschlichen Hand­
lungen von Seiten Gottes erscheint.

2) Auch Kap. 43 wird zum Beweise dafür, daß Vin­
centius Semipelagianer gewesen, angeführt. Hier citirt der­
selbe nämlich einen Brief, welchen Papst Coelestin an die

1) Wenn Vincentius sagt, daß nach der von ihm bekämpften 
Richtung von Seiten des Menschen zur Erlangung des Helles 
gar keine eigene Thätigkeit erfordert werde, so ist das Mißver­
ständnis; oder Entstellung der augustinifchen (und kirchlichen) Lehre. 
Denn nach dieser wird zwar der Gnade in allweg sowohl zur Er­
langung der Rechtfertigung als auch zu jedem einzelnen guten 
Akte des Gerechtfertigten die Initiative zuerkannt, aber zu diesem 
primären Wirken der göttlichen Gnade auch das freie Mitwirken 
des Menschen verlangt, so daß also der Mensch nicht ohne alle 
Selbstthätigkeit das Heil gewinnen kann.

2) Auch hier mißversteht oder entstellt Vincentius die richtige 
Lehre, wenn er sagen will, daß nach derselben der Prädestinirte 
in gar keinem einzelnen Falle mehr sündigen könne, indem aus 
ihr nur folgt, daß er nicht dauernd von der Sünde gefesselt wer­
den kann. ____ ___________ __

Z^Nach den Semtpelagianern ist die göttliche Gnade wie ein 
großer, Allen in gleicher Weise zugänglicher Brunnen zu denken, 
aus dem sich Jeder nach dem Grade seines Suchens nnd Bittens 
die Gnade holen kann.



12

gallischen Bischöfe gerichtet hatte, um sie an ihre Pflicht zu 
mahnen, Glaubensneuerungen entgegenzutreten. Dieser Brief 
war eine Antwort auf die Klage, welche Prosper und Hila- 
rius, zwei entschiedene Verfechter der augustinischen Gnaden- 
lehre, beim päpstlichen Stuhle angebracht hatten, daß mehrere 
Priester und Mönche zu Marseille, ohne von den Bischöfen 
zurechtgewiesen zu werden, irrige Lehren verbreiteten. Offen­
bar war der Brief gegen die Semipelagianer gerichtet. Vin- 
centius aber klammert sich an den Satz: „Die Neuerung 
soll aufhören das Alterthum anzugreifen," verschweigt das 
Lob, welches der Papst dem ProSper und Hilarius ertheilt, 
und läßt durch seine Darstellung nicht im Mindesten durch­
schimmern, daß Coelestin unter der Neuerung die semipela- 
gianische Lehre verstanden habe. Dieß hätte er aber nach 
der ganzen Anlage seines Buches sicherlich gethan, wenn er 
nicht selber dieser Anschauung zugethan gewesen wäre.

Darnach kann es wohl kaun: in Abrede gestellt werden, 
daß die Rechtgläubigkeit des hl. Vincentius wirklich mit einer 
Makel behaftet erscheint, und daß durch die beiden Stellen 
auch auf das Commonitorium theilweise ein Schalten ge­
worfen wird. Zur Entschuldigung muß aber gesagt werden, 
daß sich der hl. Augustin im Verlaufe des Streites mit den 
Pelagianern wirklich zu schroffen, auf die Spitze getriebenen 
Aeußerungen über die Nothwendigkeit zu sündigen und die 
unwiderstehlichen Wirkungen der Gnave hatte hinreissen lassen. 
Vom Standpunkte deö kirchlichen Alterthums aus konnte 
man mit Recht dagegen Bedenken erheben. 'Nur begingen 
die Semipelagianer den doppelten Fehler, daß sie, statt jene 
Ausdrücke im Zusammenhänge und iin Geiste des ganzen 
Systems zu verstehen, dieselben vielmehr im späteren Sinne 
Calvins auffaßten, und andererseits Schrift und Väter in 
ihrer rationalistischen, die Heilsgnade nicht in ihrer vollen 
Bedeutung erfassenden Weise sich zurecht legten. Uebrigens 
standen sich in jener Zeit die Ansichten noch gegenüber, ohne 
daß bereits von der Kirche eine definitive Entscheidung ge­
troffen worden wäre. Dieß geschah erst etwa 100 Jahre 
später auf dem Concilium zu Orange (529), wo die gallischen



Einleitung.

Bischöfe unter dem Vorsitze des hl. Cäsarius von Arles in 
25 Kanonen, welche nachher auch die Bestätigung des Papstes 
Bonifaz H. und die Zustimmung der gesammten Kirche er­
hielten, den Semipelagianismus verwarfen und ihm gegen­
über die ächte, katholische Lehre zu klarer, bestimmter Aus­
sprache brachten. Wenn daher auch Bincentius in der Lehre 
von der Gnade irrthümlichen Ansichten huldigte,*) so ge­
schah dieses, ohne daß er sich dadurch eigentlicher Häresie 
schuldig machte, und ohne daß dadurch die Heiligkeit seiner 
Gesinnung und seines Charakters eine Einbuße erlitte.

Außer dem Commonitorium werden unserm Bincenz 
auch die sogenannten „Vineentianischen Einwürfe" — od- 
Mtiones ViimkntisvR — zugeschrieben. Dieselben erschienen 
kurz vor dem Commonitorium und waren gegen den heil. 
Prosper von Aquitanien, einen Anhänger des hl. Augustin, 
gerichtet, welchen sie des absoluten Prädestinatianismus be- 
ichuldigten, da sie ihm Lehren zur Last legten wie: Christus 
sei nicht für alle Menschen gestorben, Gott wolle nicht, daß 
alle Menschen selig werden, Gott sei der Urheber unserer 
Sünden rc. Baronins schreibt zwar diese Schrift einem an­
deren Vincentius zu, und Klüpfel und Elpelt geben sich alle 
Mühe, die Autorschaft dieses Buches unserem Vincentius 
abzusprechen; doch ist, wie Hefele bemerkt, nachdem einmal 
der Semipelagianismus desselben feststehl, und die Semi- 
pelagianer in der That so, wie es in diesem Buche geschieht, 
die augustinische Lehre zu entstellen pflegten, kein triftiger 
^rund mehr vorhanden, ihn nicht auch als Verfasser dieser 
Schrift anzuerkennen.

1) Bmcentins hat seine eigene Glaubensregel unrichtig an­
gewendet und dadurch selber gezeigt, daß die von ihm aufgestellten 
Kriterien, so richtig sie an sich sind, doch beim Widerstreite der 
Meinungen dem Einzelnen noch keine vollkommen sichere Bürg­
schaft der Wahrheit bieten, indem es noch einer äußeren Autorität 
bedarf, um im gegebenen Falle unfehlbar ausznsprechen, was denn 
in der Kirche überall, immer und von Allen geglaubt worden. 
Bgl. Tübg. theol. Quartalschrift 1833, S. 579—600.



14

Dagegen'ist wohl der Apostat Oudm im Unrecht, wenn 
er unserem Vincenz auch den „Prädestinatus" zueignet, ein 
Buch, welches zuerst ein Verzeichnis' der Häresien von Simon 
Magus gn bis auf den Prädestmatianismus herab gibt, so­
dann eine Anzahl prädestinaüanischer, angeblich von dem 
hl. Augustin herrührender Behauptungen anführt und zuletzt 
deren Widerlegung unternimmt.

Antelmius, Canonikus zu Freius (am Ende des 17. Jahr­
hunderts), versuchte darzuthun, daß auch das sogenannte 
athanasianische Symbolum „<2uicuwqu6" von Viuceutius 
herrühre. Doch sind die beigebrachten Beweise viel zu un­
genügend, als daß sie auch nur einigermaßen zu überzeugen 
vermöchten.

Entsprechend seinem hoben Werthe hat das Commo- 
nitvrium bis in die neueste Zeit herab ungemein zahlreiche 
Ausgaben erfahren. Den Vorzug darunter verdienen wohl 
die drei von Stephan Baluzius besorgten, Paris 1663, 1669 
u. 1684. In der Ausgabe von Engelbert Klüpfel (Vienuss 
1809) findet sich eine sehr ausführliche Einleitung nebst zahl­
reichen Anmerkungen. Die neueste sehr bequeme Handaus­
gabe von einem Cleriker der Würzburger Diözese datirt aus 
dem Jahre 1867 (Augsburg, L-chmid'sche Buchhandlung). 
Auch in neuere Sprachen ist das Comuiouitorium vielfach 
übersetzt worden, so in's Französische, Italienische, Englische, 
Böhmische, Schottische. In's Deutsche wurde es schon i.I. 
1563 zu Jngolstadt von Sebastian Faber übertragen, sodann 
von Michael Feder, Bamberg 1785. Eine neuere deutsche 
Uebersctzung, gleichfalls mit ausführlicher Einleitung und 
zahlreichen Noten versehen, haben wir von Fr. Xav. Elpelt, 
Breslau 1840. Eine ausgezeichnete Arbeit über Vincentius 
Lirinensis und sein Commonitorimn, welche bei gegenwärtiger 
Uebersetzung vielfach zu Rathe gezogen wurde, besitzen wir 
außerdem noch von Dr. Hefele in der Tübg. theol. Quartal­
schrift, Jahrg. 1854. Dieselbe findet sich auch in den Bei­
trägen zur Kirchengeschichte, Archäologie und Liturgik von 
Dr. Karl Ios. Hefele (Tübingen 1864).



15

Inhaltsübersicht. In der Lorrede erklärt Vtn- 
cenz, daß er sich entschlossen habe, dasjenige, was er von 
den Vätern in GlaubenssacheN- Zuverlässiges erfahren, 
aufzuzeichnen, um damit der Schwäche seines Gedächt­
nisses zu Hilfe zu kommen. Dazu fühle er sich getrieben, 
weil wir der Zeit, die uns Alles entreißt, auch Etwas für 
das ewige Leben Förderliches abringen sollen, und weil 
gerade die Gegenwart, wo Las Weltgericht in naher Aus­
sicht stehe, und so zahlreiche neue Häresien auftauchen, zu 
besonders eifriger Beschäftigung in religiösen Dingen auf- 
fordere. Außerdem sei auch die Stille seines Klosters für 
eine solche Arbeit sehr günstig, sowie nicht minder der Zweck, 
den er sich für sein ferneres Leben gesteckt, indem er nun, 
dem Strudel der Welt entrissen, nur mehr dem Dienste 
Gottes leben wolle. Doch wolle er nur das Nothwendigste 
aufzeichnen, und auch dieses nicht in kunstgerechter, sondern 
in gemein verständlicher Schreibweise. Dabei werde er sich 
aber angelegen sein lassen, sein Büchlein durch beständige 
Prüfung und Sichtung des von ihm Gelernten tagtäglich 
zu verbessern und zu ergänzen.

Nach dieser Vorrede erzählt nun Vineentius, wie er bei 
seinen Nachforschungen über eine sichere Glaubeusrege! von 
den ausgezeichnetsten Männern immer auf die hl. Schrift 
und auf die Tradition der katholischen Kirche hingewiesen 
worden sei (Kap. 1). Die heil. Schrift wäre zwar für sich 
allein als Glaubensquelle schon vollkommen ausreichend, weil 
sie aber von Verschiedenen verschieden ausgelegt wird, so ist, 
um uns deren richtiges Verständniß zu verbürgen, noch die 
Autorität der Kirche nothwendig (Kap. 2). In dieser selber 
aber muß als Regel gelten, daß nur das wahrhaft katholisch 
ist, was überall, was immer, was von Allen geglaubt wor­
den ist (Kap. 3). Daher muß man dem Glauben eines Bruch­
theils der Kirche gegenüber am Glauben der Gesammtkirche 
und gegenüber einer die ganze Kirche ergreifenden Neuerung 
am Glauben des Alterthums festhalten. Sollten aber auch 
im Alterthume einige Städte oder gar Provinzen dem Irr­
thume gehuldigt haben, so muß man sich an die Beschlüsse 



16 Vincen; von Len»

eines allgemeinen Conciliums und. wenn solche nicht vor­
handen sind, an die übereinstimmenden Aussprüche orthodox 
kirchlicher Lehrer halten (Kap. 4), Zur Beleuchtung dieser 
Grundsätze dient das donatistische Schisma, die arianische 
Häresie, sowie die Streitfrage über die Giltigkeit cer Ketzer­
taufe (Kap. 5—11). Auch durch zahlreiche Aussprüche des 
hl. Paulus wird die Richtigkeit der angegebenen Glaubens­
regel dargethan (Kap. 12—14).

Auf die Frage, warum es Gott oftmals geschehen lasse, 
daß ganz ausgezeichnete Männer innerhalb der Kirche selber 
mit irrigen Lehren hervortreten, antwortet nun Vincentius 
mit Berufung auf V. Mos. 13, 1—3, daß dieses zur Prü­
fung der Gläubigen geschehe (Kap. 15), und erhärtet dieß 
sofort durch den kirchengeschichtlichen Hinweis auf Männer 
wie Nestorius, Photinus und Apvllinaris, welche mit ihren 
neuen und darum irrigen Lehren gerade wegen des Ansehens, 
welches sie bis dorthin in der Kirche genossen hatten, für 
die Gläubigen so höchst gefährlich wurden (Kap. 16). Die 
Irrthümer dieser Häretiker werden nun ausführlich dargestellt, 
und wird im Gegensatze zu denselben auch die katholische 
Lehre entwickelt (Kap. 17—22). Sodann werden als weitere 
Beispiele solcher Prüfungen noch Origenes und Tertullian 
angeführt, von welchen jener bei den Griechen, dieser bei den 
Laleinern an Ansehen Alle überragte (Kap. 23. 24). Der 
wahre.Katholik muß also mit unerschütterlicher Standhaftig- 
keit an dem festhalten, was die Kirche im Alterthume lehrte, 
und den Mahnungen der hl. Schrift folgend die Neuerungen 
auch der angesehensten Männer von sich weisen (Kap. 25 
— 27).

In meisterhafter Weise zeigt nun Vincentius, daß es 
auch auf dem Gebiete der Glaubenslehre einen Fortschritt 
gebe, nur dürfe dieser keine Veränderung des Glaubens- 
inhaltes sein, sondern eine Entwicklung desselben (Kap. 28). 
Wie der menschliche Leib und das Samenkorn von innen 
heraus sich entfalten, so sei auch die kirchliche Glaubenslehre 
nur eines organischen Wachsthums fähig (Kap. 29. 30). 
Weder dürfe etwas Wesentliches von der Glaubenslehre auf­



Einleitung. 17

gegeben, noch etwas Neues derselben hinzugefügt werden: 
sonst würde bald Nichts mehr rein und unbefleckt sein, und 
müßte das Ganze zerfallen (Kap. 31). Darum bezweckten 
auch die Concilien immer nur, die alte Lehre durch ihre Ent­
scheidungen in helleres Licht zu setzen und durch neue Formeln 
den alten Glaubenssinn dem Verständniß näher zu bringen 
(Kap. 32). Neues einzuführen, womit eigentlich die ganze 
alte Kirche der Unwissenheit oder des Irrthums beschuldigt 
wird, war von jeher Sache der Häretiker, während der wahre 
Katholik an den Ueberlieferungen der heil. Väter festhält 
(Kap. 33. 34).

Eine große Gefahr liegt für die Gläubigen darin, 
daß die Häretiker nie in Verlegenheit sind ihre Neuerungen

^m Ansehen der hl. Schrift zu vertheidigen, indem sie 
die Anssprüche derselben nach ihrem eigenen Belieben deuten 
(Kap. 35). Sie sind die falschen Propheten, die in Schafs­
kleidern kommen und inwendig reißende Wölfe sind (Kap. 36). 
Diesen Kunstgriff haben sie von ihrem Meister, dem Satan, 
gelernt, welcher bei der Versuchung des Heilandes sich gleich­
falls auf die heil. Schrift berief (Kap. 37). Darum muß 
man der häretischen Auslegung gegenüber die heil. Schrift 
nach der Ueberlieferung der hl. Väter erklären (Kap. 38.39). 
Doch. darf nur jenen Aussprüchen der Väter allgemeine 
Glltigkeit zuerkannt werden, worin sie Alle übereinstimmen; 
denn Behauptungen, die nur bei Einzelnen sich finden, können 
nur als Privatmeinungen gelten. Wie hoch die Ueberein­
stimmung der Väter zu schätzen sei, wird schließlich noch durch 
mehrfache Aussprüche des hl. Paulus dargethan (Kap. 40).

Von dem ll. Theile des Commonitoriums find nur die 
drei Schlußkapitel auf uns gekommen. Das erste derselben 
(Kap. 41) wiederholt die im I. Theile aufgestellte Glaubens­
regel, während die beiden andern eine Rekapitulation des 
n Theiles enthalten. Kap. 42 gibt 
Verhandlungen auf der allgemeinen

nämlich ein Bild der 
Synode zu EHHesiz^ 
man den Nöuedungem^Xwo als oberster GMdsatz galt, daß 

gegenüber am AltetthMe festhalten
Vincenz v. Lerin, Comm



Vivce«; «on t.eri»

Bestätigung dieses Grundsatzes werden vann noch in Kap. 4.8 
zwei päpstliche Schreiben erwähnt. wovon das eine durch 
Papst Sixtus an den Bischof von Antiochien in Sachen des 
Nestorius. das andere durch Papst Cölestin an die galli­
schen Bischöfe gerichtet war. um sie zu mabnen, den auf-- 
tauchenden Neuerungen entgegenzutreten.



Es beginnt die Abhandlung des Peregrinus

und die Allgemeinheit des katho- 
' ' " Glaubens wider die gottlosen Neuerungen 

aller Häretiker.

Vorrede.

Da die Schrift sagt und mahnt *): „Frage deine Väter, 
und sie werden dir sagen, deine Nettesten, und sie werden dir 
verkünden," und wiederum'): „Den Worten der Weisen leihe 
dem Ohr und deßglerchen'): „Mein Sohn, diese Reden 
vergltz nicht, sondern meine Worte bewahre dein Herz;" so 
scheint es mir, dem Geringsten unter allen Dienern Gottes, 
„.AEgnnus, daß es mit Hilfe des Herrn eine Sache von 
^^^n"gem Nutzen sein werde, wenn ich das, was ich in 
zuverlässiger Werfe von den heiligen Vätern überkommen 
b be, schriftlich zusammenfasse. Es ist dieß wenigstens für 
meme eigene Schwache sehr nothwendig, da nämlich (solcher- 
mayen) Etwas zu Handen ist, wodurch dem Mangel meines 

edachtnlsses mittelst fleißigen Lesens abgeholfen werden

V. Mvs. 32, 7.
Z Sprüch. 22, 17.
o) Sprüch. 3, 1.

2*



20 Vincrn; von Lerin

mag. Zu diesem Unternehmen ermuthigt mich nicht allein 
der von dem Werke zu hoffende Gewinn, sondern auch die 
Erwägung der Zeit und die Zweckmäßigkeit des Ortes. Die 
Zeit deßhalb, weil, da von ihr alles Menschliche geraubt 
wird, auch wir hinwiederum ihr Etwas rauben müssen, was 
zum ewigen Leben förderlich ist, besonders da sowohl die 
schreckliche Erwartung des herannahenden göttlichen Ge­
richtes *) ein vermehrtes Studium der religiösen Dinge drin­
gend erfordert, als auch die Arglist der neuen Häretikers 
viel Sorgfalt und Aufmerksamkeit angezeigt sein läßt. Der 
Ort aber, weil wir, fern von der Volksmasse und dein Ge- 
wühle der Städte, em abgelegenes Gütchens und auf dem­
selben die stille Klosterzelle bewohnen, wo ohne große Zer­
streuung das geschehen kann, wovon man im Psalms singt : 
„Haltet ein," heißt es,°) „und sehet, daß ich der Herr 
bin." Aber auch die Beschaffenheit unseres Lebensplanes

1) Die Meinung, als werde das Ende der Welt und der 
Tag des allgemeinen Gerichtes schon in nächster Zukunft eintreten, 
findet sich sehr häufig in den Schriften der Väter.

2) Welche bestimmte Sekte neuerer Häretiker Bincentius hier 
vor Augen gehabt habe, läßt sich nicht angeben, wenn er nicht 
etwa außer den Nestorianern an die von ihm für häretisch ge­
haltene Angustinische Gnadenlehre gedacht hat.

3) Kardinal Noris meint, es habe weder vor noch nach der 
Niederlassung des hl. Hmorst auf Lirinum dortselbst irgend eine 
villa oder villula gegeben. Daraus folgert er dann, Bincentius 
habe sich zur Zeit, als er das Commonitorium schrieb, in einem 
andern Kloster, wahrscheinlich zu Marseille, aufgehalten und sei 
erst später nach Lirinum gekommen. Doch konnte'Bincentius, wie 
Hefele sagt, seine Mönchswohnung, wenn sie von einem Gärtchen 
oder Aehnlichem umgeben war, leichtlich eine villula nennen, und 
ist darum diese Stelle sicher mit Recht auf Lirinum zu beziehen.

4) Die Mönche waren schon damals zur Absingung der Psal­
men verpflichtet.

5) Ps. 45, 11.



Vorrede. 21

Paßt dafür, da wir nämlich, nachdem wir eine Zeit lang von 
verschiedenen und widrigen Stürmen des weltlichen Kriegs­
dienstes*) unchergetrieben worden, uns endlich in den Hafen 
der Religion, 2) der für Alle immerdar der sicherste bleibt, 
mit der Hilfe Christi geborgen haben, um dortselbst nach 
Ablegung der Aufblähungen der Eitelkeit und Hoffart, durch 
das Opfer christlicher Demuth Gott versöhnend, nicht nur 
den Schiffbrüchen des gegenwärtigen Lebens, sondern auch 
dem Feuerbrande der künftigen Welt entrinnen zu können.

Nun aber will ich im Namen des Herrn an die Arbeit 
mich machen, nämlich das von den Vorfahren Ueberlieferte 
und bei uns Hinterlegte aufzuzeichnen, mehr mit der Ge­
wissenhaftigkeit eines Berichterstatters als mit dem Ansprüche 
eines Autorss, jedoch mit Beobachtung dieser Schreibweise, 
daß ich keineswegs Alles, sondern nur das Nothwendige be­
rühre und auch dieß nicht in schmuckvoller und abgerun­
deter, sondern in leichtfaßlicher und gemeinverständlicher 
Sprache, so daß das Meiste mehr angedeutet als ausgeführt 
erscheint. Mögen diejenigen glänzend und abgemessen schrei­
ben, welche zu einer solchen Arbeit entweder im Vertrauen 
auf ihr Talent oder auf Grund ihrer amtlichen Stellung 
berufen sind. Mir aber genüge es, zur Unterstützung meines 
Gedächtniffes chder vielmehr meiner Vergeßlichkeit wegen für 
mich selber ein Gedenkbüchlein abgefaßt zu haben, welches 
ich jedoch nach und nach durch wiederholtes Ueberdenken 
dessen, was ich gelernt habe, tagtäglich zu verbessern und zu 
ergänzen, so es der Herr gewährt, versuchen werde. Und 
dieses habe ich deßhalb im Voraus bemerkt, damit, wenn 
es etwa" aus unserer Hand entschlüpft in die der Heiligen

1) Ueber die Bedeutung des Ausdrucks „weltlicher Kriegs­
dienst" siehe die Einleitung.

2) Unter „Religion (roligio)" ist hier der Mönchstand, das 
Klosterleben gemeint.

3) Unter den „Heiligen" sind die Gläubigen gemeint, beson­
ders die Mönche und die Cleriker. Es ist kein Grund vorhanden 



28 «incen; »o» Leriv

gelangt, sie in demselben nicht vorschnell etwas tadeln, was 
noch, wie sie sehen, zufolge der versprochenen. Verbesserung 
gefeilt werden soll.

statt „der Heiligen" zu schreiben „der Sensoren", wie Einige ge­
wollt haben.



I. Gegenüber häretischer Verkehrtheit sol­
len wir unsern Glauben sichern durch die 
Autorität der beil. Schrift und durch die 

kirchliche Ueberlieferung.

Auf vielseitige mit großem Eifer und angestrengtester 
Sorgfalt bei sehr zahlreichen, durch Heiligkeit und Gelehr­
samkeit hervorragenden Männern gestellte Anfrage, in wel­
cher Weise ich auf einem sicheren und gewissermaßen allge­
meinen und regelrechten Wege die Wahrheit des katholischen 
Glaubens von der Falschheit häretischer Verkehrtheit unter­
scheiden könnte, erhielt ich immer von Allen die Antwort, 
daß, wenn nun ich oder irgend ein Ariderer die Betrügereien 
auftretender Häretiker entdecken, deren Fallstricke meiden und 
im gesunden Glauben gesund und lauter verharren wollte, 
er auf doppelte Weise seinen Glauben mit Hilfe des Herrn 
bestärken müßte, nämlich erstens durch die Autorität des 
göttlichen Gesetzes, sodann durch die Ueberlieferung der katho­
lischen Kirche.

2. Bedürfniß der kirchlichenAutorität neben 
der heil. Schrift,-weil diese von Verschie­

denen verschieden ausgelegt wird.

Hier möchte vielleicht Einer fragen: Da der Schrift­
kanon vollkommen ist und für sich allein zu Allen, genug 



24 vinttly von Lerin

und übergenug hinreicht, *) warum ist es nöthig, mit dem­
selben noch die Autorität der kirchlichen Erkenntniß zu ver­
binden ? Deßhalb, weil nämlich nicht Alle die heilige Schrift 
vermöge der ihr eigenen Tiefe in einem und demselben Sinne 
nehmen, sondern ihre Aussprüche der Eine so, der Andere 
anders deutet, so daß es fast den Anschein hat, es könnten 
daraus ebenso viele Meinungen, als es Menschen gibt, ent­
nommen werden. Denn anders erklärt sie Novatian, anders 
Sabeüius, anders Donatus, anders Arius, Eunomius, 
Macedonius?) anders Photinus, Apollinaris, Priscillian, 
anders Iovinian, Pelagius, Coelestius, anders endlich 
Neftorius. Und deßhalb ist es wegen der so großen Winkel­
züge so verschiedenen Irrthums sehr nothwendig, daß bei der 
Auslegung der prophetischen und apostolischen Bücher die 
Richtschnur nach der Norm des kirchlichen und katholischen 
Sinnes gezogen werde.

3. Definition von dem, was man kirchlich 
katholisch nennt.

Ebenso muß man in der katholischen Kirche selber sehr 
dafür Sorge tragen, daß wir das festhalten, was überall,

I) Der Ausspruch, daß die hl. Schrift schon für sich allein 
vollkommen hinreichend sei, um sich über die geoffenbarte Heils­
wahrheit zu orientiren, ist natürlich nur mit Einschränkung in- 
soferne wahr, als der durch die Predigt bereits Unterrichtete darin 
Alles findet, was er zur Stärkung seines Glaubens nöthig hat. 
So lehren auch andere Väter.

2) Der Semiarianer Macedonius, von 341 bis 360 Bischof 
von Konstantinopel, läugnete die Gottheit des hl. Geistes, indem 
er lehrte, derselbe sei ein dem Vater und dem Sohne ganz un­
ähnliches, dienendes Geschöpf. Durch das zweite allgemeine Concil 
zu Konstantinopel 381 wurde diese Irrlehre verdammt. Der an­
deren hier erwähnten Häretiker wird später noch gedacht.



25

was immer, was von Allen geglaubt worden 
ist. Denn das lst wahrhaft und eigentlich katholisch, 
wie schon die Bedeutung und der Sinn des Namens er­
klärt, welcher so viel wie „allüberall (allumfassend­
besagt. Dieß aber wird nur dann geschehen, wenn wir 
der Allgemeinheit, den: Alterthum, der Uebereinstimmung 
folgen. Wir werden aber der Allgemeinheit auf die 
Weise folgen, wenn wir bekennen, daß jener Eine Glauben 
der wahre sei, welchen die ganze auf dem Erdkreise verbreitete 
Kirche bekennt. Dem Alterthume aber so, wenn wir uns 
unter keinen Umständen von jenen Ansichten entfernen, von 
welchen klar ist, daß ihnen die heiligen Vorfahren und un­
sere Väter gehuldigt haben. Ebenso auch der Uebereinstim­
mung, wenn wir innerhalb des Alterthums selber uns den 
Bestimmungen und Vussprüchen aller, oder doch wenigstens 
fast aller Priesters und Lehrer anschließen.

4. Weitere Entwicklung der aufgestellten 
Glaubensregel.

WaS wird also ein katholischer Christ dann thun, wenn 
sich irgend ein Theilchen der Kirche von der Gemeinschaft 
des allgemeinen Glaubens lossagt? Was anders, als daß 
er dem verpesteten und angefaulten Gliede die Gesundheit 
des ganzen Körpers vorzieht? Was, wenn irgend eine neue 
Seuche nicht bloß mehr ein Theilchen, sondern gleicherweise 
die ganze Kirche zu beflecken sucht? Dann wird er ebenso 
darauf Bedacht nehmen, an das Alterthum sich anzuschließen, 
welches ja nicht mehr durch irgend eine betrügerische Neue­
rung verführt werden kann. Was, wenn innerhalb des Alter­
thums selber ein Irrthum zweier oder dreier Männer, oder 
selbst Einer Stadt oder auch irgend einer Provinz ange­
troffen würde? Dann wird er sich's aus allen Kräften an-

1) Unter „den Priestern (sLceräotss)" versteht nach altem 
Sprachgebrauchs Bincenz durchweg die Bischöfe der Kirche. 



26 Vincln; von Lrrin

gelegen sein lassen, der Vermessenheit oder Unwissenheit 
Weniger die Beschlüsse eines von der Gesammtheit vor Al­
ters abgehaltenen allgemeinen Conciliums vorzuziehen. Was, 
wenn etwas Solches auftaucht, wo sich nichts Derartiges 
finden läßt? Dann wird er sich Mühe geben, die Aus- 
sprüche der Alten unter sich zu vergleichen und zu Rathe 
zu ziehen und zu befragen, jedoch nur jener, welche, obgleich 
zu verschiedenen Zeiten und an verschiedenen Orten doch in 
der Gemeinschaft und dem Glauben der katholischen Kirche 
verharrend als glaubwürdige Lehrer sich bewährt haben: und 
was er sieht, daß nicht nur einer oder zwei, sondern Alle 
gleicherweise in einem und demselben Sinne klar, oftmals, 
andauernd festgehalteu, geschrieben, gelehrt haben, das soll 
er wissen, muß auch er selber ohne irgend einen Zweifel 
glauben. Damit aber das Gesagte noch deutlicher werde, 
müssen wir es im Einzelnen durch Beispiele erläutern und 
etwas reichhaltiger ausführen, damit nicht bei dem Bestreben 
nach übermäßiger Kürze aller Eindruck der Sache durch die 
Eilfertigkeit der Rede hinweggenommen werde.

5» Erprobung der aufgestellten Glaubens­
regel an der donatistischen Spaltung, wo es 
galt, gegen die Vermessenheit Weniger den 

Glauben der Gesammtheit fe st ^»halten.

Als sich zur Zeit des Donatus, *) von welchem die

1) Die Kircheugeschichte kennt einen DonaMs, Bischof von 
Casä Nigra, und einen Donatns, der Große genannt, welche beide 
an der Spitze der nach ihnen benannten donatistischen Spaltung 
standen. Diese hatte ihren Ursprung darin, daß eine Anzahl nu- 
midischer Bischöfe die Wahl des Cäcilian zum Bischöfe von Car- 
thago nicht anerkannten unter dem Vorwande, daß er seine Ordi- 
nation von einem während der diokletianischen Versolgung zum 
Traditor gewordenen Bischöfe empfangen habe (i. I. 312). Sie



27

Donatisten herstammen, ein großer Theil Afrikas in die 
Raserei seines Irrthums hineinstürzte und, uneingedenk des 
(christlichen) Namens, der Religion, des Bekenntnisses, der 
gotteslästerlichen Vermessenheit Eines Mannes vor der Kirche 
Christi den Vorzug gab: damals konnten diejenigen, welche 
in Afrika mit Verabscheuung des ruchlosen Schisma 
an sämmtliche Kirchen der Welt sich anschlossen, allein aus 
jenen Allen innerhalb des Heiligthums des katholischen Glau­
bens das Heil erlangen, den Späteren fürwahr ein ausge­
zeichnetes Vorbild hinterlassend, wie man nämlich in der 
Folge nach gutem Brauche dem Wahnsinn Eines oder doch 
nur Weniger den gesunden Glauben Aller vorziehen soll.

6. Das Unheil der arianischen Irrlehre, welche 
als ruchlose Neuerung den Glauben des Alter­

thums bedrängte.
Ebenso als das Gift der Arianer nicht mehr einen 

stellten deßhalb in Majcrin, welcher durch DonatuS von Casä 
Nigrä ordinirt wurde, einen Gcgenbischof auf, und da dieser bald 
starb, so wurde Donatus der Große, ein gelehrter aber hoch- 
müthiger Mann, sein Nachfolger und das Haupt der Partei. Die 
Donatisten lehrten nicht bloß, die Kirche höre dadurch, daß 
sie offenbare Sünder von ihrer Gemeinschaft nicht entschließe, 
auf, die wahre zu sein, sondern sie machten auch die Giltigkeit der 
Sakrameutsspendung von der persönlichen Würdigkeit und Heilig­
keit des Ausspenders abhängig. Deßhalb ertheilten sie auch, da 
sie sich für die allein Reinen und Heiligen hielten, jenen, welche 
zu ibnen übertraten, von Neuem die Taufe. Ueber ganz Nord­
afrika verbreitet verfolgten sie die Katholiken mit der wildesten 
Grausamkeit — bekannt sind die fanatischen Schaaren derCircum- 
cellionen — und erst nach ungefähr einem Jahrhunderte gelang 
es theils den kaiserlichen Gewaltmaßregeln, theils dem Eifer des 
heil. Auguftin, welcher nicht müde wurde, die Grundsätze der 
Donatisten zu bekämpfen, dieses Schisma wenigstens im Großen 
zu unterdrücken. Einzelne Ueberbleibsel erhielten sich noch bis in 
das 7. Jahrhundert.



28 Muren; von Lerin

kleinen Theil, sondern fast den ganzen Erdkreis 1) angesteckt 
hatte, so, daß, nachdem nahezu alle Bischöfe lateinischer 
Sprache, theils durch Gewalt, theils durch List irregeführt 
worden waren, die Geister von einer Art Schwindel be­
fallen wurden und nicht mehr wußten, an was sie denn bei 
einer so großen Verwirrung der Dinge sich halten sollten; 
damals blieb, wer immer als wahrer Liebhaber und Ver­
ehrer Christi sich erwies dadurch, daß er den alten Glauben 
dem neuen Glanbensbruche vorzog, von aller Pest dieser An­
steckung unbefleckt. In dieser gefahrvollen Zeit zeigte es 
sich zur^Geniige und mehr als zur Genüge, wie viel Unheil 
durch die Einführung einer neuen Glaubenslehre herbeige­
führt wird. Denn damals wurden nicht nur geringfügige 
Dinge, sondern selbst die größten zum Wanken gebracht. 
Denn nicht bloß Schwägerschaften, Blutsverwandtschaften, 
Freundschaften, Häuser, sondern auch Städte, Völker, Pro­
vinzen, Nationen, zuletzt das ganze römische Reich wurden 
von Grund aus erfchüttert und aufgeregt. Nachdem näm­
lich eben jene ruchlose Neuerung der Arianer, gleich wie eine 
Art von Bellona oder Furie, ?) vor Allem zuerst des Kaisers

1) Auch nachdem die Irrlehre des Arms, welcher behauptete, 
der Sohn sei wesensverschieden vom Vater und gehöre in die 
Reihe der Geschöpfe, auf der allgemeinen Kirchenversammlung zu 
Nicäa i. I. 325 verdammt worden war, wußte sich dieselbe be­
sonders unter den orientalischen Bischöfen noch zahlreiche Anhänger 
zu erwerben. Ja, als von den zu Rimini i. I. 359 versammel­
ten Bischöfen eine dem Arianismus günstige Formel unterzeichnet 
worden war, da staunte, wie später der heil. Hieronymus sagte, 
die Welt, daß sie nun arianisch sei. Selbst als unter dem Kaiser 
Theodosius dem Großen die Macht des Arianismus gebrochen 
worden war, erhielt sich derselbe noch lange Zeit namentlich bei 
deutschen Völkerschaften.

2) Bellona — die Kriegsgöttin der Römer. Die Furien, die 
Göttinen der Rache und des Fluches.

3) Schon der Kaiser Konstantin hatte sich bald nach dem



Commonitorinm e. 7.

sich bemächtigt und sodann sämmtliche Spitzen des Palastes 
den neuen Grundsätzen unterworfen hatte, so hörte sie nach- 
hw keineswegs auf, Alles untereinander zu mengen und zu 
rühren, Privates und Oeffentliches, alles Heilige und Pro­
fane, auf das Gute und Wahre keinen Werth mebr zu legen, 
sondern Allen, von denen es beliebte, wie von Oben herab 
Schläge zu versetzen. Damals wurden Gattinen entehrt, 
Wittwen in ihrer Trauer mißhandelt, -Jungfrauen geschän­
det, Klöster zerstört, Kleriker beunruhigt, Leviten geschlagen, 
Priester in die Verbannung getrieben, die Zuchthäuser, die 
Gefängnisse, die Bergwerke mit Heiligen ungefüllt, von wel 
chen der größte Theil, da ihnen die Städte untersagt waren, 
ausgestoßen und verjagt in Wüsteneien und Höhlen, unter 
wilden Thieren und Felsen durch Blöße, durch Hunger, durch 
Durst gequält, aufgerieben und zu Grunde gerichtet wurde?) 
Und dieß Alles etwa aus einer anderen Ursache, als weil statt 
der himmlischen Glaubenslehre menschlicher Aberglauben ein­
geführt wird: weil das wohlbegründete Alterthum durch 
frevelhafte Neuerung untergraben wird, weil die früheren 
Einrichtungen verdrängt, weil die Anordnungen der Väter 
aufgehoben, weil die Beschlüsse der Vorfahren umgestoßen 
werden, weil sich die Gier einer ruchlosen und neu aufge­
kommenen Grübelei nicht in den so keuschen Grenzen des 
geheiligten und unverdorbenen Alterthums zu halten weiß?

7. Lob derer, welche gegenüber der arianischen 
Ketzerei am alten Glauben festhielten.

Aber vielleicht erdichten wir dieß nur aus Haß gegen

Concil von Nicäa der arianischen Partei günstig gezeigt; sein 
Sohn Konstantins (337—361) erniedrigte sich zu dem blinden 
Werkzeuge derselben. Auch Kaiser Valens (365—378) war ein 
wüthender Arianer. >

1) Daß diese Beschreibung der von den Arianern verübten 
Grausamkeiten nicht übertrieben ist, können wir aus anderen 
Kirchenschriftstellern jener Zeit ersehen.



30 Lincer^ von Lk.-in

die Neuerung und aus Liebe zum Alterthum. Wer dieses 
meint, der glaube wenigstens dem seligen Ambrosiuö, welcher 
im 2. Buche an den Kaiser Gratian *) die Gränlichkeit der Zeit 
beklagend sagt: „Aber schon hinreichend, allmächtiger Gott, 
haben wir mit unserm Untergang und unserem Blute den 
Mord der Bekenner, die Verbannung der Priester und den 
Frevel so großer Gottlosigkeit gesühnt. Hinreichend ist es 
klar geworden, daß diejenigen, welche den Glauben verletzt 
haben, nicht sicher sein können." Ebenso heißt es im 3. Buche 
desselben Werkes: „Beobachten wir also die Vorschriften 
der Vorfahren und verletzen wir nicht die ererbten Siegel 
in roh vermessenem Unterfangen. Jenes versiegelte pro­
phetische Buch*- wagten nicht die Aelteften, nicht ine Mächte, 
nicht die Engel, nicht die Erzengel zu öffnen; Christus allein 
wurde das Vorrecht es aufzuschlagen Vorbehalten. Wer von 
uns möchte wagen das priesterliche Buch zu entsiegeln,^ 
welches gesiegelt ist von den Bekennern und geweiht durch 
ras Marthrthum Vieler? Die sich drängen ließen es zu 
entsiegeln, habet! es dock nachher nach Verdammniß des 
Truges besiegelt; die es nicht zu verletzen wagten, sind Be­
kenner und Märtyrer geworden. Wie können wir den Glau­
ben derer verläugnen, deren Sieg wir preisen?" Gewiß wir 
preisen sie, sage ich, o verehrungswürdiger Ambrosius, gewiß 
wir preisen sie und loben und bewundern sie. Denn wer

1) Am Verlangen des Kaisers Gratian hatte der heil. Am- 
brosius, Bischof von Mailand, ein Werk „Ueber den Glauben" in 
5 Büchern verfaßt.

2) Offenb. Kap. 5, 1.
3) Unter der Entsieglung des priesterlichen Buches versteht 

Ambrosius die Läugnung oder Fälschung des von den Vätern er­
erbten Glaubens. Viele, die sich zu diesem Schritte durch List 
oder Gewalt der Arianer, so lange diese von der kaiserlichen Ge­
walt unterstützt wurden, hatten verleiten lassen, bekannten nachher 
wieder den wahren Glauben odey, wie Ambrosius sagt, sie siegel­
ten das Buch wieder.



Toulmouttoriam o. 8. 31

ist jener so'': Unsinnige, welcher denjenigen, wenn er sie auch 
nicht zu erreichen vermag, nicht nachzufolgen wünschte, welche 
von der Vertheidigung des Glaubens der Vorfahren keine 
Gewalt 'abbrachte, nicht Drohungen, nicht Schmeicheleien, 
nicht (die Liebe zum) Leben, nicht (die Furcht vor dem) Tod, 
nicht der Palast, nicht die Trabanten, nicht der Kaiser, nicht 
die kaiserliche Macht, nicht Menschen, nicht Dämonen, ihnen, 
sage ich, welche für ihr Festhalten an der Religion des Alter­
thums der Herr so großer Gnade für würdig hielt, daß er 
durch sie die zu Grunde gerichteten Kirchen wiederherstellte, 
die geistig erstorbenen Völker neubelebte, die herabgefallenen 
Kronen der Priester wiederaufsetzte, jene ruchlosen Schriften, 
oder .vielmehr Schmierereien der neuen Gottlosigkeit durch 
einen vom Himmel den Bischöfen eingegossenen Quell gläu­
biger Thränen auslöschte, endlich die Welt, die fast schon 
in ihrer.Gesammtheit durch den wüthenden Sturm der plötz­
lich außgebrochenen Häresie darniedergeworfen war, zum 
alten Glauben von dem neuen Glaubensbruche, zur alten 
Gesundheit. von dem Wahnsinn der Neuerung, zum alten 
Lichte vorder Finsterniß der Neuerung zurückführte. *)

8. Die Helden müthrgen Bekenner zur Zeit 
des Arianismus vertheidigten den Glau- 

b'en, welchen die Gesammtheit der alten 
Kirche gelehrt hatte.

Aber bei dieser, so zu sagen, göttlichen Standhaftigkeit 
der Bekenner müssen wir auch dieß ganz besonders erwägen, 
daß damals im Bereiche der alten Kirche selber von ihnen 
die Vertheidigung (des Glaubens) nicht eines Theiles, son­
dern der Gesammtheit übernommen worden ist. Denn es 
wäre unzukömmlich gewesen, daß so große und so ausge-

1) Diese Lobsprüche gelten besonders von dem hl. Athanasius 
und dem hl. Hilarius von Poitiers, diesen unerschrockensten und 
standhaftesten Gegnern des Arianismus.



32 vinceuz von L'erin

zeichnete Männer die unstätigen unv sich selber wider­
sprechenden Ansichten eines oder zweier Menschen mit so 
großer Anstrengung behaupteten, oder auch für das zu­
fällige Einverständniß irgend einer kleinen Provinz (in einer 
irrigen Glaubenslehre) getämpft hätten; sondern den Be­
schlüssen und Verordnungen aller Priester der heiligen Kirche/) 
der Erben der apostolischen und katholischen Wahrheit ge­
treu, wollten sie lieber sich selber als den Glauben der alten 
Gesammtheit aufopfern. Daher verdienten sie auch, zu so 
großem Ruhme zu gelangen, daß sie nicht bloß für Bekenner, 
sondern sogar für Fürsten der Bekenner mit Fug und 
Recht gehalten werden. Herrlich ist also dieses Beispiel eben 
jener Heiligen und wahrhaft göttlich und werth, von allen 
wahren Katholiken in unermüdeter Betrachtung erwogen zu 
werden, da sie nach Art des siebenarmigen Leuchters, ?) im 
siebenfachen Lichte des heiligen Geistes strahlend, den Nach­
kommen das herrlichste Vorbild zeigten, auf welche Weise in 
der Folge bei dem jedesmaligen Gefasel (der Lehrer) des 
Irrthums durch das Ansehen des geheiligten Alterrhums 
die Frechheit gottloser Neuerung zu Nichte gemacht wer­
den soll.

9. Beispiel des Papstes Stephanus, welcher 
gegenüber der Neuerung der Wiedertäufer 

die Ueberlieferung aufrecht hielt.

Und dieß ist auch wahrlich nicht neu. Denn dieser 
Brauch herrschte immerdar in der Kirche, daß je gottesfürch- 
tiger Einer war, er desto eifriger den neuen Erfindungen 
sich widersetzte. Solcher Beispiele ist Alles voll. Um aber 
nicht weitläufig zu werden, wollen wir irgend Eines und

1) Bincentius hat hier wohl die Beschlüsse und Verordnungen 
des Conciliums von Nicäa vor Augen.

2) Vgl. II. Mos. 25, 31 ff.



Commonitorium v. 9.

zwar vorn apostolischen Stuhles hernehmen, damit Alle 
klarer als das Tageslicht sehen, mit welcher Kraft, mit wel­
chem Eifer, mit welcher Anstrengung die seligen Nachfolger*) 
der seligen Apostel immerdar die Reinheit des einmal ange­
nommenen Glaubens vertheidigt haben. Vorzeiten also be­
hauptete Agrippinus, *) ehrwürdigen Angedenkens, Bischof 
von Carthago, zuerst von allen Sterblichen, entgegen der 
göttlichen Schrift, entgegen der Lehre der gesummten Kirche, 
entgegen der Ansicht aller Mitpriester, entgegen dem Brauche 
und den Verordnungen der Vorfahren die Nothwendigkeit 
der Wiedertaufe. Diese Annahme stiftete soviel Unheil, daß 
dadurch nicht nur allen Häretikern ein Beispiel der Glau­
bensverletzung, sondern auch einigen Katholiken °) Gelegen­
heit zum Irrthum gegeben wurde. Da nun von allüberall-

1) Obwohl der Ausdruck „apostolischer Stuhl" eigentlich auf 
jeden Bischofssitz sich anwenden läßt, der einen Apostel zum un­
mittelbaren Stifter hat, so ist doch klar, daß Vincentius hier mit 
Auszeichnung den römischen Stuhl meint.

2) Möglicherweise könnten unter den seligen Nachfolgern der 
seligen Apostel allerdings die katholischen Bischöfe überhaupt ver­
standen werden; doch liegt es sehr nahe, Vincentius habe die 
Nachfolger der beiden Apostelfürsten, die Bischöfe von Rom, 
bezeichnen wollen.

3) Auch Cypriau beruft sich, in seinem (70.) Briefe an Ju- 
bajan darauf, daß eine afrikanische Synode unter dem Vorsitze 
des Agrippinus sür die Wiedertaufe der in die Kirche eintreten­
den Häretiker sich ausgesprochen habe. Es muß das zu Anfang 
des 3. Jahrhunderts geschehen sein.

4) Baluzius macht auf die schöne Reihenfolge aufmerksam, 
in welcher hier bie Glaubensautoritäten angeführt werden: I. die 
hl. Schrift, 2. der kirchliche Gesammtglaube, 3. die übereinstim­
mende Lehre der Bischöfe, 4. Brauch und Satzung des Alter­
thums.

5) Die meisten Kirchen Asrika's und Kleinasiens huldigten 
der Ansicht von der Ungiltigkeit der Ketzertaufe.

Ninccr.z v. Lerin, Cornmomtorimn. o



34 

her gegen die Neuheit der Sache sich allgemeiner Wider­
spruch erhob, sämmtliche Priester aller Orten Jeder nach 
dem Maße seines Eifers sich widersetzten, da widerstand 
Papst Stephanus/) seligen Angedenkens, der Vorsteher des 
apostolischen Stuhles, zwar gemeinsam mit seinen übrigen 
Amtsgenossen, aber doch den Anderen voran, indem er, wie 
ich glaube, es für angemessen hielt, alle Uebrigen ebensosehr 
an Glaubenshingabe hinter sich zu lassen, als er ihnen an 
Anseben des Sitzes voranging. Darum hat er in dem 
Briefe, 2) welchen er damals nach Afrika absendete, folgen­
dermaßen verordnet: „Man darf nichts Neues einführen 
gegen das, was überliefert ist." Denn der heilige und kluge 
Mann sah ein, daß die Frömmigkeit ihrer Natur nach nichts 
Anderes gestatte, als daß in Allem ebenderselbe Glaube, der 
von den Vätern überkommen worden, an die Söhne vererbt 
werde, und daß wir die Religion, nicht wohin wir wollen, 
zu führen, sondern ihr vielmehr, wohin sie uns führt, zu 
folgen haben, und Laß dieß das Eigenthümliche der christ­
lichen Bescheidenheit und Bedachtsamkeit sei, nicht das Seinige 
den Nachkommen zu überliefern, sondern das von den Vor­
fahren in Empfang Genommene zu bewahren. Was war 
nun damals der Ausgang der ganzen Angelegenheit? Was 
für ein anderer wohl als der stets wiederholte und gewöhn­
liche ? Zurückbehalten wurde nämlich der alte Glauben, ver­
worfen die Neuerung, s)

1) Papst Stephan I. (von 253 bis 257) erlitt während der 
valerianischen Verfolgung den Martyrtod. Er wird unter die 
Heiligen gezählt.

2) Dieses Schreiben ist verloren gegangen. Lyprian erwähnt 
desselben in seinem Briese (74) an Pompejus. Stephanus er­
klärte darin, es dürften nach der alten Ueberlieferung der 
römischen und anderer Kirchen jene, welche von einer Häresie zur 
Kirche sich bekehren, nur durch die Händeauflegung zur Buße aus­
genommen werden.

3) Der Streit wurde erst durch die Synode zu Arles (314)



Tommonitorium o. 10. 35

LO. Trotz ihrer bedeutenden Stützen konnte 
dieLehrevon derNothwendigkeit derKetzer- 

taufe sich in der Kirche nicht halten.

Aber vielleicht hat es damals der Neuerung an Vertretern 
gemangelt? Im Gegentheil stand ihr so große Kraft des 
Geistes zu Gebote, so reiche Ströme der Beredsamkeit, eine 
so große Anzahl Vertheidiger, so große Wahrscheinlichkeit, 
so gewichtige Aussprüche des göttlichen Gesetzes, die aber in 
neuer und unrichtiger Weise verstanden wurden, daß es mir 
scheint, jene ganze Verschwörung habe auf keine andere Weise 
vereitelt werden können, als daß das neue Bekenntniß, es 
selber, das doch angenommen, es selber, das doch vertheidigt, 
es selber, das doch angepriesen worden, die auf sich allein 
angewiesene Sache des so großen Unterfangens im Stiche 
ließ, i) Was hatte zuletzt das afrikanische Concil selber?) 
oder dessen Beschluß für Wirkungen? Mit Gottes Gnade 
keine, sondern Alles wurde wie eine Träumerei, wie eine 

beendet, indem hier entschieden wurde, daß Ketzer, welche zur 
Kirche zurückkehren, nicht mehr getauft werden sollen, wenn sie die 
Taufe auf den Name» der allerheiligsten Dreifaltigkeit empfangen 
hatten.

1) Der Sinn ist: Die innere Faulheit der Sache selbst war 
Schuld daran, daß die neue Lehre, die nicht im kirchlichen Glau­
ben des Alterthums begründet war, keinen Bestand gewinnen 
konnte.

2) Bincenz meint hier wohl die dritte große, i. I. 256 un­
ter Cyprian's Vorsitz zu Carthago abgehaltene Synode, auf wel­
cher sich 87 afrikanische Bischöfe wiederholt für die Ungiltigkeit 
der Ketzertaufe aussprachen, trotzdem Papst Stephanus erklärt hatte, 
die Kirchengemeinschaft mit jeuen aufzuheben, welche in dieser 
Sache eine andere als die römische Praxis einhalten würden.

3*



36 Vincenz von kerin

Fabel, wie etwas Überflüssiges beseitigt, verworfen, nieder­
geschlagen.

11. Mißbrauch der See tirer, wenn sie einen 
dunklen Ausspruch eines alten heil. Lehrers 

für sich ausnützen.

Und o wunderbarer Wechsel der Dinge! Die Urheber 
eben jener Meinung werden für Katholiken, die (späteren) 
Anhänger aber für Häretiker erklärt. Losgesprochen werden 
die Lehrer, verdammt die Schüler; die Verfasser der Bücher 
werden Kinder des (himmlischen) Reiches sein, die Verthei­
diger aber wird die Gehenna aufnehmen. Denn wer ist so 
von Sinnen, daß er zweifeln möchte, der überglückselige 
Cyprian,^ jenes Licht aller heiligen Bischöfe und Märtyrer, 
werde mit seinen übrigen Amtsgenossen in Ewigkeit mit 
Christus herrschen? Oder wer ist im Gegentheil so ver­
rucht, daß er läugnen möchte, die Donatisten und die übrigen 
Pestartigen Irrlehrer, welche sich rühmen auf das Ansehen 
jenes Conciliums hin wiederzutaufen, werden in Ewigkeit 
mit dem Teufel Lrennen? Dieses Gericht scheint mir durch 
göttliche Fügung ergangen zu sein, hauptsächlich um der 
Arglist derjenigen willen,?) welche, da sie unter fremdem 
Namen eine Häresie anzustiften trachten, meistens nach Schrif­
ten irgend eines Alten greifen, die in etwas unklaren Aus­
drücken abgefaßt sind, und die gemäß der in ihnen herrschen­
den Dunkelheit mit ihrer Lehre übereinzustimmen scheinen,

1) Cyprian, der hochverdiente und in der ganzen Kirche Hoch­
berühmte Bischof vou Carthago, wurde in der valerianischen Ver­
folgung um des Glaubens willen enthauptet (i. I. 258).

2) Bei der erwiesen semipelagianischen Gesinnung des Vin­
centius ist es nicht unwahrscheinlich, daß derselbe, wie Einige 
meinen, bei dem bis zum Schlüsse dieses Kapitels Gesagten die 
Anhänger der augustinischen Gnadenlehre im Sinne gehabt habe. 



Gommouitorium o. 1S. 37

so daß es airssieht, als ob all jenes, ich weiß nicht was, das 
sie vorbringen, weder von ihnen zuerst noch allein behauptet 
werde. Diese ihre Nichtswürdigkeit halte ich doppelten Hasses 
Werth, einmal darum, weil sie sich nicht scheuen das Gift 
der Häresie auch Anderen zu trinken zu geben, sodann auch 
deßhalb, weil sie das Andenken irgend eines heiligen Mannes, 
wie bereits verglühte Asche, mit ruchloser Hand anfachen 
und Meinungen, welche hätten in Stillschweigen begraben 
werden sollen, wiederauffrischen und unter die Leute 
bringen, ganz und gar den Fußtapfen ihres Lehrmeisters 
Cham folgend, welcher die Blöße des ehrwürdigen Noe nicht 
bloß zu bedecken unterließ, sondern davon auch, um ihn dem 
Gespötte Preiszugeben, Andern Nachricht gab. Hiedurch 
zog er sich eine so große Schuld verletzter Kindespflicht zu, 
daß sogar auch seine Nachkommen von dem über seine Sünde 
ausgesprochenen Fluche getroffen wurden, seinen preiswür- 
digen Brüdern in allweg ungleich, welche die Blöße ihres 
ehrwürdigen Vaters weder mit eigenen Augen schänden noch 
auch fremden Preisgeben wollten, sondern denselben, wie es 
in der Schrift heißt, mit abgewandtem Gesichte zudeckten. 
Das heißt, sie billigten weder den Fehler des heiligen Man­
nes, noch zogen sie ihn ans Tageslicht. Und deßhalb wur­
den sie mit heiligem bis auf die Nachkommen sich erstrecken­
den Segen bedacht. Doch wir wollen zu unserm Gegenstände 
zurückkehren.

12. AussprüchedesApostelsPaulus, daßman 
an dem überlieferten Glaubensinhalte

Nichts ändern dürfe.

Mit ängstlicher Sorge müssen wir uns daher vor dem 
Verbrechen der Glaubensänderung und Neligionsentweihung 
in Acht nehmen, wovon uns nicht bloß die Zucht der kirch­
lichen Verfassung, sondern auch die Strenge auf apostolischem 
Ansehen beruhender Aussprüche zurückschreckt. Denn es ist 
Allen bekannt, wie eindringlich, wie ernstlich, wie heftig der



Zg vincruz von Lerin

Apostel Paulus gegen Einige sich wendet, „welche in be­
fremdlicher Leichtfertigkeit sich allzu bald wegwenden ließen 
von demjenigen, welcher sie berufen hatte zur Gnade Christi, 
zu einem andern Evangelium, da ein anderes nicht ist."*) 
„Sie hatten sich Lehrer nach ihren Gelüsten zusammengehäuft, 
von der Wahrheit das Gehör abkehrend, zu Fabeln aber sich 
hinwendend?) „Verdammniß sich zuziehend, weil sie die erste 
Treue zu Nichte gemacht."«) Sie waren von denjenigen 
hintergangen worden, von welchen derselbe Apostel an die 
römischen Brüder schreibt*): „Ich bitte euch aber, Brüder, 
daß ihr auf diejenigen Obacht gebet, welche die Spaltungen und 
Aergernisse wider die Lehre, welche ihr gelernt, verursachen: 
und weichet ihnen aus. Denn derartige dienen nicht unserm 
Herrn Christus, sondern ihrem Bauche; und durch süße 
Reden und Anpreisungen verführen sie die Herzen der Un­
schuldigen." „Sie 5) schleichen sich in die Häuser ein und 
nehmen Weiblein gefangen, beladen mit Sünden, welche ge­
trieben werden von mancherlei Gelüsten, immer lernend und 
zur Erkenntniß der Wahrheit niemals gelangend." „Eitle«) 
Schwätzer und Verführer, die ganze Häuser verkehren, lehrend, 
was man nicht soll, schändlichen Gewinnes halber." „Men­
schen,*) verderbten Sinnes, verworfen hinsichtlich des Glau­
bens." „Aufgeblasen s) und doch Nichts wissend, sondern 
krank an Streitfragen und Wortgefechten, die der Wahrheit 
beraubt sind, glaubend, ein Erwerbmittel sei die Religion." 
„Zugleich aber auch«) müßig, lernen sie in den Häusern

1) Gal. 1, 6. 7.
2) II. Tim. 4, 3. 4.
3) 1. Tim. 5, 12.
4) Röm. 16, 17. 18.
5) II. Tim. 3, 6.
6) Tit. 1, 10. 11.
7) II. Tim. 3, 8.
8) I. Tim. 6, 4. 5.
3) I. Tim. 5, 13. 



Commonilorinru c. 13. 39

herumgehen; nicht nur aber müßig, sondern auch ge­
schwätzig und vorwitzig, redend, was sich nicht geziemt;" „ein 
gutes Bewußtsein *) von sich stoßend, haben sie am Glauben 
Schiffbruch gelitten;" „ibr?) heilloses leeres Geschwätz be­
fördert gar sehr Gottlosigkeit, und ihre Rede frißt wie Krebs­
schaden um sich." Treffend aber heißt es von ihnen gleich­
falls °): „Weiter aber werden sie es nicht bringen. Denn 
ihr Unverstand wird Allen offenbar sein, wie er es auch bei 
jenen geworden." Da also einige Solche in den Provinzen 
und Städten umherziehend und um's Geld feile Irrthümer 
mit sich bringend, auch zu den Galatern gekommen waren, 
und die Galater, nachdem sie dieselben gehört, gewissermaßen 
von Eckel an der Wahrheit befallen, das Manna der apo­
stolischen und katholischen Lehre wieder von sich gebend am 
Unflath der häretischen Neuerung ihre Lust fanden; da machte 
sich das Ansehen der apostolischen Machtvollkommenheit 
der Art geltend, daß er mit dem höchsten Ernste er­
klärtes: „Aber auch wenn wir oder ein Engel vorn Himmel 
euch ein anderes Evangelium verkündigte als das, welches 
wir euch verkündigt haben, so sei er Anathema." Warum 
sagt er: Aber wenn auch wir? Warum nicht vielmehr: 
Aber wenn auch ich? Das heißt: Wenn auch Petrus, wenn 
auch Andreas, wenn auch Johannes, wenn endlich auch die 
gesammte Schaar der Apostel euch ein anderes Evangelium 
verkündigte als das, welches wir verkündigt haben, so sei er 
Anathema! Fürchterliche Drohung, um zum Festhalten 
am ersten Glauben anzueifern! Und weder sich noch die 
übrigen Apostel geschont zu haben, ist noch zu wenig. „Wenn 
auch ein Engel," sagt er, „vom Himmel herab euch ein an­
deres Evangelium verkündigte als das, welches wir verkün­
digt haben, so sei er Anathema." Es genügte nicht zum

1) I. Tim. 1, 19.
2) II. Tim. 2, 16. 17.
3) II. Tim. 3, 9.
4) Gal. I, 8.



40 vincen; von Lerin

Schutze des einmal überlieferten Glaubens nur das Bereich 
der menschlichen Wesen erwähnt zu haben, ohne auch die er­
habenen englischen Geister miteinzubegreifen. „Wenn auch 
wir," sagt er, „oder ein Engel vom Himmel." Nicht als 
ob die heiligen und himmlischen Engel sündigen könnten, 
sondern das will er sagen: Wenn es auch geschehe, was 
aber nicht geschehen kann; wer immer den einmal überliefer­
ten Glauben zu ändern versucht, der sei Anathema!

43. Diese Aussprüche des heiligen Paulus 
sind strenge und als für Alle gleich ver­

bindlich aufzufassen.

Aber vielleicht hat er dieses nur so obenhin gesprochen 
und mehr in menschlichem Ungestüm als in göttlicher Weise 
erklärt. Das sei ferne. Denn es folgt darauf, und er legt 
eben dieß mit dem größten Nachdrucke wiederholter Einschär- 
fung an's Herz*): „Wie wir vorher gesagt haben, so sage 
ich nun wiederum: Wenn Jemand'euch ein anderes Evan­
gelium verkündet als das, welches ihr empfangen habt, so 
sei er Anathema!" Er sagte nicht: „Wenn Jemand euch 
etwas Anderes verkündigt als das, was ihr empfangen habt, 
so sei er gesegnet, so werde er gelobt und ausgenommen; 
sondern „so sei er Anathema", sagt er, das heißt abgeson­
dert, ausgeschieden, ausgeschlossen, damit nicht die unheil­
volle Ansteckung Eines Schafes die gesunde Heerde Christi 
durch giftige Vermischung verderbe. Aber vielleicht wurde 
jenes nur den Galatern befohlen. Also wäre auch das den 
Galatern allein geboten, was im Verlaufe desselben Briefes 
erwähnt wird 2): „Wenn wir leben im Geiste, laßt uns im 
Geiste auch wandeln. Werden wir nicht nach eitlem Ruhme 
begierig, indem wir einander aufreizen, einander^ be»

1) Gal. 1, 9.
2) Gal. 5, 25. 26.



TauMonitorium e. 1^. 41

neiden," und so weiter. Wenn nun dieses ungereimt ist, und 
diese Gebote Allen gleichmäßig gegeben sind, so bleibt nur 
übrig, daß, gleichwie diese Sittenpflichten, so auch jene Glau­
bensverordnungen Alle in gleicher Weise umfassen.

14. Gemäß derLehre des Apostels war, ist und 
wird es niemals gestattetsein, etwas An­

deres im Glauben anzunehmen, als was 
überliefert worden.

Und so wie es Niemand gestattet ist, den Andern 
herauszufordern oder zu beneiden, so soll es Niemanden 
verstattet sein, etwas Anderes als das anzunehmen, was die 
katholische Kirche von jeher als Evangelium verkündet. Oder 
wurde vielleicht damals befohlen, daß Jemand, wenn er 
etwas Anderes verkündigt als das, was verkündiget worden 
war, Anathema sein soll; jetzt aber wird es nicht mehr be­
fohlen? Also wäre auch das, was er gleichfalls dort sagt*): 
„Ich sage aber: Wandelt im Geiste und das Gelüste des 
Fleisches vollbringet nicht," nur damals befohlen worden, 
gegenwärtig aber wird es nicht befohlen. Wenn es nun 
gottlos und verderblich ist, so zu glauben, so folgt nothwendig, 
daß, gleich wie dieses zu allen Zeiten beobachtet werden muß, 
so auch jenes, was in Betreff der Unveränderllchkeit des 
Glaubens verordnet wurde, für alle Zeiten geboten sei. Den 
katholischen Christen also etwas Anderes zu verkündigen als 
das, was sie empfangen haben, war niemals gestattet, ist 
niemals gestattet, wird niemals gestattet sein ; und diejenigen 
mit dem Anathema zu belegen, die etwas Anderes verkün­
digen als das, was einmal empfangen worden ist, war immer­
dar nothwendig, ist immerdar nothwendig, wird immerdar 
nothwendig sein. Da dem sich also verhält, ist da wohl Jemand 
so frech, etwas Anderes als das, was in der Kirche verkündet 
worden, zu verkünden, oder so leichtsinnig, etwas Anderes

1) Gal. 5, 16. 



42 vincknz von Lerin

als das, was er von der Kirche erhalten, anzunehmen? Er 
ruft und ruft es wiederholt und ruft es Allen und immer­
dar und allenthalben durch seine Briefe zu, Er, das Gefäß 
der Auserwählung, Er, der Lehrer der Heiden, Er, der 
Apostel Posaune, Er, der Lande Herold, Er, der Kundige 
des Himmels, daß, wenn Einer eine neue Glaubenslehre 
verkündigt, er mit dem Anathema belegt werden soll. Da­
gegen aber rufen einige Frösche und Bremsen und Eintags- 
Fliegen/) dergleichen die Pelagianer sind, und zwar (rufen 
sie es) den Katholiken zu: Auf unser Ansehen, auf unsere 
Führung, auf unsere Auslegung hin verdammet, was ihr fest­
gehalten, haltet fest, was ihr verdammet habt; verwerfet den 
alten Glauben, die väterlichen Satzungen, der Vorfahren 
Hinterlage; und nehmet an, nun was denn? Ich entsetze 
mich es zu sagen. Denn es sind so hochmüthige Dinge, daß 
mir nicht bloß ihre Behauptung, sondern sogar ihre Zurück­
weisung nicht ohne alle Sünde möglich erscheint.

15. Warn in Gott duldet, daß manchmal sonst 
ausgezeichnete Männer in der Kirche neue 

Glaubenssätze aufstellen.

Aber wird Einer sagen: Warum also wird es von 
Gott so oft zugelassen, daß Personen, die innerhalb der 
Kirche stehen, den Katholiken Neues verkünden? Eine 
berechtigte Frage und werth, sorgfältiger und eingehender 
behandelt zu werden; doch soll ihr nicht nach meinem eigenen 
Verstände, sondern nach dem Ansehen des göttlichen Gesetzes, 
nach dem Ausspruche des kirchlichen Lehramtes Genüge ge­
schehen. Hören wir also den heiligen Moses; er selber soll 
uns lehren, warum es gelehrten Männern und solchen, welche

1) So nennt VinceMius die Häretiker mit Hindeutung auf 
die ägyptischen Plagen.



Tommonitorium o. 1ü. 4S

wegen der Gabe der Wissenschaft von dem Apostel sogar 
Propheten genannt werden, bisweilen verstattet wird, neue 
Glaubenssätze vorzubringen, welche das alte Testament in 
allegorischer Sprache fremde Götter zu nennen Pflegt, deß­
halb, weil nämlich von den Häretikern deren Meinungen so, 
wie von den Heiden jene Götter verehrt werden. Es schreibt 
also der selige Moses im Deuteronomiums: „Wenn auf- 
steht," sagt er, „in deiner Mitte ein Prophet oder Einer, 
der ein Traumbild gesehen zu haben vorgibt," das heißt, ein 
in der Kirche aufgestellter Lehrer, von dem seine Schüler 
oder Zuhörer glauben, daß er zufolge irgend einer Offen­
barung lehre. Was weiter? „Und er sagt voraus," heißt 
es, „ein Zeichen oder Wunder, und es trifft ein, was er ge­
sprochen hat." Es wird in der That ein großer, ick weiß 
nicht, was für ein Lehrer angedeutet von so großer Wissenschaft, 
daß seine Anhänger glauben, er wisse nicht bloß das, was 
menschlich ist, sondern könne auch das, was über den Menschen 
hinausgeht, vorauswissen, dergleichen, wie gemeiniglich ihre 
Schüler prahlen, Valentinus,?) Donatus, Photinus, Apol- 
linaris und die Uebrigen dieser Art gewesen. Was her­
nach? „Und er spräche zu dir, heißt es: Laßt uns gehen 
und andern Göttern folgen, welche du nicht kennst, und ihnen 
dienen." Wer sind die andern Götter als Irrthümer, welche 
du nicht kanntest, das heißt, neue und nicht gehörte? „Und 
laßt uns ihnen dienen," das heißt, ihnen glauben, ihnen folgen.

1) V. Mos. l3, 1-3.
2) Valeutin, aus Aegyptcn gebürtig und zu Alexandrien mit 

der griechischen und jüdischen Weisheit vertraut geworden, gehört 
zu den Häuptern des Gnosticismus. Er besaß hinreißende Bered­
samkeit und einen ungemeinen Reichthum der Phantasie. Zu Rom, 
wo er etwa um k40 lehrte, aus der Kirchengemeinschaft ausge­
schlossen, ging er nach Cypern und suchte von da aus sein System 
zu verbreiten. Er gewann sehr zahlreiche Anhänger, die aber bald 
untereinander uneins wurden, so daß sich die gespaltene Schule 
schon im Laufe des 3. Jahrhunderts dem Untergänge zuneigte.



vincenz »an Lerin

Was NUN am Schlüsse? „Höre nicht," heißt es, „auf die 
Worte jenes Propheten oder Träumers." Und warum, ich 
bitte dich, wird von Gott nicht verwehrt, daß solches gelehrt 
werde, was von Gott verwehrt wird anzuhören? „Weil," 
heißt es, „der Herr, euer Gott, euch versucht, damit offenbar 
werde, ob ihr ihn liebet, oder nicht, aus ganzem Herzen und 
aus eurer ganzen Seele." Klarer als das Sonnenlicht ist 
der Grund dargelegt, warum bisweilen die göttliche Vor­
sehung duldet, daß einige Lehrer der Kirchen neue Glau­
benssätze predigen. „Damit euch versuche," heißt es, „der 
Herr, euer Gott." Und in der That es ist eine große Ver­
suchung, wenn derjenige, welchen du für einen Propheten, 
welchen du für einen Prophetenschüler, welchen du für einen 
Lehrer und Vertheidiger der Wahrheit hältst, an welchem 
du mit höchster Verehrung und Liebe gehangen, wenn dieser 
plötzlich insgeheim schädliche Irrthümer einführt, welche du 
weder sogleich zu bemerken vermagst, da du noch von Vor- 
urtbeil zu Gunsten des alten Lehrers eingenommen bist, noch 
leicht zu verdammen für Pflicht hältst, indem du durch die 
Liebe zum ehemaligen Lehrer daran verhindert wirst.

16. Der angeführte Ausspruch des Moses 
wird auf die Irrlehren des Nestorius, 
Photinus und Apollinaris angewendet.

Hier möchte vielleicht Einer verlangen, daß das, was 
auf Grund der Worte des heiligen Moses behauptet wor­
den, durch einige kirchengeschichtliche Beispiele nachgewiesen 
werde. Eine billige Forderung, welcher nachzukommen nicht 
lange gesäumt werden darf. Denn, um von dem Nächsten 
und von Bekanntem anzufangen, wie gefährlich glauben wir, 
daß neulich die Versuchung gewesen sei, als jener unglück­
selige Nestorius, *) plötzlich aus einem Schafe in einen Wolf

1) Nestorius, Presbyter zu Antiochien, hatte sich durch Sitten­
strenge und Redegewandtheit weithin einen großen Ruf erworben. 



Commouitorium o. 16. 4b

verwandelt, die Heerde Christi zu zerreißen an fing, da 
ihn diejenigen selber, welche angefallen wurden, noch 
großentheils für ein Schaf hielten und deßhalb seinen Bissen 
um so mehr bloßgestellt waren? Denn wer hätte geglaubt, 
daß der so leicht irre, den man durch das so erhabene Ur­
theil des kaiserlichen Hofes erwählt, den man mit so großem 
Eifer von den Priestern verlangt sah; der, da er großer 
Liebe der Heiligen, höchster Gunst des Volkes sich erfreute, 
täglich in öffentlichen Vorträgen die göttlichen Offenbarungen 
behandelte und alle die verderblichen Irrthümer der Juden 
und Heiden in ihrer Nichtigkeil nachwies? Wie hätte nicht 
der Jedem Vertrauen einflößen sollen, er lehre Rechtes, er 
predige Rechtes, er behaupte Rechtes, welcher, um seiner 
Einen Häresie den Zugang zu eröffnen, den gottesläster­
lichen Behauptungen aller Häresien zu Leibe ging? Aber 
hier traf ein, was Moses sagt: „Es versucht euch der Herr, 
euer Gott, ob ihr ihn liebet, oder nicht." Und um Ne- 
storius zu übergehen, der von jeher mehr Bewunderung ge­
noß als Verdienste hatte, größeren Rufes sich erfreute als 
Kenntnisse besaß, den durch die Volksmeinung eine Zeit lang 
mehr die menschliche als die göttliche Gunst groß gemacht 
hatte; so wollen wir vielmehr diejenigen erwähnen, welche 
mit vielen Vorzügen und großer Thätigkeit ausgestattet, den 
Katholiken zu nicht geringer Versuchung gereichten, wie nach

Darum wurde er nach dem Tode^ des Patriarchen Sisinnius 
durch den Kaiser Theodosius II. auf den Patriarchenstuhl vonCon- 
Gantinopel berufen 428, wo er alsbald mit der Behauptung auf- 
trat, daß in Christus zwei Personen anzunehmen seien. Nachdem 
durch das Concil vonEphesus 431 diese Irrlehre verdammt wor­
den war, ließ der kaiserliche Hof den Nestorius fallen, und er zog 
sich in sein Kloster nach Antiochien zurück. Weil er aber auch 
noch von hier aus den Frieden der Kirche störte, wurde er ver­
bannt und starb, nachdem er noch viel Ungemach erlitten in Aegypten. 
Die Sekte der Nestorianer hat sich in Kurdistan und Persien bis 
auf unsere Zeit erhalten.



dem Gedenken unserer Vorfahren von Photinus*) gemeldet 
wird, daß er bei den Pannoniern die sirmische Kirche ver­
sucht habe, wo er, nachdem er mit großem Beifalle Aller 
auf den bischöflichen Stuhl berufen worden war und eine 
Leit lang als Katholik sein Amt verwaltet hatte, plötzlich, 
wie jener schlimme Prophet oder Träumer, auf den Moses 
hindeutet, dem ihm anvertrauten Volke Gottes einzureden 
anfing, andern Göttern zu folgen, das heißt, fremden Irr­
thümern, von welchen es vorher Nichts wußte. Doch dieß 
ist häufig der Fall. Das Verderbliche aber war dieß, 
daß er zu so großem Frevel keine geringen Hilfsmittel ge­
brauchte. Denn er besaß große Geistesgaben und war aus­
gezeichnet durch reiche Gelehrsamkeit, und von hinreißender 
Beredsamkeit, wie er denn in beiden Sprachen geläufig und 
eindringlich redete und schrieb. Es erhellt dieß aus den Ur­
kunden seiner Bücher, welche er theils in griechischer, theils in 
lateinischer Sprache verfaßte. Doch zum Glück waren die 
ihm anvertrauten Schafe Christi für ihren katholischen Glau­
ben sehr wachsam und vorsichtig, besannen sich schnell auf 
die Aussprüche des zum Voraus warnenden Moses und 
waren, wenn sie anch die Beredsamkeit ihres Propheten und 
Hirten bewunderten, doch über die Versuchung nicht im Un­
klaren. Denn wie sie ihm vorher gleichsam als dem Widder 
der Heerde folgten, so fingen sie an, ihn nachher wie einen

1) Photinus, aus Ancyra gebürtig und ein Schüler des Mar- 
cellus von Ancyra, hatte als Bischof von Sirmium in Pannonien 
eine der Häresie des Sabellius und Paulus von Samosata ver­
wandte Irrlehre ausgestellt, indem er die Persönlichkeit des Sohnes 
und des hl. Geistes läugnete. Seine Lehre wurde auf mehreren 
Concilien verworfen, und er selber nach einer öffentlichen Disputa­
tion mit Basilius von Ancyra verbannt 351. Unter Kaiser Julian 
durfte er zwar nach Sirmium zurückkehren, wurde dann aber von 
Valentinian 364 auf's Neue verbannt und starb 379 in der Ver­
bannung. Die Sekte der Photinianer erlosch bald nach seinem 
Tode.



Tbmmmütorium c. 16. 47

Wolf zu fliehen. Und nicht bloß durch das Beispiel des 
Photinus, sondern auch des Apollinaris lernen*) wir die 
Gefahr einer solchen in ver Kirche auftaucheuden Versuchung 
kennen und werden zugleich zur Hut des Glaubens und zur 
sorgfältigeren Achtsamkeit auf denselben gemahnt. Denn er 
brächte seine Zuhörer in große Verlegenheit und arge Bedräng- 
niß, da sie nämlich das Ansehen der Kirche hieher zog, die 
Anhänglichkeit an den Lehrer aber dorthin, und da sie zwischen 
beiden Seiten schwankend und hin und her treibend zu keinem 
Entschlüsse kommen konnten, welche Partei sie wählen sollten. 
Aber vielleicht war jener Mann der Art, daß er verdiente, 
ohne Weiteres verachtet zu werden? Im Gegentheil war 
er so hervorragend und ausgezeichnet, daß er nur allzu bald 
bei sehr Vielen Glauben fand. Denn wer hätte ihm in 
Schärfe des Verstandes, in Uebung, in Gelehrsamkeit den 
Vorrang abgewonnen? Wie viele Häresien er durch seine 
zahlreichen Schriften unterdrückte, wie viele dem Glauben 
feindselige Irrthümer er widerlegte, Beweis dessen ist jenes 
so berühmte vortreffliche Werk von nicht weniger als 30 
Büchern, womit er die unsinnigen Verleumdungen des Por- 
phprius*) durch die Nachdrucksame Kraft seiner Beweise zu 
Schanden machte. Es wäre zu weitläufig, alle seine Werke

1) Apollinaris der Jüngere, durch klassische Bildung ausge­
zeichnet, war wie sein gleichnamiger Vater zuerst Presbyter in 
Laodicäa und wurde später um das Jahr 362 Bischof daselbst. 
Seine Irrlehre, daß in Christus der Logos die Stelle des Geistes 

oder vertreten habe, wurde auf einer Synode zu
Alexandrien 362, später auf mehreren Synoden zu Rom unter 
Papst Damasus, endlich auch durch das allgemeine Concilium von 
Constantinopel 381 verworfen. Die Anhänger des Apollinaris, 
der alle diese Verdammungen seiner Lehre noch erlebte, verschwin­
den im 5. Jahrhundert.

2) Der Neuplatoniker Porphyrius (233—304), ein Schüler 
Plotin's, war einer der heftigsten Gegner der Christen und schrieb 
gegen sie ein eigenes Werk von 15 Büchern. 



48 Muren; »on Lerin

zu erwähnen, wodurch er in der That den größten Erbauern 
der Kirche hätte gleich kommen können, wenn nicht durch 
jene heillose Sucht häretischer Grübelei ein, ich weiß nicht 
was für Neues hinzugekommen wäre, wodurch er alle 
seine Arbeiten wie durch Beimischung einer Art von Aus­
satz befleckte und verschuldete, daß seine Lehre nicht so fast 
eine Erbauung als vielmehr eine Versuchung für die Kirche 
zu nennen war. Hier wird vielleicht von mir gefordert, daß 
ich die Häresien der Männer, welche ich oben erwähnt, dar- 
lege, des Nestorius nämlich, des Apollinaris und des Pho- 
tinus. Dieß gehört zwar nicht zur Sache, um die es sich 
gegenwärtig handelt. Denn wir haben uns vorgenommen, 
nicht auf die Irrthümer Einzelner einzugehen, sondern 
einige wenige Beispiele vorzubringen, aus denen klar und 
deutlich hervorgehen soll, was Moses sagt, daß nämlich, 
wenn irgend ein kirchlicher Lehrer, und wäre er auch ein Pro­
phet in Erklärung der Geheimnisse der Propheten, etwas 
Neues in der Kirche Gottes einzuführen versucht, dieß die 
göttliche Vorsehung zu unserer Versuchung geschehen läßt.

17. Nähere Darlegung der Irrlehren des 
Photinus, Apollinaris und Nestorius.

Nichtsdestoweniger wird es nützlich sein, in: Vorbeigehen 
kurz auseinanderzusetzen, was die obenerwähnten Häretiker 
behaupten, nämlich Photinus, Apollinaris, Nestorius. Die 
Lehre des Photinus nun ist folgende. Er sagt, Gott sei 
einzig und alleinig, und man müsse ihn nach Art der Juden 
bekennen. Die Fülle der Dreifaltigkeit läugnet er und glaubt 
nicht, daß es eine Person Gottes des Wortes (Logos) oder des 
heiligen Geistes gebe. Christus aber, behauptet er, sei nur 
alleinig Mensch, und schreibt ihm einen Anfang aus Maria 
zu. Und das behauptet er auf alle Art, daß wir nur allein 
die Person Gottes des Vaters, Christus aber nur als bloßen 
Menschen verehren dürfen. So nun Photinus. Apollinaris 
aber sagt, er stimme zwar in der (Lehre von der) Einheit 
der Dreifaltigkeit (mit dem kirchlichen Glauben) überein — 



Touimoilitorium v. 17. 49

doch auch dieses (thut er) nicht mit voller Gesundheit des 
Glaubens —; aber in der (Lehre von der) Menschwerdung 
des Herrn ist sein Bekenntniß offenbar ein lästerliches. Denn 
er sagt, im Fleische unseres Heilandes sei entweder eine 
menschliche Seele gar nicht gewesen, oder doch nur eine solche, 
der es an Verstand und Vernunft fehlte. Aber auch selbst 
das Fleisch des Herrn, sagte er, sei nicht vom Fleische der 
heiligen Jungfrau Maria angenommen, sondern vom Himmel 
in die Jungfrau herabgestiegen; und immer schwankend und 
unschlüssig lehrte er bald, dasselbe sei gleich ewig mit Gott 
dem Worte, bald es. sei von der Gottheit des Wortes ge­
schaffen. Denn er wollte nicht (annehmen), daß in Christus 
zwei Substanzen *) sind, die eine göttlich, die andere mensch­
lich, die eine vom Vater, die andere von der Mutter; son­
dern er glaubte, die Natur des Wortes selber sei gespalten 
worden, gleichsam als ob der eine Theil davon in Gott zu­
rückgeblieben, der andere aber in Fleisch verwandelt worden 
wäre, so daß, während die Wahrheit sagt, aus zwei Sub­
stanzen sei Ein Christus, jener der Wahrheit entgegen be­
hauptet, aus der Einen Gottheit Christi seien zwei Sub­
stanzen geworden. So also Apollinaris. Nestorius aber 
von einer dem Apollinarismus entgegengesetzten Krankheit 
angesteckt, führt, indem er angeblich zwei Substanzen in 
Christus unterscheiden will, plötzlich zwei Personen ein und 
will mit unerhörtem Frevel, daß zwei Söhne Gottes seien, 
zwei Christus, der Eine Gott, der Andere ein Mensch; der 
Eine, der aus dem Vater, der Andere, der aus der Mutter 
gezeugt sei. Und deßhalb behauptet er, die heilige Maria 
sei nicht Gottesgebärerin, sondern Christusgebärerin zu nennen, 
weil nämlich aus ihr nicht jener Christus, welcher Gott ist, 
sondern jener, welcher Mensch war, geboren worden sei. 
Wenn aber Einer meint, derselbe rede in seinen Schriften 
von Einem Christus und lehre Eine Person Christi, so traue 
er nicht ohne Weiteres. Denn entweder hat er dieß nur

1) Unter Substanz versteht Vincenz die Natur. 
Vincenz v. Lerin, Commonitorium. 



HO vmcen; vou Lerin

aus Arglist ersonnen, um durch das Gute desto leichter auch 
das Böse aufzuschwätzen, wie der Apostel sagt'): „Mittels 
des Guten hat es mir den Tod gewirkt." Entweder also 
spricht er, wie wir gesagt haben, nur um zu täuschen, in 
einigen Stellen seiner Schriften sich aus, daß er an Einen 
Christus und an Eine Person Christi glaube, oder er meint 
doch sicherlich, erst nach der Geburt der Jungfrau hätten sich 
die beiden Personen zu Einem Christus vereinigt, so daß 
er doch behauptet, zur Zeit der jungfräulichen Empfäng- 
niß oder Geburt und noch einige Zeit nachher seien 
zwei Christus gewesen, als ob nämlich, während Christus 
zuerst als gewöhnlicher und bloßer Mensch geboren und noch 
nicht mit dem Worte Gottes in Einheit der Person ver­
bunden worden, nachher die Person des (Fleisch) annehmen­
den Wortes auf ihn herabgekommen, und, obgleich er jetzt in 
die Herrlichkeit Gottes ausgenommen bleibt, doch eine Zeit 
lang zwischen ihm und den übrigen Menschen kein Unter­
schied gewesen sei.

18. Gedrängte Wiederholung dieser Irr­
lehren und kurzeGegenüberstellung der ka­

tholischen Wahrheit.

So also bellen die wüthenden Hunde Nestorius, Apol- 
linaris, Photinus wider den katholischen Glauben; Photinus, 
indem er die Dreifaltigkeit nicht bekennt; Apollinaris, indem 
er die Natur des Wortes veränderlich nennt und nicht zwei 
Substanzen in Christus bekennt und entweder die ganze 
Seele Christi oder doch wenigstens den geistigen und ver­
nünftigen Theil derselben ?) leugnet und behauptet, das Wort

1) Röm. 7, k3.
2) Die platonische Philosophie nimmt eine Dreitheilung des 

Menschen an: 1. Leib, 2. sinnliche, animalische Seele (1/^,)), 
3. vernünftige Seele, Geist (vor?). Indem sich Apollinaris die-



Commonitarium o. 19. 51

habe die Stelle des.Geistes eingenommen; Nestorius, indem 
er darthun will, zwei Christus seien entweder von jeher vder 
doch einmal gewesen. Die katholische Kirche aber, die von 
Gott und unserm Heilande das Rechte glaubt, stellt weder 
in Betreff des Geheimnisses der Dreifaltigkeit, noch in Be­
treff der Fleischwerdung Christi gotteslästerliche Behaup­
tungen auf. Denn sie verehrt sowohl Eine Gottheit in der 
Fülle der Dreiheit als auch die Gleichheit der Dreiheit in 
einer und derselben Majestät und bekennt Einen Christus 
Jesus, nicht zwei, und eben diesen zugleich üls Gott und 
Mensch. Sie glaubt, daß in ihm zwar Eine Person aber 
zwei Substanzen, zwei Substanzen aber Eine Person sei; 
zwei Substanzen, weil das Wort Gottes nicht veränderlich 
ist, so daß es sich in Fleisch verwandelte; Eine Person, da­
mit es nicht, wenn wir zwei Söhne bekennen würden, den 
Anschein gewinne, als verehrten wir eine Vierheit, nicht eine 
Dreiheit.

19. Ausführlichere Darlegung der katho­
lischen Lehre von der Trinrtät und der 

Person Christi.

Doch es ist der Mühe werth, dieses einer wiederholten 
noch genauern und ausführlichern Erörterung zu unterziehen. 
In Gott ist Eine Substanz, aber drei Personen; in Christus 
sind zwei Substanzen, aber Eine Person. In der Drei­
faltigkeit sind die Personen verschieden, nicht das Wesen; 
im Heilande ist Verschiedenheit der Substanzen, nicht Ver­
schiedenheit der Person. Wie sind in der Dreifaltigkeit die 
Personen verschieden, das Wesen nicht? Weil nämlich eine 
andere ist die Person des Vaters, eine andere die des Sohnes, 
eine andere die des heiligen Geistes; aber doch ist die Natur 
des Vaters und des Sohnes und des heiligen Geistes nicht 

ser Dreitheilung bediente, läugnete er, daß Christus die vernünf­
tige Seele gehabt habe. t 

4*



52 vinccn; von Lerin

eine verschiedene, sondern ein und dieselbe. Warum sind im 
Erlöser die Substanzen verschieden, nicht die Person? Weil 
nämlich eine andere ist die Substanz der Gottheit, eine an­
dere die der Menschheit; aber doch sind Gottheit und Mensch­
heit nicht verschiedene, sondern ein und derselbe Christus, 
ein und derselbe Sohn Gottes und ein und dieselbe Person 
eines und desselben Christus und Sohnes Gottes: wie im 
Menschen etwas Anderes ist das Fleisch und etwas Anderes 
die Seele, aber doch Seele und Fleisch ein und derselbe 
Mensch sind. In Petrus und Paulus ist etwas Anderes 
die Seele, etwas Anderes das Fleisch, doch sind Petri Fleisch 
und Seele nicht zwei (Personen), oder ist Ein Paulus die 
Seele und ein Anderer das Fleisch; sondern es ist ein und 
derselbe Petrus, ein und derselbe Paulus, bestehend aus der 
doppelten und verschiedenen Natur der Seele und des Leibes. 
So also sind in einem und demselben Christus zwei Sub­
stanzen; aber die eine ist göttlich, die andere menschlich; die 
eine aus dem Vater, Gott, die andere aus der Mutter, der 
Jungfrau, die eine ewig und gleich mit dem Vater, die an­
dere zeitlich und geringer als der Vater; die eine wesens­
gleich mit dem Vater, die andere wesensgleich mit der Mutter; 
doch ein und derselbe Christus in beiden Substanzen. Nicht 
also ist ein anderer Christus Gott, ein anderer Mensch; 
nicht ein anderer unerschaffen, ein anderer erschaffen, nicht 
ein anderer leidensunfähig, ein anderer leidensfähig; nicht 
ein anderer gleich dem Vater, ein anderer geringer als der 
Vater; nicht ein anderer aus dem Vater, ein anderer aus 
der Mutter; sondern ein und derselbe Christus (ist) Gott 
und Mensch, derselbe unerschaffen und geschaffen, derselbe 
unveränderlich und leidensunfähig, derselbe veränderlich und 
leidend, derselbe dem Vater gleich und nachstehend, derselbe 
aus dem Vater vor allen Zeiten gezeugt, derselbe in der 
Zeit aus der Mutter geboren, vollkommener Gott, vollkom­
mener Mensch. In Gott die höchste Gottheit, im Men­
schen die volle Menschheit. Die volle Menschheit, sage ich, 
die nämlich Seele und Fleisch zugleich hat, aber wahres 
Fleisch, unsere?, von der Mutter hergenommen; eine Seele 



Comnwnitorknm c. 30. 53

aber, welche mit Erkenntniß begabt, mit Verstand und 
Vernunft ausgestattet ist. Es ist also in Christus das Wort, 
die Seele, das Fleisch; aber dieses Alles ist Ein Christus, 
Ein Sohn Gottes und unser Einer Heiland und Erlöser. 
Einer aber nicht durch, ich weiß nicht was für eine ver­
schlechternde Mischung von Gottheit und Menschheit, son­
dern durch eine unversehrte und einzigartige Einheit der 
Person. Denn nicht bat jene Verbindung das Eine in An­
deres verwandelt und verändert (was deuden Arianern eigen­
thümliche Irrthum ist), sondern hat vielmehr Beides so in 
Eines zusammengefügt, daß, während in Christus immerdar 
die Einzigkeit einer und derselben Person bleibt, in Ewig­
keit auch die Eigenthümlichkeit einer jeden Natur verbleibt, 
so daß demzufolge weder jemals Gott anfängt Leib zu sein, 
noch einmal der Leib aufhört Leib zu sein. Dieß zeigt sich 
auch an dem Beispiele der menschlichen Wesensart. Denn nicht 
bloß in der Gegenwart, sondern auch in alle Zukunft wird 
jeder Mensch aus Seele und Leib bestehen, und doch wird 
niemals weder der Leib in Seele noch die Seele in Leib ver­
wandelt werden, sondern obgleich jeder Mensch nie aufhören 
wird zu leben, wird doch bei jedem Menschen ohne Aufhören 
nothwendig die Verschiedenheit der beiden Substanzen fort­
dauern. So muß auch bei Christus für jede der beiden 
Substanzen die ihr in alle Ewigkeit zukommende Eigenthüm­
lichkeit, jedoch unbeschadet der Einheit der Person, festgehalten 
werden.

20. DerSohn Gottes hat in der Menschwer­
dung die menschliche Natur nicht bloß fin - 
girt oder simulirt, sondern wahrhaft ange­
nommen, so daß er, ohne Vermischung der 
Naturen, Eine gottmenschliche Persönlich­

keit i st.

Doch wenn wir öfters die „Person" nennen und sagen, 
daß Gott persönlich Mensch geworden sei, so ist sehr zu 
zu besorgen, es möchte den Anschein haben, als wollten wir 



54

sagen, daß Gott das Wort durch bloße Nachahmung der 
Thätigkeit das, was unser ist, angenommen und alles das, 
was zur menschlichen Handlungsweise gehört, gleichsam nur 
zum Scheine, nicht als wahrer Mensch gethan habe; wie es 
auf dem Theater zu geschehen vflegt, wo Einer mit Einem 
Schlage mehrere Personen darstellt, ohne selbst irgend eine 
derselben zn sein. Denn so oft die Nachahmung einer frem­
den Thätigkeit übernommen wird, werden die Rollen der 
Anderen so durckgefnhrt, daß doch die Darsteller nicht die­
jenigen sind, welche sie darstellen. Denn wenn ein tragischer 
Schauspieler (um von den Säkularspielen und Manichäern Z 
ein Beispiel herzunehmen) einen Priester oder einen König 
darstellt, so ist er kein Priester oder König; denn wenn das 
Spiel aufhört, hört auch zugleich die Rolle auf, die er über­
nommen hatte. Ferne sei von uns solch gottloser und frevel­
hafter Spott. Der Manichäer Sache sei jener Unsinn, 
die als Predigers des Scheingebilds behaupten, daß der Sohn 
Gottes Gott nicht dem Wesen nach die Person eines Menschen 
gewesen sei, sondern nur durch eine Art vermeintlichen Han­
delns und Wandelns vorgestelll habe. Der katholische Glaube 
aber sagt, das Wort Gottes sei m der Weise Mensch ge­
worden, daß es das, was unser ist, nicht trüglich und nur 
dem Scheine nach, sondern wahrhaft urid wirklich annahm 
und das Menschliche nicht als etwas Fremdes nach- 
machte, sondern vielmehr als sein Eigenes ausprägte und 
ganz und gar das, was es darsiellte, auch war; wie auch 
wir selber darin, daß wir reden, denken, leben, bestehen,.

1) Die Worte „und den Manichäern" hält BaluziuS wohl mit 
Recht für eingeschoben, weil sie nicht in den Zusammenhang passen.

2) Daß die Manichäer dem DoketismuS huldigten, ist be­
kannt.

3) „Prediger des Scheingebilds" (Ursschontores phuntasisö) 
heißen die Manichäer, weil sie lehrten, daß das Menschliche an 
Christus bloßer Schein, bloßes Phantasma gewesen sei. Darnach 
nannte man die Anhänger dieser Richtung auch Phanlasiasten.



55

Menschen nicht nachahmen, sondern sind. Denn auch Petrus 
und Johannes, um gerade sie zu nennen, waren nicht durch 
Nachahmung Menschen, sondern durch wirkliches Sein. Und 
ebenso simulirte Paulus nicht den Apostel oder fingirte den 
Paulus, sondern er war Apostel und bestand als Paulus. 
So hat auch Gott das Wort, indem es Fleisch annahm und 
hatte, redete, handelte, litt durch das Fleisch, jedoch ohne 
irgend eine Verschlechterung seiner (göttlichen) Natur, dieß 
Alles zu thun sich gewürdigt, um einen vollkommenen Men­
schen nicht nachzuahmen oder zu fingiren, sondern sich wirk­
lich als solchen zu bethätigen, so daß er ein wahrer Mensch 
nicht bloß schien oder dafür gehalten wurde, sondern war 
und als solcher wirklich bestand. Wie daber die Seele mit 
dem Fletsche verbunden, aber doch nicht in Fleisch verwandelt, 
nicht einen Menschen darstellt, sondern ein Mensch ist, und 
zwar^ ein Mensch nicht dem bloßen Scheine, sondern der 
Substanz nach, so ist auch Gott das Wort, indem es ohne 
irgend eine seinerseitige Verwandlung mit dem Menschen 
sich verband, nicht durch Vermischung, nicht durch Nach­
ahmung Mensch geworden, sondern in wirklichem Bestand. 
Darum fort mit der ganzen Auffassung einer solchen Person, 
welche durch Fingiren, durch Nachahmung angenommen wird, 
wo immer etwas Anderes ist, und etwas Anderes vorgegeben 
wird, wo derjenige, welcher darstellt, niemals derjenige ist, 
den er darstellt. Denn ferne sei es zu glauben, daß Gott 
das Wort auf diese trügerische Weise die Person eines Men­
schen angenommen habe, sondern vielmehr so, daß es, indem 
seine eigene Substanz unveränderlich blieb, und es die Natur 
eines in sich vollkommenen Menschen annahm, selber Fleisch, 
selber Mensch, selber die Person eines Menschen wurde, 
nicht eine scheinbare, sondern wahre; nicht eine nachgemachte, 
sondern wesenbafte; nicht endlich eine solche, welche mit ihrer 
Thätigkeit aufhörte, sondern welche für immer in der Sub­
stanz verblieb. Diese Einheit der Person in Christus ist 
also keineswegs erst nach der Geburt der Jungfrau, sondern 
schon im Schooße der Jungfrau zusammengefügt und vollendet 
worden.



56 Vinren) von Lern,

21. Christus war immerdar nur Eine gott- 
men schlich e Perso n, selbst schon im Augen­
blicke der jungfräulichen Empfängniß, und 
ist daher Maria mit Recht Gottesgebärerin 

zu nennen.

Denn wir müssen uns gar sehr in Acht nehmen, daß 
wir Christus nicht bloß als Einen, sondern auch als immer­
dar Einen bekennen; denn es ist eine unerträgliche Lästerung, 
daß man, wenn man auch zugesteht, derselbe sei gegenwärtig 
Einer, doch behauptet, er sei einmal nicht Einer, sondern 
zwei gewesen, Einer nämlich nach dem Augenblicke der Taufe, 
zwei aber zur Zeit der Geburt. Diese ungeheure Gottes­
lästerung werden wir fürwahr nicht anders vermeiden können, 
als wenn wir bekennen, daß der Mensch mit Gott vereinigt 
worden sei, und zwar in Einheit der Person, nicht von der 
Himmelfahrt oder Auferstehung oder Taufe an, sondern schon 
in der Mutter, schon im Mutterschooße, ja sogar schon bei 
der jungfräulichen Empfängniß selber; und wegen dieser Ein­
heit der Person wird unterschiedslos und durcheinander so­
wohl, was Gott eigenthümlich ist, dem Menschen zugetheilt, 
als auch, was dem Fleische eigenthümlich ist, Gott zuge­
schrieben. Denn daher kommt es, daß in der heiligen Schrift 
geschrieben steht/) sowohl der Sohn des Menschen sei vom 
Himmel herabgestiegen, als auch?) der Herr der Herrlichkeit 
sei auf Erden gekreuzigt worden. Daher kommt es auch, 
daß, nachdem nur das Fleisch des Herrn geworden, nur das 
Fleisch des Herrn geschaffen ist, das Wort Gottes selber 
geworden, die Weisheit Gottes selber erfüllt, die Allwissen­
heit erschaffen genannt wird, wie in der Weissagung von 
einer Durchbohrung seiner Hände und Füße berichtet wird?

t) Joh. 3, 13.
2) I. Cor. 2, 8.
3) Ps. 2 t, 17.



Tonunomtorinm o. 22. 57

Kraft dieser Einheit der Person, sage ich, ist es auch auf 
Grund eines ähnlichen Geheimnisses geschehen, daß, weil 
das Fleisch des Wortes von der unversehrten Mutter geboren 
wird, die Geburt Gottes des Wortes selber aus der Jung­
frau in ächt katholischer Weise geglaubt, auf ganz gottlose 
Art geläugnet wird. Da nun dem sich also verhält, so sei 
es ferne, daß Einer die heilige Maria um ihre Vorrechte 
der göttlichen Gnade und ihren besonderen Ruhm zu 
bringen suche. Denn sie ist durch unseres Herrn und 
Gottes, ihres Sohnes aber besondere Gnade ganz der Wahr­
heit gemäß und mit höchster Seligpreisung als Gottes- 
gebärerin zu bekennen; jedoch nicht in der Weise Goites- 
gebärerin, wie es eine gottlose Häresie wähnt, welche be­
hauptet, daß ihr der Name Mutter Gottes nur als bloßer 
Ehrentitel gegeben werden dürfe, weil sie nämlich denjenigen 
Menschen geboren habe, welcher nachher Gott geworden ist, 
sowie wir eine Mutter die Mutter eines Presbyters oder 
die Mutter eines Bischofs nennen, nicht als ob sie einen 
Presbyter oder Bischof geboren habe, sondern weil sie einen 
Menschen auf die Welt gebracht hat, welcher nachher Pres­
byter oder Bischof geworden ist. Nicht so, sage ich, ist die 
heilige Maria Gottesgebärerin, sondern vielmehr darum, weil, 
wie oben gesagt worden, schon in ihrem geheiligten Schooße 
jenes hochheilige Geheimniß zu Stande kam, daß zufolge 
einer besondern und einzigartigen Einheit der Person wie 
das Wort im Fleische Fleisch, so auch der Mensch in Gott 
Gott ist.

22. Rekapitulation der Irrlehren des Pho- 
tinus, ApollinarisundNestoriusmitGegen- 

überstellung der katholischen Lehre.

Doch laßt uns nunmehr dasjenige, was oben über die 
erwähnten Häresien oder über den katholischen Glauben kurz 
gesagt worden ist, der Auffrischung des Gedächtnisses halber 
in aller Kürze und Gedrängtheit wiederholen, damit es näm­



vinren; vo» Lerin

lich durch die Wiederholung besser verstanden und so einge­
schärft auch dauernder behalten werde. Anathema also dem 
Photinus, der nicht die Fülle der Dreifaltigkeit annimmt 
und Christus nur für einen bloßen Menschen erklärt. Ana- 
thema dem Apollinaris, der in Christus eine Verwandlung 
und damit Verschlechterung der Gottheit behauptet und die 
Eigenthümlichkeit der vollkommenen Menschheit aufhebt. 
Anathema dem Nestorius, welcher läugnet, aus der Jung­
frau sei Gott geboren, zwei Christus behauptet und mit Zer­
störung des Glaubens an die Dreieinigkeit eine Vierheit ein- 
führt. Glückselig hingegen die katholische Kirche, welche 
Einen Gott in der Fülle der Dreifaltigkeit und ebenso die 
Gleichheit der Dreifaltigkeit in Einer Gottheit verehrt, so 
daß weder die Einheit der Substanz die Eigenthümlichkeit 
der Personen vermengt, noch ebenso die Unterscheidung der 
Dreifaltigkeit die Einheit der Gottheit trennt. Glückselig, 
sage ich, die Kirche, welche in Christus zwei wahre und 
vollkommene Substanzen, aber nur Eine Person Christi 
glaubt, so daß weder die Unterscheidung der Naturen die 
Einheit der Person theilt, noch ebenso die Einheit der Per­
son den Unterschied der Substanzen vermengt. Glückselig, 
sage ich, die Kirche, welche, um zu bekennen, daß immer­
dar Ein Christus sei und gewesen sei, die Vereinigung des 
Menschen mit Gott nicht erst nach der Geburt, sondern schon 
im Schooße der Mutter lehrt. Glückselig, sage ich, die 
Kirche, welche erkennt, Gott sei Mensch geworden nicht durch 
Verwandlung der Natur, sondern in Weise der Person, aber 
nicht einer scheinbaren und vorübergehenden Person, sondern 
einer wesenhaften und bleibenden. Glückselig, sage ich, 
die Kirche, welche erklärt, diese Einheit der Person habe so 
große Kraft, daß sie wegen derselben auf Grund des wun­
derbaren und unaussprechlichen Geheimnisses sowohl das 
Göttliche dem Menschen, als auch Gott das Menschliche zu- 
schreibt. Denn wegen derselben stellt sie es nicht in Abreve, 
daß der Mensch gemäß der göttlichen Natur vom Himmel 
herabgekommen sei, und glaubt, daß Gott gemäß der mensch­
lichen Natur auf Erden geworden sei, gelitten habe und ge-



Vommonitorium 6. 2-'!.

kreuzigt worden sei. Wegen derselben bekennt sie denn auch 
den Menschen als Sohn Gottes und Gott als Sohn der 
Iungsrau. Glückseliges also und verebrungswürdiges, geprie« 
senes und hochheiliges und in jeder Hinsicht jenem erhabenen 
Lobgesange der Engel zu vergleichendes Bekenntniß, welches 
Einen Herrn als Gott mit dreifacher Heiligvreisung ver­
herrlicht. Denn hauptsächlich deßhalb erklärt sie (die Kirche) 
die Einheit Christi, um nicht über das Geheimniß der 
Dreifaltigkeit hinauszuschreiten. Dieses ward im Vorbei­
gehen gesagt und soll, so Gott will, bei einer andern Ge­
legenheit noch ausführlicher behandelt und erklärt werden. 
Für jetzt wollen wir zu unseren! Gegenstände zurücklehren.

23. Zu welch großer Versuchung den Gläu­
bigen dieIrr lehren desOrigenes gereichten.

Wir sagten also im Früheren, daß in der Kirche Gottes 
der Irrthum eines Lehrers für das Volk eine Versuchung 
sei, und zwar eine um so größere Versuchung, je gelehrter 
derjenige ist, welcher rrrt. Dieses zeigten wir zuerst durch 
die Anlorirät der heuigen Schrift, hierauf durch kirchen- 
geschichtliche Beispiele, nämlich durch Anführung solcher 
Männer, welche, nachdem sie eine Zeit lang Mr rechtgläubig 
gehalten worden, zuletzt doch entweder zu einer andern Sekte 
abfielen, oder selber eine eigene Häresie stifteten. Gewiß 
eine wichtige Sache, deren Kenntniß nützlich, und Leren er­
neute Prüfung nothwendig ist, und die wir noch des Wei­
lern durch gewichlige Beispiele erläutern und einschärfen 
müssen, damit alle wahrhaft Katholischen wissen, das; sie mit 
der Kirche die Lehrer annehmen müssen, nicht mit den Lehrern 
den Glauben der Kirche verlassen dürfen. Doch glaube ich 
so, daß, wenn wir auch in dieser Art der Versuchung viele 
Beispiele beibringen konnten, doch fast Niemand sei, welcher 
mit der durch Origenes') hervorgern^enen Versuchung ver-

1) Geboren im Jahre 185 zu Alcxandrien. 



go vkncen) von Leri»

glichen werden könnte; denn in ihm fand sich so Vieles, so 
Vortreffliches, so Einziges,,so Wunderbares, daß beim ersten 
Anblicke Jeglicher gar leicht urtheilen möchte, allen seinen 
Behauptungen sei Glauben zu schenken. Denn wenn der 
Lebenswandel Ansehen verschafft, — er besaß großen Fleiß/) 
große Sittsamkeit,?) Geduld, Standhastigkeit. Wenn das 
Geschlecht oder die Bildung; wer ist edler als er, welcher 
erstens in einem Hause geboren wurde, welchem das Mar- 
lyrthum Glanz verliehen hatte, und der sodann für Cbristus 
nicht nur seines Vaters/) sondern auch all seines Vermögens 
beraubt, mitten unter den Bedrängnissen heiliger Armuth so 
weit fortschritt, daß er um des Bekenntnisses des Herrn 
willen öfters/) wie berichtet wird, zu leiden hatte. Doch 
war das nicht das Einzige an ihm, was Alles nachher zur 
Versuchung werden sollte, sondern er besaß auch eine so 
große Kraft des Geistes, eines so tiefen, so scharfsinnigen, 
so glänzenden Geistes, daß er beinahe Allen um Vieles und

1) Wegen seines eisernen Fleißes wurde er 
(der Mann von Stahl) genamrt.

2) Origcncs entmannte sich selbst, um den von ihm mißver­
standenen Worten Christi bei Matth. 19, 12 nachzukommcn, und 
um seinem Katcchetenamte, welches ihn auch vielfach mit Frauens­
personen in Berührung brächte, ohne Gefahr obliegen zu können.

3) Der Vater des Origencs, LeonidaS mit Namen, wurde 
während der Christenverfolguug des Kaisers Scptimius Scvcrus, 
welche besonders Aegyptcn schwer traf, enthauptet 202. Die zu­
rückgebliebene Familie gerieth dadurch in große Noth und Be- 
dränguiß.

4) In verschiedenen Christenvcrfolgungcn (unter den Kaisern 
Sevtimius Severus, Karakalla und Maximin) konnte sich Origenes 
nur durch die Flucht der drohenden Gefahr entziehen. Zuletzt, 
da er schon hochbctagt war, wurde er auch wirklich während der 
großen decianischen Verfolgung eiugekerkert und hatte schwere 
Mißhandlungen zu erdulden, die aber seine Standhastigkeit nicht 
zu brechen vermachtem 



Dommonilorinm c. 33. 61

weitaus den Vorrang abgewann; so groß war seine Gelehr­
samkeit und so umfassend seine Bildung, daß es in der gött­
lichen Wissenschaft nur Weniges, in der menschlichen viel­
leicht beinahe Nichts geben mochte, was er nicht ganz und 
gar inne hatte; wenn es seine wissenschaftlichen Arbeiten in 
griechischer Sprache verstatteten (— ihm Zeit ließen), wurde 
auch Hebräisches ausgearbeitet. ^) Was aber soll ich sagen von 
seiner Beredsamkeit, deren Redestrom so lieblich, so angenehm, 
so süß war, daß mir aus seinem Munde nicht so fast Worte 
als vielmehr Honig geflossen zu sein scheinen. Was hat er 
nicht, war es auch schwierig zu beweisen, durch die Kraft 
seiner Auseinandersetzung ausgehellt? Was mühevoll aus- 
zuführen war, hat er nicht bewirkt, daß es federleicht er­
schien? Aber vielleicht hat er seine Behauptungen nur auf 
den Zusammenhang der Beweise gebaut? Gerade im Gegen­
theil hat es niemals einen Lehrer gegeben, welcher sich zahl­
reicherer Anführungen des göttlichen Gesetzes bedient hätte. 
Aber, ich glaube, er hat nur Weniges geschrieben? Kein 
Sterblicher mehr,?) so daß mir scheint, alle seine Werke 
können nicht bloß nicht durchgelesen, sondern nicht einmal 
anfgetrieben werden; und damit es ihm an gar keinem Mittel 
der Wissenschaft fehle, so wurde ihm auch noch Fülle des

I) Bei der schwierigen und so vielfach gedeuteten Stelle: 
cusn8 sciontiR eum Orseoa eonoeäerent, llobrsoa gnogno elL- 
borata 8uot, glaubte der Uebersetzer die Klüpfel'sche Erklärung 
aunehmen zu sollen. Nicht umsonst hebt Binceutius an Origenes 
die Bekanntschaft mit dem Hebräischen hervor, indem das Studium 
dieser Sprache damals äußerst schwierig, und darum auch die Kennt­
niß derselben nur sehr selten war.

2) Die Produktivität des Origenes grenzt an's Unglaubliche. 
Die ihm zugeschriebenen Abhandlungen und Commentarien wer­
den nach Tausenden gezählt, so daß Hierouymus mit Recht fragen 
konnte: „Wer von uns kann alles das lesen, was er geschrieben 
hat?"



«2

Alters') zu Theil. Aber vielleicht war er mit den Schülern 
nicht recht glücklich? Wer war hierin je glücklicher? Denn 
Unzählige aus seiner Schule sind Lehrer, Unzählige Priester, 
Bekenner und Märtyrer geworden. Wie groß aber bei Allen 
die ihm gezollte Bewunderung, wie groß sein Ruhm, wie groß 
seine Beliebtheit gewesen, wer vermöchte das zu beschreiben? 
Wer, der etwas religiöser gesinnt war, eilte nicht zu ihm von den 
äußersten Theilen der Welt herbei? Welcher Christ verehrte 
ihn nicht beinahe wie einen Propheten, welcher Philosoph 
nicht wie seinen Meister? Wie sehr er aber nicht bloß von 
Privaten, sondern auch vom kaiserlichen Hose selber verehrt 
worden, bezeugt die Geschichte, welche erzählt, daß ihn die 
Mutter des Kaisers Alexander 2) zu sich bescheiden ließ, ohne 
Zweifel um der himmlischen Weisheit willen, von deren 
Gnade er, von deren Liebe sie überfloß. Aber auch 
seine Briefe geben Zeugniß davon, welche er an den Kaiser 
Philippus,^) der zuerst unter den römischen Herrschern ein 
Christ war, mit der Autorität eines christlichen Lebrers 
richtete. Wenn in Betreff seiner unglaublichen Wissenschaft 
Einer unserer Erzählung als einem christlichen Zeugnisse 
nicht Glauben beimißt, so anerkenne er doch wenigstens die 
Versicherung von Philosophen als ein heidnisches Geständniß. 
Es sagt nämlich jener gottlose Porphyrius, daß er durch 
den Ruf desselben veranlaßt fast noch als Knabe nach Ale- 
xandria sich begeben und ihn, der schon ein Greis war, dort-

1) Origenes soll im 70. Lebensjahre zu Tyrus gestorben sein 
i. I. 254.

2) Alexander Severus (222—235) war wohl unter allen 
heidnischen Kaisern den Christen am meisten freundlich gesinnt. 
Seine Mutter Julia Mammäa lud sogar den Origenes an ihren 
Hof nach Antiochien, um sich von ihm über das Christenthum be­
lehren zu lassen.
, 3) Obwohl mehrere nicht zu verachtende Zeugnisse des Alter­
thums den Kaiser Philippus Arabs (244—249) als einen (heim­
lichen) Christen bezeichnen, so ist dieses doch kaum wahrscheinlich. 



Commonitorium e.

selbst gesehen habe und zwar ganz und gar als einen so 
großen und ausgezeichneten Mann, welcher die Burg der 
ganzen Wissenschaft erbaut habe. Eher würde der Tag da- 
hinschwinden, als ich das, was an jenem Mann Vorzüg­
liches sich fand, auch nur zum geringsten Theile aufzählen 
könnte. Doch diente alles dieses nicht bloß zum Ruhme der 
Religion, sondern auch zur Erschwerung der Versuchung. 
Denn wie Viele mochten wohl einen Mann von so großem 
Verstände, von so großer Gelehrsamkeit, von so großer Be- 
liebtbeit so leichthin aufgeben und nicht vielmehr jenes Aus­
spruches sich bedienen, „sie wollten lieber mit Origenes irren, 
als mit Anderen Recht haben." Und was weiter? Es 
kam dahin, daß die von einer so großen Persönlichkeit, einem 
so großen Lehrer, so großen Propheten ausgehende, nicht 
mehr bloß menschliche, sondern, wie der Ausgang lehrte, 
allzu gefährliche Versuchung sehr Viele von der Reinheit 
des Glaubens^) abwendig machte. Deßhalb hat es dieser 
so große und ausgezeichnete Origenes, weil er die Gnade 
Gottes übermüthig mißbrauchte, weil er auf sein Genie sich 
allzuviel zu Gute that und zu sehr auf sich selber vertraute, 
weil er die alte Einfachheit der christlichen Religion gering­
schätzte, weil er sich anmaßte, mehr als Alle zu wissen, weil 
er die kirchlichen Ueberlieferungen und die Lehren der Alten 
mißachtend einige Stellen der Schriften auf neue Weise er­
klärte, verschuldet, daß auch in Betreff seiner Person zu der 
Kirche Gottes gesagt wurde: „Wenn in deiner Mitte ein 
Prophet aufsteht." Und kurz darauf: „So höre nicht die 
Worte jenes Propheten." Und ebenfalls: „Denn es ver­
sucht euch der Herr, euer Gott, ob ihr ihn liebet oder nicht." 
Wahrhaftig es war nicht bloß eine Versuchung, sondern so-

t) Dieser Aussprnch ist dem Cicero entlehnt, der ihn auf 
Plato anwendete.

2) Unter die Irrthümer des Origenes gehört insbesondere 
seine Lehre von der Präexistenz der Seelen und der Apokatastasis 
aller Dinge.



64 viucenz von Lerin

gar eine große Versuchung, die ihm ergebene und. 
weil sie sein Genie, seine Wissenschaft, seine Beredsamkeit, 
seinen Wandel und den ihm eigenen Reiz bewunderte, an 
ihm Hangende Kirche, die in Betreff seiner Nichts argwöhnte, 
Nichts besorgte, plötzlich von der alten Religion zu einer neuen 
Profanlehre unvermerkt und allmählig hinüberzuführen. 
Aber es wird Einer sagen, die Schriften des Origenes seien 
gefälscht worden. Ich Widerstreite nicht; vielmehr ist mir 
das lieber. Es ist dieß nämlich von Einigen überliefert und 
auch ausgezeichnet worden, nicht bloß von Katholiken, son­
dern auch von Häretikern. Dann aber müssen wir das be­
achten, daß, wenn auch nicht er selber, doch die unter seinem 
Namen herausgegebenen Schriften zu großer Versuchung 
gereichten, welche von zahlreichen gotteslästerlichen Behaup­
tungen wimmelnd nicht als die eines Andern, sondern als 
die seinigen gelesen und werth gehalten werden, so daß, wenn 
auch ursprünglich die Meinung desOrigenes dem Irrthume 
fremd war, doch das Ansehen desOrigenes zur Verbreitung 
des Irrthums beigetragen hat.

24. Auch an Tertullian ersehen wir, daß die 
göttliche Vorsehung die Irrthümer großer 
kirchlicher Lehrer zur Prüfung der Gläu­

bigen zuläßt.

Aber auch mit Tertullian *) hat es dieselbe Bewandtniß. 
Denn wie jener bei den Griechen, so darf dieser bei den 
Lateinern unbedenklich für den Ersten unter all den Unsrigen

1) Tertullian wurde um die Mitte des 2. Jahrhunderts zu 
Karthago von heidnischen Eltern geboren. Erst im reiferen Man­
nesalter trat er zum Christenthume über und empfing sogar die 
Priesterweihe. Sein Uebertritt zum Montanismus fällt in den 
Anfang des 3. Jahrhunderts. Er erreichte ein sehr hohes Alter, 
da er nach der gewöhnlichen Annahme erst um das Jahr 240 
starb.



Commonitormm o. 24.
65

gehalten werden. Denn wer war gelehrter als dieser Mann 
wer gewandter in allen göttlichen und menschlichen Dingen? 
Umfaßte er doch mit einer wunderbaren Fassungskraft des 
Geistes die ganze Philosophie und alle Schulen der Philo­
sophen, die Gründer und Anhänger der Schulen und all 
ihre Systeme, die ganze Mannigfaltigkeit der geschichtlichen 
Ereignisse und der wissenschaftlichen Bestrebungen. Hat er 
nicht durch so feinen und durchdringenden Verstand sich aus­
gezeichnet, daß er fast Nichts zum Gegenstände seiner Be­
kämpfung machte, was er nicht mit seinem Scharfsinn durch­
schaute oder durch das Gewicht seiner Widerlegung zer­
malmte? Wer vermöchte ferner die Vorzüge seiner Rede 
zu beschreiben, m der sich überall eine so große, ich weiß 
nicht was für eine, unwiderstehliche Kraft der Beweisgründe 
findet, daß er diejenigen, welche ihm nicht glauben wollen 
zwingt ihm beizustimmen; in ibr sind fast so viele Gedanken 
als Worte, so viele Siege als Sätze. Es wissen dieß die 
Marciou,') Apelles, Praxeas, Hermogenes, Juden, Hei­
den, Gnostiker und die Uebrigen, deren gotteslästerliche Lehren 
er durch die Wucht seiner zahlreichen und umfassenden Schrif­
ten, so zu sagen wie mit Blitzstrahlen, vernichtete Und 
roch hat auch dieser nach alldem, dieser Tertnllian, sage ich 
an der katholischen Lehre, das heißt, am allgemeinen und

1) Marcion aus Sinope im Pontus bildete gegen die Mitte 
des 2 Jahrhunderts zu Rom ein gnostisches System "(Doketismus) 
aus, das sich bis in das 6. Jahrhundert erhielt.

Apelles, der berühmteste Schüler des'Marci'on, verließ später 
die Lehre seines Meisters und stellte ein dem Valenmüschen ähn­
liches System auf.

Praxeas (um das Jahr 200) war Antitrinitarier und lehrte 
der Vater selbst sei Fleisch geworden, habe gelitten und sei vorn 
Sohne nicht unterschieden.

Der Maler Hermogenes, ein Zeitgenosse und Landsmann des 
Tertulüan, huldigte einem dualistischen System, indem er neben 
Gott eine ewige Materie annahm, aus der die Welt gebildet sei.

Vmcenz v. Leriri, Commonitorüun.



66 Mncny von Lerin

alten Glauben zu wenig festhaltend und viel mehr beredt 
als glückselig, er hat zuletzt, da er in der Folge seine Ge­
sinnung änderte, gethan, was von ihm der selige Bekenner 
Hilarius an einer Stelle schreibt: „Durch den nachfolgenden 
Irrthum," sagt er, „hat er seinen preiswürdigen Schriften 
das Ansehen entzogen." Und auch Er ist in der Kirche zu 
einer großen Versuchung geworden. Doch ich will von ihm 
nicht weiter reden. Nur das möchte ich noch erwähnen, daß 
er dadurch, daß er der Vorschrift des Mosis zuwider den in 
der Kirche eben erst auftauchenden Unsinn des Montanus 
und jene tollen von tollen Weibern gehegten Träumereien *) 
der neuen Lehre als wahre Prophezeiungen verfocht, ver­
schuldete, daß auch von» ihm und seinen Schriften gesagt 
wurde: „Wenn in deiner Mitte ein Prophet aussteht." Und 
unmittelbar darauf: „Du sollst auf die Worte jenes Pro­
pheten nicht hören." Warum? „Weil," heißt es, „der Herr, 
euer Gott, euch versucht, ob ihr ihn liebet oder nicht."

Aus diesen so vielen und bedeutenden und anderen der­
artigen schwer wiegenden kirchengeschichtlichen Beispielen 
können wir deutlich ersehen und gemäß der Verordnungen 
des Deuteronomiums sonnenklar erkennen, daß, wenn je ein­
mal irgend ein kirchlicher Lehrer vom Glauben abirrt, die 
göttliche Vorsehung dieß zu unserer Prüfung geschehen läßt, 
ob wir Gott lieben oder nicht aus ganzem Herzen und aus 
unserer ganzen Seele.

25. Bei dem Auftreten einer neuenJrrlehre 
scheidet sich die Spreu vom Weizen.

Da dem also ist, so ist jener ein wahrer und ächter

1) Der Phrygier Montanus und die ihm folgenden Frauen 
Priscilla und Maximilla gaben sich für die auserwählten Organe 
des hl. Geistes aus, um durch neue Offenbarungen die christliche 
Religion zur Vollendung zu führen. Tertullian fühlte sich beson­
ders durch den ethischen Rigorismus dieser Sekte angezogen.



67

Katholik, welcher die Wahrheit Gottes, welcher die Kirche, 
welcher den Leib Christi liebt, welcher der göttlichen Religion, 
welcher dem katholischen Glauben Nichts vorzieht, nicht das 
Ansehen irgend eines Mannes, nicht die Liebe, nicht das 
Genie, nicht die Beredsamkeit, nicht die Philosophie, sondern 
dieß Alles gering achtend und im Glauben fest gegründet 
standhaft verbleibt und sich entscheidet, nur allein das, wovon 
er erkennt, daß es die katholische Kirche in universeller Weise von 
Alters her festgehalten habe, selber auch festzuhalten und 
zu glauben, das aber, wovon er sieht, daß es von irgend 
Einem im Gegensatze zu Allen oder im Widersprüche gegen 
alle Heiligen als neu und unerhört eingeführt wird, 
nicht als zur Religion, sondern vielmehr zur Versuchung 
gehörig erachtet, indem er sich besonders auch durch die Aus­
sprüche des seligen Apostels Paulus berichten läßt. Denn 
so lautet, was er im ersten Briefe an die Korinthier schreibt *): 
„Es ist nothwendig," sagt er, „daß auch Häresien seien, da­
mit die Bewährten offenbar werden unter euch;" gleich als 
wenn er sagen wollte: Deßhalb werden nicht sogleich die 
Urheber der Häresien durch göttliche Strafe ausgerottet, 
damit die Bewährten offenbar werden, das heißt, damit es 
von Jedem sich zeige, wie standhaft und getreu er in der 
Liebe zum katholischen Glauben feststehe. Und in der That, 
wenn irgend eine Neuerung auftaucht, ersieht man sogleich 
die Schwere der Fruchtkörner und die Leichtigkeit der Spreu; 
dann wird ohne große Anstrengung aus der Tenne hinaus­
geweht, was ohne Gewicht zu haben innerhalb der Tenne 
sich befand. Denn die Einen fliegen sogleich ganz davon, 
Andere aber, die nur fortgetrieben worden, fürchten sich zu 
Grunde zu gehen und schämen sich zurückzukehren, wund, 
halbtodt und halblebendig, da sie nämlich eine solche Menge 
Gift getrunken haben, daß es weder tödtet noch sich ver­
dauen läßt, weder zu sterben zwingt, noch auch zu leben ge­
stattet. O erbarmungswürdiger Zustand! Von welch heftig

1) I. Kor. 11, 19.
5*



68 Nnren; rwn Lerin

beängstigenden Sorgen, von welch argen Stürmen werden 
sie umhergetrieben! Denn bald werden sie, wohin der Wind 
sie treibt, vom Triebe des Irrthums fortgenssen; bald zu 
sich selber gekommen werden sie wie abprallende Wogen zu- 
rückgeschlagen; bald geben sie in frevelhafter Änmassung ihre 
Beistimmung auch zudem, was sich als ungewiß zeigt; bald 
schrecken sie in unsinniger Furcht auch vor dem zurück, was 
gewiß ist, unentschlossen, wohm sie gehen, wohin sie sich wen­
den, was sie anstreben, was fliehen, was sie festhalten, was 
preisgeben sollen. Diese Bedrängniß des zweifelhaften und 
schwankenden Herzens ist indessen für sie eine Arznei der 
göttlichen Erbarmniß, wenn sie vernünftig sind. Denn deß­
halb werden sie außerhalb des sichern Hafens des katholischen 
Glaubens von verschiedenen Stürmender Gedanken umher­
getrieben und gepeitscht und fast zu Tode gehetzt, damit sie 
die hochgespannten Segel ihres übermüthigen Sinnes ein­
ziehen, welche sie zu ihrem Unheil von den Winden der 
Neuerung hatten anschwellen lassen, und sich in den so ganz 
zuverlässigen Ankerplatz der sanften und guten Mutter ;u- 
rückziehen und darin liegen bleiben und jene bittern und 
stürmischen Fluthen der Irrthümer vorerst wieder von sich 
geben, um nachher vom Strome lebendigen und sprudelnden 
Wassers trinken zu können. Verlernen sollen sie zu ihrem 
Heile, was sie zu ihrem Unheils gelernt hatten, und sollen 
von der ganzen Glaubenslehre der Kirche, was mit dem Ver­
stände erfaßt werden kann, erfassen, was nicht erfaßt werden 
kann, glauben.

26. Daß alle 'Neuerung im Glauben unstatt­
haft ist, erhellt außer andern Schrift st ellen 
namentlich aus I. Tim. 6, 20: „O Timotheus, 

die Hinterlage bewahre" rc.

Da dem sich also verhält, kann ich, wieder und wiederum 
diese Dinge bei mir überlegend und erwägend, mich nicht genug­
sam wundern über den so großen Wahnsinn einiger Men- 



TomMonitoriuM o. 26. 69

schm, die so große Gottlosigkeit ihres verblendeten Sinnes 
und endlich über ihre so große Lüsternheit nach dem Irr­
thum, daß sie nicht zufrieden sind mit der einmal überliefer­
ten und von Alters her überkommenen Glaubensregel, son­
dern tagtäglich immer wieder nach Neuem haschen und all­
zeit ihr Dichten und Trachten darauf richten, zu der Reli­
gion Etwas hinzuzuthun, daran Etwas zu ändern, davon 
Gwas hinwegzunebmen, als wäre diese nicht himmlische 
Lehre, wovon es genügt, daß sie einmal geoffenbart worden, 
sondern irdische Einrichtung, welche nicht anders als durch 
beständige Verbesserung oder vielmehr beständigen Tadel zur 
Vollkommenheit erhoben werden könnte, da doch die gött­
lichen Aussprüche uns zurufen *): „Verrücke nicht die Gren­
zen, welche deine Väter gesteckt haben." Und*): „Ueber den 
Richter richte nicht." Und^): „Wer einen Zaun durchbricht, 
den wird die Schlange stechen." Und jenes apostolische Wort, 
wodurch all den verruchten Neuerungen aller Häresien gleich 
wie mit einem geistigen Schwerte schon oft der Kopf abge­
schlagen worden und allzeit abgeschlagen werden muß*): 
„O Timotbeus, die Hinterlage bewahre, vermeidend die heil­
losen Wortneuerungen und die Lehrgegensätze einer fälsch­
lich so genannten Wissenschaft, zu welcher sich bekennend Einige 
vom Glauben abgefallen sind." Und darnach finden sich 
noch Einige von so harter vorurtheilvoller Stirne, von so 
eiserner Frechheit, von so diamantharter Starrsinnigkeit, 
daß sie auch so großer Masse göttlicher Anssprüche 
nicht unterliegen, unter so schwerer Wucht nicht zusammen- 
brechen, durch so gewaltige Hämmer nicht zermalmt, durch 
so schreckliche Blitze nicht zerschmettert werden? „Vermeide," 
heißt es, „die heillosen Wortneuerungen." Er hat nicht ge­
sagt „die alten Lehren," nicht „die Meinungen der Altvor-

d) Sprüch. 2'2, 28.
2) Sir. 8, 17.
3) Pred. 10, 8.
4) l. Tim. 6, 20.



70 vmcenz non Lerin

dern;" vielmehr ist aus seiner Erklärung das gerade Gegen-- 
theil zu folgern. Denn wenn man die Neuerung meiden 
muß, so muß man am Alterthum festhalten; und wenn die 
Neuerung heillos ist, so sind die Lehren der Altvordern ge­
heiligt. „Und die Lebrgegensätze," heißt es, „einer fälsch­
lich sogenannten Wissenschaft." In Wahrheit ein falscher 
Name für die Lehren der Häretiker, daß die Unwissenheit 
mit der Benennung „Wissenschaftlichkeit," der Blödsinn mit 
der Benennung „Aufklärung", die Finsterniß mit der Be­
nennung „Licht" aufgeputzt wird. „Zn welcher sich beken­
nend," heißt es, „Einige vom Glauben abgefallen sind." Was 
Anderes bekennend sind sie vom Glauben abgefallen, als 
ich weiß nicht was für eine unbekannte Lehre? - Denn man 
höre nur Einige von ihnen reden: Kommet, o ihr Unver­
ständigen und Armseligen, die ihr gemeiniglich Katholiken ge­
heißen werdet, und lernet den wahren Glauben, welchen 
außer uns Niemand erkennt, welcher vorher viele Jahrhun­
derte lang verborgen, neulich aber geoffenbart und an's Licht 
gezogen worden ist. Aber lernet ihn verstohlen und in der 
Stille. Denn er wird euch Freude machen. Und ebenso: 
Wenn ihr ihn gelernt habet, so lehret ihn heimlich, damit 
es die Welt nicht höre, und die Kirche nicht wisse. Denn 
es ist nur Wenigen verstattet, das Verborgene eines so großen 
Mysteriums zu fassen. Sind das nicht die Worte jener 
Hure, welche in den Sprichwörtern Salomons die am Wege 
Vorübergehenden, welche ihre Straße wandeln, zu sich ruft? 
„Wer unter euch," sagt sie/) „recht unwissend ist, kehre ein 
bei mir." Die Armen aber am Verstände fordert sie auf, 
indem sie sagt: - „Nach den geheimen Broden greifet mit Wohl­
behagen und süßes Wasser trinket verstohlen." Was dann? 
„Aber jener," heißt es, „weiß nicht, daß die Erdenkinder bei 
ihr zu Grunde gehen." Wer sind jene Erdenkinder? Der 
Apostel mag darauf antworten: „Die vom Glauben," sagt 
er, „abgefallen sind."

1) Sprüch. 9, 15—18.



Commonitorimn o. 27. 71

27i Genauere Auseinandersetzung der 
Stelle: O Timotheus rc.

Doch es ist der Mühe werth, jenen ganzen Ausspruch 
des Apostels noch genauer zu untersuchen. „O Timotheus," 
sagt er, „die Hinterlage bewahre, vermeidend die heillosen 
Wortneuerungen." „O!" dieser Ausruf zeigt zugleich von seinem 
Vorherwissen und seiner Liebe. Denn er sah voraus, daß 
es Irrthümer geben werde, und fühlte auch schon im Vor­
aus Schmerz darüber. Wer ist heutzutage dieser Timotheus, 
als entweder schlechthin die gesammte Kirche oder im Be­
sondern der ganze Stand der Vorgesetzten, welche die reine 
Wissenschaft der Gottesverehrung theils selbst besitzen, theils 
den Uebrigen mittheilen müssen. Was heißt: „Die Hin­
terlage bewahre"? Bewahre sie, sagt er, wegen der Diebe, 
wegen der Feinde, damit sie nicht, während die Leute schlafen, 
Unkraut säen unter jenen guten Weizensamen, den der Sohn 
des Menschen auf seinem Acker ausgestreut hatte. „Die 
Hinterlage," sagt er, „bewahre." Was will dieß sagen: 
Die Hinterlage? Das heißt, waS dir anvertraut worden, 
nicht was du erfunden hast; was du erhalten, nicht was du 
ausgesonnen hast; was Sache nicht des Verstandes, sondern 
der Lehre, nicht selbsteigenen Gutdünkens, sondern der all­
gemeinen Ueberlieferung ist; was dir übermittelt, nicht von 
dir ausgemittelt worden ist; wovon du nicht der Urheber, 
sondern nur der Wächter sein darfst; nicht der Stifter, son­
dern der Schüler; nicht der Führer, sondern der Nachfolger. 
„Die Hinterlage," heißt es, „bewahre." Das Talent des 
katholischen Glaubens bewahre unverletzt und unversehrt. 
Was dir anvertraut worden, das bleibe bei dir, das werde 
von dir wieder überliefert. Gold hast du empfangen, Gold 
gib wieder her. Ich will nicht, daß du an die Stelle des 
Einen etwas Anderes setzest. Ich will nicht, daß du statt 
Gold entweder thörichter Weise Blei, oder betrüglicher Weise 
Kupfer unterschiebst. Ich will nicht den Schein des Goldes, 
sondern das wahre Wesen desselben. O Timotheus, o Priester, 



72 Muren; von L'erin

o Schriftausleger, o Lehrer, wenn dich die Gnade Gottes 
biezu geeignet gemacht hat durch Verstand, durch Geistes- 
übung, durch Gelehrsamkeit, so sei ein Beseleel*) der gei­
stigen Stiftshütte, schleife die kostbaren Edelsteine der gött­
lichen Glaubenslehre, Passe sie treu zusammen, richte sie weise 
her, verschaffe ihnen Glanz, Lieblichkeit, Schönheit. Deut­
licher verstanden soll durch deine Erklärung werden, was 
vorher dunkler geglaubt wurde. Durch dich soll die Nach­
kommenschaft sich Glück wünschen zu verstehen, was vorher 
die Altvordern unverstanden verehrten. Jedoch dasselbe lehre, 
was du gelernt hast, so daß du, wenn du Etwas neu sagst, 
doch nichts Neues sagest.

28. Inwieferne es in der Kirche einen Fort­
schritt des Glaubens gibt.

Aber vielleicht sagt Einer: Also gibt es in der Kirche 
Christi keinen Fortschritt der Religion? Wobl gibt es einen 
und zwar einen sehr großen. Denn wer ist jenes den Men­
schen so neidische, Gott so verhaßte Wesen, welches dieß zu 
verhindern wagen wollte? Jedoch so, daß es in Wahrheit 
ein Fortschritt des Glaubens ist, nicht eine Veränderung. 
Zum Fortschritt gehört nämlich, daß eine Sache in sich selbst ver­
tieft werde; zur Veränderung aber, daß Etwas aus Einem 
in Anderes verwandelt werde. Darum soll wachsen und viel 
und gewaltig zunehmen die Kenntniß, die Wissenschaft, die 
Weisheit sowohl der Einzelnen als Aller, sowohl des Einen 
Menschen als der ganzen Kirche nach den Stufen des Alters 
und der Zeiten, aber lediglich in seiner Art, nämlich in der­
selben Lehre, demselben Sinne und demselben Verständniß.

1) Beseleel war nach II. Mos. 31, 2—11 beauftragt, die 
Stiftshütte mit der Bundeslade und allen dazu gehörigen Geräth- 
schaften herzustellen.



Sommouiwiium c. Lö. 73

29. Der Fortschritt der kirchlichen Lehre ist 
ein organischer, ähnlich derEntwicklung des 

menschlichen Leibes.

Die Religion der Seelen soll die Art und Weise des 
Leibes nachahmen, welcher, wenn er auch im Verlauf der 
Jahre seine Glieder entwickelt und entfaltet, dennoch derselbe 
verbleibt, der er war. Es ist ein großer Unterschied zwischen 
der Blüthe der Kindheit und der Reife des Greisenalters; 
aber dennoch sind die Greise dieselben, die sie als Jünglinge 
gewesen, so daß, obwohl die Größe und das Aus­
sehen eines und desselben Menschen sich ändert, doch nichts­
destoweniger die Natur eine und dieselbe, und die Person 
eine und dieselbe ist. Klein sind die Glieder der Säuglinge 
groß die der Jünglinge; doch sind sie die nämlichen. So 
viel Gliedmaßen der Knabe hatte, so viele hat auch der Mann, 
und wenn es welche gibt, die erst bei reiferem Alter hervor­
kommen, so waren sie doch schon keimartig vorhanden, so 
daß nachher bei dem Greise nichts Neues zum Vorschein 
kommt, was nicht schon vorher bei dem Knaben verborgen 
gewesen wäre. Daher ist kein Zweifel, daß dieß die gesetzliche 
und rechtmäßige Regel des Fortschritts, dieß die bestimmte 
und schönste Ordnung des Wachsthums ist, wenn die Zahl 
der Jahre bei iden älter Werdenden nur immer diejenigen 
Theile und Formen entwickelt, welche die Weishell des 
Schöpfers schon in den Kleinen vorhergebildet hatte. Sollte 
die menschliche Gestalt in der Folge in irgend ein ihr fremd­
artiges Gebild verwandelt, oder doch wenigstens Etwas der 
Zahl der Glieder hinzugefügt oder davon hinweggenommen 
werden, so muß der ganze Körper entweder zu Grunde gehen 
oder verunstaltet oder wenigstens geschwächt werden. Diesen 
Gesetzen des Fortschritts soll auch die Glaubenslehre der 
christlichen Religion folgen, daß sie nämlich mit den Jahren 
befestigt, mit der Zeit erweitert, mit dem Alter feiner aus­
gebildet werde, jedoch unverdorben und unversehrt bleibe und 
durch den gesammten Umfang ihrer Theile und so zu sagen 



74

mit allen ihr eigenthümlichen Gliedern und Sinnen voll­
ständig und vollkommen werde, außerdem aber keine Ver­
änderung zulasse, keine Beeinträchtigung ihrer Eigenthümlich­
keit, keine Verschiedenheit der Auffassung erleide.

30. Wie dieEntwicklung desGlaubensin Hal­
tes vor sich gehen soll, zeigt auch das Bei­

spiel des Samenkerns.

Zum Beispiel: Es haben unsere Vorfahren vor Zeiten 
auf dem Saatfelde der Kirche den Samen des Glaubens- 
waizens gesäet. Es wäre nun sehr unrecht und unpassend, 
daß wir ihre Nachkommen statt ächter Wahrheit der Frucht 
untergeschobenen Irrthum des Unkrauts einsammelten. Viel­
mehr ist dieß das Nichtige und Entsprechende, daß wir, da 
der Anfang und das Ende miteinander nicht im Widerspruch 
stehen dürfen, von dem, was an der Waizenlehre zuwächst, 
auch die Frucht der Waizenglaubenslehre einärnten; so daß, 
wenn sich Etwas von jenem uranfänglichen Samen im Ver­
laufe der Zeit entwickelt, dasselbe nun grünen und zur Reife 
gelangen soll; an der Eigenthümlichkeit des Keimes jedoch 
darf sich Nichts ändern. Obwohl Gestalt, Form, Unter­
scheidung hinzukommt, muß dock die Beschaffenheit der Art 
dieselbe bleiben. Denn ferne sei es, daß sich jene Rosen- 
schößlinge des katholischen Sinnes in Disteln und Dornen 
verwandeln. Ferne sei es, sage ich, daß in jenem geistigen 
Paradiese aus den Zimmet- und Balsamreisern plötzlich Lolch 
und Wolfswurz hervorwachsen. Was also in dieser An­
pflanzung der Kirche Gottes durch den Glauben der Väter 
ist ausgesät worden, eben das soll durch den Fleiß der Kinder 
gepflegt und besorgt werden; eben das soll blühen und reifen; 
eben das soll wachsen und zur Vollendung kommen. Denn 
es gehört sich, daß jene alten Glaubenssätze der himmlischen 
Philosophie im Verlaufe der Zeit weiter ausgebildet, gefeilt, 
geglättet werden; aber es ist unzulässig, daß sie verändert 
werden; unzulässig, daß sie entstellt, daß sie verstümmelt 
werden. Sie mögen wohl Deutlichkeit, Licht, Unterscheidung 



Commonitorium e. 31. 3?. 75

empfangen; aber sie müssen ihre Vollständigkeit, Reinheit, 
Eigenthümlichkeit beibehalten.

3U Mit de m Aufgeben EinesGlaubenssatzes 
fiele bald auch das Ganze dahin; mit der An­

nahme Einer Neuerung wäre bald Nichts 
mehr unversehrt.

Denn wenn einmal eine solche Frechheit gottlosen Be­
truges zugelassen würde, mich schaudert es zu sagen, welche 
große Gefahr der Zerstörung und Vernichtung der Religion 
daraus erfolgen würde. Denn wird einmal auch nur irgend 
ein Theil der katholischen Glaubenslehre aufgegeben, so wird 
auch ein anderer und wieder ein anderer und znletzt bald 
dieser bald jener, gleichsam als wäre dazu nunmehr Fug und 
Recht vorhanden, weggeworfen werden. Nun aber, wenn im 
Einzelnen Theile verworfen worden, was wird da zuletzt 
Anderes erfolgen, als daß zugleich auch das Ganze verwor­
fen wird? Auf der andern Seite aber, wenn einmal Neues 
mit dem Alten, Fremdes mit dem Heimischen und Unheiliges 
mit dem Heiligen vermischt wird, so muß diese Unsitte auf 
das Ganze sich ausdehnen, so daß nachher in der Kirche 
Nichts mehr unbefleckt, Nichts mehr unverletzt, Nichts mehr 
unversehrt, Nichts mehr makellos gelassen würde', sondern 
in der Folge dortselbst ein Tummelplatz gottloser und schänd­
licher Irrthümer wäre, wo vorher das Heiligthum keuscher 
und unversehrter Wahrheit war. Doch es möge diesen Frevel 
von den Herzen der Ihrigen die göttliche Barmherzigkeit ab­
halten, und diese Raserei nur Sache der Gottlosen sein.

32. Die Kirche verändert Nichts an der ihr 
anvertrantenHeilslehre, einzig nur darauf 
bedacht, dieselbe immer vollkommener zu 

entwickeln und zu definireu.

Die Kirche Christi aber, die eifrige und sorgsame Wäch- 
terin der bei ihr niedergelegten Glaubenslehren, ändert an 



76 vinceii) »In Lnul

diesen niemals Etwas, thut Nichts hinweg, fügt Nichts hinzu, 
löst nicht Nothwendiges ab, setzt nicht Ueberflüssiges bei, 
läßt nicht das Ihrige fahren, eignet sich nicht Fremdes an, 
sondern ist mit allem Fleiße auf dieses Eine bedacht, daß 
sie das Alte, wozu schon vor Zeiten der Keim gelegt und 
der Anfang gemacht worden, durch treue und weise Aus­
einandersetzung genauer bestimme und feiner unterscheide; 
was schon gehörig ausgedrückt und entwickelt ist, sichere und 
kräftige; was schon befestigt und festgestcllt ist, bewahre. 
Was hat sie denn auch je Anderes durch die Beschlüsse der 
Concilien zu erreichen gesucht, als daß dasselbe, was man 
vorher schlechtweg glaubte, nachher bestimmter geglaubt wurde; 
dasselbe, was man vorher lässig Predigte, nachher ein­
dringlicher gepredigt wurde; dasselbe, was man vorher ganz 
in Nuhe pflegte, nachher um so sorgfältiger ausgebildet wurde? 
Das, sage ich, hat die katholische Kirche immer, durch die 
Neuerungen der Häretiker dazu getrieben, mit ihren Cou- 
cilienbeschlüssen erzielt, und sonst nichts Anderes, als 
daß sie darüber, was sie früher von den Vorfahren allein 
durch Ueberlieferung erhalten hatte, nachher für die Nach­
kommen auch eine schriftliche Urkunde ausstellte, indem sie 
in wenige Worte Vieles zusammenfaßte und meistens um 
des klareren Verständnisses willen einen nicht neuen Glau­
benssinn mit einem eigenthümlichen neuen Worte bezeichnete.

33. Fortsetzung der Erklärung des Paulini- 
schen Ausspruchesi): „O Timotheus rc."

Doch kehren wir zum Apostel zurück. „O Timotbeus," 
sagten, „die Hinterlage bewahre, meidend die heillosen Wort­
neuerungen." Vermeide sie, sagt er, wie eine Viper, wie 
einen Skorpion, wie einen Basilisken, damit sie dich ebenso­
wenig durch ihren Anblick und Hauch als durch ihre Be­

ll I. Tim. 6, 20.
2) Vgl. Kap. 26 u. 27.



Tommvnitonum o. ZZ.

rührung verwunden. Was will das sagen: Vermeiden? 
„Mit Derartigen nicht einmal speisen." Was will das 
sagen: Vermeide sie? „Wenn Einer," beißt ev/) „zu euch 
kommt und diese Lehre nicht milbringt." Was für eme 
Lehre, als die katholische und allgemeine, welche kraft der 
unverfälschten Ueberlieferung der Wahrheit durch alle auf­
einanderfolgenden Geschlechter ein und dieselbe bleibt und 
ohne Ende bis in Ewigkeit bleiben wird. Was dann? „So 
nehmet ihn nicht," heißt es/) „in das Haus auf und grüßet 
ihn nicht. Denn wer ihn grüßt, nimmt Theil an seinen 
bösen Werken." „Die heillosen Wortneuerungen," sagt er. 
Was will das sagen: „die heillosen?" Was nichts Heiliges, 
nichts Frommes an sich hat, was dem Innern der Kirche, 
die ein Tempel Gottes ist, durchaus fremd ißt. „Die heil­
losen Wortneuerungen," sagt er. Wortneuerungen, das hecht 
Neuerungen in den Glaubenssätzen, in der Sache, in den 
Lehrbestimmungen, welche dem Alterthum und der Vorzeit 
entgegen sind; wenn diese angenommen würden, so müßte 
nothwendig der Glaube der seligen Väter entweder ganz oder 
doch wenigstens theilweise verletzt werden, müßte nothwendig 
ausgesprochen werden, eö seien alle Gläubigen aller Zeiten, 
alle Heiligen, alle Reinen, Enthaltsamen, Jungfräulichen, 
alle Kleriker, Leviten und Priester, so viele Tausende Be- 
kenner, so große Heere der Märtyrer, so zahlreiche Volks­
mengen und Massen der Städte und der Landbevölkerung, 
so viele Inseln, Provinzen, Könige, Völker, Reiche, Nationen, 
endlich fast der ganze durch den katholischen Glauben Christo 
als dem Haupte einverleibte Erdkreis von Unwissenheit be­
fangen gewesen, hätten geirrt, gelästert, nicht gewußt, was 
sie zu glauben hatten.

1) 1. Cor. 5, ll.
2) II. Ich. 10.
3) II. Ich. 10. 11.



78 vincenz von Leri»

34. Die Häretiker finden an Neuerungen 
Freude, die Katholiken bewahren treulich 

das von den Vätern Ueberlieferte.

„Die heillosen Wortneuerungen," sagt er, „meide;" diese 
anzunehmen und ihnen zu folgen war niemals Sacke der 
Katholiken, sondern immer der Häretiker. Und in der That, 
welche Häresie tauchte je anders auf, als unter einem be­
stimmten Namen, an einem bestimmten Orte, zu einer be­
stimmten Zeit? Wer stiftete je eine Häresie, ohne daß er 
sich vorher von der Uebereinstimmung der Allgemeinheit und 
des Alterthums in der katholischen Kirche losgetrennt hätte? 
Daß dem also sich verhalte, zeigen Beispiele sonnenklar. Denn 
wer hat je vor jenem unseligen Pelagius *) für die Wahlfreiheit 
eine so große Kraft in Anspruch genommen, daß er nicht 
geglaubt hätte, die Gnade Gottes sei zu deren Unterstützung 
im Guten durch alle einzelnen Akte hindurch nothwendig? 
Wer hat vor dessen mißgestaltetem Schüler Cölestius^) ge- 
läugnet, daß sich die Schuld der Uebertretung Adams auf 
das ganze menschliche Geschlecht erstrecke? Wer hat vor 
dem gotteslästerlichen Arius die Einheit der Dreiheit zu

1) Die Irrlehre des brittischen Mönchs Pelagius, welcher 
die Erbsünde läugnete und dem freien Willen des Menschen die 
Kraft zuschrieb, durch sich selber das Gute zu wollen und zu voll­
bringen , wurde, nachdem sie bereits auf zahlreichen, namentlich 
afrikanischen, Synoden verworfen worden war, zuletzt auch noch 
auf dem allgemeinen Concil von Ephesus verdammt.

2s Cölestius, der Schüler und Freund des Pelagius, wird 
von Vincenz wohl deßhalb eine Mißgestalt (prockiZiosms) genannt, 
weil er schon aus dem Mutterschooße als Eunuch hervorge­
gangen war.

3) Arius, Presbyter zu Alexandrien, war wegen seiner Lehre, 
daß der Sohn nicht gleichen Wesens mit dem Vater sei, zu Nicäa



79

zerreiffen, wer vor dem verruchten SabelliuS*) die Dreiheit 
der Einheit zu vermischen gewagt? Wer hat vor dem so 
überaus grausamen Novatian^) gesagt, daß Gott grausam 
sei, darum, weil er lieber den Tod des Sterbenden wolle, 
als' daß er zurückkehre und lebe? Wer hat vor dem Magier 
Simon, der von dem Strafgerichte des Apostels getroffen 
wurde,' und von dem jener alte Pfuhl der Schändlichkeiten 
bis ne'uestens auf Priscillian^) herab in ununterbrochenem

verurtheilt und von dem Kaiser Konstantin nach Jllyrien verbannt 
worden. Da sich aber der Kaiser zu seinen Gunsten umstimmen 
ließ, durfte er bald wieder zurüäkehreu uud sollte eben zu Kon­
stantinopel feierlich in die Kirche eingesührt werden, als er (336) 
plötzlich bei der Befriedigung eines Leibesbedürfnisses starb.

1) Dem Sabellius, welcher um die Mitte des 3. Jahrhun­
derts in Afrika lehrte, sind die drei göttlichen Personen nur Mani­
festationen eines und desselben Prinzips, welches sich im alten 
Testamente als Vater offenbart, in Christus als Sohn uud in 
der Kirche durch Vollendung der Erlösung als heiliger Geist.

2) Novatian stand an der Spitze des Schisma, welches nach 
dem Tode des Papstes Fabian (251) zu Rom ausgebrochen war 
und dem Grundsatz huldigte, wer den Glauben verläugnet oder 
überhaupt eine schwere Sünde begangen, müsse für immer aus 
der Kirchengcmeinschaft ausgeschlossen bleiben.

3) Vincentins scheint hier die Sage im Sinne zu haben, 
wonach der heilige Petrus den Simon Magus zu Rom, als sich 
derselbe vermaß fliegen zu wollen, durch sein Gebet aus der Höhe 
herabstürzte. Simon wird als der Vater des Gnosticismus an­
gesehen.

4) Der Spanier Priscillian, ein sehr beredter und einnehmen­
der Mann von edler Abkunft, stellte ein dem Manichäismus nahe 
verwandtes System auf. Als er auf der Synode zu Bordeaux 
verurtheilt wurde, wandle er sich appellirend an den Kaiser Maxi­
mus, welcher jedoch ihn mit noch einigen Anderen enthaupten ließ. 
Ueber dieses Verfahren sprach sich namentlich der heilige Martin 
von Tours sehr mißbilligend aus.



80 Muren; von kenn

und geheimem Laufe sich ergossen bat, zn sagen gewagt, der 
Urheber des Bösen, das heißt unserer Frevel, Gottlosig­
keiten, Schandthaten sei Gott der Schöpfer? Er behauptet 
nämlich von ihm, daß er selber mit seinen eigenen Händen 
die Natur des Menschen derartig erschaffen habe, daß sie 
vermöge eigenen Triebes und durch den Zwang eines ge­
wissen uothgedrungenen Willens nichts Anderes kann unv 
nichts Anderes will als sündigen, weil sie durch die Furien 
aller Laster aufgeregt unv entflammt in jeglichen Abgrund 
der Schändlichkeiten sortgeriffen werde. Unzählig sind die 
Beispiele dieser Art, die wir der Kürze halber übergehen; 
doch erhellt aus allem diesen deutlich und klar genug, daß 
dieses bei allen Häresien das Gewöhnliche und Gesetzmäßige 
sei, daß sie immerdar an ruchlosen Neuerungen ihre Freude 
haben, die Beschlüsse des Alterthums verschmähen und durch 
gegeutheilige Behauptungen einer fälschlich sogenannten 
Wissenschaft am Glauben Schiffbruch leiden. Hingegen ist 
dieses den Katholiken wahrhaft eigenthümlich, das von den 
heiligen Vätern Hinterlegte und Anvertraute zu bewahren, 
die ruchlosen Neuerungen zu verdammen und wie es der 
Apostel zu wiederholten Malen vorhersagte*): „Wenn Je­
mand Etwas verkündet wider das, was empfangen worden, 
so sei er Anathema."

33. Wie sehr man sich in Acht zu nehmen hat, 
wenn die Häretiker für ihre Behauptungen 

der heiligen Schrift sich bedienen.

Hier möchte vielleicht Jemand fragen, ob sich auch die 
Häretiker Iwr Zeugnisse der göttlichen Schrift bedienen? Ja 
freilich bedienen sie sich derselben und zwar sehr viel. Denn 
man kann sie alle Schriften des heiligen Gesetzes insgesammt 
durchstiegen sehen, die Bücher Moses, der Könige, die Psal­
men, die Apostel, die Evangelien, die Propheten. Denn bei

1) Gal. 1, 9. 



Commonitorinm o. 35. 81

den Ihrigen oder bei Fremden, privatim oder öffentlich, in 
Predigten oder in Büchern, bei Gastmählern oder auf den 
Straßen bringen sie fast niemals Etwas von dem Ihrigen 
vor, ohne daß sie es nicht auch mit den Worten der Schrift 
zu belegen versuchten. Lies die Werke des Paulus von Samo- 
sata/) Priscillianus, Eunomius,^) Jovinianus^) und der 
übrigen Verpester (des Glaubens); da kannst du eine end­
lose Masse von Beispielen finden, daß fast keine Seite 
ausgelassen ist, welche nicht mit Aussprüchen des neuen

I) Paulus von Samosata, Bischof von Antiochien, lehrte um 
die Mitte des 3. Jahrhunderts, Christus sei ein bloßer Mensch, 
in welchem die Kraft Gottes nur in höherem Grade als in 
irgend einem andern Menschen sich wirksam gezeigt habe. Diese 
Irrlehre wurde auf einer Synode zu Antiochien (270) verworfen, 
Paulus abgesetzt und aus der Kirche ausgeschlossen.

2) Eunomius, eine Zeit lang Bischof von Cycikus, wurde 
mit seinem Lehrer, dem Syrer Äetius, Urheber der am wei­
test gehenden arianischen Partei der Eunomianer oder Anomöer. 
Sie lehrten, der Sohn sei dem Vater unähnlich («vo/L0to§), er 
iei anderer Wesenheit und jünger als der Vater, demselben sub- 
ordinirt nnd aus Nichts geschaffen. Daneben behaupteten sie eine 
absolute Begreiflichkeit des göttlichen Wesens. Die Sekte bestand 
nicht lange.

3) Der Mönch Jovinian, welcher, nachdem er aus Ueberdruß 
fein Kloster zu Mailand verlassen hatte, i. I. 388 nach Nom ge­
kommen war, verwarf jeden Unterschied sowohl in den guten 
Werken als in den Sünden und behauptete demgemäß auch eine 
Gleichheit der ewigen Belohnung und der ewigen Bestrafung. 
Die in der Taufe empfangene Gnade galt ihm als unverlierbar. 
Er stellte auch den Vorzug des jungfräulichen Standes vor dem 
ehelichen Leben in Abrede und bestritt die Verdienstlichkeit des 
Fastend und der Ascese. Von Maria sagte er, sie habe nach der 
Geburt Christi aufgehört, Jungfrau zu sein. Im Jahre 390 wur­
den diese Irrlehren durch eine römische und eine mailändische 
Synode verdammt. »

Bincenz v. Lerin, Commonitorium.



82 vincen; uon Lerin

oder alten Testamentes geschmückt und aufgeputzt ist. In­
dessen muß man sich vor ihnen nur um so mehr in Acht 
nehmen und sie fürchten, je geheimer sie sich unter den Schat­
ten des göttlichen.Gesetzes verstecken. Denn sie misten, daß 
ihr Gestank so schnell Keinem gefallen würde, wenn sie den­
selben bloß^und unverhüllt ausdufteten; und darum be­
sprengen sie denselben gleichsam mit dem Aroma der himm­
lischen Offenbarung, damit jener, welcher den menschlichen 
Irrthum'ohne-Umstände zurückweisen würde, die göttlichen 
Aussprüche nicht so leicht mißachte. Und so machen sie es 
wie diejenigen, welche, wenn sie Kindern einen Becher mit 
einem bitteren Tränke reichen wollen, zuvor den Rand mit 
Honig bestreichen, damit das arglose Alter, wenn es zuerst 
die Süßigkeit schmeckt, vor der Bitterkeit nicht zurückschrecke. 
Das lassen sich auch jene angelegen sein, welche schädliche 
Kräuter und verderbliche Tränke mit dem Namen „Arznei" 
beschönigen, damit Niemand, wenn er die Aufschrift „Heil­
mittel" liest, Gift vermuthe.

36. Indem dieHäretiker für ihre Neuerungen 
die heil. Schrift anführen, gleichen sieden 

Wölfen, die in Schafskleider sich hüllen.

Daher rief auch der Heilands: „Habet Acht vor den 
falschen Propheten, welche in Schafskleidern zu euch kommen, 
inwendig aber reiffende Wölfe sind." Was sind die Schafs­
kleider als die Aussprüche der Propheten und Apostel, welche 
diese, gleichsam mit der Aufrichtigkeit des Schafes, für jenes 
unbefleckte Lamm, welches hinwegnimmt die Sünde der Welt, 
wie eine Art von Vließ gewebt haben? Wer sind die reiffen- 
den Wölfe als die wilden und tollen Behauptungen ver 
Häretiker, welche allzeit die Hürden der Kirche anfallen und 
die Heerde Christi, wo sie nur können, zerreiffen? Um sich 
aber an die Nichts ahnenden Schafe recht hinterlistig heran-

1) Match. 7, 15.



Commouitorium e. 37. 83

zuschleichen, legen sie, obwohl die Wildheit der Wölfe bleibt, 
das Wolfsaussehen ab und hüllen sich in Aussprüche des 
göttlichen Gesetzes wie in eine Art von Schaffelle ein, damit 
Einer, wenn er zuerst die weiche Wolle fühlt, nicht von Furcht 
vor den spitzen Zähnen befallen werde. Aber was sagt der Hei­
land?*) „Aus ihren Früchten werdet ihr sie erkennen." Das 
heißt: Wenn sie anfangen jene göttlichen Worte nicht bloß 
mehr anzuführen, sondern auch auseinanderzusetzen, nicht 
bloß mehr damit herumzuwerfen, sondern auch sie zu er­
klären ; dann wird man jene Bitterkeit, dann das Herbe, dann 
die Wuth erkennen; dann wird das Gift der Neuerung aus­
strömen; dann werden die heillosen Neuerungen zuTag kommen; 
dann kann man sehen, wie die Umzäunung eingerissen, wie 
die Grenzmarken der Väter übersprungen, wie der katholische 
Glaube gemordet, wie die kirchliche Lehre zerrissen wird.

37. Indem die Häretiker für ihre Behaup­
tungen der heiligen Schriften sich bedienen, 

ahmen sie ihrem Herrn und Meister, dem 
Satan, nach.

Solche waren diejenigen, auf welche der Apostel Pvulus 
zielt im zweite« Briefe an die Corinthicr, wenn er sagt?): 
„Denn derartige falsche Apostel sind belrügerische Arbeiter, 
sich umgestaltend zu Aposteln Christi." Was will daK sagen 
„sich umgestaltend zu Aposteln Christi?" 'Es beriefen sich 
die Apostel auf Stellen aus dem göttlichen Gesetze; es be­
riefen sich darauf auch jene. Es beriefen sich die Apostel 
auf die Autorität der Psalmen; es beriefen sich darauf auch 
jene. Es beriefen sich die Apostel auf die Aussprüche der 
Propheten; auch jene beriefen sich daraus um Nichts,weniger. 
Aber als sie ansingen das, worauf sie sich gleicherweise be«

1) Mattb. 7, 16.
Y II. Cor. 11, 13.

6*



84 Vinci»; von denn

rufen hatten, nicht gleicherweise zu erklären; da unterschieden 
sich die Geraden von den Heimtückischen, da die Aechlen 
von den Schlechten, da die Rechten von den Verkehrten, 
da endlich die wahren Apostel von den falschen Aposteln. 
„Und kein Wunder," heißt es/) „denn der<satan selber ge­
staltet sich um in einen Engel des Lichles. Es ist also 
nichts Großes, wenn seine Diener sich umgestalten wie Diener 
der Gerechtigkeit." So oft also Pseuvoapostel, oderPseudo- 
propheten oder Pseudolehrer auf Aussprüche des göttlichen 
Gesetzes sich berufen, durch deren falsche Erklärung sie ihre 
Irrthümer zu stützen versuchen; so ist es nach der Lehre des 
Apostels Paulus nicht zweifelhaft, daß sie den schlauen Kunst­
griffen ihres Lehrmeisters folgen, welche dieser wahrlich nie­
mals aussinnen würbe, wenn er nicht wüßte, es gebe, um 
zu täuschen, gar keinen leichtern Weg, als dort, wo der Be­
trug eines gottlosen Irrthums eingeführt wird, das Ansehen 
der göttlichen Worte vorzuschützen. Aber es wird Einer 
sagen: Wie läßt es sich beweisen, daß der Teufel auf Stellen 
des heiligen Gesetzes sich zu berufen pflegt? Er lese die 
Evangelien, in denen geschrieben ist?): „Dann nahm der 
Teufel ihn," das heißt den Herrn und Heiland, „und stellte 
thn auf die Zinne des Tempels und sprach zu ihm: Wenn 
du der Sohn Gottes bist, so stürze dich hinunter. Denn 
es steht geschrieben, er habe seinen Engeln deinethalben ge­
boten, daß sie dich behüten auf allen deinen Wegen; auf 
den Händen werden sie dich tragen, damit du nicht etwa an 
einen Stein deinen Fuß anstoßest." Was wird derjenige mit 
den armseligen Menschen anfangen, welcher an den Herrn 
der Herrlichkeit selber mit Schriftzeugnissen herantrat? „Wenn 
du," sagt er, „der Sohn Gottes bist, so stürze dick hinunter." 
Warum? „Denn es steht geschrieben," sagt er. Gar sehr 
Müssen wir die aus dieser Stelle sich ergebende Lehre be­
achten und uns einprägen, damit wir im Hinblicke auf ein

1) II. Cor. 11, 14. 15.
p) Match. 4, 5. L. u. Luk. 4, v—11. 



Kommonitorium e. -^7. 85

so gewichtiges Beispiel evangelischer Autorität, wenn wir 
sehen, daß' Einige die Worte der Apostel oder der Pro­
pheten wider den katholischen Glauben vorbringen, nicht im 
Mindesten zweifeln, durch sie spreche der Teufel. Denn wie 
damals das Haupt zum Haupte, fo sprechen auch fetzt die 
Glieder zu den Gliedern; die Glieder nämlich des Teufels 
zu den Gliedern Christi; die Glaubensuntreuen zu den Glau­
benstreuen, die Gotteslästerer zu den Gottesfürchtigen, die 
Häretiker endlich zu den Katholischen. Aber was sagen 
sie denn? „Wenn du der Sohn Gottes bist," beiß^ es, 
„stürze dich hinunter." Das will sagen: Wenn du Sohn 
Gottes sein und die Erbschaft des himmlischen Reiches in 
Empfang nehmen willst, so stürze dich hinunter, nämlich von 
der Lehre und Ueberlieferung jener erhabenen Kirche, welche 
auch für den Tempel Gottes gilt, stürze dich hinunter. 
Und wenn nun Jemand irgend einen Häretiker, der ibn zu 
Solchem zu überreden sucht, fragt: Womit beweifest, womit 
zeigst du, daß ich den allgemeinen unv alten Glauben der 
katholischen Kirche verlassen soll? so erwidert er sogleich: 
„Denn es steht geschrieben." Und auf der Stelle hat er 
tausend Zeugnisse, tausend Belegstellen, tausend Aussprüche 
aus dem Gesetze, aus den Psalmen, aus den Aposteln, aus 
den Propheten in Bereitschaft, durch welche, indem sie auf 
neue und falsche Art ausgelegt werden, die unglückliche Seele 
von der katholischen Burg herab in den Abgrund der Häresie 
gestürzt wird. Ferner pflegen die Häretiker auf erstaunliche 
Weise durch solche Versprechungen, wie die nachfolgenden, 
unvorsichtige Menschen zu bintergehen. Sie getrauen sich 
nämlich zu versprechen und zu lehren, daß es in ihrer Kirche, 
das heißt, in dem Convemikel ihrer Gemeinschaft, eine große 
und spezielle und ganz Persönliche Gnade Gottes gäbe, in der 
Art, daß alle jene, welche zu ihrer Zahl gehören, ohne irgend 
eine Anstrengung, ohne irgend eine Mühe, ohne irgend eine 
Selbstthätigkett, auch wenn sie nicht bitten, nicht suchen, 
nicht anklopfen, doch so von Gott (mit Gnade) versehen wer­
den, daß sie von Engelshänden getragen, das heißt durch 
Engelsschutz bewahrt, niemals ihren Fuß an einen Stein 



86

anstoßen, das heißt, niemals zum Bösen verführt werden 
können, i)

38. Wie der Katholik, da auch die Häretiker 
auf die hl. Schrift sich berufen, den wahren

Sinn derselben erkennen kalnn.

Aber es sagt Einer: „Wenn sich der Teufel und seine 
Jünger, von welchen die Einen Pseudoapostel?sdie Andern 
Pseudopropheten und Pseudolehrer und Alle ganz und gar 
Häretiker sind, der göttlichen Kundgebungen, Aussprüche, 
Verheißungen bedienen; was werden da die Katholiken und 
die Kinder der Mutter Kirche thun? Auf welche Weise 
werden sie in den heiligen Schriften das Wahre von dem 
Falschen unterscheiden?" Sie werden sich besonders angelegen 
sein lassen, das zu thun, was, wie wir schon am Anfänge 
dieses Gedenkbüchleins geschrieben, die heiligen und gelehrten 
Männer uns überliefert haben, daß sie nämlich den Kanon 
der göttlichen Schriften nach den Regeln der katholischen 
Glaubenslehre erklären; und ebenso müssen sie innerhalb der 
katholischen Kirche der Allgemeinheit, dem Alterthume, der 
Uebereinstimmung folgen. Und wenn je einmal ein Theil 
gegen die Allgemeinheit, eine Neuerung gegen das Alter­
thum, die abweichende Ansicht Eines oder weniger Irrenden 
gegen die Uebereinstimmung aller oder doch wenigstens der 
meisten Katholiken steht; so sollen sie der verkehrten Lehre 
des Theiles den reinen Glauben der Allgemeinheit vorziehen; 
und inmitten dieser selben Allgemeinheit sollen sie vor der 
Ruchlosigkeit einer Neuerung dem frommen Sinn des Alter­
thums und ebenso innerhalb des AlterthnmsAelber vor der 
Vermessenheit Eines oder sehr Weniger zuerst den allge­
meinen Beschlüssen Aller auf einem Gesammtconcilium, 
wenn solche vorhanden sind, den Vorzug geben; sodann,

1) Vgl. über diese Stelle Einleitung S. 10.



87

wenn dieses nicht der Fall ist, sollen sie dem, was das Nächste 
ist, folgen, nämlich den unter sich übereinstimmenden An­
sichten vieler und großer Lehrer. Wird dieses mit Hilfe 
des Herrn treulich, besonnen, sorgfältig beachtet, so werden 
wir ohne große Schwierigkeit alle schädlichen Irrthümer der 
auftretenden Häretiker zu entdecken vermögen.

39. Unter welchenBedingungen man sich der 
Aussprüche der heiligen Väter bedienen 
kann, um eine eben erst entstandene Häresie 

zu bekämpfen.

Hier halte ich es nun für angemessen, an Beispielen 
darzuthun, wie die ruchlosen Neuerungen der Häretiker durch 
Anführung und Vergleichung der unter sich übereinstimmen­
den Anssprüche der alten Lehrer entdeckt und verworfen wer­
den sollen. Doch müssen wir diese Uebereinstimmung der 
alten heiligen Väter nicht bei jeder unbedeutenden Frage in 
Betreff des göttlichen Gesetzes, sondern allein, wenigstens 
hauptsächlich nur bei der Glaubensregel mit großem Eifer 
aufsuchen und befolgen. Indessen kann man weder immer­
dar, noch alle Häresien auf diese Weise bekämpfen, sondern 
nur die neuen und frisch entstandenen, wenn sie nämlich eben 
erst auftauchen, noch ehe sie Zeit gewinnen die Regeln des 
alten Glaubens zu fälschen, und bevor sie bei weiterer Ver­
breitung des Giftes die Schriften der Vorfahren fälschen 
können. Bereits verbreitete und eingewurzelte Häresien aber 
muß man keineswegs auf diesem Wege angreifen, deßhalb, 
weil ihnen im langen Laufe der Zeit genug Gelegenheit zu 
Gebote stand, den Nießbrauch der Wahrheit zu haben?) Und 
darum sollen wir alle jene älteren Ruchlosigkeiten der Schis­
men oder Häresien auf keine andere Weise, als, wenn es 
thunlich ist, allein nur durch das Ansehen der Schriften zu 
überführen suchen, oder wir müssen sie, wenn sie schon vor

1) Statt kruenäLS veritatis -lesen Andere: kuranilae veri-



88 Muren; von Leri»

Alters durch allgemeine Concilien der katholischen Priester 
überführt und verdammt worden sind, meiden. Wenn daher 
die Fäulniß des Uebels irgend eines Irrthums eben erst an­
gefangen hat auszubrechen und zu seiner Vertheidigung Worte 
des heiligen Gesetzes sich anzueignen und diese falsch und 
trügerisch auszulegen, alsdann sind sogleich zur Erklärung 
der Schrift die Aussprüche der Vorfahren zu sammeln, wo­
nach das, was als neu und darum als ruchlos auftritt, ohne 
alle Umschweife aufgedeckt und ohne irgend welche Umstände 
verdammt werden soll. Aber nur dieAussprüche derjenigen 
Väter sind zusammenzustellen, welche im Glauben und in der 
katholischen Gemeinschaft heilig, weise, standhaft lebend, 
lehrend und verharrend das Glück hatten, entweder in 
Christus treu zu sterben oder für Christus selig getödtet 
zu werden. Doch darf man auch ihnen nur unter der Be­
dingung Glauben schenken, daß nur das, was entweder Alle 
over die Meisten in einem und demselben Sinne klar, öfters, 
beharrlich, gleichsam wie wenn ein Lehrerconcil unter sich 
übereinstimmte, angenommen, festgehalten, überliefert und so 
bekräftigt haben, für unzweifelhaft, gewiß und entschieden 
erachtet werde. Was dagegen Jemand, sei es auch ein hei­
liger und gelehrter Mann, sei es auch ein Bischof, sei es 
auch ein Bekenner und Martyr, ausschließlich aller Andern 
oder gar im Widersprüche mit Allen aufgestellt hat, das soll 
unter die eigenthümlichen, geheimen und Privatansichten ge­
rechnet und von dem Ansehen eines allgemeinen, öffentlichen 
und von Allen anerkannten Lehrsatzes ausgeschieden werden, 
damit wir nicht mit höchster Gefahr des ewigen Heils nach 
der gottlosen Gewohnheit der Häretiker und Schismatiker 
die alte Wahrheit der allgemeinen Glaubenslehre preisgeben 
und dem neuen Irrthume Eines Menschen uns an­
schließen.

tatis, die Wahrheit wegzustehlen. Klüpfel proponirt die Lesart: 
kueanänk vsritatis, die Wahrheit mit Schminke zu fälschen. Der 
Sinn bleibt immer derselbe.



Commouitormm e. 40.

40. Aussprüche des hl. Paulus, welche zeigen, 
daß man sich mit der einstimmigenLehre der 
heil. Väter nicht in Widerspruch setzen darf.

Damit aber nicht etwa Jemand glaube, die heilige und 
katholische Uebereinstimmung dieser seligen Väter vermessen 
mißachten zu dürfen, so sagt der Apostel im ersten Briefe 
an die Corinthier*): „Und zwar hat Gott Einige in der 
Kirche gesetzt zuerst als Apostel" (wovon er selbst Einer war), 
„zweitens als Propheten" (wie wir in der Apostelgeschichte 
von Agabus lesen, daß er ein solcher gewesen), „drit­
tens als Lehrer," welche jetzt Traktatoren genannt werden, 
und welche dieser nämliche Apostel bisweilen auch als Pro­
pheten bezeichnete, deßhalb, weil durch sie den Völkern das 
Verständniß der geheimnißvollen Aussprüche der Propheten 
eröffnet wird. Wer also diese in der Kirche Gottes durch 
göttliche Anordnung nach Zeit und Ort vertheilten Männer, 
wenn sie in Betreff der katholischen Glaubenslehre über 
irgend Etwas in Christus die gleiche Ansicht hegen, verachtet, 
der verachtet nicht einen Menschen, sondern Gott; und da­
mit nun Niemand mit ihrer die Wahrheit verbürgenden Ein­
heit sich in Widerspruch setze, so ermähnt uns derselbe Apostel 
auf's Nachdrücklichste, indem er sagt?): „Ich ermähne euch aber, 
Brüder, daß ihr Alle ein und dasselbe saget, und unter euch 
keine Spaltungen seien, ihr vielmehr vollkommen seid in der­
selben Gesinnung und in derselben Meinung." Sollte aber 
Jemand von der Gemeinschaft ihrer Meinung abweichen, so 
höre er jenes Wort desselben Apostels^): „Denn Gott ist 
nicht ein Gott der Zwistigkeit, sondern des Friedens" 
(das heißt, nicht ein Gott dessen, der von der Ein­
heit der Uebereinstimmung sich lossagt, sondern derer, welche

1) I. Cor. 12, 28.
2) I. Cor. 1, 10.
3) I. Cor. 14, 33. 



90 Vincny von kenn

im Frieden der Uebereinstimmung verbleiben), „wie ich in 
allen Kirchen der Heiligen lehre," das beißt der Katholischen; 
diese (Kirchen) sind aber deßhalb heilig, weil sie in der Ge­
meinschaft des Glaubens verharren. Und damit sich nicht 
etwa Einer anmaße, man solle mit Ausschluß der Uebrigen 
nur ihn allein hören, nur ihm allein Glauben schenken, so 
sagt er kurz darauf *): „Oder ist von euch das Wort Gottes 
ausgegangen, oder ist's zu euch allein gelangt?" Und da­
mit dieses nicht als nur »so obenhin gesprochen verstanden 
würde, fügte er hinzu *): „Wenn Einer vermeint, Prophet 
zu sein oder Geistesbegabter, so erkenne er, daß, was ich euch 
schreibe, des Herrn Gebote sind." Was sind das wohl für 
Gebote, als daß, wenn Einer ein Prophet oder Geistesbe­
gabter, das heißt, ein Lehrer der geistigen Dinge ist, er mit 
dem größten Eifer als Pfleger der Gleichheit und Ein­
heit sich erweise; daß er nämlich weder seine Meinungen 
denen der Uebrigen vorziehe, noch von den Ansichten Aller 
sich entferne. „Wer in dieser Sache," sagt er, „die Gebote 
nicht weiß, der wird nicht gewußt werden;" das heißt, wer 
entweder diese Gebote, wenn er sie nicht weiß, nicht kennen 
lernt, oder, wenn er sie weiß, mißachtet, der wird nicht ge­
wußt werden, das heißt, er wird für unwürdig gelten zu den 
im Glauben Geeinigten und durch die Demuth Gleichgewor­
denen von Gott gerechnet zu werden. Ob sich aber etwas 
Härteres als dieses Uebel denken läßt, weiß ich nicht. Und 
doch sehen wir, daß dieses nach der Drohung des Apostels 
jenem Pelagianer Julian *) zugestoßen ist, welcher der Lehre 
seiner Amtsgenossen entweder nicht beitreten wollte oder sich an-

1) I. Cor. 14, 36.
2) I. Cor. 14, 37.
3) I. Cor. 14, 38.
4) Es ist dieß der Bischof Julian von Eklanum in Apulien. 

Er bewies sich nicht allein als den hartnäckigsten, sondern auch als 
den begabtesten Vertheidiger des Pelagianismus. Wahrscheinlich 
starb er nach vielfachem Herumwandern in der Verbannung.



Commonitorium c-. 41. S1

mußte aus deren Gemeinschaft auszutreten. Doch es ist nunmehr 
Zeit, das versprochene Beispiel anzuführen,^) wo und wie die 
Aussprüche der heil. Väter gesammelt worden, um ihnen ge­
mäß nach dem Beschlusse und der Autorität eines Conciliums 
die Regel des kirchlichen Glaubens festzustellen. Damit die­
ses um so bequemer geschehe, so sei hiemit dieser Theil des 
Commonitoriums geschlossen, um das Uebrige, was nach- 
folgt, in einem andern Buche zu behandeln.

Das zweite Commonitoriums
ist verloren gegangen und ist davon nichts Weiteres als der 
letzte Weil übrig geblieben, das heißt, eine bloße Aekapitu- 
lation, welche unten nachfolgt.

41. Summarische Wiederholung des ersten 
Commonitoriums.

Da sich dem also verhält, so ist es nun an der Zeit, 
dasjenige, was in diesen beiden Commonitorien gesagt worden 
ist, am Schlüsse dieses zweiten in den Hauptpunkten zu 
wiederholen. Wir haben im Obigen gesagt, daß es stets die 
Gewohnheit der Katholischen gewesen und noch heutzutage 
ist, den wahren Glauben auf diese zwei Arten zu erhärten, 
zuerst durch das Ansehen der göttlichen Schrift, sodann 
durch die Ueberlieferung der katholischen Kirche, nicht als 
ob die heilige Schrift nicht für sich allein zu Allem hin- 
reichte, sondern weil sehr Viele dadurch, daß sie die gött­
lichen Aussprüche nach ihrem selbsteigenen Belieben erklären, 
mannigfachen Meinungen und Irrthümern Raum geben, und 
es darum nothwendig ist, daß das Verständniß der himm-

1) Sieh den Anfang des Kap. 39.
2) Diese Aufschrift, welche sich in den Ausgaben und Hand­

schriften findet, ist wohl nicht von Biucentius selber. 



92 Nincenz »an kerin

lischen Schrift nach der Einen Regel des kirchlichen Sinnes 
sich richte, besonders in denjenigen Fragen, auf welchen die 
Grundlagen der ganzen katholischen Glaubenslehre beruhen. 
Ebenso haben wir gesagt, das; man in der Kirche selber wie­
derum auf die Uebereinstimmung der Allgemeinheit und des 
Alterthums schauen müsse, damit wir nickt entweder von 
denr Ganzen der Einheit, losgerissen dem Bruckstücke des 
Schisma verfallen, oder hinweg von der Religion des Alter­
thums in die Neuerungen der Häresien gestürzt werden. 
Ebenso haben wir gesagt, man müsse innerhalb der alten 
Kirche selber besonders und-eifrig auf zwei Dinge bedacht 
sein, wonach sich mit aller Sorgfalt diejenigen richten müß­
ten, welche keine Häretiker sein wollten: zuerst, ob Etwas 
schon vor Zeiten von allen Priestern der katholischen Kirche 
durch die Autorität eines allgemeinen Conciliums beschlossen 
worden sei; sodann, daß man, wenn sich irgend eine neue 
Frage erhebt, bei welcher sich ein solcher Beschluß nicht aus­
findig machen läßt, auf die Aussprüche der heiligen Väter 
zurückgehen müsse, derjenigen nämlich, welche sich zu ihrer 
Zeit und an ihrem Orte in der Einheit der Gemeinschaft 
und des Glaubens verharrend als glaubwürdige Lehrer be­
währt haben, und das nun, wovon sich findet, daß sie es in 
ein und demselben Sinne und übereinstimmend festgehalten 
haben, solle ohne alles Bedenken als wahre und katholische 
Lehre der Kirche erklärt werden.

42. Aus dem zweiten Commonitorium wird 
rekavitulirt, wie die Väter auf dem Concil 
zu Ephesus bei Festsetzung derGlaubens- 

regel vorgegangen sind.

Damit es aber nicht den Anschein habe, als behaupteten 
wir dieses mehr nach unserer eigenen vorgefaßten Meinung 
als auf Grund der kirchlichen Autorität, so haben wir 
das Beispiel des heiligen Conciliums gebraucht, welches vor 
etwa drei Jahren in Asien zu Ephesus abgehalten worden 
unter dem Consulate der vortrefflichen Männer Bassus und 



Tommomiorium v. 42. 9S

Antiochus. Als bei demselben über Feststellung der Glau­
bensregeln verbandet wurde, so schien, damit sich nicht etwa 
dort eine ruchlose Neuerung nach Art des Glaubensbruches 
von Nimmt *) einschleiche, allen Priestern, welche dortselbst 
ungefähr zweihundert an der Zahl zusammengekommen waren, 
dieß das am meisten Katholische, Zuverlässigste und Ge- 
rathenste, es sollten die Aussprüche der heiligen Väter zur 
allgemeinen Kenntnißnahme vorgelegt werden, von denen man 
wisse, daß die Einen Märtyrer, die Andern Bekenner, Alle 
aber katholische Priester gewesen und verblieben seien, damit 
nämlich nach ihrer Uebereinstimmung und ihrem Beschlusse 
die Religion der alten Glaubenslehre bestätigt und die Gottes­
lästerung der ruchlosen Neuerung in förmlicher und feier­
licher Weise verdammt würde. Nachdem also geschehen 
war, wurde mit Fug und Recht jener gottlose Nestorius als 
Gegner des Alterthums, der selige Cyrillus?) aber als 
mir der hochheiligen Vorzeit übereinstimmend erklärt. Und 
damit zur Beglaubigung der Vorgänge Nichts fehlte, haben 
wir auch sowohl die Namen als die Zahl jener Väter an­
geführt (obwohl wir die Ordnung vergessen haben), nach 
deren einhelliger und unter sich übereinstimmender Lehre 
dort die Aussprüche des hl. Gesetzes erklärt, und die Regel 
der göttlichen Glaubenslehre festgestellt wurde. Diese zur Auf­
frischung des Gedächtnisses auch hier namhaft zu machen ist 
keineswegs überflüssig. Folgende sind also die Männer, deren

t) Auf der Synode zu Rimini, welche i. I. 359 aus Ver­
anstaltung des seinlarianischen Karsers Constantius abgehalten 
wurde, ließen sich bei 400 Bischöfe des Occidents, gedrängt durch 
die Machinationen des kaiserlichen Präfekten und der Arianer, 
nach langem Widerstände bewegen, eine semiarianische Formel zu 
unterzeichnen des Inhalts, daß der Sohn dem Vater in Allem 
ähnlich sei, wie es die hl. Schriften sagen und lehren.

2) Cyrillus, Bischof von Alexandrien, Hauptgegner des 
Nestorius, führte auf der Synode zu Ephesus den Vorsitz. Er 
starb i. I. 444.



94

Schriften auf jenem Concilium theils als die von Richtern 
theils als die von Zeugen vorgelesen wurden: Der heilige 
Petrus von Alexandrien,*) Bischof, ein ganz vorzüglicher 
Lehrer und höchst seliger Marthr; der heilige Atha- 
nasius, ?) Oberpriester derselben Stadt, ein ganz zuverlässiger 
Lehrer und ausgezeichneter Bekenner; der heilige Theophilus?) 
ebenfalls Bischof derselben Stadt, ein Mann berühmt genug 
durch Glauben, Lebenswandel, Wissenschaft; ihm folgte der 
ehrwürdige Cyrillus, welcher gegenwärtig der Kirche von 
Alexandria Glanz verleiht. Und damit dieß nicht etwa für 
die Lehre nur Einer Stadt und Provinz gehalten würde, so 
wurden auch jene großen Leuchten'Kappadoziens beigezogen, 
der heilige Gregor, Bischof und Bekenner von Nazianz; der 
heilige Basilius von Cäsarea in Kappadozien, Bischof und 
Bekenner; ebenso der andere hl. Gregor, Bischof von Nhssa, 
durch Verdienst des Glaubens, des Wandels, der Rein­
heit und Weisheit seines Bruders Basilius ganz würdig.*)

1) Der hl. Petrus, welcher um das Jahr 300 den Bischofs­
stuhl von Alexandrien bestiegen, wurde in der Maximiu'schen Ver­
folgung enthauptet 311 oder 312. Vor: seiner Schrift „über die 
Gottheit^, aus welcher auf der ephesinischen Synode Auszüge ver­
lesen wurden, sind nur noch Fragmente übrig geblieben.

2) Der hl. Athanasius, von 326—73 Bischof von Alexandrien, 
war der standhafteste und gelehrteste Bestreitcr des ArianiSmus 
und mußte deßhalb nicht weniger als fünfmal ins Exil sich b-geben.

3) Theophilus, der Oheim des hl. Cyrillus und dessen un­
mittelbarer Vorgänger auf dem Patriarchenstuhle zu Alexandrien, 
ist bekannt durch seine Feindseligkeiten gegen den hl. Chrysostomus.

4) Gregor von Nazianz, gestorben um 390, war ebenso wie 
sein Freund Basilius der Große, von 370—79 Metropolit seiner 
Vaterstadt Cäsarea, und dessen jüngerer Bruder Gregor von Nyssa 
ein entschiedener Bekämpfer des ArianismuS. In ihren Schriften 
gegen denselben mußten sie sich natürlich auch über die Vereini­
gung der beiden Naturen in Christus aussprecheu, welche Stellen 
dann auf dein Concile verlesen wurden.



Commonitorism c. 42. 95

Um aber darzuthun, daß nicht allein Griechenland oder der 
Orient nur, sondern auch der Occident und die lateinische 
Welt immerdar so gesinnt gewesen sei, so wurden dort auch 
einige Briefe des heiligen Marthrs Felix und des hei­
ligen Julius, 2) Bischöfe der Stadt Rom, verlesen. Und 
damit nicht bloß das Haupt des Erdkreises, sondern auch die 
Seitentheile für jenes Gericht ihr Zeugniß ablegten, so wurde 
von Süden der höchst selige Cyprian beigezogen, Bischof 
von Carthago und Marthr; von Norden her der heilige 
Ambrosius/) Bischof von Mailand. Diese also sind Alle 
zu Ephesus nach der geheiligten Zahl des Dekalogs *) als 
Lehrer, Rathgeber, Zeugen und Richter angeführt worden; 
ihre Lehre festhaltend, ihrem Rathe folgend, ihrem Zeug­
nisse glaubend, ihrem Urtheile gehorchend hat jene heilige 
Synode ohne Abneigung, Voreingenommenheit und Gunst 
über die Glaubensregeln sich ausgesprochen. Es hätte 
noch eine viel größere Anzahl von Vorfahren beigezogen wer­
den können, aber es war nicht nothwendig; denn es durfte 
weder durch die Menge der Zeugen die für die Verhand­
lung nöthige Zeit weggenommen werden, noch zweifelte Je-

I) Felix I., Papst von 269—74, bestätigte die auf einer 
Synode znAntiochien verfügte Absetzung des Paul von Samosata. 
Er starb den Martyrtod in der aurelianischen Christenverfolgung.

2) Julius I. von 337—352 war ein muthigcr Beschützer des 
hl. Athanasius und ein Bekämpfer des Arianismus und Photinia- 
nismus.

3) Der hl. AmbrosiuS, von 374—397 Erzbischof von Mailand, 
trug durch Wort und Schrift nicht wenig zur Unterdrückung des 
Arianismus bei.

4) Außer den Genannten wurden zu Ephesus auch noch der 
hl. Amphilochius, welcher i. I. 375 Bischof von Jkonium ge­
worden war, und Attikus, der zweite Nachfolger des heil. Chry- 
sostomus auf dem Patriarchenstuhl von Constantinopel, als Zeugen 
der katholischen Lehre angeführt.



9Ü vincenz vo» Lerin

mand, daß diese zehn in Wahrheit nicht anders gesinnt ge­
wesen als alle ihre übrigen Amtsgenossen.

Nach diesem Allen haben wir auch den Ausspruch des 
seligen Chrillus beigefügt, welcher in den kirchlichen Akten 
selber enthalten ist. Denn als der Brief des heiligen Ca- 
preolus/) Bischof von Carthago, welcher nichts Anderes 
beabsichtigte und wollte, als daß die Neuerung bekämpft, 
das Alterthum in Schutz genommen würde, verlesen 
worden war, da äußerte und erklärte sich Chrillus in fol­
gender Weise. Dieß auch hier einzuschalten scheint mir der 
Sache nicht fremd zu sein. Es heißt nämlich am Schlüsse 
der Verhandlungen: „Und dieser Brief des ehrwürdigen und 
m hohem Grade gottesfürchtigen Bischofs von Carthago, 
Capreolus, welcher vorgelesen worden ist, soll den Akten 
der Verhandlungen beigelegt werden; sein Ausspruch ist klar. 
Denn er will, daß die alten Glaubenslehren bestätigt, die 
neuen aber und unnütz ersonnenen und gottloser Weise un- 

' ter das Volk gebrachten verworfen und verdammt werden. 
Alle Bischöfe riefen laut: Das ist die Stimme Aller, das 
sagen wir Alle, das ist das Verlangen Aller." Was war 
denn das für eine Stimme Aller oder für ein Verlangen 
Aller, als daß, was von Alters her war überliefert worden, 
festgehalten, was vor Kurzem erst war ersonnen worden, ver­
worfen werden sollte? Darnach haben wir bewundert und 
gerühmt, wie groß die Demuth und Heiligkeit jenes Con­
ciliums gewesen, daß so zahlreiche Priester, fast zum größten 
Theile Metropoliten, von so vielen Kenntnissen und so großer 
Gelehrsamkeit, daß sie fast Alle über Glaubenssätze dis- 
putiren konnten, und denen noch überdieß ihre Zusammen­
kunft an Einem Orte selber das Vertrauen, daß von ihnen 
Etwas gewagt und festgesetzt werden dürfe, einzuflößen schien, 
dennoch keine Neuerung aufbrachten, Nichts beanspruchten,

1) Capreolus hatte, da er dem Concile nicht selber beiwohnen 
konnte, durch seinen Diakon Bassula einen Brief übersendet, um 
von dem Glauben der afrikanischen Kirche Zeugniß zu geben.



Lommonitorium e. 43.

und gar Nichts sich anmaßten, sondern sich auf alle 
e in Acht nahmen, den Nachkommen Etwas zu über- 

rn, was sie nicht selber von den Vätern empfangen hat- 
und nicht bloß für den gegenwärtigen Zeitpunkt die 

^Sache in die rechte Ordnung brachten, sondern auch für die 
Folge den Nachkommen ein Beispiel gaben, daß nämlich auch 
sie selber die Glaubenssätze des geheiligten Alterthums ver­
ehren, die Erfindungen gottloser Neuerung aber verdammen 
sollten. Wir haben uns auch gegen die verruchte Anmaßung 
des Nestvrius ausgelassen, weil er sich groß machte, als ver­
stehe er zuerst und allein die heilige Schrift, und alle die­
jenigen hätten sie nicht verstanden, welche vor ihm mit dem 
Lehramte betraut die göttlichen Aus spräche erklärt hätten, 
nämlich alle Priester, alle Bekenner und Märtyrer, von wel­
chen die Einen das Gesetz Gottes ausgelegt, die Anderen 
aber ihrer Auslegung beigestimmt oder Glauben geschenkt 
hatten; weil er endlich behauptete, die ganze Kirche irre auch 
jetzt noch und habe immerdar geirrt, da sie, wie ihm schien, 
unwissenden und im Irrthume befangenen Lehrern gefolgt 
wäre und noch folgte.

43. Rekapitulation aus dem zweiten Com- 
monitorium mit Bezug auf die ephesinische 

Synode. Schluß des Ganzen.

Obgleich dieses Alles reichlich und zur vollen Genüge 
ausgereicht hätte, um alle ruchlosen Neuerungen zu vernich­
ten und auszutilgen, so haben wir doch, damit zur Voll­
ständigkeit nicht Etwas zu fehlen scheine, zuletzt noch eine doppelte 
Autorität des apostolischen Stuhles beigefügt, nämlich ein­
mal die des heiligen Papstes Sixtus, welcher gegenwärtig 
hochverehrt die römische Kirche erleuchtet, sodann die seines 
Vorgängers seligen Angedenkens, des Papstes Cölestin, welche 
wir auch hier noch einzuschalten uns entschlossen haben. Es 
sagt also der heilige Papst Sixtus *) in dem Briefe, welchen

I) Sixtus 111. suchte den Patriarchen Johann von Antiochien, 
Viucevz v. Lerin, Commomtorium. 7 



98 vincen; von Lerin

er in Sachen des Nestorius an den Bischof von Antiochien 
schickte: „Darum also, weil, wie der Apostel sagt, Ein Glaube 
ist, welcher klärlich zur Geltung gekommen, so lasset uns das, 
was zu sagen ist, glauben, und das, was fest zu halten ist, 
sagen." Was ist nun das, was zu glauben und zu sagen 
ist? Er fährt fort und sagt: „Nichts soll der Neuerung 
weiterhin verstattet sein, weil man Nichts dem Alterthum 
beifügen darf. Der klare Glaube der Vorfahren und deren 
Religion soll durch keine Vermischung mit Unrath entstellt 
werden." Ganz apostolisch, daß er den Glauben der Vor­
fahren mit dem Ausdrucke „Licht der Klarheit" beehrte, die 
neuen Ruchlosigkeiten aber als Vermischung mit Unrath be­
zeichnete. Aber auch der heilige Papst Coelestin *) läßt sich 
in derselben Weise und in gleicher Sprache vernehmen. Er 
sagt nämlich in dem Briefe, welchen er an die gallische Geist­
lichkeit schickte, indem er ihre Nachsicht tadelt, womit sie den 
alten Glauben durch ihr Stillschweigen preisgebend ruch­
losen Neuerungen sich zu erheben gestatteten: „Mit Recht 
fällt die Sache uns zur Last, wenn wir durch Stillschweigen 
den Irrthum begünstigen. Darum sollen Solche zurechtge- 
wiesen werden; es darf ihnen nicht frei gelassen werden, nach 
Belieben zu sprechen." Hier möchte vielleicht Einer zweifeln, 
wer denn jene sind, die nicht nach ihrem Belieben sollen 
sprechen dürfen, ob die Prediger des Alterthums oder die 
Erfinder der Neuerung. Er mag es selber sagen, mag selber 
den Zweifel der Leser lösen. Es folgt nämlich: „Es höre, 
wenn sich die Sache so verhält," (das heißt, wenn es sich 
so verhält, wie Einige eure Städte und Provinzen bei mir 
unschuldigen, daß ihr dieselben gewissen Neuerungen durch 
eure verderbliche Fahrlässigkeit beistimmen macht) „es höre

welcher auf der Synode von Ephesus die Partei des Nestorius 
ergriffen hatte, zur Anerkennung der Beschlüsse jener Synode und 
zur Aussöhnung mit Cyrillus zu bewegen.

1) Coelestin I. von 422—432. Vgl. über diesen Brief die 
Einleitung. Geschrieben war derselbe um das Jahr 431. 



Commonitorium o. 43. 99

also." sagt er, „wenn sich die Sache so verhält, die Neue­
rung auf, das Alterthum anzugreifen." Dieß also war des 
seligen Cölestins glückseliger Ausspruch, nicht daß das Alter­
thum aufhören solle die Neuerung zu unterdrücken, sondern 
vielmehr, daß die Neuerung davon abstehen solle, das Alter­
thum anzugreifen.

Wer nun immer diesen apostolischen und katholischen 
Beschlüssen widerstrebt, der thut nothwendig zu allererst dem 
Andenken des heiligen Cölestin Schmach an, welcher ent­
schied, daß die Neuerung aufhören solle das Alterthum an­
zugreifen; sodann verhöhnt er die Bestimmungen des heiligen 
Sixtus, welcher erklärte, es solle weiterhin der Neuerung 
Nichts gestattet werden, weil man dem Alterthum Nichts 
beifügen darf; aber auch die Satzungen des seligen Cyrill 
muß er hintansetzen, welcher den Eifer des ehrwürdigen Ca- 
preolus mit großem Lobpreise erhob, weil dieser wollte, die 
alten Glaubenssätze sollten bestätigt, die neuerfnndenen aber 
verdammt werden; auch die ephesinische Synode, das heißt, 
das Urtheil der heiligen Bischöfe fast des ganzen Orients 
muß er mit Füßen treten, welchen es kraft göttlicher Ein­
gebung gefiel, nichts Anderes für die Nachkommen als Glau­
benssache festzusetzen, als was das geheiligte und mit sich 
selber in Christus übereinstimmende Alterthum der heiligen 
Väter festgehalten hätte, und welche auch laut schreiend und 
rufend mit Einem Munde bezeugten, das sei die Stimme 
Aller, das wünschen Alle, das meinten Alle, so daß, wie 
fast alle Häretiker vor Nestorius, welche das Alte verachteten 
und Neues behaupteten, verdammt worden waren, so auch 
Nestorius selber, als Urheber der Neuerung und Bekämpfer 
des Alterthums, verdammt wurde. Wenn nun ihre durch 
die Gabe hochheiliger und himmlischer Gnade eingeflößte 
Uebereinstimmung Jemanden mißfällt, was folgt daraus 
Anderes, als daß er behauptet, die Ruchlosigkeit des Nestorius 
sei nicht mit Recht verdammt worden? Zuletzt muß er auch 
die gesammte Kirche Christi und deren Lehrer, die Apostel 
und Propheten, besonders aber den seligen Apostel Paulus, 
gleichsam als Abkehricht mißachten; jene (die Kirche), weil sie 



^00 vinckNj von §erin, Tommonitorinm e. 43.

von der Gewissenhaftigkeit in der Pflege und Ausbildung 
des ihr einmal überlieferten Glaubens niemals abgewichen 
ist; diesen aber, weil er schrieb: „O Timotheus, bewahre 
die Hinterlage, meidend die ruchlosen Wortneuerungen." 
Und ebenso: „Wenn Jemand euch etwas Anderes verkündigt, 
als was ihr empfangen habt, so sei er Anatbema." Wenn 
nun weder die apostolische Lehre noch die kirchlichen Be­
schlüsse verletzt werden dürfen, durch welche nach der hoch­
heiligen Uebereinstimmung der Gesammtheit und des Alter­
thums immerdar alle Häretiker und zuletzt Pelagius, Cöle- 
stius und Nestorius mit Fug und Recht verdammt worden 
sind, so ist es in der That für die Folge nothwendig, daß 
alle Katholiken, welche sich als rechtmäßige Söhne der Kirche, 
ihrer Mutter, erweisen wollen, dem heiligen Glauben der 
heiligen Väter anhangen, sich anschließen und in ihm sterben, 
die ruchlosen Neuerungen ruchloser Menschen dagegen ver­
wünschen, verabscheuen, bekämpfen und verfolgen.

Das ist es ungefähr, was in den beiden Commonitorien 
ausführlicher auseinandergesetzt, gegenwärtig aber als Wie­
derholung etwas kürzer zusammengezogen wurde, damit mein 
Gedächtniß, zu dessen Unterstützung wir jene Zusammen­
stellungen gemacht haben, durch beständige Erinnerung auf­
gefrischt und doch nicht durch aneckelnde Weitschweifigkeit er­
drückt würde.

Hiemit endigt die Abhandlung Peregrin'S 
gegen die Häretiker.

u 
o.

Luchdruckerei der Jos. üösrl'schtn üuchhandlung tu Almpteu.
v



bild des merkwürdigen Mannes und läßt uns die ersten Keime, 
die Motive und Iretbenden Ursachen seines Prozesses in den 
verwickelten und so lange hinausgezogenen Phasen, desselben 
klar und deutlich erkennen. Im Angesichte dieser eingehenden 
und fleißigen Forschung ist nun wohl nicht in Abrede zu 
stellen, daß es für Las Verfahren der Inquisition gegen Car- 
ranza in seinen Schriften, namentlich in feinem Katechismus, 
an mancherlei Anknüpfungspunkten nicht gefehlt habe. Aber 
auf der andern Seite kann man sich auch wohl des Urtheils 
nicht erwehren, daß eben diese Anknüpfungspunkte für Car- 
ranza nur deßhalb so verhängnißvoll geworden sind, weil seine 
Gegner eben um jeden Prels ihn verderben wollten. Wenn 
die Indexcommission des Tridentinischen Concils, wenn die 
angesehensten Theologen jener Zeit, so weit sie nicht seine 
Feinte waren, wenn selbst Papst Plus V. nichts in dem Ka­
techismus Carranza's gesunden, was dem Kirchenglauben ent­
gegen wäre, so läßt sich das unbeugsame, leidenschaftliche 
Drängen der spanischen Inquisition nur auf persönliche Ge­
reiztheit gegen den unglücklichen Mann zurückführen. Wohl 
ließ Gregor Xlll. denselben eine Reihe von Sätzen abschwö- 
ren, von denen der Erzbischof aber noch auf seinem Sterbe­
bette eidlich gelobte, daß er sie nie gelehrt. Doch nach seinem 
Tode that man zu Rom zu seiner Ehrenrettung Alles, was 
nur immer geschehen konnte, ohne den König von Spanien, 
mit dem man sich einmal nicht entzweien durfre, und ohne 
seine Inquisition, die man doch auch in Rom nicht allzuoffen- 
bar compromtttiren wollte, zu verletzen. Die eingehende Be­
handlung dieses merkwürdigen Prozesses, der die Augen der 
ganzen katholischen Welt auf sich zog und sogar das Concil 
von Trient zum argen Verdruß der Spanier zur Einmischung 
veranlaßte, gibt einen sehr interessanten Beitrag zur Kenntniß 
der Inquisition und ihres Nechtsverfahrens. Die Thatsachen 
sprechen deßfalls so laut und so deutlich, daß es, glauben wir, 
gar keiner langen Erörterungen bedarf, um das Verkehrte 
und dem christlichen Gerste ganz und gar Fremdartige dieser 
Inquisition mit Händen zu greifen. Mit Recht sagt der 
Verfasser: „Für die Frage, ob Carranza ein Ketzer sei oder 
nicht, sind , solche Anzeigen (von Zeugen) bei der Inquisition 
gänzlich gleichgiltig. Unter dein überwältigenden Drucke, den 
dieses Institut auf die Gewissen übte, und bei dem allgemeinen 
Argwohn Aller gegen Alle wurde eben jedes Wort, das sich 
nur irgendwie auch in einem schlimmen Sinne deuten ließ, 
dem Gtaubensgerichte als häretisch oder sür fromme Ohren 
bei -lugend angezeigt. Ist noch dazu der Verdächtigte, wie 
C. ranza, in der Kirche aus den Leuchter gestellt, dann nimmt 

allgemeine Hetzjagd auf Ketzereien in seinen Worten und 
dlungen einen noch stärker tobenden und drohenden Cha- 

ratwr an, wie denn m der That die vielen Denunciationen
heiligen Officium sehr willkommen waren, um dem Erz­



bischof von Toledo den Prozeß "zu machen." (S. 49). Was 
läßt' sich auch von der Gerechtigkeit eines Tribunals erwarten, 
vor dem gravirende Aussagen in allen Fällen ihre volle Gil- 
tigkeit hatten, auch wo sie durch die Folter erzwungen waren, 
Zeugnisse zu Gunsten des Angeklagten aber nur selten berück­
sichtigt wurden? Wie gewaltig der Druck dieses Instituts auf 
den Geistern lastete und sie dessen Insinuationen willfährig 
machte, ergibt sich schlagend aus den Gutachten, welche die Theo­
logen vor dem Prozeß über Carranza's Buch gefällt hatten 
und aus jenen, welche sie nachträglich auf Geheiß der Iuqui- 
sition darüber fällten. S. 98 f. Wir sind dem Verfasser für 
diesen Theil seiner Darstellung und für die freimüthige Offen­
heit, mit der er die Dinge bloslegt, um so mehr zu Dauk ver­
pflichtet, als es auch heutzutage noch nicht an Katholiken fehlt, 
welchen es als eine Pflicht der „Pietät" erscheint, die Inqui­
sition für ein schönes und preiswürdiges Institut zu halten. 
Und da auch heute noch wie damals „fromme Ohren" sehr 
empfindlich zu sein pflegen, mag es wohl geschehen, daß von 
mancher Seite dem Verfasser Mangel an „Pietät" vorgeworfen 
werden wird. Indessen muß man sich gegenwärtig wohl an 
diesen Vorwurf gewöhnen. Der Kirche ist mit dieser Art Pie­
tät, welche die Wahrheit preisgibt, wahrlich nicht gedient. 
Möge diese Schrift, die vielfach Belehrung und Anregung zum 
weitere» Nachdenken gibt und eine schätzbare Bereicherung un­
serer katholischen Geschichtöliteratur ist, die verdiente Aner­
kennung und Verbreitung finden. k.

In der Äos. Kösel'schen Buchhandlung in Kempten 
ist soeben erschienen und durch alle Buchhandlungen des 
In- und Auslandes zu beziehen:

Der moderne Sprachunterricht 
all den 

bayerischen gemerbschuten.
Gin Wort für Alle 

von 
F. Mosch,

Lehrer der neueren Sprachen an der k. Gcmerbs - und Handelsschule Kempten.

8° gef. Preis 2 sgr. oder 6 kr.
LM" Diese Broschüre, welche mit der Waffe schärfster Kritik 

gegen die so vielfach beliebte geistlose, schabloneumäßige Methode 
des modernen Sprachunterrichts zu Felde zieht, sei hiemit der 
Aufmerksamkeit aller Fachmänner an Mittelschulen und nicht 
minder auch aller gebildeten Laien angelegentlichst empfohlen.

Buchdruckerei der 3oj. Köjel'scheu Buchhandlung in Kempten.







2009




