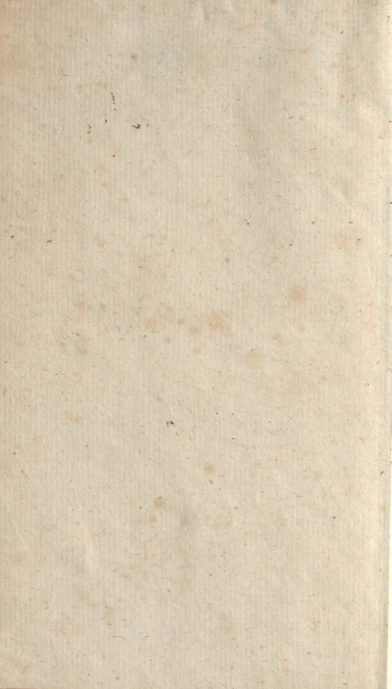




Chirages. 2 All 8 min.



## Predigten

über

den ganzen Umfang der Religion.

Vo n

Friedrich Seinrich Gebhard, Pfarrer zu Bienstädt im Gothaischen.



Botha, bei Jufus Perthes 1799.

noise and surface action of the factor.

3974



disage that at the

92.394

4

21 n

## Die Frau Pastorin Justine Ramann, geb. Biedermann,

in Zimmern , Supra

und an

Demoiselle Louise Schmiedt, des Herrn Superint. Schmiedt in Suhl älteste Tochter.

Sochedelgeborne.

elio dan par Elio. Elionesia.

STATE OF STATE OF

20 020

Andrew of the second of the se

and a bright to be b

Wie dieß anspruchlose Blatt, meine vorstreffliche Freundinnen! Ihre Namen verbindet: so verbinde der geweihte Kranz der Freundschaft Ihre mir theuren Herzen; und opfern Sie immerhin, bei der neunten dieser Betrachtungen, mit mir noch eine willige, zärtsliche Thräne dem bittersüßen Andenken unstrer so früh vollendeten Freundin. Wäre doch selbst die Keligion nicht für die Menschheit, wenn sie

nicht Menschlichkeit ehrte! — Uebrigens deus ten Sie dieß kleine Denkmal Ihres so ganz vorzüglichen personlichen Werths in dem Ihnen Beiden schon bekannten Sinne

The State of the side of the State of the state of

des Verfassers.

## Vorrede.

the annual as some real

Diese Predigten, sowohl des ersten, als des zweis ten Bandes, der jur Michaelismeffe diefes Jahres folgen, und mit bem bas Bange fich foliegen wird, bat ber Berfaffer, ber Grundlage nach, feiner Bes meinde vorgetragen, von welcher fie nicht nur mit Mufmertfamfeit angebort worden find, fondern ber fie auch, wie mehrere Schabbare Proben ausweifen, wirklich Mugen gebracht haben; wenigstens bat er bei Berichiedenen bemerft, daß das Intereffe fur Die Religion badurch erhöht; ihr Machdenken ges weckt, und unterhalten; und bag Begriffe, welche in einer moralischen Gotteslehre berrichen muffen, bei ihnen befestigt worben find. Um biefe Restig: feit, an ber zum eignen Berftandesgebrauche Alles gelegen ift, ju bewirfen und die Wahrheiten im Bus

Bufammenhange tiefer einzupragen, pflegte er in jes bem neuen Bortrage, ohne Umschweife, ben Plan der jedesmal abzuhandelnden Materie querft fury vorzuzeichnen; sobann gleichsam Die Sauptparthien weiter auszuführen; und, um ben folgenden Vortrag an den vorigen genau anzuschlie: Ben, Schickte er, wenn es nur irgend die Beit ere laubte, eine furge Wiederholung des vorhergebens ben voraus. Er nahm ferner in feinen Katechifas tionen auf diese Predigten besondere Ruckficht; er trug oft gange Materien fury hinter einander mit vers anderter Form zweimal vor, indem er feine Buborer ausdrucklich zu einer wiederholten Mufmerffamfeit aufforderte, und fie ermunterte, gewiffe Begriffe vorzüglich zu beachten; er suchte in Privatunterhals tungen nachzuhelfen; und bat fo in der That bas belohnende Bergnugen, feine Abficht bei vielen er: reicht zu feben.

Daß diese planmäßige Arbeit den Verfasser selbst mehr unterhalten habe, als von zerstreuten Entwürfen zu erwarten gewesen wäre; und daß für ihn selbst manche tehre durch ihre Verbindung mit den übrigen interessanter und lichtvoller geworden sen, wird man ihm gern glauben. In der That können Prediger so manches thun, um sich ihr tehrs geschäft angenehm und nuhbar für ihren eignen Geist zu machen; und dahin gehört auch die Rücksicht auf die zusammenhangende Folge ihrer Belehrungen.

Indeffen konnten diese Dredigten, wie es bem Berfaffer, der wenigstens noch feine abnlichen fennt, fchien, ein großeres Dublifum finden; und fie mur: den, jufolge der Aufforderung mehrerer fachfundis gen Manner, jum Drucke bestimmt. Db man mit Diefer Meinung recht batte; ober ob die Musarbeis tung am Pulte, die bem freien, lebendigen Bors trage oft fo weit nachsteht, und, indem fie puntte licher ift, jugleich falter, trockener, schwerfalliger ju fenn pflegt, auch Diefen Bortragen nachtheilig geworden fen, wie der Berfaffer ju fürchten Urfa: the bat: baruber mogen andere entscheiden. Gie find nicht gerade fur Prediger, wenigstens nicht für diese allein; sondern eigentlich fur jeden gebildeten Lefer bestimmt, bem eine grundliche Renntniß der Religion am Bergen liegt: benn von unfern gewohnlichen Predigern bat die Erfahrung gezeigt, daß fie nicht leicht über den Begirf ihres Brodges schäfts hinausgeben; jede Lekture auf 2mtserleichs terung beziehen; und - wenn man fo frei fenn barf, ju fagen, mas doch einmal eingestanden ift felten an die Berbefferung ihres Suftems benfen, aus dem naturlichen Grunde, weil fie nie eins ges babt baben.

Hatte ber Verfasser für gewöhnliche Prediger gearbeitet: so wurde die Arbeit wohl ganz anders haben ausfallen mussen. Die genaue Erdrterung der Begriffe, die ausführliche Darstellung der Grunde, so manche erläufernde Nebenbetrachtung

gen, und die freie Form - bas Mles mußte bann anders fenn; man mußte bie Grundlichfeit einer Popularitat aufopfern, die nicht sowohl Bolfs: als eigentliche gemeine Sprache ift, und fur welche Die Darftellung der Grunde der Religion wohl nicht geeignet fenn fann; und endlich wurden gewohnlt: che Prediger Diefe Bortrage vielleicht fcon Desmes gen von fich weifen, weil eigentlich bie bloß vers nunftige Religions lebre in ihnen enthalten ift. Der Berfaffer tonnte fich immer eber auf der Rangel einen philosophischen Musdruck erlauben, weil er theils die Erflarung folder Musdrude oft wiederholte, um ben Ginn berfelben ju befestigen, theils in feinen Ratechifationen ein fleines Worter: buch der Moral und Religion ju geben bemubt ift, das feine Predigten verftanblicher macht.

Alber hat er auch recht, wenn er es felbst für den gemeinen Mann nothwendig halt, die Religion im philosophischen Zusammenhange zu kennen; und hat er nicht seine christliche Kanzel durch diese Vernunftpredigten entweiht?

"Die Religion im Zusammenhange fennen" heißt: die Wahrheiten derselben aus ih, ren Gründen, — und, da diese Gründe wieder andere Wahrheiten sind, die den begründeten vor; hergehen mussen, so heißt es also: die Wahrheiten in ihrer natürlichen und nothwendigen Folge einse; hen. Dieß vorausgeseht, liegt die Nechtsertigung des Verf. in der Gegenfrage: Kommt es auch bei

bein gemeinen Manne auf grundliche Religions: fenntniß an? barf und foll auch er in diesem Gelbe felbft urtheilen? darf und foll ber Prediger ibm ju Diesem eignen Urtheile behulflich senn? ift von einer gerftuckelten, luckenhaften Kenntnig, die doch wohl gar nicht einmal Renntniß zu beißen verdient, weil fie ja nicht in ben innern Gehalt und in das wech: felseitige Verhaltniß der Lebren ju einander, aus welchem der ftrenge Zusammenhang sich von selbst ergibt, eindringt, - ift von einer folden Salb: kenntniß mehr Wirfung auf das Berg, mehr Res ligiositat zu erwarten: ober von dem Salbdunkel eines auf Mutoritat und Ueberlieferung geftugten Glaubens? Richts scheint bem Berfaffer, noch jest, wie vor Jahren, unfruchtbarer, als bie bos miletischen, feichten, baschenben Streifereien, Die, felbst gedankenlos, Diemanden zu einem grundlichen Gedanken helfen konnen, und die gewiß bas Ihris ge baju beitragen, bas Predigtwesen felbft in den Mugen gebildeter Laien verachtlich zu machen. Wir wollen es nicht tabeln, baß, je nachbem bas Be: durfniß einer Gemeinde es ju fordern icheint, bald über diesen, bald jenen Gegenstand ber Sittenlebre und Religion gesprochen werde: aber bag in biefen Bolfsreden fogar nichts von wiffenfchaftlicher Grund, lichfeit, fo wenig Festigfeit burchdachter Grundfage. fo wenig eigentliche Beweisführung, mit einem Worte, fo wenig erschopfendes, jufammenhangen: des Studium des Predigers borbar wird; daß man

sich mit blosen unbestimmten Paranesen begnügt, und, ohne sich am Lichte des Verstandes erwärmt zu haben, auf eine Rührung loseisert, die das Masschinenwerk der Erklamationen, der muslischen Villeber, der Bibelphrasen befördern soll; daß man, troß den Pharisäern, die den sogenannten Pobel der Belehrung nicht einmal werth hielten, die Ersteuchtung des gemeinen Mannes so gewissenlos versnachläßigt, — das verdient den lautesten Tadel.

Ich febre zu ber Frage über vereinzelte Bor: trage guruck, in benen man allerdings auf eine ge; wiffe, aber freilich nur auf eine folche Ueberzeugung binarbeitet, wie fie ohne fpftematifchen Bufammen: hang moglich ift. Schwerlich wird man dief Ber: fahren bamit rechtfertigen wollen, bag man fagt: "Predigten fenen eigentlich bloß fur bas Berg; Die gufammenhangende Be: lehrung über Sittlichfeit und Religion gebore in den fatechetischen Unterricht fowohl der Jugend, als der Erwachfes nen; auf der Kangel febe man fcon überzeugte Buborer voraus, die an die Babrbeiten nur erinnert ju werden bes burften, und Rangelvortrage fenen ba: ber nicht eigentlich fur ben Berftand be: rechnet." Jeber, ber bas Bolf, und ben fates chetischen Unterricht, ber in Schulen und Rirchen gegeben wird, und, fo wie es mit der Bildung be: fonders der Schullebrer noch jest ftebt, gegeben

werden kann, nur einigermaßen kennt, weiß, wie er diese Entschuldigung zu nehmen hat. Auch kann es wohl damit so ernstlich nicht gemeint senn, da man selbst im Unterrichte der Erwachsenen gewöhnlich an den Worten des Katechismus klebt, und es für unmöglich halt, den gemeinen Mann so weit zu bringen, daß er seine Ueberzeugung mit seinen eige nen Worten ausdrücken serne.

Doch es gibt noch andere Musreden, die jum Theil gegrundeter icheinen. "Es ichade nicht, fagt man g. B., wenn in gerftreuten Bots tragen feine beutlich auseinander ges festen Beweise fatt finden fonnten: benn für Ungelehrte mußten die Gruns be boch nur von dem (unmittelbaren) ge, funden Menschenverftande und vom Ge: fühle bergenommen werden; und beide gaben ja ibre Musfpruche zu jeder Zeit ber." Recht gut! andere, als Grunde des ges funden Menschenverstandes - benn , was man na: turliches Gefühl nennt, bas muß doch mit ihnt übereinstimmen, und fann also nicht als besondere Erkenntnigquelle aufgeführt werden - andere Grunde, fag' ich, ale die bes gemeinen Menschen: finnes verlangt man auch nicht: aber biefe Grunde follen boch vorerft in eine deutliche Sprache einges fleibet, in bestimmte Begriffe aufgeloft, in ihrer naturlichen Folge bargeftellt merden; und wenn das ist: so bat man also ASabrheiten in einer soffematis fchen

fchen Ordnung. Wenn nun biefe fuftematifche Orde nung in einzelnen Belehrungen fich von felbft ergibt, und jur Bundigfeit unentbehrlich ift: warum will man benn nicht bie gangen Bortrage felbft in einer folchen Ordnung auf einander folgen laffen? Gibt Diefe Ordnung nicht den Bortheil, daß der Buborer, ober Lefer, ber burch bas Borbergebende ichon orientirt ift, fich in bas Folgende leichter bineinfins Det! fo viel mehr Faffungsfraft mitbringt; Die junachft nothwendigen Begriffe fich gegenwartig ers balt; und daß man, im Butraun auf Diefe Borbes reitung beffelben, in ber Ausführung jeder folgen: den Materie furger fenn fann, ohne ber Bollftandig: feit ju schaben, und hingegen fur manche einzelne Punfte besto mehr Zeit und Raum gewinnt? Dber ift es fur Langfamfaffende und Bergefliche nicht gut, wenn die ftrenge Ordnung und die genau aufchließens de Bermandtschaft ber Materien mehrmals auf ets nerlei und abnliche Gedanken führt, Die alfo ohne lange Unterbrechung mehrmals und mit einer bem Wesentlichen unschablichen Mannichfaltiafeit ber Manier bargeftellt werden ?

Man sagt ferner: "Nicht alle Lehrvors träge des Predigers würden von allen Gliedern seiner Gemeinde besucht; und die Folge der Vorträge werde also durch äußere Umstände gestört." Aber geseht, sie sind einmalinteressant geworden: so wird man sie gewiß nicht ohne dringende Umstände so sange und so oft versaumen, daß der Prediger die bisweilen Fehlenden nicht jedesmal wieder in den Zusammenhang hineinsehen könnte. Ueberdieß paßt dieser Einwand nur für Hörer, nicht für Leser. Und wird nicht, wenn die Gewandtheit des Predigers nur einigermaßen nachhilft, doch noch immer mehr innerer Zusammenhang der Wahrheiten statt sinden können, als wenn man sich an gar keine Ordnung bindet, und kurz hinter einander von Dingen spricht, die wenig, oder gar keinen Bezug auf einander haben?

"Micht alle, beißt es endlich, maren im Stande, ben Bufammenbang ber gangen Religion ju faffen. Ueberdieß follten ja die Religionsmabrbeiten in einzelnen, oft unerwarteten und bie ruhige Ueberlegung unmöglich machens ben Umffanden Beruhigung und Stare fe geben. In folden Gallen tonne man fich boch die Wahrheit, Die gerade in Unwendung fomme, nicht in ihrem volle ftandigen Busammenbange vorftellen. fo, daß man alle vorhergebenden Wahr: beiten bis ju ibr in ber Erinnerung burchlaufe." - Wenn es mabr ift, dag nicht alle für ein fostematisches Durchbenken ber Religion Die erforderliche Gabigfeit baben: fo balte man fich mit feinen Bortragen an ben übrigen Theil, und fomme den Unfabigen durch noch mehrere Bereinfacbuna

fachung befonders ju Gulfe, - eine Pflicht, Die bas Umt bes Prediges einer bestimmten Ges meinde befonders charafterifirt. Aber auch biefe Einfaltigen muffen doch wiffen, was, und warum fie glauben: oder die Meligion, insofern fie Lehre gegenstand ift, ware fur Diefe Beiftesarmen gar nicht, und man mußte fie bem blogen bunfeln Ges wiffenstriebe überlaffen, ber an ihnen vielleicht baf felbe thun wird, was an Undern Die entwickelte. Wernunft thun foll. Aber baß man fich mit Dies fem Urtheile über Unfabiafeit und Berftandeseinfalt nur nicht übereile, und ber Matur nicht zur Laft lege, was oft die Gorglofigfeit und Bequemlichfeit Des lehrers verschuldet hat! Ronnen doch Rinder, Die der Schule noch nicht einmal entwachsen find, Wahrheiten im Zusammenbange fassen, und anwenben: warum follten es Erwachsene nicht, voraus: gefest, bag ihr erfter Unterricht gut war? Wer 3. 3. den Begriff ber Beiligfeit Gottes gefaßt bat: warum follte ber die Gerechtigfeit nicht fo benfen, wie fie aus ber Beiligfeit berfließt? Wenn deutlich gezeigt ift, daß und warum Gott immer bas wolle und thue, was recht ift: fo fage ich: auch mit ben Menschen, tugendhaften sowohl, als lafterhaften, verfährt er fo, wie es recht ift, er gibt jedem das, was ihm gebührt; und in diefer Ableitung follte fich Diese Wahrheiten nicht auch der ungeübtefte Ber: fand benfen fonnen? Wenn ich gezeigt habe: Gott, der Beilige, will burchaus bas, mas recht

ift; Gott, ber Gerechte, gibt fein bochftes Wohls gefallen an der Tugend felbft dadurch zu erkennen, baß er den Tugendhaften froh fenn lagt; und wenn ich nun baraus folgere: also bat er bie Tugendwelt fo eingerichtet, daß der Tugendhafte darin froh fenn fann; und bas bat er gethan auf eine vollig uneis gennühige Urt, ohne alle Ruchficht auf feinen Bor: theil, blog, weil er die Tugend und ihre Freunde achtet: fo follte Diefe Ableitung der Gute Gottes aus feiner Beiligfeit und Gerechtigfeit nicht auch ber einfaltigste durch mehrmaliges Borbalten faffen und behalten lernen? Dan beobachte nur bei Dies fer Gattung von Menschen eine Borfichteregel, Die Predigern und Schullehrern nicht genug empfohlen werden fann. Man fontrollire die Urt, wie man fie unterrichtet; man mache auf der Stelle mehrere Berfuche ber Berbeutlichung; man gebe acht, un: ter welcher Ginfleibung ihnen Begriffe und die Fols ge berfelben am behaltsamften werden; man merfe fich biese Ginkleidung genau an, um fie anfangs beizubehalten, und wiederholt anzuwenden; man firire feine Darftellungeart, um fie nicht irre gu machen; und gebe nicht eber ju andern Manieren des Ausdrucks über, als bis die anfängliche gleiche fam zut feften Grundlage geworden ift. Bu fchnell auf einander folgende Abwechselungen des Mus, drucks, die man oft in der besten Meinung, Deuts lichfeit ju befordern, anwendet, gerftreuen gu febr: und mit den flüchtigen Worten fdwinden die noch nicht

nicht einheimisch gewordenen Begriffe. Vorstelluns gen, die sicher in der Seele ausbewahrt werden sollen, mussen sich an bestimmten Worten eine Zeitz lang gleichsam anhalten, bis der Geist derselben uns ser Eigenthum geworden ist. Sind wir doch gar nicht im Stande, etwas deutlich zu denken, ohne die Worte mitzudenken, in die der Gedanke sich einhullt; und es bleibt also in diesem Sinne sehr wahr: Tantum scimus, quantum memoria tenemus.

Der Gedanke: daß die Wahrheiten der Relis gion in einzelnen Rallen Troft geben mußten, und bag diefe Ralle boch felten erlaubten, fich ber Gruns be jener Wahrheiten im Zusammenhange bewußt gu werben, - Diefer Gebante fann wohl Schwerlich einen feichten Bortrag ber Religion rechtfertigen, und von einem jusammenhangenden Ueberdenfen berfelben entbinden. 3ch will nicht darauf besteben, bag es im Grunde wenig vertraute Befanntschaft mit jener erhabenen Wahrheit und wenig eigente liche tiefe Uchtung fur fie verrath, wenn man fie gur Erofterin in Mothfällen macht. Dir tommt fie Da gerade so vor, wie der Rabinetsprediger, der nur ju gemiffen Zeiten feinen Sof ju unterhalten bat, und um den man fich übrigens nicht fonderlich befummert. Dan duldet ihn wohl in feiner Gefells fcaft; man nimmt Ehrer halber eine gewiffe Ruck: ficht auf ibn: aber er ift boch nur dann eine Pers fon von Wichtigfeit, ober Scheint es ju fenn, wenn

der Berrichaft die Umftande nicht erlauben, fich zur Rirche zu erheben. Es aibt Verfonen, denen man nicht eber anmerkt, daß fie Religion baben, oder beffer: baben wollen, als bis ein Rieber, oder eine Ungemachlichkeit, ein Berluft, eine Rranfung ihrer Eigenliebe und ihres Gigendunkels fie baran ering nert. Unter folden Umftanden feben fie fich nach ber Freundin um, Die fie ja in guten Tagen nie gang juruckgefest haben, und die es alfo auch nicht aut abschlagen fann, ihnen zu Willen zu fenn. Gie fagen ihr gleichsam: Liebe Freundin! ich bin ungur frieden mit mir felbft, mit ber Welt und Gott; ich bin ichier meines lebens überdrußig, - benn cs will nicht fo geben, wie ich munsche. Ich hatte auf ein ununterbrochenes Gluck gerechnet, auf eine uns verfehrte Gesundheit, auf Menschengunft, auf reis chen Erwerb, auf Geltung und Ansehn, auf Treue ber Freundschaft, auf bas Belingen Diefer fo mobl überdachten und fo vorfichtig eingeleiteten Plane: aber ich finde mich zu meinem großen Berdruffe ge: taufcht, und habe faum fo viel Bernunft und Star: fe des Gemuths, daß ich fo etwas durch mich felbft aushalten fonnte. Du bift ja recht eigentlich fur folde Ralle da, für folde Ralle der balbvernunftt: gen und halbchriftlichen Schwachheiten; du follit ja, wenn der Mensch dem Zweifel und Difmuthe uns terzuliegen in Gefahr ift, ihm Festigfeit und Freu: Digfeit einflogen. Oder mas batteft du fonft fur einen Beruf, als ben, unfrer Schmache ju Sulfe

\*\* 2

ju fommen, unferm verdunkelten Huge licht in ber Rinfterniß ju Schaffen, und unferm emporten Ber: gen ben Frieden ju erhalten, den uns die Welt rauben will? In guten Tagen bedurfen wir beiner fo eben nicht: wir geben uns nur deswegen mit dir ab, bamit du uns in den schlimmen bereitwillig zur Sand fenft. Jest, wenn bie Rraft beines Bals fams nicht erlogen ift, jest bewähre fie. Durch eine folche Wohlthat fannst du dir erft unfere Ber: gen versichern; und was bisher nur die Gewohns beit und das Beispiel Underer fur dein Unsehn bei uns bewirfte, bas wird nun Danfbarfeit und eige nes Gefühl beiner Brauchbarkeit thun. Bisher warest du uns um der Furcht vor einer unbehagli: chen Zufunft willen werth; nun wirst du durch treu geleistete Dienste uns erft theuer, benn wir wiffen ja nun aus der Erfahrung, was wir an dir haben, und was du leiften fannst.

Religion, denk'ich, soll uns religios machen, soll uns ihren Geist mittheilen, soll unsre ganze Pflichtgesinnung mit Freudigkeit und Zuverssicht beleben; und es soll für den Religiosen keine Fälle des ángstlichen Zweifels, des Mißzglaubens und Unmuths geben; er soll über die Schicksale, die ihm begegnen können, schon mit sich einverstanden senn, soll sich durch den Schwung seiner übersinnlichen Gedanken über Alles, was den Naturmenschen niederbeugen kann, schon erhosben haben. Wenn nun die Frucht der Religion eine

eine Gefinnung ift, die nicht blog in Rothfällen, fondern jederzeit, auch in den Tagen des wonnigften Glude, auf eine bobere Wett hofft und fich diefer Bobern Welt freut, - eine Gefinnung, ber bie irdifche Welt mit allem ihrem Guten und Bofen im lichte boberer Spharen erscheint, Die Alles auf Tus gend, und Bufriedenheit burch Tugend und auf ben Endzweck der Menschheit bezieht, - eine Gefins nung, welche die Ungufriedenheit mit unfern Schicks falen ichon als eine unmoralische Richtung bes Ges muthe ausschließt, - eine Gefinnung, beren volls flandiger Reim in einem reinen, edten Bergen liegt, Die jeder gute Mensch unentwickelt fcon in fich tragt, Die ihn eigentlich jur Gottheit binleitet, Die durch die deutliche Unerfennung der Religionsmahrs beit eigentlich nur ausgeboren wird, - wenn eine folche Gefinnung Die gereifte Frucht ber Religion ift: fo bat der Freund Diefer gottlichen Wahtheit gar nicht das Bedürfniß des Troftes; fo fann auch bas bartefte Schickfal ihm keinen Unftog verurfas chen; so bat er fich nur auf einen Mugenblick vers geffen, wenn er die Sulfe erft außer fich fucht, Die er schon in sich bat; fein Geift, fein Charafter, Die bleibende Stimmung feines Gemuths ift feine Stus he; er hat auf ungestorte Glückseligkeit nicht gereche net, benn er ift ein moralischer Mensch, frei von Gigenliebe und Stoly; er hat fur fich nie eine Une moglichfeit verlangt, benn er benft fich bie Welt, fo wie fie ift und fenn kann, weil man nicht religios,

nicht fittlich aut fenn fann, ohne vernunftig und verständig und frei von schwarmerischen, überspanns ten Ginbildungen ju fenn. Wenn er den befondern Bufpruch einer einzelnen Religionsmahrheit bedurf: te: fo ware dieß fur ibn felbst ein trauriger Beweis bes Mangels der gangen Religiositat; benn diese Religiositat gibt bem Bergen einen für alle Falle unerschütterlichen Gleichmuth, ben man nie gufries ben zusprechen braucht. Jene Ebbe und Rluth des Bemuthe, die man an fo vielen Menfchen und Chris ften gewahr wird, jener Wechfel der Bufriedenbeit und des Frohfinnes mit ber launischen Berftimmung, jene bald beitern, bald truben Befichter, und jeder Bug ber Charafterlofigfeit, das Bergweifeln an fich felbft, Die troftlofe Unbefinnlichfeit, Die im Unglus de die Sande ringt, und fich nicht zu belfen weiß - warlich! das Alles macht einer moralischen Res ligion wenig Ehre. Der Prediger, dem man jus muiben wollte, auf Schamanenart Zauberformeln an das Berg ju fprechen, um den Beift der empore ten Unruhe zu bannen, und ben Beift bes Friedens aleichfam wider feinen Willen juruckzunothigen, follte im Gefühle feiner Burbe, ber Burbe ber moralischen Religion, beren Diener er ift, und ber Beiligfeit seines Umts die Stimme bes ftrafenden Gefeges boren laffen; er follte ben Rleingeiftigen, bie ihn ju dem mandelbaren Werkzeuge ihrer Un: fittlichfeit und Unreligiositat machen wollen, beweis fen, baß fie noch nicht find, was fie fenn follen, bag

Die Religion ihnen noch fremd ift, baf fie in die Schule der beffernden Sittenlehre geboren, und er follte fie alfo auf die Unwurde ihrer Troftlofigfeit und Bergweifelung nachdrucklich aufmerkfam mas chen. Der Verfaffer rafonnirt bier nicht aus blos Ben Begriffen; Die Erfahrung bat ibm mehr, als einmal bewiesen, bag dieß fur Menschen, wie er fie bier voraussest, Die beste Geelencur ift, Die freilich bei allem Nachdrucke des Ernftes mit Sanft: muth und Liebe angewandt werden muß. Ober foll man fich erniedrigen , unfittliche , ehrgeizige , habs füchtige, eigenliebige, folge Menschen ju troften? biege bas nicht : Perlen fur Thiere binmerfen, Die doch nichts damit anzufangen wiffen, als baß fie fie gertreten? Rindern, an denen mon jene Unarten bemerkt, gibt man allenfalls die Ruthe, weil fie erft jahm gemacht werden muffen, um der Borftels lung Bebor ju geben, die fie fich felbft und Undern wieder leidlich machen fann.

Aber es sey brum! Man sinde die Erinnes rung an bestimmte Religionswahrheiten für besons dere Fälle nothig und heilsam; und der Prediger fühle sich berusen, solchen Schwachen durch einzelne Vorhalte zu Hussen wie kann und wird denn diese Erinnerung an diese Wahrheiten am leichtesten und besten zur Beruhigung wirken? Es soll und kann nur Erinnerung senn: denn Trost losigkeit erlaubt nicht eigentliche Belehrung, welche volle Ruhe des Gemuths vorausseht. Es soll eine

Erinnerung an befannte, fonft fcon beutlich ges Dachte Wahrheiten fenn : benn fonft mufte man abermals erft ihren Gehalt entwickeln, mogu jest nicht die Zeit ift. Aber die Erinnerung foll ja Uns nahme finden; man foll ohne Weigerung in Die Borftellung eingehen; man foll feine Heberzeugung obne Schwierigfeit anerfennen: alfo durfen jest nicht erft die ausführlichen Beweise nothig fenn; und es muß an diese Beweise bochstens auch nur erinnert werben. Denn wenn gleich die Beweise bem gesunden Menschenverstande noch so nabe lies gen, und nichts, als die flarften Musfpruche beffels ben find: fo muffen biefe Musfpruche boch, um ihre gange Beweiskraft einzuseben und zu fablen, ents wickelt werden; fo muß man doch auf ihren Zusams menhang mit der zu beweisenden Wahrheit aufmerts fam machen: und fur dieß Geschaft ift der Trofts bedürftige nun einmal nicht bestimmt. Je wichtiger ber Bortheil ift, den man von der Religion erwars tet: defto mehr Butraun muß man ju ihr haben, und besto fester muß man also von ihrer Wahrheit versichert senn. In bedenklichen Fallen vertraue ich mich am liebsten dem Freunde an, auf ben ich mich gang verlaffen ju tonnen glaube. Gine Lebre, Die uns nicht gewiß ift und auch nur den mindeften Zweis fel erlaubt, ift noch gar nicht für uns, - ift für uns gar nicht ba: fo wenig, als ber Freund, gegen ben wir noch Diftrauen im Bergen haben. Wer troffen foll, muß auf ein Berg rechnen tonnen, das Troft

Trost annimmt, und desselben fähig ist: und worin besteht nun die Vorbereitung zum Trostgeschäfte? Worin anders, als in einer überzeugenden, gründelichen, und eben deswegen zusammenhangenden Belehrung?

Geseht auch, daß man die einzelnen Abtheis lungen eines folchen Religionsunterrichts nicht auf ber Stelle in's Undenfen rufen fann, weil diefe Erneuerung berfelben boch nur Bruchftucke enthals ten konnte; geseht also, daß man jeht die Mahre beiten nur außer ihrem bindenden Bufammenbange und ohne ihre, in diesem Zusammenhange lies genden, Grunde aufruft: fo muß man boch wiffen, daß fie Bebor finden; und dieß werden fie, wenn der Menfch fie irgend einmal grundlich überdacht bat. Er ift und bleibt fich bewußt, daß er damals von ihnen überzeugt mar, daß er damals ihnen feinen Beifall nicht versagen fonnte; ber Gindruck bes lichts, das fie in seine Geele marfen, Dauert noch fort; er weiß, daß fein Glaube auf Grunden rubt, die fich ohne Schwierigfeit dem Muge feines Beiftes von neuem darftellen wurden, wenn er fie jest auffuchen tonnte. Diese leberzeugung ift burch keinen Zweifel unterbrochen worden; und fie bat folglich auch in der dunkeln Erinnerung für ibn ihren unverminderten Werth. Alfo gibt es ohne grundliche Erkenntniß ber Religion feinen Troft berfelben; und nicht fie, fondern irgend eine natur: liche Disposition des Bergens, oder ein zufälliger

Umstand fann ben Gedankenlosen zu beruhigen scheinen, ber die Lehren derselben nie zum Gegens stande seines ernftlichen Nachdenkens gemacht hat.

Wie lerne ich benn, daß irgend ein Sag ein wahrer Religionsfaß ift? ober - welches baffelbe fagt - bag er jur Religion gebort, bag, wenn er wenfiele, bas Bange berfelben feine Wahrheit vers lieren , daß dadurch eine tucke zwischen ben Wahrs beiten entsteben murbe, welche ben lebergang bes Denfens von der einen zur andern unmöglich mach: te? Die ferne ich, bag eine Behauptung Diefer Wiffenschaft mefentlich, eigenthumlich fen? Ges rade fo, meine Lefer! wie mir's begreiflich wird, daß in einer Uhr Diefer Stift, Die es Rad nicht ents behrt werden fann, ohne bas Bange der Uhr felbft ju gerftoren. 3ch muß bas Berhaltniß bes Theils jum Gangen fennen lernen: Dieß fann ich aber nicht, wenn ich mich nicht um die Werhaltniffe aller Theile gegen einander befummere. Jeder Theil fchlieft an ben folgenden an; und wenn Giner wegfiele: fo ware das Bange gerruttet. Dach ber Rleinheit, oder Große des Erftern richtet fich der an Diefen anschließende zweite, und britte, und fo fort. Je nachdem die nachst vorhergebende Wahrheit gefaßt und bestimmt wird, muß es auch die folgende; und Diefe fann nie bie Stelle jener einnehmen. 3ch fann Die Beiligfeit Gottes nicht aus feiner Gerech: tigfeit, - fondern umgefehrt nur biefe aus jener ableiten ; und ich fann Die Gerechtigfeit nicht rich:

tig benfen, wenn ich die Beiligkeit nicht richtig ges faßt babe. Wer die Wahrheiten vereinzelt: ber bat von ihrem Gehalte, aus dem fich eben die ein: gig : moglichen Grunde fur fie ergeben, gar feinen Begriff, und von Grundlichfeit auch nicht die leis fefte Abnung. "Die Wahrheiten vereinzeln" beißt: in den Zusammenbang berfelben zerftorende Gin: griffe thun. Goll irgend eine besonders eingescharft werden: fo lagt man fich entweber jest gar nicht auf ihre Grunde ein, und fest fie beiden Lefern, oder Zuhorern voraus, - wozu man nur dann be: rechtigt ift, wenn fie einmal in ihrem nothwendigen Busammenhange bargestellt worden find, und also auf icon vorhandene Ueberzeugung gerechnet wer: ben darf; oder, will man Beweis führen: fo muß fen doch die Gage, welche den Beweis geben follen, fcon als geborig begrundet angenommen werden. Sind nun diese Sake nicht irgend einmal in dem bundigen Zusammenhange mit ihren Grunden dars gestellt worden: fo bleibt ber Beweis und die Wahrheit, die er unterftugen foll, erbettelt. Man konnte sich begnugen, auf den hauptgrundsaß aller Religion ju verweifen: wenn man glauben durfte, der Bubelehrende fen fo geubt im Denfen , und fo einheimisch in bem Sufteme, bag er felbft thue, was der lehrer nicht thun will, daß er von dem Standpunkte des erften Grundfages aus fich augen: blicklich auf den Standpunkt der besondern Wahr: beit, die jest betrachtet werden foll, verfege, und

daß er durch eine Operation seines Geises, welche in der That viel Denksertigkeit voraussest, die Zwisschenglieder durchlaufe. Denn sonst kann die Bezrufung auf den Hauptgrundsah nicht zur Bestätisgung einer besondern, von ihm entfernt liegenden Wahrheit beitragen.

Daß unfoftematisches Denfen. Bernachlagis gung der Bernunftreligion, und die Borausfehung. nur eine positive Glaubenslehre fen fur ben gemeis nen Mann geeignet, ju Ungereimtheiten fubre : ba: von findet der Berfaffer ein merfwurdiges Beifpiel in Wolfrath's Worterbuche fur Theolog gen, Moraliften, und Denfer, Erfte Probe, G. 126. Berr Wolfrath unterscheibet Da einen vollig blinden Glauben, ber oft felbft nicht weiß, was er annimmt und nach gar feinen Gruns ben fragt, von einem Glauben, ben ber lebrer burch vorgehaltene Grunde erweckt, beren innere Wahrheit aber ber Buborer, ohne fie weiter prufen zu konnen, auf das Unfehn des Lehrers gelten lagt. Gener muffe verdrangt werden; diefer fen unschade lich, und in gewiffem Betrachte fogar vortheilhaft. - Rury gefagt: Br. 28. unterfcheidet einen gang blinden, und einen halbblinden Glauben: und nur die Infamie, welche die belle Bernunft auf diefen legtern legt - benn er muß auf alle Falle Die halbe Infamie bes gang blinden Glaubens tragen - diefe Infamie, fag' ich, und die unvermeidliche Abnung berfelben fonnte ibn Schuchtern

machen, bas Rind beim rechten Damen ju nennen. Aber eine miflichere Desperationscur fann es wohl Schwerlich geben, als diese blind aufgegriffene Diffinftion Des Berfaffers eines Worterbuchs für Denfer. Der Buborer lagt die innre Wahrheit der Grunde, durch welche der Glaube in ihm ers weckt worden ift, auf das Unsehen des lehrers gelten. Was mag es alfo boch mit biefem Erwes cfen des Glaubens fur eine Bewandnif haben? und, was mag diefer erweckte Glaube, ber ohne Zweifel dem vollendeten, vollfommen fiberzeugten entgegen fieht, werth fenn ? Der Lebrer tragt feis nen Sah vor; ber Buborer merkt ibn, und ermars tet und fordert Beweis. Der lehrer fahrt fort: Dieser Sat ift beswegen mabr, weil - Indem nun der Buborer Dief Wortchen' "wei !" vernimmt: fo merkt er ja, bag ber lebrer ein gutes Gemiffent hatte, ba er ihm den Sag vortrug, - bag er allers Dings die Diene machen barf, beweisen zu wollen. weil er ja mit jenem Caufalitats : Wortchen ben bes weisenden Sab schon anstoft. Dieß Unftogen, Diefer Demonstrationsflang macht bem Bus horer das Zutraun möglich, daß fein tehrer wohl ben Glaubensgrund in petto haben moge. Mun tont er ibn fogar beraus; dem Buborer werden bie Obren gefüllt - womit eigentlich? Das weiß er freilich nicht, benn er fann den Beweis ja gar nicht beurtheilen, gar nicht wiffen, ob diefer Beweis wirklich beweise, ober nicht, für ibn tonte bas Sprach:

Sprachorgan des Lebrers eigentlich nur fort: aber, was fann denn auf das Wortchen "meil" anderes folgen, als die Demonstration, die es angefundigt bat, mag boch barauf gefolgt fenn, was ba wolle. Go batte ber lebrer 3. 3. fagen tonnen: Gott ver: gibt allen Buffertigen ihre Gunden um der Genug: thuung Jesu willen, weil - Jesus ein Gundens Diener, und Tugend und Laster eine Waare ift, Die einer von dem andern eintauschen fann: und er batte für den halbblinden Schuler feinen Gas volltoms men bewiesen. Wie leicht und anwendbar biefe Theorie fen, fallt in die Mugen. Die Prediger muffen fich dabei außerordentlich wohl befinden, ba fie von jest an aller ober wenigstens der mabren Beweisführung entbunden find. Dun lagt fich auch fur die Somiletif anmerfen, worin das Saupte requisit des Predigers bestehe. Da hoffentlich bas Mubitorium beffelben dem größten Theile nach benn auf den feltenen Rall, baß ihn bisweilen ein wiffenschaftlicher Renner ber Religion bore, bat er gar nicht Rucfficht zu nehmen - aus halbblinden Glaubigen besteht: fo muß er vor allen Dingen die Sake der Religion fennen, und anzusagen wiffen, fodann aber die Fertigfeit besigen, gleich binter jedem Cabe bas Wortchen "weil" oder "benn" und andere der Art auszusprechen. Rann er bin: ter denfelben noch etwas bertonen laffen, um dem Perioden fein Punktum zu verschaffen: fo ift es befto. beffer; aber fur nothig - benn wir glauben in bes Hrn.

Brn. Wolfrathe Theorie eingedrungen gu fenn balten wir das nicht, weil der Beweis felbft von bem Buborer doch nicht verstanden und gewürdigt merden fann, oder foll. Im Grunde alfo - Das mit wir die Theorie noch etwas mehr vereinfachen - braucht auch bas Wortchen "weil" nicht eine mal ausgesprochen ju werden; und es ift am beften, wenn man die balb : blinden Buborer fur gange blinde nimmt. Denn fatt aller Grunde Dient ja das Unfeben des Lebrers; dief ailt ein fur allemal: genug, daß er weiß, was er weiß, ober auch, nach Maagaabe ber Umftande, nicht weiß; bie Bus borer werben in jeder Predigt fein thetifch und dogs matisch belehrt; und fie mogen jufeben, mas fie mit biefen Thefen, und mit ihrer Bernunft, bie ihnen fur Alles, nur nicht fur die Religion gegeben ift, anfangen. Leute, die ohnedem immer von ben armen Predigern ju viel fordern, tonnten vielleicht auch fordern , daß wir unfere Gage wenigstens genau erflaren, erortern, erlautern mußten, um doch dem Berftande etwas babei gu benfen ju geben. Uber darin irren diefe Leute aar febr: benn welcher von unfern Buborern foll beur: theilen, ob und warum unfere Erflarungen genau find ; diefe Genauigfeit mußten wir ja beweisen : aber man weiß doch mobl, daß uns alle Beweisführung einmal erlaffen ift, und bag es bei unfern Buborern überall nur auf bas Materiale, gar nicht auf bas Formale des Unterrichts antommt. Co mare es

jum Beifpiel freilich nicht gleichgultig, ob ich einen moralischen, ober unmoralischen Begriff von Gots tes Beiligkeit gabe, weil der lettere ichadlich wer: ben tonnte. Da wir alfo nicht auf die Bilbung unfrer Buborer jum Gelbstdenfen binguarbeiten bas ben: fo follen wir ihnen dafür defto nublichere Wahrheiten geben, Wahrheiten, die fie zu blinde auten und blind rubigen Menschen machen. Das follen wir thun, um wenigstens feine Berant: wortung zu haben. Db es indessen der beilige Gott werth fen, daß fie um feinetwillen das Bofe fcheuen. mußte ihnen bas Bewissen fagen, und mußten wir ihnen aus dem Musspruche ihres Gewissens flat machen: benn fonst burften fie ja nur fo benfen: warum Gott fo, wie man uns gelehrt bat, beilig ift, w iffen wir einmal nicht; es ift also für uns fein Grund ba, ihn zu scheuen; und so halten wir es benn mit Dieser Schen nach Gelegenheit, wie wir wollen. Alfo scheint es boch, ber Prediger muffe feinen Begriff aus bem Musspruche bes Gemiffens im eigentlichen Berftanbe beweisen; es Scheint, daß bas Formale felbst um des Materialen willen nicht gleichgultig fen; es fcheint, daß bie gange Religion, beren Sauptbegriff ber der Gottheit ift, einer Gottheit, Deren Saupts merkmal in der Beiligfeit besteht, aus der Gewiffenslehre bewiesen werden muffe. Und nun die 

as submine on manufacture embigacinificate store of

Wir werden fo eben gewahr, daß wir uns Diese gange Kritif und den Aufwand aller Dieser Con: fequengen batten erfparen fonnen: benn, wenn man weiter lieft, fo bort man Brn. 28. von einer Relie gion fprechen, beren grundliche Erlernung eine Menge gelehrter Kenntniffe erfordert, alfo von einer positiven, historischen, traditionellen Religion; und wir bezogen feine Glaubenstheorie auf die Reli: gion ber Bernunft, Die jedem gefunden Menfchen: verstande grundlich gelehrt werden fann, und ges lebrt werden muß, fo mahr ber Menschenverstand auch für die Religion ein Menschenverstand ift. So gut nun wir uns die Rritit des Wolfraib'ichen Glaubens hatten erfparen tonnen: fo gut fonnte Br. 28. uns Protestanten mit feinem halbbline ben Glauben verschonen. Wenn bem gemeinen Manne die Religion der Bernunft gelehrt merben barf: fo braucht es weder eines blinden, noch balb: blinden Glaubens: aber bas fallt Brn. 28. gar nicht ein; und baber Diese Berwirrung.

Man braucht nur weiter zu lesen, um seinen Gesichtspunkt zu sinden. "Dieser Glaube, heißt es, erleichtre einer großen Anzahl ihre Meligions: kenntniß, die eine Menge gelehrte Kenntnisse er; fordere" — Eben daraus, daß eine gewisse Religionskenntniß gelehrte Kenntnisse nothwendig macht, hatte der Verfasser schließen mussen, daß

Die

Die erstere, infofern fie ohne die lettern nicht grundlich fenn fann, und alfo als gelehrte Reli: gion fur Laien gar nicht gebore. Weiß er benn nicht, daß man das Chriftenthum, ober beffer: Die Sesusreligion, wenn man fich barauf versteht, recht aut als Religion bes gesunden Menschenverstandes Behandeln fann? Sat er den bieber gehörigen 216: Schnitt in Rante Rel. inn. ber Grangen Der bl. Bern. nicht gelefen? Rennt er Tels Iers Ratechismus, und so manche andere Schriften nicht? Er lese von Diesen Predigten Die achtzehnte; und frage fich, ob ein folches Lehrges baude des Chriftenthums nicht faßlich und grund: lich, und zugleich fruchtbarer fen, als ber ganze Schwarm hyperorthodorer Spefulationen. — Er macht fich felbft die Ginwendung: "die Sauptwahr: heiten der Religion waren evident, und konnten also wohl Jedermann mit ihren Grunden beigebracht werden." - "Aber nein! gibt er fich felbst gur Untwort: das Urtheil der Gelbstdenfenden über die Summe ber gur Beruhigung und Moralitat binret: chenden Cage ift unendlich verschieden." Das ift in der That schlimm: aber woher diese Berschiedens heit der vermeinten Gelbstdenkenden? Daber, daß fie die ursprungliche Religionskenntnig nicht da fuchen, wo fie ju fuchen ift; daß fie fie aus hunder: terlei Quellen jusammenschopfen; bag fie die mensche liche Matur nicht kennen; daß fie vor lauter Sprachs fråmes

framerei und vor bem Wußte rhapfodischer historis fcher Rotigen feinen aufmerkfamen Blick in ibr eignes Berg thun; baß fie nicht einmal in den Spie: gel ihres Bewußtsenns bineinschauen, und immer pon andern, und nie von fich felbst lernen, immer nach Offenbarungen baschen, und die sprechendfte Offenbarung darüber verboren. Man ift ein Feind des menschlichen Geschlechts, wenn man ein Reind pon Gelehrsamfeit ift: aber Gelehrfamfeit ba, mo: bin fie gebort. Was, ihr Wolfslehrer! was bels fen euch denn alle eure philosophischen Rachbetes reien für euer Umt? mas haben eure Gemeinden für Rugen davon? Sattet ihr nicht euren Studien bei Beiten eine gang andere Richtung geben follen? und folltet ihr's nicht noch? Wenn the von einem an und für fich gewiffen Grundfage ausgeht, und aus biefem Grundfage eine Folge nach ber andern mit logischer Strenge ableitet: erhaltet ihr ba nicht von felbst ein geschloffenes Gange? Dun! Dief Bange ift eure Wiffenschaft, ber ihr nichts bingue fegen, von der ihr nichts binwegnehmen durft. Wie fonnt ihr noch in Zweifel fteben, wie viel Sage jur Religion, ober Gittenlebre geboren? Go gang traget nun ener Enftem, bas, wenn ibr alles außerwesentliche absondert, febr flein fent wird, euren Gemeinden vor; uhd fuchet es bei euch und ihnen in Saft und Rraft ju verwandeln. Rommet nur nicht mit der Vorflage : ", der gemeine \*\*\* 2 Mann

Mann sen nicht jum Denken aufgeleat" so lange ibn noch fein Meiners ju einer niedrigern Den: ichenkafte verdammt bat. Geit wenn ift euch benn feine Unfabigfeit fo entschieden? Wie viele und welche Proben habt ihr mit ihm gemacht? Wie lange und wie reif habt ihr ihm vorgedacht? Was befolgt ihr fur eine Methode? Raumt ihr etwa in euern trockenen Predigten ben gefunden Mens schenverstand vollends auf? Send ihr freimuthig und aufrichtig genug, um die Luft jum Denfen gu wecken? oder bullet ihr eine Wahrheit, Die es ver: diente, recht offen hervorzutreten; in alte fcho: laftische Formeln ein, damit fie fich ja unter Diesem Kleide verftecke, und damit ja Miemand von euern Buborern merke, daß er etwas Neues von euch lernen konne? Es ift eure Absicht, bem Aberglau: ben und Ufterdienfte entgegen ju arbeiten, bellere Ginfichten zu befordern, die alten Grrthumer aus: zurotten: und doch thut ihr euch so viel auf die Politif zu gute, Die fich darauf verfieht, mit ichein: beiliger Miene unter dem Mantel des Priefterwahns einherzuschleichen, und es Miemanden merten gu laffen, baf fie die Sache langft beffer miffe. Im: mer heißt es: das Bolf sen noch nicht so weit, daß man es geborig aufflaren tonne. Wenn wird es doch fo weit fommen? Aber anstatt über feine Uncultur ju flagen, und fich damit ju entschuldigen, daß man noch nicht vom Bergen weg mit ihm reden fon:

tonne, follte man boch wohl lieber felbst Sand ans legen, und einen Begriff nach dem andern deutlich ju machen fuchen. Mus folchen einzelnen Funken wurde fich die Lichtmaffe schon von felbst baufen, aus Der endlich eine Sonne entstehen fann. Es ift das Weidfprüchelchen fo vieler: wenn man ben ges meinen Mann nicht bet ben Worten feines Rates chismus laffe: so wiffe er vollends gar nichts. Es fommt viel darauf an, wer fo eine altfluge Erfahe rungs : Regel debitirt. Gott Lob! daß jede folche Regel eine tuge ber Unfunde und der Bequemliche feitsliebe ift, wie alle Diejenigen wiffen, Die fich ibr Lebrgeschaft ernftlich angelegen fenn laffen. Der leidige Ratechismus, oder vielmehr die auswendig gelernten Worte beffelben find eben die Feffeln, durch welche der Verstand von jedem Auffluge gus ruckgehalten wird. Gobald man bas merft, muß man die gewohnte Sprache verlaffen, um nicht die geringfte Gelegenheit ju geben, baf ber Bubelebe rende in das alte Ratechismus: Geleife bineinfomme, aus dem er dann fo leicht nicht wieder beraus ju bringen ift. Er muß die Wahrheit durchaus mit feinen eignen Worten faffen und ausdrücken lernen; und diefe Worte muß man mit ibm jusammen fuchen. Michts bat gewiß ber Cultur ber laien mehr geschadet, als die regellose, allzuwillige Conbesscendeng ber Prediger zu ben Borurtheilen des Bolfs. Ich erinnere mich, daß man neulich im Ernfte

Ernfte munfchte: Die liturgifche Bibliothet mochte boch in Quart aufgelegt werden, bamit ber gemeine Mann fich nicht an ihrer, ber Agende unabnlichen, Ocfavform flogen fonnte. Go ein Wunsch verrath vollig ben fflavischen furchtsamen Beift, in welchent er fich erzeugt hat. Ift bie Gemeinde fo rob, bag fie erft an bem Formate lernen muß, ob ein frembes Webet gelesen werbe: fo ift in ber That ein befferes an ihr verloren. Ober wie groß mare benn bas Ungluck, wenn fie fich daran stieße? Darf ber Intura fich jum Anechte ber Menschen machen laffen? Sie foll, wenn es nicht anders ift, Unftog bar: an nehmen, bamit fie lerne, bag er biefe Freiheit habe; und er foll es bei diefer fleinen Erschutterung bes Unblicks nicht bewenden laffen, fondern fie beutlich barüber belehren. Diese Belehrung ver: fangt gewiß, wenn fie offen und berglich, und mit bem Machbrucke begleitet ift, ben bas eigne Bes fühl für Ungelegenheiten ber Religion allemal gibt. - Doch juruck von diefer kleinen Musschweifung zu meiner Sauptfache! "Mit bem Forfdungs: geifte, meint Gr. Wolfrath, mußten fich auch Die Spefulationen unter bem Bolfe verbreiten, wodurch aber die Chriften in Labnrinthe geriethen. Un jedem Cage wurden fie zweifeln; ibn entwis deln wollen, ohne die Renntnig bagu au baben; wurden Spefulationen mit bem

bem Wefentlichen bes Chriftenthums verwechfein; und um ber Ungewißbeit jener willen die gange Religion als zwecklose Spekulation verwerfen, oder das heer der Brrthumer fen unabs fehlich" - Wenn das Volt, daß ich vom legten Punfte anfange, fich versucht fublen fann, Die gange Religion als zwecklose Spekulation zu verwerfen: fo ift gewiß Miemand baran Schuld, als diejenigen, die ihm eine Religion überlieferten, mit ber es nichts zu machen weiß, und mit ber auch in der That fur Berftand und Berg nichts angue fangen ift. Aber dieg konnte je ber Fall fenn mit einer Lehre, Die aus dem Innern des Menfchen felbst hervorging; die das beilige Unfeben des Gea wiffens zur Geite bat; und die gang gewiß wieder ju Bergen geht, ba fie vom Bergen fam? Wenn an Grn. 28. Prophezeihung das mindeste mabr ift: fo beweift es die Mothwendigkeit, dem Laien eine moralische Religion zu lehren, und alles - ich fage nicht: un moralische, fondern: nicht moras lische von ihr sorgfältig abzusondern; darauf hinzus arbeiten, daß er diefe Religion genau faffe, und ibn in die naturlichen Grunde berfelben bineingus führen. In welche Berfuchung follte er benn ges rathen, ju fpekuliren: wenn er fich auf diesem fcblichten und ebenen Boden ber Bernunft befindet. und gar fein anderes Feld, in welches er Ausfluge magen

wagen konnte, fennt? wenn er überdief, ba bier die Merndte für feinen Beift und fein Berg fo reich ift, fich gar nicht nach einer für ihn unintereffanten Wiff: feret sehnen, auf aberwißige spekulative Fragen gar nicht fallen kann? Daß das jest nicht so ift, weil man feinen Beift leider! ichon verschroben bat, kann feine Widerlegung beifen; freilich find bet einer großen Claffe die Antoritäten einmal ju mach: tig, die alten Ibeen baben fich zu febr eingenistet, Die Symbole haben in den Ropfen zu tiefe Furchen gezogen, als baß bas Beffere fo bald verfangen konnte. Aber beswegen foll es boch nicht aufgeges ben werden; man foll fich nur um besto eifriger dafür verwenden; und defto methodischer verfahren. Besonders aber verdient in Absicht auf Religion Die Jugend, das fünftige Menschengeschlecht, Die Sorge des Religionslehrers, Die er mit dem Schuls lehrer faum theilen durfte: denn felten find unfre Volksschullehrer das, was sie senn sollten. Wenn ber Prediger bedenft, wie wenig feine zusammen: bangenden Kangelreden den ungeubten nugen und wie wenig Gewinn biefe jur Berichtigung ihrer Res ligionseinsichten baraus ziehen mogen: fo follte er wahrlich da nicht fehlen, wo er noch am meisten und am ficherften Gutes fliften fann. Es fann fenn, daß es ihm von feiner Seite verdankt wird; daß man bielmehr bisweilen fur die jungen Geelen Gefahr von feiner neuen lebre abnet: aber durch fo etwas

etwas laft fich ein rechtschaffener Mann nicht abhal: ten, feine Pflicht ju thun. Thun aber Prediger und Schullehrer in ben Pflangfladten ber Denfch: beit ihre Pflicht: bann flogen wir nicht mehr auf Alternativen, wie die des Brn. 28., der für den Christen nur folgende drei Wege fennt, indem er fagt: "Er muffe entweder fich von ber Unwich: tigfeit des Sages, ben er prufen wolle, überzeu: gen; ober er muffe fich die jur Prufung unent: behrlichen Kenntniffe verschaffen; ober endlich ber Leitung eines fremden Lebrers vertrauen, Dem er es z. B. glaube, daß eine Stelle bem Driginale der Bibel gleichlaute. Da nun aber ber erfte Fall fehr miflich fen, indem in Absicht auf Wich: tiafeit und Unwichtigfeit einer Frage die einmal aufgeregte Rengier fo leicht taufche; und ber dritte Kall von dem gemeinen Manne eine Unmöglichfeit fordere: so bleibe fein anderer, als der zweite übrig, fich einem Führer zu überlaffen."

Für den Schüler einer moralischen Religions, lehre gibt es alle diese Bedenklichkeiten nicht, die ihn nothigen könnten, das Verbrechen der beleidigten Menschheit an sich selbst zu begehen, oder es auch nur seinem Lehrer auzusinnen. Er hat eine durchaus moralische Religionslehre gelernt; von gelehrten vorläusigen Kenntnissen, die er zur Prüfung irgend einer Religionsfrage mitbringen mußte,

ift alfo gar nicht die Rede, benn er pruft jede folche Frage mit feinem moralifch : gefunden Berffande. Co feng. B. die Frage: ob Gott nothig finde, Wunder gu thun? - eine Frage, die bloß dem Borwiße und einer vermeffenen Meugier angus geboren Scheint, die aber für den Freund einer mos ralifchen Meligion in der That Intereffe baben fann. Denn Wunder follen Greigniffe fenn, Die uber Die Maturfrafte der Dinge binausgeben, und womit Gott Diefen Daturfraften nachhilft, um feinen Weltendzweck ficher zu erreichen. Alfo es bedarf bet einem Werfe Gottes, bei ber Welt, einer Dachhulfe, gleichsam eines funftlich angelegten Zwischenspiels, das die Krafte in ben geborigen Bang bringt. Wenn man nun, benft ungefabr unfer Religionefreund, wenn man bei einem Menschenwerke von einer folden Rachhulfe fpricht; wenn der Uhrmacher bisweilen nothig findet, die Maschinerie seiner Uhr wieder vor die Sand zu nehmen, hie und da noch etwas anzubringen, fie von neuem in Trieb ju fegen, u. f. m.: fo ift die Uhr entweder mangelhaft, und er fieht ihre Mangel erft binterber ein, weil er, bei ber erften Bufams mensehung mit benfelben befannt, fie bald anfangs wurde vermieden, und das Gange fo murde gears beitet haben, daß es ohne diefe Runftflickerei feis nem Zwecke entsprache; ober ber Runftler tanbelt mit feinem Werke und feiner Runft und opfert beide feiner

feiner Langenweile und feinem Zeitvertreibe auf. Man wende diese Reflexionen auf die vorliegende Frage an. Db Gott an und fur fich Wunder thun fonne; ob die Ratur und ber Busammens bang eines Weltganzen fie erlauber darüber ent: Scheidet vielleicht der bedachtige, bescheidene Cou: fer einer moralischen Gotteslehre nicht; Diese Unter: fuchung überläßt er bem Maturphilosophen; und er bedarf ihrer auch nicht. Aber ob fo etwas mit bem moralischen Begriffe von der Gottheit übereine stimme, barüber braucht er fich nicht vorurtheilen ju laffen. Chen besmenen, weil ber Endzweck ber Weisheit erfüllt werben foll, glaubt er an biefe Weisheit, glaubt er an einen überirdifchen Urheber der Welt. Der Ausspruch der sittlichen Vernunft hat ihn an diefen Welturbeber verwiefen. Goll nun fein Glaube ibn befriedigen; und folglich ber Bernunftforderung gemäß fenn: fo muß er fich ja einen Gott benfen, ber bie Welt ihrem fittlichen Endzwecke gemäß schaffen fonnte, und wollte, ber fie fo schuf, wie sie zur Beruhigung bes Tu: gendfreundes fenn muß. Wenn ich nun jugeben follte, daß unmittelbare Nachbulfe der Gottheit bei ber Welt nothig waren: so mußte ich vorher einsehen, baß bie Welt nicht gleich anfange voll: fommen zweckmäßig eingerichtet worden fen, ent: weber beswegen, weil es Gott nicht gefonnt, oder, weil er es nicht gewollt batte. Im lege tern Ralle mufte er ben Endzweck ber Sittlichfeit vernachläßigt haben: und ware er bann noch bas moralifche Wefen, bas meine Gottheit fenn foll? Der erftere Rall aber erlaubte abermale eine doppelte Unterscheidung. Gott fonnte die Welts anlage nicht ursprunglich vollkommen zwechmäßig einrichten, entweder, weil ibm die dazu erforders liche Macht fehlte - aber bann ift er abermals nicht mein Gott, nicht der Gott der Bernunft o der weil die wesentliche Beschaffenheit der Welts binge felbst, über welche auch eine Allmacht nicht binaus fann, ber ichopferischen Sand wiberftrebte. Bu einer folchen Behauptung aber hab' ich nicht ben mindeffen Grund: feinen aus der Matur der Welts binge felbst bervorgebenben, benn ich fenne diese ihre innere Matur nicht, Die ich boch ohne Zweifel fens nen mußte, wenn ich einseben wollte, was einer Schaffenden Rraft durch fie und mit ihr moglich fen, ober nicht; aber ich habe auch feinen Grund ju jes ner Behauptung, ber aus den Weltbegebenheiten felbit, oder aus meiner Erfahrung fich ergabe, benn meine Erfahrung besteht nur aus Bruchflucken, ich übersehe nicht bas Gange aller Zeiten und Raume, bas ich doch ohne Zweifel überfeben mußte, wenn ich fagen wollte: Diefes Ereigniß ift dem Weltend: zwecke hinderlich, es muß durch die unmittelbare Dazwischenkunft ber Allmacht mit bem Gangen und mit bem Endzwecke des Gangen ausgeglichen und in Gins

Einstimmung gefest werben. Was nicht ift, fann noch werden, wird noch werden; bafur ift es ia eben ein ungeheures Gange. Ich febe im Gingelnen Weisheit; ich febe Unweisheit; ober vielmehr: ich febe nichts ; und eben die Religion, ber Glaube ber Bernunft an eine Gottheit foll mich bei febem Un: ftofe, den meine Thorbeit nehmen tonnte, berubis gen. Warum macht man mir nun meine Gottheit und ihre allmachtige Weisheit verdachtig, indem man mich auf gewiffe wunderagnliche Erscheinungen verweift, über welche ber menschliche Gigendunfel, ber Illes auf ber Stelle erflaren mochte, zu voreilig abspricht? Co breuft bin ich nicht; ich fenne meis nen Kurgfinn: ich muß gar manchmal Unbegreiflich: . feiten zugeben, Die deshalb noch feine Uebernatur beweisen; in benen vielleicht ein boberer Beift alles flar findet; und die fich auch wohl noch in der Rolge, wie taufend ehemals unbegreifliche Dinge, fur uns Menschen aufflaren laffen.

Ich weiß, was Hr. W. auf dieß Rasonnes ment erwiedern wird: aber ich weiß auch, was ich zu antworten hatte, wenn hier der Ort ware, die Sache nach allen Seiten zu untersuchen. Nur den Vorwurf mache er uns nicht: diese Unterscheit dung der Fälle und die Beurtheilung derselben gehe schon für das gemeine Nachdenken zu tief. D! wenn nur dieß Nachdenken erst geweckt ist; wenn man

man ihm nur geborig ju Sulfe kommt; wenn man es nur nicht übereilen will, und Die Punfte, auf Die es ankommt, jur leichten Ueberficht geborig jus fammen gestellt werden: gewiß! es leiftet viel. Aber, wenn, frage ich hrn. 28., wenn der Laie auch nur über Gine Frage grundlich urtheilen lernte: ware nicht für ibn felbft taufendmal mehr Gewinn dabei, als wenn er noch fo viele Fragen aus dem Munde und auf die Autoritat feines Lehrers papa: gaienmäßig zu entscheiden gelernt batte? Und dazu fommt, daß die aufgeworfene Frage nur dem Brn. 2B. ju Gefallen aufgegriffen worden ift, um ibm ein etwas schwereres Beispiel einer moralisch relt: giofen Beurtheilung ju geben: benn es fommt noch Darauf an, ob, wenn die moralifche Gottesfennte niß von dem gehörigen Standpunfte aus eingeleitet wird, eine folche Untersuchung in dem Religions, unterrichte vorkommen fann und darf. Der Ends zweck der Welt soll erreicht werden: so will es die Bernunft; er foll es burch die Gottheit. Genug fur mich! Wie diese Gottheit ihn im Gine zelnen realifirt, ift nun gar nicht mehr meine Sache; und es ift mabre religiofe Denfart, es der Gottheit ju überlaffen, ohne daß man fie gleichfam controlliren wolle, denn das ift fchon Zweifelfucht und Migtrauen. - Cben fo wenig fann unferm Religionsschüler bas Urtheil über Wichtigfeit, ober Unwichtigfeit einer Frage, Die ihm gleichsam binge:

worsen wurde, schwer fallen; und die einmal aufz geregte Neugier kann ihn dem nüchternen Geiste seiner moralischen Denkart nicht untreu machen. Denn er weiß ja, wozu er Religion gelernt hat. Sie ist um der Tugend willen; und was in derselben mit dem Glauben, daß der Tugendendzweck werde erreicht werden, nicht zusammenhängt, was nicht zu den nothwendigen Bedingungen dieses Glaubens gehört, das geht auch die Religion nicht an, das ist bloße Spekulation, die mit allem Rechte in das; jenige Gebiet des Denkens zurückgewiesen wird, aus welchem sie sich auf diesen heiligen Boden verirrte,

Ind wie sieht es nun abermals mit der von Hrn. W. vorgeschlagenen Vermittelung? Welche Rechte hat nun wohl ein blinder, oder halbblinder Glaube, die eigne Vernunft des Menschen in Besschlag zu nehmen?

Doch zur Widerlegung eines bloß theologischen Worurtheils vielleicht zu viel.

Darfich noch etwas hinzusehen, um mir den Erlaubnikschein zu sustematischen Vernunstpredigten über die Religion von christlichen Theologen und Volkslehrern auszuwirken: so ist es die simple Fraze: warum denn die christlichen Offensbarungsprediger unter die Aussprüche der

der Offenbarung Gründe und Rasonsnements der Vernunft mischen? ob das nicht ein Synkretismus ist, der der Reinigkeit ihres Syskems widerspricht? ob diese gemischte Manier der Offenbarung wohl zur Ehre gereicht? ob sie nicht etwa zu versiehen gibt, daß diese Männer gegen die Kraft einer bloßen Offenbarungs Religion ein kleiznes Vorurtheil gesaßt haben? Wie sonderbar! Die Vernunft soll nur dann reden dürsen, wenn man eben gelaunt ist, sie reden zu lassen? und sie soll schweigen, wenn — nun! wenn denn eigentlich?

Wohl gemerkt! es ift bavon die Rede, daß man unter die Musspruche der Offenbarung Grun: de der Bernunft jur Entscheidung über Religions: Fragen und zur Bestimmung gewiffer Religionsfage einmischt. Aber was follen diese Bernunftgrunde? Entscheiden? Die Offenbarung soll es ja; und hat es icon gethan. Die Gultigfeit der Enticheibung verftarfen? Sat denn etwa Die Offenbarung noch nicht gultig genug entschies ben? Bedarf ihr Unfeben, daß man ihm noch ein Moment Des Gewichts julege? Wenn über eine irdifche Ungelegenheit ein Mann, ber bas vollefte Butraun verdient, ichon feine unzweideutige Stim: me abgegeben bat, noch bagu ein Mann, ber eigentlich bier allein mit Gewicht und Wahrheit fore:

fprechen fann: woju mare es benn, bag man nun noch bei einem gangen Cirfel Underer, Die boch nur ber Stimme jenes Ginen uneingeschrankt beitreten tonnen, berumfragt? Ift bas nicht Zeitverluft, und Berlegung bes dem Borganger gebührenden Butrauns? Rurg, eine Debenenticheidung bei einer an und fur fich und einzig aultigen Sauptentscheidung ift fo ziemlich unvernünftig. Dder will man etwa nur der Vernunft ein wenig aufhelfen, indem man zeigt, daß fie die Chre babe, mit der Offenbarung einstimmig zu fenn? Aber mas ift benn in Religionssachen, Die nun einmal nicht ju ihrem Gebiete geboren follen, an ihrer fleinen Chre gelegen? Zeige fie fich doch da, wo fie in Saufe ift: fo ift fie tauglich fur ihre Beftimmung. Eben als ob fie mit Dingen, die ihres Umts find, nicht genug ju thun batte, daß fie fich noch vorwißig mit fremden befaßt. Doch einmal! in ber Religion foll die armselige Vernunft nichts nelten: nun! so muß sie auch nichts gelten wol. len; und man muß ihr nicht heuchlerisch vorspies geln, daß fie etwas gelte.

Aber sonderbar genug, daß sie gleichwohl für manche Religionswahrheit einen bündigen Grund auszuweisen hat! Sollte sie eben deswegen nicht auch ein ganzes vollständiges Neligionssystem be:

\*\*\*\*

figen? Wo ein Grund ift, ba ift auch ein Bes grundetes. - Die baraus nothwendig bervor: gebende Wahrheit. Mus diefer Schließe man boch vormarts weiter, was aus ihr nothwendig folgt; und bei jenem Grunde febe man boch ju, was er nothwendie als feinen Grund vorausfest, und fleige ruchwarts auf, bis man jum allererften Grunde, ober jum Sauptgrundfage fommt. Er: balt man ba nicht von felbst ein bundiges Gange, ein zusammenhangendes Syftem? Goll dieß nun Wahrheit haben, oder nicht? Im lettern Falle hatte auch ber Grund feine Mahrheit, welcher einem Musspruche ber Offenbarung jur Begleitung Diente; und man batte also tauschen wollen? Dicht boch! Rein eigentlicher Grund: aber bie Wortrage wurden, aus lauter Aussprüchen der Offenbarung jusammengewürft, ju trocken fenn. Mun! fo fenen fie es. Warum will ein Sprecher ber hoben Offenbarung eben weltlich beredt Scheis nen? Ift nicht jedes feiner Worte Gewicht? Berdient feine Principalin feine Berleugnung Der Runft, oder des Geschmacks? Er soll ja nicht gefallen; er foll fich nicht einschmeicheln: er foll im Damen ber Gottheit gebieten, was man gu glauben und wie man zu leben habe. Der gebenft man durch die gefällige Runft mehr Gegen ju ftif: ten? D! Die Gottheit bat Geegens Die Rulle; erwarte man doch Frucht und Gedeiben von ibr; es ist

ift ja das unmittelbare Wort Gottes, was man predigt.

Daß wir eine moralische Religion bedürfen und daß Gott ein moralisches Wefen fenn muffe, ist eingestanden. Ulfo muffen wohl auch alle Be: griffe und Gage ber Religion moralischen Gehalts fenn. Rolalich fann man die Gottheit nicht durch einen nichtmoralischen Beweis, wie der aus der Bufalliafeit ber Welt bergenommene ift, einführen wollen. Es ift bier nicht der Ort Diesen Beweis zu fritifiren: aber fo viel fieht man doch fogleich. daß aus der Doglichkeit, die Welt als etwas zufälliges zu benten, noch bei weitem nicht folgt. daß fie es auch wirklich fen. Ich kann mir recht gut denfen, daß ich jest nicht ba fage und schriebe: und bennoch sige ich wirklich da und fchreibe. Gott foll bie Tugend beglücken, beißt nach der Lehre der Gubamoniften: er foll das Stres ben nach Glückfeligfeit beglücken, foll bieß Streben gelingen laffen. Warum? womit verdient bas ber Menich? Fublt man Die Lucke nicht? - Gine Meligion, ohne richtige Grundfage, fann nicht berubigen. Gott, ertont es auf unfern Kangein. wende Alles jum Beften. Was beißt bas? Was ift dieß Befte? Gollen aus allen traurigen Schick, falen angenehmere Folgen bervorgeben - in Diefer \*\*\*\* 2 Welt

Welt? Wie foll man fich bavon überzeugen? Mus der Weisheit Gottes. Aber enthalt auch die Weisheit Gottes fo etwas? Was bedeutet fie? Wie fam ich auf ben Begriff von ibr? Was man nicht erwartet bat, beffen Fehlschlagen frankt nicht. Wie, wenn ich nicht lauter Gluck und bas beffe Bluck erwartete? Was foll mir Diefer Troft? Ober, fonnte ich, wenn man mich boch einmal nur mit Gluckeverheißungen troften ju muffen meint, fonnte ich nicht bier gludlich fenn, und es auch bort werden? Go viele Menschen find ja mobl beides. "Dein! bas fonnteft du nicht; Ungluck ubt und lautert und bemabrt bie Tugend." Dun! so ist also Tugend die Hauptsache; und die liebe Trofttheologie batte bald eine andere Sprache fub: ren follen, bamit fie nicht am Ende wenigstens Die Salfte ibres Troftes jurudnehmen mußte.

Aus allen diesen Gründen erhellet, wie mich dünkt, sehr deutlich, daß nur eine moralische Nes ligion befriedigen kann, und daß also auch an einer positiven das Moralische, das für Jedermann versständliche der eigentlich genießbare Kern ist. Was weiter daraus folgt, wird der unbefangene teser nun wohl selbst wissen.

Ich werde also mit diesen moralischen Ber: nunftpredigten wenigstens feine Gunde wiber ben beiligen Geift begangen haben. Wie gut, ober wie schlecht fie nun find, wird dem Berfaffer Die Kritif fagen; und er wird es ihr von Bergen Dant wiffen, wenn fie ibn feiner Fehler auf eine wahrheitliebende, grundliche, und bescheidene Urt zeiht. Dur verschone fie ibn mit dem Unholde, ben man petitio principii nennt; und sie muthe ihm nicht ju, feine Bortrage nach Grundfagen umgustimmen, die obne Beweis in ber Be: schwindigfeit nicht die feinigen werden tounen, muthe ibm nicht ju, wie eine gewiffe Recenfion feiner bei Renfer in Erfurt berausgefommenen Predigten, deren unverdientes Lob ibn übrigens beschamt bat, ftracks wieder einzulenfen.

Für gebildete Lefer mochten Diefe Predige ten doch wohl popular genug fenn. Finden Prediger, die fie etwa benugen wollen, noch etwas an diefer Popularitat ju vermiffen: fo mogen fie fich bas Verdienst erwerben, Die Wahrheit mit ihrem Sprachschaße auszustatten. Das Publifum, bas ber Berfaffer vor Mugen hatte, erforberte nicht nur einen burchaus pras cifen und gebrangten Musbruck; fonbern man wollte auch ber leichtigfeit bie Grundlichfeit in feiner

LIV

keiner Rucksicht aufopfern, weil diese Aufsähe keine bloße Meßleserei senn sollten. Die Relis gion verdient es ja wohl, daß man ein wenig nachdenke. —

Comments and engage the transfer our rest

and the state of t

one continue to a few and the continue of the

Bienstädt, den 24. Marg, 1799.

Der Verfasser.

The court of the

## Inhalt.

| Erste Predigt.                                                         |      |
|------------------------------------------------------------------------|------|
| Bon dem Unterschiede zwischen Recht und Un-                            | ŏ. 1 |
| Zweite Predigt.                                                        |      |
| Bon der Tugend.                                                        | 22   |
| Dritte Predigt.                                                        | D.   |
| Die Reinigkeit des Herzens.                                            | 46   |
| Dierte Predigt.                                                        |      |
| Das Tugendmufter Jefu.                                                 | 67   |
| Fünfte Predigt.                                                        |      |
| Von dem Unterschiede zwischen der natürlichen und christlichen Tugend. | 82   |
| Sedfte Predigt.                                                        |      |
| Die Freiheit der Bernunft und des Willens.                             | 100  |
| Siebente Predigt.                                                      | MG.  |
| Bon Gunde, Lafter, und Bosheit.                                        | 119  |
| Achte Predigt.                                                         |      |
| Die höchste Verschuldung der menschlichen Bos:                         | No.  |
| Beit.                                                                  | 138  |
| Rein Troft der Religion, ohne bas Bewußt:                              |      |
| fenn, unsern abgeschiedenen Geliebten liebes                           | 1    |
| volle Achtung erwiesen zu haben.                                       | ISI  |

| Behnte Predigt.                                                  |     |
|------------------------------------------------------------------|-----|
| Der religibse Mann.                                              | 177 |
| Eilfte Predigt.                                                  | 2   |
| Der Glaube an Gott.                                              | 195 |
|                                                                  | 218 |
| Dreisehnte Predigt.                                              |     |
| Der Einfluß des wahren Glaubens an Gott überhaupt auf Befferung. | 240 |
| Bierzehnte Predigt.                                              |     |
| Einfluß des wahren Glaubens an Gott übers haupt auf unfre Ruhe.  | 267 |
| Funfsehnte Predigt. Glaube an die Unsterblichkeit.               | 294 |
| Sediehnte Predigt.                                               | 777 |
| Die hoffnung, daß wir uns in der hohern Welt wieder finden.      | 322 |
| Siebengehnte Predigt.                                            |     |
| Ift es vernünftig, sich nach dem himmel zu fehnen?               | 349 |
| Adtzehnte Predigt.                                               |     |
| Der Glaube an Gott, Gottes Sohn, und Gots tes Geift.             | 372 |
| Meunzehnte Predigt.                                              |     |
| Die gottlichen Bollfommenheiten überhaupt und im Zusammenhange.  | 395 |
| Zmangigfte Predigt.                                              |     |
| Fortfetung.                                                      | 402 |

County and and a partition and their

some a state of the party of

# Erfte predigt.

fine lo intencimal aberheit, unfern Glanbier an

und Alexander im Galencia and Barri Lacing die verr

Von dem Unterschiede zwischen Recht und Unrecht.

9.1. Amil same, this are modial arising

Wenn auch in diesem verfloffenen Rirchenjabre manche Wahrheit der Gittlichfeit und Religion für uns deutlicher, wichtiger, fruchtbarer, - mans cher aute Vorsag lebhafter, und wirksamer. wenn die Tugend und der Glaube an unfre erhabene Bestimmung nach Bernunft und Christenthunt uns theurer geworden ift; o! fo fen du gepriefen. laut dafur gepriesen, Gott! ben wir als beine Rinder verehren, du beiliger Beforderer alles Guten! Wenn wir uns aber gesteben muffen, die Beilsmittel, Die du uns verlieben, beren unun. terbrochne Benugung bu uns vergonnt haft, oft vernachläffigt, die Wahrheit nicht immer ernftlich genug bebergigt, unfre guten Borfage nicht forge faltig genug bewahrt, die Stimme des Gewifs 20 fens

seins so manchmal überhört, unsern Glauben an Religion und Christenthum nicht immer durch teben und That gezeigt zu haben: o Gott; kannst du verzeihen? Verzeihst du, wenn wir versäumen, was unser unerlaßliche, heilige, wohlthätige Pflicht ist? Du, Gott! handelst nie ungöttlich; thue, was dir gefällt, und was uns bessert. Wir wollen künstig deine gebietende Weisheit mit strengerm Gehorsam ehren. Umen.

Wir sind Christen, meine Freunde! und das Christenthum lehrt uns nicht bloß, wie wir gesinnt senn, und handeln sollen, — gibt nicht bloß Vorsschriften für unser Herz und leben, — ist nicht bloß Sittenlehre: sondern es heißt uns, durch die Beobachtung unsrer Pflichten, die wir als göttliche Gebote ansehen, und anerkennen, Gott verehren; und ist also eine Religionslehre.

Dieses Christenthum mag nun eine besondere, hohere, gottliche Offenbarung senn, oder nicht: so bedürsen wir, wenn wir es gründlich kennen, und beurtheilen wollen, dazu einer gründlichen Kenntzniß der allgemeinen Vernunftreligion. Denn, ist es keine hohere Offenbarung; ist es gleichfalls eine bloß vernünstige Gotteslehre; war Jesus, der Stifter desselben, zwar ein noch so vortresslicher, aber doch nicht übermenschlicher Weiser: so muß es mit derjenigen Erkenntniß, welche die Vernunft von Gott hat, übereinstimmen, wenn es unsrer Unnahme, und unsres Glaubens werth senn soll.

Soll es aber bobere, gottliche Offenbarung fenn, fo barf es doch ber Bernunftreligion wenigstens nicht widersprechen; da eine unvernünftige lebre nicht von Gott kommen fann. Daß es ihr nun nicht widerspreche, muß ich einsehen; ich muß also die naturliche Erfenntnig von Gott mit ber driftlichen vergleichen, und, um dieß zu konnen, von jener fo gut, wie von diefer unterrichtet fenn. Much fest ja bas Chriftenthum, wenn es Offenbarung ift, ben Glauben an das Dafenn Gottes voraus : benn, ebe ich von einer Offenbarung reben fann, muß ich erft wiffen, daß ein Gott fen, der fich offenbare. Doer, ich mußte fo schließen: Es ift ein Gott; benn er hat fich geoffenbaret: daß es aber eine gotte liche Offenbarung geben tonne, oder wirflich gebe, glaube ich barum, weil ein Gott ift. Dann bewiese ich aber bas Erftere aus bem lettern, und das lettere aus dem Erftern, bas boch eben bemiefen werden follte.

Aber, meine Freunde! wozu nun eine christe liche Religion. Wozu Neligion überhaupt? Doch wohl nicht bloß für den Verstand, und für das unfruchtbare Nachdenken, sondern auch, und zwar vorzüglich, für das Herz. Wozu weiß ich, und soll ich wissen, daß, und wie Gott verehrt senn will? Ich soll ihn wirklich verehren; ich soll religiös wers den. Denn, wenn es Gott verdient, daß ich ihn verehre; so erkenne ich diese Verehrung desselben, so, wie sie seiner würdig ist, für meine Pflicht.

21 2

Mun

Mun nennen wir doch nur ben religios, bem die Ge eke der Tugend beilig, - und zwar, als Wille Gottes beilig find; weil Tugend allein Gott, bent Beiligen, an uns, Menschen gefallen fann, und ber Gottesverehrer dieß glauben, und fich barnach richten muß. Alfo fann der Religiofe überhaupt, und insbesondere ber Christ die Renntnig beffen, was Plicht ift, nicht entbehren; also muß er Gut und Bofe, Recht und Unrecht, Tugend und tafter genau von einander unterscheiden; und aller Reli: gions : Unterricht muß von der Belehrung über die: fen Unterschied anfangen. Daber babe ich fur eben Diefen Gegenstand einige Bortrage bestimmt, um euch fodann einen grundlichen und jufammenhan: genden Unterricht über die Religion felbst ju geben, ober die Wahrheiten derfelben fo vorzutragen, wie eine auf die andere fich grundet, und eine aus der andern folgt.

### Text. Nom. Cap. 2, B. 14. 15.

So die Heiden, die das Gesetz nicht haben, und doch von Natur thun des Gesetzes Werk, dieselbigen, dieweil sie das Gesetzenicht haben, sind sie ihnen selbst ein Gesetz, damit, daß sie beweisen, des Geszzes Werk sen beschrieben in ihren Herzen; sintemal ihr Gewissen sie bezeuget, dazu auch die Gedanken, die sich unter einander verklagen, oder entschuldigen u. s. w.

Um ju beweisen, bag fur Juden und Beiben Die Unnahme bes Chriftenthums nothwendig fen. führt der Apostel Paulus den Sag aus, daß beide Sunder maren, und daß fie in diefem ihrem funds liden Buftande feine Entschuldigung batten. zeigt er in demjenigen Zusammenhange, in welchen unfer Tert gebort, insbesondere von ben Beiden. Wenn die Seiden, fagt er, Die bas judifche Gefet nicht haben, und doch von Natur, ohne eine folche gottliche Belehrung, wie fie den Juden ju Theil ges worden ift, des Gefeges Werf, oder bas, mas das judische Gefet befiehlt, thun, folglich fich felbst ein Gefet find: fo beweisen fie ja damit, daß des Ges feges Wert, bag bas, was bem Gefege gemäß ift, gleichsam in ihr Berg, in ihr Inneres gefchrieben fen, weil ihr Gewiffen fie bavon belehrt, und übers dieß ihre von der Rechtmäßigkeit, oder Unrechtmäs fiafeit der Sandlungen urtheilende Gedanfen fie nach einander bald verdammen, bald fur unschuldig ers flaren, je nachdem sie bald dieß, bald jenes ges than haben. — In diesem Terte, meine Freunde! liegen zwei hauptgedanken; ber Gine: Die Beiben mußten ohne besondere, gottliche Belehrung, mas Mecht, oder Unrecht fen; der Undere: fie wußten es durch ihre Vernunft, und ihr Gewissen. Huch wir werden daher den Unterschied zwischen Recht und Unrecht nicht aus einer gottlichen Offenbarung, fondern aus dem Innern des Menfchen felbit,

felbst, und zwar insbesondere aus der Vernunft defe felben abzuleiten suchen.

#### Erfter Theil.

Es soll jezt gezeigt werden, meine Freunde! warum man eine Gesinnung, oder Handlung recht und gut nenne, und wie sie sich von dem, was uns recht und bose ist, unterscheide; und wir wollen diesen Unterschied so kennen lernen, daß wir Gesins nungen und Handlungen darnach prufen und beurstheilen können.

Jeder unter uns, auch ber unfabigfte, weiß 3. 3., daß Lugenhaftigfeit und Betruglichfeit, Deid und Rachsucht unrecht und bofe -, daß bin: gegen Wahrhaftigfeit und Redlichfeit, Wohlwollen und Großmuth recht und gut fen: aber warum miß: billigen und verdammen wir jene, billigen und loben Dagegen Diefe? warum muffen wir den rechtschaf: fenen Mann achten, wenn er fich auch burch nichts weiter empfohle, wenn er uns auch im unpartheii: fchen Gange feiner Rechtschaffenheit fogar webe thate, uns ein Gut, das wir ungerechter Weise befagen, entigge, um einem Undern fein recht: maßiges Gigenthum wieder ju geben? Und warum muffen wir ben Ungerechten burchaus verachten, gefest auch, daß er fich uns noch fo gefällig machte, unserm Gigennuge biente, und ein noch fo großer Beforderer unfres Glucks mare?

Aber wozu, könnte man benken, wozu braucht sich der Christ um die Frage zu! bekümmern, was recht sen, und worin es bestehe. Er lernt die rechtmäßigen Gesinnungen und Handlungen aus seinem Christenthume kennen. Das Christenthum ist ja eine göttliche Lehre; und Gottes Einsicht ist untrüglich. Wenn ich also den Christen frage, was recht und gut sen: so autwortet er mir; recht und gut ist, was Gott will; und das Gegenstheil ist unrecht und bose. Ver wozu braucht er zu wissen, war um Gott jenes wolle, und dies sein nicht wolle, — jenes gebiete, und dieses vers biete? Genug, daß er im genauen, pünktlichen, uneingeschränkten Gehorsame gegen Gottes Gebote nicht sehlgehen kann.

Allerdings, m. Fr.! soll der Christ wissen, warum Gott etwas für recht, oder unrecht erkläre; selbst dann soll er's wissen, wann er sich unter dem Christenthume eine unmittelbare, göttliche Offenbas rung denkt. Denn er soll Gott —, auch einem Gott, sag' ich, soll er nicht blind, sondern mit aller nur möglichen Besonnenheit und Vernunft solgen. Bei blindem Gehorsam ist wenigstens hals ber Zwang, wenn ich auch noch so viel Zutraun zu dem Besehlenden habe; nur dann ist mein Gehors sam ganz ungezwungen und willig, wann er aus eigner Einsicht entspringt. Der Einsältige thut das, was Gott will, aus dem Grunde, weil es Gott will; der Besonnene und Einsichtige — dess

wegen, weil eben baffetbe bie Borfchrift feiner eige nen Bernunft ift: jener folgt frembem Befeble; Diefer feinem eignen Willen: jener laft fich feine Sandlungen vorschreiben; diefer fdreibt fie fich felbst vor. Und gerade Die Ginsicht, die des Men: fchen eigentliche Ehre und Burde betrifft, Die ibn por Gelbstverachtung und Berworfenheit bewahrt, follte er nicht aus fich selbst schopfen konnen, sollte er erft von einer fremden Belehrnng erwarten muffen? Und er follte nicht die Rraft haben, biefe fremde Belehrung, wenn fie ibm auch auf den rich: tigen Weg geholfen batte, mit eigener Ueberzeugung aufzunehmen? Wie wenig ware bann die menfche liche Matur ihrer Bestimmung angemeffen! Gewiß ift ein sehender Gehorfam des benkenden, vernfinfe tigen We ens weit wurdiger, als ber Geborfam aus gedankenlofer Unbanglichkeit, oder Chrfurcht.

Aber weiter, m. Fr.! warum glauben wir denn, das Gott uns nur das, was recht ist, gebies ten könne? Jeder antwortet: weil er selbst heilig ist. Aber, was heißt das: Gott ist heis lig? Wie berechtigt mich seine Heiligkeit und Wahrs hastigkeit, göttliche Gebote ohne Bedenken anzus nehmen? Worauf gehen diese seine Eigenschaften? Was ist ihr Gegenstand? Sie gehen auf das, was recht und gut ist. Also muß ich doch von dem, was recht und gut ist, vorher einen Vegriss haben, ehe ich mir von der Heiligkeit Gottes selbst eine deutz liche Vorstellung machen kann. Kommen wir in unster

unfrer Erkenntniß weiter, wenn man uns fagt: Gott iff heilig, weil er nur das will, was recht ift; und er will nur bas, was recht ift, weil er beilig ift. Wenn ich erft Recht und Unrecht unterscheiden fann; und wenn ich alfo weiß, was Gottes Beiligfeit und Gerechtigfeit bedeuten: Dann weiß ich auch, warum ich ohne Bedenfen allen feinen Geboten folge. Ware mir aber jener Unterschied dunkel, so wurde ich gar nicht wiffen, was Gott fur ein Wefen ift. Ich wußte nicht, was feine Weisheit, feine Gute für einen Endzweck bat, - worauf feine 2011: macht binwirft. - was er mit ben Menichen ers reichen, zu welchem Ziele er fie führen, was er aus ihnen machen will, was er fur Gefinnungen gegen fie bat, ob er fie ohne, ober mit Bedingung, und unter welcher Bedingung er sie glucklich machen will. -

D ja! — wendet man ein, das würden wir allerdings wissen, wenn wir auch keinen allgemeisnen Begriff von Recht, und Unrecht harten. Denn, enthält das Christenthum nicht seine Gebote? Sieht man nicht, worauf sie zielen? — welche Gesinnungen, und handlungen ihnen gemäß, oder zuwider sind?

Es ist wahr, m. Fr.! die Lehre Jesu gibt uns viele Vorschriften für Berz und Leben; aber sie sind entweder so allgemein, daß wir sie erst erklärten, und auf uns anwenden muffen; oder sie passen nur für einzelne Menschen in besondern tagen, und

Umftanben, "Gelig find, - beift es 3. 3. Die reines Bergens find; benn fie wers ben Gott fchauen." Da wußte ich ja auf eine mal, welche Beschaffenheit an bem Denschen Gott gefalle, wenn ich nur erft wußte, worin ein reines Berg besteht, und, wie man es anzufangen habe, um reines Bergens ju fenn. - Go beift es ein ans bermal: "Send vollfommen, wie euer Bas ter im himmel vollkommen ift." Diefe Bollfommenheit wird fogar naber angezeigt. "Gott, - beift es, lagt feine Sonne aufe geben über die Bofen, und über die Gus ten u. f. w." Alfo, wie Gott gutig ift gegen bofe Menfchen, fo foll ich's gleichfals fenn. Gefest nun, ein guter, und ein bofer Menfch maren beide in Roth, und ich konnte doch nur Ginem belfen : welchem von beiden foll ich diegmal meine Gute angedeißen laffen? Wie habe ich die Allgemeinheit der Menschenliebe ju verfteben? Wie werde ich bier bandeln muffen, um Gott ju gefallen? Bielleicht ift die Entscheidung leicht, aber wir nehmen fie doch nicht aus einer Be: lehrung bes Chriftenthums, fondern aus unferm eignen Machdenken. — Biele Tugenden und Lafter find in den Musfpruchen Jefu, und ber Apostel deuts Itch angezeigt. Aber muß ich nicht in jedem besons bern Falle, der mir vorfommt, genau wiffen, wie ich zu bandeln babe, um mein Gewiffen nicht zu verlegen. Und erschweren befondere Umftande nicht oft unfern Entschluß? Wenn wir nun fein bestans diges

diges Merkmal des Nechts, oder Unrechts kennen, ein Merkmal, woran wir jede unster Gesinnungen und Handlungen prüfen können, einen allgemeinen Grundsaß, wornach sich jeder bei der Unwendung der Vorschriften des Christenthums richten kann: so wissen wir noch immer nicht, wie wir ihnen ges mäß leben sollen; so befolgen wir den Buchstaben derselben, indem wir vielleicht ihrem Geiste zuwisder handeln.

Endlich, m. Fr.! muß ich ja, um von gangem Bergen ein Schuler des Christenthums ju fenn, die Prufung angestellt haben, ob es auch wirklich eine gottliche lebre fen. Bunder beweisen bas nicht. Thate ein vorgeblicher gottlicher Gefandter noch fo viel Wunder, und lehrte dabei unvernünftige und gottlofe Dinge: fo fage ich : er fann nicht von Gott fommen; und feine Scheinbaren Wunder muffen Täuscherei und Blendwerk senn. Ich schließe also von der Beschaffenheit seiner Lebre auf die Wahrheit, ober Berwerflichfeit feiner Wunder. Bollen mir baber wiffen, ob bas Christenthum eine gottliche Lebre fen: fo muffen wir die Behauptungen, und Borschriften deffelben prufen; so muffen wir von Recht und Unrecht ein allgemeines, fichres Merf: mal haben, woran wir die Gebote, die es fur gotte lich ausgibt, balten. Saben fie bieg Merfmal wirflich an fich, fo find fie mabr, und vernünftig; fo find fie Gottes murbig; fo fann die gebre, bie fie enthalt, von Gott entsprungen fenn, fo ift fie Die:

dieses göttlichen Ursprunges werth; und es ist nun nicht einmal erwas daran gelegen, daß sie unmittelz bar von Gott komme; genug, daß sie so vortressich ist, als ob sie eine unmittelbargöttliche wäre. Denn etwas mehr, als vernünftiges könnte uns Gott doch nicht offenbaren, weil wir ihn alsdann nicht einz mal versiehen würden.

#### 3weiter Theil.

Wenn nun Gottes Wille, und seine Offenbas rung, uns bei der Frage, worin besteht das, was ich recht nenne? nicht Gnüge leisten kann: so müssen wir die Untwort auf diese Frage aus einer andern Quelle nehmen. Der Apostel sagt in unserm Terte, des Gesehes Werk sen uns ins Herz geschrieben. Wie verräth uns nun un: ser Herz, unser Junres, was überhaupt gut und recht ist, so, daß wir nicht nur von einer Handlung wissen, ob wir sie thun sollen, oder nicht, sondern daß unsre eignen Urtheile uns nach der Handlung entweder sur unschuldig, und gut, oder sur vers werslich und bose erklären?

Der Mensch hat einen unleugbaren Triebzum Vergnügen, und zur Glückseligkeit. Wie war's also, m. F.! wenn ich spräche: recht ist das, was mir, oder Andern Vergnügen, und zwar das meiste, das größte Vergnügen macht? — Also handelte der Müßiggänger, der

in unnuger Rube fein größtes Bergnugen findet, - also bandelte der Wolluftling, der fich in den Urmen ber niebertrachtigen Bublerin felig fühlt, fie bandelten recht baran ihren Begierden ju folgen; und ber Arbeitsame, der Reusche, die fich vielleicht Gewalt anthun, um fich thatig und feusch zu erhals ten, handelten Unrecht? alfo verdiente die Rach: ficht, oder Freigebigfeit, die ben Leichtsinn und die Heppigfeit icont und bestarft, Lob? und jener bes Dachtsame Ernft, jene genau berechnete Sparfams, feit, Die auf Bildung und Befferung der Leichfins nigen feben, mare bem Tabel unterworfen? Und, wenn wir, ober Unbere Bergnugen genießen; fragt man nicht von Rechtswegen, ob wir diefes Genuf. fes auch werth find? oder find wir deffelben da: durch schon werth, daß wir ihn uns zu verschaffen wußten? Wie verfehrt! m. Fr.! und wie wenig bedarf eine folche Berfehrtbeit der Widerlegung!-

Und ist das geradezu recht, was uns, oder Andere glücklich im höchsten Grade, in der längsten Dauer glücklich macht? Wie, wenn der Bösewicht durch noch so künstlich angeziegten tug und Trug, durch die feinsten Ränke die halbe Welt beglückte, wenn er der Bohlthäter von noch so viel Menschen würde; hätte er deswegen recht gehandelt? Necht und Tugend soll das senn, was uns, oder Andere in Wohlstand versetzt. Aber, wenn unser Jesus um der Tugend, und Relizgion willen sein Leben ausopserte; wo blieb sein eigz

nes Wohl? oder warum gab ihm diese Ausopserung die Burdisseit zur Belohnung des himmels? und, wenn der rechtschaffne Minister, der Tausenden zu einem blühenden Wohlstande helsen konnte, von seinem Posten abtritt, weil er eine einzige Ungerechtigkeit seines Fürsten nicht begünstigen mag; wo bleibt da der blühende Zustand von Tausenden? und hat der Minister nicht gleichwohl rechtschaffen, edel gehandelt? ob er gleich sein und seiner Famis lie bequemes teben nicht nur Preiß gibt, sondern auch sich mit ihr in Armuth und Elend stürzt. Sols che Beispiele beweisen flar, daß Recht und Tugend wenigstens mit der Glückseligkeit dieses tebens nichts zu schaffen habe.

So wollen wir denn lieber sagen: Recht und Gutist, was uns einst die Beloh; nung des Himmels erwirdt. — Aber was verdient denn die Besohnung des Himmels? Wie mussen die Gesinnungen, und Handlungen beschaffen senn, die uns der ewigen Seligkeit wurz dig machen sollen? Ihr seht, m. F.! wir sind noch immer nicht weiter. —

Aber, sollten wir's nicht besser treffen, wenn wir sagten: Necht und Tugend ist das, was uns Menschen die beste Vollkommen heit gibt? Richtig, m. Fr.! das Beste, das Vortrese lichste, was der Mensch an sich haben kann, ist die Tugend. Aber warum hat sie doch den Vorzug vor jeder andern Vollkommenheit? worin liegt dieser Vorz

Vorzug? Das ist es eben, was wir suchen, und noch immer nicht gefunden haben. Wir mussen einen andern Weg einschlagen. Was uns Vergnüsgen macht, was uns Glückseligkeit verschafft, können wir nur aus der Erfahrung dieses Lebens, was uns die Seligkeit des Himmels verschafft, könnet ten wir nur aus der Erfahrung des andern lebens lernen, wenn wir schon in jener Welt wären; die verschiedenen Vollkommenheiten aber muß ich mit meinem Verstande beurtheilen, indem ich sie unter einander vergleiche, und aus dieser Vergleischung lerne, welche die bessere, oder allerbeste ist.

Aber weder Erfahrung, noch Ber: fand lebren mich, was Necht und Tugend fen. Dicht Die Erfahrung; denn fie lehrt uns nur, was geschieht und mas darque erfolgt. Conehme ich z. B. mahr, bag diefer, ober jener fleißig ift, und burch feinen Rleiß mobihabend wird. 3ch fage baber: der Rleiß ift, unter gunftigen Umftanden, nuglich, er bat angenehme Folgen. Wer aber 1. 3. einem Krane fen Pflege und Wartung schuldig mare, und dies fe Pflicht über der nuglichften Urbeit verfaumte, gefest auch, daß man ben Tod jenes Rranfen, eines ausgezeichneten Bofewichts, weit erwunschter fins ben mußte, als die Wiedergenesung beffelben: ber bandelte ohne Zweifel gewissenlos; und entsprange feine Memfigfeit aus Sabsucht und Beig, oder Gitelfeit: fo verdiente fie auf feine Weise den Mamen der Tugend. Je mehr baber eine bloß nubliche

von einer pflichtmäßigen Gesinnung und Sandlung unterschieden ift, befto genauer verdient die Zweideus tigfeit, Die in bem Worte "gut" liegt, bemerft gu werden. Gleiß ift gut, b. b. nublich; aber er ift beswegen noch nicht sittlich "gut, und recht. Rur Die erftere, nicht die lettere Gigenschaft lagt fich burch Erfahrung bestimmen. Gben fo fagt mir meine innere Erfahrung und mein Bewußtfenn, daß ich Reigungen und Begierden in mir fuble, und daß eine unwillführliche Billigung, oder Difbilliaung mit diefem Gefühle verbunden ift; aber des: balb weiß ich noch nicht, ob jene Begierben fittlich, ober unsittlich find. Denn ich fonnte ja fo verfehrt benfen, daß ich felbft die ungerechtefte Begierde billigte, und ein Gefühl, bas mich weniaftens aufferlich recht ju handeln treiben murde, ju unterdruffen fuchte, weil es mit meinen ftarfern unreinen Begierden ftreitet. - Siermit ift nun auch deut: lich, daß ber Berftand fo wenig, als die Erfah: rung, über Recht, und Unrecht ju entscheiben vermag. Denn verftanbig nenne ich ichon ben, der auf Rugen, oder Schaden fieht, ber verfieht, was eine Sache ift, was fur Gigenschaften fie an fich bat, und daraus ihre Folgen und Wirkungen bestimmt. Go weiß der Berftandige, was ,,fleif fig fenn" beife, und was ber Gleiß nach ben Umftanden für Vortheile bringen fonne.

Folglich fann nur die Wernunft, welche mit ihren Gedanken und Borfchriften über Alles, was

fich wahrnehmen und erfahren lagt, binausgeht. bestimmen, was Recht, ober Unrecht, sittlich aut, oder sittlich : bose ift. Sie fagt dem Menschen : du follst dieß thun, und jenes unterlassen; sie gibt die Gefege, wornach wir unfre Gefinnungen und Sandlungen einrichten follen. Du follft, - be: fiehlt fie, beinen Brudern fo viel Gutes thun, als du nur kannft; und du darfft gegen das Wohl felbst bes Miedrigsten und Geringsten nicht gleichgultig fenn. Ihre Gefege find aber unbedingt, und bedurfen weiter feines Grundes; genug, baß es ihre Gefeke find. Waren ihre Gefeke mit Bedingung verbunden, fo borten fie auf, Gefete. bas beißt eben: allgemeine, unbedingte Borfchrif: ten, im eigentlichen Berffande ju fenn: fo mare ber Fleiß g. B. nur fur den Pflicht, bei dem die Bedingung fatt fande, daß er wohlhabend ju werden wunschte, oder nur fur den, der fich von feinem Fleife Vortheile versprechen durfte. Liefe fich aber von diefen Befegen ein Grund angeben, fo mußte Diefer Grund entweder aus der Vernunft felbft, oder aus einer andern menschlichen Kraft berge: nommen werben. Im erftern Falle mare die Bernunft über fich felbft erhaben: benn fie unter: ftußte ihre unmittelbare Musspruche mit andern un: mittelbaren Musfpruchen, die doch in feinem bobern Grade vernünftig fenn konnten, als die erftern: im legtern Falle mare nicht die Vernunft, sondern Diejenige Rraft, welche den Sittengeseben Unsehn und

und Gultigkeit verschaffe, die bochste des menschilichen Geistes; die Gesetze der Vernunft verpflichteten uns, — nicht, weil sie vernünftig, — sons dern, weil sie übervernünftig waren.

Indessen können wir uns das allgemeine Gesetz bessen, was recht ist, verständlicher machen, und daraus ein beständiges Merkmal für unfre Gesin: nungen und Handlungen hernehmen. Und dieß ges schieht auf folgende Urt.

Recht und sittlich gut ift, was bie Bernunft befiehlt. Aber, wenn ich fage: Das ift recht, fo beißt das nicht: bloß meine Bernunft befiehlt es, fondern die Bernunft jedes Menschen, und jedes vernünftigen Wefens. Wahr: haftigfeit und Shrlichfeit, billigt, lobt und fordert jedermann von jedem Undern; tugenhaftig: feit und Unredlichkeit | migbilligt, tabelt, und verabscheut jedermann an jedem Undern; und felbst der Bofewicht übt feine Lafter am liebsten unter ber Decke der Tugend. Recht und Tugend ift etwas allgemein gebilligtes, gefordertes, Unrecht und Lafter — etwas allgemein gemißbilligtes, und ver: worfenes. Allfo ift die Tugend eine Gesinnungs: und Handlungsweise, die alle Menschen haben, und beobachten follen. Wenn ich unrecht handle, so sagt jeder Undere: das solltest du nicht thun, so folltest du nicht handeln; und begeben Undere etwas unrechtes, fo fage ich: bas follten fie nicht thun, fo und fo nicht handeln. Gibt nun jeder Menfch

dem

dem andern dieß Gefet, weil jeder Bernunft befitt: fo ift folglich jeder des andern Gefeggeber. Mun verdientein Gefeggeber Achtung; und biefe Uchtung gebührt alfo allen Menschen in gleichem Grade; fie gebuhrt ihnen, weil fie Bernunftige, weil fie Menfchen find. Go, m. Fr.! find wir da, wohin wir wollten; Denn wir durfen nun, ohne Widerspruch ju fürchten, fagen: recht ift jebe Gefinnung und Sandlung, Die einer unpartheitschen Achtung gegen vernünftige Wefen, gegen die Menfchen gemaß ift. Ich gelte als Mensch - benn bas bin ich, wenn mir auch taufend Borguge fehlten, Die meine von der Matur mehr begunftigten Brus der besigen - ich gelte als Mensch so viel, als jeder Andere, und jeder Andere so viel, als ich; ich muß mich felbft, wie jeden Undern, und jeden Uns bern, wie mich felbst werth halten. Sandle ich fo, baß man mir biefe Besinnung zutrauen fann - fo. wie es die mir und allen andern Menschen gebub: rende Achtung fordert; stimmt bas, was ich thue, mit derselben wenigftens außerlich überein, gefeßt auch, daß ich fie nicht wirklich begte, und Daß mein Betragen, aus gang andern Grunden ents fprungen mare: fo bandle ich wenigstens außers lich recht, so ist meine That, soweit sie in die Sinne fallt, mit dem allgemeinen Menschen . Befege in Ginftimmung. Ich nehme mich meiner Brus Der an, fo gut ich fann, und sobald fie meiner Uns

83 2

terstüßung bedürfen, gerade so, wie es der wahre, innige Freund der Menschen thun wurde. Ob ich dieser Menschenfreund bin, ob ich am Wohl Ander rer auch zugleich aus der rechten Gesinnung Theil nehme, bleibt hiermit noch unentschieden.

Aber, konnte doch jeder unter uns sich wirks lich das Zeugniß geben, daß er das auch innerlich sen, was er äußerlich scheint, daß er Vernunft, Menschheit und Pflicht aufrichtig ehre, um seines

erhabensten Borzugs werth ju fenn.

Jeder Wunsch und jede Ermahnung, daß ber: jenige vernünftig gefinnt fen und handle, ber noch nicht jum volligen Bewußtsenn seiner Bernunft ge: langt ift, ware vergeblich. Aber wie gelangt ber Mensch jum Bewußtsenn seiner in ber Vernunft liegenden angestammten Wurde? Doch wohl ba: durch, daß er die Stimme feines beffern Beiftes und die über Alles erhabene Majestat, mit ber fie fpricht, in einer rubigen, leidenschaftlofen Stun: den, vernimmt. Ronnt ihr's leugnen, Sflaven ber Sinnlichfeit und ber lufte, fonnt ihr's leugnen, daß ihr bisweilen ein doppeltes Gefühl in euch wahre nehmet, ein Gefühl des Wohlgefallens und Diffallens jugleich — bes Wohlgefallens an der Behaglich: feit eures rauschenden Wohllebens, eures beque: men Mußiggangs, eurer wirbelnden Berftreuun: gen, eurer vortheilhaften Taufchereien, und, mit einem Worte, eurer befriedigten Begierden aber auch des Mißfallens an aller der Ungerechtigs feit.

feit, die euer Sinn und Wandel mit fich führt? Dieß Miffallen ftort euch zwar nur auf Augenblicke, aber boch wiber euren Willen, im Genuffe eurer -Lufte. Merfet ihr nicht, daß es mit einem richter: lichen Unseben fpricht? Woher mag ibm bieg ent: scheidende Unseben fommen? Ihr, die ihr euch in eurem bisherigen Sinne und Leben nicht gern fioren laffet, habt jenem Richter fein Unfeben boch nicht gelieben? Denn ihr wurdet es gern feben, wenn er nur schwiege. Ift es nicht ber erfte Funke eines überthierischen Geiftes, ber in euch wohnt? Ift es nicht Beweis, daß ihr mehr, als Thier fend? Dag ihr zu etwas andern ba fend, als eure Lufte ju befriedigen, die euch boch nicht fattigen, Die eure strebenden Rrafte nicht ausfüllen, die euch oft mit leberdruß und todtender Langenweile belohnen, und euch in einer beschwerlichen Sflaverei gefan: gen halten? Der Frage, ob das, was ihr thut, oder unterlasset, recht sen, konnt ihr doch nicht aus: weichen; und einmal muß sie zur Sprache fommen; und einmal muß fie fur euer ganzes Leben entschie: ben werden. Wenn fie fich, fen es durch Beleh: rung, ober burch unwillführliche Regung des Be: wiffens, euch zu verstehen gibt, fich euch unabweis: lich aufdringt: dann gebet unbefangen in ben Ginn derfelben ein, bann ftrebt nicht gegen ihr Gewicht; Dann ift der Tag enrer erwachenden Bernunft ba. Und wohl euch, wenn ihr diesen Augenblick eurer wahren Aufklarung und Veredlung benußt.

3meite Predigt.

the see and the series with

## Von der Eugend.

Meine erfte Betrachtung bat uns gezeigt, m. Fr.! was recht fen. Es ift namlich - Damit ich diese Betrachtung furz wiederhole, es ift nicht genug, ju fagen: recht ift das, mas Gott will; benn ich frage weiter: warum ift das, mas Gott will, recht? Ich muß doch ein sichres Merk: mal baben, woran ich erfenne, daß irgend eine Borschrift gottlich sen; sonft konnte man Alles für gottliche Borschrift ausgeben, und mich wohl gar jum Bofen verführen. Chemals j. B. biegen uns überspannte und übel unterrichtete Gittenlehrer Die Guter Diefer Welt als nichtswurdigen Sand weg: werfen, weil fie die Bibel mifverstanden; jest wife fen wir, daß jedes Gut ju der Absicht, wozu es gegeben ift, geschäht und gesucht ju werden verdient. Oder,

Ober, gesetzt auch, wir hatten eine hohere Offenbarung, welche alle die Gesetze enthielte, die wir befolgen sollen, und welche dabei nicht dem mindesten Misverstand unterworfen ware: so würsden wir diesen Gesetzen doch weit lieber, weit willis ger folgen, wenn wir ihre Nichtigkeit und Vernunfts mäßigkeit einsahen; denn da folgten wir eigentlich unster eignen Vernunft, oder uns selbst.

Auch wüßte ich, ohne einen Begriff von Necht und Unrecht zu haben, nicht, was Gottes Heiligs keit, und Gerechtigkeit, und seine übrigen Vollskommenheiten bedeuteten. Denn Gott besiehlt mir nur das, was recht —, und verbietet nur das, was unrecht ist, als das heilige, und überhaupt als das vollkommenste Wesen. Heilig seyn, und nur das, was recht ist, wollen, ist eins und dasselbe; verstehe ich das Eine, so verstehe ich auch das Anz dere; kann ich mir aber unter jenem nichts deutlisches denken, so bleibt mir auch dieses unverständslich: solglich ist mir die heilige Gottheit selbst ein verworrener Gedanke, wenn ich Recht und Tugend, die ihr Wille und ihr Endzweck sind, nicht kenne.

Endlich, erfahre ich sethst aus der christlichen Religion die Gebote Gottes nicht so bestimmt, daß sie nicht einer weitern Erkfärung, und genauern Unwendung auf besondere Fälle bedürften; und, wenn ich das Christenthum für eine göttliche Relizgion halten soll, so muß ich überzeugt senn, daß es nichts besiehtt, als was die Vernunst für recht erz

klart; denneine gottliche Religion darfauffeinen Fall unvernünftig seyn, und wenn sie auch durch Wunz der bestätigt ware. Enthielte sie wirklich unverznünftige Dinge, so mußt ich sagen: ihre scheinbaren Wunder sind Blendwerk; ware aber ihr Inhalt vernünftig, so bedürfte es keiner Wunderbestätizgung, weil uns Gott doch nur vernünftige Dinge lehren kaun, da wir das Uebervernünftige nicht verstehen, nicht brauchen könnten.

Much den Begriff von dem, was recht ift, felbft, will ich uns wieder in's Undenfen bringen. Recht ift — nicht das, mas vergnügt; denn die abscheulichsten tafter vergnugen auch; - nicht bas, was uns, oder Undere noch fo glufiich macht; benn auch der argste Bosewicht fann ein großer Wohlthas ter der Welt fenn; - nicht darum nenne ich etwas recht, weil es die Belohnung des himmels verdient: benn, warum - frage ich, ift es der himmlischen Belohnung werth? - Chen fo wenig fann ich fagen: recht ift, was bem Menschen Die beste Boll: fommenbeit gibt; benn worin besteht der Borgua deffelben vor allen andern Vollkommenheiten? — Sondern recht und gut ift, was die Bernunft, Die Vernunft jedes Menschen befiehlt; was jeder: mann an bem andern gutheißt und billigt; wovon jeder den Musspruch thut, daß es geschehen foll. Jeber ift durch feine Bernunft Des Andern Gefet: geber; jeder verdient von jedem als fein Befekgeber Uchtung; und also ist recht, was die Achtung gegen den

den Menschen, weil er Mensch, — weil er ein vernünstiges Wesen ist, fordert. Auch mit dem schlechtesten Menschen darf ich nicht machen, was ich will; denn auch seine Vernunft schreibt mir Gessehe vor, sie billigt oder verdammt meine Hands lungen; eristeben das erhabene Wesen, das ich bin; er verdient meine Achtung; wenn er auch lasterhaft wäre; und nur dann, wann ich ihn, dieser Achtung gemäß, behandle, thue ich gegen ihn recht, und beobachte meine Psiicht.

Haben wir dieß genau gefaßt, m. Fr.! so werden wir auch leicht lernen konnen, was Tusgend und welcher Mensch tugendhaft zu nensnen sen; und das will ich jest zu zeigen suchen.

## Text. Philipp. Cap. 4, B. 8.

Was wahrhaftig ist, was ehrbar, was gestecht, was feusch, was lieblich, was wohl lautet, ist etwa eine Tugend, ist etwa ein Lob, dem denket nach.

Der Apostel verlangt, daß Christen jeder Tugend, jeder rühmlichen That nicht bloß nache denken, sondern nacheisern sollen; und er untersscheidet zwischen dem, was bloß rühmlich —, und zwischen dem, was wirkliche, eigentliche Tugend ist, nicht genau; denn er wollte zu einem sowohl innerlich, als äußerlich guten Betragen ermuntern. Was er nun zusammensaßte, wollen wir, nach seiner Wer:

Beranlassung, unterscheiden lernen, um den Begriff der eigentlichen Tugend festzusezzen. Ich werde, nach der Ordnung unfres Tertes, erstlich das äußerlich pflichtmäßige Betragen in einigen Beispielen beurtheilen, und zweitens die Tugendgesinnung seihst kenntlich machen.

## Erfter Theil.

Die Christen sollen, nach bem Unfange unfres Tertes, bem nacheifern, was wahrhaft ift. Dief fonnte erftlich fo verstanden werden, daß ber Apostel die Lugen verbote, und die Wahrhaftig: feit jum Gefebe machte. Aber dann murde er nur ein einzelnes tafter verbieten und nur eine ein: gelne Tugend gebieten. Das will er offenbar nicht; benn er gibt eine Ermahnung fur bas gange Leben ber Chriffen. - Es fonnte zweitens beifen: Die Chriften follten allem bem nachftreben, was nicht auf Jrrthum, fondern auf Wahrheit -, nicht auf falschen, sondern richtigen Grundfagen berube. Aber, es lagt fich nicht glauben, bag ber Apostel von den Christen eine genaue Forschung ber mabren Grundfage fordere, welche fur die Sit: tenlebre geboren; benn im gangen neuen Testamente werden die Sittengebote so gegeben, wie fie der gefunde Menfchenverftand unmittelbar anerkennt, ohne die Grunde derfelben aufzusuchen. - Das Wort "wahrhaftig" beißt bier fo viel, als rechts

rechtschaffen; und die Christen sollen sich also alles desjenigen besteißigen, was man von dem Rechtschaffnen erwartet, und fordert.

Wer nun das thut, was Rechtschaffenheit, Pflicht, und Tugend mit sich bringt, der handelt noch nicht gerade aus Nechtschaffenheit, aus rechtsschaffener, guter, tugendhafter Gesinnung. Der Tugendhafte thut nichts, was wider seine Pflicht, wider die Vernunft wäre; aber, wer thut, was Vernunft, und Pflicht fordern, der ist deswegen noch nicht rugendhaft.

Der Chemann g. B. thut an feiner franken Gattin, was ihm nur moglich ift; er fcheut feine Mube, feinen Hufwand zu ihrer Wiederherstellung: es ift fein ernftlicher, fein liebster Wunsch, ibr Leben ju retten. Der Schmer, über ihre Leiden. und über die Gefahr, in der fie fchwebt, blickt aus feinen Mienen bervor, tont in feinen lauten Rlagen. gebt in beife Thranen über. Wer mochte an ber Hufrichtigfeit, und Berglichkeit feiner Theilnehmung zweifeln? Er, ber fonft bas Rrantenbett fcheut. entfernt fich vom Lager feiner Gattin nur felten. und nur unter den dringenoffen Umftanden; er. ber fonst nicht frei vom Vorwurfe des Geizes ift, laft es jest an nichts fehlen. Und bennoch, m. Fr. ! fonnte er, bei'm Scheine ber bemabrteften Treue an feiner Gattin febr unrechtschaffen banbein ; benn er konnte, was man ibm nachruhmt, aus einer Gesinnung, aus Beweggrunden thun, Die bas gerade

gerade Gegentheil ber Rechtschaffenheit find. Er follte die Gesellschafterin seines Lebens um ihrer felbst willen achten und lieben, nicht auf den Ge: winn, ben er von ihrem fernern leben fur feine Derfon bofft, feben; er follte ihr feine Dienfte er: meisen, beswegen, weil er gerabe ber Ginzige ift, ber ihr Erleichterung und Bulfe gewähren fann. Sein erfter , und vornehmfter Gedanke mußte fenn: Ein Mensch leidet, ein Leben, das meiner Borforge anvertraut wurde, ift in Gefahr; darum muß ich Alles, was in meinem Vermogen fieht, an: wenden, um Diefes Leiden ju entfernen, Diefes Les ben ju fichern. Aber ach! fonnten wir in der Geele Dieses Gigennußigen lefen! und wir murden erfahe ren, daß nur die Borwurfe, die er von den Unver: wandten feiner Gattin fürchtet, wenn er ihre Pflege verfaumte -; daß nur die angstlich : geizige Be: forgnif, eine fluge, fparfame Wirthschafterin ju verlieren -, daß nur eine thierische, finnliche Lie: be, welche ihn zu ihr trieb, und bei ihr erhalt -, daß nur die Furcht, mit ihrem Tode große Unfpru: che auf zeitliche Guter aufgeben zu muffen -, baß, mit Ginem Worte, nur felbstifuchtige Begierden Die Quelle feiner beuchlerischen Sorgfalt find.

Es gibt Aeltern, die an ihren Kindern thun, was nur rechtschafnen Aeltern zukömmt, die diese ihre Kinder möglichst zu bilden, mit Kenntnissen, und Geschicklichkeiten auszustatten, und sie zu arztigen, gefälligen, achtungswerthen Menschen zu machen

machen suchen; aber vielleicht aus Eigenliebe, und Ehrgeiß, um nur Freude und Ehre von ihnen zu arndten, um mit den Vorzügen dieser ihrer Zöglin; ge zu prahlen, und sich durch die Gemeinnühigsfeit derselben ein bequemes Alter zu sichern, oder aus der lieberlegung der Schande, und des Nachtheils, welche man von ungeschickten, und verzoges nen Kindern zu fürchten hat.

Der Freund handelt an feinem Freunde, fo daß er nicht beffer an fich felbst handeln konnte - mit aufopfernder Edelmuth. Aber, wenn wir nur wußten, mas hinter Diefer Redlichkeit Der Freund: Schaft Alles verborgen liegen fann! Es ift vielleicht der naturliche Trieb der Dankbarkeit fur ungemef: fene, großmuthige, unentbehrliche Wohlthaten einer Danfbarfeit, beren fich nur bas gefühllofefte Berg entschlagen fonnte; es ift der Trieb einer ge: bankenlofen Angewohnung, Die Diefen alten Ber: trauten nun einmal nicht miffen fann, und mit ibm fich felbft ju verlieren glaubt; es ift ber Gigennuß, ber in vielen Fallen ber Bufunft auf reiche Wieder: vergeltung rechnet, - Die Begierde, fich biefen Freund zu verpflichten, - ber Chraeiz, Berbind: lichfeiten, die uns gewissermaßen von ihm abhan: gig machten, ju tilgen; es ift vielleicht eine Absicht und Gesinnung, beren beutliche Erflarung alles freundschaftliche Butraun mit einem Male tobten mußte.

Welch glückliches Verhältniß zwischen diesem Herrn, und seinem Diener! Welche väterliche—, welche kindliche Gesinnung! Nun ja! beide besins den sich in ihrer wechselseitigen Verbindung wohl, und darum leben, und sorgen sie für einander— doch nein! jeder von beiden lebt eigentlich nur sür sich selbst; und es ist nichts, als die wohlthätige Ungewisheit, ob beide sich in einer andern Verbinz dung eben so wohl besinden würden, was sie in der Treue gegen einander erhält.

Diese Benspiele zeigen, dunkt mich, zur Gnuge, baß nicht jeder auch innerlich rechtschaffen ift, der außerlich wie ein Rechtschaffener handelt.

Das 3 weite, was der Upoftel ben Chriften einscharft, ift Chrbarfeit, Wohlanftandigfeit. Wer zweifelt, daß der Tugendhafte fich eines ans ftandigen Betragens beffeißige, fich vor den Mus: bruchen verabscheuungswurdiger Begierden, und ungegabmter Leidenschaften bute, bag er alle Bors ficht anwende, Miemanden ju beleidigen, felbst den Beringften nicht unartig, verachtlich ju begegnen, und feine burgerliche Ehre ju fchmalern. Wer mare bereitwilliger, als der Tugendhafte, Jedermann allgemeine Achtung zu erkennen zu geben, Die Acht tung, das Butrauen, die bem unverdachtigen Mens fchen gebubten, und durch fein Betragen felbft bie willführlich eingeführten Zeichen ber Shrerbietung geltend zu machen. Aber wenn gleich ber Tugend: bafte dieß Alles thut, fo ift boch nicht jeder, der mig

mit ihm ein schonenbes, gefälliges Betragen gegen Undere beobachtet, tugendhaft; benn es fommt auch hier auf Gefinnung, und Absicht an. Wie, wenn ich nur desmegen Unftand beobachtete, um mich felbst nicht au beschimpfen, und berabzusegen, - um mir nicht den Vorwurf des Mangels an Lebensart, der Uns artigfeit, ungeschliffner Sitten juguziehen? Bie, wenn ich durch die Ehre, die ich Undern gebe, ibs nen meine Ehre abzufaufen, ihnen gleiche, ober gar noch großere Zeichen ber Ehrerbietung abzus bringen suchte? Sat biefe leichte Waare bas Bes wicht ber grundlichen, innern Menschenachtung? Ift bier nicht bloger, nichtswurdiger Tausch? Ift hier etwas befferes, als Migbrauch, ben Menschen von einander machen, um ihre fleine Gitelfeit gu befriedigen? eine stillschweigend verabredete, aefells schaftliche Tandelei?

Drittens fordert der Apostel Gerechtige keit. Ja! mancher ist gegen seinen Nebenmensschen gerecht, sogar billig; und er weiß, warum er es ist. Man muß mit andern nicht hart versahren, nicht immer auf dem äußersten Nechte bestehen, das mit sie es auch leidlich mit uns machen, sich gern mit uns einlassen, uns nicht als rechtliche Räuber meiden, — damit sie nicht Ach! und Wehe! über uns schreien, und ihr Fluch — der Fluch der rächenz den Gottheit uns nicht verfolge. Sind das Gründe der Tugend?

Huch feufch, zuchtig follen wir fenn. Freilich ift Unzüchtigfeit wider die gute Lebensart, und wird von allen Gebildeten verabscheut. Der Unguchtige ift verbannt aus jeder Gesellschaft von gutem Ton und Geschmack; seine Dienen laffen eine dem Wohl: gezogenen eckelhafte Begehrlichfeit abnen, und feine Worte beleidigen das feine Obr deffen, der nun eins mal an gute Sitten gewohnt ift. Man weiß wohl, wie weit es geben fann, wenn einmal die Schrans fen der Schaamhaftigfeit durchbrochen find; und bloß um diefer Beforgniß willen halt eine gemiffe Modetugend fo ftreng über die außere Unfchuld. Aber ob man vielleicht nur die außere Schone ber Unschuld, nur das Bild ber Tugend in Ehren balt, ohne fich um ihr Wefen ju befummern? Wer mag es wissen?

Das Liebliche heißt in der Sprache des Aposstels ein liebenswürdiges Betragen, Ernst mit Geschmeidigkeit, Würde mit Unmuth verbunden; denn Geschmeidigkeit ohne Ernst, Unmuth ohne Würde macht uns verächtlich. Wer sich empfehlen, sich in Gunst sehen, sein Glück in der Welt machen will, der wird wohl thun, durch ein rauhes Betragen diejenigen nicht von sich zu scheuchen, deren Freundsschaft, und Gewogenheit ihm nühlich werden kann. Aber sollen liebenswürdige Sitten nur die Frucht des Eigennußes senn?

Endlich, m. Fr.! fordert der Apostel von den Christen, daß sie dem nachstreben sollen, was wohl

lautet, was lob, und Ehre, und guten Rufbringt. Bir nennen Diejenigen, welche gegen Chre und Schande gleichgultig find, Diebertrachtige; benn unter der Menge, die über unsern Charafter, und unfre Sandlungen oft blind genug urtheilt, ift ges wiß auch mancher Unpartheilsche, Bedachtige, und Gutgefinnte, beffen Billigung und Beifall denfel: ben Werth bat, als ob die flare Vernunft felbit. Die bochfte Richterin des Menschen, uns ben Dreif ertheilte. Die Frage: was wird diefer, oder jener aufrichtige Tugendfreund ju beiner That -. mas wurde er ju beinen Abfichten, ju den Triebfedern, welche dich babei leiteten, und fpornten, fagen, diese Frage war der Schukengel so manches schwa: chen Bergens. Aber, fo febr wir Urfache haben. iedes Erhaltungs:, , und Forderungsmittel unfrer Tugend ju benugen; fo erlaubt es fenn mag, auf bie Buftimmung ber Gutgefinnten ju rechnen, und fich ihres Beifalls zu freuen; fo bergerhebend es ift. fich fagen ju durfen: der reinfte Tugendfreund batte bier nicht beffer gehandelt, als du; du fannft, ohne Beschämung, dich ihm an die Geite stellen : so ift boch ber leidige Beig nach Lob und Ehre, ber bas, was bloges Mittel der Bermahrung vor bem Bofen, der Starfung im Guten fenn foll, jum Endzwefe macht, er ift weiter nichts, als Hochvorrath an Pflicht und Tugend. bleg bom teffer, fondern out bou m

zonsgifte unterschribet, genan in's Auge suisin

ils al &

## 3weiter Theil.

Mus bem , was bisher gefagt worden ift, wird uns einleuchten, daß man Alles thun fann, was Die Pflicht überhaupt, - was Rechtschaffenheit, Gerechtigfeit und Billigfeit fordert; daß man Reis nigfeit und Unftand der Sitten bemahren -, baß man Lob und Beifall ber Menschen, die nur nach bem Meußern zu urtheilen im Stande find, erwers ben -, daß man fich um feine Mitmenschen im bochften Grade verdient machen, und mit der Un: Schuld feines Betragens fogar Reiz und Unmuth vers binden fann, ohne beswegen ein wirflicher Freund der Tugend zu senn. — Wo rechtschaffne Bes finnung ift - und, wo fie ift, ba ift fie, wes nigstens auf Augenblicke, entschieden, und gang; denn halbe Tugend mare Tugend und Richt: Tu: gend zugleich — wo innre Rechtschaffenheit ift, ba muß sie auch wirken, ba erzeugt sie auch pflichte mäßige handlungen; aber man fann pflichtmäßig, und gefetilich handeln, ohne darum Pflicht, und Gefet felbst zuehren. Sier tauschen fich fo Manche, indem fie bloges Rechthandeln aus naturlicher, wohl gar aus verwerflicher Reigung für Tugend nehmen. Das durfen wir nicht, die wir mah: re Gottesverehrer werden wollen. Lagt uns bes: wegen das Wefen der Tugend, das, mas fie nicht blok vom Laster, sondern auch von angeborner Bers zensgute unterscheidet, genau in's Huge faffen.

Der Tugendhafte thut nicht nur das, was der Achtung gegen den Menschen gemäß ist, was allenfalls mit ihr bestehen kann, wenn sie wirklich da ist; sondern er thut Ales aus wirklicher Achtung gegen den Menschen. Diese Gesinnung ist — näher, oder entfernter, die Quelle alles seines Wolzlens, und aller seiner Handlungen.

Erftlich alfo gebort jur Tugend ein aufrichtiger Wille. Wille, m. F.! ift 216: ficht; benn ob ich fage: ich will ben Undern gluck: lich machen, - ober: es ift meine 21 b ficht, ibn gludlich zu machen, bas ift Gins und Daffelbe. Mufrichtig feit aber fieht ber Falfchheit entge: gen; und Falschheit ift da, wo man eine and ere Absicht bat, als man ju haben scheinen will, ba, wo diefe, ober jene Absicht falfchlich vorgegeben, gebeuchelt, gelogen wird. Wer fich bas Unfeben gibt, aus Ehrfurcht gegen bie Gottheit zu handeln. obgleich nichts weniger, als Ehrfurcht gegen die Gottheit ihn dazu vermag, der handelt falich; er ift ein Beuchler, wenn er durch den Schein der Sandlung felbst zu tauschen sucht, ohne noch jene ehrfurchtsvolle Gesinnung wortlich vorzugeben, in welchen Falle er insbesondere Lugner beift. Geine Abficht ift nicht, Gott ju verebren; benn er wurde fich vielmehr gern von ihm losfagen, wenn er hoffen durfte, daß es ihm gelange: aber es liegt ihm daran, daß Undere ihm religibfe Gefinnung gutrauen. Wer die Feindschaft, Die er gegen mich begt, E 2

begt, nicht verleugnet, fondern vielmehr offenbar Bu erfennen gibt, geht bei feiner Feindschaft auf: richtig ju Werfe; benn bie feindfelige Absicht, auf die fein außeres Benehmen fuhrt, bat er auch wirklich. Wer im Bergen mein Freund ift, und fich doch das Unsehen gibt, als fen er mein Feind, handelt auf alle Falle falfch - zwar nicht gegen mich; benn er wurde mir gern ohne Bogern feine gute Meinung zu erfennen geben, wenn er nicht feine Grunde jum Gegentheile batte - aber boch gegen ben, welchen er ju meinem Bortheile gu berucken fucht. Darum aber , daß er feine gute Be: finnung gegen mich unter ber Maste ber bofen ju verstecken sucht, verdient er doch wohl vor der Sand nicht den Ramen des Aufrichtigen? Dur fo viel fann ich fagen: Er ift im Grunde mein aufrich: tiger Freund, bas ift, wenn er fich ju erfennen ga: be, fo wurde feine Erklarung mit feiner wirklichen Absicht übereinstimmen. Gegen mich felbst verhalt er fich, fo lange er fein jestiges Betragen beobachtet, weder aufrichtig, noch falsch; nicht falsch - benn gegen mich will er feine Freundschaft nicht verleuge nen; er fieht es vielmehr gern, wenn mir feine wahre Gefinnung aus seinem Betragen durchscheint; - aber auch nicht aufrichtig, benn er verbirgt fie auch mir. Bis jest beißt er mein verstellter, ober vielmehr fich anstellender Feind, und mein mabrer, abernoch nicht aufrichtiger Freund. Mufrichtig. feit ift alfo bei bem, beffen Inneres mit feinem Meufe

Neußern übereinstimmt, sen nun das Innere gut, oder bose, recht, oder unrecht; aber diese Uebersteinstimmung muß nicht bloß zufällig, sondern deuts lich igedacht, absichtlich, vorsählich senn. So ist eine aufrichtige Erklärung die absichtliche Uebereinsstimmung unser Worte mit unsern Gedanken; und so ist aufrichtiger Wille der Wille, die Absicht, die wirklich auf das gehen, worauf sie zu gehen scheinen.

Ich belfe, wollen wir feken, einem andern zu feiner Rahrung, befordere fein Fortfommen. 21ber meine Absicht geht nicht auf ibn, und auf fein Gluck, sondern nur auf mich, und auf das meinige, es ift mir nicht um feinen, fondern um meinen Bors theil zu thun; und ich wurde vielleicht gar nichts, vielleicht gerade das Gegentheil gethan haben, wenn ich diese Aussicht auf die Berbefferung meiner Um: ftande nicht gehabt batte. Es fehlt mir bei Diesem Scheine ber Verwendung fur meinen Rebenmens schen ber aufrichtige Wille, die wirkliche Absicht, die Absicht, die auf das gienge, was der Gegen: stand meiner außern handlung ift; ich richte diese Sandlung auf den Sulfsbedurftigen, und meine mich felbst. Ich hatte ihm ein Capital gelieben, und bin jest in der Gefahr, es ju verlieren, wenn ich durch eine zweite Unterstüßung seine Geschäfte nicht wieder in Gang zu bringen suche. Berdiene ich wohl von ihm den Dank der Menschenliebe, Des Edelmuths? Sabe ich - aus einem falfchen Bers

zen, aus einer heuchlerischen Gesinnung — tugend, baft gehandelt?

Oder, wenn ich meinem Freundenicht um seinets willen, sondern in der Absicht diene, das Angeneheme seiner Freundschaft ungehinderter und länger zu ges nießen; wenn ich ihn von Sorge und Kummer bes seie, nicht, damit er davon frei sen, sondern damit sein trübes Gesicht mir keinen widrigen, freudesids renden Andlick gebe: was hat dieser Freundschaftss dienst mit Nechtschaffenheit und Tugend gemein, da Wille und Absicht dabei nicht aufrichtig ist?

Ich erziehe ein Kind, und wende auf diese Erziehung desselben, wohl gar unvergoltene Kosten und Bemühungen. Aber ich selbst vergelte mir sie zum voraus mit dem Vergnügen, welches mir das Erziehungsgeschäft macht, mit der Hossnung auf Ehre, und Gewinn, die mir mein Zögling einst gewähren soll. Was ich thue, thue ich nicht um des Kindes, sondern um meinetwillen; nicht der verlassene Waise, sondern mein liebes Selbst ist mir dabei Zweck und Ziel. Ich müßte ihn bloß als verlassenen Waisen aufgenommen haben; ich müßte, wie Iesus sagt, das, was ich an ihm thue, in seinem, des Kindes, Namen thun; es müßte nicht Angelegenheit meines Ehrgeizes, meiner Selbstsucht senn, wenn ich rechtsschaffen, aufrichtig, tugendhaft handeln wollte.

Dem Tugendhaften ift es jederzeit um den Mensch en überhaupt, nicht um diesen, oder jenen, nicht um sich selbst zu thun; denn Aufrichtigkeit dule

bet nur die Achtung gegen ben Dlenschen überhaupt. Was beißt das: "Ich belfe meinem Unverwandten; und ich befummerte mich nicht um ihn, wenn et nicht mein Unverwandter ware?" Es beift: Ges aen meinen Unverwandten habe ich naturliche Liebe; das Ungluck eines Menschen, mit dem ich in so nas ben Verhaltniffen ftebe, macht mir Schmerz, ober Schande; ich befriedige alfo das Bedürfniß jener naturlichen liebe, ich suche ben Schmerz, Die Schande von mir ju entfernen; meine Absicht gebt nicht auf ihn, sondern auf mich. "Ich belfe meis nem Unverwandten," dieß tonnte auch fo viel beif: fen: 3ch felbst wurde babet weder verlieren, noch gewinnen, wenn ihm geholfen, oder nicht geholfen wurde; ich sehe also dabei in feiner Rucksicht auf mich: aber ich helfe ibm, weil er mir burch bas Berhaltniß der Bermandtichaft fo nah ift, weil ich ibn allein, oder am erften, am wirksamften unter: ftugen fann. Bier ift die Verwandtschaft bloß Ver: anlaffung, und erfte Mufforderung jur Butfe, nicht Endzweck und Hauptsache; jede andere Veranlass fung ware mir eben fo lieb gewesen, batte mich eben so fraftig an meine Pflicht erinnert, an die Pflicht, die ich jedem Menschen schuldig bin, sobald er Bulfe bedarf, und sobald ich ihm belfen fann. Zeigt bieß Beispiel nicht flar, daß ber aufrichtige Wille nur auf den Menschen als Menschen gehe? Dber : Ich suche meine eigne Gluckseligkeit. Wenn ich es nur barum thue, weil Gluckseligkeit Genuß

ist: so sorge ich nur für meine Sinnlichkeit, nicht für mich; ich sehe nur auf die Hälfte meiner Natur, die thierisch ist, und thierisch empfinder, nicht auf den andern, edlern Theil meines Wesens. Könnte ich Frohsenn genießen durch die Sinnlichkeit, und das Gesühl eines Andern; könnte ich die angesnehme Empfindung auf einem andern, als auf dem Wege meiner eignen gröbern, oder seinern Werkzeuge bequemer auf mich ableiten: so würde ich jede Bemühung um meine Glückseligkeit aufgeben. Ich verfahre also nicht einmal ausrichtig mit mir selbst, wenn ich nicht meine ganze Menschheit, wenn ich mich nicht, als Menschen überhaupt, achte.

Aber zweitens: 3ch fonnte mit bem auf richtigsten Willen doch febr bose handeln; folglich muß er, wenn er Tugend beiffen foll, auf bas ges ben, was recht ift. Jener rachfüchtige, in feiner Ginbildung gerechte Mensch bat wirflich die Abficht, ben, ber ihn beleidigte, unglucklich zu machen; jesne Abgotter batten den deutlich gedachten Borfaß, ihre Kinder einem Goben ju Ehren ju verbrennen; jene Religionsschwarmer wollten im gangen Ernfte ihre Meinungen von Gott und gottlichen Dingen mit Reuer und Schwerd ausbreiten. Int iener Rachfüchtige tugendhaft? waren jene Abgotter recht: schaffne Meltern? - jene Religionsschwarmer ge: wiffenhafte Gottes : und Denfchenfreunde? 3ft Tugend ein Wille, der nicht weiß, was er will? erlaubt

Erlaubt fie regellofe Absichten? Rann fie bas Bei fcopf der Berblendung fenn? Die Bernunft, Die auf das dringt, was recht ist, muß doch wohl auch Recht und Unrecht unterscheiden konnen; fonft wuße te fie ja nicht, was fie mit ihrem Gefete wollte, fonst ware fie ja eine unvernünftige Bernunft. Wer gar nicht mußte, nicht einmal dunfel fublte, mas das beiffe: "ben Menschen achten," der konnte ja feinen aufrichtigen Willen haben; er tonnte fo une verståndig fenn, daß er den Menschen mit jedem an: bern Dinge verwechselte; indem er glaubte, es mit dem vornehmsten irdischen Wesen zu thun zu ba: ben, batte feine Sandlung einen gang andern Ge: genstand gehabt. Menschen, war's auch, um Gots tes willen, und Gott zu Ehren franfen, unglucklich machen, tobten, mit langen ausgesuchten Martern todten, das besteht doch wohl nicht mit der Achtung aegen die Menschbeit? Menschen achten fann man boch nur, wenn man auf jede menschliche Rraft ben Werth fest, ben fie bat, und wenn man fie Diefem Werthe, und ihrer Beschaffenheit nach, Die uns zeigt, was fie fenn und werden fann und foll, be: handelt, nicht unterdrückt, nicht falsch richtet, nicht unbrauchbar macht, sondern belebt, erhobt, vers edelt. Gefett aber, ich fonnte in irgend einem be: fondern Kalle durch noch fo gewissenhaftes Rachden: fen nicht finden, wie ich mich, um den boben Werth ber Menschheit nicht zu verlegen, benehmen mußte: fo forbert bier mein Gewiffen, lieber gar nichts zu thim; benn ich barf mich nie in die Gefahr sehen, etwas zu verschulden. "Was nicht aus dem Glausben, aus der Ueberzengung, recht zu handeln, entsspringt — sogt der Verfasser unsres Textes an eiznem andern Orte — das ist Sünde"; denn es ist Mangel an Ehrfurcht gegen die nachdenkende, urstheilende Vernunft, deren endlichen Ausspruch man nicht abwarten will, unbekümmert, ob man mit seizner Handlung sie ehre, oder schände. —

Was nun nicht nur ber Achtung gegen ben Menfchen gemäß, fondern auch aus Uchtung ige: gen ibn geschiebt, das ift Tugend; und tugend: haft ift berjenige, welcher Undere zu beglücken, ju vervollkommnen fucht, weil fie Menschen find, und weil der Mensch ihm über Alles werth ift, weil er's fur Pflicht und Recht erfennt, und alfo Ber: nunft und Gewiffen es von ihm fordert. Dicht na: turliche Gutmuthiafeit und Weichheit, nicht ange: fammter Edelmuth, nicht die Merndte des Bergnus gens und ber Freude, nicht bas Wohlbefinden ber Welt, und eben fo wenig der Ton des verfeinerten Beitalters - lauter Grunde des fogenannten Gu: ten, die maschinenmäßig, und veranderlich, und oft febr verfehrt wirfen - nicht fie find die Trieb: federn des Rechtschaffenen, sondern lediglich die von ber Bernunft deutlich erflarte Pflicht, foste fie auch noch fo viel Zwang und Ueberwindung. Wirksame, und lebendige Achtung gegen den Menschen erfest fogar die gute Lebensart, oder gibt ihr erft bas 2fn: gieben:

ziehende, und Empfehlende. Was bedarf es der schmeichlerischen, erkünstelten Hössichkeiten, — der runden Complimente, — der erlernten Manieren, wenn man uns wahre Menschensveundschaft in Miesnen und Worten anmerkt, und wenn wir statt leerer Schälle Beweise der That geben? Man kann sich nach jemandes Wohlseyn erkundigen aus bloßer herzgebrachter Sitte, aber auch aus der gefühlvollen Ueberzeugung, daß an dem Leben, und der Gesundscheit eines Menschen um dieses Menschen selbst willen wiel gelegen sen; und gewiß ist diesenige Theilnehmung die natürlichste, welche mit allen ihren Ueussgung lebt, von selbst hervorgeht. —

So sen denn unser Entschluß, m. Fr.! allem dem, was rechtschaffen, wohlanständig, billig, züchtig, und liebenswürdig ist, aus allen Kräften nachzustreben, weil wir so dem Menschen die Achtung beweisen, die ihm gebührt. Diese Achtung ist eine reiche Quelle der äußern gusten Handlungen, und sie läßt uns zugleich jedes Gesbot Gottes und der Vernunft mit Willigkeit aus üben. Dem Tugendhaften, kann man wohl sagen, ist kein Geselh gegeben; ihm ist keines beschwerliche last; und er bedarf der Geselse nicht. Wer wahre, liebevolle Achtung gegen seine Brüder und gegen sich selbst hat, den begleitet ja auf allen seinen Schritzten die Gorgfalt, jedem alles das Gute zu erweisen, was er ihm erweisen kann, und ihm jedes Uebel,

9501

jebe unangenehme Empfindung zu erfvaren. Diefe Sorgfalt ift mit einer ftets regfamen Ueberlegfams feit, Die fich nach allen Gelegenheiten jum Guten umfieht, und fie auf die beste Urt zu benußen fucht. und mit der Unftrengung aller unfrer Rrafte verbun: ben. Dort leidet ein Menfch, fpricht der Men: schenfreund; das kann und darf mir nicht gleichgul: tig fenn, wenn ich etwas fur ihn thun fann. Und nun denft er nach; nun bietet er feinen überlegenden Berftand, feine Erfahrung und Weltfenntniß, feine Klugheit und Borficht auf, um ein wirffames Mittel ber Gulfe ju finden; nun berechnet er Die Wortheile, die Berbindungen, Die Freundschaften, Die ihm fur ben Leidenden igu Gebote fieben; nun regt fich bet ibm , wie von felbft, Sand und Ruß: und es ift fein ernftliches Geschaft, feinen wohltha: tigen Plan durchzusegen. Bei ihm bedarf es feis ner Empfehlungen des Leidenden, feiner demuthigen Bitten, feiner erweichenden Rlagen. Bielmehr will er mit feiner Bulfe überrafchen, im Berborge: nen wohlthun, und dem Geretteten jede Demuthi: gung, Die gerechte Wohlthaten zu Allmosen machen wurde, ersparen. Es ift ihm nicht um Danf, noch weniger um Bergeltung zu thun.

D! m. Fr.! wie gut stande es nicht um die Welt, wenn Achtung für Menschen in dem Herzen der Menschen herrschte. Dann machten Unfalle der Natur und des Glücks ganze Menschenclassen und Volker weit weniger unglücklich; dann hatten

wir keinen Tirannen, als den unvermeidlichen Tod zu fürchten. Und ist es denn so schwer, Achtung für uns und unsres Gleichen in's Herz zu kassen? Ist es so schwer, die Erhabenheit der Vernunft, die uns auszeichnet, anzuerkennen? Der Vernunft, die so laut in unserm Gewissen spricht? D! daß wir auf diese Stimme achtsam horten!

eradem ion sim hod. Odia langided die de consistent en de consistent die consistent de consistent de

grandistant from the Control and Som Clouds of Some

115 1194

Dritte Predigt.

Die nie audzeichnet, anguerkeinsche Ber Berg. nueblie bie is bar in untern Bemilke Gelder Die De

wer, trepen greature, die den unvermeiblichen Tob zu finnen, ilnd ist ed benn fo ichwer. Bedrung

It es fo fibrer, Die Erhabenheit der Leeignift,

Die Reinigkeit des Bergens,

Du, Beiliger! willft, bag wir nach mabrer, reiner Tugend ftreben; du haft uns dief Streben moglich gemacht; und fagft uns burch diefelbe Bers nunft, welche uns auf Recht und Tugend hinweift, wie wir uns vor dem Verlufte unfrer angestammten Wurde bewahren follen. D! waren wir ichon fo aut, daß wir begierig auf diefe theuren Belehrun: gen merkten, mit Weisheit auf bem Wege bes Les bens mandelten, und unfer großes Ziel nie aus bem Muge verloren! Die wurden wir nicht immer befs fer, dir immer gefälliger, mit uns felbft, und ber Welt zufriedener werden. Jest - wir find es uns bewußt - jest feimt Achtung vor uns felbit, und wahre Ehrfurcht gegen dich, und bein vollfommnes Gefet in uns auf. Deine bildende Sand wird ben toftlichen Reim pflegen, und ihn bald ju Fruchten reifen reisen lassen, die uns und unfre Bruder froh machen. Segne dazu auch unsern ernstlichen Willen, und jedes aufrichtige Bestreben. Amen!

Tert. Matth. Cap. 5, 23. 8.

Selig sind, die reines Herzens sind.

Wir wiffen jest, m. Fr.! was Recht - und was Tugend ift. Recht nennen wir diejenigen Sand: lungen, welche ber Ichtung | gegen ben Menfchen gemäß find; und jeder Befonnene fann nun leicht beurtheilen, mas er in befondern gallen zu thun ba: be, um diefe Uchtung zu beweifen, und das Gegen: theil zu vermeiden. Er frage fich nur jedesmal: Darf ich ichweigen, barf ich reben, fo reben, fo handeln, wenn der Mensch mir über Alles werth fenn foll? oder wenn ich den Borwurf vermeiden will, als hatte ich bas erhabenfte Wefen, mit dem ich es naber, ober entfernter, mehr, oder meniger, bei allen meinen Geschäften, in allen meinen Lagen und Berhaltniffen, bei jedem Entschluffe, den ich faffe, und bei bem außern Betragen, bas er jur Rolge bat, ju thun babe, verfaumt, vernachlaffigt, juruckgesett? War die Frage aufrichtig, so wird bie Untwort bestimmt und entscheidend fenn; benn, wer die lettere ernstlich sucht, und ein offenes Ohr für fie bat, vernimmt fie zuverläffig, burch die Stimme des Gewissens, unverholen und deutlich. Befeßt,

Gefett, j. B. die Frage mare: wann bande le ich recht, die Wahrheit ju fagen? Die Untwort liegt nicht weit fur den, der nur ges wiffenhaft weiter fragt. Bon welcher Wahrheit ift die Rede? Bon berjenigen, Die der Menfch, um ein wirflich vernünftiges, achtungswurdiges Wefen ju fenn; ober ju werden, burchaus nicht entbehren fann? Die fannft du zweifeln, ob er Diese Wahrheit von dir erfahren durfe, erfahren folle? Der achtet mich doch wohl, der dazu beis jutragen fucht, daß ich ein achtungswürdiger Menfch werde. Aber wie foll ich ibm diese theure, une entbehrliche Wahrheit mittheilen? Gie foll bas, was sie an und für sich ist, auch ihm werden. -Wahrheit, theure, ehrwurdige Wahrheit. Das ift fie nur durch ihre Grunde, durch ibren Bufame menhang mit der Tugend und ber Bestimmung bes Menschen. Allfo ftelle ibm jene Grunde, und dies fen Bufammenbang bar, wenn er fie faffen fann. Und damit er fie faffe, fo bereite fein Gemuth vor, bas beißt: übereile nichts, und lag ihm die Beilige, ber er huldigen foll, ju rechter Zeit, und in ihrer eigenthumlichen Wurde, einfach, wie fie ift, feis nes erborgten Schmucks bedarf, erscheinen; fie erscheint aber nur bann zu rechter Zeit, wenn ihre Erscheinung durch ihre Dienerinnen, durch die Wahrheiten, Die ihr vortreten muffen, vorbereitet tft; nur bann, wenn fie mit ihrem vollen Licht: glange, ohne ein blodes Auge zu blenden, erschets nen

nen fann. Steht fie vor ibm, fo fonnen nur über: machtige Begierden, die ibm nichtswurdige Blend: werfe vormachen, den Gindruck derfelben ichwachen. Und nun, wenn die Umftande dir vergonnen, das Werk feiner Erleuchtung und Befferung ju vollen: ben, nun gerftreuft bu biefe Blendwerfe - burch Wahrheit, Die fich ihm eben fo schrittmeife nabert; nun giebst du ihm bald genug Rathschlage, wie er Die Uebermacht ber emporten Begierden nach und nach, aber defto fichrer bandigen tonne; nun erins nerft du ihn oft an fein beiliges, burch Uebergen: gung feinem Bergen abgedrungenes Gelubde, damit er von dem guten Wege nicht wieder abgleite. Aber wie konntest du die Tugend von ihm erzwin: gen, wie fonnteft du ibm die Freiheit rauben wollen, die der hochfte Vorzug des Menschen, und bas Wefen ber Tugend ift, - Die Freiheit, burch welche jedes Gute fein wirkliches Berdienft merden Bute dich, durch unverständigen Gifer die Achtung ju verleugnen, welche bich jum Diener ber Wahrheit berufen batte - Die Achtung gegen die Menschheit in feiner Person. Und mit Ginem Wor: te, darf der Bernunftige unverftandig, unzweckmas Big bandeln, indem er bas Geschaft ber Bernunft betreibt? Ift der Unverständige reif fur die Ber: nunft? Du wolltest Diefen Menschen erleuchten, und beffern. Alfo nimm ibn vor der Sand, wie er ift, damit er werden tonne, was er fenn foll. Du willst ihn gewinnen, also erbittre ihn nicht; fprich nur

nur mit dem Munde der Wahrheit, ohne Schmeischeln und Heucheln — denn das hieße ja: den, der gut werden soll, wissentlich verderben; es hieße: durch tödtendes Gift gesund machen wollen — aber dein Ernst sen sanft, er sen die reine, gewichtvolle Stimme deines eignen, für Wahrheit und Tugad gestimmten Herzens, und lebens.

Aber wie, wenn ich meinem Mitmenschen der Bote feines Unglud's werden, wenn ich burch Wahrheit ihm webe thun foll? Ich! gern erfpart' ich fie ibm, wenn es nicht die Doth erforderte, fie ibm zu fagen. Aber konnte nicht die plogliche Ents beckung berfelben ein besto schrecklicherer Schlag für ibn werden? Wer burgt mir fur das Gegentheil ? Menschen ohne Roth franken, beißt gewiß nicht: fie achten; und' gebe die Ratur mit bem vornehme fen, fühlenden Wefen um, wie fie wolle, fo binich boch nicht berechtigt, fein Gefühl auf die Folter gu fpannen, wenn ich es vermeiden fann. Aber, wenn mir's nun fo gut nicht werden foll, die Pflicht ju erfullen, Die ich freilich am liebsten erfullt batte: fo fen es, ich werbe ber berufene Bote bes Unglucks; aber ich werde es auf die schonendste Urt. Und, wenn ich den Unglücklichen eine Zeitlang tauschen mußte, damit er fich ftufenweise bem Abgrunde nas bere, worin er fich felbst in einer grausenden Geftalt erblicken foll, wer mag bas Unredlichfeit nennen? Aber freilich barf Tauschung nie mehr, als Mothmittel, nie darf fie 3weck fenn; denn Bers stand stand und Vernunft des Menschen gehen auf Wahr, heit, für welche sie ihm gegeben sind. Bedarf er diese Wahrheit, um verständig und vernünftig zu handeln; so erwartet, und fordert er sie mit Necht; und ich soll sie ihm nicht vorenthalten, wäre sie auch noch so bitter. Aber hier verlor er am Werthe eis nes verständigen und vernünftigen Wesens, so viel ich sehen konnte, nichts, wenn er die ganze Botzschaft nicht gleich erfuhr; hier betraf es bloß sein Gefühlt; und ich handelte der Natur dieses Gesühls gemäß, indem ich es nach und nach reizte.

Das war ein Beispiel, welches zeigen soll, wie leicht es für den gewissenhaft Nachdenkenden sen, sich selbst über das zu belehren, was in einzelz nen Fällen recht ist; und da nun Tugend in wirkz licher Achtung gegen den Menschen besteht; da erst derjenige den Namen des Tugendhaften verz dient, der diese Achtung besist, und dessen Gesinzungen und Handlungen aus ihr entspringen: so wird jeder eben so leicht erkennen, ob das, was er jedesmal thut, ob seine Absichten und Gesinnungen das Gepräge des aufrichtigen Willens haben.

In diesem Willen liegt die Neinigkeit des menschlichen Gerzens, auf die unser Jesus in den voranstehenden Textesworten dringt, und die jest unser Gegenstand ist. Hier ist natürlich die Frage: wodurch wird das Herz verunreinigt? aus deren Beantwortung sodann jene Neinigkeit desselben von selbst kenntlich wird.

2 Er:

## Erfter Theil.

Wenn das menschliche Herz, m. Fr.! veruns reinigt werden kann, so muß es etwas geben, das nicht hineingehört, weil es die natürliche Güte des selben entstellt und verdirbt, und das doch darin ist, das also auf irgend eine Art hineinkommen kann.

Was ist nun dieses? Ist es dem Menschen ganz fremd? Liegt es auf keine Weise in der mensche lichen Natur? Ist es ihr vielleicht ganz zuwider?

Das kann nicht senn. Was verunreinigt wird, nimmt die Unreinigkeit an, nimmt sie wohl leicht und gern an. Was durchaus nichts fremdes ans nimmt, kann auch nicht verunreinigt werden.

Nun frage ich: Woher entspringt die Unlaus terkeit des Herzens? Worin liegt sie? Und war; um sind wir so geneigt, sie anzunehmen? Drange sie sich uns mit Gewalt auf, so wären wir an ihr unschuldig. Aber wir können, und sollen, wie uns unser Gewissen sagt, uns vor Unlauterkeit bewah; ren; darum ist es nothwendig, die innere Quelle, oder wenigstens Veranlassung dazu aufzusuchen. Ohne Zweisel, da wir soversührbar sind, liegt der erste Reiz dazu in uns selbst; und wir müssen also unse Natur näher kennen lernen.

Wenn die menschliche Natur lauter Vers nunft ware, so konnten wir nie in Gefahr koms men, von dem Gesehe des Rechts abzuweichen, das sie uns vorhält; denn neben der Gesehgeberin wohns te die Freiheit, welche jenes Geseh unmittelbar in Musubung brachte; lund sonst mare nichts ba, was diese Ausübung zu hindern vermochte. Freis heit haben wir fo gewiß, als wir uns bewußt find, daß wir recht handeln sollen, weil sonst die Mensch: beit nichts, als der flarfte Widerspruch: Du follft, - und gleichwohl fannft du durchaus nicht, mare. Konnten wir aber bem Gefete ob: ne alle Ur fache entgegen bandeln; bedurfte es baju nicht einmal eines Untriebes und Reizes; mas ren wir im Stande, uns der Bernunft um Nichts und wieder Dichts entgegen ju fegen: fo mußte nes ben ber Bernunft mit einer Macht, Die ber ibri: gen gleich fame, eine ausdruckliche Unver: nunft über uns berrichen; fo batten wir unfre Freiheit eben so aut fur diese, wie fur jene ; so fonnte feine von beiden mit Erfolg über uns entichet: den; beide bielten einander ein immermabrendes Gleichgewicht, jede stellte ihr Gefeg bem ber andern entgegen, in unferm Innern ertonte alle Augenblicke Ruf, und Wiederruf: Du follft, - bu follft nicht; und alle Freiheit ware bei biefer Doppelmacht da: bin, wenn diese Freiheit nicht etwa ein neuer Wi: derspruch senn soll, - ein Vermogen, bem jebe Entschließung fur die Bernunft burch eine glei: che Starfe der Unvernunft, und eben fo je be Entschließung fur bie Unvernunft durch gleit de Starfe ber Bernunft unmöglich mare. Und noch unwirksamer und wichtiger ware biefe Freiheit, wenn die Unvernunft durch uberwies

genbe Starte bas Gefet ber Bernunft gerabezu unfraftig machte. Aber einer wirflichen Itn: vernunft mußten wir une boch wohl eben fo gut bewußt werben tonnen, als der Bernunft. Beide waren von einander das gerade Widerspiel; zwischen beiden mußte alle Augenblicke Rampf entfleben. Wenn diese uns fagte: Du follft g. B. ehrlich fenn und handeln, fo mußte jene ausdrücklich ents gegensegen: Mein! Du follst vielmehr ber Unred: lichkeit folgen. Wenn die eine fprache: Dur Redlichkeit macht dich beiner eignen Achtung werth, fo mußte die ander e entaggenfegen: Unredlich: feit macht bich mit bir felbft gufrieden. Aber wie, m. Fr.! mußten wir fo ein doppeltes Bewußtfenn uns nicht in die Geele hineinlugen? Wir fublen uns gang anders. Laffet den Fall ftatt finden, daß wir durch Unredlichfeit ein großes Gluck machen fonnten. Db Redlichfeit unfre Pflicht, ober ob Unredlichkeit auch nur erlaubt fen, darüber find wir gar nicht in Zweifel, und ber geringfte ernftlis che Zweifel muß uns schon als Werschuldung auf's Berg fallen. Ware nur nicht von uns, von eis nem Gewinne, den wir machen konnen, fondern von einem fremden die Rede: fo wurden wir die geringfte Abweichung von Geset und Recht obne Bedenken fur das erkennen, was fie ift. Aber idaß wir um einer einzigen, augenblicklichen Sandlung willen fo große Bortheite miffen follen, daß viels leicht Gin Wort uns arm machen wird, darüber befins

befinden wir uns in einer peinlichen Berlegenheit. Und warum gaudern wir um einen fo wichtigen Preis die luge dreuft herauszusagen? Warum be: muben wir uns erft lange um Musfluchte? Warum benfen wir ichon jum voraus auf die Beruhigung unfres Gemiffens? Ich! bas Gebot der Recht: schaffenheit tont allein und unüberhorbar in unserm Innern, und dringt uns immer naber an's Berg. Rein erwunschtes Gegengebot! nicht einmal eine Ausnahme! jeder Zweifel abgeschnitten! nur mub: fam gesuchte Ausflüchte, Die mit verdachtiger Beime lichfeit berbeischleichen! Dein! es ift uns nicht moge lich, Die Pflicht zurückzuweisen. Aber Die Erfuls lung berfelben thut uns webe. Uns - ich frage wem? Ober beffer: Was ift es eigentlich in uns, das sich der Pflicht weigert? Was ist es, das uns zu dem Wunsche dringt: D! daß sie boch nicht so beilige Pflicht ware? Das Gluck, bas bu jest mit Unredlichkeit erkaufen kannft, foll fich auf einen Mus genblick entfernen, es foll bir unwahrscheinlich, une moglich dunken. Schon fühlft du dich williger, Dem Gebote der Redlichfeit zu folgen. Es mar ber'machtige Reig ber finnlichen Begierbe, der dich in diesen Kampf fturzte, der dich auf 2lus genblicke blendete, ber bich gleichsam zur doppelten ftreitenden Derson machte. Die Ginntichfeit, die an fich so unschuldig, und neben der Vernunft ein so wesentlicher Theil unfrer Ratur ift, wird die Gegnerin der Wernunft, fo oft fie durch das Gebot

ber legtern ein Bedürfniß, ober einen Bortheil vers lieren foll. Der Denfch, ber - in einer Welt. ju der er gebort - nicht bloß vernünftig wollen. fondern auch außerlich bandeln foll, muß fur feine Thatigfeit Gegenftande haben, mit benen er in Verbindung kommen fann, und die also auf ibn wirfen, Gindruck auf ibn machen. Das tonnten fie nicht, wenn er nicht eine Ginnlichfeit, ober die Rabigfeit batte, Diefe Gindrucke angus nehmen. Der Goldklumpe, ber ben Sabsuchtigen an fich giebt, mare fur ibn gar nicht da, wenn er von ber Gegenwart deffelben nichts empfande; wenn Dieje Empfindung feine Vorstellung in ihm verans lagte; wenn feine Ginbildungefraft fein Bild ba: von auffaßte, und aufbewahrte. Aber er fieht, und denkt ihn nicht bloß, fondern fiebt, und benft ibn mit Bergnugen; denn der Denich fann nicht bloß empfinden, fondern auch fublen; Die Dinge find burch die Gindrucke, die fie auf fei: nen Ginn machen, nicht bloß fur ibn ba, fondern die Vorstellungen bavon begleitet auch Luft, oder Unluft; und nun begehrt, oder verabscheut er fie; ftrebt nach ihnen, ober fucht fie von fich zu entfer: nen; er hat in Rucfficht besonderer Guter, ober Uebel Reigungen, ober Abneigungen, Begierben, Berabicheuungen. Diese Sinnlichkeit, Dieß Be: fuhl fur das Ungenehme und Unangenehme, dieß Streben, fich jenes ju verschaffen, und dieses von fich ju entfernen, Diefe Meigbarfeit fur Wohl und Webe.

Webe, die nicht fatt finden fann ohne Gindruck, ohne Empfindung, ohne außern und innern Ginn, durch welche wir uns dessen, was außer und in uns ift, und vorgebt, bewußt werden, bat felbft bei ben erhabensten und geläutertsten Borftellungen ihren Dienft, fobald fie uns auf irgend eine Urt rub: ren follen. Den Undachtigen fogar begeiftert ber Gedanke an Gottheit, Emigfeit, und Tugend nur burch Sinnlichfeit, burch Bilder, womit bie ge: Schäftige Ginbildungefraft Gindrucke auf feinen in: nern Sinn macht. Gigenliebe, und Gigen: bunfel - beide jusammen unter bem Damen "Gelbftfucht" befannt, bas find die beiden gro: fen Zweige unfres sinnlichen Triebes, insofern die Gelbstliebe, und Gelbstschahung, die er enthalt, Die Erlaubnif der Bernunft überschreiten. Was uns ohne weitere Nebenvorstellung vergnügt und begluckt, das reigt die Gigenliebe; mas uns als Bollfommenheit und Borgug, der uns über Undere erhebe, an fich zieht, das reizt den unedlen Stolg; und beide verunreinigen mehr, oder wes niger unfer Berg, verfalfchen unfre Tugend, fcmas chen unfre Achtung gegen die Menschheit in uns, ober Undern, und machen uns fo oft bem Gefete des Rechts untreu.

Ich sollte nur auf die Heiligkeit und Wichtige keit der Pflicht sehen, und mein Sigennuß schielt zugleich auf ihre Nühlichkeit; ich befolge sie, nicht bloß,

bloß, weil sie Pflicht, fondern, weil sie eine nug: liche Pflicht ift.

Ich follte mir Verstand, und Klugheit, und jede gute Sigenschaft erwerben, lediglich in der Abssicht, um jede Pflicht auf die beste, sicherste, und heitsamste Art zu üben; das Geschäft der Tugend ungehindert, und leicht zu vollbringen; und die Shre und das Slück der Menschheit desto thätiger zu befördern. Aber jene guten Sigenschaften, und die glückliche Unwendung derselben nähren meine Selbstgefälligkeit; ich will gepriesen, — geehrt senn; ich sordere mit mehr, oder weniger Feinheit den Zoll des Dankes ein, den ich verdient zu haben glaube; oder halte mich, wenn er mir versagt wird, bald durch Selbsterhebung, bald durch unzusrtiedene Klagen schadlos.

Die Eigenliebe besonders sieht oft, wie die lauterste Uneigennühigkeit aus; und ist doch nichts, als Eigenliebe. Es ist der schönste Triumph der sogenannten Edelmuth, wenn es ihr vielleicht mit saurer Mühe, und großen Ausopferungen gelungen ist, das dauerhafte Glückeines beträchtlichen Theils der Mit: und Nachwelt zu gründen. Geseht, es käme ihr nicht auf die süse Belohnung des Gedanskens an: Das thatest du; das ist dein Werk, ein bleibendes Denkmal deiner Edelmuth, und deiner Kraft. Auch das verdenke ich dem Menschenfreunde nicht, daß er sich seiner gelungenen Entwürse freut; sich ihrer nicht freu:

freuen, sich der beglückten Menschheit nicht freuen, wäre unnatürlich und wohl gar unedel. Aber ob diese Freude nicht das Maschinenwerk war, das seine Thätigseit in Bewegung sehte? ob die Aussicht wenigstens auf stille Berehrung, und Berwunderung nicht die stärkere Triebfeder gewesen senn mag? ob das reizende Bild der beglückten Mensch; heit nicht mehr, als die Achtung für sie, gewirkt hat? Entscheite, wer in das Herz dieses Menschen: freundes zu schauen vermag!

## 3meiter Theil.

Wenn nun Eigenliebe und Eigendunkel das Herz verunreinigen, so wird es rein, sobald jene beiden Triebe ihren Einfluß auf unsre Gesinnung verlieren. Die Vernunft soll unfre Selbstliebe und Selbstschäung richten und lenken, damit diese Tries be nicht Eigenliebe und Eigendunkel werden.

Ich mag ben Werth jeder guten Eigenschaft anschlagen, und mag und soll sie auch an mir schät gen, damit ich nicht die geringere auf Unkosten der bessern suche und psiege. Ein seines Gefühl z. B. soll weniger geschäft werden, als Verstand und Vernunft; und ich soll die Bildung des er stern nicht über die Bildung der leßtern hinaustreiben.

Ich darf Vergnügen empfinden, und mich meis nes und des Glückes Anderer freuen; aber beides foll die Achtung gegen uns, als höhere Wesen nicht schwächen, und nur diese Achtung, wicht jenes Gefühl Gefühl soll die Triebfeder meines Thuns und lass sens werden. Wenn mich pflichtmäßige Arbeit ruft; wenn ich thätig senn soll: so darf ich mich nicht dem leidentlichen Genusse überlassen, und mich nicht der müssigen Empfänglichkeit für angenehme Eindrücke hingeben. Zu dem, was ich thue, soll mich wes der das Angenehme der Handlung selbst, noch die Aussicht auf süße Belohnung antreiben. Die Masschine wird gestoßen und getrieben; das Thier wird gereizt; aber der Mensch handelt, wenn er ganz Mensch ist, in jeder Rüsssicht selbst, und jede seis ner Handlungen entspringt aus lauter Thätigkeit.

Man darf es nur versuchen, die ungeordneten Triebe auf die Grund sage juruckzuführen, die sie geben murden, um das Vernunftwidrige dersels ben einzusehen.

Die Eigenliebe mußte, wenn sie sich deutz lich erklarte, sagen: Sobald die Uebung bessen, was man recht nennt, für mich selbst nicht angenehmt ist, und angenehme Folgen hat: so unterlasse ich sie. — Mögen die Folgen senn, welche sie wollen; mag das Geschäft dir leicht und bequem und reizend, oder schwer und verdrüßlich senn; und mag es dir noch so viel Ausopferung kosten: dennoch sollst du dich nicht davon lossagen — lautet der Besehl der Vernunft, die den Menschen jeder Bemühung und Ausopferung werth achtet.

Dieselbe Eigenliebe unter einer andern Gestalt spricht: Wenn die Uebung dessen, mas recht heißt, nicht

nicht andern angenehm ift, oder ju ihrer Gluckfelig: feit beitragt: fo unterlaffe ich fie. - Sa! fpricht Die Bernunft, bu darfit und follft fogar fur Ber: gnugen und Glucfeligfeit nach beinem Beften, Wiffen und Gewiffen forgen, follst dich und Undere frober zu machen fuchen; denn der unedlere Theil der Menschheit ift ihr eben so wesentlich, als ber edfere. Aber ber lettere, nicht ber erftere, fen ber vornehmfte Gegenstand beines Strebens; benn er ift ber edlere. Rur ift bie Frage, warum und mit welcher Besinnung bu fur Bergnugen und Gluckfeligfeit forgft. Dun barum, weil diefe Ges falligfeit felbft dir Bergnugen macht; weil der Un: blick der froben Gesichter, die der gelungene Erfola schaffen wird, dich im Beifte icon felbft erheitert; oder, weil du mit beinen Beglückten den Genuß zu theilen, weil du lobpreifenden Danf, behagliche Bergeltung boffeft? Wenn bas beine Triebfebern find, fo find fie falfch; und fo wirft du taufendmal bein und Underer Glud verfaumen, wo du noch fo viel bafur thun konnteft. Denn Bemubung fur Bergnugen und Glud ift doch Bemubung; fie fann den Reig des Vergnugens, ber dich treiben foll, leicht fcmachen; oder Berftimmung und uble lanne macht bich diefes Reiges gerade bann, wenn bu etwas thun fonntest, unempfanglich, und beine Sand und bein Fuß bleibt ungeregt. Mein! auch bier follft bu bich nicht reigen, nicht treiben laffen, fondern bich freiwillig entschließen, weil es ben Me ns

Menschen, und einen wesentlichen, wenn auch unedlern Theil der Menschheit betrifft, und weil jede Angelegenheit derfelben für dich wichtig senn foll.

Ober beförderst du Glückseligkeit Anderer nur darum, weil das Meer, das die ganze Erde tränkt, endlich auch deinen kleinen Acker bestruchten wird? Dann ist es dir ja nicht um die Menschheit übershaupt, sondern nur um dich zu thun; dann brauchst du jene nur als Mittel für deine Absüchsten; dann achtest du nicht einmal das erhabene Bild der Gottheit in dir, weil du es sonst auch in jedem Andern deines Geschlechts achten müßtest.

Der Grundfaß des Gigendunfels mare: Wenn die Uebung beffen, was man Recht nennt, mir nicht in meinen, ober Underer Mugen Chre und Vorzug gibt; wenn fie nicht lob, Gelbftlob und fremdes tob erhalt: fo unterlaffe ich fie. Itmge: kebrt fagt uns ein unbegreifliches und doch unleuge bares Gefühl und Bewußtsenn, dem wir unwill: führlich Beifall geben: Wer seiner Vernunft nicht folgt, weil es der Befehl der Bernunft, - wer nicht recht handelt, weil es recht ift, der verdient als Michtswürdiger Berachtung; aber vernünftig und recht bandeln in jeder Rückficht, innerlich und außerlich, verdient noch fein besonderes Lob, weil es nichts weiter, als das ift, was man foll. Der Rechtschaffne fteht nur nicht unter ber Wurde, Die ihm, als Menschen, naturlich ift; aber auch die größte größte Anstrengung, auch die reinste Reinheit seines Herzens fann ihn nicht über sie erheben. Oder, was ist es für ein Berdienst, kein halber Mensch, kein Maschinen : und Thier: Mensch zu sepn?

Berbannt fen von uns alle Lobn fucht! Tu: gend ift Uneigennüßigfeit; und alfo ware Tugend mit Lobnfucht eine eigennußige Uneigen: nugigfeit, ober ein uneigennußiger Gigennuß. Wenn wir Alles gethan haben, was unfre Schuldigfeit ift: fo find wir noch immer ver: Dienftlose Anechte. Wir hoffen fur unfer Gutes: thun den Gegen Gottes; und nehmen, nach Spendung einer Wohlthat, ben Wunsch bes 2fr: men, daß fie Gott vergelte, baß Gott uns bafur feane, im gangen Ernfte an. Goll uns Gott für Die Wohlthat eine andere und wohl gar größere ge: ben - icon in diefer Welt; ober foll er uns bafur irgend ein besonderes Gut, einen nahmhaften Bu: faß ju unfrer Geligfeit beilegen - in jener Welt: fo tonnen wir freilich nicht beffer thun; wir verlie: ren wenigstens bei dem Tausche nichts; wir erhalten baare Bezahlung, nur, daß wir so flug und so geduldig find, fie abzuwarten, weil auch diefe Wes buld nicht unbezahlt bleibt; wir haben auf Wucher gelieben. Rann ber grobfte Gigennuß fchleche ter bandeln? Dber boffen wir fur unfer Gue testhun bald irdifche, bald bobere Glacfelige feit überhaupt, ohne gerade auf besondere Bergel: tungen für besondere Thaten und Aufopferungen gu reche

rechnen: so wissen wir doch gewiß, daß wir nichts dabet einbußen, weil wir es mit einem reichen Bers gelter zu thun haben. Auch das ist bloßer, viels leicht etwas feinerer Eigennuß.

Aber ift es benn wohl moglich, fich gang vom Gigennuge loszumachen? - 3ch frage bagegen: Ift es moglich, ober nicht, feine Pflicht jedesmal unverzüglich zu thun, ohne erft daran zu denfen, daß wir fur unfer ganges Rechtthun belohnt mure ben? Gublen wir die Willigfeit jum Guten nie eber, als bis wir erft bas Bild von vergeltender Bluckseligfeit in unfrer Ginbildungsfraft erneuert haben? Konnten wir uns nicht einmal und zweis mal auf ben bloßen Bedanken entschließen: das ift recht; das will meine Vernunft? Und wenn es einmal, und zweimal möglich ist; warum nicht im: mer? Stellet euch vor, m. Fr.! daß ihr noch gar nicht wiffet, worin die Freuden des Simmels beste: ben; daß fie euren jegigen irdischen Bunschen, eus rer jegigen Bilbung, eurem jegigen Geschmacke aar nicht angemeffen fenn werden; daß ihr, nach euren gegenwartigen Gefühlen, fie mahrscheinlich für irdisches Glud nicht gern eintauschen murbet: daß ihr erft noch gang andere Menschen werden mus fet, ehe fie euch die mindefte Befriedigung gemab: ren fonnen; banget euch, wenn ihr an die Ewige feit benft, ja nicht an falsche, irdische Bilder, und besetzt den himmel nicht mit Gutern ber Erde: auf der andern Seite, Schaffet euch nicht felbst eine Holle,

lune

Holle, einen Marterpfuhl, der nicht da fenn wird; - führt euch endlich ju Gemuthe, daß die gegen: wartige Welt in febr vielen Rallen Butes mit Uebel und Webe vergilt, und daß ihr, bei dem genauften Gehorsame gegen das Gefet der Rechtschaffenheit, vielleicht doch unglückliche Menschen fenn und bleis ben konnt, bis an euer Ende; jest, bent' ich, ba Diese bittern Wahrheiten Wahrheit fur euch find, habt ihr euch der sinnlichen Reize so ziemlich ent: Schlagen: und nun, - die Sand auf's Berg! wollt ihr, fonnt ihr noch Pflicht und Tugend und Menfch: beit achten ? wollt, fonnt ihr euch mit Wiffen und Willen zu Michtswürdigen machen? ober wollt ihr, gefest, das Gluck folgte ber Bosheit auf dem Rufe nach, wollt ihr lieber gluckliche Bofewichter fenn? Waget diefen Entschluß; wie wird euch zu Muthe?

"Aber durfen wir nicht wenigstens Gutes thun, um das Vergnügen eines guten Gewissens zu genießen?" Aber ein gutes Gewissen habt ihr ja erst dann, wenn ihr ohne Rücksicht auf irgend ein Vergnügen, und also auch auf das Vergnügen des guten Gewissens recht thut. Und Vergnügen des guten Gewissens ist ja eine wahre Unmöglichkeit. Denn wer sich darüber freut, daß er gut war, der sagt sich: es wäre auch möglich gewesen, daß du schlecht gehandelt hättest. Kann der Tugend; haste sich über eine solche Möglichkeit, kann er sich darüber freuen, daß diese, oder jene seiner pslicht, mäßigen Thaten ihm gleichsam, wie ein Wurf ge:

tungen sen, und daß er auch wohl hatte mißglus den können? Er muß, dent' ich, die Möglichkeit des Bosen beklagen, und es muß ihm, durch sein Verdienst und Streben, zur Unmöglichkeit geworz den seyn. Nein! irret euch nicht, m. Fr.! Das Vergnügen des guten Gewissens ist weiter nichts, als das Vergnügen der Eitelkeit und des Eigenzdunkels.

Gott! erlose uns von allem Bosen und von aller Verblendung. Amen.

odine from the organization of Komple School action (Spise Light, such that is a <u>laboration to</u>ball to be also to a comp

des habet Greitsches ist eine einer ihnansplateit. Des habet der auf auf. Des habet der eine auf. Des habet des eines auf. Des habet de

Bierte Predigt.

O soft veiner I effective die dans, encreaue doc de rang gegen ver Weistberg rand nar den 2 - Des de dachtings beist - und harte Karlander auch en Leaniges finde (Comes als seas) ins seiden eichte daen inder ereigen einer auf sean hare hare eichte da-

## Das Tugendmufter Jefu.

(Eine Rebenbetrachtung.)

Wir kennen die Tugend; wir unterscheiden sie von Sigendunkel, und Sigennuß; und vielleicht, meine Freunde! hat der Adel derselben auch unser Herz nicht gleichgültig gelassen. Oder denket euch einen die jest unverdächtigen Freund derselben, der wesentliche Vortheile verschmäht, um die Jufriedensheit, oder das Glück eures tebens zu retten. Ihr fühlt Dankbarkeit gegen ihn, und ein Jutraun, die kein Argwohn, daß er aus irgend einer falschen Triedseder gehandelt habe, zu schwächen vermag. Aber, wenn er nun die Soelmuth, die er Euch bewies, gegen einen Fremden gezeigt hätte; und, wenn ihr euch in die tage dieses Fremden sehret: würdet ihr anders sühlen? oder vielmehr, würde

jene Danfbarfeit und jenes Butraun, ba euer eignes Wohl feines Beistandes bedürfte, nicht reine Soch: achtung gegen ben Menschenfreund werden? Diefe Sochachtung bebt, und fenft fich, je mehr, oder weniger feine Gefinnung euch im reinen lichte ber Tugend erscheint. Und nun, wer mag ben Ge: banken bulben : reine Tugend fen fur Denschen gu erhaben, ber befte Schein derfelben fen blog Matur, ober glucklich burchgeführte Taufdung, alles gut: muthige Ringen nach ihr fen, und bleibe verlorne Mube? Je mehr Diefer Gebante jugleich emport, und niederschlagt, defto frober mußten wir die Zeug: niffe der Menschengeschichte aufnehmen: es habe wirflich achte Tugendfreunde gegeben. Dur ein 3weifel qualt uns. Tugend ift etwas burchaus In: neres; und in's Innere bringt fein noch fo scharf beobachtendes menschliches Huge. Aber wie, wenn wir einen Dann auffiellen konnten, deffen gange, feste, sich immer gleichbleibende Sandlungsweise ein Rathfel mare, ohne die Unnahme: diefe feine Sand: lungsweise entspringe wirflich aus unverrückten, und unverfälschten Grundfagen der Achtung für Die Menschen? Wollten wir noch unglaubig fenn, wenn er fich in allen feinen Berhaltniffen, und unter al: Ien Umftanden feines lebens gerade fo zeigte, wie wir es von der Tugend felbft, - ich fage mehr. wie wir es von ber Gottheit erwarten fonnten, die in Menschengestalt erschiene? Sat nicht unfer eige nes Gefühl uns gelehrt, wie leicht es fen, Gefühl für

für edle Gesinnung zu fassen? und warum nicht auch - in fich zu beleben, ju ftarfen, ju befestigen? Rann die erfte liebe ju einem Gute, fenfte fie fich nur tief genug in's Berg, nicht die dauernde, fluge Sorafalt erzeugen, fich dieß Gut zu erftreben, und zu bewahren? Oder, follte wohl mehr, als gefun: ber Menschenverstand baju geboren, um bie Grund: faße der Tugend nicht mit den Vorspiegelungen der Selbstfucht ju verwechseln? Geben boch jene Grundfake auf den einzigen, einfachen, fo nahe lies genden Befehl der Bernunft juruck: Menich! ber Mensch sen dir über Alles werth! Kann doch ein unbefangenes Gemuth felbft gegen die Gottheit nur Dann Achtung, Chrfurcht faffen, wenn ihr der Mensch über Alles werth ift. Soffe immerbin der Edle für feine Tugend von Diefer Gottheit Beloh: nung; febe er, bei jeder feiner Entschließungen, und Thaten auf diefe Belohnung bin; fen fie ibm eine Ermunterung, beren er, beim Bewußtfenn feiner Schwäche, nicht gut entbehren fann: fo freut er fich doch des Beifalls eines Beiligen, eines reis nen, uneigennußigen Menschenfreundes; fo gibt er fich boch jene Ermunterung, gerade in der Ub: ficht, damit er fich in der Achtung gegen bie Menschheit defto sichrer erhalte. Berachtet nicht ben strauchelnden Ganger, weil er nach ber Rrucke greift; er brauchte fie lieber nicht: aber war's nicht unvorsichtig, ju wissen, daß er fie bedurfe, und muthwillig zu fturgen? Er wurde fie weglegen, fo bald

bald fie ihm entbehrlich mare. Gend nicht ungerecht gegen bie Tugend felbft, indem ihr an dem menfch: lichen Bergen um ihretwillen flugelt, und meistert. Wenn der erftern Gluckfeligkeit ge buhrt, fo meh: ret bem legtern die hoffnung auf Die Glückfeligkeit nicht, die der Tugend gebührt, und die der Glau: be an Gott, ben bochften Tugendfreund, vorbalt. Mennet fie, wenn ihr wollt, Tugendgebuhr, nicht Belohnung. Debr, als jener Dame verspricht, verlangt der reine Gottesverehrer nicht; aber er mußte der Gottbeit ibre eigne fittliche Gefinnung, ihre gerechte Menfchen : Achtung absprechen, wenn er für fein redliches Streben nicht zu hoffen magte, was ein wefentlicher Trieb unfrer Natur unablaffig forbert. Indem ich mich meiner hoffnung freue, fo muniche ich fie zugleich jedem meiner Dits menschen; so wünsche ich ihnen die Tugend, die mich fo froh macht, und durch die ich zu jener hoff: nung gelangt bin; fo freue ich mich ber Bufunft im Mamen ber gangen Menschheit: und diese Freude - ift fie nicht gartliche Uch tung gegen Menfch beit und Tugend? ift es nicht Pflicht, diefer Freude fein Berg ju offnen? bringt fie nicht Bernunft und Gefühl in den schönften Ginflang? und foll die Tu: gend nicht auch den unedlern Theil unfrer Ratur veredlen? Der wie, ift euch diefe unfre Ratur nicht gut genug, ba ihr wesentliche Unmöglichkeiten ju Borwurfen gegen fie macht? Kann der Denfch euch werth fenn, wenn die Menschheit, wenn irgend einer

einer ihrer Triebe euch verächtlich vorkommt? Darf der Trieb nach Glückseligkeit nicht ichon jest wirken, wenn er fich bem Gefeke ber Bernunft fuat, und Diesem Gesetze soger leichtere Uebung verschafft? Der Gigennußige berechnet bem Bergelter fein Bu: testhun, wenn er auch nur im Ganzen Vergel: tung hofft; er hat nur fich im Auge: der mabre Berehrer der Tugend und Gottheit achtet die Tu: gend, achtet die Gottheit; und darum hofft er fur den Menschen, und für fich selbst. Goll dieß Ei: gennuß beiffen, o! gepriefen fen diefer Gigennuß! Und gepriefen fen uns allen die Tugend unfres Je: fus; denn sie bielt sich an die bem Menschen une entbehrliche Stuge, welche die Gottheit felbst ibm gereicht bat. Go ift fie auch fur uns Mufter ber Machahmung.

Text. Philipp. Cap. 2, V. 5 — 8.

"Ein jeglicher sen gesinnt, wie Jesus Christus auch war, welcher, ob er wohl in göttlicher. Gestalt war, hielt er's nicht für einen Naub, Gott gleich senn; sondern äußerte sich selbst, und nahm Anechtsgestalt an, ward gleich, wie ein andrer Mensch, und an Gebehrden als ein Mensch erfunden. Er erniedrigte sich selbst; und ward gehorsam bis zum Lode, sa! zum Lode am Kreuz.—"

Ich wünsche mir in diesem Augenblicke die ungeschminkte Einfalt der Sprache, die die einfat de Würde unsres Gegenstandes kleidet, — und euch, m. Fr.! die Einfalt des Herzens, welche für wahre Größe offen und empfänglich macht. Gott! wären wir selbst so gut, so von Menschens achtung durchdrungen, daß wir das Bild deines und unsres Freundes mit Wonne an uns selbst wies der fänden! Dein guter Geist leite uns zur ehrs surchtsvollen Andacht! —

Rur die Tugend Jefu, die wir nach Un: leitung unfres Tertes barftellen wollen, gibt ibm. wie dem Menschen überhaupt ,t eigentliche Wurde, indeß Talente, welche ibm die Ratur verlieben hatte, ihn uns nur merkwurdiger machen, und nur unfre Bewunderung reigen. Gein gebildeter Ber: fand, feine richtig geleitete Beurtheilungsfraft, feine Begenwart bes Beiftes, feine gewandte 2fuf: merkfamkeit auf Alles, was ju feinem Zwecke bienen fonnte, feine lebhafte, und doch regelmäßige Gin: bildungsfraft, fein tiefes, und doch nie unmannli: des Gefühl, feine fpruchreiche, rubrende Bered: famfeit - fie find in ihren Unlagen auch bei ihm verdienstlose Vorzuge, idie nur in fofern auf feine Rechnung tommen, als er fie gewissenhaft pflegte, und ubte; benn nur die Bewiffenhaftigfeit thut in jeder Rucksicht, was fie fur die Bestimmung der Menschheit foll, nicht bloß, was der mandelbaren Reigung gefällt; fie thut es also aus einem mit Gelbst:

Selbstverleugnung gefaßten, freien, sich selbst ge, bietenden Entschlusse. So geschickt, so brauchbar für die Welt kann ich werden, spricht der Nechtsschaffne; das sagen mir meine guten, natürlichen Fähigkeiten: also darf ich nicht mit einer niedern Stufe der Bildung zufrieden senn, wenn ich zur Veredlung und Beglückung meiner Brüder den mir möglichen Beitrag liesern will. Ich könnte weit weniger senn, wenn es nur um irdisches Wohl, und nur um die Behaglichkeit meines Lebens zu thun ware. Aber ich will ja als ganzer Freund der Menschheit handeln; ich will, was ich sür sie thun könnte, nicht bloß zur Hälfte thun: und also werde ich mit möglichser Anstrengung, was ich werden kann.

So macht nur die Tugend, deren Tochter diese Gewissenhaftigkeit ist, auch unsern Jesus achtungswürdig. Wenn die Züge, die unser Text von ihm entwirft, keine Schmeichelei sind — und dafür bürgt die evangelische Geschichte, vorausgessest, daß man nicht alle Geschichte verwerfe — so werden wir bald den edelsten Charakter vor uns sehen.

Der Hauptgebanke des Apostels ist folgender: Jesus, der Gott so abnlich, — der ein so vollskommnes Sbendild des Heiligen war, daß man ihn einen Gott in Menschengestalt nennen konnte, trug diese seine Erhabenheit nicht zur Schau, prahlte nicht damit, erschien nicht in demjenigen äußern

Aufzuge, der seine innere Große ankundigte, strebte nicht nach der außern Ehre, die er verdiente; sonz dern lebte lieber armselig, und starb sogar den Kreuzzestod, nur um den Menschen zu dienen.

Er war erftlich ber vortreflichfte Mann. Dieß fagt ber Musbruck: "in gottlicher Gestalt fenn." Damit fann und foll nicht angebeutet wer: ben, daß er an der gottlichen Ratur Untheil nehme. Denn, was hat wohl die Gottheit fur eine Gestalt? welches außere Bild will man fur das ihrige erfla: ren ? in welchem bat fie ihr Wefen geoffenbart, ober fonnte fie es je offenbaren? Der naturliche, mit ber Sprache und bem gefunden Menschenverstande verträgliche Ginn ift wohl: "wie ein Gott er Scheinen" das ift, fich fo zeigen, wie die Gott: beit fich zeigen mußte, wenn fie erschiene, Die Gottheit in Charafter und Leben darftellen, ober, wie wir zu fagen pflegen; ein Gott in Menschenges ftalt fenn. Wenn die Gottheit, m. Fr.! unter uns wandelte, so mußte fie auf eine fichtbare, einleuch: tende Urt ihre Gigenschaften, ihre Macht, Weis: beit, und Gute zeigen; oder vielmehr, Allmacht mußte die beständige Dienerin einer weisen Gute fenn. Go bei unferm Jefus. Er hatte viele Rraf: te der Matur in feiner Gewalt, weil er fie fannte, mehr als Taufende feiner Zeitgenoffen, deren Un: funde, verbunden mit ber judifchen Bunderfucht, feine Beilungen ju übernaturlichen Thaten erhob. Aber, einen einzigen Fall ausgenommen, ben die Denf:

Denfweise und Sprache ber Erzähler uns nicht gang verftandlich werden lagt, benutte er feine Ratur: fenntniß immer auf eine unpartheilschwohlthatige Art, mar ftets zur uneigennußigen Sulfe bereit, blieb bet fo anerkannten, fuhlbaren Berdienften bescheiden, und anspruchlos, widerstand jedem Rei: ge ber Schmeichelei, und ber zudringlichen irbifchen Erwartungen, mit benen man ihm den Glang eines Bolfsregenten mehr, als einmal entgegen trug, und behielt feinen hohern Zweck, mabre Gottesvereh: rung zu verbreiten, fest im Muge. Wenn ber Plan, Menschen zu ihrer Hauptbestimmung zu füh: ren, nicht bloß einer vorübergebenden Klugbeit, fondern der Weisheit jugebort, die fur die Bedurf: niffe des unfterblichen Getftes arbeitet: fo mar un: fer Jesus, felbit bei feinen irdifchen Beschaften, Die er bem Dienfte ber Wahrheit und Tugend ge: wiffenhaft unterordnete, ein gutig: weiser Gottes: und Menschenfreund im gangen Sinne Des Worts; und - wollte er fich nicht eigensinnig fein unbefange nes Gelbstbewußtfenn abstreiten, fo mar er in fei: nen eignen Mugen der edelfte, vortreflichfte Mann des Bolfs, unter bem er lebte.

Und dennoch verführte ihm dieß Bewußtsenn seiner Vortrestichkeit nie jum Stolze. Der Apostel sagt: "er hielt es nicht für einen Raub, Gott gleich zu senn." Er betrug sich so edel, daß die Gottheit in Menschengestalt selbst nicht edler hatte handeln können, war gleichsam eine vermenschte

lichte allweise Gute; und bennoch trug er Diese seine Gottabnlichfeit nicht jur Schau, wie man etwa eine im Rriege gemachte Beute umbertragt, um Die Chre feines friegerifchen Charafters geltend ju ma: chen, suchte fich ben Menschen nicht von feiner, ihm eigenthumlichen, glanzenden Geite ju zeigen, um Die Muszeichnung zu genießen, Die ihm von Rechts wegen gebührte. Wie febr unterschied er fich doch hiermit von gewiffen Leuten, Die ber Welt, wenige ftens ibrer fleinen Welt die unbedeutenden, oft febr zweideutigen Borguge ihres Beiftes und Bergens in einem funftlich eingeleiteten Gelbftlobe entgegen tragen, die eingebildeten Rampfe ihrer Tugend Schildern, ihr fogenanntes Gutmeinen alle Mugenblicke auf der Bunge haben, über das undank: bare Miftraun ihrer Mitburger, Das fie nicht fchale ten und walten laft, wie fie wollen, schmalen, ober wenigstens mit Gott und ber Welt über verfanntes Berdienft, und verfagte Gerechtigfeit gurnen. Wer hatte Weisheit, und Gute jum Bolfsbeherr: fcher, wie Jefus? Wer murde das Unfebn und Die Macht eines Konigthums zweckmäßiger, gemein: nugiger gebraucht haben, als er? Wer befag mehr Gute, um ohne Graufamfeit freng und gerecht ju fenn? wer hatte mehr Ginn fur Gerechtigfeit, um ohne Schwäche mit Gute zu herrschen? Wer trobte leichter Beschwerden, und Gefahren bei aller Reige barfeit des Temperaments? und wer batte alfo feis nen Streitern mehr Muth eingefloft? Diefe Bor: züge

züge durfte er sich doch wohl gestehen? auf sie große Aussichten, die das Volk selbst ihm eröfnete, gruns den? auf ihre Berechtigung den Entwurf zum Sturze tirannischer Gewalten wagen? Aber nein! er blieb ein stiller, glanzloser Diener der Tugend und Religion. —

"Er entäußerte sich selbst." Er zeigte sich, aus Bescheidenheit, und aus Treue gegen seinen Hauptzweck, nicht immer in den erhabnen Eisgenschaften, die die Ausmerksamkeit des Bolks auf ihn ziehen konnten, ließ den Glanz seines Verdien: stes Andern nicht in's Auge stralen, entsagte vielmehr der Wichtigkeit, die er sich hätte geben, — durch die er sich hätte empfehlen können. Er war von dem Streben nach Hoheit und Gewalt, das so gestissentlich gereizt wurde, so weit entsernt, daß er, anstatt seine Vortressichseit zu enthüllen, vielmehr wie ein unbemerkter, geringfügiger Diener lebte, den gemeinen Menschen gleich ward, und sich in seinem Leußern durch nichts auszuzeichnen suche.

Aber noch mehr, m. Fr.! Er entbehrte nicht nur so manches Glück des Lebens, sondern über, nahm sogar aus Gehorsam gegen Gott einen höchst schmähligen, und schmerzhaften Tod, der ihn mitten unter Verbrecher und Sklaven seste. Welche Uneigennüßigkeit! Welcher muthige, ausharrende Edelsinn!

Aber vielleicht laftert ihn die Berblendung, die neidisch nach dem Ruhme eines solchen Charaf:

ters aufblicht, mit bem Bormurfe ber gutmuthigen Schwarmerei. Ich erwiedre auf Diefen Bormurf meis ternichts, als: daß die belle Denfungsart, die feften Grundfage, die unverrückte Befonnenbeit, die genque Ubgemeffenheit des Gefühle, und die immer gleiche Sandlungsweise, Die wir an unferm Jesus finden, bet weitem nichtdas Gigenthum der schwarmerischen Gut: muthigfeit ift .- Dder foll feine Tugend mehr das Ber: bienft glucklicher Maturanlagen, als eines freien Ent: fchluffes, und einer überlegten Beharrlichfeit fenn? Ich leugne nicht, m. Fr.! daß gefunder Berftand, und ein eben fo fanftes, als tiefes Gefühl - beibe die Mitgift der Matur - ibn eber, und leichter auf ben Weg ber Tugend, und eines lebendigen Glau: bens an die Gottheit führten, und auf Diefem Wes ge ficherten, als taufend Undere: aber erflaret mir doch, ohne jene überlegte Beharrlichfeit, feinen rubigen Gang zu einem fo martervollen, und doch fo leicht vermeidlichen Tode. Er fab die Gefahr; er jagte vor ihrem Unblicke; er rang vor Gott im Gebete um Berfdenung: aber fein Gottesfinn, ber diegmal einen harten Rampf mit der Sinnlichs feit befrand, ermannte fich durch feine eigne Rraft, und ging feinen Mordern, fur die er fogge groß: muthig betete, festen Blicks entgegen.

"Daß er die Konigswürde verschmähte, das war wohl nicht viel mehr, als Furchtsamfeit, und Schwäche, oder höchstens die Furcht des Zweifels, ob auch ein so weitaussehender Versuch gelingen

werde." — Aber wie viel Messasse, die der Resgierung genug zu thun machten, gab es nicht vor, und nach ihm. Was hatte bei so schonen Gelegens heiten, bei so reizenden Versuchungen, beim Verwührtenn so großer Talente, und eines Muthes, der ihm doch dem Tode entgegen führte, jeder Andere gethan? Konnte das ärgste Mislingen ihn unglücklicher machen, als er freiwillig ward? Ich sage: freiwillig; denn ein einziges. Wort des Widerrufs, oder kluges Schweigen befreite auf einmal die Priester von aller Vedenklichkeit für ihr Ansehn, und ihn von jeder weitern Gesahr. —

Mach Diesen wenigen Rechtfertigungen fühlen wir nun, welche Wahrheit des Bergens in jenen Musfpruchen war: "Es ift für mich unentbehrliches Bedurfniß, es ift mir Geelen fpeife, ben Millen meines Baters zu erfullen:"-"ich laffe mein leben fur meine Schafe." Run fühlen wir, was die Ermahnung des Apostels fagen will: "Ein jeglicher fen gefinnt, wie Jefus Chriftus!" Satte er bisweilen geftrau: chelt, und den Weg der Tugend von neuem ange: treten; batten fo viel Rampfe ibn bisweilen ermus bet: wer wurde ibm nicht verzeihen, ohne in feine aute Gefinnung Diftraun ju feben? Aber eine fo fleckenlofe außere Tugend ware ohne Die Ehrfurcht gegen Gott, und ohne die Menschenliebe, Die er fo nachdrücklich predigte, ein unauflosliches Rathfel. Und eben die Gewissenhaftigkeit, Die ihn vor Reble

tritten bewahrte, macht une auch, verbunden mit feinem naturlich gefunden Verftande, Die belebren: ben Musspruche wichtig, die uns aus seinen Bors tragen überliefert find. Denn nur ber gewife fenhafte Wahrheitsfreund will bie Wahrheit feben, gieht fie noch fo theuern Jerthumern vor, und übergiebt fie unverfälscht an Undere, wenn er anders Berftand genug befag, um fie finden gu fonnen. Go oft der eifrigfte Prediger ber religio: fen Wahrheit, Die nur Gache der allgemeinen Ber: munft fenn fann, weil fie im ftrengften Berftanbe Gemeingut fenn foll, und weil fie alle blinde Uns banglichkeit verschmabt, fo oft, fage ich, unfer Je: füs nicht aus Ueberlieferungen, fondern aus dem Schafe feines Verstandes und Bergens ju bem unfrigen fpricht: fo boret ibn mit der ehrfurchte, vollen Aufmerksamkeit, die bem gewiffenhaften, bas ift, unbefangenen, unverblendeten Freunde Der Wahrheit gebührt; boret ibn, und ehret feine Mus. fpruche mit demfelben gewiffenhaften Dachdenfen, deffen willige Frucht sie sind. —

Bur Verehrung seines Tugendmusters ermahene ich nicht. Diese uneingeschränkte Gute, mit Ueberlegung geübt, diese Gerablassung mit Würde, diese Sanstmuth gegen Günder mit Ernst gegen die Sünde, diese Zärtlichkeit ohne partheilsche Gefälzligkeiten gegen Verwandte, oder Schüler — diese ungeheuchelte Frommigkeit, die selbst des Nachts, selbst an einem arbeitvollen Tage die Undacht nicht

vergaß — diese herablassende Achtung gegen die Landesreligion, ohne die Hauptsache aller Religion, Reinigkeit des Herzens, zu vergessen — diese Selbst; verleugnung, die ihre Kräfte im Dienste der Mensch; heit aufzehrt, die die günstigsten Gelegenheiten zu irdischer Hoheit verschmäht, die die Blüthe des Lesbeus ausopsert — dieß Bewußtsen reiner Unschuld mit einem so versöhnlichen Herzen gegen Mörder — dieser thätige, kühne, ausdauernde Siser für die Wahrheit, diese Geduld gegen langs sam begreisende, diese Schonung gutmeinender Irzenden, dieß Mitseid mit den Bosen — diese bes ständigen Beweise von Wohlwollen gegen alle, und bei allen Gelegenheiten — das Alles empsiehlt sich von selbst.

Und nun, m. Fr.! überlasset euch der Freude des Gedankens: Die Tugend ist nicht bloß das Urbild der Vernunft, nicht bloß das Gemälde der Einbildungskraft; sie ist dem Menschen möglich; sie ist es auch uns. Nur ein überzeugter, aber sorgfältig bewahrter Entschluß, mit der Kraft der Religion und eines sebendigen Glaubens an den höchsten Tugendfreund genährt — und wir erreischen, selbst unter der Last dieses Erdenlebens zufriesfrieden, unsre Bestimmung.

Und dazu segne uns der Geist Gottes, der zur Wahrheit und Tugend leitet. —

## Funfte Predigt.

state engineers est

Von dem Unterschiede zwischen der natürlichen und christlichen Eugend.

Wir danken dir, Gott! daß wir Christen sind,
— daß Jesu tehre uns sobald dich, und das, was
zu unster Bestimmung dient, kennen lernen half.
Gewiß ist sie eine deiner größten Wohlthaten sür
einen so großen Theil unstes Geschlechts; denn ohne
sie irrten die Tausende, denen sie die köstliche Wahr,
heit der Neligion an's Herz legte, in entehrendem
Wahn, und Aberglauben dahin. Doch nein!
unser Dankgesühl soll sich nicht von Vermuthungen
nähren; wir wollen nicht vorwißig darüber klügeln,
was der glückliche Christ ohne das Christenthum
geworden wäre; denn du, Allweiser! hast tausend
Mittel und Wege zur Erreichung deiner Absichten.
Genug, daß Jesus, dein Gesandter — denn jeder

Bote der Wahrheit kommt von dir — für uns der Anfänger unsres vernünftigen Glaubens ward. Das wissen, dafür danken wir dir. Aber daß nur unser Glaube an Jesu tehre auch wirklich vernünftig, unsre Achtung gegen sie wahr, und gründlich, nicht Sinbildung, und Aberglaube sen! Shrsurcht gegen dich gebe uns jest die Andacht in's Herz, die es geneigt mache, deutliche Belehrung auch hierzüber anzunehmen. Das Christenthum sen uns, was es ist, damit wir durch die sichre Hülfe besselt, ben werden, was wir werden sollen; denn Verznunft allein, die erste Quelle deines besten Segens, ist die Ehre des Menschen. —

Es ift ber 3weck biefer Bortrage, m. Fr.! euch eine durchaus vernünftige Religion zu lebren. Religion flugt fich, wie ihr funftig mehr einseben werdet, auf den Beariff, und das Befen der Tu: gend. Da nun das Chriftenthum, das wir befen; nen, ohne Zweifel eine vernünftige, - eine fittli: che Religion ift: fo fragt fich, ob es eben Dieselbe. oder eine andere Tugend predige, als die Vernunft. Je nachdem diefe Frage entschieden wird, muß auch unfre Achtung gegen daffelbe fteigen, ober fallen. Aber Unentschiedenheit bieruber fann bem Chriften unmöglich gleichgultig laffen, und feinem Dachbens fen über die Gegenstande der naturlichen Religion nichts weniger, als bienlich seine Ist nach seiner Meinung der erfte Begriff, ber uns jum Glauben an Gott und jur Berehrung deffelben leiten foll,

nach dem Christenthume ein anderer, als nach ber Bernunft: fo wird feine Borliebe fur jenes, welche durch das Alterthum und durch den Vorgang fo vieler taufend Menfchen, benen man die Gabe bes Machdenkens, und das Berdienft der unbefangnen Mufrichtigkeit nicht absprechen fann, geheiligt ift, feine Geneigtheit, ber blogen Bernunft Bebor gu geben, schwächen muffen. Bemerkt er aber zwis fein Berg rubig; und die Rube des Bergens wird hinterher wohlthatig für ben Berftand. Und fo will die Weisheit des Lehrgeschafts, daß ich euch schon jest 'über das Berhaltniß ber driftlichen zur vernünftigen Tugend noch im Borhofe der Religion unterrichte. Zeigt fich überdieß, daß die Merfmale ber driftlichen Tugend nach benen ber vernünftigen beurtheilt werden muffen, um vollig verftandlich gu fenn: fo gewinnt die Schagung aller vernünftigen Beurtheilung in Sittlichkeit, und Religion befto mehr; und ihr folget mir auf dem Wege, ben wir mit einander machen wollen, desto lieber.

Es ware Unredlichkeit, m. Fr.! wenn wir uns Christen nennten, unbekümmert, ob das Unsterscheidende und Eigenthümliche des Christensthums an uns zu sinden ware. Bon Christen fordert man mit Recht christliche Tugend; und es fragt sich nun — denn vernünftige Mensschen wollen wir doch in jeder Rücksicht senn, und bleiben — es fragt sich also: ist die christliche

von der bloß vernünftigen, oder natürs lichen Tugend unterschieden, oder nicht? Ist die christliche besser, so haben wir unrecht, uns mit der vernünstigen zu begnügen, oder auch nur, uns um sie zu bekümmern; ist sie geringer, so sollen wir nicht nur bei der Tugend, sondern auch bei der Religion der bloßen Vernunst siehen bleis ben, ohne uns heuchlerisch mit dem Christenthume in diesen Ungelegenheiten des Geistes weiter zu bessassen; ist sie aber endlich mit der Tugend der Versnunft ganz einerlei, so arbeiten Vernunft, und Christenthum auf den nämlichen Zweck, und wir dürsen beide verbinden, aber auch zum Nachtheile beider in einem so wichtigen Punkte keinen Untersschied erträumen.

Der erste dieser Falle kommt uns ohne Zwei, fel bedenklich vor, da wir doch als Menschen nie über die Vernunft hinaus gehen konnen, aber auch so weit, als sie uns sühren will, durchaus gehen sollen. Wir wenden uns also zur Unterssuchung der beiden letztern Falle nach Veranlassung folgendes

Tertes: Matth. Cap. 5, B. 48.

"Ihr follt vollkommen senn, gleich wie euer Dater im Himmel vollkommen ist."

Die natürliche Tugend, m. Fr.! besteht im Gehorsame gegen die Gebote ber Vernunft, oder

in der Achtung gegen den Menschen, auf welche alle Gebote der Vernunst dringen; die christliche ist — Gehorsam gegen Gott, — Nachahmung defelben, — Liebe gegen ihn, und Liebe gegen die Menschen.

Der Unterschied beider ist entweder bloß scheins bar, oder, soll er ein wirklicher senn, so ist die natürliche Tugend besser, als die christliche.

Liebe gegen Gott muß mit dem Gehorsame gegen seine Befehle zusammen stimmen; denn ihn lieben, und seine Befehle verachten, widerspricht sich geradezu. Also ist jeht Gehorsam gegen Gott der Gegenstand unfres Nachdenkens, welches auszumitteln hat, ob er mit der Tugend der Vernunst einerlei sen, oder nicht.

Ich soll, um christlichetugendhaft zu senn, Gott gehorchen; aus welchem Grunde soll ich es? wie soll ich mir diesen Gehorsam rechtsertigen? in wie fern ist er Gottes, und meiner selbst würdig, oder nicht?

Wenn ich mir Gott auf einen Augenblick als ganz willführlichen Gesetzeber, und seine Gebote als bloß beliebig deute: so ist ein doppelter Fall möglich, daß seine Gesetze entweder der Vernunft widersprechen, oder mit ihr übereinsstimmen.

Widersprechen sie der Vernunft, so haben wir, suche man Ausstüchte, wie man nur wolle, einen unver:

unvernünftigen Gott. — Rein Wort weiter über diefen emporenden Gedanken!

Alber der zweite obige Fall erlaubt abermals eine doppelte Unterscheidung. Gottes Gebote stims men mit denen der Vernunft nicht nur vollsommen überein — vollkommen, sag' ich; denn der gesringste Streitzwischen beiden macht die erstern im Puncte des Streits zu unvernünstigen — sondern ich soll sie auch befolgen, weil sie vernünstig sind: dann ist christliche Tugend nichts mehr, oder weniger, als die vernünstige; und es ist nur eine besondere, vielleicht in andern Rücksichten noths wendige, oder nühliche Vorstellungsart, die aber auf das Wesen der Tugend keinen Einsluß hat, — sich die Gebote der Vernunft als Gebote Gots tes zu denken.

Oder die Gebote Gottes sind völlig vernunfts mäßig, aber nicht deswegen, weil sie das sind, sondern, weil er sie gab, sollen sie befolgt werden. Aber wie, m. Fr! nennen wir einen Menschen, der so handelt, nicht eigensinnig, herrschsüchtig? Was gilt dann in Gottes Augen die höchste Geistes; frast, wenn er die Rücksicht auf ihre Besehle durch; aus nicht erlaubt? Fände da auf seiner Seite nicht ausdrückliche Verachtung derselben statt? Und der Gott, der uns durch diese Kraft zu Menschen mach; te, der sollte ihr, — er sollte sich selbst so grob wie dersprechen? er sollte die Vernunft so widerrechtlich verurtheilen? Was dächten wir von einem Vater,

ber seinem Sohne in einem Briese Borschriften gabe, und boch hinterher diesen bleibenden Bor: schriften alles ihr Ansehn nahme? —

Der zweite Grund, Gott ju geborchen, fonnte fenn: weil er mein Schopfer, und Berr ift, und ich fein Gigenthum bin; und weil er mit feinem Eigenthume machen fann, was er will. Das ware benn das berühmte gottliche Gigenthum Trecht. Freilich ift Gott allmächtig; und ber Munacht kann ich nicht widersteben ; ich muß also wohl gehorchen: aber, wenn ich nicht weiß, daß fein Wille aut und bieß beißt abermals, bag er ver nunftig ift, fo handle ich nicht aus Ueberzeugung, nicht meiner angestammten Vortreffichkeit wurdig; so verfehlt bemnach bas erhabenfte irbifche Gefchopf ber Gott. beit seine Bestimmung. Ober, darf man nicht fra: gen, wie weit das gottliche Recht über uns Men: fchen geht? ob es etwa fo weit geht, daß nach menschlichen Begriffen gar nicht mehr von Recht, fondern nur von tirannischer Gewalt idie Rede fenn fann? - fo weit, daß es den Charafter der Menfch: beit, die Bernunft, und ihre Rechte außer Ge: brauch sebe, - vernichte? - so weit, daß das Recht der Gottheit vernunftwidrig ju beiffen ver: Diente? - Dber fonnte Gott auch wohl fein Recht mifbrauchen? Dnein'! er ift ja bas bochftvernunf: tige Wefen. Allfo unterscheibe ich Gebrauch, und Migbrauch an ber Grange ber Vernunft, und Un: vernunft; und alfo find die Befehle Gottes recht= maßig,

mäßig, so lange, und weil sie vernünftig sind. Und bennoch soll ich sie aus eben biesem Grunde befolgen. Wenn das nicht Verwirrung aller Be: griffe der Sittlichkeit ist, so gibt es gar keine. —

Drittens: ich foll Gott gehorchen aus liebe. Es verstebt fich von felbst, m. Fr.! daß biefe liebe keine sinnliche senn, daß sie nicht, wenn ich so sagen barf, gegen die Person Gottes gerichtet fenn fonne, da fein Reiz der Gottheit, die ein unempfindbares Befen ift, unfern Ginn, und unfer Gefühl zu rub: ren vermag. Alfo ich foll entweder feine Bollfoms menheiten lieben, oder mich von feinen Wohlthaten jum Gehorsame bewegen laffen. Aber, wenn nun feine Gute unweife, partheilich, zweckwidrig, ver: adtlich, - feine Macht regellos, - Das Lob feis ner Weisheit ungegrundet mare? Kann ich ein Wesen lieben, bas mir, weil ich geistige Bollfom: menheit an ihm mit Recht vermiffe, verachtungs: wurdig vorfommt? Denn ich fann gwar lieben, obne Achtung, aber nicht lieben mit ausdrücklis cher Berachtung, wenn meine liebe nicht bloß forperlicher Uffett fenn foll; Berachtung entfernt, fo wie die Liebe nabert. Und wer fichert ber Gott: heit die ihr gebuhrende Achtung, und Chrfurcht? Wer anders, als die Vernunft, die uns zu ihrem Throne binfubrt? Und alfo fommen wir, wenn vom Gehorsam gegen Gott bie Rebe ift, immer wieder auf die Quelle alles mabrhaft: menschlichen Geborfams, auf das Gefet der Tugend in uns zu: rúck: ruck; und die Beweggrunde des Christenthums werden entweder unwiderrustich von uns gemisbils ligt, oder, wenn sie unsern Beifall verdienen sols len, so verdienen sie ihn nur deswegen, weil sie der Vernunft und ihrem Gesehe gemäß sind. —

Wir fommen jest auf benjenigen Begriff ber chriftlichen Tugend, nach welchem fie in dem Stres ben besteben foll, Gott nachzuahmen. Dieß Streben wird ausdrucklich in unserm Terte geboten. Denn nachahmen lagt fich an irgend einem Wefen, und also auch an der Gottheit doch nur bas, mas wir fittliche Bollfommenbeit, Gute ber Befinnung und der Sandlungsweise nennen; und die verschies benen Zweige beider laffen fich nicht von einander trennen, da die Matur bes gemeinschaftlichen Stams mes fie nothwendig hervortreibt. Nachahmung der gottlichen Gute g. B. ichlieft die ber Gerechtigfeit von felbft mit ein; benn eine ungerechte Gute ift eben fo verwerflich vor bem Richterftuble des Ge: wiffens, als eine lieblofe, und graufam : zerftorende Ungerechtigfeit. Aber, um nur Gott nachzuftre: ben, mußten wir doch erft von der Wahrheit feiner fittlichen Bollfommenheit überzeugt fenn, bas beißt, wiffen, daß feine Gefinnung und handlungsweise obne Ginschranfung sittlich gut, - vernünftig fen; Die Machahmung beffelben barf uns nicht zu unwurdigen Geschopfen machen. Mur die Bers nunft ift es ja, die uns die Begriffe von Gottes Beiligfeit, Gerechtigfeit, Weisheit und Gute ur: sprung:

fpringlich gibt, und gegebene beurtheilt. Diese Begriffe aber geben fammtlich auf eine Gefinnung juruck, die dem Gefege der Bernunft gemäß ift. Der Beilige achtet das, mas unbedingt, b. i. ohne Rückficht auf besondere, irdische, verständige Zwes cle 1. 3. Reichthum, Unsehn, Macht, was also um des legten, bochften, von der Bernunft felbft aufgegebenen Zwecke willen, ober jur Erreichung ber gangen menschlichen Bestimmung gut ift; ber Gerechte gibt bem Wefen, bas durch feinen freien Willen fich ju Diefer Bute geadelt bat, feine Bes buhr; ber Allweise traf, um Tugend, und Glucke seligkeit ber Tugend möglich, und wirklich ju machen, Die paffende Veranstaltung; und insofern dies se Weisheit babei bochft uneigennußig bandelte, beißt fie zugleich Allgute. Go handelt Gott felbft, nach unfern unvermeidlichen, einzigwahren Begrif: fen bloß vernunftig; fo ift Machahmung deffelben nichts mehr, und nichts weniger, als die Erhebung unfres Beiftes, und Bergens ju dem Urbilde ber Bernunft; und Gehorfam gegen ihn nichts, als Beborfam gegen fie, und ihr Gefeg. -

Endlich will das Christenthum, daß ich meis ne Mitmenschen liebe. Wie stimmt damit das Gebot der Vernunft, daß ich sie achten soll? Wie stimmt also die Tugend der Vernunft, Uch; tung gegen die Menschheit, mit der Tugend des Christenthums, Liebe gegen die Menschheit? Sind sie einerlei, oder verschieden? Liegt die eine, und

welche liegt ber andern jum Grunde? Kann bies jenige liebe gegen mich meinen Danf verdienen, Deren Wohlthaten aller Achtung gegen meine naturs liche Burde und Bestimmung widerstreiten ? De: he dem Vater, der aus achtungslofer Zartlichkeit bas Berg feines Rindes vermahrloft! Er follte einen Menschen jum Menschen bilden: und hat die Menschheit in ihm entstellt, weil sie ihm nichts werth war. Er bat ibm die nothwendige Bedins gung der Gluckseligfeit, Gelbftzufriedenheit, uns moglich gemacht, auftatt, bag er ber Bernunft int ibm, felbst burch Strenge, batte aufhelfen follen, um ibn vor Gemiffenlofigfeit, und vor Gelbftvers achtung ju fchugen. Gibt es nicht eine unvernunfe tige Liebe, die Wohlsenn raubt, indem sie Wohls fenn geben will? Die Wohlthaten ohne Unterscheis bung des Bessern, und Schlechtern zuwirft? Aber wo ift nun ber Makftab zu diefer Unterscheidung des arogern, und geringern Werthes ber Guter? Rur in der Bernunft, und in ber Achtung, die fie ges beut. Bor allen Dingen foll ich fur Die geiftige Das tur des Menschen geschäftig fenn, weil fie bas Bor: nehmfte an ihm ift, und weil die thierische Matur nur burch fie, und um ihretwillen Werth bat; und Die Sinnlichfeit darf nicht eber befriedigt werben, als bis die bobern Bedurfniffe des Geiftes die Be: friedigung berfelben frei laffen. Go foll ich den Menschen lieben nach der Regel der Achtung, feine Gluckfeligkeit beforgen nach dem Gefete ber Ber: nunft;

nunft; oder besser, ich soll die Vernunft, und Vernunft: Anlage über Alles werth halten, um das Wesen, das damit ausgestattet ward, gehörig zu würdigen, und dieser seiner Würde gemäß zu bes glücken. Entweder also fällt die christliche Tugend mit der sogenannten natürlichen zusammen; oder diese muß jene nach festen Grundsähen ordnen, das mit sie nicht in der besten Meinung ausschweise.—

Jesu Hauptgebot war: "Du sollst Gott über Alles, und deinen Rachsten wie dich selbst lieben." Liebe gegen den Nächsten, sagt er ausdrücklich, sen der Liebe gegen Gott an Wichtigkeit gleich. Und die Regel, die er gibt, um zu beurtheilen, wie man in jedem einzelnen Falle gegen Andere zu handeln habe, lautet: "AB as ihr wollt, daß Euch die Leute thun sollen, das thut ihr ihnen auch." Hierüber erlaubet mir einige Bemerkungen.

Wenn Jesus unter ber Liebe gegen Gott, und gegen den Rächsten die natürliche Neigung verstan; den hätte, welche Andere liebgewinnt, durch Reize ihrer angenehmen Eigenschaften zu ihnen hingezogen wird, gern und mit Vergnügen in ihrer Nähe und Gesellschaft ist, sich an ihrem Anblicke, an ihrer Mittheilung durch Ion und Sprache und andere Zeichen der gegenseitigen Zuneigung weidet, ihre vertrante Freundschaft und Zärtlichkeit sucht wenn Jesus diese Neigung verstanden, und geborten hätte: so wurde sein Gebot nicht nur zur Unter

mbalichfeit, sondern es borte auch auf, etwas Ver: nunftiges ju fenn. Denn die Gottheit lafit fich nie, und unter ben Menschen laffen fich nur die wenige ffen liebgewinnen; und ba nicht der naturliche Trieb, fondern der freie Entschluß, Der auf die Forderung Der Vernunft, und aus Geborfam gegen fie gefaßt wird, Berdienft geben fann : fo find auch die groß: ten Aufopferungen aus naturlicher Zuneigung, Die ju ihrer Erweckung und Starfung nicht ber gering: ften Ueberlegung bedarf, vollig verdienftlos. Wels chen Reig fann boch die Gottheit fur meinen for: perlichen Uffett haben? Welches Gefühl, welches Bild von ihr fann, und darf den Wunsch in mir erzeugen, in eine vertraute, genießende Gemeins schaft mit ihr ju kommen? mich gleichsam in ihr Wefen ju verfenten? Go etwas wunschen, und fuchen, beißt schwarmen, Die Gottheit zum finnlichen Wefen berabwurdigen, mit ihr liebeln und tandeln, fie ber Erhabenheit eines reinen Beiftes berauben, und ihr die gebührende Ehrfurcht entziehn. Dicht einmal die Liebe Gottes fann in Diefem fcmar: merifchen Sinne ber Gegenstand meiner Liebe wer: ben. Denn Diese gottliche Liebe ift Die Besinnung Des uneigennuhigen Wohltbuns. Diefe Gefinnung foll ich achten, und verehren; ich foll fie, weil fiemir als etwas fo vortrefliches erscheint, auch in mir nachzubilden streben; auch darf ich froh fenn, Gott von diefer Seite ju fennen; feine Wohltha: ten felbst durfen mich freuen: aber mit der Perfon Giote

Gottes felbft, mit ber Behaglichfeit ihrer ortlichen Gemeinschaft, mit einem Benuffe, den diese traus merifche Versonen : Bereinigung gewähren foll, ober, wie man es genannt bat, mit dem Geniegen in Gott hat dief Alles nichts ju thun. Es ift offenbar ehrfurchtewidrig, um eines behaalichen Genuffes willen mit dem bochften Wefen gu thun haben ju wollen, und es jum Werfzeuge der Reis gung zu machen; - ehrfurchtswidrig, feine liebe und ihre wohlthatigen Musftuffe um des Ungeneb: men willen, bas fie fur uns haben, ju fchagen, nicht die bochftvernunftige Gefinnung, Die Die Quelle jener liebe, und ihrer Wohlthaten ift, ju achten. Geschäft wird etwas, bas blogen Werth - in Rucfficht bes damit verbundenen Bortheils - ge: achtet wird dasjenige, was ohne alle Rucksicht auf Folgen, um feiner innern Erhabenheit, und Gute willen Burde hat. Eure Ehrfurcht gegen bie Gottheit foll fich ftets gleich bleiben; und fie fann es. - benn fie ift eine Befchaffenheit bes Willens und Gefühls, welche die Vernunft , die reine Vorstellung von der gottlichen Wurde gewirft bat, und immer fortwirkt; aber Uffekten, die durch verander: liche, bald ftarfere, bald fchmachere Reize aufgeregt werden, find die Ebbe und Bluth Des Bergens. Liebe gegen Gott ift alfo entweder die vernünftige Gefinnung gegen ibn; ober fie ift etwas feiner und unfer vollig unmurdiges.

Chen fo die Liebe des Machsten. Es ift uns moglich. Alle liebzugewinnen, fich an Alle mit vers trauter Freundschaft, und Bartlichfeit anzuschließen. fich in der nabern Berbindung mit ihnen beiter, und glucklich ju fublen: aber, es ift nach ber alls taalichen Menschensprache Moglichkeit, und Pflicht, jeden ohne Musnahme zu lieben, fich ihn theuer fenn zu laffen, fein Wohl zur uneigennußigen Unz gelegenheit des Bergens zu machen. 3ch fann den naturlichen Unwillen, der meinen boshaften Feind trifft, nicht augenblicklich, und so gan; unterdrus chen, bag er mich gar nicht reigte: aber biefer Un: wille hat mit ber liebe, Die ich ihm als Menschen schuldig bin, nicht das mindeste ju schaffen. Wenn ber Feind meiner mefentlichen Wohlfahrt in dem Mugenblicke, da er mir die arafte Bosheit ermeift, meiner Bulfe bedurfte : fo foll ich fie ihm ohne zau: berndes Bedenfen leiften, und mich buthen, babet das pflichtwidrige Gefühl meines Bergens zu Rathe ju zieben. Bielleicht foftet mir bas Uebermindung; aber, wenn die Bernunft, und Menschenachtung in mir berrschend ift, so werde ich besto bereitwilliger Dazu fenn, je mehr ich im Stande bin, in diefer Gelbstverleugnung die Wurdelber Menschheit geltend zu machen.

Aller Streit, m. Fr.! über die Frage, ob Jesus mit seiner Liebe eine reine Tugendgesin: nung geboten habe, oder nicht, ist völlig vergeb: lich und unnug. Seine Sprache ist nicht so wissen: schafte

Schaftlich und gelehrt bestimmt, bag fich die Bes nauigfeit der Begriffe barin erfennen ließe; und nicht mit Denfern, fondern mit dem unbenfenden Wolfe batte er es in der Megel zu thun. Wie vers dächtig wurde uns nicht seine Lehrweisheit werben muffen , wenn er mit Menschen, bei benen vor allen Dingen die Borurtheile eines groben Gigennuges, und einer partheitschen Vorliebe für Land, Bolf zu befampfen waren, aus der Liefe ber puntts lich unterscheidenden und grundlich forschenden Bers nunft gesprochen batte! Bon Menschen-Uchtung wußten seine halbroben tandsleute nichts, verftan: ben fie nichte; und wer weiß, ob in ihrer Gprache Worte waren, die den reinen Begriff der Tugend darstellen konnten? War dieß helle Licht ber Wers nunft in feinem eignen Beifte aufgegangen , fo batte nicht sowohl ein zergliederndes Machforschen, als vielmehr ber Funke feines uneigennußigen Boble wollens es angegundet. Aber die Rackel der Bernunft durfte er ben ichmachen Mugen feiner Zeitges noffen nicht entgegen tragen, weil ihr Feuer fur ibn und fie felbst nicht wohlthatig gemesen ware; es batte alle Kraft der halbsittlichen Landesreligion verzehrt, und um den eifrigen Zerftorer der verjährten Bahre beit einen gebäßigen Glang verbreitet. Das Gefeß der Wernunft fam fur die Zeiten der ehrmurdigen. prophetischen Offenbarung viel zu frub. Man muß: te mit der halberleuchteten Wahrheit der beffern Bergensgefühle gufrieden fenn, und fich an ben uns mite

mittelbaren Musspruch bes gesunden Menschenver: ftandes wenden, ohne ihn bis jum Grundfage ber Bernunft lautern zu wollen. Eben besmegen nun. weil Cefus fich immer nur an ben fittlich : religiofen Menschenverstand hielt, und weil in diesem die Reis me ber Vernunftwahrheit liegen, eben beswegen ift es fo leicht, Die reine Wahrheit aus Jefu Musfprus chen zu entwickeln, und doch fo fchwer, unfre ge: naubestimmten Grundfage im urfprunglichen Ginne Dieser Musspruche anzuerfennen. Wenn der ena: herrige Jude nur einstweilen lernte, baf auch ber gehaßte Samariter, weil er ihm mit feiner Gute unentbehrlich werben fonne, Die Erwiederung feiner liebe verdiene: fo batte er fur den Grad feiner Bildung genug gelernt. "Ihr, bieß es, wunfcht Euch' die Bereitwilligfeit der Bulfe von jedem Un: bern, ihr feht es nicht gern, wenn Undre euch 216: neigung, und Sag empfinden laffen: also verfahret nach diefer Regel eures Gefühls auch mit ihnen."

Und wie, m. Fr.! möchte man nicht wuns schen, daß die heutige, erleuchtete Christenwelt nur immer dieser Regel des bloßen Gesühls treu bliebe? Verdammt sie nicht so viel taster, deren wir uns noch heute zu schämen haben? Führt sie nicht ohne Schwierigkeit auf den Weg der wahren Tugend? Kann die unausgesehte Beobachtung derselben unser herz nicht von Eigenliebe, und Eigennuß entwöhs nen? "Ein Mensch ist so gut, wie der andere, — wie sehr lenchtet das unsern Verstande ein!" "Wir

alle haben Gefühl für Wohl, und Wehe mit einan; der gemein" — wie unwidersprechlich sagt uns das nicht unste Natur, und Erfahrung! Und jeder Mißbrauch, den die Verblendung, oder der Aber; wiß von dieser Gefühls: Tugend machen möchte, verdammt sich von selbst. Wenn der Freund der Verstellung spräche: Ich sehe es gern, wenn man mir Schmeicheleien sagt, also darf ich die Schmeischeleien Anderer mit den meinigen erkausen, was würde sein guter Geist, der Geist der Vernunft, der bei ein wenig Vesonnenheit jede gestissentliche Selbstäuschung zerstreut, dazu sagen? O gewiß! der aufrichtige Christ ist auf dem geradesten Wege zur vollen Würde der Menschheit. —

Cabiled Western Wheel Windle Liely Outlined Cr

Resplingen, Kroff, <del>es zo verb</del>ige. Es iA. 10de es vell, ges, ober-bose, — pede sis def ese ybase de Ergie der Albu gwodi igser, obe desse ka

Offer total free free free bolling freed, enventountings

tin most at the base most as no and and contested

Mennether and their Pitty televis gerit, went and Sedste Predigt.

A COUNTY OF THE WASHINGTON OF THE PROPERTY OF of succession was university to the thirt and bas med the grant und Colobrard Line were Brieferman Den Die Berbeildene, oder der Bereit relation been Linguist Tiegend marger modeler widentime fich, som tellie Exemp ber Renne bir

Die Freiheit der Vernunft und des Willens. liede aertsnertettene

ver aufrigenst his aftens kind gerabellen Worde

Lamping Coll nome to have

and Part a strategy of the

the rolling Marke ber Mark hell

Gott! wie erhaben bist bu! benn welch ein er: habnes Wefen ift ber Mensch, dein Geschopf! Er gibt fich felbst fein majestatisch : gebietendes Gefet; und bat, bei allem Kampfe mit den widersvenstigen Reigungen, Kraft, es zu befolgen. Er ift, was er will, gut, ober bofe, - hebt fich auf die boch: fte Stufe ber Achtungswurdigfeit, ober fturgt fich in die tieffte Berachtung. Traurige, aber boch ehrenvolle Möglichkeit! denn so wird der bochste Abel bes Beiftes sein vollig freies, eigenthumliches Werdienst. - Und du, Beiliger! Allweiser! wirst ein Wesen, das du zu diesem Abel schufft, nicht auf ewig seine Bestimmung verfehlen laffen. Ja! bas hoffen wir; und diese hoffnung ermuntert bas Streben jedes Besonnenen nach der Tugend, die alle

alle Krafte unfrer Matur zum herrlichsten Ganzen vereinigt. Umen! —

Text: Evangel. Soh. Cap. 8, B. 31 — 36.

ten: So ihr bleiben werdet an meiner Rede, so send ihr meine rechten Jünger, und
werdet die Wahrheit erkennen, und die
Wahrheit wird euch frei machen. Da antworteten sie ihm: Wir sind Abrahams
Saame, sind nie keinmal Jemandes Knechte
gewesen; wie sprichst du denn: Ihr sollt
frei werden? Jesus antwortete ihnen, und
sprach: Warlich, warlich, ich sage euch:
Wer Sünde thut, der ist der Sünde
Knecht; der Knecht aber bleibt nicht
ewiglich im Hause; der Sohn bleibt ewiglich.
So euch nun der Sohn frei macht, so send
ihr recht frei."

Jesus, meine Freunde! verspricht den Juden, daß seine Wahrheit, wenn sie ihm treu bleiben wür: den, sie zu freien Menschen machen solle; (denn die Juden erwarteten von dem Meßias vor allen Dingen Wiederherstellung ihrer, freilich nur äussern, politischen Freiheit.) Diese Erwartung mußte denen, mit welchen Jesus sprach, jeht nicht beis fallen; sie verstanden vielmehr die Befreiung vom wahren, eigentlichen Sklavenstande. "Wir waren, sagen

sagen sie daher, nicht nur nie Sklaven, sondern als Abrahams Nachkommen stets freie, edle, in Gottes Augen würdige Menschen." Darauf erklärt Jesus, was für eine Freiheit er meine, und sagt ihnen, sie wären Sklaven im schlimmsten Verstande, Sklaven der Sünde und des Lasters. Wie nun Sklaven überhaupt ein bedenkliches Loos hätten, und irgend einmal gewärtig senn müßten, verstoßen zu werden: so müßten auch sie ols Sklaven des Lassers fürchten, daß Gott sie verwerfe, wenn der Sohn, Er, der Meßias, sie nicht vor dieser Verzwerfung schüste. Er gebe ihnen also die einzigmahre, wünschenswerthe Freiheit, nämlich die von Sünde und Laster.

Die Wahrheit nun, m. Gel.! die von Gunste und taster frei macht, kann keine andere seyn, als eben die, worauf die Tugend sich gründet, und durch deren Befolgung der Mensch tugendhaft wird, und beibt. Folglich ist der Tugendhafte, im höhern sittlichen Verstande ein freier Mensch. Aber diese seine Freiheit ist eine dop, pelte: denn seine Vernunft gibt das Geseh der Tugend selbst, und schließt jeden fremden Gebieter aus; und sein Wille befolgt es. Er hat also

Erftlich Freiheit der Bernunft, und 3weitens Freiheit des Willens.

## Erfter Theil.

Die Vernunft, m. Fr.! die dem Tugendhafsten das Gesetz gibt, wornach er handelt, ist frei. Wenn nun Freiheit auf etwas hindeutet, wovon man frei ist: so fragt sich, worauf wir die Freiheit derjenigen Vernunft, die recht zu handeln gebietet, zu beziehen haben, oder, wovon sie in ihrer Gesetz gebung unabhängig ist. Das wird sich zeigen, so bald wir auf die Art und Weise achten, mit welcher sie ihre Gesetz gibt.

3ch mache uns diese Urt an einem Beispiele merklich. Wenn die Vernunft barauf bringt, daß wir in allen Fallen ehrlich handeln, niemanden bes trugen und vervortheilen, uns nie fremdes Gigen: thum anmagen, und alle Ranke der Aralist vers meiden follen: so gibt es taufenderlei Musreden, und Ginwendungen berer, Die Luft haben, ju bes trugen. 3mar magt es mohl feiner, offentlich ges gen die Pflicht ber Chrlichfeit ju ftreiten, ober fie verdachtig zu machen, weil sie laut des Spriche worts: Ehrlich mabrt am langften, felbft von der Seite des Bortheils allgemein anerkannt ift. Aber, fragt ber Gigennusige: 3ft es benn mit diesem Gebote fo gar ftreng gemeint? Wenn ich mich nun bei meinen fleinen Betrugereten, Die, wenn ich es nicht that, taufend Undere anstatt meiner fich zu Ruge gemacht batten, bisher wohl befand? oder mich noch durch sie glucklich machen, mich von Urmuth, und Berachtung retten, mir ju Bers

Bermogen helfen, und fogar ein Wohlthater berer werden fann, Die feine Gelegenheit, oder nicht Bes wandtheit bes Geiftes, und nicht Muth genug bas ben, um fich auf jede mogliche Urt aus bem Drange der Roth herauszureiffen? Ich mußte, der Chr: lichkeit ju Gefallen, mein fargliches Brod im Schweiße meines Ungefichts effen, - mich eine fchranten, - auf taufenderlei Bequemlichkeiten, und Vergnügungen Verzicht thun; mußte bas Un: feben und den Glang, den ich mir durch fo viel Mube und Unrube errang, auf einmal aufgeben, und, indem ich aufange, ehrlich zu senn, mich nun erft ber Schande der Entdeckung Preis geben, die mir auf einmal alles Butrauen meiner Mitburger rauben murbe. — Mit ber Chrlichfeit, fagt ein Underer, fomme man in der Weit nicht weit; fie werbe nicht belobnt, vielmehr oft gebobnt, und vers achtet, benn fie fche meiftentheils wie Ginfalt aus: andere waren unredlich, also muffe man es auch fenn; man fen ja nicht gemeint, fich alle Vortheile allein zuzueignen, feinen Debenmenfchen um Alles ju bringen; man wolle nur nicht felbst verderben. - Gebet ba, m. Fr.! Die Ginreden ber Sinnlich: feit, bes berrichenden Triebes jum Ungenehmen, Der immer burch ben Reig der Ginne auf uns wirft, und fo machtig wirft, daß er uns oft, der lauten Warnung des Gewiffens zuwider , mit fich fortreißt. Es thut bem Menfchen, oft felbft bem beften, we: be, daß er dem Befehle der Bernunft mit Hufs opfes opferung so schähbarer Güter gehorchen soll. Wenn er es doch nur dießmal vermeiden könnte; in allen andern Fällen, denkt er, möchte jenes Gesetz immer gelten. Freilich die Stimme der Vernunft ist zu nahe; die Vorwürse des Gewissens graben sich zu tief in's Herz, als daß man sich so geradezu von dem Gesetz lossagen könnte. Daher jene Ausstüchte und Einreden

auf welche die Vernunft boch burch: aus feine Rucksicht nimmt.

Sie gebietet, ohne ju fragen, ob ibr Befehl gele: gen fomme, - ob man ibn gern, ober ungern boren, befolgen werde; fie geht mit ihrer Mache barin, der Sinnlichfeit, deren herrschaft über ben Menschen boch gleichfalls entschieden, und einge: ftanden ift, nicht erft ju Rathe, um ihrem Gefebe Gultigfeit ju fichern; es ift unbedingt, allgemein, und nothwendig. Es folt gelten, unter allen Umftanden ohne Ginfchrankung gelten. Bei ihr ift von feinem Rachtheile ber Ehrlichkeit, von feinem Bortheile ber Unehrlichfeit die Rede; nicht davon, ob biefer und jener, ob die Welt bet ihrem Gefege besteht; fie will nur nicht, daß irgend jemand ungerechter Weise auf Unfosten bes Undern glucklich fen; sie beantwortet felbst noch so wichtig scheinende Ginmande nicht. Ihr Musspruch ift deuts lich; und fchließt burch feine Deutlichkeit jeben 3meifel aus; er foll nicht gebort werden. fe Zweifel, fpricht fie, bei fich begen, fie fuchen,

das heißt schon Uebertretung meines Gesehes; benn jenes könnte man sich gar nicht verzeihen, wenn man nicht schon für diese entschlossen wäre; es ist mir ja nicht bloß um die äußere tadellose Handlung, sondern um die Güte des Willens, und der Gesin: nung zu thun, aus welcher die Handlungen von selbst hervorgehen sollen. Du sollst nie um des Vergnügens, und um der Glückseligkeit willen, sondern recht sollst du handeln, und jedes Unrecht, das größte, wie das kleinste — denn dem entschlossenen Willen ist nichts groß, oder klein — meiden, es koste, was es wolle.

Mit den Gefegen ber Bernunft, m. Fr.! ift es, wie mit ben Gefehen eines Regenten. Much Diefe find nicht Rathschlage, um des außern Wohls der Unterthanen willen gegeben, die man wohl gar beliebig befolgte, je nachdem man in die gutigefAbsicht bes Rathgebers einstimmte, oder nicht - sondern Gefehe, beren Grund Die Achtung gegen Die Bur: De ber Staatsgenoffen ift. Gefett auch, bag biefe auf ihr Wohlsenn , oder auf gewisse Theile beffel: ben Bergicht thaten, weil es oft bequemer ift. Wohlfenn zu entbehren, als ben Weg der Thatia: feit, der dazu führt, einzuschlagen: fo darf doch ber rechtlichgefinnte Regent bergleichen Bergicht: leistungen nicht voraussehen, und nicht annehmen, wenn er die Pflicht der Staatsverwaltung ehren will. Bielleicht befande fich diefe, oder jene Claffe ber Unterthanen im Berhaltniffe ber Unmundigfeit

am besten: aber sie konnten als Unmundige gar nicht für Staatsgenoffen gelten; und alfo fchließt die Allgemeinheit des Gesekes, so beschwerlich es ihnen vielleicht fenn mag, auch fie mit ein. Und dieß Gefet gilt nun nicht etwa um des Wohlfenns, sondern um des Rechts willen, - nicht, weil es die Beobachter glücklich macht, fondern, weil es ihnen ihre Gebuhr fichert, - nicht, weil bie Un: terthanen damit zufrieden find, fondern, weil fie es fich felbst auferlegen follen. Gin Staat, ber bei der Geltung folder Unordnungen nicht besteben fonnte, der g. B. beffer daran mare, wenn fie nicht mit Strenge beobachtet murden, foll gar nicht fenn, nicht für fich bestehen, sondern fich als Theil einem andern Staate einverleiben. Roch weit weniger aber bekummert der Gefehgeber fich um das Beffer: ober Schlechter Befinden Gingelner, ober um Die Musnahmen des Gigennuges, und der Gigenliebe, Die auf besondere Kalle berechnet find. Sind Mus: nahmen nothwendig, und erhalten fie rechtliches Unsehn: so find sie eigentlich selbst als Gefete für Die Allgemeinheit ihrer Salle zu betrachten, nur, daß diese Ralle seltener vorkommen; und in die fen Rallen gelten fie eben fo unbedingt; bier darf eben fo menig die Frage fenn, ob Wohlfenn, ob Bor: theile Einzelner, die fich abermals Musnahmen von benfelben vorbehalten mochten, damit besteben fons nen. Dergleichen Rucffichten vervielfaltigen fich in's Unendliche; und am Ende fande wohl gar fein gefeßs

gesetlicher, bieß beißt eben: allgemeiner Ausspruch über das, was geschehen soll, statt.

Wer nun seine Gesetze geben kann und darf, ohne daß er die geringste Rücksicht zu nehmen, oder sich um Zweifel, und Bedenklichkeiten zu bekunsmern nothig hat; wer alle solche Sinreden, ohne ernstlichen, vernünstigen Widerspruch zu befürchten, zum voraus abweisen kaim: der gibt seine Gessetze doch wohl unabhängig, und frei. Und eine solche Gesetzeberin ist, wie wir gesehen haben, die über Necht, und Unrecht gebietende Vernunft.

Sie ift es felbft im Lafterhaften, fo lange er noch ben wirklichen Gebrauch feiner Bernunft bat. 3ch bernfe mich, um dieß einleuchtend ju machen, nicht darauf, daß er unmbalich im Ernft wünschen fann , alle mochten nach feiner Sinnesart bandeln, weil er fonst felbst fublbar genug barunter leiden wurde. Denn ber Grund: Wenn alle fo bandeln wie ich, fo konnte ich felbst nicht besteben, - ift nicht die Sprache ber Vernunft, fonbern bes Eigennußes. Aber benfet euch ein Lafter, welches ihr wollt; baltet es bem Berfehrten, ber fich bavon feffeln ließ, mit gebuhrendem Ernfte vor. Weit entfernt, daß er es mit frecher Stirn fogleich ge: fteben, fich auf feine Freiheit, fo ju bandeln, be: rufen, euren Borhalt Schnode jurudweisen follte, wird er fich vielmehr, felbst ohne alle Kurcht ber Strafe, beschämt, verlegen, beanaftigt fublen, jum offenbaren Beweise, daß eure Bormurfe mit denen

benen feines Gewiffens jusammenstimmen, und baß er fich gedrungen findet, bas Befeg, das er über: trat, in feiner gangen Wurde anzuerkennen. Und mare bas nicht, fonnte bas verdorbene Berg bie Stimme der Vernunft und des Gemiffens vollig er: flicken; zeigte fich nicht Die geringfte reine Thatige feit des Geiftes: wer mochte im Lasterhaften noch ferner den Menfchen anerkennen ? Liegt in dem Mus: fpruche des Gefekes, das alle Triebe der Ginn: lichfeit, bes Thierischen im Menschen, verschmabt, nicht ber eigentliche, einzige Charafter ber Menich: heit? Und wenn wir, was doch so mbalich ift, den Berftockten wieder ju Gefühl, und Bewußtfenn juruckbringen: haben wir mehr gethan, als bas Schlafende Gewiffen geweckt, - die verftummte Bernunft zur Sprache gebracht? Konnten beibe in ibm, burch allen Ungeftum ber Leidenschaft, vols lia getobtet werden? D nein! fo biel Gewalt bat Das Bofe nie über ben Menfchen, bag es im Stans De mare, ibm feine beffere Ratur auszuziehen; Die Schatten ber Berblendung fonnen bas reine licht Der Geele nicht ausloschen, nur eine Zeitlang vers becken. Endlich gerftreut die Sonne ben Rebel. und glangt in ihrer gangen Schonbeit bervor. -

Das Geseth der Tugend dringt auf Befolgung, ohne nach irgend einer kleinern, oder größern Schwierigkeit zu fragen, die mit dieser Befolzgung desselben verbunden seyn kann. Und doch ist das Wesen, von welchem es Gehorsam fordert, ein schwa:

Schwacher, finnlicher Menfch? und doch haben Trieb und Reigung wefentlichen Untheil an unfrer Ratur? Wir bedauern allenfalls ben Schwachen : wir find unzufrieden mit der Erziehung, den verführerifchen Beifpielen, Die ibn vermahrloften: aber mir erlaf: fen ihm deshalb feine Verpflichtungen nicht. Much bas ift uns begreiflich, daß er, furz vorher Sflav feiner Begierben, fich nicht auf einmal aus Diefen Reffeln loswinden fonne; wir haben Geduld mit feinem anfänglich schwachen Beftreben. Aber bas Bestreben felbit, ber qute Wille muß doch merflich fenn, wenn wir mit ibm gufrieden fenn follen. Sabe er eine Unendlichfeit von Schwierigfeiten ju überwinden, um ju werden, was er merden foll: wir fordern im Damen des Gefeges, daß er feine berfelben icheue, bag er den mubfamen Weg unver: weilt und baldigft betrete, und daß er in feinem que ten Willen, und felbft in ber erfannten Beiligfeit des Gefeges den Duth dazu finde. Wenn er feine Pflicht fennt, so weiß er Alles, was er zu wissen braucht, um feinen Entschluß burchzusegen. Die bofe Reigung fann ihn unvermerkt noch fo oft be: Schleichen; nur muß fein Wille Dabei feine Schuld haben, wenn wir ibm feine Ruckfalle verzeihn fol: Ien. Geine Schwache muß ihm jede mogliche Bor: ficht und Klugheit anrathen; und mit Ginem Wor: te! er muß thun, was er thun fann, wenn bas Gefet ibn nicht unwiderruflich verdammen foll. -

Endlich, m. Fr.! bringt die Bernunft auf Befolgung ihres Gefetes, ohne weitern Grund. Der einzige Grund beffelben ift, daß es für ihr Gefet anerkannt werden muß. Wie liefe fich auch ein anderer finden? Er tonnte ja nur entweder in der Bernunft felbft, oder in der Sinnlichfeit liegen. Aber Diefe geht auf alles, was angenehm reigt, auf Bergnugen, und Gluckfelig: feit, mogen es nun Guter fenn, Die ber Berfand, - oder folche, die Die Bernunft fich vorftellt, ein: geschrantte, irdische. - ober ewige, und überir: Dische. Jede unberechtigte Rucksicht auf Diese Bu: ter verfalscht die Gute des Willens, und murdigt bas Unfehn der Gefege berab. Dieß braucht man fich nur deutlich zu denken, um es mahr zu finden. Wenn ich vernunftig handle, um ber Bernunft die Ehre ju geben, die ihr gebuhrt: fo bin ich ber Gluckfeligkeit wurdig; benn alsbann barf ich mir wirklichen Ubel ber Gefinnung zueignen. Wenn ich aber ber Vernunft gemäß bandle, - nicht aus Achtung fur fie, fondern aus dem Gigennuge, ber fcon jum voraus auf Glückseligkeit fiebt, und ber, ohne diefe Soffnung das Gefet verachtet habenwurde: fo habe ich mich der tohnsucht schuldig ges macht; fo habe ich wenigstens in dem Bergnugen ber von ihren Soffnungen begeifterten Ginbildungs: fraft, wie Jesus sagt, meinen Lohn dabin. fuchte Lobn; und machte mich badurch der Be: lohnung unwurdig. Db die Tugend fur den Men:

Menschen, ber seinen finnlichen Trieben, Die ihm eben so wesentlich find, als die Vernunft, nicht gan; entsagen fann, bas gelten fonnte, was fie gelten foll, wenn fie immer und ewig lauter Muf: opferungen von ihm verlangte, bas, m. Fr.! ift eine andere Frage. Sie muß mit ber menschlichen Matur besteben tonnen; foust ift fie zwar fur reine Geifter, aber fur ben Menschen nicht. Indeffen muß doch mabre Tugend fenn; - muß, wenn auch noch fo schwach, schon da fenn, - feine Tochter ber Lohnsucht, Des Gigennuges, fonbern des reinen, auten Willens. Und ber Freund berfeiben, ber fie Undern empfehlen, der fie in ihr Berg einführen will, muß fich erft an ihren guten Beift wenden, um ibm feinen eigenthumlichen, angestammten Mbel aleichsam zu entlocken, und biefen Abel bann bent freien Willen als Gegenstand des Strebens vorzu: halten. Dann erft mag ber jur Burbe ber Menfche beit geborne wiffen, und fich freuen, daß er gluck: lich werden wird, weil Gluck auch feiner Tugend gebührt. \_\_\_\_\_ Drust sin neudul beit bille quindes

Diese Betrachtung führt mich jum

3meiten Theile,

der die Freiheit des Willens darlegen soll.

Der Mensch ist ein sinnliches Wesen; und doch nimmt das Gesetz der Vernunft auf keine sinnliche Neis Neigung Nücksicht. Es fragt sich also: Kann er diesem Gesetze folgen? ist die Tugend — der uneitzgennüßige Gehorsam gegen die Vernunft, nicht für ihn, das heißt: für den sinnlichen Theil seiner Natur eine Unmöglichkeit? Ist er wirklich frei, — nicht innerlich zum Unrechte gezwungen? Kann er nicht etwa einer unüberwindlichen Stärke der eigennüßigen, und eigenliebigen Triebe und Bes gierden unterworfen senn?

Die Vernunft sagt: du follst gehorchen. Fordert sie nun hiermiteine Unmöglichkeit, so ist ihre Forderung geradezu unvernünftig; so sind wir nicht zur ganzen, sondern nur zu einer halben Vernunft bestimmt; so ist die ganze Vernunft ein widermenschliches Ungeheuer, das aus unster Natur je eher, je lieber herausgeworsen werden muß; so ist unster Natur ein Widerspruch, eine natürliche Unsnatur. Will man das nicht, so gilt von jest an der Schluß: Du sollst, also kannst du; die Tusgend ist süch Psiicht, also ist sie Möglichkeit; und so ist die Ehre der Vernunft mit der Würde des Menschen gerettet.

Die Kraft nun, sich zur Befolgung des Ges
seiges zu entschließen, bloß, weil es Geset ist, —
diese Kraft, weit unterschieden von Trieben, und
Begierden, die — was ihr Name sagt, sobald sie
gereizt sind, treiben, und begehren, — diese Kraft,
die es mit einem Gegenstande zu thun hat, der gar
keinen sinnlichen Reizmit sich führt, nicht als etwas

S

angenehmes begehrt, sondern als etwas vernünstiz ges bloß gedacht wird, heißt Wille, und, in soz fern er sich über jede Lust, und Unlust der Sinne, und sinnliche Güter erheben kann, freier Wille, oder, nach dem gewöhnlichen Sprachgebrauche, Freiheit schlechthin.

So wahr eine unbedingt gebietende Vernunft in uns ist, so gewiß sind wir freie Wesen, wenn wir auch vor der Hand noch so elende Stlaven der Triebe, und Begierden wären.

Diefe unfre Freiheit lagt fich nur beweifen, nicht unmittelbar fublen. Denn Freiheit ift Ubme: senheit des Zwanges, oder Michtzwang. Etwas nun, bas nicht ba ift, lagt fich nicht empfinden. "Wir fublen uns frei" biege weiter nichts, als: wir fublen nicht, daß wir gezwungen find. Db nun wohl daraus folgte, daß wir auch wirklich von allem innern Zwange frei sepen, diese Frage ift nicht so leicht entschieden, als Undenkende wohl glauben mochten; benn bie Beispiele Des Gegen: theils liegen ja nicht weit. Jede naturliche Wir: fung unfres Korpers erfolgt mit Zwang; benn fie ift der vollständig entschiedene Erfolg einer, oder mehrerer vorhergegangenen naturlichen Wirfungen : und doch find wir gerade dann am gefundeften, wenn diefer forperliche Zwang gar nicht jum Bes wußtfenn tommt, und wenn wir von unferm Ror: per, und feinen Berrichtungen gar nichts fublen. Bielleicht ift es nicht einmal nothwendig, Die Frage, was Freiheit an und für sich, abgesehen von den Anzeigen unfres Bewußtsenn, senn mag, zu beantworten, wenn auch die Beantwortung dersels ben für den Denker möglich senn sollte. Wie auch die verborgenen Grundfäden unfres Geistes gewebt senn mögen, anders können wir dieß Gewebe doch nicht machen. Wir nehmen uns, wie wir sind, oder besser, wie wir uns sinden. Der Grund, uns als freie Wesen zu betrachten, reicht für unfre Denkfraft und unser Bewußtsenn zu; er leuchtet uns ein; er gibt uns ein Vermögen, das die Vernunft um ihres Gesehes willen sordert; die gesuchte Harmonie unsres Wesens mit sich selbst ist da; wir können werden, was wir senn sollen.

Gobald der Menich aus der Berblendung der Leidenschaft heraus ist; sobald er das Tugende gefet als fein Befet erfennt: fobald fann er es befolgen wollen, - fich bestimmt bafur ente schließen, wenn er auch noch fürchten mußte, baß ihm die Musführung biefes Entschluffes nicht jum besten gelingen werde. Freilich werden die alten Begierden nicht fogleich jurucftreten, um der june gen Tugend Bahn ju machen; fie mag fich nur bet Beiten maffnen, wenn fie nicht alle Mugenblicke ber Gefahr, unterzuliegen, ausgeseht fenn will. Aber ber Tugendfreund fann boch nicht mit Willen fehlen; er fann von der liftigen Begierde nur über: raicht, nicht gewonnen merben. Die Gute feiner Gesinnung bleibt unversehrt, wenn auch nicht jede 5 2 auße:

außere That ihr Geprage zeigt. Bon lauter Ret: ten umfangen ift ber Eble frei; benn er wurde fie quaenblicklich abschütteln, wenn er tonnte: und baß ibm nicht das Unmögliche möglich ift, dies verrin: gert feine Burbe nicht. Die Macht ber Begier: ben ift Macht der Gewohnheit. Gie entstand nach und nach; sie muß sich nach und nach wieder ver: lieren. Das Gebot der Vernunft verurtheilt fie, verpflichtet zu jeder möglichen Unftalt, und Borficht, welche jur Musrottung berfelben bienen fann : aber es ift nicht im Stande, fie fogleich ju vernich: ten. Und alfo unterscheibe man Freiheit des Willens von ber Freiheit ber Matur, welche von ben naturgemäßen Beftrebungen jum Beften der Tugend vielleicht eine fpate, mubfam errungene Frucht ift. -

Satte der Mensch nicht Willensfreiheit, so ware er dazu verdammt ein verworfenes, und übers dieß sogar unseliges Geschöpf zu senn.

Das Gebot der Vernunft wird entweder ganz, oder es wird gar nicht befolgt. Es lautet ohne Einsschränkung; und also wird es mit jedem Zusaße eis ner Einschränkung verfälscht. Jede Tugend hat ihz ren eigenen, für alle die Fälle, auf welche sie sich bezieht, unbedingt geltenden Grundsaß, der, in den Ausdruck des Gebots gesaßt, Regel heißt. So ist es z. B. Grundsaß der Wahrhaftigkeit, daß man mit der Wahrheit den Zwecken der Wahrheit, und des Menschen selbst gemäß umgehe; und die

aus diesem Grundsate bervorgebende Regel ber Wernunft ift: "Gage Die Wahrheit, fo oft Die Zwecke berfelben mit ben wesentlichen Zwecken ber Menschheit verträglich find; und ordne jene diefen unter." Diese Regel gilt, wie jener Grund: faß, ohne Musnahme. Reine beliebigeinschrantende Willführ! Gibt man biefer erft Raum, fo macht jeder nach laune, und Meigung aus dem Gefege ber Bernunft, mas ihm autdunft; fo bort es auf, Ausspruch der Vernunft zu senn, und wird das Machwerk der Neigung. Und nun ift es gar nicht mehr zu erkennen; es ift aus ber Tafel ber Bernunft weggestrichen. Der Gine ift ba nicht einmal mehr ehrlich, wo der Undere es allenfalls noch fenn moch: te; der Gine behalt fich biefe, ber Undere jene Er: laubniß zu Abweichungen vor; fo giebt jeder von der Allgemeinheit des Gesehes etwas ab; und zulegt ift gar nichts mehr davon übrig. Ich, wurde die: fer fagen, beobachte es in allen übrigen Fallen, nur bann nicht, wenn es bie Aufopferung meines Lieblingsgutes kosten soll; aber jener hat wieder et: nen andern Schat feines Bergens, von dem er fich nicht trennen mag, und um dessentwillen es sich wohl der Muhe lohnt, ein wenig gewissenlos zu fenn. Welches Vergnügen, welchen Vortheil konnte man fich nicht unentbehrlich machen? Belche Gelbfiver: leugnung fonnte uns nicht unmöglich werden, wenn fie auch, unpartheiisch erwogen, noch so unbedeus tend mare? Aber ift nicht bie geringfte Berlegung eines

eines Vernunftgesehes Verachtung der Vernunft selbst? Und was konnte wohl gegen den Vorwurf der Gewiffenslosigkeit schüken?

Das Bewußtsenn dieser Gewissenlosigkeit stort unausbleiblich den Frieden der Seele, der die nothe wendige Grundlage der Glückseligkeit ist; oder der Mensch müßte nur halber Mensch senn, um bet dem Urtheile: "Du bist ein Unwürdiger" gleichgültig zu bleiben.

Doch ja! ich schlage ihm ein sichres Mittel vor, der Vernunft Hohn zu sprechen, ohne seine Schande zu sühlen. Er suche sein Gewissen mit aller Gewalt zu betäuben; er stürze sich aus einem Taumel der Lust in den andern; er suche sich durch den berauschenden Genuß in einer ununterbrochenen Unbesinnlichkeit zu erhalten. Aber wird dann das Laster nicht eine seiner Kräfte nach der andern aufzreiben? Wird er durch Uebermaaße des Vergnüzgens nicht die Glückseligkeit aufopfern, die er troß der Vernunft zu retten suchte? Wird er nicht im Staube dieser Lustwirbel den Tod sinden, und der Gewissenlosigkeit sein ganzes irrdisches Dasenn Preißgeben?

Co racht sich endlich die verschmabte Versnunft. —

## Siebente Predigt.

erd congress making to an enumon

the total surface of the state of the property

Von Gunde, Lafter, und Bosheit.

Text. Erst. Br. Joh. Cap. 3, B. 4-7.

"Wer Sünde thut, der thut auch unrecht; und die Sünde ist das Unrecht. Und ihr wisset, daß er ist erschienen, auf daß er unsre Sünden wegnehme, und ist keine. Sünde in ihm. Wer in ihm bleibet, der sündigt nicht; wer da sündigt, der hat ihn nicht gesehen, noch erkannt. Kindlein! lasset euch niemand verführen. Wer recht thut, der ist gerecht, gleichwie er gerecht ist."

Ihr errathet schon aus diesem Texte, meine Freunde! daß ich jeht von der Sünde, dem Gesgentheile der Tugend, reden will. Wie es nun überhaupt nothig ist, einer deutlichen Religions; lehre die vornehmsten Begriffe, die sich auf Sittslich:

lichfeit beziehen, zum Grunde zu legen: fo wird es uns auch im Fortgange unfrer Abbandlungen febr gute Dienfte leiften, genau ju wiffen, was Gunde, Lafter, und Bosheit fen, und wie fie fich von einander unterscheiden. Denn, wenn g. B. funf: tig die Frage ift, ob Gott Gunde vergebe. oder, ob die hoffnung des Menschenfreundes, daß ber Beilig : Weife felbit ben Lafterhafe ten, und Boshaften einft noch ju feiner Bestimmung führen werbe, mehr, als guts muthige Schwarmerei fen, - wenn in ber Meli: gionslehre bergleichen Fragen, Die fich von felbst dars bieten, beantwortet werden follen: fo muß man bod, um die Begriffe, aus benen gefolgert werden foll, vergleichen ju tonnen, fie felbft erft in feiner Gewalt haben. Ueberdief merden diejenigen, über welche wir uns jest verbreiten wollen, auf den Beariff ber Tugend Dasjenige licht juruckwerfen, melches er ihnen felbst zuerst mittheilte. - 3ch gebe ju der Abhandlung felbst über, nachdem ich unfern Text mit ein paar Ummerfungen verftandlicher ges macht babe.

Gleich der erste Vers ist einer Zweidentigs feit unterworfen. Die Schwierigkeit liegt in dem Worte "Unrecht". Ich glaube nicht, daß der Apostel das darunter verstehe, was es in unsrer Sprache heißt, und was weiter oben auseinander geseht worden ist. Denn er will erstlich keine tros dene Beschreibung der Sünde geben, sondern einen

Beweggrund vorhalten, ber bavon abschrecke, will die Abscheulichkeit der Sunde darstellen; und zwar will er das zweitens entweder für folche Lefer, die ehedem Juden waren, und judifche Begriffe hatten, ober für folche, die noch Juden find, und eben für eine reinere Religion gewonnen werden follen. Dem Worte "Unrecht" entspricht im Grundterte ein folches, bas man buchftablich "Gefehlofigfeit, oder Buftand der Gefehlo: figfeit" überfegen mußte. Dun wiffen wir, wie ftolz der Jude auf den Befit des Mosaischen Ges feges war, und wie febr er ben gefeglofen Seiden verachtete. Je naber Gott durch Die Mosaische Gesehgebung mit den Juden in Berbinbung getreten ju fenn schien, besto gewisser schienen die Beiden von ihm verworfen zu fenn. Jene mas ren des gottlichen Wohlgefallens verfichert; Diefe bruckte ber Gluch, eine Folge bes gottlichen Diß: fallens. Alfo war ber Begriff "Gefehlofigfeit" mit benen ber Bermorfenbeit, Gottlofig: feit, Freligiositat verwandt; und biernach wurde Johannes fagen: "Gunde ift beidnis iche Gottlosigfeit; und, wer Gunde thut, der beträgt fich wie einen verwors fenen, von Gott geschiedenen Seiden." Denn, was der Jude nach Borfchrift bes Gefeges that, das hatte unausbleiblich Gottes Beifall, an: fatt, daß die geseklosen Sandlungen des Beiden, waren sie auch an sich noch so gut gewesen, Gott mißs

mißfällig waren. — Diese Erklärung, m. Fr.!
paßt recht gut zu einem mehrmals eingeschärften Gedanken des Apostels im ersten Capitel, wo,, Ges meinschaft mit Gott haben, mit ihm vers einigt senn" mit dem "Wandeln im Lichte, oder mit einem von Sünden reinen Les ben" verbunden wird. —

Eine andere Erklärung ist von dieser erstern abgeleitet. Der Ausdruck "Unrecht" könnte auch bedeuten eine von Heiden zu erwartende Verachtung des Judenthums; und der Sinn unsres Verses wäre: "Wer Sünde thut, ist nicht einmal ein wahrer Israelit, geschweige Christ. Sünde ist heidnischer Sinn." Auch mit dieser Erklärung simmt Johannis Absicht überein, Juden, die an ihrem Judenthume eisers süchtig sest hielten, sür das Christenthum, das auf Neinigkeit des Herzens, und Wandels dringt, zu gewinnen.

Der Apostel fährt in seiner Ermahnung fort. "Ihr wist, sagt er, daß Jesus auf die Welt kam, um unsre Sünden wegzuschaffen, uns davon zu entwöhnen, so wie er selbst nichts von Sünde wuß; te. Wer also ein wahrer Christ bleibt, sündigt nicht; wer aber noch sündigt, ist weit von der Erskenntniß, und Verehrung Jesu entsernt. Laßt euch von niemanden versühren, sondern beharret bet der Wahrheit: "Nur der Tugendhaste ist mahrhast fromm, nach des Gottesverehrers, Jesu, Beispiel."

Dieser Text macht uns wenigstens auf die Berwerflichkeit der Sunde aufmerksam, die uns bald einleuchten wird; denn ich werde

querst von der Gunde im Allgemeinen reden, und zweitens die verwandten Begriffe des kas

sters, und der Bosheit erklären.

# Erfter Theil.

Es ist wohl ein großer Unterschied, m. Fr.! ob die Vernunft, die uns gebietet, was recht, — und verbietet, was unrecht ist, geachtet, oder nicht geachtet, — oder ob sie ausdrücklich verachtet wird. Wenn ferner Achtung, und Verachtung die Quelsten, aus denen sie einmal entspringen, nie verlassen: so kann hingegen der Grund, warum etwas bloß nicht geachtet wird, verschieden seyn: ich kann unterlassen, es zu achten, weil ich es nicht kenne; ich kann aber auch Mangel an Achtung das gegen haben, bei aller Kenntniß besselben.

Das sind die verschiedenen Rücksichten, worz nach sich bestimmen läßt, was Unschuld, Tuz gend, Untugend, oder Günde, Laster, Bosheit, Fehler sind. Wer so gesinnt ist, und handelt, daß seine Sinnes; und Handlungsz art zufälliger Weise, ohne sein Verdieust, durch Natur, Temperament, oder Gewöhnung mit den Geboten der Vernunft zusammentrifft; wer, da er diese Gebote nicht kennt, sie auch nicht achtet, und sie doch auch nicht verlett: der ist, und handelt bloß unschuld ig. Diese Unschuld, diese willen lenlose Uebereinstimmung des Innern und Neußsern mit der Vorschrift des Gesehes, ward von jesher so sehr gepriesen, und hat doch so wenig Würzbe; sie mag sur die Tugend eine sehr gute Vorbezreitung, und Erleichterung senn, aber sie ist noch nichts weniger, als Lugend. So handelt in manzchen Fällen ein Kind genau so, wie man es von dem gewissenhaften Maune erwarten kann; aber das erstere leitet die natürliche, unverdorbene Güte des Herzens, der letztere folgt ausdrücklichen Grundsstigen. Diesem schreibe ich Willen, und Absicht, und folglich eigentliche Gesinnung zu; jenes hat bloße Sinnes art, und Reigungen.

Tugend ist Achtung gegen die gebietende Bernunft. Da es nun widersprechend ist, daß man achte, was man doch nicht kennt: so schließt diese Achtung die Kenntniß, und Anerkennung der Bersnunftgesetze von selbst ein. Aus Tugend entspringt also eine Gesinnung, oder Handlung, bei welcher man auf das Gesetz ausdrücklich hinsseht; bei welscher es Vorsatz ist, dieses Gesetz zu befolgen. So manche Menschen beweisen Güte, Schonung, Mitsleid — aus Unschuld, — beweisen sie ohne die geringste eigennüßige Absicht; aber, wenn diese Güte der Unschuld wirkliche Tugend werden sollte, so müßten sie sie üben, weil das Gesetz der Verzunft sie zur Psiicht macht; so müßte dies Gesetz ihnen

ihnen im Undenken senn, und Regel für sie werden.

Wer nun dieg Gefeg fennt, - feine Bere pflichtung, es ju befolgen, fublt, und fich boch nicht darum befummert, ob fein Ginn, und leben Damit übereinstimme: ber begeht Untugend und Gunde. Unichuld ift Mangel an aller Sittliche feit, im guten, wie im bofen Berftande; Tugend ift wirkliche Sittlichkeit, Die, im guten Ginne, Der Unsittlichkeit, welche an Untugend und Gunde haf: tet, entaegen gefegt wird. Gine unrechtmäßige Be: gierde ift so ftark, daß man ihr Folge leistet, ohne feine Schuldigkeit zu bedenken, die man doch be: benfen follte, und fonnte. Das Unrecht, wogu fie uns verführt, ift nun nicht bloß Unrecht, nicht bloß Widerspruch gegen das Geset an und für fich, ohne noch auf den ju feben, der es that; fondern es wird ihm jugerechnet, er hat fich mit feiner Ges finnung, und handlung wirklich verschuldet.

Wer Fehler begeht, versehlt seine Absicht, das ihm wohlbekannte, und von ihm geachtete Gesseh zu beobachten. Er würde sündigen, wenn er in diesem Augenblicke den Fehler vermeiden konnte, oder, wenn eine psichtwidrige Nachläßigkeit, und Selbstverwahrlosung die Ursache der unrechten Handlung ware. Aber dieser, oder jener Mensch konnte doch, bei allem sorgfältigen Bestreben, sich nicht sogleich besser machen, als er ist; es mangelt ihm, laut seines redlichen Bewußtsenns, ohne seine Schuld

Schuld an richtiger Beurtheilung des Gesehes, oder der Handlungen. Ich gestehe z. B. dem Gesehe der Gonntagsseier eine ungebührliche Wichtigkeit, und Ausdehnung zu, aus einem Irrhume, der bei meinen disherigen Einsichten unvermeidlich war. Ich ziehe den Besuch der öffentlichen Andacht einer nothwendigen Psticht der Menschenliebe vor. Bei mir, der ich so gut handelte, als mir möglich war, ist dieß nicht Sünde, sondern lediglich Fehler; es war meine ausdrückliche Absicht, wie sie es immer ist, vernünstig zu handeln, aber meine Unfunde, und mein unrichtiges Urtheil versehlte sie.

Man fehlt, ob man gleich das Gebot der Vernunft achtet; man fündigt, weil man es nicht achtet; aber man muß es ausdrücklich verachten, wenn man — ein schreckliches Wortl wenn man boshaft senn soll. Wie das dem Menschen möglich sen, ohne daß er zum teufl schen Wesen werde, dieß erfordert eine genauere Unterssuchung, als diese Einleitung verstattet.

Desto leichter begreift man, daß Gunden zur Fertigkeit übergeben, und kaster werden können, — taster ohne Beinamen, wenn sie bloß fündliche Fertigkeiten sind, — taster der Bosheit, wenn die Quelle derseiben Bosheit ist. Und nun zur aus; führlichern Abhandlung.

Buerft: Was sagen die Worte: Gunde, und Gunder? Sie sind das Gegentheil der Tugend, und des Tugendhaften. Der Tugend,

hafte handelt recht, und recht zu handeln ift fein ganger, wenigstens fur jest entschiedener Wille nicht, weil Rechthandeln mehr Segen bringe, nicht, weil das bose Gewissen Plage ift, und weil man fich bei einem guten Gewiffen rubig, und jus frieden befindet, - nicht einmal, weil der Simmel bloß Tugendfreunde aufnimmt, - also nicht, weil Die Tugend in dieser, oder jener Welt mit Wohl: fenn verbunden ift: sondern er handelt recht, und will recht handeln, weil es recht, - weil es Got: tes, und des Gemiffens Gebot, - weil es der Ich: tung, Die der Vernunft, und Denschheit gebührt, gemaß ift. Denn, wer die Tugend liebt um feines Wortheils willen, der liebt feinen Bortheil, nicht Die Tugend. Der Gunder nun handelt unrecht, wider Gottes, und des Gewiffens Gebot: aber warum thut er das? Geine Vernunft fagt ibm boch beutlich, bag er anders handeln foll. Wie fann er diesem beutlichen, und wichtigen, und in feiner Wichtigfeit anerkannten Befehle widerftres ftreben? wie fann er es an der gebuhrenden 21ch: tung bagegen fehlen laffen?

Der Mensch hat, neben der Vernunft, einen Trieb zu allem dem, was ihn angenehm rührt, — einen Trieb zur Sinnenlust, der ihn zugleich alle Unlust sliehen heißt. Dieser Trieb, aufgeregt durch eine sinnliche, oder verständige Vorstellung, welche der Einbildungskraft ein Gut, oder ein Vergnüsgen vorhält, reizt ihn, anders zu handeln, als die Vers

Bernunft in ihrem unbedingten Befehle es will; Die Reizung fieat; und die Gunde ift da. Gie fiegt, weil man fie nicht befampfen, unterdrücken will, sondern aus Mangel an Achtung gegen bas Gefet, welches fie in ihre Schranfen guruchwies, vielmehr gebegt, und unterhalten wird. Dan fann die Erzeugung ber Gunde, fowohl der innern, als außern, nicht treffender beschreiben, als es ber Apostel Jakob. in seinem Briefe C. 1. B. 14. 15. gethan bat. "Ein jeglicher, beift es ba, wird versucht, wenn er von feiner eige nen tuft gereigt, und gelocht wird. Dar: nach, wenn die Luft empfangen bat, gebiert fie die Gunde; die Gunde aber, wenn fie vollendet ift, ge: biert fie den Tod." - Der Dieb j. B. bemerkt fremdes Gigenthum, eine Sache, die er fich vielleicht langst wunschte, ober wornach ber Wunsch jest in ihm auffleigt. Die Luft zum Un: genehmen reist ibn, juzugreifen, entweder, um fich ein Vergnugen, ein Wohlleben, fen es von langerer, oder furgerer Dauer, ju verschaffen, bas feine Urmuth, vielleicht auch feine Arbeitschen ibm nicht vergonnt; oder, um fich dem Wohlhabenden im großern Aufwande an die Seite ju fegen. aus Gigennuß, oder Gigendunfel. Es entftebt alfo eine Meigung in ihm ju dem Begenstande, auf welchen fein Blick geheftet ift. Diefe naturliche Meigung ift unverboten; denn, warum durfte er nicht

nicht munschen, eine Rofibarfeit zu besigen, die der Undere bat, wenn er fich nur bescheidet, baf fie fremdes Sigenthum ift, und bleiben foll. Diefe Reigung, Diefer Munich ift unvermeibliche Ratur; benn fie find nothwendige Wirfung des, jumal uns vermutheten Unblicks auf Berg, und Gefühl. Satte er, befannt mit feiner reigbaren Schwache, Den Unblick gesucht: so war die icon vorhandene Reis gung nicht Wirkung, fondern Urfache des Unblicks, und er folgte ibr mit einer verschuldeten Willfuhr. - In dem Kalle aber, den wir vor uns haben. und worin er uns bis jest unschuldig erscheint, wendet er fich, wollen wir ferner annehmen, nicht zeitig genug von dem reigenden Gegenstande weg, unterdrückt die Reigung nicht, bange ihr vielmehr nach, verftarft, belebt fie. Go erhalt die Reigung eine ungebührliche Gewalt, bei der fie der Willfuhr, und Freiheit gefährlich ift; fo wird fie ju einer Bes gierde, die nicht mehr auf bas Gebot, ober Bers bot ber Bernunft bort; fo ift die Luft ichon von Gunde ichwanger, der Uebergang von der ges reigten Luft, von ber Meigung zum Unrechte ift durch die wirkliche Begierde vorbereitet, Der Menich ift im Begriffe, bas wohlbefannte Gefeh zu übertres ten. Doch aber fann er fich ber Gunde enthalten, wenn er nur will, wenn er fampfen, wenn er feine Pflicht, und ihr Bewicht, und Die Burbe, zu der er durch den Entschluß der Tugend fich erbe: ben fann, feinem besonnenen Beifte vorhalten will. Mber,

Aber, um diesen Kampf anzutreten, mußte bas Gefühl der Achtung für Bernunft, und Tugend in ihm lebendig seyn. Diese Achtung, die man ihm mit Recht zumuthet, hat er nicht; nun halt nichts mehr ihn von der Unthat zurück; er eignet sich, von der Begierde überwältigt, das fremde Sigenthum zu, und verleßt — eine Wunde, die nie wieder zu heilen ist — sein Gewissen.

Dber, ein anderes Beispiel, der Banker glaubt feine vermeinte Ehre beleidigt. Die Luft - bier insbefondere fein Gigendunfel, ber auf Chre eifer; füchtig ift, feine Rechthaberei, Die naturliche Folge Diefes Dunkels - reigt ibn, feinem Gogen ein Opfer ju bringen, und ihn zu verfechten. Die Meigung jum Streite ift geboren, und ermachft, da fie nicht augenblicklich unterdrückt wird, zur wirklichen Begierde. Bon diefer Begierde lagt er fich dabin reiffen; und ber abscheuliche Sanf ift fertig. - Wie wollte ich mich freuen, m. Fr.! wenn ich durch diese, doch wohl einleuchtende Er: flarung des Entstehens der Gunde etwas dazu bei: getragen batte, une die Borficht moglich ju machen, Die vor Gunde bewahrt, und uns ben tugendhaften Sinn, der zugleich die Grundlage des religibsen ift, zu erleichtern! Doch ich fomme nunmehr benn dieser Uebergang ift fo leicht in ber Lehre, wie im wirklichen leben - ju tafter, und Bos: beit im

### Zweiten Theile.

Jest, in Diesem Mugenblicke fann in bem Den? schen der aute, aufrichtige Wille für bas, was recht ift, und der wirkliche Entschluß, es zu üben, da fenn; denn er fann augenblicklich, und doch grunds lich entstehen: und warum wollen wir diesen Will: Ien, Diesen Entschluß nicht nennen? oder tit ein an. berer Rame für ihn da? Aber, ob diefer Wille im zweiten Hugenblicke noch fortlebt; wer will bas bestimmen? und, wenn er von der furgeften Dauer gewesen ware, foll er darum das nicht beiffen, was er, nach allen Begriffen war? Go fann es beme nach einzelne gute Gefinnungen, und, wenn Diefe fich außern, auch einzelne gute Sandlungen geben. Wenn nun aber die Tugendgesinnung, ohne daß fie immer wieder von neuem aufgefaßt werbe, forts dauern foll: fo muß fie Kreibeit fenn, - nicht bewußtlofe Kertigfeit, bei welcher Die Freiheit des Willens, und der Entschließung ju gesegmäßis gen Sandlungen verloren gienge, fondern eine Leich: tigfeit, und Geläufigfeit, Die einzelnen guten Ent schluffe aus ber festen, allgemeinen, und berrichens ben Achtung fur die Tugend hervorzurufen, ohne baf man nothig babe, in jedem Falle Die Berpfliche tungegrunde befonders zu denfen , und die Folgfame feit gegen diefelben in fich ju beleben. Der Ge: danke: "Du folift jedesmal nach beinem besten Wiffen, und Gemiffen bandeln" bleibt mit feinem gangen Gewichte dem Tugendhaf:

ten gegenwärtig; und lagt fich, bei ber geringften Beranlaffung, ohne Schwierigfeit erneuern. 20160 beialler Tugenbfertigfeit ausdrückliche, aus: dauernde Achtung gegen die Bernunft. Much Gunde fann nun gur Fertinfeit werden; aber Diefe Fertigleit verhalt fich umgefehrt. Wer - taffet uns genau beim Musdrucke bleiben - wer jum Gundigen gleichsam immer fertig ift; wem unrecht banbeln leicht wird; wem der Gedanke an das Gebot, ober Werbot der Bernunft bei bem Gundigen feinen Mufenthalt, feine Schwierigfeit mehr macht; wer an Gebot, und Berbot entweder gar nicht, ober nur leichtsinnig benft: ber, m. Fr.! beißt la fters haft. Geine Reigungen murden, mit, oder ob: ne feine Schuld, ofter gereigt; fie murden, weil er fie nicht befampfte, geläufiger; fie vers wandeln fich schneller in bofe Begierden; und diefe geben unaufhaltsam in Thaten über. Diese bofe Fertigfeit, Dieses Lafter, bas von Lafterbaftige fett unterschieden ift, wie die Fertigfeit ju Giner Gattung der Gunde von der Fertigfeit gu mehrern, ober mobl gar allen Gattungen berfelben, fann ohne, oder auch durch Bosheit entstehen, je nachdem bloger Mangel an Achtung, oder auss bruckliche Berachtung gegen das Gefek flatt fand. Der Dieb, und Banfer find jest augenblicklich jum Stehlen, und Banken fertig, weil beibe ihren Bes gierden oft nachgegeben haben, ohne zu überlegen, wie unrecht sie handelten. Sie konnen aber auch iedes:

jedesmal daran gedacht, aus Bosheit gefündigt, — können es in der muthwilligen Uebertretung des Gesfehes so weit gebracht haben, daß der Gedanke an ihren Frevel sie gar nicht mehr rührt; und so wurs de die Bosheits: Sünde bei ihnen zur Gewohnheit, und Fertigkeit. —

Doch von der Bosheit felbst bin ich uns Die deutliche Erklarung noch schuldig. Es ift in einem Diefer Bortrage aus ber fittlichen Matur bes Menschen, und aus ihrem Zusammenhange schon erwiesen worden, daß es auch dem schlimmften untet uns unmbalich fen, bem, was recht ift, bas Uns recht bloß deswegen vorzuziehen, weil es unrecht ift, Gunde ju thun, weil fie wider bas Gefet Gottes, und der Vernunft lauft. Denn alsdann wurden Gunde, und Unrecht uns nicht etwa durch bie finnlich : angenehmen Folgen reizen, welche fie mit fich führen; fondern ihre Uebereinstimmung mit der Unvernunft felbit, ihr inneres, unfittliches Wes fen mußte im Stande fenn, unfer Berg ju gewins nen. Gollte ber Menfch fo arg werben fonnen, fo durfte die Bernunft nicht bloß allen ihren Ginfluß auf feinen Willen verlieren, fondern eine wirkliche Unvernunft mußte neben ber Bernunft in feinem Geifte herrschen. Nicht bloß bas Erftere: benn mabnte ibn die Vernunft nicht mehr an Gefeg und Pflicht, fo verlore er nur die Fabigkeit zur Tugend; so trate an die Stelle der Vernunft die Alleinherrs schaft ber Sinnlichkeit; fo murbe er zum grobern, oder

ober feinern guftling; fo borte, ba fein vernunftiges Befek mehr in ibm laut murde, und die forderns ben Begierden ohne Widerstand auf ihn lossturm: ten, alle feine Freiheit auf. Dieg ift wirflich bet allen benen ber Rall, in benen Bernunft, und Bes wiffen verstummt find, und oft mit großer Dube wieder jur Sprache gebracht werden fonnen. Aber eigentliche Bosheit ift weit mehr, als ber Dienft in der Sflaverei der Sinnlichfeit. Es fann Mens fchen geben, die fo ausgeartet find, daß fie in graus samer Rache bas innigfte Vergnugen finden. Dies fe Menfchen feben in der That, wie Teufel aus; und find boch nur bezauberte Menfchen, benn es ift immer nur finnliches Vergnugen, was fie fo un: naturlich bandeln laft. Wer getraut fich, Leidens schaften ihre Grangen ju bestimmen? Die Gegens ftande zu bestimmen, an welche fie fich beften follen? ju bestimmen, burch welche Grade die Sinnenluft fich bis ju diefer Unnatur hinauffteigerte? Gin folder quaalsuchtiger Tirann hatte vielleicht nie eis nen Gedanken von Menschenwurde, - nie ein Gefühl der Uchtung gegen fich, und feines Gleichen aufgefaßt; er war von jeber der Gewalt des Uffetts überlaffen; fand überall Mahrung feines Gigenfins nes, Sigendunkels, und feiner laune; fab von jeber nur die Schlechte, ecfelhafte, emporende Geis te der menschlichen Thierheit; ward von andern fo oft jum Unwillen gereigt, fo oft schandlich gemiß: braucht; nabrte fo lange, und fo tief ben Ingrimm gegen

gegen sein Geschlecht, daß er endlich der Wuth, die bei ihm zur andern Matur geworden ift, nicht mehr gebieten fann, und jur lufternen Gattigung ber: felben den erften, den beften ihr jum Opfer bringt. Und doch ift dieß Alles aus den Trieben der Sinns lichfeit wenigstens im Allgemeinen erflarbar. Aber Menschen qualen, nicht, weil diese Quaal ergogt, befriedigt, sondern weil die Bernunft fie abscheu: lich findet; überhaupt, unrecht handeln, um der erfannten, und gefühlten Beiligfeit der Bernunft Sohn zu fprechen, um mit Borbedacht, mit über: legter Entschlossenheit auf die Seite der Unvernunft ju treten: das fest eine wirkliche Unvernunft im Menschen voraus, die mit der Vernunft die Berre schaft theilte, die uns eben so naturlich, und wes sentlich ware, als diese. Dann ware ber Mensch ein teuflisches, - jur teuflischen Bosheit fabiges Wefen; bann ware er aber auch nicht Menfch, nicht ein vernünftig : finnliches, fondern ein vernünf tig : unvernünftig : sinnliches Geschopf; bann mare fein freier Wille fur die Unvernunft fo gut, wie fur die Bernunft; beide buben einander auf; die menschliche Natur ware ein ewiger, unvereinbarer Zwiespalt. Diefer Widerspruche bedarf es nicht, um menschliche Bosheit begreiflich zu machen, ohne daß man ihr ihre verabscheuumswurdige Gestalt ausziehe. Der eigentliche Gunder benft, von ber Begierde überrascht, ober übermannt, nicht aus: drucklich an den Befehl der Vernunft, läßt fich die gelten:

geltende Wichtigkeit beffelben gar nicht einfallen, überlegt nicht, wie unrecht er handelt, spiegelt fich in der Unbefinnlichfeit ber Begierde vor, Die lleber: tretung habe so viel nicht auf sich, sie sen leicht wie: ber aut gemacht, die Bermeidung berfelben fen fur ihn zu ichwer, Pflicht, und Gewiffen fordern wes nigstens fur biegmal ju viel. Und mas ift dieß ans bers, als Vernachläßigung ber Vernunft? Aber ber Boshafte benkt an ihr Gebot mit einem Be: wußtsenn, das die Blendwerke der Sinnlichkeit wohl verdunkeln, aber nicht gang ausloschen konn: ten; er fagt fich: bu bift jest im Begriffe, unrecht, nichtswürdig zu handeln; er fennt noch bis jest die Große, und Wichtigfeit feiner Pflicht; er fann, und will fie fich nicht ableugnen, und handelt doch bagegen: wie, Freunde! wie ift das moglich? Ich bente mir einen Menschen, bem auf der einen Seite eine Begierde, und auf ber andern bie Bernunft fo febr jufegt, daß er wie von zwei Kraften bin und ber geriffen wird. Die Vernunft fpricht laut und majestätisch; ihr Ausspruch fällt ihm mächtig auf's Berg: die Begierde fordert mit unbezwinglichem Ungestüm. Ja! wenn er nicht schon balb für die Forderung der lettern gewonnen mare; wenner den beften Zeitpunkt, ihr zu widerfteben, nicht verfaumt batte! Aber ibre Uebermacht ift ichon ju groß; er fann fich von bem geliebten Gute , bas er aufopfern foll, nun nicht trennen. Er bat noch fo viel Bes wußtsenn, um die Pflicht ju boren; aber er bat nicht

nicht mehr Bewußtsenn genug, um sie ganz unber fangen zu hören. Er kann sie nicht geradezu abweissen; er seht dem Pflichtgrunde die Stärke der sinnslichen Forderung entgegen; "ich kann unmöglich, ob ich gleich weiß, daß ich sollte; ich bin einmal verstrickt" — das ist sein einziger Gedanke; so schweigt endlich die verschmähte Vernunft, und die Sinnlichkeit siegt. Und also doch Vosheit aus Sinnlichkeit!

Gott lasse uns, und alle unfre Brüder so ernstlich tugendhaft, und so wachsam senn, daß die: serabwürdigung ewig von uns entfernt bleibe.

Albidity code on retreet, not consequent buy tricked for the content of the many for the content of the content

into morner [5] animal capital red tractague 196.

pungge auf andge in een blingen I I au ferre Groe die dispada und der gegende Gereaufe Dei Biedichen, died Steil een Die Leef Bean leus Land Correction der een der Konde Ander Land aus ist der gebot der die staatstan das dage

tada espai er di di lesse od sciores dos alderest, de disconstantes espaini.

#### Achte Predigt.

white Compact Company to a firm and had be-

in indicate the control of the contr

Die höchste Verschuldung der menschlichen Bosheit.

(Eine Debenbetrachtung.)

Heute, meine Freunde! heute ist es meine Absicht, euch zu zeigen, wie verworfen der Mensch, der nach Gottes Bilde geschaffen, — der Mensch, der zum Adel der Tugend berusen ist, werden kann. Aber o! daß wir die Bosheit nur kennen lernten, um sie auf ewig zu verabscheuen! Dazu segne Gott diese Andacht! und dazu segnet er sie gewiß bei Menschen, und Christen, die ihrer Menschen; und Christenwurde siets eingedenk sind. Amen!

Wenn recht, und gut gesinnt senn, und hans beln das ganze Bestreben des Menschen, und Chris sten sein soll, meine Freunde! so ist es in der That nicht genug, daß er, was recht, oder unrecht ist, bloß fühle, sondern er muß es deutlich wissen,

und fich genau fagen tonnen. Gin Sauptgeschaft foll, so viel möglich, mit völliger Kenntnif, ohne Irrthum, in ber Ueberzeugung, daß der eingeschlas gene Weg ficher jum Biel fubre, betrieben werden. Go urtheilt jeder Berftandige von dem besondern zeitlichen Berufe, ber nichts anders, als unfer ir: disches Sauptgeschaft ift. Aber, was, m. Fr.! was foll bei allen irdischen Geschäften aller Mens schen Sauptsache fenn, als Tugend? Worauf haben wir vor allen Dingen binguarbeiten, als darauf, baß wir uns diejenige Gesinnung ju eigen machen, ohne die wir nicht verdienen, Menschen ju fenn? Und diefe Tugend, diefe menschliche Wurde follten wir nur duntel fuhlen, nicht deutlich fennen? wir follten fie nur zweideutig abnen, nicht mit bellen Mugen des Geiftes erblicken?

Nun ist zwar Tugend immer der Wille, recht zu handeln, — Sunde, kaster, und Bosheit immer der Wille, das zu thun, was der Handelnde selbst, bei einiger Besonnenheit, sur unrecht erkläten muß. Aber jener gute, und dieser bose Wille kann doch mehr, oder weniger besonnen, stark, und lebhast senn, oder erscheinen — so sage ich mit allem Borbedachten, erscheinen — so sage ich mit allem Vorbedachte, weil ich hier noch nicht entz scheiden kann. Und so ist es also möglich, deutlich anzugeben, wie, nach unsern menschlichen Urtheile, die Grade des kasters steigen, und worin, in unsern Augen, die höchste Stufe der menschlichen Verschulz

dung besteht. Dies will ich in der folgenden Bestrachtung versuchen. —

Text: Matth. Cap. 2, B. 7. 8.

,, Herodes berief die Weisen heimlich, und erlernte mit Fleiß von ihnen, wann der Stern erschienen ware; und weisete sie gen Bethlehem, und sprach: Ziehet hin, und forschet fleißig nach dem Kindlein; und wenn ihr's findet, so saget mir's wieder, daß ich auch komme, und es anbete."

Ich wählte diesen Tert deswegen, weil uns nach demselben Herodes als einer der größten Bo: sewichter erscheint; und ich rede also von der

Sochsten Verschuldung ber menfche lichen Bosheit.

### Dabei muß

erftlich die Verschuldung bermenschlichen Bos, beit felbft,

zweitens der hochste Grad dieser Verschuldung gezeigt werden.

## Erfter Theil.

Wer boshaft gesinnt ist, und handelt, bessen Gesinnungs ; und handlungsart ist unrecht, und sündlich, das, m. Fr.! gesteht jeder ein; aber nicht jede

jede Sunde ift, wie wir schon wissen, Bosheit, Denn die lettere ist schlimmer, und verabscheuungs, wurdiger, als die erstere.

Um den Unterschied zwischen beiden vorerft zu fühlen, und sodann auch deutlich zu faffen, gebe ich ein Beispiel. 3ch foll, fagt mir Bernunft, und Gewissen, ich foll meines Debenmenschen Gluck be, fordern, und feinen Machtheil verbuchen, fo gut ich nur fann. Dachte ich nun an dief Gebot bes Gewissens, fo oft ich follte ; vergafe ich es nie, wie ich's nie vergeffen follte: fo murbe ich auch feine Gelegenheit vorbei laffen, andern, wo ich nur fonn: te, ju belfen, und ihren Schaden ju verhuthen. Aber leider! benfe ich nicht immer an jenes Gebot: ich rufe mir meine Pflicht nicht immer laut, und ausbrucklich ju - biefe Pflicht, beren Grofe, und Wichtigfeit, wenn ich an fie benfe, ich wirklich einsehe, von der ich mich auf feine Weise lossagen fann, und will; mit einem Worte, leichtfinn, Un: achtsamfeit, Zerftreuung, biefe gewohnlichen Feine De der Tugend, entrucken fie meinem Gemuthe. Aber, ich follte an fie denken; fie follte mir bei jeder Gelegenheit gegenwartig fenn; ich follte fie alfo beobachten: und es ift daber Gunde, baß ich sie vernachläßige.

Indessen, m. Fr.! auf einen Befehl nicht achten, nicht mit ganzer Seele achten, ihn überhosen, von, oder nicht ausmerksam genug auf ihn horen, das heißt doch noch nicht: ihn ausdrücklich verach:

ten, ihm widerspenstig troßen, sich ihm mit Wissen und Willen widersetzen. Dieß lettere ist offenbar mehr, und schlimmer, als das erstere: jenes erstere ist, und bleibt freilich Sunde, und Unrecht; aber dieß lettere ist eigentliche, ausdrückliche Bosheit.

Man braucht menschliche Bosheit nicht zu eis ner folchen zu machen, die fundigte, um ju fundis gen, - Bofes thate, weil es bofe ift, - beren ausdrucklich gedachter Endzweck es ware, ben Be: fehlen der Bernunft gerade deswegen zu widerftres ben, weil fie vernünftig find, Die in einer Urt von Bernunfthag beftande, Die in fundlichen Ges finnungen, und handlungen, als folden, ibr Bergnugen, und ihre Befriedigung fande. Denn bei menschlicher Bosheit, wie bei jeder Gunde, lieat immer Gigennuß, und irgend eine eigennußige Begierde jum Grunde, weil im Denfchen Ginne lichfeit, oder der Trieb jum Ungenehmen, und jum Bergnugen mit ber Bernunft verbunden, - weil er also weder bloge Vernunft, noch bloge Unver: nunft ift. Gelbft in ben Gallen, wo der Denfc aus lauter Frevel ber Bosbeit ju handeln fcheint, felbst ba reizte ibn eine finnliche Begierbe, vielleicht Die Begierde nach dem fußen Genuffe der Unab: bangigfeit; bas, mas er von freien Stucken gethan batte, wenn's ihm nicht befohlen worden mare, das thut er nun nicht, weil's ihm befohlen ift. Aber doch ift Bosheit immer weit schwerer, als Gunde und Unrecht überhaupt. Der Berabs scheus

schenungswurdige z. B., ber feine Pflicht, gute Unftalten zu befordern, recht wohl fennt, der fich aber jeder auten Unftalt aus allen Rraften wider; fest, damit er feine tuft bufe, allein ju bereschen, - vielleicht, feinem Gigenfinne eine gange Gemein: be zu unterjochen - Diefer Berabscheuungswurdige, bem die Pflicht in bemfelben Augenblicke, ba er fie verlegt, unverfennbar vor das Muge seines Geiftes tritt, und ihn an ben Geborfam mahnt, ben er ihr Schuldig ift - diefer Glende, der in demfelben 2fu: genblicke fich fagen muß, daß er schlecht, und nichtes wurdig handelt, - ber ift auf alle Falle ein Bos: hafter : benn er übertritt nicht ein Befet, bas er nicht gefannt, - woran er nicht gedacht, nicht beutlich, nicht lebhaft gedacht batte; er lagt es nicht bloß an ber gehörigen Achtung gegen Bernunft, und Gemiffen fehlen - fondern entzieht ihnen seine Achtung mit Wiffen und Willen, er miberfrebt, er trokt ihnen, er verachtet fie. 2016. wer Bernunft, und Gewiffen bloß nicht achtet, wie er follte, der handelt unrecht, und fun digt; wer ffe aber ausdrucklich verachtet, der ift, und handelt bosbaft.

Nun sieht jeder leicht ein, worin die Versichuldung der Bosheit besteht, und warum sie schwerer, als bei der bloßen Gunde ist. Die Vernunft; die von jedem Menschen fordert, daß er das, was sie gebietet, immer, und aus allen Kraften befolge, — daß dieser Gehorsam gegen sie sein erstes,

stes, und einziges Bestreben sen, — daß er nach ihrem Besehle bei jeder Gelegenheit, und unter allen Umständen frage, und, sobald er ihn erkannt hat, sich ohne Weigerung, und Ausnahme darnach richte, diese Vernunft spricht dem Menschen schon dann das Verdammungsurtheil, wenn er es an der ihr schuldigen, ausdrücklichen Achtung sehlen läßt: wie viel schuldiger, und straswürdiger muß er nicht sein, wenn er sie ausdrücklich verachtet, ihre Vesehle als unbedeutend vernachläßigt, diesen Bessehlen, die er deutlich vernimmt, troßt, und wie derstrebt, und sie mit Füßen tritt. So ist die Verschuldung des Voshasten schwerer, als die des bloßen Sünders; so ist jener verdammlicher, als dieser.

Sünde, und Bosheit — beide liegen im Willen des Menschen. Dem Süne ber sehlt der Wille, auf die Besehle der Vernunft, und des Gewissens zu achten, — ein Wille, ein Vorsah, den er haben, den er in sich unterhalten, den er bei sich erneuern, und stärfen könnte, und sollte, mit einem Worte, der gute Wille sehlt ihm: aber der Voshaste hat, von einer bosen Bezgierde versührt, den ausdrücklichen Willen, und Vorsah, gegen sein Gewissen zu handeln, — einen Willen, und Vorsah, gegen sein Gewissen zu handeln, — einen Willen, und Vorsah, den er nicht haben, nicht in sich unterhalten, den er mit aller Krassschwächen, unterdrücken sollte, mit einem Worte, er hat einen bosen Willen. Wobei gar kein Wille, gar keine

teine Freiheit statt sindet; was der Mensch zu thun, oder nicht zu thun gezwungen ist; wohin er, wie das Thier, oder die Maschiene, getrieben, oder gestoßen wird: dabei hat er weder Verdienst, noch Schuld; das ist in Absicht die ses Menschen weder gut, noch bose; das kann ihm gar nicht zugerechnet werden. Denn nicht er, sondern Trieb, oder Stoß verursachten diese Wirkung. Wenn meine unwidderstehlich bewegte Hand einem Andern einen Schlag gibt, so gab sie, dieses Glied meines Körzpers, das jeht, wie ein Wertzeug bewegt wurde, ihm diesen Schlag, nicht ich: denn mein Wille, und Vorsah war nicht dabei; der Schlag ist eine blose Wirkung meiner Handlung.

# Zweiter Theil.

Nun, m. Fr.! fragt sich, ob es im bosen Willen Grade geben, ob er selbst mehr, oder wenis ger bose senn könne; oder, ob die Bosheit uns, den Beobachtern, nur mehr, oder weniger bose erscheit ne. Nicht das Erstere, m. Fr.! sondern das Less tere. Der Boshafte verachtet seine Vernunft, und ihr Gebot. Verachtet er sie einmal, so, daß er ihr wirklich widerstrebt: so kann er auch nicht die geringste Achtung mehr gegen sie haben; denn Achtung, und Verachtung schließen einander geradezu aus. Gabe es aber in der Bosheit, und also auch in der Verachtung der Vernunft Grade: so müßte

R

mit diefer Berachtung bas Gefühl ber Ichtung ges mifcht fenn, - eine Sache, Die fich nicht benten lagt. Wenn ich fage: ber Mensch will aus: Drücklich feinem finnlichen Triebe, und nicht ber Wernunft folgen: so sage ich hiermit: er will bas Erftere gang, und das lettere gar nicht; benn foe bald er das Bofe nicht gang, nicht fart, und leb: haft genug, nicht mit feiner volligen Besonnenheit will, fo will er's gar nicht. Mit bem bofen Bil: Ien ift es bier, wie mit dem Willen überhaupt. Wenn jemand nur halb und halb Willens ift, et: was zu thun: fo hat er fich noch gar nicht dazu ente Schloffen, fondern er wanft, er bedenft fich noch, er ift nur auf dem Wege, fich zu entschließen. Wir follten daber nie fagen, m. Fr.! diefer Menfch ift boshafter, als jener; sondern nur: er scheint es uns ju fenn; und eben fo wenig follten wir den boche ften wirklichen, fondern nur den bochften scheinbas ren Grad ber Bosheit bestimmen.

Wenn der Mensch einen Entschluß faßt, der seinem Gewissen zuwiderläust: so hat ihn dazu die Hoffnung, ein sinnliches Gut zu erlangen, oder die Furcht, ein solches Gut zu verlieren, vermocht. Um des Gewissens willen — das sühlt, und sagt er sich, um des Gewissens willen soll er jedes irdisssche Gut, und Vergnügen aufgeben, und sich jeden Verlust gefallen lassen. Der Gewinn, oder der Verlust steht gleichsam vor ihm, und reizt ihn; das gegen wiederholt die Vernunst ihr Gebot, und die Kordes

Forderung, ihr ju gehorchen. Ift nun ber finnliche Reig fart, fo verzeihen wir dem Menfchen eber, boß er bemfelben nachgab; denn der Behorfam ge: gen die Bernunft ward ihm fcmerer: ift aber jener finnliche Reiz schwach, so find wir nicht so geneigt, ben Ungehorsam gegen Die Vernunft ju verzeihen; benn der Gehorfam gegen fie mard dem Menschen leichter. Das Gewicht in ber Schaale der Ber: nunft wurde das einemal burch ein ftarferes Ges gengewicht der Sinnlichkeit aufgewogen, als das andremal. Was an Diesem finnlichen Gegengewicht fehlte, das legte, bunft uns, ber bofe Wille bes Menfchen noch von freien Studen bingu. Go, fag' ich, bunft uns; aber es bunft uns falfch. Denn ein Wille, der ohne binlanglich farten Reig der Sinnlichfeit bofe mare, bas mare ein, wenigstens jum Theil, teuflisch bofer Wille; und ich babe ges zeigt, daß ber menschliche das nicht ift, und nicht fenn fann. Gur uns, bie wir bem Boshaften gue feben, fann bas But, bas burch feinen Reiz ibn bem Gewiffen untreu macht, febr unbedeutend fenn: aber für ibn ift es ein wichtiges But; für ibn ift ber Reig beffelben fart. Diefen, ober jenen Freund zu verlieren, Unfehn, und Beifall vor der Welt, Rube bes lebens, Bequemlichfeit, Saab' und Gut zu verlieren, bas ift in ben Mugen des Gie nen febr viel, in ben Mugen bes Undern weit wenis ger. Wenn nun Versonen um folder Dinge willen. Die vielleicht fur jeden Undern, nur nicht fur Diefe R 2 Per:

Personen selbst Kleinigkeiten sind, wider ihr Gewissen handeln: so scheinen sie in sehr hohem Grade boshaft zu senn. Aber nicht darauf kommt es an, wie wir, sondern darauf, wie sie den Werth der Dinge empfinden; und so handeln sie vielleicht nicht schlimmer, als jeder Andre.

Die bochfte Bosheit, und die bochfte Berschuldung berselben scheint es uns ju fenn. wenn der Mensch, von der schwächsten finnlichen luft gereigt, unter ben benfbarfien Schwierigfeiten, mit den abscheulichsten Mitteln feine bose Absicht burchzusegen sucht. Bier betrachte ich nun bas Beisviel des Berodes. Diefer Tirann opfert das Leben unschuldiger Rinder, und das Gluck eben fo unschuldiger Eltern feinem Chraeize auf. Er fürche tet von dem funftigen Meffias den Verluft des Ro: nigethrons, nicht fur fich, fondern für feine Fami: lie; und er migbraucht, um feine bofe 21bficht ju erreichen, nicht bloß die unbefangenen Fremden, fondern fogar die Religion, die ihm Muskunft geben muß, wo der Mefias geboren werden foll. Er macht fogar ben abscheulichsten Seuchler. Gur bies fe Schwarze, und Abscheulichkeit der That scheint ber Reig feines Chrgeizes vollig unbedeutend; benn er, der am Grabe taumelnde Berodes, hatte für fich wenig, oder nichts zu verlieren. Und, was waren diesem Muteriche, fo wie wir feine Gefin: nungen felbst gegen seine Familie fennen, mas mas

ren ihm wohl feine Rinder werth? Allfo nur die Ehre seines Mamens nach seinem Tobe lag ihm am Bergen; welch ein nichtsbedeutender Schatten! Aber, m. Fr.! wenn nun diesem schwachen Konige Diese Ehre seines Namens für das bochfte Gut galt; wenn Diefer Reig fur ibn vielleicht mehr Ungiebendes hatte, als jedes andre But: wollen wir ibn nach unfern Gefühlen beurtheilen? wollen wir ihm ben bochsten Grad Der Bosheit Schuld geben? Wie viel fommt nicht auf Erziehung, Temperament, Gewöhnung, und taufend andere Uniftande an, um den Menschen zu dem zu machen, was er ift! Wie groß ift nicht die Macht der Vorurtheile! Wie leicht erzeugen fich nicht Begierben, und werden bis jum unbandigften Sange verftarft! 2016, auch Berodes icheint zwar einer ber argiten Bofewichter ju fenn; aber, m. Fr.! er scheint es nur: ob er es wirklich war, weiß ich nicht. Gewiß war er einer der elendeften Berblendeten; aber bann wollen wir auch ihn lieber beklagen, als verdammen.

Ich mache von dieser Betrachtung nur ein e Anwendung. Sie ist diese: Wenn euer Herz voll Gefühl für Necht, und Tugend ist; wenn ihr selbst wahre Freunde der Menschheit send: so erlaubet euch zwar einen edlen Unwillen über die Bosheit; denn man kann Tugend, und Menschheit nicht achten, ohne kaster, und Bosheit zu verabscheuen. Aber dieser Unwille werde nie zum Hasse gegen den

Boshaften selbst. Sucht ihn zu bessern, wenn ihr könnt: aber entzieht ihm, wenn er sich auch nicht bessern ließe, keine Pflicht der Liebe; denn ihr send nicht die Nichter der Sunde, und Bosheit. Ueber: lasset den Bosen seinem Gewissen; beklaget ihn menschenfreundlich; und haltet fest an eurer eignen Turgend, —

mental of control of courses and control of the

Allegan Auf Artefes abar aga cua

### Meunte Predigt.

(Alls bem Berfaffer feine Gattin im 29sten Jahre ihres Lebens, und dem aten einer sehr vergnügten Ehe gestorben war, eine Stunde nach der Entbind dung von Zwillingetochtern.)

Rein Trost der Religion, ohne das Bewußtseyn, unsern abgeschiedenen Geliebten liebevolle Achtung ers wiesen zu haben.

Gott! allmächtiger Gebieter unfrer Schick, sale! der du unbegreislich über uns waltest; dessen Wink uns bald belebende Freude, bald tödtende Trauer sendet; Menschen in's Dasenn rust, und Menschen, die besten, die geliebtesten, dahin rasst. Ich Gott! schreckendes Dunkel schwebt über den Wegen deiner Weisheit, und tiebe, auf denen uns neben der unbeständigen Freude Jammer, und Noth entgegen kömmt. Säuglinge fordern von dir ihre Mutter, der Gatte seine Gattin, Freunde ihre Freuns

Freundin wieder. Aber unwiderruftich ist bein Besschluß. O! so gib uns wenigstens Trost! gib uns Trost für die Freude, die du der Mutter entzogen hast! Ja! Wesen voll Weisheit, und Gute! du gibst ihn uns im vernünftigen Glauben an dich, und im Bewußtseyn unser erfüllten Pflicht; du gibst auch mir Starke und Kraft zu diesem Vortrage aus gepreßtem Herzen. Umen!

Ein trauriges Verhängniß, meine Freunde! unterbrach unfre Betrachtungen. Ihr wisset, welcher geliebten Person ich nachweine; und ihr habt, obgleich unfähig, die Größe meines Verslust zu schähen, und mir nachzusühlen, gewiß aufzrichtig Theil genommen.

Aber soll ich nun mit meinem stummen Schmerze mich sogleich zu jenen Betrachtungent zurückwenden? nicht der Stimmung meines Herzens folgen? Soll ich nicht Erleichterung meines Schmerzes suchen, indem ich ihn euch selbst mittheile? soll ich, in der glücklichen Verbindung mit einer Gemeinde, die mir bisher so viel unzweideutige Proben ihrer redlichen Vessunung gab, mich um einen so wesentlichen Vortheil bringen? Soll ich euch die Gelegenheit entziehen, mit mir menschlich, und zugleich religiös zu fühlen? mir die Gelegenheit entziehen, mit wärmerem, religiösen Vesschle zu euch zu red en?

Ich fürchte nicht, daß irgend jemand unter uns so gleichgültig und kalt sen, die Angelegenheit meines verwundeten Herzens zu verachten, und den Erguß

meines Gefühls als Schmäche, die sich von dem Gegenstande ihrer Trauer nicht trennen könne, oder als Strelfeit, die mit sich, und den ihrigen gern Aussehen mache, zu betrachten.

Dein! m. Rr.! nicht aus Schwache, ober schwachsinniger Sitelfeit, und noch weniger als lob: redner eines Charafters, der viel ju aut war, um des Lobes zu bedürfen, bin ich unter euch aufgetres ten; fondern als euer Lehrer, ber Freund einer reinen, fittlichen Religion ift, und bem feine Erfahrung, die gepruftefte, die es nur geben fann, Die Kraft Diefer reinen Religion bestätigt bat. Von ihr fen der Eroft, ben ich bet meinem berben Ge: schick empfinde, auch fur euch ein bleibendes, un: verdachtiges Denkmal. Ich theile euch alfo mit, was mich beruhigt; und ich thue es zu eurem Be: ften, und zur Empfehlung der Wahrheit, die ich euch bisher vortrug. Denn im Feuer Der Trubfal fällt die Schlacke bes Wahns dabin, und nur bas Gold ber achten, geistigen Religion bauert. Wenn, bei der Große feines Berlufts, das Berg fich der Troffung weigert: fo muß die Borftellung, melde es gufrieden ftellen fann, ben beften, aner: fannteften Gehalt haben. -

Tert: Joh. Cap. 16, 3. 7.

"Ich sage euch die Wahrheit: es ist euch gut, daß ich hingehe."

Gine Stelle, m. Fr.! Die ber Unbanger einer finnlichen, und ber Freund einer fittlich : reinen Res ligion, jeder nach feiner Urt auffaßt, um fich bei bem Berlufte lieber Perfonen bamit ju troffen. Bener, Der Die Sauptbestimmung ber Menschbeit noch nicht fennt, oder wenigstens nicht, wie er folls te, über Alles wurdigt, benft fich zeitliche Bors theile, ober Berbuthung zeitlicher Rachtheile, um berentwillen Gott diefe, oder jene Perfon von ber Welt abrufe; denn fein Gott bat, wie er, ein: gelne, vorübergebende Abfichten, benen er, wenn es nicht anders fenn kann, Menschenleben aufopfert. Wer weiß, beißt es da, warum uns der liebe Gott Diesen Trauerfall erleben lagt? wer weiß, wozu es für die Rinder aut ift, daß er ihnen ihren Bater, oder ibre Mutter genommen bat? Diese Reche nungen des Gigennußigen im Damen des Weltre: gierers fteben mit ber eigentlichen Bestimmung ber Menschheit in gar feiner Berbindung. Wir an: bern geminnen durch diefen Tod" biefer Troftgedanke geht nur auf irdifches Gluck, allenfalls auf Bildung des burgerlichen Berftandes, und ber empfehlenden außern Sitten. Wie geringfügig für die Wurde des Menschen, sowohl desjenigen, den die Vorsehung fur das beffere Fortkommen Un: derer jum Werkjeuge macht, und den sie also bul: bet, oder hinwegschaft, - als des Undern, für den jener fortlebt, oder zu leben aufhort. -Bang anders der sittlich : religofe Mann. Dhne por=

vorwißig die einzelnen Ubsichten, Zulassungen, und Beranstaltungen der Gottheit ergrunden zu wollen, balt er fich an die Ueberzeugung von einer Weisheit, Die, weit entfernt, einzelne Menschen einzelnen aufzuopfern, alles verfügt, um in jedem die Bestimmung gur Gludfeligfeit ber Zu: gend ju befordern. Dicht bloß fur uns, fonbern für den abgeschiedenen Freund selbst war es gut, war es nothwendig, daß er jest abgerufen ward. Gein Singang traat fur ihn und uns dazu bei, daß wir alle werden, was wir werden follen. Und sen bu auch mir willfommen, fostlicher Gebanfe! bu Quelle des Trostes für mein fühlendes Berg, bei der mein denfender Beift fich nicht gu vergeffen, nicht ju tauschen braucht. 26ber boch barf aus ihr nur ein gutes Gemiffen ichopfen, fo wie fie felbft nur aus reiner Sittlichkeit, ans ber Achtung für Die Menschheit quillt. Daber mein Sauptsak:

Es gibt keinen Troft, nicht einmal der Religion, wenn er auch noch so acht ware, ohne das Bewußtsenn, unsern abgeschiedenen Geliebten liebevolle Achtung erwiesen zu haben.

Ich werde

juerst einige falsche Trostgrunde prufen; und

Troffgrund der Religion feine Kraft habe, ohne das Bewußtsenn, unsern abgeschiedenen Geliebten liebevolle Uchtung erwiesen zu haben.

### Erfter Theil.

Mie, m. Fr.! lage fich ber fühlende Menfch vom denfenden trennen. Wer nun Eroft bes darf, bedarf ibn eben als fublender Menfch: aber der Troftgedanke muß mabr fenn, weil die benfende Bernunft nicht unterlaffen fann, ihn zu prufen, und, follte fie ibn auf bem Schleichwege ber Taufchung finden, das Gefühl befto mehr ge: gen ihn zu emporen. Wo ware aber berjenige, bem es bei einer volligen Besonnenheit ganglich an Gefühl fehlte? Der nur einiger Maagen feinen Ber: luft, fen er groß, ober flein, ju schagen mußte, und auf den der Gedanke: "dief Gut ift nicht mehr bein" - nicht wenigstens einigen Gindruck machte? Dugten wir ihm nicht einen wesentlichen Theil der Menschheit absprechen? Bewiß find ges rade folche Menschen die fubllofen, benen es an der Rabigfeit fehlt, über ihren Buftand nachzudenken, und die gerruttenden Folgen eines Berluftes, der fie traf, einzuseben. Hus diesem allen folgt unmittels bar: Jeder Besonnene, wenn er auch noch so vernünftig mare, bedarf Troft über einen erlittenen Berluft; benn er bat Gefühl: aber je vernünftiger und mabrer ber Troftgrund ift, und je mehr er zu: aleich

aleich das Gefühl schont, desto mehr leistet er die ermarteten Dienfte. Es gibt Gedanken, m. Fr.! die fehr vernünftig, aber nicht menschlich, nicht für fühlende Wefen, wie wir, berechnet find: und umgefehrt gibt es Gedanken, die im vollen Daage beruhigen murden, wenn fie nur vernünftig und mabr maren. Ich werde balb einen Gedanfen ber erstern Urt naber prufen; es ift ber befannte: "In ber Welt ift es nun einmal nicht anders, wir muffen uns Jammer und Elend ge: fallen laffen." Aber mas murbe ben finnlichen Menschen, ber fich von Geliebten trennen foll, mehr beruhigen, als die hoffnung: "Du findeft fie einst gerade fo, wie fie dich bier ver: ließen, wieder" - wenn man für diese Soffe nung nur Grunde anführen fonnte? Go ift denn Uebereinstimmung mit Bernunft, und Gefühl das Erforderniß, das jeder Troffgedanfe an fich haben muß!, und jugleich bie Regel, wor: nach die Prufung beffelben anzustellen ift. 3ch fub: re jezt einige ber gewöhnlichen, die feine bloffen Traume find, an, und zeige, daß es ihnen an die: fem nothwendigen Erforderniffe fehle.

Erlaubet mir vorher nur snoch eine Bemers kung. Haltbarer, Vernunft und Gefühl zugleich befriedigender Trost ist vor allen Dingen nothig bei dem Verluste geliebter Personen; denn dieser ist der einzige in jeder Rücksicht unersetzliche. Selbst die Vorsehung konnte ihn nur dann gewisser Maas Ben - benn irgend eine Ginbufe leiben wir babet immer - wieder aut machen, wenn fie uns nach einiger Zeit die geliebte Perfon wieder gabe. Das geschieht aber wenigstens nicht in Diefer Welt. ift mabr, die Ewigfeit wird uns wieder vereinigen; eine Soffnung, die durch alle Scheinbare Bundige feit der Gegenquande, wie ju feiner Zeit auch von mir flar gemacht werden foll, nicht wankend werden fann. Aber Diefe Schone hoffnung vorausgefest: fonnte ich benn mit der geliebten Person nicht in Diefer Welt lange gufammen leben, und fie bann noch immer in ber Ewigfeit, Die - eine Ewig: feit - lang genug ift, wieder finden? Wer ents fchabigt mich, wer entschabigt Freund, ober Freuns bin für die Freuden bes biefigen Umgangs, Die uns fo gewaltsam unterbrochen wurden? Und nun gur Prufung einiger gewöhnlichen Troftgedanken felbft.

Zu erst sagte man mir: "Lieber! es ist wahr, du hast viel verloren; und wir fühlen die Größe deines Verlustes mit, wir verdenken dir deine Thräsnen nicht. Aber mäßige den Schmerz! gib dich zus frieden! Es ist einmal in der unvollkommnen Welt nicht anders; du hast dein trauriges Schicksal mit den besten Menschen gemein; und Jammer, und Thränen können dir doch nicht wieder geben, was nun einmal verloren, — können nicht unges schehen machen, was einmal geschehen ist."

leidiger Eroffer! ber bu, anftatt zu beruhigen, emporft, - anftatt den Leidenden mit ber Welt gus frieden zu machen, feinen Unwillen gegen fie reizeft. Bedorf ich nicht gerade baruber Troft, baß Diese Welt so unvollfommen ift, daß bie berben Schickfale, die uns in ihr treffen, unabanderlich find, daß das Berhangnig liebende Bergen, die in ihrer festen Vereinigung fich fo gang glücklich fühle ten, und bei ihrem Wechselgenuffe jeden andern Bes nuß entbehren fonnten, Bergen, Die das Gluck der Freundschaft fo genugsam, fo bescheiden machte. daß das Verhängniß folde Herzen graufam von einander reift? Ift es Troft, ju denfen, bag felbft Die beften Menschen mit den Unwurdigen gleich behandelt, daß fie fo wenig geachtet, geschont wer: ben? - ju benfen, daß die beffen Menschen in Diefer Welt nur fo furge Zeit Plat finden? Dber foll es mich insbesondere beruhigen, daß mir. daß den Lieblingen meines Bergens ein Gluck vers fagt ift, welches taufend andere genießen, und nicht einmal fo innig, und rein ju genießen versteben, als wir? Freilich, alle Burdigfeit jum Genuffe, alle Geschicklichkeit dazu, alle Sehnsucht, alle Thra: nen konnen ihn uns nicht wieder geben; das Schick: fal, das feinen Unterschied unter ben Menschen, und ihren Berhaltniffen macht, das die gludlichffen Chen trennt, und die unglucklichften fortdauern lagt, ift unerbittlich: aber, wie traurig! wie traus rig! daß das so ist. —

Eben fo unbefriedigend, und, wo moglich, noch emporender ift der Gedanke: "Der Tod Der geliebten Perfon fen Gluck fur die Sinterlaffe: nen, wenigstens wiffe man nicht, wozu ihr Ubschied aut fen, und mas fur große, wichtige Bortheile, nach Gottes Ubficht, baraus bervorgeben murben: benn Gott thue nichts umsonst; und Alles, was er thue, fen mobigethan. Er nahm Gauglingen ihre Mutter, - dem Gatten feine theure Gattin, - Freunden ihre geliebte Freundin. Aber wenn Diefer Tod fur die Ginen, oder bie Undern Grund: lage ihres zeitlichen Glucks, ihres beffern Fortfom: mens ware - und dafür burgt die Weisheit ber Weltregierung: wurde die abgeschiedene Person, Die euch fo uneigennutig liebte, bas Opfer, bas fie euch bringen follte, nicht felbst zufrieden fenn?"

Wie fühllos müßte man nicht senn, wie gleich, gültig gegen Menschen, gegen Freunde, wenn dies ser Trost trösten könnte, wenn er nicht noch mehr niederschlagen müßte! Sine Person, der liebende, uneigennüßige Freunde, überzeugt, daß sie es werth war, gern ihr Glück, ihr teben aufgeopfert hätten; eine Person von den vortreslichsten Sigen; schaften, von einem Charafter, der Gründlichkeit mit Liebenswürdigkeit vereinigte; eine Freund in ihrer Pflicht, die gewiß noch unendlich viel Gutes gerhan haben würde; — eine Gattin, die ganz sur ihr Haus, und ihren Gatten lebte; die, längst mit Gedanken an ihren möglichen Tod beschäfe

beschäftigt, noch am Rande des Grabes nicht ver: lorne, fondern bestimmte Geschafte betrieb; Die eine einsichtsvolle, forgsame Wirthin war, Rleiß mit Genugamfeit, Erwerbfamfeit mit Gelbftver: leugnung verband; die von ihren funftigen Arbeiten, und von den Bortheilen derfelben mit fo viel Ber: anugen fprach; eine Battin, Die ihrem Gatten nur Liebe und Bartlichfeit bewies; die ibn wie ein Engel umschwebte, ibm auch nicht einen unangenehmen Mugenblick machte: Der ein sanftes, anspruchloses Wefen den Geborfam gegen die Bernunft, und die bescheidene Willigfeit erleichterte, fich in Dingen, bie nicht junachft ihre Bestimmung trafen, nach beffern Ginfichten ju fugen; die weniger fprach. aber besto mehr that, - weniger Theilnahme. und Bartlichkeit auf ihren Lippen, aber besto mehr in ihrem Bergen batte; - Die ber funftlofen Das tur fo treu blieb, und doch fo viel gefellige Bildung befaß; - die ihre Bestimmung jo gang erfüllte, ohne lob, und Bemerfung ju suchen; - eine red: liche, aufrichtige Menschenfreundin, die alles außere, unnuge Glitterwerf der Modetugend ver: fchmabte - Denfer euch eine folche Perfon - ich will nicht, daß ihr diefe Schilderung fur das tob meiner verewigten Freundin nehmet - Denfet euch , daß in einer folchen Gatten der Gatte Eroft, und Starfe bei fo viel lieblofer Beurtheilung, bei fo bamifchen Splitterrichtern, bet fo viel übermuthiger Begegnung unartiger Menschen fand, bei einer diam Begege

Begegnung, bie er obne ihr fluges, liebevolles Bu: reden nicht ausgehalten batte, - benfet euch die liebenswurdigfte, und doch von fo vielen naturlichen Schwächen ihres Geschlechts freie Person: und nun frage ich euch, ihr Bernunftigen! ibr Mitfühlenden! ob ihr den Bedanfen bulden fonnt, daß fie uns Ilne bern, uns, die wir fie jest beweinen, daß fie der Worfebung um unfres Glucks, um unfrer Bufries benheit willen im Wege gewesen sen; daß fie jum Besten der vermaisten Sauglinge, Die sie fo mutterlich : forgfam unter ihrem Bergen trug, und einmal, ach! nur einmal an ihr flopfendes Berg bruckte, benen ihre Bruft gefunde Mahrung, und wer weiß? den erften Stoff ihrer ichonen Menfch: lichfeit eingeflößt haben wurde, daß diese Mutter wohl gar jum Besten Dieser Sauglinge habe sters ben muffen? Die Bernunft, Die Menschen ach: ten beißt, fordert von mir, daßich im Falle der Roth felbst fur ben frem deften Mitbruber fogar mein Leben aufopfere: und ich follte mit meinem Leben, noch mehr! mit meiner Rube, mit dem liebsten zeitlichen Gute nicht gern nur noch einige Lebens: jahre diefer gartlichen Freundin erfauft haben? D! wer mir diese Bereitwilligfeit abstreitet, Der verwundet mein Gefühl fur Freundschaft, fur Menschal beit; der raubt mir das fuße Bewußtsenn, baß ich diefer Freundin werth war, daß ich ihr eine mehr, als bloß sinnliche tiebe weihte, daß ich fie nicht bloß jum Werfzeuge meiner Wunsche machte, bag ich fie nach

nach Verdienst, als Genoßin der über jede Koste barkeit erhabenen Menschheit achtete. Was für eine Welt, in der so gute Menschen das Glück Ansderer hinderten! Und warum ließ sie die Vorses hung nicht ungeboren? warum ließ sie, nun zu unser Marter, uns mit ihnen, und ihrer Vortress lichkeit bekannt werden? Und soll ein Mensch nicht eben so gut senn, als der andere? Wenn um meiner Freundin willen Andere weniger glückslich senn konnten; genug! daß sie es war. Sorgt etwa die Vorsehung für die ungestörte Zusriedenheit derer, die sie, oft zum großen Nachtheile Vieler, I eben läst? Also weg mit einem Gedanken, der nicht einmal wahr, geschweige für das Gesühl wohlt thätig ist!

Gin dritter Troffgedanke, ber nicht nur religiofen Grund zu haben, fondern fich auch bem Gefühle mehr, als mancher andere, anzuschmiegen Scheint, ift der von benfenden, und undenkenden fo oft gebrauchte: "Gott habe die Abgeschiedenen lies ber, als wir; er gonne ihnen bald das Gluck der Emigfeit" - ein Gedante, Der, nur ein wenig naber angeseben, Beleidigung der Berftorbenen, Beleidigung der lebenden, und die lauteffe Undank: barfeit, Die ehrfurchtswidrigfte Gesinnung gegen die Gottheit ift. Bater ber Menschen! der bu uns felbst im niedrigsten, und noch weit mehr im goldnen Mittelftande, wenn wir fie nur anneb. men wollen, und zu genießen versteben, so manche fost: Bdrint

foffliche Frende Schenfft; ber du uns Beschwerden, und leiden mit fo taufendfachen, reizenden, innigen Genuffen vergiltft; der bu felbft Thranen, in den Schoof ber Freundschaft geweint, jum bitterfugen Labfale des Bergens machft; der du in unfre Arbeis ten und Geschäfte, jumal wenn Liebe fie uns abfordert, und liebe fie uns verfüßt, etwas uns beschreiblich Belohnendes gelegt haft - Bater ber Menschen! ich sollte mich an dir mit dem Vorwurfe versundigen, daß diese Welt fur noch fo gute Den: schen nicht aut genug sen? ich follte die Wonne vergeffen, die uns bezauberte, wenn wir Sand in Sand, Urm in Urm unter ben erheiternoften Ge: fprachen, unter ben froblichsten Mussichten auf Die Bufunft, Die une unfre liebsten Wunsche ju gewähe ren verfprach, im herrlichen Tempel beiner Scho. pfung mandelten? Die unschuldig : traulichen Stun: ben vergeffen, die uns, nach unferm Gefühle, für Jahre ber Trennung auf einmal entschäbigten? bas Entzücken bes unverhofften Wiedersehens, Die Birfel der Freundschaft, die unfrer Freundschaft das leben zurückgaben, das fie von ihr erhielten, das Gluck unfres gemeinschaftlichen Sieges über den lafternden Reid, ich follte vergeffen, wie glücklich wir uns am ersehnten Ziele unfrer Wunsche fubl: ten? Und wenn hatten wir, als unfre Bergen und Schicksale ungufloslich verknupft waren, uns aus ben goldnen Fesseln der Liebe, die fie immer fester fclang, berausgesehnt? wenn batten wir den Schritt

Schrittzum Traualtare, felbft, ba er uns zu fchmerge lichen Leiden führte, bereut, ihn nicht auch bann, als die Bater : und Mutterherzen über dem Abfchies De eines fleinen Lieblings brachen, auch dann, als unfre wehmuthigen Thranen fich vermischten, auch dann noch jenen mit weiffagen ben Thras nen bezeichneten Schritt gesegnet? Und welche ehr: furchtswidrige Undankbarkeit, wenn ich dir, mein Bater! für so viel Freuden nicht noch jest meinen Dank, felbstaufbem Grabe meiner Freundin entgegen weinen wollte? Dber ich follte ihr nicht Die Liebe, die sie vor der Liebe manches Undern, der auf ihr Berg Unspruch gemacht batte, beglückte, eine Biebe, die mich felbst so glucklich machte, follte ich ihr nicht bis zu den spätesten Lebensjahren erwiesen haben? Was batte ihr genugsames, ju: friedenes, jur Freude leicht gestimmtes Berg bei aller irdischen Unvollkommenheit weiter gewünscht? Die bald machte nicht die Wiederkehr ber Soff: nung, die mankende Gesundheit ihres Gatten be: festigt ju feben, den ausgestandenen Rummer über Die drobende Gefahr bei ihr gut? Wie blubte fie nicht in der geretteten Bluthe feines lebens von neuem auf? Und ihr, leidige Trofter! wollt ein folches Berg der Ungenügsamfeit, der Ungufrieden: beit verdachtig machen, indem ihr es, zuverläßig fet: nem eignen Gefühle zuwider, um des Genuffes Der Ewigfeit willen glucklich preift, der fur uns alle, für vernünftige, fühlende, selbst religiose Menschen

nie zu spät eintreten kann? Ja! Gott! wir sind bes veit, sobald du ans abrusst: aber wenn wir nicht blind gegen die Vollkommenheiten dieser unvollkommnen Welt sind; wenn wir — welch ein Vorzug, den die Tugend und gewährt! uns unser Glück selbst zu schaffen wissen; wenn Freundschaft und Liebe, und der Blick des Vertrauens auf dich unsre Leiden so erträglich, und unsre Freuden doppelt reizend macht: zürnst du, Gott! wenn wir deinem Ruse mit einem stummen Schmerze folgen? Dieser Schmerz ehre dich; er sen Zeuge unsrer Dankbarzteit für deine Wohlthaten: und gewiß, er ehrt dich mehr, als die erheuchelte Gleichgültigkeit, die deis ne irdische Welt verachtet.

#### Zweiter Theil.

Wie froh bin ich, m. Fr.! daß ich bei dem einzig haltbaren, Vernunft, und Gefühl befriedisgenden Trostgrunde der Religion angelangt bin! Ihr kennt ihn; schon oft ward er euch erklärt, und ans Herz gelegt — der einfacht große Gedanke: "eine allweise Vorsehung ist es, die über uns alle, über die ganze Menschheit, wie über jeden Einzelnen waltet; die unsere Würde ehrt, die uns durch alle ihre Fügungen unser ganzen Bestimmung nähert; die uns kein Leiden, keinen Verlust empsinden läßt, welche nicht für ihren höchsten Zweck unentbehrlich, nicht im ewigen Nathschlusse ihrer Weisheit berecht net wären. Diese Weisheit, die ihre Anstalten nie

verwahrloft; ihre Absichten nie verfehlt; bie jeben ihrer Schritte mit untruglicher Sicherheit thut; diese beilige Bute, die feines ihrer erhabenften, its bischen Geschöpfe vergeffen, migbrauchen, aufopfern, feinen Menschen ohne Gewinn an Tugend, und Glückfeligkeit der Tugend für diefen Menschen felbit, entbebren, leiben lagt - fie lagt uns geboren werden; fie lagt uns fterben. Bepriefen fen fie im Leben, und im Tobe : benn verftanden wir ihren Plan, der eine doppelte Welt umfaßt, o! fo be: bestimmten wir uns in ihrem Namen bas Schickfal felbft, bas fie uns jugedacht bat; und fein Geuf: ger, feine Thrane unterbrache unfre Bufriedens beit, und Rube. Es bedürfte nur des Willens unfres bochften Freundes; und die liebsten Freunde trennten fich ohne Murren." - Dir, banfe ich es, gottliche Religion! daß meine Rube nicht mit den Reften meiner Freundin in's Grab verfenft ift, baß ich noch Ginn fur meine irdische Bestimmung habe, daß mir noch die Pflicht für jene schwachen Sauglinge, Die die gute Mutter fo gern mit mir getheilt hatte, nicht nur wichtige, theure, fondern auch angenehme Pflicht bleibt, daß ich, von ber liebenswurdigen Genogin meines lebens geschieden, boch noch gern lebe, und gern fo lange leben werde, als es dem Allweisen gefällt. Indessen, m. Fr.! die Ginficht in die Weisheit unfrer Schickfale ist uns nicht vergonnt; und bleibt bochstwahrscheine fich unserm Verstande in alle Ewigkeit unmöglich, wenn

wenn nicht etwa die Ewigkeit uns aus endlichen, kurzsüchtigen Wesen zu unendlichen, allwissenden machen soll. Wozu bedürften wir auch jener Einssicht, wenn wir feste, mit unfrer ganzen Natur auf's innigste verknüpfte Gründe haben, an die Allweissheit zu glauben?

Aber das beherzigt jest mit mir, was den Hauptsatz dieser ganzen Betrachtung, und insbesons dre des zweiten Theils ausmacht, und was so viel Einfluß auf unser Herz und teben haben kann: daß selbst dieser köstliche Trost der Religion nicht beruhigt, ohne ein gutes Gewissen, ohne das Beswußtenn, unsern abgeschiedenen Geliebten liebes volle Achtung erwiesen zu haben.

Buerft, m. Fr.! wie fonnte ber Bedanfe: "Was Gott gethan hat, war Beschluß ber bochften Weisheit" - fchugen gegen den Vorwurf: "Du, Berachter beiner Pflicht, baft an beinem Theile bem Plane ber bochften Weisheit entgegen gehandelt?" Wie kann ber Troft, und Rube empfinden, ber fich fagen muß: Du, Berachter ber Pflicht, Menschheit, und Freundschaft! du verdienst die Martern des Gewiffens, die du dir felb i zugezogen haft? Rann und foll Religion, Die reine Tochter ber Tugend, ber Tugend, und bem Gewiffen jum Troß Gunder und tafterhafte gufries ben fprechen? Was fur eine feile Dirne mare fie nicht, wenn fie das thate? Der fann fie was die Gortheit, wenn fie auch wollte, felbst nicht fann fann - fann fie das Unmbaliche moglich machen, bem Pflichtvergeffenen fein richtendes Bewußtfenn nehmen, den nagenden Wurm der Reue, der Ber: zweiflung, ber bei jedem Gedanken an die gemiß: bandelte Perfon von neuem auflebt, tobten, ben Tumult des Bergens fillen, das gegen fich felbit emport, in fich felbft den unverlierbaren Stoff ber Zwietracht nabrt? Rann bie Religion jur Lugnerin werden? und die tauschende Luge an die Stelle der ichreienden Babrheit fegen, die, folange ber Frevler Gedachtniß, und Ginbildungsfraft be: balt, laute, bittere Wahrheit für ihn bleiben muß? Ich! m. Fr.! Die Schuld unfrer Berfundigungen macht feine Gottheit gut; und foll fie nicht gut machen, fo mabr fie beilige, gerechte Gotts beit iff. Gen der Bergweifelnde burch feine Ber: zweiflung noch fo bart bestraft; sage er sich, um der Gerechtigfeit genug ju thun, von allem funftigen Glucke des lebens los, wunsche er fich, um geranb: tes Bluck, und leben ju erfegen, taufendmal ben qualvollesten Tod: bas Alles fann das Geschehene nicht ungeschehen machen. Der Unfinn bes Schmerzes ift gewiß jedesmal Rolge entweder von ber Wernunftlofigfeit, Die fich gar nicht bedeuten lagt, und feinen Gedanten faffen fann, oder von einem bofen Bewiffen. Ich fannte ein fonft bartes Beib, Die Benferin ihres guten, fauften Mannes, die in der Erinnerung an ihre Gefundheit, und te: ben gerruttende Qualerei gern mit ibm in die Grube

gegangen ware; die fich immer lauter und schreck: licher anklagte; Die man kaum von Ungriffen auf thr eignes leben abhalten fonnte; und die nie jur Rube, und jum Frohsinne jurudfehrte. - Der Troft der Religion geht nur auf unfer unvermeidlis ches Schickfal, auf bas, was unabanderliche gus gung einer bobern Machtiift. Aber ber Menich bat Freiheit, - eine Freiheit, Die Die Gottheit nicht mit Gewalt einschranft. Thate fie es, fo bat: te freilich das Gluck, und die Bufriedenheit ber Unfrigen nichts von uns zu fürchten, ob das gleich nicht unfer Berdienft mare. Aber nein! ber Mensch bat den traurigen Vorzug, daß er freiwile lig, und ungehindert ber Satan feiner Bruder werden fann. Und nun diefe, und abnliche Bor: wurfe: "Treulofer, morderischer Gatte! dir war bas Gluck diefer Dulderin anvertraut : aber bu baft es muthwillig gerftort, bu ihr Grab gebaut, bu bift graufam : ungerecht gegen fie, und bich ge: wesen. D! batte fie bich, Unmenschen, nie ges fannt. Gie magte um deinetwillen ihre Rube; fie ward fur bich mit Gefahr, vielleicht mit Berluft ibres lebens Mutter; lange und schmerzhaft er: fampfte fie bir die Baterfreude; fie schenfte dir bas Befte, was fie batte, ibr Berg, ihr Zutrann, ihre Liebe, ihre folgsame Bartlichfeit. Wie haft bu ibr für dief Alles gelohnt? Mogen immerbin bir tau: fend, und abertaufend Rranfungen, Schmabungen, Berwunschungen, die du als so viel Dolche in ihr füh:

fühlendes Herz gestoßen hast, nun drohend wider dich auftreten, und dich auch um deine Ruhe von Rechts wegen bringen, wie du der armen, uns schuldigen, die rettungssos ünter deinem gebieterisschen Trohe seusste, die ihrige raubtest. Ein Nichtswürdiger verdient keine Ruhe; er ist das gesrechte Opfer der die Unschuld rechtsertigenden Selbstwerdammung.

Wenn eine theure, geliebte Perfon von uns geschieden ift, der wir im leben die liebe, und Ich: tung erwiesen haben, welche unfer pflichtebrendes Berg uns abforderte: wie finden wir nicht - ich berufe mich auf die Empfindung eines jeden unter uns, der liebe Freunde verloren bat - wie finden wir nicht in Allem, was ihr zu Ehren geschiebt, eine unnennbare, wehmuthige Wolluft! wie ums schwebt uns nicht ihr Bild! wie vergegenwartigen fich mit demfelben nicht nach und nach alle Auftritte des mit ihr geführten Lebens! Wie freut man fich nicht noch hinterber, fie froh gefeben, froh ge: macht zu haben! Jedes aufheiternde Gefprach, jedes Wort der Liebe, jeder Beweis der Achtung, und Bartlichkeit - Dank dem treuen Gedachtniffe! gibt uns die fußefte Erinnerung. Und m. Fr.! muffen diese angenehmen Bilder nicht befriedigen? Muffen fie dem beften Troftgrunde nicht den Weg jum Bergen ebnen? Aber jedes unangenehme Bild ift ein unruhiger Foltergeift. Da, oder dort fonne teft du dem Freunde, der Freundin, denen du nun nichts

nichts mehr zu gute thun kannft, Bergnugen und Freude Schaffen; und haft es nicht gethan. Da, oder dort wurdeft du gereigt, fie ju franfen. 21ch! iede, auch gereiste Rranfung ift Muthwille; ein fanftes Machgeben fonnte fie verhuthen. Satteft bu den Liebling deines Bergens noch bei dir, fo tonnteft du beine Berfaumniffe, und Beleidiguns gen allenfalls noch geröffer Magken verauten. Gine Dringende Bitte um Bergebung, ein Ruß ber Mus: fohnung, und doppelter Gifer der liebe verbande die Bergen nur noch inniger. Aber nach dem Tode bleibt Alles unbezahlbare Schuld. "Der Engel wird dir verziehen haben, ohne beine Bitte" ia! aber boch mare Diefe Bitte ein Zeichen ber ach: tungevollen liebe, der gebuhrenden Gerechtigfeit gewesen; und dieß bleibe ich schuldig. Und nun benfet euch den Sinterlaffenen, von taufend mar: ternden Erinnerungen, und Bilbern verfolgt, feine Einbildungsfraft voll von allen den unanges nehmen Auftritten, die er fich, und der abgeschie: benen Freundin fchuf; er febe die Thranen der Un: schuld fliegen, bore die Geufger stohnen, die er aufprefte: welcher Gedanke foll diefe Feinde feiner Rube von ihm abwehren? Ift es doch der beißes fte Bunfch eines Gatten, Der feiner icheidenden Gattin nicht die Mugen judrucken fonnte, daß er ibr noch für alle ihre liebe, für den beglückenden Befig ibres Bergens, für ben mutterlichen Rampf, ber ibm bie Pfander ber liebe jurud ließ, gedanft,

daß er ihr den letten gefühlvollen Handedruck ge: geben haben mochte. D! was muß der Ungerechte, der lieblose wunschen, der sich wohl gar den Tod seiner Gattin vorzuwerfen hat? und alle seine Wünssiche bleiben unerfüllt.

Wenn mich ein Freund besuchte, und mir bie Rurge feines Besuchs mit dem Zweifel anfundigte, ob er ibn je werde wieberholen fonnen: wurde ich nicht Alles thun, um ihm feinen furgen Aufenthalt bei mir fo angenehm, als moglich ju machen? wur: be ich nicht recht darauf benfen, ihm jede Probe ber Freundschaft zu geben, die mir zu Gebote fteht? Und wenn mir nach feiner Entfernung ein Ber: anugen einfiele, bas ich ihm hatte jum beften geben fonnen; wenn mir einfiele, daß er die Entziehung Deffelben wohl gar auf Rechnung meiner unzeitigen Sparfamfeit Schreiben durfte: wie wenig tonnte fo ein Gedanke mir gleichaultig fenn! Dachet von Diefent Beispiele auf uns, und unfre Freunde, mit benen unfre Berbindung fo ungewiß ift, felbft bie Unwendung. -

Aber geseht, wir hatten uns gegen die gelieb, te Person noch so pflichtmäßig betragen, aber nicht aus Pflicht, aus wirklicher Achtung gegen sie, sondern nur aus einem Eigennuhe, der nicht viel besser, als unmittelbare Verachtung ist; und unser Gewissen halt uns nun diese schlechte Gesinnung vor: kann unser Herz sich befriedigt fühlen? Fällt uns nicht hinterher jede gute Eigenschaft des abgeschiesbenen,

denen, den wir so mißbrauchten, dem wir die Gestühr der Menschheit versagten, mit doppeltem Geswichte auf? schäßen wir nicht meistentheils den Freund, die Freundin erst recht, wenn wir sie nicht mehr haben? — Ach! nur zu tief liegt es in unsserm ganzen Innern, daß kein Trost, selbst der einzigwahre Trost der Religion uns nicht beruhigen kann, ohne das Bewußtsenn, unsern abgeschiedes nen Geliebten liebevolle Achtung erwiesen zu haben.

Ewig, ewig, m. Fr.! bleibe uns diese Wahr: beit theuer und merkwurdig; der schnelle Tod mei: ner Freundin, Die unvermuthete Trennung einer faum zweijabrigen überausglucklichen Che, und diese meine Thranen, und die Rube meines Bergens bei diefen Thranen - Die Große meines Berluftes. und der Muth, den mir mein Gewiffen gibt, ibn jur Chre Gottes und der Religion zu ertragen dieß Alles prage jene Wahrheit unausloschlich in eure Geelen. D ihr liebenden Chegatten! wie glucklich fend ihr! Was der himmel auch hartes uber euch beschloffen haben mag, ihr wißt: er meint es mit euch gut; und fein marternder Borwurf raubt euch das fuße Gefühl diefes foftlichen Gedan: fens. Und ihr, die ihr bisher Treue und liebe gegen einander verlegtet, ach! offnet euch von heute an eure Bergen; gleichet, fo gut es euch möglich ift, jede Ungerechtigfeit, jede lieblofigfeit aus; bulbiat von neuem allen euern ehelichen Pflichten; ma: chet über taunen, und Begierden, die die Storer

der schönsten Verhältnisse waren; send von nun an Sin Herz und Sine Seele; genießet ganz das Glück der vertrautesten Freundschaft, damit nicht einst der Worwurf, es einander muthwillig geraubt zu has ben, der Vorwurf, daß ihr der besten Wohlthaten Gottes unwürdig gewesen, daß ihr, selbst der Rushe, nach der ihr schmachtet, unwürdig send, das mit dieser Vorwurf nicht einst mit allen seinen Schrecken über euch herfalle.

Ja! Gott! es ift mein einziger Troft, daß ich mich beines Troftes nicht unwürdig fuble; baß ich das Kleinod des besten Herzens, das ich nicht mehr an das meinige brucken fann, ftets wie meis nen Mugapfel schonte, und bewahrte - daß ich dir, theure, verherrlichte Freundin! forgfaltig die Liebe erwiederte, Die ich dir, wenn Liebe vergolten werden fann, gern mit einem großern Blucke vers golten batte. Rein! Bergensfreundin! bu bift nicht im Unwillen von mir gefchieden, batteft gern lange mit mir gelebt, und in unfrer nie gestorten, immer erneuerten, immer belebten Liebe beinen Simmel gefunden, wie du bisher ibn fandeft. Der Ills wissende ift Zeuge, wie redlich ich's mit bir meinte, wie innig ich dich liebte, und achtete, welche Wonne es mir war, dich zufrieden, und glücklich zu wise fen, für bich zu arbeiten. Die trennte uns, auch nur auf Mugenblicke, ein Wort des Unfriedens. Dant dir fur beinen frommen, fanften Tugendfinn, ber mir fo oft ftarfende Gulfe auf dem Wege meis

nes Berust war, — für die Ausdauer beiner Ur; beitsamkeit, und Geduld, die mich so oft ermunter; te. Dir, Freundin der Pflicht! dir gelobe ich meine ganze Pflicht von neuem; dein Schatten warne den strauchelnden, stärke den müden; deine ruhige, stets heitere Seele, die über Neid, und Unglimpf sich mit eigner Kraft erhob, stöße auch der meinigen Nuhe, und Heiterkeit ein. Gesegnet sen mir noch Nande am meines Grabes deine Liebe, ehrwürdig dein Andenken; und wenn Gefühle, die im Innersten unsres Geistes weben, wenn unsre unzerst drbare Menschheit uns nicht trügt, wenn die höhere Welt eine Welt für Menssche nicht, Freundin! so sinden wir uns bald auf ewig wieder.

tide place a matrix alexandra (france) in more indicated the following t

fifthe Pollening data engled by the comment of the land

the state of the s

## Zehnte Predigt.

Come de Saldisonides his chiechiche de de Callina (de la Callina).

(com l'adore de viel Longent poullée de la Callina (de la Callina).

(com l'adore de viel de la Callina (de la Callina de Callina (de la Callina de la Callina

# Der religibse Mann.

all a blief weet, bild man Budte

Wer unter uns sich ber Tugend weißte; wessen Geist und Herz für den höchsten Vorzug des Menschen Sinn und Gefühl hat; wer sich zu dem größten Gedanken, dem Gedanken an Gott, zu erheben, und in diesem Gedanken Stärke zum Gusten und Trost und Seligkeit zu finden vermag: der schenke mir jetzt seine ganze Ausmerksamkeit zu Bestrachtungen über die Religion, die Tochter der Tusgend, sie, die stärkende, trössende, beseligende Freundin der Menschen. D! wäre sie uns allen theurer, als unser leben. Umen.

Tugend und Religion, meine Freunde! die ers habensien Gegenstände, mit denen sich der Mensch beschäftigen kann, sind dem gewöhnlichen, sinnlis den, halbdenkenden Menschen gerade am fremdesten. Die Gesinnung, seinen Nebenmenschen nicht vors

M

fåß:

fählich zu beleidigen; nothdurstig seinen Beruf zu erfüllen; den Hulfosen, je, nachdem wir eben bei kaune sind, bisweilen zu unterstühen; an den Schick; salen Anderer so viel Antheil zu nehmen, daß man nicht für einen rohen, ungeselligen Menschen gelte; Gehorsam gegen Obrigseit und Landesgesehe; Versmeidung eines groben Eigennuhes, der sich vielleicht unmittelbar an uns selbst rächen würde; — Dieß und was ihm ähnlich ist, gilt gewöhnlich für Nechtsschaffenheit und Tugend: aber wie heißt das nicht den erhabnen Namen der Tugend herabwürdigen!

Und wer, wie man sagt, Religion hat, der glaubt einen Gott, wie ihn die ganze Christenheit glaubt, — einen Gott, der es gern sieht, daß man ihm gehorche; der seine folgsamen Lieblinge zeitlich und ewig seegnet; der aber auch gern und underschwert mit ihren Schwachheiten Geduld hat; und sich zu seiner Befriedigung die Mängel ihrer versmeinten Tugend zu ersehen weiß; wer Religion hat, der wendet sich an diesen Gott, um sich von ihm zu erbitten, was ihm sehlt, nur, daß er es allenfalls auch zufrieden sen, seine Vitte unerfüllt zu sehen; er bringt ihm zu den sessgesehen Zeiten die Opfer seiner Verehrung; und sein ganzes Bestreben ist, einst in der andern Welt von diesem Richter der Menschen ein leidliches Schicksal zu erhalten.

Das heißt im gewöhnlichen Sinne: Religion haben. Aber nein! das heißt es nicht, so mahr Tugend die höchste und ganze Würde des Menschen, und — so wahr Religion die natürliche Frucht dies ser Tugend ist. Der religiöse Mann ist der vernünftige Berehrer des höchstvers nünftigen Wesens.

Ob nun gleich der Grund unfres Glaubens an einen Gott noch nicht aufgezeigt, und die Wahrs heit des ersten Saßes aller Religion noch nicht ges rechtsertigt ist: so wollen wir den religiösen Mann zur Vorbereitung auf unste fernern Vetrachtungen doch heute kennen lernen. Der bloße Sprachges brauch wird uns daran erinnern, was jeder von uns in dem Ausdrucke "Religiosität, oder religiöse Gesinnung" zu denken habe; und vielz leicht gewinnen wir gegen den Religiösen schon Achstung, ehe wir seine Grundsäße noch deutlich als wahr einsehen; vielleicht beschleicht uns unwillkührzlich der Bunsch, die Uhnung, daß sie wahr senn möchten, weil sie des Menschen so würdig scheisnen.

Text: Micha Cap. 6, V. 8.

"Es ist dir gesagt, Mensch! was gut ist, und was der Herr von dir fordert, nämlich Gottes Wort halten, und Liebe üben, und demüthig seyn vor deinem Gott."

Wenn die Gottheit, m. Fr.! kein Wesen der bloßen Einbildung ist; wenn der Mensch sich den Grund, an sie zu glauben, mit heller Vernunft W 2 rechte

rechtfertigen kann: so muß dieser Glaube auf seine Gesinnung namhaften Einsluß haben. Denn ein sittliches, achtungswürdiges Wesen muß die Gottheit senn: oder sie ist es gar nicht werth, daß wir nach ihr fragen; und sie ist für unser Herz entbehrlich. Im erstern Falle hat unser Text die Gott gebührende, die religiose Gesinnung sehr richtig dargestellt; und ich habe ihn meiner Abhandlung mit Recht vorgesest. Um aber den

#### religiofen Mann

ju schilbern, werde ich vorher angeben muffen, was die Gesinnung deffelben vorausset.

### Erfter Theil.

Wenn ich den religiosen Mann, m. Fr.! dars stellen soll, so wie er ist; wenn wir ihn in seiner Gesinnungs; und Handlungsart anschauen wollen: so muß ich ihn ganz natürlich erst bei uns einführen; ich muß uns vorläusig mit ihm bekannt machen und auf seine Erscheinung vorbereiten, damit wir ihn desto besser und richtiger in's Auge fassen.

Sehr oft wird er mit demjenigen, den mait in einem sehr eingeschränkten Verstande from m nennt, und mit dem bloß : tugendhaften vers wechselt. Der Religiöse ist zwar nicht etwas durch aus anderes: aber er ist doch mehr, als jener bloß fromme, und auch mehr, als dieser bloß tugend

hafte; — ein Unterschied, der bald deutlich wer: den wird.

Das gestehen wir wohl alle ein, bag ein Mensch, ben wir ein lafterhaftes Leben führen fes ben; daß z. 3. der Trunfenbold, der Wollufiling, ber tugner und Betruger und jeder andre, ber allen Schandlichen Begierden, Die in ihm aufsteigen, ben Zugel Schießen laßt; der seine Mitmenschen wif fentlich franft, und fich fein Gewiffen baraus macht, ihnen webe ju thun, unmöglich religios beiffen fann. Dein! religios ift fein Lafterhafter; religios ift nur ber, ber in jedem Falle gewiffenhaft handelt, Die Forderungen der Gerechtigfeit und Menschenliebe erfüllt, so viel Gutes thut, als er fann, und forge faltig alles Bofe meidet. Ich fege ben Fall: wir wußten von einem Menschen, daß er in allen außern Religionsubungen febr punftlich ware, feine Rirche verfaumte, oft das Abendmahl genoffe, und eifrig feinen Privatandachten oblage, von Gott nicht ans bers, als mit Ehrerbietung fprache, bei jedem Ge: nuffe, bei jedem Ereigniffe feines lebens im Be: fuble feiner Unbangigfeit an ibn bachte, jedes Gluck mit Dankbarkeit gegen diefen bochften Geber, jedes Ungluck mit gelaffener Ergebenheit in feinen Willen annahme, und felbst ben offentlich ange: fiellten Religionslehrern die möglichfte Achtung und Liebe bewiese - bas mußten wir von ibm; wir faben aber auch, daß er bei aller feiner Gottes: Dienstlichkeit, bei aller feiner außern Chrerbietung gegen das höchste Wesen, bei aller seiner Gotters gebenheit und Gottseligkeit ein ungerechter, unbile liger und liebloser Mitburger und Nachbar, ein ges wissenloser Vater, ein falscher Freund, ein hartherziger Tirann seiner Untergebenen, ein verfänglicher, arglistiger Lügner und Betrüger, oder wohl gar noch obendrein ein rebellischer Verächter seiner Obrigkeit und ihrer Gesehe wäre: sagt, m. Fr.! wie heißt er nun? wollen, können wir ihm noch religiöse Gesinnung zutraun? Werden wir ihn nicht einstimmig mit dem Schandworte eines Heuchters brandmarken? und ist es möglich, selbst dem Blosen Gesühle nach, den Heuchter mit dem Religiösen zu verwechseln?

Also tugendhaft muß der Religiose senn; Tus gend wird bei ihm vorausgeseht: aber Tugend ist noch nicht die ganze Religiosität; beide sind von eins ander unterschieden. Und worin besteht dieser Unterschied?

Denket euch zwei Menschen. Beide thun in jedem Falle nach ihrem besten Wissen und Gewissen, was die Pstichtet gebietet; wenigstens ist es ihr ganzes Bestreben, vernünstig und rechtschaffen zu hanz deln: aber der Eine handelt bloß darum recht, weit Wernunft und Gewissen es für recht erkennen; der Andere thut es aus der Ueberzeugung, daß es nicht nur Besehl der Vernunft und des Gewissens, sons dern auch der Wille Gottes sen, er thut es aus Ehrz surcht gegen den Heiligen, der uns Vernunft und Gewiss

Gewissen einpflanzte. Welcher von beiden ist der bloßztugendhafte, — und welcher ist der religiöse Mann? Offenbar fordert Religiosität die Kenntzniß und Achtung der Gottheit und ihres Willens und die ganze daraus entspringende Gesinnung. Wenn der Tugendhafte bloß auf das Gebot seiner Wernunft sieht: so sieht der Religiöse auf das Gebot der Gottheit. Jener hat sich die Gesinnung der Gerechtigkeit und Menschenliebe eingeprägt, weil die Vernunft sie fordert; dieser, — weil sie die einzige Vedingung des göttlichen Wohlgefallens ist: jener thut, was das Gewissen, — dieser, — was Gott will.

Aber dieg vorausgesett, verfteht fich's nicht von felbst, m. Fr.! daß der Wille Gottes mit dem Befehle der gefunden Bernunft übereinstimme, und daß jedes Gebot des Gewissens auch Gebot des Beiligen sen? Und was ift also Religiositat anders, als religible Tugend, Tugend um Gottes Willen? — Versteht sich's ferner nicht von felbft, daß ber, beffen Gefinnungen und Sandlune gen aus Ehrfurcht gegen Gott entspringen sollen, einen Gott glaube und fest glaube ? Und sest also Religiositat nicht den Glauben an Gott voraus, eis nen Glauben, der wenigstens so lange fest ift, als Die Gott: ehrende Gefinnung fatt finden foll? -Versteht sich's endlich nicht von selbst, daß ich Der Gottheit, Die ich mir nicht anders, als wie ein befonderes Wefen denfen fann, gewiffe befons bere.

bere, persönliche Pflichten schuldig bin, und daß ich ihr besondere Gesühle weihe, — Pflichten und Gessühle, unterschieden von denjenigen, die man gegen andere Wesen, z. B. gegen Menschen übt und hegt. Diese besondern Gesinnungen und Gesühle gegen die Person Gottes, wenn man so reden darf, sind es, welche der Name der From migkeit bezeicht net. Und wer zweiselt, daß der Religiöse, der um Gottes willen die ganze Tugend übt, zugleich ein from mer Mann sen?

#### 3wetter Theil.

Doch ich lasse euch jest einen Blick auf seine ganze Denk : und Gesinnungs : und handlungs: weise thun; ich versuche, euch sein Bild selbst aufzustellen, wozu bis jest nur die Grundzüge entworssen sind.

Nur noch Eine vorläufige Frage: soll ber Mann, von dem wir jest reden, ein achter, oder unachter Gottesverehrer, — soll seine Religiosität eine wahre, oder falsche seine Neligiosität, die das, was sie senn soll, nicht wäre, und doch noch diesen Namen verdiente? Soll der heuchlerische, gewissenlose Entehrer der Gottheit gleichwohl ihr Werzehrer heisen? Ulso Wahrheit in Begriff und Sache gilt auch hier, wie immer; und nur den achten Gottesverehrer, nur die ächte Religiosität erkenne ich für das, was ihr Name sagt.

Betrachtet jest ihr Bilb, in welchem fich Uins muth mit Burde, Schonheit mit Erhabenheit auf's inniaste vereinigt. Das geistvolle, rubige Muge des Mannes, der fich bis jum erhabenften Wefen aufge dwungen, - ber im lichte ber Gottheit Starfe jur Tugend, Freudigfeit jur Erfullung felbft Der fcmerften Pflicht, und lebendige Soffnung einer Glucffeligfeit, wie nur ber Tugenbhafte fie wunschen fann, gefunden bat - unverwandt ift fein Muge auf Die gerade Babn ber Rechtschaffenbeit gerichtet, welche Die Vernunft und Gottes Gebot ibm vorzeichnen; immer borcht er auf die Stimme feines Gewiffens, in welcher er Die Stimme Bot: tes vernimmt; immer ift er mit ber gangen Rroft feiner Ueberlegung geschäftig, um fo untadelhaft, als moglich, zu handeln, weil er nur dadurch dem Biele, Das der Allweise ber Menschheit feste, naber fommen fann. Wenn es Tugend gibt, dann ift nichts für ihn Rleinigfeit, weil auch die fleinfte 216: weichung von ben Geboten Gottes ehrfurchtswidrig gegen biefen bochften Gefengeber und fur den Plan feiner Weisheit ftorend ift. Rury, ber Wahlspruch und die bochfte Regel fur das Berg und leben bes Religiofen muß die immer widerfebrende Frage fenn: M's recht vor Gott? ift's recht vor feinem Unge: ficht?

Ich gebe ju, m. Fr.! daß der bloßetugends hafte auch der schwersten Aufopferung und Anstrens gung für die einmal erkannte Pflicht nicht scheu und

zaabaft ausweicht, wenn er das wirklich ist, was er fenn foll und will, ein ganger Freund der Eus gend. Aber wenn er auf der erften Grufe der Ber: nunft fteben blieb; wenn er aus dem Tempel der Tugend noch nicht in dem Tempel Der Religion ans gelangt ift: fo fennt er noch feinen allweisen und allmächtigen Freund der Rechschaffnen, der, um einst ihre Burde geltend ju machen, um ihnen einft ju geben, was ihnen gebubrt, ein ewiges Reich grundete, in welches er fie, von biefer Beitlichfeit entfesselt, fuhren wird. Aber ber Religiofe bleibt auch im ichwersten Rampfe ber Pflicht beitern, freudigen Geiftes; lachelnd gabe er jum Opfer ber Tugend, felbft fein Leben bin: benn er weiß gewiß, baß er es im Reiche ber Gottheit in voller Kraft wieder findet; das lebendige Bertraun auf den gerechten Vergelter laßt ibn bei aller Schwäche ber Menschheit fiegen.

Unverkennbar sind die Hauptzüge seines Chas rakters unwandelbare Chrfurcht, Vertraun und ties be gegen Gott. Je mehr dieser Gott Chrfurcht verdient; je erhabener er ist; je mehr diese göttliche Erhabenheit den menschlichen Stolz demuthigt: desto sester der Grund des religiosen Vertrauns; desto unerschöpsticher die Quelle der Freude und des Muthes sur Zeit und Ewigseit in jeder tage des tebens und selbst am Nande des Grabes; und diese Chrfurcht, dieses Vertrauen, diese tiebe gegen das höchste Wesen, innig in einander verschmolzen —

sie machen das ehrwürdig reizende Gemalbe bes

religiosen Mannes.

Einst war dieß Gemälde Leben und Wirklicht keit in unserm Jesus. Dihr, die ihr heute freilich sein Andenken begehen wollt, — ihr kennt ihn; ihr kennt seine göttlich: menschliche Hoheit. Sein Bild begleite euch auf allen euren Wegen; und es bleibe in jeder Lage des Lebens eurem Geiste und Herzen

gegenwartig.

Rach diefer furgen Schilderung, m. Fr.! wers Det ihr wohl den religiosen Mann nicht verfennen konnen. Er ift, wie ich schon in ber Ginleitung fag: te, er ift, mit Ginem Worte, ber vernunftige Ber: ehrer des bochftvernunftigen, des weisesten, mach: tiaften, gutigften Wefens. Der Wille Diefes Wes fens gilt ibm über Alles, benn er ift ein beiliger, gerechter Wille; Die Abficht, Die Dieg Wefen mit ihm und allen Menfchen bat, 'ift ihm über Alles wichtig und erfreulich, benn fie ift die bochfte, Die befte; bei jeder gugung Diefes Wefens ift und bleibt er rubig und getroft, denn er weiß und hofft, daß fie jene bochfte und beste Ubsicht erreichen bilft, daß fie auch ibn ju feinem legten menschlichen Biele führt. Der Religiose fann in feine Gunde willigen, benn er fann nicht wider Gottes Gebot handeln; ber Religiofe fann - und mare die gange Welt fein Beind - er fann feinen Feind haben, weil der Allmachtige und Allweise fein Freund ift; dem Res Hgibsen fann fein Ungluck, feine fehlgeschlagene Soff:

Soffnung, feine Berachtung ber Menschen feine Rube und Beiterfeit rauben, denn unter den Mugen bes Allwiffenden, Allmachtigen und Allweisen fann ibm fein Ungluck, feine feblgeschlagene Soffnung, feine Verachtung und Burncffegung ber Menschen Die Gludfeligfeit ftoren, die ibm allein munschens: wurdig ift. Entzoge man ibm fogar die Liebe, Die Unterftüßung, auf die er rechnete und rechnen durf: te; feste man ibn gegen feines Gleichen gang und gar jurud; freute man fich fichtbar feines Berlufts und feiner Rranfung; fpielte Die geheimfte Rabale und Schadenfreude gegen ibn ihre gludlichften Spies le: ach! m. Fr.! Die elenden, verblendeten Mens fchen, wenn fie glauben tonnen, nun batten fie ibn um feinen getroften Muth gebracht. Was braucht es benn weiter, um ihm biefen getroften Duth gu erhalten, als den Entschluß, fich ein wenig mehr einzuschranten, ein wenig mehr auf feiner Buth ju fenn, nicht, wie bisher, jedem Gludsverderber fein offenes Berg entgegen ju tragen, und übrigens an dem Gedanken festzuhalten ; Lebt doch unfer Bert Gott noch. -

Diese Darstellung des religiosen Mannes, m. Fr.! mußte mir sehr mislungen seyn, wenn sie ihm nicht, bei aller seiner Menschlichkeit, oder, wenn man will, bei der Schwäche seiner Natur, unsre Uchtung gesichert hatte. Doch was nennt man Schwäche unsrer Natur? Daß wir nicht die lauttere, reine Vernunft sind? daß wir uns von dem Triebe

Triebe nach Gluckseligfeit nicht losreiffen fonnen? daß wir im Dienste der Tugend Aufmunterung und Erheiterung bedurfen? daß gewiffe Grade Der Gelbstverleugnung uns wirflich fchwer werden? daß ein Gehorsam gegen die Pflicht, wobei wir uns von uns felbft ganglich lossagen mußten, vielleicht fogar Dem Beften unfres Gefchlechts unmöglich fenn wur: be? Wenn man das Schwäche nennt: nun fo find wir wirklich schwach. Aber bann mache man ber Matur, - ber Gottheit Bormurfe, daß fie uns nicht beffer gemacht hat; daß ihre Willfuhr uns zu Menfchen fchuf; baß fie uns fur biefe Erde bestimm: te; daß fie unfern vernunftigen Beift nicht in ein überirdisches Lichtgewand, sondern in einen fo gro: ben Korper bullte; daß fie uns diefe Sinnlichfeit gab. Und wenn wir nach der Unmöglichfeit einer übermenschlichen Reinheit, Die dann wohl nicht eine mal mehr Tugend beiffen wurde, ftreben follen, weil eine hobere Welt unfre Menschheit und Menschlich: feit verschmaben wird: so hat eben diese Matur -Die Gottheit, wollt' ich fagen - febr unzweckmäßig mit uns gehandelt, daß fie uns ein Borbereitungs: leben nothwendig machte, welches uns für unfer hoberes Dafenn nicht vorbereitet, fondern nur mub: fam, vergeblichen Uebungen unterwirft. Denn was fann wohl von einer halbsinnlichen zu einer Durchaus geiftigen Thatigkeit fur ein Uebergang fenn ? in wie fern fann die erftere ber lettern forder: lich werden? wie konnen die Weschafte ber groben Gine

Sinne und Gefühle Die Wirksamfeit ber Vernunft erleichtern, icharfen, erhoben? "D ia! faat man, Die legtere bat mit ber erftern ju fampfen, und in Diesem Rampfe ftartt fie fich; Der Mensch gewinnt immer mehr Freiheit; und fichert badurch feine Wurde, feine bobere Bestimmung. 3ft bir die Tapferfeit eines Selden, der feine Rrafte mehr, als einmal, gemeffen, und der brobenoffen Gefahr in's Beficht gefeben bat, nicht lieber, als der ungepruf. te, fich felbst unbefannte Muth Des' Meulings?". Aber wozu in aller Welt die Uebung ber Gefahr und des Kampfs, wenn wir in ber Ewigfeit unfre Men: fchen : Matur ausziehen, wenn die falte Sand bes Todes nach einem furgen Erbenleben jeden Funfen Des finnlichen Gefühls in uns ausloscht, wenn wir alle die Schwächen, die uns jum Kampfe nothigten. mit einem Male verlieren, wenn wir einer gang ans bern, bobern Claffe ber Befen einverleibt werden, und wenn, auf ihre unangefochtene, eigenthumliche Rraft geftußt, Bernunft und Freiheit nie wieder ber geringsten Bersuchung ausgeset find ?

Also der Mensch darf schwach senn, und darf sich der stärkenden Husse der Religion auf dem Wesge der Tugend nicht schämen, weil er Mensch senn darf, und weil keine Gottheit ihn von seiner Menschsteit erlösen wird.

Aber worin besteht die Hulfe der Religion, die unfre Tugend ihr verdankt, und unfre Mensch: lichkeit von ihr erwartet? Sollte sie eine unweise Treun,

Freundin der Tugend, — sollte sie aus unberusener Dienstfertigkeit wohl gar eine feindselige Zerstörerin derselben senn? wie sie das wirklich wäre, wenn sie den guten, zwanglosen, uneigennühigen Willen in uns tödrete, und an seine Stelle sinnliche, eigen: nühige, unüberwindlich: reizende Triebsedern sehte. Wer nicht an der Stelle des Schwachen handeln, und ihn nicht zum bloßen Werkzeuge herabsehen, sondern ihm zur eignen Strebsamkeit und Thätigkeit behülslich sehn will: der darf die Selbstkraft, die jenem Schwachen übrig ist, nicht tödten; er darf ihr nicht ihre Eigenthümlichkeit rauben; sondern er muß sie nur vor dem Sinken bewahren, ihr die Thätigkeit erleichtern, sie beleben.

Also dringe uns die Neligion, um unsre Tu, gend zu sichern, keine Beweggründe auf, die nur locken und schmeicheln, da die Nothwendigkeit der gebietenden Pflichtgründe unsern Entschließungen Ernst und Würde geben soll: also wende sie sich nicht etwa an unsre bloß sinnlichen, oder bloß vers ständigen Neigungen, da nur eine Glückseligkeit, die den ganzen Menschen in beiden Welten befriedigt, die Villigung der Vernunst hat; also verspreche sie uns nicht Güter, die uns von außem zugeworsen werden, sondern verheisse uns ein Wohlsenn, das aus uns selbst, und unsrer Tugend quillt. Nicht Hossnung, oder Furcht, nicht einmal die Majestät einer gebietenden Gottheit soll uns unsre einzelnen Thaten abstehlen, oder abdringen. Sie müssen

alle aus freien Entschluffen bervorgegangen fenn. Beder irdifcher Gegen, noch Unfegen, weder Ge: winn, noch Berluft, der einzelne, vorübergebende Winsche befriedigt, ober frantt, darf une blenden. Unfre Tugendhandlungen muffen Fruchte einer unet: gennußigen Befinnung bleiben. 3ch foll Menfchen Schonen und beglücken aus Ichtung. 3ch foll fogar mir felbft Guter erwerben und zueignen, aus Pflicht gegen mich und andere, aus der Pflicht, die mir befiehlt, nach den Mitteln unfrer Begluckung gu ftreben, damit der Menfch, das vornehmfte Ges schopf, nie ohne Doth entbehre und leide. Aber Die gute Gesinnung barf Unspruch machen auf das, was ihr gebührt; das Wefen, dem fie eigen ift, fann fich feine Burde nicht absprechen. Und die Tugend wird doch die menschliche Matur nicht zere rutten? fie wird boch Bernunft und Ginnlichfeit nicht entzweien? fie wird vielmehr ben Menschen, bas beißt, feine wefentlichen Triebe einigen, und einen durch den andern unterftugen; fie wird der Sinnlichkeit ben Ernft ber Bernunft leiben, und Die Vernunft in Die Anmuth Der Ginnlichfeit flete ben. Wenn der Tugendhafte, weil Vortheil ober Berluft in einzelnen Rallen ihn jum Gigennuße reis gen wollen, in Gefahr mare, feine gute Gefinnung zu verlieren: fo mag ein Blick der hoffnung auf die Gluckfeligfeit, Die einft der Preif der gangen que ten Befinnung fenn wird, feinen Duth und feine Rraft ftarfen. Da ober dort fordert die Pflicht das Opfer

Opfer der Ruhe, ber Bequemlichfeit, unfres Un: febns, unfrer Ehre, unfres Lebens. Sier fonnte Die schnell erwachte Gigensucht uns bem Gewiffen untreu machen; wir konnten einmal und mehrmal aus falfcben Triebfedern bandeln, und darüber uns fern allgemeinen guten Vorsat verlieren. Die Gelbstfucht murde ber Thorbeit, fich um nichts und wieder nichts aufzuopfern, spotten. Und mas fonnten wir diesem Spotte über die Unnaturlichfeit und Sacherlichkeit eines überspannten Abels entgegen fes ben? So unendlich viel Unstrengung und Gelbits verleugnung koftete uns die Tugend; und in feiner Welt fande fie die Rechtfertigung ihrer Wurde; nur leiden, nur entbehren mußte ihr Freund; er mußte feiner Matur Gewalt anthun, mußte jede gerechte Forderung jedes Triebes abweisen. Und wie? bas fonnte ibm nicht Vernunft und Tugend verdachtig maden, nicht den Ginreden bes Gigennußes fein Dhr offnen? Du'ftreiteft, mußte er fich fagen mit Ratur und Welt, machft die Reinheit des Ber: gens zu beiner Gottheit; und doch wird Diefe Gott: beit nie und nimmer anerkannt; Alles zielt auf ihre Berabmurdigung; in feiner Welt gelangt fie jum Throne.

Nein! — ertont hier die Stimme der Relie gion — laß dich nicht irre machen, laß dich durch nichts vom Geleise der Tugend ablenken: denn als Ier Zeit Leiden ist der Herrlichkeit nicht werth, die auch an dir, bewahrst du nur deine Uchtung für die

N

Pflicht, erhältst du dich nur in deiner Würde, derseinst offenbar werden wird. Keine deiner Hands lungen bestecke der Eigennuß, damit du den Preiß beiner ganzen geschäftigen Tugend davon tragest. Auf diesen Preiß hoffe desto sichrer, je edler du in jedem einzelnen Falle handelst, und je bereitwilliger du bist, jedem Ruse der Pflicht ohne zaudernde Bedenklichkeit Gnüge zu leisten. —

# Gilfte Predigt.

-Obgield die Rollifun, welche die Vorlat leger Ben, wiere die Architon, woer delemisch Zeitgienen anfeler, verenkebischen all die Welter und der nurvige

Report ferring they was squeet together the

### Der Glaube an Gott.

Zu dir, o Gott! erheben wir uns, zu dir, der Quelle alles Dasenns und lebens! Ohne dich wären wir nicht, — wäre keine Welt; ohne dich fühlte sich selbst der Freund der Tugend unzufrieden und unglücklich: denn er müßte das leste Ziel, wornach er mit allen seinen Kräften strebt, das Ziel der Menschheit versehlen. Uch! daß wir doch recht les bendig an dich glauben lernten! Uch! daß die Stärke und Hoffnung und der Trost dieses Glausbens nie von uns wiche! Gib uns Kraft, ihn zu erringen und fest zu halten. Flöße uns den reinen Tugendsinn ein, der uns an dich glauben lehrt. Umen.

Tert: hebr. Cap. 11, 3. 3.

"Durch den Glauben merken wir (überzeugen wir uns), daß die Welt durch Gottes M 2 Wort Wort fertig ist, daß Alles, was man sieht, que nichts (hervorgebracht) worden ist."

Obgleich die Religion, welche die Apostel lebr: ten , unter die fittlichen , ober Diejenigen Religionen gebort, deren Lehrfage auf Die Befferung der menfch: lichen Gesinnungs : und Sandlungsweise abzielen: fo weiß fie doch von demienigen Glauben an die Eugend, aus welchem der Glaube an Gott unmit: telbar entspringt, nichts; und nur ein Ginn ber Worte, ben fie an und fur fich haben konnten, liegt meiner fernern Betrachtung jum Grunde, - ein Sinn, ber fich bald von felbst ergeben wird. In: beffen ift er wenigstens in der Sauptsache von bem apostolischen nicht weit entfernt; benn unter Glau: ben verfteht auch der Apostel ein Butraun, eine Bu: versicht, welche, gestütt auf das gottliche Unfebn Befu, bes Stifters unfrer Religion, Die Erfullung Der menschlichen Bestimmung von Gott erwartet, und fich troß aller Zweifel fest an die Wahrheiten balt, welche jener Erwartung vorausgeben muffen. Immerbin mag alfo unfer Text eine Erinnerung an unfern großen Sauptgedanken fenn:

Ich foll glauben, daß sittliche Ordenung in der Welt sen: und darum foll ich auch an einen Gott glaus ben.

Diefer Sat zerfällt von felbst in zwei andere:

Erstens: ich soll an eine sittliche Ordnung in der Welt; —

Zweitens: ich soll eben beswegen an einen Gott glauben.

#### Erfter Theil.

Nur das, was vom Herzen kam, geht wies der zu Gerzen, meine Freunde! Auch mit der Res ligion und mit der Wahrheit, die an ihrer Spike steht, ist das der Fall. Sie muß eine Freundin des Herzens senn, wenn der Mensch gern mit ihr in Bekanntschaft treten soll: aber das ist und wird sie nie, von dieser Seite empsiehlt sie sich dem Menssschen nie, wenn kein unvermeidliches Bedürsniß ihn zu derselben hinführt.

Freilich könnte man sagen: Wir haben auch Bedürsnisse des nachdenkenden Verstandes, die sich leicht ausweisen lassen. Wir fragen — und wels chem Freunde der Vernunft dringt sich diese Frage nicht an? — wir fragen: Woher das Alles, was uns umgibt? die tausend und abertausend Sonnen und Planeten? und diese Erde? und Alles, was drauf ist? Und woher die schöne Harmonie dieser Mannigsaltigkeit? Rann ich sie mir ohne einen erzsten unendlich: weisen und mächtigen Urheber erklästen? — Ich gebe zu, daß die Annahme eines solschen Wesens der einzige Erklärungs: Grund der Weselt sen: aber wo, m. Fr.! wo steht es geschries

ben, daß ber Menich da fen, eine Welt zu begreis Bleiben une nicht fo viele Begebenheiten in ibr unerflarbar? Und verlore etwa ber Mensch Die Burde feiner Ratur, wenn er willig die Schran: fen feiner Bernunft anerkennte? wenn ibm bas große Gange, bas er ohnedieß nie überfeben fann, von welchem ibm jedesmal nur ein fleiner Abschnitt in's Muge fallt, ein Rathfel bliebe? - Und Dies fer Gott geborte boch nur bem Berftanbe, nicht dem Bergen an; brachte jenen bloß jum Schweigen, ohne diefes zu befriedigen; mare nur Gegenstand ber spähssichtigen Reugier, noch nicht eines beseli: genden Glaubens. Was durften wir von ihm er: warten? Geine Macht und Weisheit, mußte ich benfen, reicht jur Wirklichkeit einer Welt ju; er ift Welterbauer und Weltschopfer: aber was will er mit uns Menschen, die er ohne alles Weitere der Gewalt der Matur preif gibt, wie jedes niedrigfte Geschopf? Wie erfahre ich feine Besinnung gegen uns? Mus feinem Maturplane nicht: benn fo viel Weisheit mir von der einen Geite entgegenblicft, so viel Unzweckmäßigkeit und Zweckwidrigkeit sehe ich auf der andern. Gern fprache ich, wie jener Weise von einem Buche: Go viel ich davon ver: stehe, ist alles schon; ich boffe, bas, was mir dun: fel ift, wird eben fo fenn. Dief wurde mich boch nur bis jur Wahrscheinlichkeit führen, einer Wahr: scheinlichfeit, der so vieles in's Ungesicht widerspra: che. Genug, ein gang anderes Bedurfniß, als Das

das des Verstandes, fordert meinem Bergen die Gottheit ab: nicht das Bedurfniß vorübergebender finnlicher Reigungen und Bunsche, - benn es ift erft die Frage, ob fie befriedigt werden follen, oder Durfen, und in wiefern die Bernunft die Befriedis gung derfelben fordert, oder erlaubt; fondern bas Bedurfniß, das aus der über Alles wichtigen Ungelegenheit der Tugend bervorgebt, und mit ber Burde der Menschheit felbft in nothwendis ger Berbindung fieht. "Go mabr die Eus gend mir über Alles gelten foll; fo ge: wiß ift fur mich eine Gottheit; und ich fonnte die Tugend, - ich fonnte mich felbft nicht achten, wenn fie nicht mare. Sie foll fenn, ober, was fur mich einers let ift, ich foll an fie glauben, fo mabr bie Vernunft mir gebietet, was recht ift." Das ift der Musspruch des religibsen Glaus bens, der mit der Uchtung fur Recht und Pflicht fcon in dem Gemuthe wohnt. Aber bennoch muß Die Berbindung zwischen beiben gezeigt, - jener Musspruch muß seinem eigentlichen Sinne nach ents wickelt werden; und das ist es, was wir jest vers fuchen wollen.

Wenn irgend eine Einrichtung, sen sie anges legt, worauf sie wolle, nicht dem Tadel jedes Vers ständigen ausgesetzt senn soll: so muß sie den Zweck erfüllen, für den sie gemacht ist. So ist es z. V. mit einer Unterrichts; oder Wirthschafts; Anstalt.

Finde

Finde ich, daß die erstere die Belehrung der Schüs ler vielmehr hindert, als fördert; die Fähigkeiten derselben vielmehr erslickt, als bildet; sie von dem Wege der Kunst und Wissenschaft vielmehr ablenkt, als zu demselben hinleitet: so bedaure ich den Austwand, der so unklug verschwender ist; und beseusse die armen gemißbrauchten Jünglinge, die ihre schönssten Jahre so unverantwortlich verlieren mussen. Aber natürlich läßt sich über eine Anstalt und die Zweckmäßigkeit, oder Zwecklosigkeit derselben nicht eher urtheilen, als bis ihr Zweck bekannt ist, oder bis man weiß, was sie leisten soll.

So eine Unftalt, Ginrichtung, ober wie man es nennen will, ift nun die Welt; und wir fragen fogleich: Was ift ihr Endzweck? Wozu ift fie da? Was foll sie? — Doch wohl, wenn sie nicht etwa blokes Spiel des Ungefährs ift, und wenn sie, was man ihr nicht so geradezu ansehen fann, wirklich einen Endzweck bat, ihn erfullen, benjenigen Endzweck, ben wir mit all' unfrer Ber: nunft für den vornehmften und wichtigften halten muffen: also Sittlichfeit, Tugend. Ift aber, unter den uns befannten Weltwefen, bas einzige ber Sittlichfeit und Tugend fabige ber Menfch: fo folgt unmittelbar: Die Welt muß fur ben Menschen und seine Bestimmung eingerichtet fenn; der Plan derfelben und alle Begebenheiten muffen darauf abzielen, unfre Unlagen fur Gitts lichfeit und Tugend auszubilden, und uns der Glucks

feligkeit fabig und murdig ju machen. Das ift es, was wir fittliche Ordnung nennen. Wenn fie in der Welt herricht: fo muß in ihr das fittliche Befen vor allen andern den Borgug haben, und alfo der Menfch, an beffen Dafenn Alles gelegen ift, am meiften geschont werden; fo muffen alle Schicksale des Menschen die Tugend bei ihm befors dern; fo muffen endlich alle Schickfale beffelben fet: nem mahren Berdienste angemeffen fenn. Go ift in einer Erziehungsanstalt Alles auf die Bildung ber Zoglinge berechnet. Dan ift vor allen Dingen auf die Sicherung ihres lebens bedacht, - eine Sorgfalt, welche die erfte Bedingung ausmacht, unter der die Unftalt ihren Endzweck behaupten fann. Alber die Zoglinge follen leben, um gebildet gu mer: ben : also darf nichts geschehen, was diese Bilbung hindert; fondern Alles muß ihr vielmehr forderlich fenn. Und damit jeder fur bas gelte, mas er werth ift : damit er in ber auten Befinnung, Die er annehe men foll, feine anerkannte Wurde finden lerne: fo werde ibm auf eine fluge, zweckmäßige Urt bie Achtung ober Berachtung ju erfennen gegeben, worin er Aufmunterung ober Warnung finde, auf feinem guten Wege fortjugeben, ober ben bofen ju meiden. -

Sabe man es der Welt an, daß sie eine solche Bildungsanstalt für uns Menschen zur Tus gend sen; lehrte die Erfahrung das Dasenn jes ner sittlichen Ordnung: so hatten wir, wie es scheint, sicht

fichtbare und fühlbare Grunde, das Dafenn eines bochften fittlichen Wefens anzunehmen: benn für uns mare eine folche Welteinrichtung ohne ein folches Wefen unbegreiflich. Aber es fcheint nur fo; und unfere Ueberzengung batte allerdings ihre großen Bedenflichkeiten. Denn wie folgt es erftlich, daß eineillnnahme, modurch diefe, oder jene Erfcheis nung fur uns begreiflich wird, barum auch bie ein: zig : mögliche und einzig : richtige fen? Rann ber unparthetische Denker nicht noch immer fagen: Wie eine Welt überhaupt da fenn fann, das übersteigt alles Forschen der Menschen : Bernunft: benn von dem Ursprunge einer Welt fagt mir meine Erfahrung, Die ficherfte Lehrmeifterin, nichts. aber die Welt gerade fo und nicht anders beschaffen ift: fo war auch - liege nun ber Grund diefer Moalichfeit, worin er wolle - feine andere Welt moglich; diese Beschaffenheit ift einmal in dem Wes fen ber Weltdinge, bas meinem Muge entzogen ift, gegrundet; fobald diefe Dinge in ihre mirkfame Ber: bindung gefett waren, fonnten nur diese und feine andern Begebenheiten daraus entspringen. Diefe Begebenheiten stimmen mit ber Tugend und ihrer Burde jufammen; befordern jene, paffen ju diefer: ob durch Bufall, oder durch Mothwendigfeit, oder durch bie absichtliche Veranstaltung eines Wefens, das Urheber der Matur ift, - das wiffen wir nicht. Mus einer Weltordnung, bei welcher die Tugend recht gut als letter Zweck ge bacht werden fonn:

te, folgt ja noch nicht, daß fie auch wirklich lehter 3med fen: benn es ift überhaupt noch bie Frage, ob die Welt einen Endzweck habe; wir denken ibn uns: aber er ift immer nichts mehr, und nichts wes niger, als etwas bloß gedachtes; wir benten ibn uns, weil es für uns Rothwendigfeit unfrer Matur ift, nach Zwecken ju banbeln. Mun mußten wir aber erft wiffen, ob die Welt einen uns bierin abnlichen Urbeber batte, ebe wir von eis nem Belt: Endzwecke reden durften. Wir leben, um thatig ju fenn: Darum ift es uns naturlich, Ab: fichten ju baben und ju verfolgen. Aber biermit find wir noch nicht befugt, über Begenftande, Die für unfre abfichtsvolle Gefchaftigfeit gleichgultig find, und namentlich über den Urfprung der Welt felbft, in derfelben Urt, nach welcher wir handeln, auch ju den fen. Ich gebe ju, daß diese Art zu den: fen uns nothwendig fen: aber doch wohl nur um unfres Glaubens willen, nicht gerade, um Babr: beiten ju finden, die auf unfre vorübergebenden Be: ftrebungen feinen Ginfluß haben; denn fo viele le: ben gang für die Welt, ohne die lleberzeugung von Diesen Wahrheiten; und es gibt gange Bolfer, Die, laut der Geschichte, nie weder von einem Belts Endzwecke, noch von einer Gottheit etwas wußten. Die menschliche Natur bangt freilich mit fich selbst auf's inniafte jufammen; der in ihr liegende allge: meine, unbestimmte Trieb nach Zwecken ift von dem Triebe jum Denken und ju Vorstellungen nicht fo

getrennt, daß beibe nicht auf einander wirfen fonn: ten; wir stellen uns also, wo es nur angeht, 3mes de vor, fo wie wir bei unfern Unternehmungen der: gleichen zu haben pflegen; auch mogen wir uns im: merbin, um Welt und Weltdinge nicht blind angu: faunen, fie als Werfe einer verftandigen, weisen Urfache betrachten; wenn wir uns nur bescheiden, daß das unfre Borftellungsart fen, von der wir bis jest zwar einseben, bag fie leicht und bequem, noch nicht, daß fie nothwendig und mahr ift. Die Erfahrung fagt uns immer nur: das und das ift fo. Warum und wozu es ift, das legen wir bins ein; das ift unfre Erklarung und unfer Urtheil. Unfre gebildete Vernunft fann fich ihr lebrgebaude entwerfen; und in dieß lehrgebaude schleicht fich ber Gedanke, daß Gines um des Undern willen, und daß bie gange Reihe ber Dinge um des Bornehmften willen da fen, unvermeidlich ein, weil der Trieb unfrer Thatigfeit mit feinem Werfzeuge, ber Ber: nunft, Alles fo gestellt und geordnet haben murbe: aber diese menschliche Borftellungsart ift immer nur menschlich. Konnen wir doch auch nicht bindern, baß die Ginbildungsfraft die reinsten Gedanken ber Bernunft in ihre finnlichen Bilder einfleide: und bennoch gesteht jeder ein, daß Diese Bilder für jene Gedanfen fremd find.

Zweitens aber konnen wir nicht so breuft senn, zu behaupten, die Welt und ihre Begebens beiten seyen der Tugend angemessen: denn von mels

cher Welt behaupten wir das? von der, die in unserm Gesichtskreiße liegt? Aber unser Gesichtskreiß umfast nur einen sehr kleinen Abschnitt, von welchem kein Schluß auf das Ganze erlaubt ist. So viel wir jetzt gewahr werden, ist Alles für den Mensschen und seine vorzüglichsten Anlagen da: aber wer weiß, wie sich das Spiel der Begebenheiten in der weiten Ferne der Zukunst noch entwickelt; ob sich diese Ordnung nicht noch umkehren wird.

Diese fleine Debenbetrachtung fann uns geis gen, daß der Glaube an Die Gottheit, felbft bei Boraussehung ber Menschen : und Tugendwurde, nicht aus der benfenden Bernunft entspringe; und die Rolge wird barthun, bag die Religion nur Die Tochter der in unferm Bergen ich on wirklich erzeugten Tugend fen. Aber jene Vorausfegung ift nicht einmal richtig: benn Die Erfahrung beweift vielmehr bas gerade Gegentheil einer fittlichen Belt : Ordnung. Der Mensch wird von der Ratur nicht mehr geschont, als jedes andere Wefen; feine Schickfale befordern bei ihm nicht immer die Tugend, fondern vielleicht eben fo oft das tafter; und weit entfernt, daß fie, nach aller Beobachtung, für fein Berdienft bereche net maren, ift vielmehr zwischen beiden febr oft, wohl aar in den meisten Kallen der flarfte Wider: ftreit. Das edelfte Wefen ift eben fo vielen, und, weil unfre finnlichen Triebe fo unerfattlich, und Bernunft und Ginbildung ju unserm Unglucke fo

vorwißig geschäftig sind, — denn wir denken uns oft Uebel, wo keine sind, und erträumen uns eine Glückseigkeit, die uns nicht gewährt werden kann — so ist es noch mehrern Uebeln unterworsen, als das gedankenlose, mit seinen Trieben viel eingesschränktere Thier; die Bildung desselben wird oft von der Natur und von seines gleichen recht muthzwillig und gestissentlich verwahrlost; und es ist am allerwenigsten hier gerade deswegen glücklich, oder unglücklich, weil es Glück, oder Unglück verdiente. Auf die Beweise dieser Punkte laßt uns jest außmerksam machen.

Buerft, m. Fr.! fraget boch alle Glemente. Die dem Menschen so ungablige Male einen frub: zeitigen, unvermeidlichen Tod bereiten, ob fie von der Borguglichkeit und Erhabenheit feiner Ratur und Bestimmung etwas miffen. Fraget bie Matur, die jur Rettung unfres Lebens fo viel beilfame Rraus ter bergibt, ob fie fie fur uns gerade machfen ließ: ober ob fie fie nicht, wenn es von ihrer Saushaltung abhienge, ju etwas gang anderem benuft baben wurde; ob fie diefen, oder jenen Denichen nicht lanaft getobtet batte, wenn feine Bruber fich feiner nicht batten annehmen wollen. Wie viel haben mir nicht, ohne unfre Schuld, von Seuchen und Kronfs beiten zu furchten! Wie viel unentfaltete Bluthen ber Menschheit fallen nicht bin, gleich den verwelf: ten Blattern ber Baume! Wie unbedeutend mer: ben wir nicht, wenn wir uns als Kinder der Matur

befrachten, die uns, sobald wir das kummerliche Leben von ihr erhalten haben, stiefmutterlich von uns stößt!

Und wie fieht es zweitens mit den Unftals ten zu unfrer Bildung und Beredlung aus? Wie mancher wird ichon in feiner Kindheit vernachläßigt und verwahrloft! Bald ift Armuth und Roth bie reiche Quelle der Laffer; bald erzeugt eine tirannische Befehlshaberei ichon in dem jungen Bergen Den Trog und Starrfinn, der ben Reim des guten Wil: lens erflickt: bald floft ungerechtes Miftraun bie verworfene Gefinnung ein, ber es wehren wollte. Manche Meltern Scheinen mit ihren Launen und Lei: benschaften recht jum Berderben der Rinder, Die fie einziehen follen , bestimmt ju fenn: ibre Beftige feit und Sike, oder ihre nachgebende Gutmuthig: feit ware für andere Zoglinge vielleicht beilfam gemefen; nur gerade biefe Unlagen, Diefe Temperas mente mußten offenbar von anders gestimmten Er: giebern gang anders behandelt werden. Manche haben es von Jugend auf ju gut, manche ju schlimm: iene konnen nicht aut. - Diese muffen schlimm wers ben. Bei manchen ift ber Reichthum febr ichlecht angewandt; manchen ift ber Mangel nicht nur ver: berblich für ihre Seelen, fondern andere entbehren auch das Gute, das die wohlthatige Unwendung Diefes Reichthums ihnen geschenft haben wurde. Und wie wichtig find nicht Verbindungen und Freundschaften für die Berftandes : und Bergens bils

bildung! Aber sie machen sich, wie von selbst, ohne Rücksicht auf das Bedürfniß der Vernunft und Sittlichkeit. Hätte der Eine bei Zeiten einen treus warnenden Freund gefunden; er wäre der beste Mensch geworden: aber er fand ihn nicht; er gerieth in bose Gesellschaft; fremdes Gift schlich sich, ohne daß er es merkte, in sein Herz; und so ward er ein junger keichtsinniger und ein alter Bosewicht.

Drittens herrscht in ben Schickfalen ber Menschen, in dem, mas fie ju genießen und zu dul: ben haben, nichts weniger, als das Berhaltniß ber Wurdigfeit und Unwurdigfeit. 3mar wollen wir uns buten, über die Gefinnung jedes andern und über fein Berdienft abzusprechen, weil wir fei: ne Bergensfundiger find und uns mit unfern Beobs achtungen und Schluffen taufchen tonnen: aber, wenn gleich die mabre Rechtschaffenheit, weil fie nicht auf ben schonen Schein ausgeht, fich oft befcheiben verbirgt; und ihr außeres Beprage nicht mit ihrem Befen verwechfelt werden barf: fo vers rath fich boch tafter und Bosheit oft fo deutlich. baß man, um sie nicht zu feben, das Muge gefiff fentlich verschließen mußte. Indeg nun der, dem jeder noch fo Scharffichtige Beobachter das Berdienft ber Redlichfeit und Uneigennußigfeit jugefiehen muß, mit ben Unbequemlichfeiten und Leiden eines gangen langen Lebens ju fampfen bat; befriedigt ber Frev: ler mit leichter Dube jeden feiner lufternen Wuns fche, fest jeden eigensuchtigen Entwurf jum Berders

ben ber Unschuldigen, beren Berbaltniffe Die feini: gen berühren, burch, fpricht ber ftrafenden Gerech: tiafeit mit seiner Arglist Hohn, und alle Bosheiten feiner mannlichen Sabre front ein gufriedenes, ges ehrtes, gluckliches Ulter. Es ift Sitte, daß unfre Tugendlehrer dreuft verfichern, bas ichlafende Ge: wissen konne nicht immer schlafen, es werde schon ju feiner Beit ermachen, und wenigstens ben Tob bes Frevlers verbittern; und es mare gut, wenn diese Versicherung mabr ware; sie follte mabr fenn: aber die Erfahrung fpricht gang anders; fie erflart diese Sprache ber richtenden Bernunft, wenn fie fo allgemein lautet, fur eine ichone Dichtung; fie ftellt Bofewichter auf, die, ungeftort von Gewif: fens: Bormurfen, welche die Starfe der Sinnlich: feit und der Verblendung nicht laut werden ließ, glucklich waren und blieben, und fanft entschlume merten. Es gibt eitle Menschen, Die alle Dite tel in den Sanden haben, der gaffenden Menge et: was zu gaffen zu geben, und ihre Gitelfeit vollauf ju nabren; die fogar bie Freude jum Dienste ihres eitlen Stolzes migbranchen; die denen, welche fich auf Freudegenuß verfteben, und fo gern froblich fenn mochten, mit ihrer allenthalben bervorstechenden Prablfucht den unschuldigften Genuß verderben -Menschen, deren Sucht nach Bewunderung fie felbft und ihr leben unnug und verächtlich macht: wie aut mare es nicht, wenn Die Gitelfeit und der Stols folder übermäßig begunftigten Marren von ber Das

D

tur

tur und bem Schickfale eine berbe leftion erhielte! Aber fie merden geschont, als ob fie die Ghre unfres Geichlechts maren; als ob Vernunft und Tugend fie geheiligt batte. Ihr gemigbrauchter Reichthum bleibt in ihrem fichern Befige; fie gelten, fo viel und fo oft fie wollen; und Diemand darf es magen, fie Thoren ju nennen. Go oft arbeitet der unermus betfte, ber vorsichtigfte, aufmerksamfte Rleiß, ben bas fichtbare Streben nach Gemeinnüßigkeit und Menschenwohl adelt, umfonft; die Umftande laffen ibm durchaus feinen Plan gelingen: und jenem Dufigganger fallen bie Fruchte ber fremden Strebe famfeit wie im Schlafe ju. Dber wie gerecht ift Denn Die Belt, wenn es auf Unerfennung und Betohnung des Verdienstes ankommt? Dort seufzt ein redlichgesinnter, thatiger Freund des Vaterlans bes unter ben Befehlen eigennutiger, gedankenlofer Dhern; fein angeerbter Stand bielt ihn von dem Poften entfernt, ben fein Berg, wie fein Talent, verdiente und fuchte, und den das Gluck ohne Plan bem Unwürdigen und Ungeschickten jugeworfen bat. Der wenn das Schickfal die Tugend belohnen folls te: burfte benn Klugheit und Weltlauf, wie uns Doch die Erfahrung lehrt, die Sauptrolle spielen ? Wer fann fich den Scharffinn, die Beobachtungs: gabe, die Ueberlegsamfeit, Die jeden fleinen Um: fand ju ihrem Bortheile belaufchen, - wer den Muth und die Musdauer, die allen Schwierigfeiten trogen, wer fann fich, mit einem Worte, die Das turs tur: Unlagen geben, mit benen man sein Glück in der Welt macht? Nur die Gesinnung ist ja das eigentlich: verdienstliche: aber wie weit kömmt denn der Nechtschaffene, wenn er sonst keine Stüße und Empfehlung zur Seite hat, als seine einfältig rechtsschaffne Gesinnung? Wie viel besser gelingt Alles dem verschmisten Betrüger!

Mehr braucht es wohl nicht, um darauf aufs merksam zu machen, wie wenig die Erfahrung das Dasenn einer sittlichen Welt: Ordnung zeine. Aber follte wohl besmegen, weil wir der Welt diese fittlis de Ordnung nicht abmerfen, geradezu geleugnet werden durfen, daß fie um der Menschen und der Tugend willen ba fen? Gollte ber geführte Be: weis bis ju der bestimmten, ausbrücklichen Behaupe tung reichen: Die Welt hat mit Sittlichfeit und fittlichen Ungelegenheiten gar nichts zu thun? Dber follte wohl gar die Unmöglichfeit einer moralischen Welt : Ginrichtung mit jenen Ungaben bargethan fenn ? Dein! m. Fr.! nur fo viel ift bewiesen, daß uns Matur und Schickfal nicht fo erscheinen, wie wir es um der Tugend und des Menschen willen ers warteten, und, nach unfern Gedanfen, erwarten Wenn wir gewiß mußten, daß der uns befannte Lauf ber Begebenheiten ber Bestimmung bes Menschen vollig entgegen sen und in alle Bufunft entgegen fenn werde; daß aus der jegigen Ges ftalt der Dinge nie eine andere, bobere, und beffes re fich entwickeln konne; daß ber einmal porhandene

2 2

Busammenhang ber Matur Tugend und Gluckselig: feit der Tugend auf immer und ewig ausschließe: fo mare nichts im Stande, uns den Glauben an die Gottheit ju fichern; und wir fuchten vergeblich bas Rleinod Der Religion. Aber nur von bem, mas fich jest von fterblichen Mugen gewahr werben laßt, ift bie Rede. Bergangenheit und Gegenwart find gang mas anderes, als die entfernte Bufunft; Un: lage und entfernte Vorbereitung find noch nicht die Sache felbit, ju der die Unlage und Borbereitung führen foll. Die Erfahrung fann uns eigentlich über bas Berhaltniß ber Belt jur Gittlichfeit noch gar nichts Bestimmtes lebren: benn fie trifft bloß ben fichtbaren Menschen, mit welchem ber unficht: bare nicht einerlei Schickfal zu haben braucht. Df: fenbar ift der Beift, der diefen Rorper belebt, für Die jegige Welt ju gut; und er wird bas bei weitem nicht, was er werden tonnte. Er bat Rabiafeiten. Die über ein fo eingeschranktes Dasenn hinaus rei: chen, - Gedanken, die fich auf überirdische Be: genftande beziehen. Er icheint alfo etwas befferes, als diesen niedern Zuftand, werth ju fenn. Mur find wir uber bieß Alles noch gang im Dunfeln. Michts fann uns ben bobern erfebnten Buffand einer unfichtbaren Menschheit vor das Muge ftellen; beides find bloge Gedanken, benen es noch an Wahrheit und Wirflichfeit fehlt. Ginzelne Spus ren ber Bermuthung, daß von diefer Welt einft ets was befferes zu erwarten fen, zerftreute Denfmaler einer

einer hohern Unlage in berfelben aufzusuchen, ift verlorne Mube. Sie find für uns Buchstaben obs ne Bedeutung, die fein Ginn und Zusammenhang bes Bangen erflaren hilft. Wenn ber vortreflichen, lichten Stellen eines Buchs neben den vollig finnlo; fen noch fo viele find: fo beweisen fie doch nichts mehr, als daß der Verfaffer ofter im Gebrauche feines Berftandes war, als außer demfelben; fie beweisen gar nicht, bag ber Musleger bei ben finn: Tofen in feine eigne Bernunft Diftraun fegen, und etwas geheimnisvolles barin suchen muffe, bas für ihn unerreichbar fen. Die regellose Unordnung fann auch bisweilen Erscheinungen ber Ordnung geben. Sat wohl die Tugend und der Mensch in ber Welt meiftentheils ben Vorzug? Scheint Das Gegentheil nicht oft fo flar, daß alle Gegens falle durchaus nichts beweisen? Ift die Tugend und der Mensch nicht das eine Mal eben so aut, als das andere Mal? Ift es nicht ein boses Vor: urtheil, wenn sie auch nur einmal vernache lagigt werden? Was fann Gine verdorbene Blu: the der Menschheit, Gine gemigbrauchte Unschuld, Gine Berlegung ber Gerechtigfeit erfegen?

Micht die Erfahrung, nicht das bloße Nachs denken der Vernunft, das darauf ausgeht, das Das senn und die Einrichtung der Dinge erklären zu wollen; sondern dasjenige Geset, das über Recht und Unrecht bestimmt und unbedingt spricht, und dessen Gebote uns den Menschen über Alles achten heißen, öffnet uns ben Weg zur Religion, zu einer Relis
gion, die uns gerade so ehrwurdig senn muß, als
ber Mensch selbst, — so heilig, als unfre Pflicht.

Wir follen glauben, daß die Welt fur ben Menfchen und die Tugend, Die feine Bestimmung ift, eingerichtet, - baß fie ju bem Endzwecke ba fen, bamit er gur Tugend gebildet, und durch fie gludlich werde; und ift uns ber Mensch einmal über Alles werth, bat unfer Berg bie Achtung für ibn gewonnen, die die Bernunft gebietet, ift feine Wurde und fein Wohl uns theurer geworden: fo taffen wir uns jenen Glauben nicht nehmen, fage auch die Erfahrung dagegen, was fie wolle. Ware mir's gleichgultig, wie es unferm Gefchlechte ergebt, was dereinst aus uns wird, ob wir uns unter allen übrigen Weltwesen verlieren, ober uns und unfere großen Unlagen retten: fo fonnte ich nicht die qute Gefinnung baben, die der Menich bem Menichen abfordert. Ich foll und will Alles um des Men: fchen willen thun, alle meine Sandlungen auf ibn beziehen, fur ihn alle meine Rrafte regen, fur ibn alle Krafte ber Ratur, fo viele ich nur in meiner Bewalt habe, benugen. Seift bas nicht unmittels bar: 3ch foll und will die Matur fo behandeln. als ob fie fur uns da ware, und als ob es fur mich gewiß ware, bag man mit jedem andern irdischen Wefen nur bann zweckmäßig verführe, wenn man es für den Menschen braucht ? Wenn die denkende Bernunft fagt: das und bas ift fur mich nothwendie

ge Wahrheit; so und so muß ich mir die Welt und ibre Ginrichtung benfen, wenn ich nicht alles Den: fen aufgeben will; die Reihe meiner Borftellungen erhaft nur durch die und die Unnahme Zusammens bang, und fie gerath ohne diefelbe unvermeidlich in Bermirrung: fo verdient fie allen Beifall; und man muß ihr eine Freiheit vergonnen, welche die Bedins gung von der Unwendung ihrer Kraft ift. Aber fie bat nicht die Pflicht, Wahrheit ju finden, nur Die, Wahrheit zu suchen, das beißt: fich, fo que fie fann, in Thatigfeit ju erhalten, und ibre Rraft ju üben. Gie faßt, um fich diese lebung ju verschaffen, ihr lebrgebaude, gibt es, sobald fie ets was besseres findet, wieder auf, und sucht ein neues ju errichten. Wenn es bloß darum ju thun ift, Wahrheit zu suchen: so mag sie das einzig : wahre finden, fo bald, oder fo fpat fie will. Aber der Gedanke, Die Wahrheit, ohne welche ber Menfch feine Burde verlore, ohne welche feine Pflicht, auch nicht die Pflicht, Wahrheit zu fuchen, gelten fonns te - fie durfen nie aufgegeben werden. Dun vers gleichet die Gage: "der Mensch verdient mein ganges Streben" und: "er ift eben nicht mehr werth, als das vernunftlofe Thier;" "er foll fur mich Endzweck fenn" und: "er ift nicht Endzweck;" "die Mchtung gegen ihn ift beis lige Pflicht" und: "feine Welt, feine Bus funft, wird Diese Achtung rechtfertigen;" "meine Wernunft fpricht mir bas lautefte Werdam: mungss

mungsurtheil, wenn ich biefe Pflicht verleke" und: "diese Pflicht ift Taufchung, Die Vernunft, Die darauf bringt, Taufchung, die Wurde, Die fie mir in unfer aller Mugen gibt, Taufchung." Wie wird uns bei Diefen Wiberfpruchen ju Muthe? Gollen, und doch nicht durfen; nach einer ausgemachten Regel bandeln, und diese Res gel doch für unrichtig erklaren; als Denfender und bandelnder Menschnich felbst gefliffentlich in Wiberftreit fegen: wie unvernunftig! Und ju Dieser Unvernunft mußte unfre Bernunft werden, wenn bas Gebot: "bu follft den Menfchen als das vornehmfte Weltwefen schonen und beglu: den" nicht die Wahrheit gabe: "er ift das vor: nehmfte Wefen, er ift Endzweck der Welt, er macht fich einst als folchen geltend."

So, m. Fr.! sind wir an der Granze der Nestigion; denn die Unnahme, die Welt sen für den Menschen und seine Bestimmung da, ist für uns nothwendige, theure Wahrheit. Wer diese Wahrsheit aufgibt, muß sich entweder von seiner Psticht, von seiner eignen Würde, welche die Befolgung der Psticht gibt, lossagen; oder, will er dieser Psticht treu bleiben: so muß er anders denken, als er handelt; so muß er sich selbst in Widers spruch sehen; so muß er sich selbst eine Gesinnung und ein Betragen gebieten, die ihm zu derselben Zeit als unvernünstig und abgeschmackt vorkommen.

Rublen wir den Unfinn diefes Widerfpruchs: fo find wir vorbereitet, den Grund des Glaubens an die Gottheit in Berftand und Berg aufzunehmen, eines Glaubens, der ichon in unfrer Tugendgefin: nung lag, wenn wir ibn auch nicht deutlich aus ein: ander ju fegen wußten. Wem der Menfch theuer ift, der ehrt auch die Gottheit, die bochfte Freun: din des Menschen; und wo es wahre Tugend ohne Renntnif einer fittlich ; guten Gottheit gab, ba fehl: te es nur an einem deutlich entwickelten Begriffe der Tugend. Fur uns, die wir im Befige Diefes Begriffes find, wird Die folgende Betrachtung, wel: che die erfte Wahrheit der Religion in ihrem vollen lichte erscheinen lagt, und ben zweiten Theil der ganzen Abhandlung ausmacht, willfommen fenn.

of the in Street and who was sufficiently through

LET reduction did constitute the street while a

Carte Carrier water one

## 3 wolfte Predigt. (Fortsehung.)

#### Der Glaube an Gott.

Du! erhabenstes Wesen! das wir — welch ein Gluck fur uns! — als unfern Vater verehren und lieben.

Immer werde dein Name von uns mit Ehrs furcht genannt! und nie soll das bessernde und beses ligende Andenken an dich aus unsern Herzen weichen!

In uns und unter uns mehre, befestige sich die fanfte herrschaft der Tugend und Religion;

Damit wir deinen Willen mit eben so heilige frohem Geiste thun lernen, wie er von den Bewohs nern einer hohern Welt befolgt wird;

Und damit wir, voll guter, dich ehrender Ges finnung, mit unferm Zustande zufrieden, dir nicht ver-

vermeffen vorschreiben, was wir, furgsichtige, wun: fchen, - fondern die Regierung ber Welt und unfrer Schickfale dir überlaffen, und unfre taglich nothdurftige Mahrung bescheiben dabin nehmen.

Dabei munichen wir uns den Troft beiner vergeihenden Gnade; fo wie wir - Gott! Du fennft unfre Bergen - bereit find, allen unfern Beleidis gern zu vergeben und wohl zu thun.

Ich! wurden wir nur endlich frei von Gunbe und Unrecht! - frei von Allem, was unfrer Eu-

gend und Seligfeit ichaben fann;

Damit wir bich, ben Allein : Unbetungswur: Digen, anbeten mochten im Beifte und in ber Mabr: beit, mit allen Rraften unfrer unfterblichen Geele, fo, wie es achten Chriften gebuhrt. 2men!

Ich bin euch, meine Freunde! von der vor: bergebenden Abhandlung den zweiten Theil Schuldig, der die Grunde des Glaubens an die Gotte beit furz und gedrangt jufammen ftellen, von allen hieber gehörigen, ichon erörterten Dunften eine leich. te Uebersicht geben, und fo unfre Ueberzeugung bes festigen foll.

Der Mensch ift in ber Welt bas vornehmfte und das einzige sittliche Wefen: benn er fann tu: gendhaft werden, und ift jur Tugend bestimmt, Wenn wir nun sittliche Ordnung in der Welt be: merten follten : fo mußten wir bemerten, daß die Welt nur um des Menschen willen da mare, daß alle Veränderungen der Natur und alle mensche

lichen

lichen Schicksale darauf abzielten, die Menschen zu schonen, ihr Leben zu erhalten, ihnen die Tugend zu erleichtern, sie in derselben immer fester zu maschen, und ihnen die Glückseligkeit zu geben, deren sie durch ihre Tugend fähig und würdig wären. An dem Menschen — so will es die Pflicht — an dem Wenschen soll mir Alles heilig senn, seine Geistesz und Seelen: Aräfte, sein Körper, sein Eigenthum; und wem der Mensch nicht mit Allem, was zu ihm gehört und ihm gebührt, heilig ist, der hört unauss bleiblich das verdammende Urtheil seines eignen Gewissens.

Aber dieß beobachtet die Natur nicht; sie geht mit uns eben so, wie mit den geringsten Geschöpfen um. Wassersluthen reißen ganze Städte und Dorsfer voll vernünftiger Bewohner mit fort; Kranksheiten und Seuchen würgen ganze Schaaren unsschuldiger Menschen, ohne darnach zu fragen, ob sie so ein Schicksal verdienen, oder nicht; überhaupt gibt die Natur das Leben der Menschen tausenderzlei Zufällen Preis, und spielt mit ihrem Dasenn eben so, wie mit dem Dasenn der Schwämme und Pilse.

Hier in dieser Welt scheint es gar nicht darauf angesangen, die gute Gesinnung zu belohnen. Es ist zwar wahr: wer z. B. mäßig ist, bleibt gesund; und Gesundheit scheint also der natürliche Lohn der Mäßigkeit zu senn. Aber es scheint nur so denn Mäßigkeit erhält gesund, sie mag nun aus einer

einer guten, ober schlechten Gesinnung entspringen. Man kann maßig senn, — nicht, weil man es für Pflicht halt, und den guten Willen hat, die Pflicht zu befolgen, — sondern aus Geiz; und diese Mas sigkeit aus Geiz hat eben die guten Folgen, als die Mäßigkeit aus Pflicht und Gehorsam gegen das Gewissen.

Also in der Natur und Welt bemerken wir wenig, oder gar nichts von sittlicher Ordnung. Gleichwohl, m. Fr.! muß ich sest glauben, daß sittliche Ordnung in der Welt sen, wenn die Tugend nicht ein bloßer Traum senn soll; und aus der Nothwendigkeit, diese sittliche Ord; nung in der Welt anzunehmen, folgt der Glaube an einen Gott.

Ich habe Pflichten gegen mich selbst und gez gen alle Menschen; ich soll den Meuschen als das vornehmste und edelste Wesen allen andern vorzies hen; ich soll mit ihm als einem solchen Wesen umgehen, ihn achten, lieben, ihn zu schonen und zu beglücken suchen; und wenn ich nun diese Pflichzten ausüben soll: so muß ich sie doch wohl auch ausüben dürsen; so muß ich boch wohl ein Recht haben, alle natürlichen Dinge so zu gebrauchen, als ob sie für den Meuschen da wärren. Wäre nun aber Welt und Natur und Alles, was sie enthält, nicht für den Menschen da: wo bliebe mein Recht, Alles auf ihn zu beziehen, und Alles zu seinem Besten zu benußen? Meine Verzuunst

nunft spräche: der Mensch hat den hochsten Werth; Alles muß am Ende ihm dienen: und gleichwohl hatte er in der Wirklichkeit eben nicht mehr Werth, als jedes andere Wesen; für ihn wäre jede Kraft der Natur eben nicht mehr da, als für die unversnünftigen Thiere. Wäre da nicht meine Vernunft mit der ganzen Welt im Widerspruche?

Und was soll ich nun thun? den Befehl der Vernunft aufgeben, den Menschen nicht achten, nicht lieben, nicht schonen, nicht beglücken, die Kräfte der Natur nicht für ihn benußen? Aber kann ich denn den Vorwürsen meines Gewissens ausweichen, wenn ich das edelste Geschöpf vernachtläßige? — D nein! meine Vernunft muß recht haben, an sie muß ich mich halten, meine Pflichten üben: und also muß ich auch zu ihrer Ausübung das Necht haben; und also muß ich fest glauben, daß die Welt für den Menschen da sen.

Zweitens, m. Fr.! Tugend ist das höchste und lette, was wir nur denken, wornach wir nur streben können; sie ist im Menschen das Beste. Der Aermste, der Ungeschickteste — wenn er's ohne seine Schuld ist — der häßlichste, unbeliebteste, unangesehenste Mensch, ist er nur rechtschaffen und redlich: so verdient er unsre Achtung; wir können sie ihm nicht versagen. Und dagegen sen einer noch so reich, noch so geschickt — wenn er es nicht durch seine tugendhafte Bemühung geworden ist — er sen noch so school, noch so beliebt, noch so angesehen,

noch so verständig, wikig, scharffinnig, erfinderisch - ift er dabei nicht rechtschaffen und redlich: fo verdient er Verachtung und Abscheu. Also bleibt's Dabei: Tugend ift im Menschen bas Befte. Diese Tugend follich nun nicht nur mir ju eigen machen : fondern ich foll auch dazu beizutragen fuchen, daß andere Menschen tugendhaft werden; tch foll Illes thun, um das Reich der Sittlichfeit ju erweitern und ju befestigen; es foll mein liebster Gedanke, mein warmfter Wunfch, mein eifrigftes Beftreben fenn, daß wir alle - unfre Bestimmung erreichen. Aber mar's nicht Thorheit, nach ets was Unmöglichem zu ftreben? Und ware nicht eine feste und sichre Tugend der Menschen, Diefer schwas chen, finnlichen Geschopfe, bie burch außere, ju ftarfe Reize bei bem beften Willen leicht vom Wege ber uneigennußigen Rechtschaffenbeit abgelenft, und unvermerft fogar um ihren guten Willen gebracht werden tonnen - mare eine feste und fichre Tugend Diefer ohne ihre Schuld fo reigbaren Beschopfe nicht etwas Unmögliches, wenn die Welt nicht für Diefe Bestimmung der Menschen eingerichtet mare? wenn fur jeden berfelben nicht ein Zeitpunft ermars tet werden burfte, ba er durch feine außere Lage und Die Berbindung feiner Schickfale einer beffernden, veredelnden Bucht unterworfen wird? Was fann ber Sittenlebrer mehr thun, ale bem Berblendeten Die Wahrheit vorhalten, wodurch feine Berblens dung jerftreut werde ? Was fann er mehr thun,

als - das Gewiffen bes Gewiffenlofen wecken, ihn jur Anerfennung feiner Pflicht und feiner Burde bringen, die Borurtheile und Musfluchte ber eigen: nufigen Begierden bestreiten, den guten Borfas wecken, beleben, gute Rathichlage ertheilen, wie er festgehalten, gegen Berführungen gefichert, und bei allen Schwierigfeiten ausgeführt werden tonne? Aber wie bald finft in ber Geele bas Gewicht ber erhabenften Wahrheit! wie bald tritt ber naturliche leichtsinn an die Stelle des beiligen Ernftes, gibt den Ginfiufterungen des Gigennuges Gebor, und gerftort bas gange Schone Werf ber Tugend! Ber mag leugnen, baß fo mancher wirklich gebeffert wurs be, wenn ibm, nachdem fein Berg ber Tugend ges buldigt bat, nur nicht fobald wieder die Reize des lafters vor das Auge traten? oder, wenn er einen freundschaftlichen Erinnerer an der Geite behielte, ber ihn vor Rudfallen bewahrte? Aber Taufende lernen, gang ohne ihre Schuld, Die Tugend nicht einmal fennen, geben in ihrer Unbefinnlichfeit uns gewarnt dabin, eilen, ohne die leifefte Uhnung ber menschlichen Bestimmung und Wurde, von Lafter ju tafter, und werden durch Werhaltniffe und Schick; fale, beren Schopfer fie nicht waren, in Ginn: lichkeit und leibenschaft fo verftrickt, bag die forg: faltigfte Bucht bagu gebort, um fie ju Bernunft und Tugend gu fubren. Wirfliche Freibeit bat der Mensch nicht eber, als bis er gur wirk: lichen Bernunft gebildet ift; ber Gflav ber Sinn:

Sinnfichkeit ichuttelt vielleicht feine Retten, - aber er fann fie nicht von fich werfen. Fordert nicht, daß er fich felbst zur Vernunft bilbe, fich felbst Freiheit gebe, indem er auf Die Stimme feines Ge: wiffens achte. In taufend Menfchen fpricht das Gewiffen nicht; und wird ewig nicht laut werben, fo lange die Vernunft felbst noch nicht in ihnen ge: weckt ift. Aber, m. Fr.! fordert ihr von bem Schlafenden, Daß er fich felbst wecke? Wer Die Frage an sich thun foll: Ist das, was ich thue, auch recht? war ich bisber auf einem guten, oder bofen Wege? - ber muß doch wohl den Unterschied zwie ichen Recht und Unrecht, zwischen Gut und Bofe schon fennen, wenigstens vermuthen? Uber wie foll er ibn fennen lernen? was foll ihn jum Rache benfen reigen? wie foll er ju ber beutlichen Wahre beit gelangen, ohne die feine gute Befinnung fich erzeugen fann? Wenn auch nur Gin Mensch ohne feine Schuld die Bestimmung ber Menschheit nicht erreicht: fo verliert in ihm die Wurde ber gangen Menschheit; und wenn ich den Gedanken: Diefer, ober jener meiner Bruder ift bas nicht werth, was wir andern alle werth find, mit Gleichgultigfeit dulden barf: fo barf ich auch die Achtung gegen alle übrigen aufgeben; benn alle find Menschen, einer , wie ber andere; alle besigen die gange Unlage gur Gitt: lichkeit; und bas, was fie unterscheidet, find nur Diejenigen Gaben ber Matur, welche die Sittlichfeit D Besille allens

allenfalls erleichtern, befordern, fichern, aber nicht begrunden. Was wurde aus jenem Eblen gewors ben fenn, wenn er nicht von Jugend auf gehuthet und geleitet worden ware? Was batte aus diesent Bofewichte werden tonnen, wenn er diefelbe Gorge falt ber Erziehung genoffen batte? Sprang nicht bei fo vielen der erfte Runke der Tugend aus einem Donnerstrahle des Schicksals? Wurden sie nicht auf dem Wege des Lasters, wider ihren Willen, aufgehalten, fo daß fie fich endlich befannen, und nun in der Starfe des Abscheustvor fich felbft, ben Weg ber Tugend besto eifriger suchten und manbels ten? Aber geben bagegen nicht Ungablige rubig, und unbefangen auf der Bahn der Unsittlichkeit fort? Was foll fie ju gangen Menschen machen, als Unterricht und Bucht des Schicksals? Darf ich für diejenigen, die ich nach dem Gebote ber Pflicht als Menschen, als tugenbfabige Wesen achten foll, barf ich, jur Ehre ber Menschheit, Diese Wohlthas ten für fie erwarten? Darf ichs nicht: fo find fie ja verworfene Geschopfe, geborne menschenabnliche Ungebener; und welche Vernunft fann mir Pflichten gegen fie anbefehlen, wie ich fie gegen die gebornen Sohne der Tugend habe? Aber die Tugend mare auch ihnen möglich, wenn die Welt nur das für fie thun wollte, mas fie fur manchen andern thut.

Und also bleibt's dabei: Der Mensch ist an der Sinnlichkeit, die ihn, ohne die Belehrung und Warnung der Vernunft, zum Sklaven des Eigens nuhes

unges macht, un ichuldig. Aber bie Bernunft fann ihn nicht eber belehren und warnen, als bis fie geweckt ift. Die Kraft, Die fich felbit wecken foll, muß schon wach und thatig - fie muß schon Rraft fenn. Alfo wird die Vernunftanlage jedes Menschen zur wirflichen Vernunft, - alfo wird fie geweckt nur burch außere Beranlage fungen, burch Unterricht, Beispiel, Schickfal. Und nun erft, mit ber Bernunft, entwickelt fich auch die Unlage jur Freiheit; der Menfch wird wirklich frei; er fest ben Musspruch Des Bemife fens den Korderungen der finnlichen Begierden ents gegen; er wird fich bes reinen Willens bewußt, er fühlt die Gelbstmacht, fich fur das Gefeg des Rechts ju entschließen. Denn tiefere Untersuchungen führ ren uns darauf, daß Bernunft, Bille, Freis beit diefelbe menfchliche Rraft fen. Das ber will der Menfch, fobald er vernünftig benft: und er will besto ungehinderter, ober, welches eis nerlei ift, defto freier, je heller fein vernünftiges Denfen geworden ift. Gind Die Debel, welche den Strabl der Sonne guruckhielten, gang gerffreut: fo feben wir diefen Strahl in feinem vollen Glange; und fobald die Blendwerke ber Ginnlichkeit fich vollig gerftaubt haben: fo tritt, Sand in Sand, Bernunft und vernunftiger Wille in ungeschwächter Rraft hervor. Sie machen die Perfonlichfeit bes Menschen aus. Der Mensch, ber burch auffere Dinge gereist, nur noch begehrt, bandelt W 2 30 noch

noch nicht, er wirkt nur: denn sobald der Reiz start genug ist, so muß er begehren; und so muß die Begierde seine übrigen Kräfte in das ihnen ans gemessene Spiel sehen. Aber wenn es auf ihn ankömmt, ob das Aeußere ihn reizen soll, wenn er sich absichtlich davon wegwenden, oder mit Selbst: macht dem Reize widerstehen kann: dann ist, was er thut, sein Werk, seine persönliche Handlung, nicht bloßer Erfolg seiner Natur.

Der Mensch kann nicht eher wollen, als bis er soll, und das Bewußtsenn hat, daß er soll. Aber dieß Bewußtsenn tritt nicht von selbst in seis nem Innern hervor; die Umzäunung der sinnlichen Vorurtheile und Begierden muß erst hinweggerissen werden; und dieß kann nur eine äußere Macht. Eine sittliche Weltordnung muß die äußere Mögslichkeit der Tugend bewirken. Und diese Hoffnung gibt nur der auf, dem die Tugend, — die Tugend irgend eines Menschen, — die Bestimmung der Menschheit selbst nichts werth ist.

Soll aber diese Hoffnung und der Glaube an eine sittliche Welteinrichtung sest senn: so muß ich jugleich ein Wesen annehmen, das die Menschen und die Tugend achtet und liebt, — das den Welt für die Bestimmung der Menschheit absichtlich und ausdrücklich eingerichtet hat; und dieß Wesen nens nen wir Gott.

In dem Gedanken: du sollst den Menschen als das edelste Wesen ehren, liegt zugleich der Ge-

Gedante: du follst ibn bafur halten. Denn sonst ware die Tugend nichts, als beuchlerischer Sinn, Widerspruch zwischen Ropf und Berg, zwis schen Denkungsart und Gesinnung. Ich mußte heucheln, wenn ich fur Ginen meiner Bruder mehr thate, als fur jedes andere belebte Wefen: benn ich thate etwas, das mit meiner mabren Dei: nung, mit meinen Grundfagen, welche die Ehrer: bietung gegen mich und meines Gleichen fur gutmus thige Schwarmerei erflaren, nicht übereinstimmte. Ich mußte um der Tugend willen ein Schlechter, fich felbst geflissentlich widerstreitender Mensch fenn; ich mußte über Alles achten den, von dem ich nicht anders, als geringschäßig benfen fonnte; Achtung und Berachtung gegen meine Bruder mußte zugleich in meinem Bergen wohnen. Denn Ichtung ges bietet mir die Bernunft; und Berachtung ift Die natürliche Wirkung des Gedankens: der Menfch ift nicht beffer, als jedes andere Maturwesen; Die Matur spottete seiner nur, indem fie ihm fo vor: trefliche, über alles Irdische hinausreichende Unla: gen gab. Er bat in fich ein Gefet, bas der Er: fahrung geradezu widerspricht: benn Wohl und Webe vertheilt sich nicht nach ber Regel dieses Ge: feges. Dieg Gefet gibt ibm einen Begriff, nach Dem feine Begebenheit fich richtet, Der in Diefer Welt nie geltend gemacht wird, - ben Begriff des Rechts. Die Klugheit fann ihn ju allem dem ma: chen, was er in der Welt ju fenn bedarf: aber er

foll Weisheit fernen und üben, - eine Weisheit, Die oft jener Klugheit sogar in ben Weg tritt. Er foll in Diefer Welt für eine gang andere Welt leben. Er foll fich felbft, als einem irdifchen Wefen fremd werden. Der Menfch ift für den Schauplas feiner naturlichen Thatigfeit gar nicht gemacht; es fehlt ihm die Zweckmäßigfeit seiner Ratur, die wir in jedem andern Dinge gewahr werden. Die Thie: re find und werden, was ibre Bestimmung fordert: der Mensch taugt zur Benugung und zum Genuffe der Welt gerade am wenigsten, wenn seine edelften Rrafte entwickelt find. Er fonnte fich und feines Gleichen am erften beglücken, wenn feine Triebe fo genau beschranft maren, ale die Triebe feiner Salb: bruder; wenn die Natur ibm die Uebermagfe un: moglich gemacht batte; wenn fein Berftand fur fich und andere die Genuffe vorbereitete und verfeinerte; und nichts ihn in diesem Geschäfte ber Ginnlichfeit fiorte. Aber da fommt eine Bernunft und ein Ge: wiffen, die ihm ein gang anderes Geschaft, einen gang andern Endzweck aufgeben, - ben Endzweck, fich und alle feine Krafte für eine bobere Ordnung ber Dinge zu bilden, fich von Sinnlichkeit und Ges nuß so unabhangig zu machen, baß er ihn ohne Rampf entbehren tonne, und die feinfte, menfche lichste Freude nicht eber zuzulaffen, als bis eine ganz fremde Stimme den Ausspruch gethan bat, daß fie erlaubt, daß sie unschuldig, daß es wohl gar Pflicht sen, sich ihr auf so lange, als andere Pflichten es

verstatten, bingugeben. Mein! ein Wefen mit Diefer Matur, mit biefen nothwendigen Wiber: fpruchen gegen die feiner Entwickelung und Thatige feit angewiesene gange übrige Matur, ein We: fen, das für feine irdifche Bestimmung fo verkebrt gestaltet ift, - bas fann unmöglich Gegenstand meiner Schagung fenn: benn es ift fur fich felbft und für feine Lage unbrauchbar. Ich wurde es ach: ten fonnen, achten muffen, wenn in feiner Matur Wahrheit und Ginstimmung ware. Aber welches ift die Welt, in der sie Wahrheit werden fann? Wo ift die Menschenwelt? Wo ift Das Vernunftgeset von Geltung? Wo findet es Die Gegenstände, auf die es hindeutet? Und boch will es durchaus gelten; und doch ziehen fich vor feinem majestätischen Gebote alle Begierben ver: schamt jurud; und doch gibt es ohne die Zufrieden: heit mit fich felbft, die aus einem guten Gewiffen entspringt, fur ben Bernunftigen feinen reinen Be: nuß. Alfo: fo mabr der Mensch Mensch ift, fo gewiß ift eine bobere Welt; fo beilig mir Menschenrecht ift, fo theuer fen mir die Soffnung, daß ber Menfc wenigstens einmal gilt, was er werth ift; und fo theuer mir biefe Soffnung ift, fo theuer fen mir der Glaube an ben Schopfer der gangen Matur, die er uns als Vorbereitungswelt zur Errei: dung

dung unfrer vollen Bestimmung anges wiesen bat.

Dieser Glaube ist der einfältige Glaube des Herzens. Ich kann ihn nicht aufgeben, weil ich's nicht will: ich will es nicht, weil ich's nicht wollen darf: ich darf's nicht wollen, weil ich sonst die Tugend verachten mußte; denn sie ist die Be, stimmung der Menschheit: und die Tugend, diese Bestimmung der Menschheit, würde ich verachten, wenn mir's gleichgültig wäre, ob sie einst herrschen, ob es ein Neich der Sittlichkeit und Gesrechtigkeit geben, ob je der Mensch seine Bestimsmung erfüllen werde, oder nicht.

Wenn ich furchten mußte, daß mir mein Stre: ben nach Tugend und einer Gluckseligkeit, ju wels der fie fabig und murdig macht, miglange: fo mur: be und mußte ich jum Streben fur Dieje meine Be: stimmung allen Muth verlieren. Ich fonnte mir entweder die mabre Tugend nicht zu eigen machen; es fehlte meiner guten Besinnung Feftigfeit und Innigfeit, - Die Festigfeit, Die mich vor Ruckfällen jum Lafter fichert; Die Innigfeit, Die meine gange Dent : und Besinnungs : und Sand: lungsweise burchdringt; es fehlte ihr die Reinheit, welche jede Beimischung des noch so feinen Gigens nubes ausschließt: oder batte ich mich auch gang nach den Grundfagen ber Vernunft gebildet, batte ich mir's alle mögliche Aufmerksamfeit und ben fauerften Rampf mit ben Begebenbeiten zu meiner Ber:

Beredlung fosten lassen; und nun verschlänge bas Grab alle Fruchte Diefer Bemubungen, ich mußte mit meinem Leben die Tugend, ber ich bieß gange leben jum Opfer gebracht batte, auf ewig verab: fcbieden, mein gelungenes Beffreben ware vers loren: oder endlich, feine Welt gewährte mir bie Gluckfeligkeit, welche ber Tugend gebubrt: in allen drei Kallen verlore ich nothwendig allen Muth, für meine Bestimmung ju arbeiten. Muf's Ungewisse ju laufen, ein Geschaft, das fo fchwer ift, und das doch entweder gang gelingen muß, oder gar nicht gelingt, ohne fichre Soffnung bes Belingens ju be: treiben, - vielleicht unter ben verlornen Beftre: bungen, die es fordert, den besten Genuß ju ver: lieren: das ift warlich Thorheit. Rede du bier, gewissenhafter Tugendfreund! Du weißt aus Er: fahrung, wie viel Wachsamkeit und Gorgfalt bagu gebort, Lieblings : Deigungen jum Geborfam ju ge: wohnen, - wie viel Gelbfiverleugnung Die Hus: führung eines einzigen Borfages foftet, ber bem verzogenen Bergen Gewalt anthut. Und ich follte Die beschwerliche Laufbahn antreten, follte mich durch ibre Dornen bindurch winden: und nicht wiffen, wie es am Ende derfelben mit mir aussehen wird, ob fich mir das Ziel derfelben nicht vielleicht auf ewig entruckt? Aber mein Gluck auf dem Tugend: wege fann mir nur durch die fittliche Weltordnung, Die dem guten Willen ju Bulfe tommt, und ju fei, nem Behufe ben Wiberstand ber Ginnlichfeit fchwächt,

schwächt, verbürgt werden. Oder ist es etwa nach ehrwürdigen Geständnissen so vieler, die es mit der Tugend ernstlich meinten, unerhört, daß auch der festeste Charafter an den Klippen der Menschlichkeit scheitern könne? Und doch soll ich nach Tugend streben, also auch das feste Zutraun hegen, daß ich sie mir zu eigen machen werde, wenn ich nur Alles thue, was mir möglich ist.

Doch ber wirkliche Tugenbfreund ift geborgen: benn er hat schon Vernunft und Freiheit; in beibenwird er vielleicht Rraft genug finden, ju bleiben, was er ift, bei allen Bersuchungen. Ich verlange auch fur ibn feine besondern außern Erleichterungen und Unterftugungen, wenn er schon eine feste, une wandelbare Gefinnung besigt. Aber ich frage gleiche wohl: wie wurde er fo fest und tapfer? Ift das lediglich fein Berdienft? trugen die Umftande, Die Berbindungen, felbft die Rampfe, Die er ju befteben hatte, nichts dazu bei? Und nun alle die Schwachen, die es noch gibt und ewig geben wird - alle die, denen die Matur ein ber Tugendbilbung gunftiges Temperament und fo manche andere for berliche Korper : und Geiftes : Unlage verfagt bat: haben fie nicht mit ihm Diefelbe erhabene Bestim: mung gemein? Und find fie nicht bis jest vernach: lafigt? Sind fie nicht alle Mugenblicke in Gefahr, durch ihren naturlichen, und - warum nicht? un: schuldigen Leichtsinn, und durch ihre eben so natur: liche, unschuldige Reigbarfeit, Begehrlichfeit und Let:

Leidenschaftlichkeit um das Kleinod gebracht zu wer: ben, beffen fie fich faum bemachtigt baben? End: lich aber, in wie vielen Menschen fommt Bernunft und Freiheit gar nicht zur Kraft! Beben fie vers foren? Werben fie nicht, was auch fie werben tonnen und follen? Und doch fordert bie Vernunft für diefe verlornen Wefen Diefelbe Achtung, wie für Die Sdelften unfres Geschlechts? Dur eine auch für fie berechnete Weltordnung, nur eine Gottheit loft diesen Widerspruch, der Kopf und Berg auf ewig entzweien mußte. Die Tugend murbe auch ihrem eifrigsten Freunde verdachtig, wenn in irgend einem Menschen die Unlage baju vernachläßigt blie: be: denn diese Unlage bat ben gangen Werth ber möglichen Tugend felbft; ober verdient ber Reim eines Baums nicht gepflegt zu werden, weil er noch nicht der fruchttragende Baum felbft ift?

Ober benket euch den vollendetsten Tugend; freund. Im Dienste der Göttin, der er früh hul; digte, hat er alle seine Kräste verwandt; für sie hat er sich ganz gebildet; die schwersten Opfer der Edel; muth und Großmuth werden ihm leicht; er würde einer Vernunst, und Tugendwelt Ehre machen; es ist sein liebster Wunsch, einst in einer solchen Welt zu leben, den Preiß seiner edlen Geschäftigkeit er; weitert zu sehen, das ewig zu senn, was er schon so lange mit aller Junigkeit seines Herzens war. Aber nein! er soll einst zu senn aufhören, was er senn soll; er hat sich darum im Guten geübt, um am Ende

Ende weniger Jahre Die Bollfommenheit, Die er fich fo mubfam erwarb, dem Moder ju überliefern. Wie? Die Tugend ift Des Menschen Bestimmung; und wenn diefe Bestimmung erreicht, wenn er für fie ausgebildet ift, wenn er als ganger, vernünfti: ger, freier Denich leben und thatig fenn tonnte: bann wird er von feinem Schauplage abgerufen, um ihn nie wieder ju betreten? 3ft bas nicht eine Bestimmung, die nicht erfullt merden foll, menn fie erreicht ift? Ift das die Tugend, fur die der Mensch geboren ward, fur die er fich anftrens gen, der er alle feine Reigungen aufopfern foll? Berdient fie unfer Berg? Sandeln wir nicht uns flug, uns an eine Freundin ju gewohnen, beren ewiger Abschied uns teben und Tod verbittern wird? Weiß die Vernunft mit ihrem ftrengen Gebote, was fie will? Durfte fie uns ein Ziel vorhalten, bas wir gang gewiß verlieren miffen? Werden wir an Diefer Vernunft, Die uns eine verlorne, fur Diefe Welt nicht paffende und doch nur auf diese Welt eingeschrantte Tugend aufdringt, nicht unvermeid: lich irre? Und doch fallt mit ber Achtung fur Ber: nunft und Tugend die Achtung fur uns felbit; und Doch geben wir mit bem guten Willen die Ehre der gangen Menschheit auf. Rein! Dieg Berg, Die & jur Tugend gebildete Berg ift fich felbft das Unterpfand einer bobern, fittlichen, durch die irrdische Welt nur vorbereis teten Ordnung.

Endlich, m. Fr.! biefelbe Wernunft, beren Gefet ich befolgen foll, erflart bas gluckfeligkeits: fabige Wefen durch Tugend ber Glückfeligfeit mur: dia: und es fragt fich nun, ob ich die Erfullung Dieses Rechtsspruchs erwarten barf, ober nicht. Im legtern Falle verliert im Tugendhaften Die Tugend felbst ibr Recht; sie bat die Wurde nicht, welche ihr guerkannt ward; und die Wernunft ift leibiger Trug. Richt um Genuß, nicht um Befriedigung finnlicher Reigungen ift es dem Rechtschaffnen ju thun, fondern um die Chre feiner Gebieterin. Wenn ihr die Gebubr entrogen werben barf, mo bleibt ibr Unfebn? womit beweift fie ihre Erhaben: beit? Mun fo wollen wir die edelfte Rraft unfres Wefens, ihr Gefes, und ihren Rechtsfpruch. ber fich auf Diefes Gefet grundet, für Taufchung balten, und - und ichlechte Menichen werden? Mein! bas wollen wir nicht: benn wir haben unfret Wurde einmal feierlich gehuldigt, wir gehören ichon der Bernunft und Tugend an. Und alfo: eine bobere Welt rechtfertigt fie beibe, beglückt ihre mil: ligen Gobne; und die lettere erhalt einft ihre Bes bubr.

Aber brauchte ich denn, wenn ich kein sittliches Reich hoffte, deshalb die Tugend ganz aufzugeben, und ein verwerslicher, sinnlicher Mensch zu werden? Ließe sich nicht ein Mittelweg treffen, der uns weder ganz von dem Gesehe der Vernunft, noch auch ganz von der süßen Herrschaft der Sinnlichkeit entfernte?

Allein, fprache ich, kann ich ber Bernunft nicht folgen: aber ich will mich doch auch nicht jum thie: rischen Wesen erniedrigen. Ich will der erstern fo weit folgen, als fie nicht gerade die schwersten Mufs opferungen von mir verlangt - bie fcmerften versteht fich - nach dem Urtheile meines Gefühls. Go fprache der Gine; und der Undere; und ber Dritte. Und die vermeinten fchwerfien Aufopferun: gen brangen am Ende der Tugend ihr ganges Be: fen ab; oder ift ein folcher Borbehalt nicht ichon die Sprache des tugendflüchtigen Gigennuges? ift er nicht der Tod aller guten Gefinnung? 20160 fein Mittelweg! Und damit ich nicht in die Ber: suchung gerathe, ihn einschlagen zu wollen: so balte ich die erhabene Soffnung feft, daß der End: zweck meiner sittlichen Matur gelingen werbe.

Ich darf also, wie die bisherige Ausführung gezeigt hat, die höhere Natur : Ordnung nicht als etwas bloß mögliches und zufälliges, sondern muß sie als gewiß ansehen.

Gewiß wird sie nur durch den Willen und die Veranstaltung einer heiligen, gerechten, allweisen Gottheit. Geseht, die Spuren eines Neichs der Tugend in der Natur leuchteten jedem Beobachter ein: so wäre es doch nicht absichtlich veranstaltet, so wäre es ohne einen höchstvernünstigen Weltordner doch nur zufällig; und also der Glaube, der allein mich der Tugend treu erhalten kann, nicht fest. Ist aber die sittliche Ordnung nicht in der Natur zu sehen:

fehen: so bedarf ich des Glaubens an Gott desto mehr, um durch die irdische Welt an der Tugend, der ich durchaus treu bleiben will und soll, nicht irre zu werden; dann ist der Glaube an Gott volz lends das Einzige, was mich auf dem Wege des Guten in dieser Dunkelheit erhalten kann. Und dieser Glaube ist also auf alle Fälle Psicht, so wie für den, der nach bestem Gewissen einen bestimmten Beruf wählte, das Vertraun auf die Zukunft, daß die Weltumstände ihm erlauben werden, sich und andern auf diese Irt nüßlich zu sepn.

Der Schluß dieser Abhandlung sen die einsache Ermahnung: Jeder bevestige seine Achtung für Verznunft und Tugend, damit sein Glaube an die Gott, beit nicht wanke: und er suche diesen köstlichen Glauben zu bewahren, um ein unwandelbarer

sure for the state of Armore Area and the

Sala to the the tart and and all all

Freund der Tugend zu senn! —

## Dreizehnte Predigt.

free a mercina where the continue of the continue and

Der Einfluß des wahren Glaubens an Gott überhaupt auf Besserung.

Religion! du bist das Vortreflichste, was ich fenne und besige: benn ich fann mich beiner nur freuen, wenn ich tugendhaft bin; und ich bin gang gewiß tugendhaft, wenn du in meinem Bergen wohnst, - in meinem Bergen, nicht bloß in mei: nem Berftande. Dun! ich will dich als das edel: fte Kleinod bemahren, fo lieb mir meine Menfch: beit, Bernunft und der gute Wille ift, Der mir meine Wurde verburgt. Ja! ich will diese meine Burbe bewahren, um in ber Welt nicht ohne Gott ju fenn. Religion und Tugend! ihr fest in einan: der verschlungenen Tochter des himmels! ihr fend meine Schußengel auf der unebenen, unfichern Bahn des Lebens; ich schließe mich auf ewig an euch an, um euch beide, um mich felbst, und meine Bur: Wurde und Menschheit nicht zu verlieren. Gott! bu bortest mein Gelobniß; und du segnest es. Umen!

Wir glauben an Gott, meine Freunde! und ber Grund, an ihn ju glauben, liegt in der Uch: tung für Tugend und Menschheit. Es ware viel. wenn unfer Glaube, aus Diefer Quelle entfprung gen, nicht, Der Matur feiner Quelle treu, Die Sitte Michfeit Des Menschen nabrte und farfte. Warum foll bas Baffer eines Bache, wenn er fich auch von feinem liefprunge entfernt, durch die Entfernung allein fich verandern? Es nimmt nun einmal feine Beranderung an, weil die Ratur beffelben fie nicht buldet; jede Unreinigfeit fest fich auf Grund und Boden, und bleibt juruck. Db ich meiter oben, oder weiter unten trinfe, bas ift fur ben un: mittelbaren Genug eine. Ohne Bild! wer die Iugend achtet, achtet bie Gottheit; und man fann bie Gortheit nicht achten, ohne Uchtung für die Tugend. Mur, fo wie ber naturliche Weg nicht ruchwarts, fondern vormarts geht, um von der Quelle aus die abfließenden Gemaffer ju verfolgen; und wie nicht jene aus diefen, fondern diefe aus jener abgeleitet werden muffen: fo gelange ich nur von der Tugend aus ju einer heiligen Gottheit; und Die Gottheit fann nichts, ale eine Dienerin der Ginne lichfeit, oder bochftens der Klugheit fenn, die nicht auf dem Wege der Tugend gefunden wird. Gobald euer Religionsalaube nicht mehr fo rein ift, wie bie Ber: Vernunft selbst, die ihn geboren hat: sobald ist er nicht mehr wahr, — er ist Aberglaube. Die Masjestät der Gottheit darf euch weder Furcht, noch Hossmung einprägen, wenn es auf die Vefolgung ihres Gesehes ankömmt: denn die Vernunft hat sie mit dieser Majestät beliehen; und warlich nicht in der Absicht, um sich dadurch ihre eigne Würde zu verkümmern. Indem ich also jeht den Einsluß der Religion auf unsre Vesserung zeigen will: so schieße ich solgende Vemerkungen voraus, welche jedem Misverständnisse, das der Neligion, so wie der Sittlichkeit nachtheilig werden könnte, vorbeugen soll.

Buerft, m. Fr.! Unfer Glaube an Gott ift vollig uneigennußig: benn er ift ja gang bas Er: zeugniß der Tugend, beren Wefen in Uneigennußigfeit besteht. Ihr wiffet schon aus einer vorigen Betrachtung, daß ich von unfrer menschlichen Eugend feine überspannten Begriffe babe, und daß ich also auch im Mamen ber Tugend nur Diejenige Un: eigennüßigkeit fordere, Die dem Menschen möglich Wir konnen in jedem einzelnen Falle recht handeln, bloß, um recht zu handeln, - ohne Ruckficht auf irgend einen Bortheil, felbst mit Aufopferung aller Vortheile, und aller, auch der liebe ften, der unentbehrlichften Guter; wir fonnen und follen dem Gewiffen folgen, ohne nach bestimmten Belohnungen, - fonnen und follen um des Bes wissens willen aufopfern, ohne nach einem baaren

Erfage, ber uns bier, ober bort gegeben werden mochte, ju fragen. Aber auf Gludfeligfeit über: haupt konnen wir nicht Bergicht thun: benn ber Trieb darnach ift uns fo wesentlich, als die Ginn: lichkeit selbst, ohne welche wir aufhören wurden, Menschen ju fenn, und die wir behalten muffen, fo wahr wir Menfchen bleiben follen. Rur richtet fich die hoffnung auf Diefen Genuß gang nach bem Maage der Burde und Empfanglichfeit, welches wir uns durch Tugend erworben haben; durch die: jenige Tugend, Die fich ber Bergeltung in jedem einzelnen Falle willig begibt, um ber gangen Gluck: feligkeit wurdig zu werden. Wenn es nun bem Menschen unmöglich ift, fich von dem Ginen Theile feiner Matur loszuwinden, um den andern zu be: baupten; wenn die Sittlichfeit ber Menfcheit ane gemeffen fenn muß; wenn fie bas Wefen berfelben nicht zerftoren barf: fo wird die Religion, Die uns auf den Gott hinweift , der den Guten in einer mo: ralischen Welt ihre Gebuhr fichert, mit Recht uns eigennußig beißen. Denn, wie ich bandeln foll, fo foll ich auch denken: weil ich fonft mit mir felbft im offenbaren Widerspruche ftande. "Run foll ich durchaus vernünftig handeln, und nach dem boch: ften Zwecke ftreben, ben meine Ratur mir vorhalt; dieser Endzweck ist aber Tugend, und zwar eine Zugend, der ich die Burde und Gabigfeit jur Glucke feligfeit nicht absprechen barf, wenn ich sie wirklich achte, und fur das anerkenne, was fie ift. Folglich 2 2 foll

foll ich auch die Soffnung festhalten, baf biefer End: zweck erreicht werde, - eine hoffnung, die der Gottheit nicht entbehren fann. Bon biefem Gotte erwarte ich feine Bergeltung für tugendhafte Sand: lungen; ich rechne ihm feine Aufopferungen vor. bie er mir erfegen mußte; ich will nur, daß die Tugend durch ihn die Geltung und das Unfeben erhalte, welche meine Bernunft ihr jugefieht; und Diese Beltung bat fie nicht, wenn der Berehrer der: felben nicht einst genießt, was er genießen fann. Wenn man dem Gefandten eines Monarchen nicht die Ehre und ben auszeichnenden Benuß zugeftande, Die er fordern fann: fo entbehrte Er fur feine Perfon vielleicht febr wenig. Aber feine Gefand: ten : Wurde, Die Wurde bes Monarchen ware verlett, deffen Stelle er vertritt.

Oder würde ich die Tugend nicht ehren, und um ihretwillen an Gottglauben, wenn ich mich auch nicht nach Glückseligkeit sehnte? und wenn sie ihr Unsehn auf eine andere Urt behaupten könnte? Gezseht, mit dem Tode würde mir meine Menschheit ausgezogen, — mit der Sinnlichkeit jeder Trieb nach dem Sinnlichen von mir abgestreift; ich gienge über in einen Staat reiner Geister: so könnte ich das geltende Unsehn der Tugend in ihrer bloßen unzgestörten Herschaft anerkennen; so kände ich die Unsstatt eines Reichs, die ausdrücklich für die Beodachtung ihrer Gesehe gemacht wäre; und ich verehrte Gott, als Urheber dieser sittlichen Unstalt.

Dber verlange ich benn mehr Genuß, als ich verdiene, - beffern, innigern Genuß, ale mogu ich fabig bin ? Ich kenne ihn noch nicht; ich kann ihn nicht vorempfinden; jedes irdifche Bild, jedes iegige, grobere Gefühl ftellt ihn mir gar nicht, ober bochst unvollfommen dar: und doch macht diese Uns bestimmtheit, und Ungewißheit mich wober meinem guten Willen, noch dem Glauben an die Gottheit untreu. Richt eber arbeiten, nicht eber etwas mas gen wollen, als bis man genau weiß, was man bas für haben wird, - bas ift Lohnsucht und Gigennuß; aber das ift auch weit von meiner fittlich : religibfen Denfart entfernt. Mein! fonnte, - wollte mich auch die Gottheit gludlicher machen, als ich es werth bin; fonnte fie's wollen: ich felbft, ein Freund der vollkommenften Gerechtigkeit, will und muniche es nicht. Und wie fann nun meine Relt: gion eigennußig beißen?

Endlich ist ja auch mein Glaube an Gott, aus der Tugend entsprungen, nur um der Tugend willen mir theuer und werth. Der unveränderliche Aussspruch des Gewissens ist nun einmal das Gesetz, dem alle meine Kräfte und Triebe unterworfen senn sollen. Diesem Gesetz muß ich mich treu erhalten, es sosste, was es wolle; und um ihm treu zu bleiben, bedarf ich die Stütze des Muthes und der Hoffmung. Aber diese Stütze reicht mir die Religion allein dar. "So viel Kampf und Anstrengung hat mir die strenge Rechtschaffenheit, und unpartheiische

Gute, ju ber ich mich gegen Alles, was Mensch ift, verpflichtet fuble, bisber gefostet: aber merde ich fie auch bemahren, - burch alle Sturme ber Berfu: dung hindurch fuhren fonnen? Oder wie, wenn dir der aufopfernde Edelmuth dein ganges irdifches Glud, mohl gar bein leben abfordern follte; wenn er auf ewig bein Dafenn ju gerftoren brobt : mas fann bich ba noch im Glauben an die Tugend erhals ten? wie fann fie dir ba noch die Tochter ber Bernunft fcheinen, - einer Vernunft, Die es Doch billigen muß, daß dir leben und Dafenn lieb fen? die dir boch nicht eine Unmöglichfeit, Die Verleugnung eis nes gangen wesentlichen Theils beiner Matur, ber Sinnlichfeit und des finnlichen Triebes, Die Der Bernunft felbst ihr Geschaft in ber großen und fleis nen Menschenwelt erft moglich machen, jumuthen, - Die die naturlichen Unspruche jenes nothwendi: gen Triebes boch nicht vernichten fann? Goll bas oberfte Gefet alles beines Strebens nur auf Tiran: nei und Zerftorung gerichtet fenn? nur ju zwecklofen. unfruchtbaren, verlornen, und doch erschopfenden Unftrengungen verpflichten? follft bu jeben, noch fo tofflichen Genuß verschmaben, bich mit unerbittlis der Strenge über jede innere Regung, über jede vorübergebende Abficht, über jede unbemerfte Sand: lung gur Rechenschaft gieben, um nur einer Regel gefolgt zu fenn, die beute, ober morgen bich nichts mehr angeben wird, weil du selbst nicht mehr bift? Ware das nicht eigensinnige Thorbeit? Ware die Bets Bernunft mit biefem ihrem Gefebe nicht Thorbeit? Du gewinnst die Tugend lieb; du suchft dich in ihrem Geschäfte einheimisch, - suchst es Dir jum unentbehrlichen, jum Lieblings . Geschäfte ju machen, nur um bich mit dem Gedanfen und der Musficht ju qualen, daß die edle Freundin beines Bergens, Die fur feine Welt paft, und Die bisher den vollen Genuß ber fo naturlichen, fo fchmeichelnd einladenden Freude entzog, dich auf immer und ewig verlaffen wird? D! hatteft du boch ber fogenanns ten Weisheit ber Bernunft nie Gebor gegeben! batteft du bich nur auf die Klugbeit eingeschranft, Die mit mäßigender Auswahl Alles genieße, was fich ihr oft ungesucht darbietet! Dann hatteft bu wenigstens Ginen Theil deiner Ratur befriedigt, warest felbst frob gewesen, und batteft auch fo viele Deiner Bruder froh gemacht, als dir möglich war." Goll ich in diefer Sprache fortreben, m. Fr.! Was fehlt ihr zur einleuchtenden Bundigfeit, wenn feine moralische Welt, und fur diese Welt fein Gott ift ? Wie wollen wir unter diefer Voraussetzung die Gut tigfeit unwandelbarer Sittengebote retten? Wie wollen wir die Ehre der Vernunft und Tugend, und unfre Wurde, ja! unfre einzigmögliche Wurde, ohne die wir uns ben geringften Genuß mit einer gebeimen Digbilligung anmagen, retten? Wober die Rraft ju jenen Gelbftverleugnungen , ohne die unfre Willensaute ihre Restigfeit und Reinheit verliert, - von benen feine Schwache ber Menschlichfeit

losspricht, - bie fur uns felbft erft ber fichere Be: weis find, baf wir es mit ber Qugend reblich mei: nen? Woher der Troft: Gollte auch der Mdel der Befinnung nie die Gluckfeligfeit finden, Die er gut verdienen scheint; follte bas Bewußtfenn beffelben mir auch nicht einmal ungeflorte Gelbstzufriedenbeit gewähren: fo ift er doch nun eingegl mein Glement, in welchem ich fortleben und forthandeln werde: fo habe ich doch wenigstens die Befriedigung , ber Gots tin meines herzens mich ewig aufzuopfern? - D! willfommen, Religion! Die Du mir Diefen Eroft, Diefe Musficht, und biermit Den Muth und Die Grare fe gibft, meinen Grundfagen und mir felbft treu ga bleiben; bag ich in feiner noch jo fchweren Berfudung falle, daß ich nicht Bernunft und Tugend ben Reigungen Preis gebe, daß ich fein schlechter Menfich werde. Gepriefen fenft du mir, heilig : weife Grets beit, Die mir das Gefet des Gewiffens nie jur Uns möglichkeit und Unvernunft werden lagt. - Und ein Glaube, der mir unmittelbar um der Tugend willen theuer fenn muß, follte eigennußig beiffen durfen ?

Wenn nun dieser Glaube an die Gottheit nur fur die Tugend ist, so wie er nur aus ihr ensprin; gen kann: so hat er den festessen Grund; so ist er über jeden Zweifel erhaben, und für das reine Herz, welches er einmal gewonnen hat, unverlierbar. Denn, m Fr.! er ist die unmittelbare Folge der entschiedenen Liebe für die Tugend; mit ihm fällt

die Wurde der Vernunft und Menschheit babin; und folglich fteht er felbst mit diefer Wurde fest. Der Zweifel, ber ibn besiegen foll, muß unfer ganges, geistiges Bewußtsenn, das Bewußtsenn, das uns ju freien Wefen, ju Personen macht, aus: loschen, - muß bas Geset des Gewissens in uns Lugen ftrafen. Go, wie die Religion dem Men: schen nicht durch Beweise bes Berftandes aufae: zwungen, fondern nur aus einem reinen, ber Tu: gend gewonnenen Bergen entwickelt, und Diefe Ent: wickelung bann dem Verstande vorgehalten werden fann, um fie in ber Deutlichfeit ihres bundigen Susammenhanges mit Tugend; und Menschenwurde ju benten: fo bat fie auch von der schärfften Spig: findigfeit feines Zweifels das mindefte ju furchten. Mogen mir taufend Unbegreiflichkeiten meine religio: fen Aussichten verduftern; mag ich mich in noch fo unauffoslichen Bedenflichkeiten befangen fühlen : mag ich mit meiner eingeschranften Borftellung ber Gottheit und alles Gottlichen alle Mugenblicke an: floßen: Die Gottheit ift mein, fo mahr mein Be: wissen und meine Tugend mein ift; und so mabr Bernunft nicht Unvernunft, und ihr Gefeg nicht Gefeklofiafeit fenn fann. Und

Noch einmal sage ich es: nur für die Tugend ist die Religion; also ist sie nicht für Neugier und Wisserei. Sie soll nicht prahlender Tiefsinn, — nicht eitler Geheimnistram, — nicht strohende Geslehrsamkeit, — nicht rathselhafte Klügelei senn; sie

soll uns nicht auf den Fittigen der Träume in eine überirdische Welt hinüberheben; nicht in das lichts meer der Gottheit versenken, — feine aberwißigen Kinderfragen beantworten, sich nicht mit schweren, trockenen Untersuchungen des Unbegreiflichen besaffen: sondern sie soll der Tugend ihre Welt durch den einfachen, einfältigen Glauben an eine ewigundes greisliche Gottheit sichern. Auch der Gelehrte weiß nichts, sondern glaubt nur, so wie der Unsgelehrte; er glaubt, daß die Welteinrichtung dem Endzwecke der Menschheit dient, ohne es einzusehen, und ohne das Wie? mit Verstandes: Deutlichkeit bestimmen zu können. — Und nun ist unsre Haupts betrachtung vorbereitet. Sie bezieht sich auf solzgenden

Tert: Jafob. Cap. 2, B. 17.

"Der Glaube, wenn er nicht Werke hat, ist er todt an ihm selber."

Diese Worte bedürsen keiner Erläuterung; es ware denn die, daß die Worte "todt an ihm selber" eine vollige Unwirksamkeit anzeigen. Ich gehe also weiter, um

den Einfluß des wahren, oder aus der Tugendgesinnung entsprungenen Glaubens an Gott überhaupt auf unsere Besserung zu zeigen. Diefer Ginfing liegt in den beiden herrichenden Gedanken, welche den Glauben an Gott begrunden.

Der Erstere ist: So oft ich an Gott bente, bente ich an den hohen Werth bes Menschen.

Der Undere: Go oft ich an Gott denke, bens fe ich an den hoben Werth der Tugend.

## Erfter Theil.

Es ist jest nicht meine Absicht, in das Einzelne zu gehen, und von demjenigen Einslusse auf Besserung zu reden, den der Glaube an sogenannte bessondere Eigenschaften der Gottheit, von denen wir noch nicht unterrichtet sind, haben kann. Darum ist im Hauptsaße nur von dem Glauben an Gott überhaupt, oder an das Wesen die Rede, von dem wir die sittliche Westordnung ableiten, ohne noch näher auf die Art und Weise zu sehen, wie wir uns dieß Wesen nach den einzelnen Bedinguns gen einer solchen Westordnung vorzustellen haben.

Erinnert euch, m. Fr.! daß der Glaube an Gott sich für uns aus dem hohen Werthe des Mensschen ergab. Wir fanden in unstre Vernunft ein unbedingtes Geseh für unfre Gesinnungs und Jandlungsweise, — das Geseh des Nechts und der Sittlichkeit. Vermöge dieses Gesehes ist jeder Mensch des andern Gesehgeber; und verdient als solcher uneingeschränfte Uchtung. Folglich soll sie Jeder gegen den Andern hegen und üben; und das heißt:

heißt: er soll ihn als das Wesen behandeln, sur welches die Wett da sen, in welchem der Endzweck der Welt liege. Soll er ihn durchaus so behandeln: so soll er ihn durchaus so behandeln: so soll er ihn auch so den ken, die Welt als das Werk einer den Menschen achtenden Gottheit denz ken, ohne welche, allen unsern Vegriffen zusolge, eine solche Welteinrichtung unmöglich ist. Wenn das vernünstige Wesen für uns Ziel der ganzen Schöpfung senn soll: so ist es so gut, als ob wir wüßten, daß es wirklich Ziel der ganzen Schöpfung wäre; wir dürfen nicht wollen, daß es nicht so sen; wir wollen also und fordern, daß es so so sen so sen; unser Glaube an die Gottheit ist nothe wendig und unbedingt, wie das Sittengeseh selbst.

Wir glauben an die Gottheit mit einer siegensten Ueberzeugung; und diese Ueberzeugung, wie jede andere, welche es mit Angelegenheiten des Herzeug und Lebens zu thun hat, kann nicht todt, nicht unwirksam bleiben, — sie muß wieder zum Herzen gen gehen, so wie sie vom Herzen kam. Oder wollten wir, die wir aus Drang unster guten Geschnnung einem heilig weisen Wesen trauen, dieser unster Gesinnung, diesem unsern Vertrauen auf die heilige Weisheit mit unsern Leben, — wollten, könnten wir uns so unmittelbar selbst widersprechen? Wir müßten uns sagen: du bist im Besiche der theuersten, erhabensten Wahrheit; sindest in ihr einzig und allein die Veruhigung, die dir das höche sie Bedürsniß ist: und gleichwohl zeigt so manche

beiner Sandlungen, daß bir an biefer Wahrheit fo gar nichts gelegen fen, - bag bu fie nicht fur werth

balteft, auf fie Ruckficht zu nehmen.

Wenn die Religion ihre Rraft, den Menschen in jeder Pflicht gegen feine Bruder ju erhalten, an uns nicht bewiese: fo mußten wir gang und gar ver: geffen tonnen, daß fie aus der Pflichtgefinnung ent: fprang, und daß in diefer Gefinnung der Grund liegt, der une von ihr überzeugte, und diefe Ueber: zeugung in unserm Gemuthe unterhalt. Sobald ich nicht mehr an den boben Werth bes Menschen dachte; fobald mare mir auch die Gottheit nichts mehr werth: benn ich bedürfte ihrer nicht; und welcher Vernünftige mochte, ohne bas bringenofte Bedürfnig, feinen Berftand mit der Unbegreiflich: feit eines Wefens beläftigen, bas Allem, was wir nur denfen konnen, fo unabnlich ift? welches uns feine Erfahrung barftellen fann, ba es von aller Erfahrung abgeschieden fenn muß? Aber fo lange mir die Gottheit theuer bleibt; fo lange ich mich bes Bedürfniffes, an ihr festzuhalten, nicht er: wehren fann; oder vielmehr, fo lange ich die Uebers zeugung von derselben nicht aufgeben barf, und, weil ich es nicht darf, auch nicht will: so lange muß ich auch die Menschheit ehren, um derentwil: len die Gottheit gleichsam in die Welt und in mein Berg gefommen ift.

Was fur einen Gott glauben wir? Ginen Gott, dem die Menschheit felbst gleichaultig ware.

ware, ber fie nicht achtete, nicht ehrte, nichts für fie gethan batte, ober noch thate? einen Gott, ber feine Rraft auf fich felbft einschranfte, bem nur an ber Berehrung gebeugter Sflaven, nur an ber zweideutigen Buldigung ichuchterner Diener. nur an feiner eignen Geligfeit gelegen mare? Der eis nen Gott, ber ben Ginen Menschen, bas Gine Bolf vor dem andern mit partheiifcher Borliebe begunftig: te, nach blinder Willführ Segen, ober Gluch aus: theilte, reich, ober arm machte, Diefen durch Die bequemfte, behulflichste Lage ausbildete, jenen der Robbeit ber Ratur überließe; und nun Reichen und Bebildeten fein verdienftlofes und unverdientes Wohlgefallen zuwendete? Ift unfer Gott ein un: beiliger Despot? D! bann, m. Fr.! follten wir ibn lieber gar nicht fennen : denn unfre Befannts schaft ware die niederschlagendste; wir waren, selbst als feine Lieblinge, Die verachtetften, und, wenn wir diese Berachtung verschmerzen tonnten, Die un: wurdigften Geschopfe, wir maren verachtet, und verdienten, es ju fenn.

Gefett, ich befäße vor vielen andern die Gunft dieses höchsten Oberherrn; und wüßte, daß ich sie befäße: so könnte ich mir mit dieser Gunst nur so lange schmeicheln, als ich die Würde meiner Natur und den Grund verkennte, der mir Uchtung zusspricht. Denn der Gedanke: Gott begünstigt dich vor Andern, hieße so viel: du, der du eben nicht mehr Mensch, als jeder beiner Mitbrüder bist, stehst

ftebft nicht bei ibm in Gnaden um Diefer beiner Menfcheit willen; benn fonft mußte er Undere ach: ten und lieben, wie bich: fondern feine Gnade gegen dich ift entweder despotische Willfuhr; oder fie grun: bet fich auf Borguge, beren Befit fur bich fein Berdienft, - beren Mangel fur Undere nicht Bers schuldung ift. Wie foll ich mich aber einer wills führlichen Gnade freuen? Burgt fie mir benn Dafür, daß ich bas werbe, was ich werden fann, und, gemäß einer vernünftigen Gelbstachtung, wer: Den will, - baß ich von einer Stufe ber Musbile dung aller meiner Rrafte jur andern fortgeben, baß ich so einst eines Wohlsenns empfanglich fenn were De, welches fur ein überirdisches Wefen befriedi: gend ift? Gin Wohlseyn, bas ich nicht schmecken fann, ift mir gleichgultig; und die Gunft, die mir es zuwerfen will, ift mir unnag, benn fie fann bas Unmbaliche nicht moglich machen, fie fann mir feis nen Geschmack baran beibringen. Diesen gebe ich mir felbft, indem ich meine Rrafte baju ube, und Darauf richte; ober die Allmacht, von welcher mir jene Genuffahigfeit unmittelbar eingegoffen werden follte, murbe mir mein Bewußtsenn ftehlen, weil fie mich burch ihren unmittelbaren Ginfluß in ein gang anderes Wefen verwandelte. Richt ich, fone bern ein Underer murde genießen; mein Bewußte fenn konnte mir nicht fagen, daß ich noch derfelbe Mensch sen, weil ich wirklich ein anderer, und weil zwischen meinem jegigen Zustande und dem vorigen durche

burchaus feine Berbindung und fein Zusammenhang ware. Diefer findet begreiflicher Weise nur bann fatt, wenn jeder folgende Grad meiner Rraft fich aus dem vorhergebenden entwickelt; und begreifen follen wir boch, fo lange fein Grund ba ift, mar: um wir nicht nach Begreiflichkeit fragen durften. Doch diese Betrachtung fen biog für die Rachden: fendern! Wie foll ich mich, ohne auf Diefer Be: trachtung ju befteben, einer Gnade erfreuen, mel: de mir und allen meinen Brubern fagt: 3br Men; fchen! eure Menschheit felbft, gerade bas, mas euch über jedes andere Wefen erhebt, ift in meinen Mugen nichts werth; und, da feiner unter euch um feines Wefens willen meine Aufmerksamfeit verdient: fo halte ich mich an das, was ein ungefahrer Blick querft an euch findet, um mich nur mit euch abges ben ju fonnen; oder fo mable ich, ohne Grund, Diefen, ober jenen jum Gegenstande meiner Mufe merksamkeit aus, damit ihr nur für mich nicht alle aufammen fo gut, wie verloren fend. Die Gott: beit achtet mich nicht als Menschen; es ift ihr alfo nicht um ben Endzweck meiner Denschheit zu thun. Wie fann ich denn wiffen , ob ihre Borliebe Wahr: beit, ober nur Schein fen; ob ber Gegen, die Mus: zeichnung, welche fie mir ertheilt, nicht auf ben Berluft, ober wenigstens auf die hinderung meines Endzwecks hinausgebe, wohl gar darauf hinziele? Wie fann ich miffen, ob diefer paribeiifche Gott mich wirklich begunftige, ober verderbe? Rurg!

m. Fr.! einen solchen Gott können und dürsen wir in keiner Rücksicht wünschen: er entehrte uns, und wir selbst, wenn wir mit seiner Ehre und Liebe zu, frieden wären, entehrten uns; wir stimmten in se is ne Verachtung unsrer Menschheit mit ein, und bez giengen, mit ihm, das Verbrechen des Hochverzraths an dieser unsrer Menschheit. Die Vorliebe des mächtigsten Regenten, die das gleiche Verdienst zurückseht, oder auf gar keinen innern Werth sieht, seht desto mehr herab, je mehr sie vielleicht beglückt; und für den Günstling, der sich kennt und fühlt, ist der Gedanke derselben immer niederschlagend und empörend.

Aber nein! unfer Gott ift ber Gott der Ber: nunft, und des Sittengesetes, - der Beilige, Dem die Menschheit über Alles gilt, fo wie uns . ber Illweise, ber feine Rraft fur Diese Denschheit. für uns alle verwendet. Wer alfo an ibn benft. wie er foll - mit ber Feierlichkeit, Die Diefer Ges danke vertragt und fordert; und wer fo oft an ibn benft: ber fann unmöglich Gleichgultigfeit, Ber: achtung, wohl gar Sag und Feindschaft gegen irgend einen feiner Bruber, gegen ben Geringften, gegen ben Bermahrlofteften, im Bergen baben. Gin Be: fen, das den Menschen ehrt, ift uns ehrfurchtswür: dig und theuer: und wir entehrten diefes Wefen durch unfer verachtendes, beleidigendes Betragen gegen die, um derentwillen jenes Wefen unfre Chr: furcht, unfer Bertrauen besigen foll? Bie maa n doch

boch der Frevler eine Gottheit dulden, deren Gesstunung die seinige verdammt? wie mag er einen Blick zu ihr wagen, der ihm die Verkehrtheit seiz nes Herzens aufdecken muß? wie mag er in den Spiegel sehen, der ihm nichts, als seine Häslichtsteit darstellt? Wie mag ein Glaube ihn beruhigen, der sein deutliches Verdammungsurtheil ist? Ist nicht jede Versündigung gegen Menschen unmittels dare Versündigung gegen diese Gottheit? ist sie nicht Misbilligung und Verwerfung der Heiligkeit und Weisheit, welche diesenigen schont, und erzhebt, die der Hasser ungewarnt und ungehindert verleßen, niedertreten möchte, — Verwerfung desssen, was die Gottheit zur ehrsurchtswürdigen Masessstät macht?

Für Alle thut unser Gott alles Mögliche; und darum verdient er, Gott zu senn. Wenn ich nun nicht auch für alle diesenigen, für welche ich mich verwenden kann, Alles thue, was meine Kräfte ers tauben; und wenn ich dabei noch mit mir zufrieden senn will: so muß ich mich meiner Pflicht entbinden; so muß ich auch die Gottheit des Amtes, das die Vernunft ihr aufgetragen hat, entledigen; so muß ich sie, die nur unter diesem Auftrage ihre Majestät und ihren Thron behauptet, dieser ihrer Majestät berauben, sie von ihrem Throne herabstürzen; so muß ich ihr zumuthen, mit meiner Denkungsart, meinem Eigennuße, meinem Ehrgeize gemeine Sas che zu machen, mich wenigstens dadurch, daß sie götts

right

gottlich bandelt, nicht in der Zufriedenheit mit mir felbst ju ftoren. D! m. Fr.! wenn die Gigennugis gen, wenn die Menschenhaffer fich eine Gottheit schaffen konnten, wie fie fie wunschten: vor welchem Ungebeuer murde die Welt nicht ju gittern haben?

Micht bloß der Tugendfreund, auch der Guns ber liegt unferm Gott am Bergen : jener bat fein uns mittelbares Wohlgefallen; Diefer bleibt Gegenfand ber gangen gottlichen Borforge, - bleibt es befto mehr, je weiter er noch vom Ziele ber Menschheit entfernt ift. Gabe es eine nicht bloß eigennußige, verblendete, fondern eine freie, gleichfam unbes fangene Bosheit: fo ware fie entweder unschuldig: benn fie feste wirfliche, ber Bernunft mit gleicher, oder überwiegender Gewalt widerstrebende Unver: nunft voraus, - und wie tonnte der arme Bos: hafte anders, als entweder zwifchen Vernunft und Unvernunft vollig unentschieden bleiben, oder der Unvernunft folgen? Wie fonnte aber bann bie Gottheit der Unvernunft und Bosheit Vernunft und Tugend vorziehen; wie fonnte ich fagen, daß ber Tugendhafte ihr unmittelbares Wohlgefallen, der Boshafte zwar ihre Vorforge, aber doch zugleich ihr Miffallen verdiene? Oder fie, jene Bosbeit, ware wenigstens unbeilbar; benn fie mare gewiffen Menfchen nach der befondern Beschaffenheit, die die Matur ihnen gab, nothwendig und wefentlich, und tonnte ihnen nur mit ihrer Denschheit ausgejogen werden: handelte dann die Gottheit nicht tho: N 2

richt und zwecklos, folche Miggeschöpfe anders ma: chen zu wollen? Und wie fonnte ich fagen: ich glaube an ein bochftes Wefen um ber gangen Denfch: beit willen; wenn gleichwohl Ginige unfres Be: ichlechts, diese Difgearteten, von bem gottlichen Plane ausgeschloffen werden mußten? Rurg! m. Fr.! es gibt nur eine von Gigennuß geblendete Bos: beit; und nichts macht mir die frobe Ueberzeugung verdachtig, baß Gottes Weisheit den araften Gun: ber fo aut, wie den Tugendfreund zu einer fittlichen Gluckfeligfeit leite. Go mag benn mein Reind, fo mag der Verrather der Gottheit und Menschheit mein ganges Berg emporen : er bleibt boch ein Gott theurer Menich; benn er ift nur ein Berblendeter, der das nur fpater und schwerer wird, mas wir alle zu werden hoffen. Wie fann ich nun an Gott ben: fen, ohne die Ubscheulichfeit des Menschenhaffes ju fühlen? Dieser Storer meiner Rube, auf den mein Unwille fallen barf, ber meinen ganzen 216: fcheu verdient, und den meine Rachsucht gern ohne alle Regel der Gerechtigkeit ftrafte, ben fie vernich: ten mochte, - wird einft, - fo gewiß, als eine Gottheit die Freundin der Menschheit und Tugend ift, und fo gewiß unfer ganges Geschlecht die ihr be: stimmte Stufe ber Bildung und Beredlung und bes Wohlsenns erreicht - der Theilnehmer unfrer ge: meinschaftlichen Wurde; er wird es gewiß, - und ich follte ibn, fo web er mir jest thut, fo febr er mich beleidigt, wie einen Nichtswerthen, wie einen Bers

Verworfenen behandeln? Seine Menschheit und die Gottheit, welche sich dieser Menschheit unfehle bar annimmt, gebietet mir Achtung, — eine Achtung, die nur nothdurstige Sicherung vor seinen Freveln, nicht Nache, nicht Gegenbeleidigung ers laubt. O! wie traurig, daß wohl gar diesenigen, die einander alle Augenblicke beweisen konnten und sollten, was sie sich werth sind, die sich im Glauben an eine sittliche Gottheit vereinigen, oft neidisch ihr Leben verbittern! Wie traurig, daß sie sich sogar durch rachsüchtige, gotteslässerliche Gebete versund digen! Aber entweder ist ihr Gott nicht der Gott der hellen sittlichen Vernunft; oder, sie denken nicht so an ihn, wie sie sollten, — ihr unreines Herz macht die Religion zur seilen Vienerin des Lasters.

## 3meiter Theil.

Der Glaube an Gott hat Einfluß auf Besse: rung: denn — und das ist der zweite Grund mei: nes Hauptsaßes — so oft wir an Gott denken; so denken wir zugleich an den hohen Werth der Tugend, aus welchem jener Glaube entspringt.

Einen Gott, der nicht heilig ware, kann selbst der tasterhafte nicht wunschen; sobald er sich besinnt, sobald er zum Bewußtsenn seines wahren Justandes und seiner tasterliebe kommt: denn eine unheilige Gottheit wurde sich für ein Reich der tasterhaften verwenden, worin sie die Freiheit hatten, Boses zu thun, so viel sie tust hatten; es wurde ihr nicht um

Die Befferung ber Bofen ju thun fenn, - fondern fie wurde Frevel und Bosheit ungehindert weiter greifen, fich vermehren, verftarfen, fie bis jum bochften Grade steigen laffen. Aber ein Reich ber Lafterhaften zerfiort fich felbft; und fie tonnen barin nicht dauerhaft glucklich fenn. Lafter ift Eigennuß; Gigennut lagt Miemanden in feinem Genuffe unge: ftort; jede Begierde, werde fie Undern noch fo beschwerlich, verbittere fie ihnen bas geben noch fo febr, geht auf ihre Befriedigung aus. In einem Reiche des Lafters berrichen nicht Gefege der Ord: nung, ber Gintracht, ber wechfelfeitigen Billigfeit und Gerechtigkeit; fonbern da berrichen die blinden, ober die noch schlimmern abgefeimten Raturtriebe, Die feine Grangen fennen; ba ftrebt jeder nach fei, nem Bortheile und Genuffe; da ift feiner ficher, rubig, glucklich, weil Alle wider Ginen und Giner wider Alle find. Wer ben Undern fucht und hegt, ber thut es nur fo lange, als er dabei gewinnt; und ber faliche Freund verwandelt fich in einen offenbas ren, oder hinterliftigen Feind, fobald er Gelegens heit und Vortheil erfieht. Und das Alles aus dem einfachen Grunde, weil bofe Menschen nicht ihrer Bernunft, fondern nur ihren Trieben und Benier: ben folgen; und weil Triebe und Begierden, fern vom Gefühl der Menschenachtung, nur treiben und begehren, - nach Allem, was nur fie auszufüllen Dient. i sil nimbe , mod Selbft

Gelbft ber einzelne, von andern feines Gleis den ungeftorte Lafterhafte fann nicht immer gluck: lich fenn; weil er fich feine Rube - feine Betaus bung, sein Unbewußtsenn, wollte ich sagen - nicht für immer verburgen fann. Wie ift es möglich, daß der Mensch nie aus seinem Sinnenrausche er: wache? daß die ihm wesentliche, noch nicht gang getodtete Rraft der Vernunft nie einen Laut von fich gebe ? bag nicht irgend einmal, nachdem das Ber: gnugen ibn bis jum Edel überfattigt bat, ber Leichts finnige einen Vorwurf feines Gewiffens bore? Die Triebe treiben; Die Begierden begehren - ihrer Matur gemäß; der Rigel der Sinnlichfeit Scharft fich, indem er gereigt, und je mehr er gereigt wird: aber bennoch find die Rrafte, die der Gunder für die Gunde verbrauchen fann, endlich und einges fchranft; und ber Stachel der Luft wird beschwerlich; der Lafter flav fühlt fich zulegt in seiner ganzen Dubs feligkeit; nicht Er flirbt ber Gunbe, fondern bie Gunde flirbt ihm ab. D! m. Fr.! glaubt es nur, mancher ware das lafter gern los, wenn er fich nur nicht zu tief damit eingelassen batte; und wenn er sogleich einen Erfat des Vergnügens, das bisber feine lufterne Geele ausgefüllt bat , fande. Biel: leicht reizt ibn die lasterhafte ABollust nicht einmal mehr, wie fonft: aber er findet fich ohne fie obe und leer; und barum bleibt er in feinen Feffeln, unt wenigstens damit fortzuspielen.

Ulfo ein unbeiliger Gott fann nicht einmal bem Lafterhaften ermunicht fenn; befto frober find wir, ben unfrigen als den allweisen Freund der Tugend ju fennen, und defto mehr muffen wir durch den Gedanken an ihn uns ermuntert fublen, bem Git: tengefege unverruckt treu ju bleiben. Glaube an Gott ift ja ber Glaube, bag Tugend und ihr emis ges Reich der unabanderliche Zweck fen, für den er Alles thun wird, was nur, unbeschadet unfrer Freiheit, geschehen fann. Wir find, ba wir nun Die Religion fennen, fest überzeugt, daß unfre Bemubungen, uns ju veredeln, gelingen, - daß wir mit Gott endlich die ftartften Sinderniffe, die uns auf der Babn des Guten noch aufftogen fonnen, übermaltigen werden. Wie fonnte uns nun, bei Diefer feften, von einer Gottheit verburgten Mus: ficht, die schwerste Unftrengung abschrecken? Und ibr Bofen! o! daß ibr mußtet und bedachtet, daß auch ihr zur Tugend berufen fend, und bag fie auch eure naturliche, unfehlbare Bestimmung ift. Jest ist euch das erhabenste Gefet eurer Matur noch fremd; jest bunft es euch noch unmöglich, bem Las fier den Abschied ju geben. Aber so mahr ihr Ber: nunftige fend, und fo mabr eine Gottheit auch über euern Wegen waltet; ihr werdet einft anders, ibr werdet beffer werden, das Reich des taffers fann fich nicht verewigen, fo gewiß die Menschheit Ends zweck der Welt ift, und nur in Tugend, der Menschheit Burde besteht. Sortet ihr nie bie Stim:

Stimme eures Gewissens? mahnte sie euch nie an eure Bestimmung? habt ihr nie den wahren Gott in eurem Innern gefunden? Je langer ihr ihn ver' kennt; je langer ihr euren tüsten frohnt: desto schwerer wird euch die Rückfehr werden, die doch die Heiligkeit euch nicht erlassen kann; desto später werdet ihr das Ziel erreichen, das auch für euch unverrückt sest siel erreichen, das auch für euch unverrückt sest siele reichen, das auch sür euch unverrückt sest siele sielleicht werden, wenn ihr euer Herz so ganz verwahrlost habt, die schmerzhaft testen Juchtmittel nöthig senn, um euch zur Besonsnenheit der Vernunft zu bringen.

Aus diesem Allen lasset mich eine leichte Folge ziehen, m. Fr.! die die ächte Probe von der Reins heit unsres religiösen Glaubens angebe. Der wahre Gott ist der Heilige; und den wahren Glauben an ihn hat derjenige, der ihn als den Heiligen denkt und verehrt, der im erwärmenden Lichte der Religion sich zur Achtung gegen Alles, was Mensch

ift, und gegen die Tugend geftarft fublt.

Und was konnte natürlicher senn, als die Ersmahnung: denket, um eure Tugend zu bewahren, und euch zur Besserung gestärkt zu sühlen, oft an Gott; aber denket diesen Gedanken in seiner ganzen Erhabenheit und Größe. Ihr konnt es nie thun, ohne dadurch an der edelsten Kraft zu gewinnen; und ein in sich selbst erhabener Gedanke kann, noch so oft erneuert, sich nie abnuhen, nie gemein werzden, wenn er nur jedesmal mit der möglichsten Bes

sonnenheit und Achtsamkeit aufgefaßt wird. Die Vorstellung, daß dem höchsten Wesen Menschheit und Tugend über Alles gehe; daß einst unsehlbar die Tugend herrschen, daß auch der unfähigste, verz dorbenste Mensch sein Ziel erreichen werde; daß eben um dieses Glaubens willen der Glaube an die Gottz heit wahr, und gewiß, und unentbehrlich sen; daß die Vernunft eben darum eine allmächtige Weisheit anerkenne, — diese Vorstellung begleite euch, wie euer Schätten. Dann wird euch die Religion gezwiß der beste Segen, — Segen für eure Tugend.

enites of the case of the control of the second of the sec

e whether as a confidence of the state of the state of

Andre Indiana plant, a desired for the con-

Constitution of the constitution of the state of the stat

#### Biergebnte Predigt.

Einfluß des wahren Glaubens an Sott überhaupt auf unfre Rube.

Tert: Jafob Cap. 2, 2. 19.

"Du glaubest, daß ein einiger Gott ift? Du thust wohl daran; die Teufel glauben's auch, und zittern."

Denfet euch bier, meine Freunde! unter bem Mamen der Teufel bofe Menfchen, - verftandig genug, um fich, - aus welchem Grunde, ift bier gleichgultig - von bem Dafenn einer Gottheit ju überzeugen, aber um ihrer Bosheit willen von der Rurcht vor den Strafen biefes übermachtigen Wes fens gepeinigt. Ihnen fann ihre Religionsfenntniß - benn Religion felbst haben fie nicht - unmog: lich Troft geben.

26ee

Aber ift auch die Religion bagu ba, um Erő: fterin ju fenn? bangt bieß Beschaft, bas fie nicht ber Menschheit, sondern vielmehr ber Menschlichfeit. dem ichwachen, befturmten Bergen leiften foll, mit ihrer eigentlichen Bestimmung gusammen? Gine befrembende, für die meiften fogenannten Berebrer der Religion ohne Zweifel febr unwillfommne Frage. Welcher Prediger, Der nur einige Umtserfahrung gemacht bat, mochte es magen, fie geradeju mit Dein! ju beantworten? Was erwartet man benn gewohnlich von der Religion und von dem fogenann: ten geiftlichen Bufpruche, als Troft? Wenn uns das Bewußtsenn unfres unsittlichen Buftandes drückt; Da suchen wir nicht die Wahrheit, nicht die Beis: beit, Die uns ju fittlichen Denschen machen fonnte. fondern nach einer fluchtigen Befanntichaft mit unfrer Gundhaftigfeit, und einer eben fo flüchtigen Reue - Troft: wenn uns das Bild des Todes schreckt, mit dem wir uns langft vertraut gemacht, dem wir durch die siegende Rraft der religiofen Wahrheit langft feine Schrecklichkeit ausgezogen baben follten; oder wenn auch nur ein erträglicher Un: fall ber Zeitlichfeit uns irgend ein Gut geraubt bat. das wir, ohne Murren, wenigstens ohne angstliche Rlagen, ber Tugend bereitwillig jum Opfer bringen follten: Da suchen wir Troft. Und was fur Men: ichen find es oft, die ibn verlangen? Bas für eine Religion mare es, die diefen Menschen ohne Bedenken geben fonnte, was fie verlangen? wie

wie wenig mußten die Diener, die Sprecher der Religion sich auf ihre eigne Wurde versiehen, wenn sie die ihnen anvertraute Perle so unbedachtsam hinsschleuderten? Ehe ich also zur Ausführung des Hauptsahes meiner Abhandlung fortgebe, muß ich eine Anmerkung vorausschicken.

Eroft, Beruhigung ift ein Begriff, ein Wort, das eine Beziehung ausbrückt, das also immer mit ber besondern Rucksicht auf benjenigen Menschen, der getroftet werden foll, genommen werden muß. Der Gine bedarf da vielleicht Eroft, wo er für den Undern gang unnug ift; und ben Gie nen beruhigt dieser, - ben Undern ein anderer Gedanke. Beruhigung und Troft richten fich alfo nach bem verschiedenen Gemuthszustande, nach ber Bildung und Borftellungsart ber Menschen. Es ift für Taufende, die liebe Freunde verloren haben, vollig beruhigend, wenn man ihnen fagt: Bott hatte Diese Freunde lieber, als ihr; barum nahm er fie ju fich. Fur mich bat diefer vermeinte Troftgrund feine Rraft. Dem roben Menfchen ift's beruhigend, ju boren, daß ihn ber Tod in die ewige Rube einführen werde, unter welcher er fich vollige Freiheit von jeder Thatigfeit und Unftrengung benft: bem Manne bagegen, der den Werth der Kraft: übung, der die Unentbehrlichfeit derfelben gur Ber: vollkommnung bes Menschen und zu einem men: Schenwurdigen Genuffe fennt, muß eine folche Bor: ftellung febr beruhigend fenn. Der Glaube an Schuk:

Schuhengel mag Bielen Muth einflößen: fur dies jenigen, die ihn als grundlosen Aberglauben betrachten, fällt die Wahrheit, und mit ihr der Einfluß eines solchen Glaubens auf das Herz hinweg.

Befegt nun, man bewiese, daß die Bernunft: religion jur Beruhigung Des Menfchen überhaupt nicht hinlanglich fen: fo ware fie hiermit noch nicht fur falfch erklart; benn es fragt fich ja, ob der Menfch in diefem irdifchen leben vollig beruhigt wer: ben foll? Zwischen volliger Bernhigung und gwit fchen einer bloß überwiegenden Bufriedenheit ift ein großer Unterschied. Much ber tugendhaftefte Glaus bige bat wegen feiner bobern Bestimmung noch mit einer Ungewißheit ju fampfen, die ihn mohl bismei: Ien, jumal in Stunden, da fein dufferes Tempera: ment ibm gufegt, banglich machen fonnte. ABerde ich auch, fagt er fich bann, werde ich auch ber Tu: gend treu bleiben? Wird feine Berfuchung mich auf meinem guten Wege wieber juruchwerfen? Werde ich nicht, wenn mich meine Reigungen eins mal unbewaffnet überraschen, die Fortschritte nach meinem Ziele, die ich schon gemacht habe, wieder verlieren? Es ift mabr, bag ich ben lebendigen Worfag in mir fuble, ju allen Zeiten und unter als Ien Umffanden Alles ju thun, was ich nur fann; und um ju konnen, brauche ich nur jedesmal ernftlich ju wollen, und meinen Borfat oft mit Befonnenbeit ju erneuern und feft ju balten. Gott wird von feiner Seite das thun, was ich nicht

nicht thun fann; ober vielmehr, er bat es icon gethan, er bat die Umftande und Lagen meines Le: bens für alle Zufunft fo geordnet, daß ich nicht über mein Bermogen gereigt werden fann, ober, baß die Scheinbare übermächtige Reizung fur mich am Ende jur ftarfenden Prufung wird. Inbeffen hab' ich boch nicht alle Sinderniffe meiner Beftim: mung wirflich überwunden; ich hoffe bis jest nur, meine Tugend durch die ihr bevorftebenden Gefahren hindurch ju retten; ich boffe jeden Rampf ju bestehen: aber Soffnung ift noch nicht Gewißheit; und auch ber fleinfte Grad ber linge: miffheit beunrubigt. Go langemein irdifches Gluck noch nicht vollendet ift; fo lange macht es noch Gor: Und eben fo: fo lange der Menfch felbft, fo lange seine allseitige Bildung noch nicht vollendet ift; fo lange fann feine Rube noch nicht gang ente Schieden fenn. Dun bleibt er aber ftets unvollfom: men; und foll zu immer boberer Bollfommenbeit fortichreiten. Man begreift alfo, daß die Fordes rung an die Religion, sie folle uns eine vollens bete Bufrieden beit gemabren, ber Matur und Bestimmung bes Menschen selbst, folglich auch ber Matur und Bestimmung ber Religion, Die ja eben für Menfchen fenn foll, geradezu widers fpricht. Gefest nun auch, Diefe Tochter Des Sims mels wollte fich in Diefer Ruckficht ju unfrer Schma: che berablaffen, und uns eine einseitige und unvoll: fommne Berubigung gewähren: fo ware dieß nur durch

burch tauschende Ueberredung möglich; diese Tausschung wurde uns in unserm Streben nach Wolltoms menheit aufhalten; und so wurde die wohlthätigsie Freundin der Menschheit gerade durch dieß Uebers verdienst, welches sie sich um uns zu machen gedächte, unser Bestimmung eher hinderlich, als förderslich werden. Wer zu viel thut; thut zu wenig.

Der Troft ber mabren Religion für ihre mab: ren Schuler befieht eigentlich darin, daß fie feines Troftes bedürfen, und benjenigen, wornach ber Salb : Bernunftige fchmachtet, verschmaben, weil er fur ihre Denkungeart und Gefinnung nicht vaft. Diefer fucht ben Eroft ber Bergebung feiner Gunden: ber Wahrhaft: religiofe will nicht fun: bigen, und wird es nicht thun; und er will. wenn bas Unrecht ihm moglich mare, feine Berges bung, - weil eine Gottheit, Die vergeben fonnte, nicht ftrenagerecht mare, und mit dem Butraun au ihrer ftrengen Berechtigfeit ber Glaube an eine genaue Wurdigung ber Tugend verloren ginge, ober wenigstens mankend gemacht murde. Gein Endzweck ift ihm ficher. Mur aus dem Gefichts: punfte diefes Endzwecks betrachtet er jedes Schicffal bes lebens. Diese Schicksale seven also, welche fie wollen; fie fummern ihn nicht: benn, daß fie ibm ju bemjenigen bienen, was er für fein Beftes balt, dafür burgt ibm die allmachtige Weisheit Gottes, und fein eigner guter, fester Bille.

Goll ja von einem Trofte der Religion die Res be fenn: fo wird er in weiter nichts bestehen fon: nen, als darin, bag man ihre Wahrheiten, fo wie fie find, ohne fie gleichsam nach verschiedenen Ge: muthezuständen und außern Lagen umzubeugen, auf das Gefühl beziehe, und zeige, daß jeder beruhi: gende Zweifel ichon jum voraus beantwortet, ichon abgewiesen ift, und daß er nicht aufgeworfen wer: ben darf. Wer mehr verlangt, macht eben ba: burch feine Religion und feine fittliche Denfungs: art, und, da diefe Denkungsart fich aus der Ge: finnung felbft entwickelt, feine Gefinnung verdach: Wer - daß ich das obige Beispiel wieder: bole - Vergebung ber Gunde fucht; bat allenfalls Luft, ju fundigen; und fonn alfo fur fein balbfich: tiges Berg die Meinung, bag Gundenvergebung ber Gottheit wurdig fen, nicht entbehren. Er foll nicht fündigen wollen; er foll feiner Bergebung bedürfen; für ihn foll die Behauptung einer Gun: benvergebung, aufe mindefte, überflußig fenn.

In sofern nun von Trost der Religion die Rede fenn kann; wollen wir ihn nicht bloß anpreißen, sondern wir wollen begreislich zu machen suchen, wie die Religion trostet. Es ist also dießmal die Rede

Bom Ginfiusse des Glaubens au Gott überhaupt auf unfre Rube.

Hierbei haben wir zu zeigen

Erflich, was dieser Einfluß der Religion auf unfre Beruhigung voraussetze; und

3weitens, worin er felbst bestebe.

## Erfter Theil.

Was der Einfluß der Religion auf unfre Rube voraussest, besteht in folgenden zwei Babre beiten, der erftern: daß nur der mabre, ober tugendhafte Glaube an Gott eine tauschungslose Rube und Zufriedenheit gebe: und der andern: daß umgekehrt achte Rube und Bufriedenheit nur Diejenige fen, welche ein folder Glaube an Gott gewährt. Es geschieht nicht ohne Borbedacht, daß ich diese beiden Gage, beren einer nur die Umfeh: rung des andern ift, jeden befonders aufstelle: benn jeder leidet feine besondere, gemeffene Unwendung. Mus dem Erftern folgt unmittelbar, bag nur fur benjenigen ein haltbarer Troft ber Religion möglich ift, der der Religion um der Tugend willen glaubt, und deffen Glaube im eigentlichen Verstande fich auf feine eigne Tugend grundet. Der lettere Gat aber gibt nun die ungezweifelte Probe ab, ob diejes nigen Grunde, welche diefen, oder jenen beruhigen, acht, ober falfch find. Wer bauernde Bufrieden: beit fucht, die er noch nicht besigt: der wende fich nur an die sittliche Religion - nach dem erftern Sage. Da aber diese Religion ohne grundliche Befferung nicht fein Gigenthum werden, und ihm alfo

also auch ihre wohltbatige Bulfe nicht leiften fann: so ift fein anderes Mittel, als daß er die Quelle der: felben in feinem Bergen offne, bas ift , von Grund aus aut werde. Wird er das nicht: fo ift fur ibn weder die Religion felbst, noch die Beruhigung, welche in ihr liegt; und fo fturgt er fich uber Lang, ober Rury der Bergweiffung in Die Urme, gefeht auch, daß er fich bisher noch fo funftlich ju taufchen, ober, wie er es nennt, ju beruhigen gewußt hatte. Wenn aber Diefer, oder jener feine Bufriedenheit - wer weiß, auf welchem Wege? - gefunden ju haben glaubt; und wenn erfahren will, ob diefe feine Bufriedenheit acht fen, und dauern werde: fo frage er fich nur, aus welchem Glauben an Gott fie ibm entsprang? auf welchem Wege er den Gott fand, bem er vertraut? ob fein Gott wirflich ein reines, beiliges Wefen, - ob er gleichsam die mit Weisheit und Allmacht ausgestattete Tugend felbit, - ob er mit ihr wesentlich verwandt ift? er frage fich: ob feine Bufriedenheit fich mit einer ftrengen Beiligfeit und Gerechtigfeit vertragt, und nicht nur verträgt, sondern aus ihr, als der Quelle, bervor: gebt? Findet er dieß: fo balt feine Rube die Dro, be des zweiten Sages; fann fie aber nur mit der Einbildung von einer menschlich : schwachen, par: theilschen, unsittlichen Gottheit besteben: fo wird fie bald einer verwirrenden Unrube, wohl gar ber Berzweiflung Plat machen.

Mur der mabre, d. i. tugendhafte Glaube gibt achte, dauernde Rube: benn, m. Fr.! wenn es nicht fo mare; fo mußte ein Glaube, der Gunde und lafter bulbet, und ber Tugend Sohn fpricht, fie auch geben konnen. Dun vertragt fich mit bem Lafter nur bas Bertrauen auf einen unbeiligen Gott. Aber bei einem unbeiligen Gotte fonnte felbit ber Lafterhafte nur fo lange Rube fuchen, als das Gewiffen nicht in ihm erwacht. Sobald es erwacht ift: muß er diesem feinem Gotte bas Bermer: fungs : Urtheil fo aut fprechen, wie fich felbft. Die Bufriedenheit, die bie fer Gott geben fann, foll und barf nicht gelten, - foll nicht beruhigen, fo lange Bernunft und Gewiffen noch etwas gilt. Erft alfo lege ber Frevler dem innern Richter, Der einft zuverläßig feinen Spruch erheben wird, und ber auch in ihm wohnt, auf immer und ewig Still: schweigen auf; ehe er dem Unmuthe und der Troft: losiafeit auszuweichen gedenkt. Er mache sich feinen Gott, wie er ihm gerecht ift: aber er forge nur ba: für, daß die Majestat dieses Gogen nicht vor feinent Muge hinwegschwinde, sobald bas Sittengesek fich laut und unüberhorbar anfundigt, und auf eine gang andere, nur durch Seiligfeit ehrwurdige, Gotte beit hinweift. Wie, m. Fr.! wenn Gin Lafterhaf. ter Eroft in dem Gedanfen fuchte, daßes eine gange Welt von Lafterhaften gebe, Die er insgesammt, fo: bald er fich besinnt, mit fich felbst hinwegwunschen muß? Wie, wenn ich ein Berbrechen begangen båts

batte, und mich barüber burch bas Undenfen an einen Freund beruhigen wollte, ber felbst bergleis chen begienge, und alfo auch aus bem meinigen nichts machen wurde? hort es darum auf, Beri brechen zu fenn, weil ein Werbrecher, wie ich, es ju entschuldigen magt? Sind wir nicht Beide beil: lose Menschen? Sollten wir uns nicht Beide zur Berantwortung gieben?

So bilde fich benn ber Gunder ein, daß Gott mehr gnadig, als gerecht fen; bag er mit unfrer Schwäche, aber einer felbstverschuldeten Schwäche Geduld habe; bag er fich bie Tugend bes Ginen burch die überverdienftliche Tugend eines Undern großmuthig erfege; daß er fur bie Berlegungen ber Sittengebote fich mit ben bequemen Werfen ber Frommelei befriedigen laffe; er bilde fich bas ein: aber wie lange, fo verschwindet aller diefer Rebel der Ginbildung mit dem Rebelbilde bes Gottes, bas ein einziger Strahl ber Bernunft gerftaubt? Der Troft Diefes Gottes ift gerade nicht mehr werth, als der Geber deffelben, der nicht lauter Gnade und auch nicht lauter Gerechtigfeit, fondern ein zweifelhaftes Mittelding fenn, - ber die Tugend achten, und boch auch zugleich nicht achten foll; weil er fie ja bem Ginen gutwillig erlagt, indem er fie pon bem Undern fordert, und weil er der muthwils ligen Schwäche gefliffentlichen Borfchub leiftet. Urmer Berfehrter! wenn nun vielleicht einmal bie Beit fame, ba du burch ben Difbrauch, ben bu bis:

bisher mit dir felbft getrieben haft, durch die unbe: fonnene Erfchopfung beiner Rrafte und Guter an ben Rand bes bulftofen Berberbens gebracht, vor: erft beine Unflugheit, und bann auch beine eigent: Itche fittliche Berfchuldung, Deine Gewiffenlofigfeit einseben, fublen lernteft ? Dann, Denfe ich, mur: best du munichen: o! daß ich boch die Warnung bes rid, cenden Gemiffens bald vernommen, nicht auf die Gnade meines Gottes losgefundigt batte! War er, wenn er mir Die Freiheit, meinen unge: ordneten Meigungen ju folgen, vergonnte, mein Wohlthater? mare nicht die gange Strenge ber Beiligfeit beilfamer fur mich gewesen? 3mar febe ich nun ein, daß Tugend nicht bloß Klugheit, Lafter nicht bloß Thorbeit ift, und daß ich nicht Deswegen ftrafbar bin, weil meine Berblendung mich ungluck: Hich gemacht bat: aber batte Die Rachficht meiner Gottheit mich nicht verführt; fo brauchte ich nicht erft auf diesem Wege ju lernen, wie weit ich mich von dem Biele meiner Matur verirrt babe. Diefer Gott mag es fur fich felbft mit Recht und Unrecht nicht fo genau nehmen: benn ihm ichabet bas Lafter, oder vielmehr die verfehrte Sandlungsweise des las fters nicht; ihn fcutt feine Macht und Ungbhans gigfeit vor Machtheil und Berberben. Aber mein Berderben bat er vor meinem Gewiffen, vor beffen Richterstuhl ich ihn hiermit fordere, ju verantwor: ten. Dieg Gewiffen ift unwandelbare, auch von mir tief und innig gefühlte Wahrheit, die mich nun Dops

doppelt elend macht. Was vor dem Richterstuble Diefer Mahrheit nicht besteht; wie fann bas Wahr: beit fenn ? Und wo ift nun die Gottheit , die mich troften, die mich über unerfestichen Berluft gufrie: ben fprechen konnte? Duß ich mir nicht gesteben, baß ich getäuscht bin? bag meine Rube nur Bes taubung war? Duf ich die verfangliche Gnabe meines Gogen nicht verschmaben, fo febr ich auch eine rettende Gnade bedurfte, wenn fie moglich ware? muß ich diesen Gogen nicht augenblicklich verabschieden? Ihn langer bulben, bas bieße ja: feine graufame Gnabe billigen, fich, bem Gewiffen jum Trope, und dem flaren Mugenscheine zuwider, noch langer auf fie verlaffen. Dein! ents weder eine durchaus beilige und gerechte Gottheit; oder Religion überhaupt ift Blendwerf des fich felbst verfennenden Menschen.

Könnte ein falscher, mit Lasterliebe verträglischer Glaube wahre Ruhe geben: so hatten die Lassterhaften Ruhe, die sie nicht verdienten; und die Tugendhaften, die eines solchen Gutes würdig wästen, hätten sie nicht. Das wäre gänzliche Verkehstung unster sittlichen Begriffe von Würde der Tusgend, und Unwürde des Lasters. Der Stlav des letztern dürfte sich schmeicheln, die Gnade der Gotts heit zu besisen; oder es gabe doch Mittel für ihn, sie sich ohne die geringste Selbstverleugnung zu versschaffen. Er führe fort, das Geseh der Vernunft mit Jüsen zu treten; und hätte dabei für seine Glücks

seligkeit nicht das mindeste zu wagen. Der demüsthige Freund der Tugend wagte, im Bewußtsent seiner Mangel, nicht, sich das völlige Wohlgefals len des Höchsten zuzueignen, — wüßte noch nicht, ob er sein Ziel ohne alles Hinderniß erreichte; und könnte also auch noch nicht vollkommen ruhig senn: denn die kleinste Gesahr und Möglichkeit des Gesgentheils ist doch Möglichkeit, ist doch Gesahr. Und die Religion, die den Unwürdigen Ruhe versschafte, und sie den Würdigen versagte, könnte wahr seyn? —

Run wird uns die Richtigkeit des zweiten Saßes ohne Schwierigkeit einseuchten: daß achte, tauschungslose Rube nur diejenige sen, welche der tugendhafte Glaube an Gott gibt.

Eine solche Ruhe nämlich nuß den ganzen Menschen auf immer mit sich zusrieden stellen, — nicht bloß den serständisgen; sondern auch den vernünftigen: denn vers nünftig und also tugendhaft soll jeder wers den; jeder soll das oberste Geset seiner Natur befolgen sernen; er soll irgend etnmal der ganze Mensch senn. Derjenige, der sich gedankenlos dem sinnlich angenehmen Eindrucke überläßt, der Sinnsliche, Thierische — und eben so der Bloß Verstänz dige, oder Kluge, der die Güter sucht, die er sich als wünschenswerth gedacht hat, Beide können nicht auf immer zusrieden senn: denn sie sollen nicht immer in dem Gemüthszustande, in der Denkungsart

und

und Gesinnung beharren, woraus ihre jesige Bufriedenheit entspringt. Gie follen etwas gang ans deres suchen und lieben lernen, als Veranugen ber Sinne, und Zwecke des Werftandes. Gie follen den bochsten Zweck und das bochste Gut in's Muge faffen, barauf ihr ganges Streben richten, diefent Alles unterordnen, dieses allem Undern vorziehen lernen. Sobald fie zu diefer Denfungsart und Gefinnung gebildet find; befriedigen Ginnlichfeit und Guter fie nicht mehr. Dun befriedigt fie bloß die Gewißheit der Soffnung, daß fie bas Gine nicht verfehlen, was alles Irbifche überwiegt. Gefekt, wir waren die glucklichften Menschen: so bleibe doch bei einigem Machdenfen, in gemiffen unausge: fullten, ober vom Gefühle ber Gitelfeit unfres Glucks besehten Augenblicken bie Frage bes Gewif. fens nicht aus: bift bu auch Diefes Bergnugens, Diefer Guter werh? Und wie, wenn der Zod ruft? Ift er für dich bas Ende aller Dinge? Und wo nicht; wie wird es, und wie foll es fenn in einer andern Welt? Mo ift der Greis, der, alt und lebensfatt, nicht bie ernfte Wichtigfeit folder leber: legungen ju beberzigen fich gedrungen fühlte?

## 3weiter Theil.

Aber wie gibt nun ihm und uns allen, denen die mahre Meligion des Herzens theuer ift, diese Mes ligion Trost und Beruhigung?

Ich glaube einen Gott, weil der Mensch bas vornehmste Wesen ist, — also einen Gott, dem der Mensch über Alles gilt, — der Mensch über: haupt, also Jeder ohne Ausnahme.

Mit dieser großen, ersten Wahrheit-ber Relisgion ist uns die reichste Quelle des Trostes geöffnet. Aber an der Allgemeinheit dieser Wahrheit muffen wir auch unverrückt festhalten, wenn uns diese Quelle nicht wieder verschwinden soll.

Ware es nicht auf die Würde und Bestims mung der Menschheit überhaupt abgesehen; dachten wir uns einen partheiischen Gott; läge ihm nur die; ser, oder jener am Herzen: so wüßte keiner von uns, wie es mit ihm stände; ob er unter der Jahl der göttlichen Lieblinge, oder unter der Notte der Versworsenen wäre; und dann, m. Fr.! wäre unser Als ler toos das traurigste. Nun bliebe uns weiter nichts, als die Möglichkeit, unsre Bestimmung zu erreichen: aber diese bloße Möglichkeit schlösse natürlich die schreckliche Möglichkeit des gerade entgez gen gesehren Falles ein. Und dieß Gegentheil lassset uns immerhin recht deutlich denken, um unsern Gott desto herzlicher zu verehren.

Ich bin vielleicht — so mußte ich zu mir saz gen — von dem Plane der Gottheit, den sie für einen gewissen Theil meines Geschlechts entworsen hat, ausgeschlossen. Nun! so genieße ich mein Dasenn, so gut ich kann; und überlasse es der Alle macht, der ich doch nicht zu widerstreben im Stande bin, was fie aus mir machen will. Wie mußte ich thun, wenn ich aus der Reihe der Wesen ganglich ausgeschloffen gewesen mare? Ich bin Doch immer gludlich genug, bin boch ba, babe boch genoffen, habe boch ein Dafenn und ben Untheil, ben ich an ber Welt nehme, jum Gewinn. Aber weißt bu auch schon, wie die Gottheit mit bir verworfenen in alle ewige Bufunft verfahren wird? Du giltft ihr nicht als Mensch; um deinetwillen thut fie nichts: aber absichtlos ift bein Dasenn auch nicht. Run ift es nicht fur bich, du felbft bift nicht fur bich. fondern fur Undere. Jest lagt fie dich noch Man: ches genießen, um dir nur nicht gar ju webe ju thun. Aber wenn fie ihre Zeit erfieht; dann macht fie dich jum Opfer für bas Befte ihrer Lieblinge. Diefen hat fie Die eigentlich menschliche Glückseltafeit. Die fie ihnen in einem möglichft boben Grade und mog: lichft bald geben will, jugedacht. Gie follen in ber Kabigfeit und Wurdigfeit dazu schnell fortichreiten und befestigt werden. Dief bewirken unter andern Mitteln auch Straferempel; und vielleicht, schreck: licher Gedanke! vielleicht bin ich dazu auserseben. Mein Streben nach Tugend, alle meine Borficht, bem Reize ber Versuchungen auszuweichen, alle meine Kraftanftrengungen, Die Dacht ber Gunbe zu bestegen, find umfonft. Ich foll und werde fale Ien, und immer tiefer fallen; auf ben Winf Diefer partheilschen Gottheit, die alle Umftande in ihrer Gewalt bat , haben alle Gefahren , Die Die Tugend fällen

fallen konnen, fich gegen mich verschworen; damit man an mir die Abscheulichkeit des Lasters recht les bendia vor Mugen babe; damit biefe Abscheulichkeit bes lafters die Schonheit und Erhabenheit Der Eugend besto mehr in's licht fege; und damit mein Elend Die Gebnsucht nach der Gluckseligkeit der Tugend verstarfe und belebe. — Was für ein Traum? Welche tafterung ber Gottheit? Der Menich von ihr jur Gunde verführt, damit er nur ftrafwurdig werde! Und doch, m. Fr.! gab es un: ter allen klugelnden Rafereien der Afterweisheit auch die, in beren Tone wir jest gesprochen haben. Menschen konnten sich benken, daß ein Theil ihrer Bruder von der Gottheit eigenfinnig verworfen fen, und daß et, wenn das Dafenn beffelben anders noch einen Zweck babe, bem ausermablten Theile jum Straferempel dienen werde. Wir find por ei: nem so ausschweifenden, alle Wurde der Mensche beit, und alle Begriffe von Sittlichkeit verlegenden Brrthume ficher; wir halten uns an die Bahrbeit: Was die Unlagen jur Gittlichfeit und die hoben Rrafte der Menschheit in dem Ginen werth find , das find fie auch in dem andern werth, die Gottheit, die nicht Alle aleich achtete, fonnte feinen achten; für uns Alle thut fie Alles, was fie fann, - und fie fann mehr thun, als wir zu bitten verfteben.

Hatte sie Sinige zu Gegenständen ihrer Gute gemacht, indeß Andere von ihr verworfen waren: so wurden doch ihre Lieblinge nicht einmal den Trost ihres

ibres Vormas genießen. Denn an welchen Mertmalen follten fie ihre Auszeichnung erkennen? an Der Aufrichtigkeit, Reinheit, Starte ihrer Tugend? Aber fann eine folche Gottheit burch ben Sturm. oder das Verführerische der Weltumftande fie nicht wieder dem tafter Preis geben? Goll ein vorzug: licher irdischer Segen das Unterpfand bes gottlichen Wohlgefallens fenn? Aber wie leicht kann eine partheilische Gottheit Diesen Segen, den fie bem Verworfenen vielleicht als eine Urt von Vergutung für feine unverschuldete Berwerfung gutheilte, wie leicht fann fie biesen Segen nicht in Fluch, in eine gefährliche Lockung jum Bofen verwandeln! -Doch, m. Fr.! wozu geben wir folchen ungeheuern Bedanken noch einen Augenblick Gebor, wir, für Die es entweder gar feinen, oder einen Gott geben muß, der uns alle, ohne Ausnahme, mit dem Dlas ne feiner ewigen Weisheit umfaßt.

Wir sind Alle Gottes Kinder. Denn verach; tete er auch nur Einen: so ware der Andere ihm nicht um seiner Menschheit willen werth; so ware auch die Menschheit dieses Andern, — so ware er selbst — denn was er ist, ist er nur als Mensch — der Gottheit nichts werth. Diese Gottheit miß; brauchte ihn im eigentlichen Verstande; sie machte ihn zum Spielwerke ihrer überlegenen Sinsicht und Macht. Er mußte ihr dazu dienen, damit sie doch ihre geschäftige Größe an etwas zeigen konnte. Hier: bet besände er sich wohl, gerade so, wie sich auch

das Thier wohl befindet, das die Ehre hat, zu meis nem Spielwerke ausersehen zu senn. Was ist wohl diese Ehre, dieses Glück in den Augen der Vers nunft? —

Wenn nun der Mensch überhaupt, und alfo jeder Mensch vor der Gottheit als Derson und fitt: liches Wefen gilt: fo wird Jeder von uns gewiß, was er werden foll und fann; benn die Gottheit will es, und fann es, vorausgefest, daß wir das Unfris ge thun. Sier, m. Fr.! habt ihr ben einfachen Gedanfen , in welchem aller , Wernunftigen mun: schenswürdige Eroft liegt, und aus welchem jeder besondere Troftgedanke, ber noch Wahrheit und Saltbarfeit bat, fich entwickeln lagt. Wir Alle folls ten tugenbhaft werben, und die unfrer Tugend ans gemeffene Gluckfeligfeit finden. Reiner von unsoder Vernunft und fittliche Unlagen maren ver: fcmendet - aebt verloren; auch der nicht, ber jest der verabscheuungswurdigfte Bofewicht ift. Er ift jest nur verblendet; feine Fretheit ift durch Die Reffeln der groben Sinnlichfeit gebemmt. 3ft es anders ibm und der Gottheit moglich, einft diese Bemmung aufzuheben, diefe Feffeln zu gerbrechen: fo tritt auch bei ibm ber bisber gebundene, freie Wille jur tugendhaften Thatigfeit von febft bervor. Aber wird es auch moglich fenn, jene Binderniffe Der freien Sittlichkeit aufzuheben? Wenn es nicht moalich ift: fo muß Bernunft und Wille wenigstens in einigen Menschen für verloren geachtet werben. Und

Und was hindert mich nun, Die Bofewichter wie Die Rullen ber Menschenschöpfung zu behandeln? Wie fann bas Vernunftgefet mir auch gegen fie Pflichten, und zwar alle Die Pflichten gebieten, Die es mir gegen die Besten auferlegt? Stußt fich meis ne Pflicht auf ichwankende Möglichkeiten, Die feine gottliche Offenbarung in Gewißheit verwandelt? Und foll ich nicht Alles, was ich nur fann, zur Befferung des Bofewichts beitragen, ohne von dem Erfolge meiner Bemubungen, wenn fie auch noch fo flug angewandt maren, verfichert zu fenn? 3ch schwacher foll meine Bemuhungen verschwenben; indef die Gottheit Diefe meine Bruder ungehindert ihrem Berberben entgegen eilen lagt? 2iber wirft bu nicht wenigstens etwas auszurichten hoffen dur: fen ? Wirst du nicht wenigstens dem bochften Gra: be der Bosheit fteuern? Alfo, wenn ich das fann; wenn das Geringere moglich ift: fo wird fur die all: meise Gottheit ftufenweise auch bas Goffere, Die vols lige Befferung bes Gunders moglich fenn. Ginmal ift auch er Gottes Geschopf; und jeder irdische Des bengweck einer Menschenschopfung ift unbedeutend gegen ihren hauptzweck. Wo diefer hauptzweck nicht fatt finden tonnte; ba, follten wir Liebhaber ber Menschheit benfen, ba wurde feine Menschheit jenen Rebenzwecken aufgeopfert werden: ober, wird fie es bennoch; fo bat die Menschheit, man fage, was man wolle, nicht ihre naturliche Burde. In einigen gilt fie, was fie gelten foll; in Undern nicht. Unb

Und also ift die religiose Hoffnung, daß einst Jeder ein seliger Freund der Tugend wird, keine bloße Auswallung eines schwärmerischen Sefühls; sondern sie hat festen, dem Verstande sichtbaren Grund und Boden.

Wenn benn Jeber fein großes Biel erreicht: so muffen alle unfre Schickfale, alle noch fo unbe: greiflichen Berbaltniffe unfres lebens dazu bestimmt mitwirfen; oder: Alles muß uns jum Beften bies nen. Bei biefem Gage, m. Fr.! benfen wie nun hoffentlich etwas deutliches: Denn wir fennen bas Befte ber Menschbeit; es ift ihre wesentliche Be: ftimmung. Jedes Schickfal, fagte ich, liefert ba: ju feinen beftimmten Beitrag. Diefer Beitrag ift bestimmt, genau berechnet von ber Gottheit, Die unfre Welt fur uns, Menfchen, regiert; obgleich wir nicht im Stande find, in ihre planmäßige Uns lagen einzugeben, - ein Geschaft, bas in Ruck. ficht unfrer Pflicht gang unnuß ware. Wir thun jedesmal, was in unfern Kraften ift; und warlich! wir fonnen aus jedem unfrer Schickfale Bewinn für unfre Sittlichfeit, und das beißt, fur unfern End; zweck ziehen. Unfre Hauptforge ift, uns fennen zu lernen, unfre Krafte, unfre Schwachen. Munbe: nußen wir Alles, was uns begegnet, die einen, oder Die andern zu bearbeiten, jene zu ftarfen, zu erbo: ben, ju veredeln - diefer immer mehr uns zu ente ledigen, fie der Tugend unschällich zu machen. Wir verlieren ein koffliches Gut; wir faffen besonnes

nen Muth, ben Berluft ju erdulden, und fernen uns am Ende wohl gar freuen, wenn wir Gelegen: beit erhalten, der Tugend ein Opfer nach bem andern ju bringen. Gin Freund wird uns von der Seite geriffen; wir fchließen uns an einen andern an. Bielleicht, daß ber Umgang mit dem erftern uns jugleich feine Fehler gegeben batte: und baß von dem lettern eine Vortreflichfeit mehr auf uns übergeht. Benug! fur uns ift es gewiß, bag fein Leiden, feine Freude fur unfre fittliche Bilbung. und alfo auch fur unfre Bestimmung gleichgultig ift: gefest auch, bag wir es in manchen Fallen nicht eine faben. Ueber bas, was wir nicht mit Mugen feben, nicht mit unferm Berftande erreichen, foll bie Res ligion, der wir glauben, uns mit Sulfe Diefes Glaubens eben zufrieden ftellen. Sind wir einmal fo gludlich, einen Gott ju fennen, der erhaben ges nug ift, um alle die Bedingungen zu erfüllen, wels de die Erreichung unfrer Bestimmung fordert: fo trauen wir ibm, ohne begreifen zu wollen; fo ift Dieß Butrauen ju ihm fur uns fo gut, wie die deut: lichfte Ginficht. Wir find fo fest von dem gangen Erfolge überzeugt, als ob wir zugeseben batten, wie er aus allen fleinern und größern einzelnen Borbe: reitungen und Begebenheiten entftanden mare, fo feft, als unfer Glaube an Die Gottheit felbft. Alles Ginzelne berechnen, fich gleichfam auf ben Thron der Gottheit schwingen und ihren das Gange umfaffenden Gefichtspunkt nehmen ju wollen: bas

E

ift entweder vermeffener Vorwiß und ein Stoly, ber fich aus ben Schranfen ber Menschheit beraus: winden will; ober es ift Difftraun gegen Die Un: truglichfeit unfres Gottes. Man will begreifen, weil man nicht von Bergen glaubt; man will der Gottheit nachrechnen, wie weit fie es jedesmal mit ber Verwirflichung ihres Plans gebracht bat; um zu feben, ob fie überhaupt das Ihrige thun werde. Dein! m. Fr.! Diefen bochftunreligiofen Unglauben wollen wir uns nicht ju Schulden fommen laffen. Er wurde uns in ber That entehren. Wer feine Menschheit überfteigen will: ber verachtet fie; bent ift sie nicht gut genug. Gelbst das Unglud und Die anscheinende Verwirrung ber Schickfale eines gangen lebens ftort unfre Heberzeugung nicht. Ich febe, wie fo Manchen meiner Bruder fein Tus gendgeschaft burch die druckendsten, oder verführe: rischsten Lagen des Lebens erschwert, - wie ein guter Borfat nach dem andern in feiner Geele wies ber niedergeriffen wird, daß feiner berfelben ju ber nothigen Festigkeit und Rraft fommen fann ; ich febe Menschen mit den besten naturlichen Unlagen zur Tugend vernachläßigt, verwahrloft; ich febe, wie Alles fich vereinigt, ihre Beiftesfrafte in Dumpf: beit ju erhalten, ihnen eine verfehrte Richtung gu geben; ich febe fie von einer Stufe der Unfittlich: feit zur andern unbelehrt, ungewarnt, und unge: bemmt fortsteigen; meine Achtung auch fur ibre Menschheit, mein Glaube an Die Weisheit ber Welte

Weltregierung, die auch fie nicht vergeffen barf, fangt an ju manken, - benn Alles fteht, wie es scheint, damit im Widerspruche: aber, wer bin ich, ich furglichtiger, daß ich mit der bochften Weisheit rechten will? Konnen benn taufend und abertau: fend Erfahrungen einen Glauben widerlegen, ben Die untrügliche Vernunft mir im eigentlichen Berftande gebietet? Und, wenn ich auf fo man: che Schicksale und die Verbindung, die in einander greifenden Erfolge berfelben aufmertfam war: habe ich nicht gesehen, wie die verruchtesten Menschen oft schon hier besto grundlicher gebessert wurden; je freier fie alle Wege und Krummungen des Lafters versuchten? habe ich nicht gesehen, wie sie an ber Tugend befto fefter bielten; je mehr bas Gitle und Unbefriedigende der tufte ihnen ju Ginn und Ber: gen gegangen war? Renne ich benn, wie die Gotte beit, das Innerfte eines Jeden, um ihr die Urt ber Erziehung vorschreiben zu konnen, nach ber fie mit ihm verfahren foll? Weiß ich benn, wie die Erziehungswege, welche fie mit Taufenden ju aleicher Zeit einschlägt, in einander verschlung gen find; fo, daß einer in ben andern binein laufen muß? Duß fie nicht auf alle zusammen mit einem Male Bedacht nehmen? Kann in ihrer Sand fich nicht, nach bem langfamften, aber befto fichrer vorbereitenden Gange, vieles auf einmal entwickeln? Rury! ich bin nicht die Gottheit: aber eben darum 2 2 fraue

traue ich einer Gottheit, die ja mein uneingeschrants

Diese Soffnung, daß wir Alle werden, mas wir werden follen, ichließt, bag ich bieg noch ein: mal ausdrucklich erinnere, auch den Lafterhaftesten mit ein: aber fie tann fur ibn, fo, wie er jest ift, unmöglich Beruhigung fenn. Er fann ja an ben Gott, auf ben wir, Die wir unfre Pflicht ehren, jene hoffnung grunden, nichts weniger, als von Bergen glauben; er fann, gefegt auch, bag fein Berftand biefe beiligweise Gottheit gefunden batte, fie nicht wunschen, und mit ihrem Plane, dem feis ne Reigungen widerftreben, nicht gufrieden fenn: wie konnte er fich denn diefes Plans freuen? Er will die Bedingung der Beruhigung nicht; und alfo fann fie ibn nicht befeligen ; fie ift eine Blume, die auf dem Boden der Tugend erwächst. Wer nicht gern auf diefem Boben weilt: ber fann fich beffett nicht freuen, ber ben Garten ber Tugend pflegt. Um der Tugend willen bin ich meiner Menschheit, und werde ich also auch des Gottes frob, der mich einst in ihr Reich einführen wird: aber ber Lafter: hafte - o! er mochte, wenn es bei ihm ftande, in feiner Berblendung an die Stelle des Reichs der Tugend ein Reich feiner Lafter fegen.

Ihm kommt nichts ungelegener, als die Wahr: heit, daß auch er ein ganz anderer Mensch werden soll: denn die Freundschaft und Gewohnheit des kasters Lasters hat alle seine Triebe und Reigungen um:

schlungen.

Für ihn ist die Glückseligkeit der Tugend nichts werth: er hat an ihr keinen Geschmack; und er selbst kann, nach seinem jezigen Gemüthszustande, noch gar nicht absehen, daß sie ihm je wünschenswerth senn konne. Und doch hat er ein Gewissen; und doch ahnet er wenigstens, daß es nicht immer so fortgehen dürfe, und daß auch für ihn nichts ans deres übrig bleibe, als Glückseligkeit der Tugend. Der Elende!

Goed wie find felmen Gripflechetz wir find unflengen, Er har wird flens liebergroups find

distributed the bearings of the classical states

in our de l'action de la contraction de la contr

Mafer Lest eigner Selft Feinen eige bas Liebe

Unflerdichtett gelebrt baset eine Bignies

#### Sunftehnte Predigt,

de eine fine felbeichtelle feie der Engentische Fichte Der eine feit der ihre eineschliche find der geleber file den eine dere einem jehrgen Generalischen Generalischen der der der nicht abeiten der bas bei ben eine Kantalischen der

# Glaube an die Unfterblichfeit.

Gott! wir sind beines Geschlechts; wir sind unsterblich. Es sen uns Gewissenssache, uns von dieser großen Wahrheit zu überzeugen; damit wir, dieser irdischen Welt, unster frühern Bildungs; schule keineswegs fremd, dennoch stets als Unsterb; liche denken und handeln mögen.

Text: 2 Timoth. Cap. 1, 3. 10.

"Jesus hat dem Tode die Macht genommen, und das Leben und ein unvergängliches Wesen an das Licht gebracht, durch das Evangelium."

Unfer Text eignet Jesu keineswegs bas Bers dienst zu, daß er unter allen Weisen des Alterthums zuerst Unsterblichkeit gelehrt habe; eine Behaups tung, tung, die übertrieben, geschichtswidrig, und gegen so viele frühere Lehrer der Vernunft ungerecht senn würde. Nur das tob gebührt dem Stifter des Christenthums, daß seit seiner Belehrung und durch dieselbe der Glaube an die ewige Fortdauer des Menschen sich weit mehr, und selbst unter die nies drigsten Volksklassen verbreitet, und daß er sich der religiösen Denkungsart unzertrennlich einverleibt hat. Er war von Jugend auf auch unser Glaube; und wir nahmen ihn aus den Jahren unserer Kinds heit in unser späteres Alter mit hinüber. Je wichstiger er indessen ist, desto weniger darf er bloße Ues berlieserung bleiben; und wir wollen uns jeht, eis nige Bemerkungen vorausgeseht, die Gründe desselben deutlich zu machen suchen.

Je mehr eine Wahrheit unsern natürlichen Wünschen entspricht, desto nachgiebiger pslegen wir Alles anzunehmen, was uns dieselbe empsehlen kann; wir sind im voraus für sie gestimmt; nehmen es mit den Gründen, welche sich dasür anmelden, nicht so genau; und sind dann in Gesahr, durch bloße, zum Theil spisssündige Ueberredungen gestäuscht zu werden, Da machen wir uns aber in der That einer Unredlichkeit gegen die Vernunst und einer Hinterlissung unsres Herzens schuldig, die am Ende, wie alle Täuschung, mehr, oder weniger gefährlich werden kann.

Man gibt sich bas Unsehn, die Vernunft, ihrem im Felde dieser Wahrheit geltenden, obers riche

richterlichen Umte gemaß, um ihre Entscheidung unbefangen zu befragen: und gleichwohl ift ihrer Entscheidung, Die man rubig batte abwarten follen, der vorwisige Wunsch ber Reigung ichon juvorges fommen; man will, daß ber und ber Glaube das Unfebn eines vernünftigen erhalte; und ift baber, ber ftreng prufenden Bernunft jum Troge, mit jes bem lugnerischen Scheine berfelben gufrieden, ein Berfahren, welches bei aller vermeinten Uns fculb und Glaubenseinfalt, Doch im Grunde weiter nichts, als Unredlichfeit gegen die Bernunft ift. Rein! m. Fr.! wir burfen uns weber felbft taus fchen, noch uns gutwillig tauschen laffen; wir follen immer nach Grunden fragen, und wenn uns auch über dieser Unpartheilichfeit des Forschens unfer liebstes Gigenthum im Felde der Wahrheit verloren geben follte. Es war dann nicht rechtmaffia. - es war nur erschlichen. Und

Was konnte uns denn mit diesem Gute gedient sein? Ueber kang oder Kurz werden wir gewahr, daß wir uns dem Irrthume, der immer ein salscher Freund ist, in die Arme geworfen haben. Er vers abschiedet sich beschämt von selbst; und läßt uns ein, sam. Unsre Stimmung bleibt nicht immer dieselbe; es gibt kältere Augenblicke, wo wir nach seiner Bezrechtigung fragen. Und als denkende Menschen sollen wir das; wir sollen, selbst unter dem Einssusse des edelsten Gesühls, doch die besonnenen Sohne der Vernunst bleiben, — frei nachdenken

und forschen, unbekummert, ob und welche Wahrs beit, war's auch die niederschlagendste, sich erges ben wird.

Go viel zur Vorrede ber Beleuchtung einiger bloß überredenden, nicht überzeugenden Grunde, die man für unfre Lehre angeführt hat.

Was brancht es, sagt man, der besondern Rechtsertigung eines Glaubens, der sich von selbst unwiderstehlich aufdringt, und in das Wesen der Menschheit auf das innigste verwebt ist? So wahr der Gedanke an Vernichtung unser selbst und der Welt uns unmöglich ist; so wahr unser Herz sich der Sehnsucht nach Fortdauer nicht erwehren kann; und so gewiß die ewige Welt und unser Dasenn in derselben allein die verschlungenen Räthsel der irdisschen Welt und unsres hiesigen tebens aufzulösen im Stande ist: so gewiß sind wir unsterblich.

Laßt uns doch prufen, m. Fr.! Zuerst also:
ich kann mir die Vernichtung meiner selbst nicht ein:
mal denken: und daraus soll folgen, daß sie auch
nicht statt finde? und daß ich unsterblich sen? Die:
fer Schluß ist zu voreilig. Wir können freilich un:
fer Bewußtsenn nicht aufgeben; wir, indem wir
uns denken, können nicht denken, daß wir uns
nicht mehr denken; wir, so lange unser Gefühl noch
wir sagt, können dieß Gefühl unser selbst nicht
auslöschen, — uns nicht zugleich fühlen und auch
in demselben Augenblicke nicht fühlen: aber aus der
Unmöglichkeit der Vorstellung folgt nicht die Unmög:

lichfeit der Sache felbft. Wir konnen uns taufenb Dinge nicht vorstellen, die doch möglich find. Ich fonnte mich vor mehrern Jahren nicht fo fühlen, wie ich mir jest vorfomme: denn ich mar ein gang anderer Mensch; meine Ueberzeugungen, meine Stimmung, mein Charafter, meine Reigungen waren damals gang andere. Und doch mußte dieser aang andere Buftand, und diefes Gefühl deffelben schon damals moglich fenn; weil es jest wirklich ift. Das Bewußtseyn muß mit unserm Beifte auf's in: niaste verbunden, - es muß ihm nothwendig, und die Abmefenheit deffelben muß fur ihn unmoge lich fenn: weil wir une fonft nur halb fühlten; und es schließt also naturlich, so lange es gerade dieses Bewußtsenn ift, jebes andere, ihm entgegengefeste, fo wie das Unbewußtseyn aus.

Wir sehnen uns nach Fortdauer. Ja wohl! m. Fr.! denn ein Trieb zum Leben ist unster Natur eingepflanzt. Aber was hindert mich, zu sagen: diese Sehnsucht wird so lange dauern, als dieser Lebenstrieb dauert; und der letztere — so lange, als wir nicht vernichtet werden. Mit unster Vernichtung hören beide, der Lebenstrieb und jene aus ihm entspringende Sehnsucht auf, unsere Dauer zu sorz dern. Sie mußten wirksam sehn, damit wir irgend einmal, in irgend einer Welt, eine längere, oder kürzere Zeit lebten. Für diese längere oder kürzere Lebensdauer erhielten wir sie von der Natur, ohne

daß in ihnen eine berechtigende Uhnung der Bukunft lage, die uns nicht bestimmt ware.

Daß endlich die Ewigkeit uns die Unbegreiflichkeiten und Rathfel dieses kebens auslösen könnte,
weil in einer Ewigkeit Zeit genug zu endlosen Entwickelungen ist, würde nur dann etwas beweisen,
wenn unser Recht erwiesen wäre, die Begreislich,
keit jener Unbegreislichkeiten zu fordern. Aber sind
wir denn zum Begreisen da? Sind wir nicht eingeschränkte Wesen; und sollten wir es nicht senn?
Können wir unsre Bestimmung nicht erfüllen, ohne
dereinst aus unsern jehigen, natürlichen, und also
vielleicht wesentlichen, unabänderlichen Schranken
herauszurreten? Und wer sagt uns, daß das je
geschehen könne und werde, selbst, wenn es für
uns eine überirdische Welt gibt?

So, m. Fr.! steht es um diese Grunde für die Unsterblichkeit, an denen für die Nachdenkenden unter uns ein Beispiel der Prüfung gegeben werden sollte, woraus man schließen konnte, wie es um andere abnliche stehen moge.

Die beiden Hauptwahrheiten der Religion rus hen auf demselben Grund und Boden, auf dem der Pflicht; und mit der Einen ist eigentlich die Andere schon da für den, dessen Auge geistig genug ist, um sie zu entdecken. Die Religion, ein wahres Ges meingut, ist höchst einfach; sie ist ein leicht erwerbs liches Eigenthum. Wer sie besissen will, besist sie schon; wer für ihre Sprache gestimmt ist, vers nimmt bar.

nimmt sie schon; wer die Hohe der Gottheit ersties gen hat, befindet sich auch schon im Lichte der Uns sterblichkeit. Indessen soll in der Reihe dieser Bes trachtungen die Entwickelung des Grundes, an die letztere zu glauben, nicht fehlen; und ich stelle also jeht

den Glauben an die Unsterblichfeit

Buerft zeige ich, was wir unter Unfterblichfeit

Sodann folgt die Darstellung jenes Glaubens felbst.

### Erfter Theil.

Bin ich unsterblich, m. Fr.! so ist mein Leben in dieser Welt nicht mein ganzes Dasenn; sondern ich lebe nach dem Tode noch in einer andern Welt fort.

Ich lebe fort. Und was ist dieses Ich? Dieser Körper ist es nicht: denn diesen unterscheide ich ja von mir selbst; ich nenne ihn meinen Körper. Er könnte ein ganz anderer senn, — könnte diese, oder eine andere Gestalt, — könnte mehr, oder weniger Starke, Schönheit, Regelmäßigkeit haben; ich würde ihn immer mir aneignen, oder als Werkzeug und Eigenthum des Ich ansehen.

Dieses Ich, das, was nicht mein Körper, — was aber gleichwohl mit ihm auf das genaueste und innig:

innigste verbunden ist, nenne ich Geist: nicht, weil ich von einem Geiste eine genau passende Vorstellung hatte, — denn wir können uns überall nichts vorsstellen, was nicht räumlich wäre; sondern nur, um es nicht mit diesen meinen sinnlichen Gliedern zu verwechseln.

Also unser Geist lebt nach dem Tode fort; er wird nicht vernichtet; er wird fein andes res Wesen; er bleibt der nämliche.

Der nämliche: — so muß er auch sein Be: wußtsenn fortbehalten; so muß er auch in jenem an: dern Zustande der Dinge denken und wissen, daß er der nämliche, und daß er kein anderer ist.

Dieß wurde er aber nicht denken und wissen konnen; wenn er seine hiesigen Gewohnheiten, Fa: higkeiten, Fertigkeiten, Grundsase und Gesinnun: gen mit dem Aufhören des irdischen Lebens sogleich, ohne sein Juthun, verlore; wenn er durch die all: mächtige Kraft der Gottheit augenblicklich, und ohne zu wissen, wie? ganz andere Gewohnheiten und Fertigkeiten, ganz andere Grundsase und Gessinnungen annähme. So, wie wir daher aus die ser Welt gehen: so treten wir in die andere Welt hinein, — so gut, oder so bose, so vernünstig, oder unvernünstig, so weise, oder unweise, wie wir im Augenblicke des Todes waren.

Und endlich, wir sollen doch als Menschen fortdauern, und als Menschen in die andere Welt hineintreten; also mit einem Korper, sen er auch

welcher, — sen er auch beschaffen, wie er wolle. Dieser Körper aber kann wohl schwerlich von der groben Art senn, von welcher unsere äußere, siehts bare Hulle ist: denn sonst müßte die höhere Welt in allen Stücken der irdischen gleichen: weil ein irz discher Körper nur für eine irdischen Welt paßt. Träten wir aber aus Einer irdischen Welt in eine Andere: so wäre nicht abzusehen, warum uns die göttliche Weisheit nicht lieber ohne Unterbrechung hier fortleben ließe; warum sie unser Dasenn durch den Tod abschnitte; warum sie uns gleichsam aus Einem Boden in den Andern verpflanzte.

Aus dem Allen, m. Fr.! ware mithin Folgens des klar, er filich: diese grobe Sinnlichkeit fällt mit dem Tode hinweg; zweitens: der Geist bleibt der nämliche, mit Allem, was ihm eigenzthümlich ist, und was nicht zunächst von dieser grosben Sinnlichkeit abhängt; drittens: dieser Geist soll aber fortgebildet, und besser, und sichrer, und schneller fortgebildet werden, als es hier geschehen konnte.

Gesetzt nun, unter diesem groben, sichtbaren Körper läge ein unmittelbares, seineres Werkzeug des Geistes verborgen, das sich im Tode von dem gröbern entfesselte: so könnten wir es mit dem Geiste in die höhere Welt übergeben lassen; und wir brauchten der Allmacht zu unserm Wechsel nicht erst ein Wunder zuzumuthen, das uns doch unsern Hinzgang nicht begreislicher machen wurde. Vielleicht ließe

ließe sich eine solche Unnahme als sehr vernunftmäßig darstellen; wozu aber hier der Ort nicht ist. Zu unserm jeßigen Bedürfnisse ist der Gedanke der Unsterblichkeit hinlänglich ins Licht geseht; und wir kommen also nun im

## 3weiten Theile

gur Darftellung des Grundes, an fie gu

glauben.

Dieser Grund liegt in dem, uns nun so bes kannten, Sahe: Der Mensch verdient Uchstung als vernünftiges, und zur Tugend b'e stimmtes Wesen; worin zugleich die beiden folgenden enthalten sind, er stlich: die Vernunft soll geachtet werden; zweitens: mit ihr zugleich soll es die Tugend und die Unlage dazu, welche wir auch die sittliche nennen. Beide Sahe sind, wie man leicht sieht, nur verschiedene Wendungen einer und derselben Grundwahrheit.

Die Vernunft und ihr Gesetz geht über diese. Welt hinaus; und der Mensch trägt die höhere Welt gleichsam in seinem Innern. Daran kann nur dersenige zweiseln, der noch nicht zum deutlichen Vewußtsenn dessen, was die Vernunft als gnt und recht gebietet, und was sie auf der andern Seite als bose und unrecht verbietet, gelangt ist; und der sich den von aller Ersahrung, von der ganzen irdischen Weltordnung, von allen empfindbaren Folgen der Handlungen unabhängigen Werth der Tugend noch nicht

nicht im geborigen Lichte vorgehalten bat. "Du follft redlich und rechtschaffen gefinnt fenn und ban: beln" nicht: weil das fur dich und andere nuglich, - weil es eurem irdischen Buftande und euren jest: gen Berbaltniffen angemeffen ift; nicht: weil bas Befte der menschlichen Gesellschaft nur mit der Chri lichfeit bestande, und ohne fie ju Grunde gienge. Denn man fieht nicht ab, was einem Staate von lauter Sinterliftigen im Bangen abgienge, als bie Bequemlichfeit und Unnehmlichfeit Des Lebens, Die Die Frucht einer allgemeinen Sicherheit und eines wechselseitigen Butrauens ift. Riele bieg Butrauen hinweg : fo mare Jeder defto mehr auf feiner Suth; und man lernte fich beffer auf Borficht und Borftels lung und fluge Berechnung ber Sicherheitsmittel verfteben. Gine Lift triebe die Undere ab; und Gin Schwerd hielte das Undere in der Scheide. Aber warum ware es schicklich und recht, wenn Menschen einander mehr, als fo viel, achteten; wenn fie burch gemeinsame Achtung ihr Eigenthum verburgten; und wenn Sabsucht und Gigensucht aus ihrer Mitte verbannt ware? Gie follen es fenn, aus feinem andern Grunde, als: weil es die Bernunft mill. Die fich in dem Menschen, ihrem fichtbaren Stell: vertreter, bem Wefen, burch welches fie allein ge: bieten und berrichen fann, geachtet, oder berabge: wurdigt fieht. Dber woher wift ihr benn . Daß bas Gefek der Chrlichfeit ein allgemein und im gans gen Weltzusammenbange überwiegend beglückendes Gefet

Gefeß ift? Macht Unredlichfeit nicht taufend fchlaue Runfte nothwendig, welche Die Ginfalt des Bu: trauens entbebren fann? und ubt Schlaubeit nicht Die Rrafte, und erhalt fie in einer bestandigen Rege famfeit? Der, babt ihr mit allen Gattungen ber Tugend und des Lasters Die Probe gemacht, um Bortheile und Machtheile derfelben ju berechnen ? Der alte Spruch : Gerechtigfeit foll berrichen, und wenn die Welt baruber ju Grunde gienge, - ift bas Gefet der Vernunft felbft. Und, m. Fr.! wenn die Tugend um der Welt willen mare; wenn es also nur auf die außern Sandlungen, die fie hervorbringt, und auf die Folgen diefer Sandlung gen anfame: wozu gebietet benn bie Bernunft die gute Gefinnung, die Riemanden weder hilft, noch Schadet; die fich dem Huge des Beobachters entrückt; Die für Die Welt vollig verloren ift? Dochten wir Doch aufrichtige Uchtung gegen unfre Mitbruder ba: ben, ober die ichandlichsten Seuchler fenn; wenn wir nur einander nicht beleidigen, und getrieben von bem Gigennuge, ber auf Bergeltung im Gan: gen fieht, und um der allgemeinen Gluckfeligfeit willen handelt, une fo viel liebes und Gutes erwei: fen, als wir nur fonnen. Aber nein! felbft von Demjenigen fordert die Vernunft eine gutige Gefin: nung gegen feine Bruder, ber gar-nichte fur fie thun fann; er foll wenigstens Achtung und liebe im Sergen tragen, und es foll nur nicht feine Schuld fenn, daß er nichts fur fie ju wirken im Stande ift.

u

Ich foll den Menschen ganz andere behandeln, als er von der Matur und Welt behandelt wird. Ich foll g. B. bas Leben eines Rranken fo lange gu fri: ften suchen, als ich nur fann; wenn ich auch weiß, daß er nicht langer leben fann und mag; wenn ich auch febe, daß er fich und der Welt gur Laft wird. In Diefer Dronung ber Dinge, in Diefer natürlichen Berkettung ber Urfachen und Wirfungen, ba ift eigentliche innere Tugend und Bernunft verschwen: bet; da bedorf es nur Verftand und Klugheit; da ailt nur berjenige, ber die außern Erfolge bes außern Handelns zu berechnen weiß; da fomnit es blog auf Bermeidung des Bemeinschadlichen und auf Stre: ben nach Gemeinnußigfeit an. Gin edles Berg mag in einer bobern Ordnung der Dinge, wo nicht ber Werth und die Brauchbarkeit, sondern die vernünf: tige Wurde bes Menschen in Unschlag tommt, gel: ten: bier ift es eine unnuge, unbeachtete Roftbar: feit, die nur fur ihren Befiger, nicht fur Undere von Bedeutung feyn mag. Und wenn nun Ber: nunft und ihr beiliges Gefet irgend einmal gelten foll: fo muß es fur beide eine bobere Welt geben, eine Welt der Bernunft und der Tugend.

Diese höhere Welt ist mir so gewiß, als es die Wurde der Vernunft und die Heiligkeit ihres Gesselses selbst ist. Unstatt dieses Geseh beobachten zu wollen, so gut, als es sich etwa mit der irdischen Klugheit vertrüge, soll es vielmehr in seiner ganzen Strenge befolgt werden. Sobald Pflicht und Ges

wiffen reben, follen alle Reigungen ehrerbietig fchweigen; und wenn fie auch die triftigften Ginmen: Dungen ju machen batten. Jeht fordert mir Die Pflicht fogar mein leben ab. Aber, wenn ich nicht mehr lebe: fo buft ja Diemand mehr ein, als die Gefellschaft, ber ich bieber alle meine Rrafte auf: opferte; fo bin ich ja mit meiner nuglichen Thatig: feit auf einmal und auf immer für Die Welt verlo: ren; fo werden mit mir Taufende jugleich ungluck: lich. Wo ift der mir gleich gefinnte und gebildete, Der an meine Stelle trate; Der, wie ich, Retter Der Unichuld, Bater ber Wittwen und Waifen ware ? Mener rechtschaffne Minifter mablte Retten und Ban: Den: weil er fein Diener ber Ungerechtigfeit feines Rurften gegen einen einzelnen Unterthan werden wollte. Ein Bofewicht nimmt feinen Plag ein, und bat freie Sand, Ungerechtigfeiten ju Taufenden gu verüben, und ein ganges Land in unabsebbares Glend ju fturgen. D! rechtschaffener, ebler Mann! bat: teft bu doch nur einmal weniger Gewiffen gehabt! Du fonnteft ja die Gine Ungerechtigfeit doppelt und Dreifach erfegen; und bewahrteft durch diefe Gine Straffichfeit zahllose Geschlechter vor Jammer und Elend. Aber wie? m. Fr.! wenn um des Wohls Der Welt willen bisweisen Musnahmen von bem Gefeke gemacht wurden, und, wohl zu merfen! werden durften: wo bliebe benn die Unverlek: lichfeit und Beiligkeit bes Befeges? Ift nicht Gin Gebot fo gut Gebot ber Bernunft, als bas Undere? Wenn

11 2

Wenn ber Grund bes Ginen binweggeriffen ift; wo bleiben die andern? Wenn man im geringern Gras be ungerecht fenn barf; warum nicht auch im bo: bern? Rann Recht und Unrecht nach Graden ge: meffen werden ? Ift die Bernunft bald mehr, bald weniger ehrwurdig, - ihr Musspruch mehr, und weniger beilig? Wer bas Gefet in Ginem Punfte übertritt : ber bat das gange Befeg übertreten ; benn er bat in Diefer Ginen Uebertretung Das Unfebn Des gangen Gefeges bei fich aufgehoben. Sest, ba Diefe Reigung fich bagegen ftraubte, batte eben fo gut jede andere die Uebertretung jedes andern Bebots fordern tonnen; wenn fie nur fart genug gewesen mare: fie batte Gebor gefunden. Dit jes ber willführlichen Musnahme von Ginem Pflicht: gebote ift die Beliebigfeit der Musnahmen überhaupt aut gebeiffen; nun werden die Musnahmen Regel; und die Willführlichfeit der Reigungen wird Gefet.

Aber wenn die Vernunft ihr Unsehn verlore und sie verlore es, sobald man ihr Gebot den Neiz gungen unterwersen durfte — so hörte ihr Gebot auf, Wahrheit zu senn; so wäre sie selbst nicht mehr Wahrheit; so wäre sie samt ihrem Gesehe, und mit ihnen das Beste, das die Natur des Menschen hat, — so wäre der Mensch selbst, das erhabenste Geschöpf, Täuschung und Lüge. Aber welche Verz nunft kann in dieß Verwerfungsurtheil, das der Vernunft und dem Menschen ihr Unsehen abspricht,

einwilligen? Wer fann ber Tugend, felbft ber bloß außern, feine unfreiwillige Achtung verfagen? und, wer muß nicht diese Achtung an fich felbst bils ligen? wer muß nicht im Gefühle Diefer aufrichtigen Achtung fich felbst achtungswurdig finden? Dber haben wir an dem flugften, feinften Gigennuge nichts ju vermiffen? finden wir uns durch die Klugbeit und Reinheit beffelben befriedigt? Wir bewundern vielleicht diese Gewandtheit des Geistes: aber wenn fie nur nicht das Werfzeug des Gigennuges mare! Rechtschaffenheit, Tugend konnen wir weder uns felbst, noch Undern erlassen; sobald wir ruhig und unparthetisch urtheilen. Und foll bieg Urtheil nur dann mabr fenn, wenn die Sinnlichfeit ihre Erlaub: niß dazu gibt? ift Wahrheit eine so wandelbare Sache? Rurg! m. Fr.! entweder Die Bernunft behauptet ihre Burde immer, ihr Musspruch über Recht und Unrecht gilt unbedingt: und bann bat auch der Wink, ben fie, verständlich genug, auf eine bobere Welt gibt, Bedeutung und Wahrheit; ober diese Ungeige der Vernunft ift Tauschung, es gibt fur uns feine überirdische Ordnung der Dinge, fein Reich der Tugend: fo ift die Tugend und mit: bin die Bernunft felbft ein leerer Traum.

Ich gebe jest zu meinem zweiten Sabe: Tugend und also auch die Unlage dazu fordert und verdient meine uneingeschranfte Achtung.

Jene foll ich jum Gegenstande meines gangen Strebens machen; ich foll tugendhaft fenn, und nie aufhören wollen, es zu senn; ich soll lasso, um die Tugend nie aufgeben zu durfen, Unsterblichkeit und eine Ewigkeit fordern, soll an sie glauben; ich soll, damit ich mit mir selbst nicht in Widerspruch gerathe, damit meine denkende Vernunft mit der gebietenden übereinstimme, damit ich mir meinen norhwendigen, sittlichen Glauben nicht durch die Missolgen meines Denkens selbst wieder zerstöre, so soll ich die unerlästlichen Bedingungen, die diesen Glauben verbürgen, für meinen Verstand und mein Herz ein für allemal festsehen, und mich unverrückt an sie halten; ich soll um der unveränderlichen Verzbindlichkeit der Tugend willen einem heiligen, allz weisen, allmächtigen Gotte trauen.

Dieß ist nicht der einzige Fall, wo Erwartung und Hoffnung pflichtmäßig wird. Jeder Mensch soll einen bestimmten Beruf wählen: aber dieß wäre Thorheit, wenn er nicht gewiß erwartete, daß es für ihn künstig eine Lage geben werde, in der er diesem Berufe obliegen könne. Er soll ihn wählen, um der Welt zu dienen: aber dieser tugendhaste Zwecksekt seine eigne Möglichkeit voraus. Folglich soll der Mensch die Erwartung bei sich unterhalten, daß diese Bedingungen in der Jufunft, die für ihn noch ganz dunkel ist, mit seiner pflichtmäßigen Wahl zutreffen werden; er glaubt an diese Jufunft aus Pflicht.

Ich soll zur Besserung dieses verwahrlosten Menschen, der meiner Sorge anvertraut ist, so eifrig

eifrig und unabläßig arbeiten, als ob ich gewiß wüßte, daß mir meine Bemühungen gelingen wers den; ich soll das Gelingen derselben voraussehen, — wenigstens zuversichtlich glauben, daß sie in der Jand der Vorsehung einst noch Frucht bringen wers den. Oder, verdiente ich nicht Verachtung, wenn ich auf eine ausdrücklich und deutlich gedachte Uns möglichkeit hinarbeitete? Habe ich soust nichts zu thun? Darf ich meine Zeit und Kräfte verschwens den?

Den Bofewicht, von dem ich benfen mußte, daß er immer und ewig biefer Bofewicht bliebe, wohl gar im Bofen immer weiter gienge, tonnte ich unmöglich ehren, wie benjenigen, bem ich jus trauen darf, daß er einft gut werde. 3ft der Glaus be an Tugend und Menschheit grundlos: was foll mich in der Achtung gegen fo viele meiner Bruder erhalten, die jest der Musmurf unfres Gefchlechts find? Konnen fie an ber Wurde ber Menschheit Untheil nehmen; fonnen fie meinem Bergen, gleich ben Freunden der Tugend, theuer fenn: wenn die Bernunft, Diefer Charafter ber Menschheit, fich nie an ihnen rechtfertigt? Allo ich foll auch vom Bo: sewichte hoffen, daß seine sittlichen Unlagen einst ibe re volle Frucht bringen; so wenig ich auch jest die Wahrscheinlichfeit davon absehe.

Lauter zweifellose Beispiele von pflichtmäßiger Erwartung und Hoffnung.

Tugend ift nur fur ein Reich ber Tugend. Dieß findet in der irdischen Welt, wo die Tugend, wie gezeigt ift, durchaus nicht als Tugend gilt, nicht ftatt. Gleichwohl foll mein Entschluß für fie unwandelbar und uneingeschrankt fenn. Allfo liegt nothwendig in ihm, daß er Die Schranken Diefer Welt überfteige, und auf Die Ewigfeit mit unver: wandtem Blicke aussehe. Ware mir diese Soff: nung gleichgultig; tonnte ich fie je aufgeben; wens Dete ich nicht die gange Rraft meiner Bernunft an, um fie mir zu erhalten, fie in mir zu nabren, mich immer mehr fur fie ju ftimmen : fo ware die Tugend felbft mir gleichgultig, - mein Gifer fur fie laß und lau; und meine gute Gefinnung, Die nicht gang ware, was fie fenn fann und foll, muß mir felbft verdachtig werden. Sa! je tiefer mein Gefühl für die Tugend ift; je fester ich für fie entschieden bin: defto weniger bin ich im Stande, mich von der Soffnung auf die Ewigfeit loszureiffen; befto mebe gewinnt mein Glaube Bewigheit und Innigfeit. Unmöglich fann ich mit Rube den Gedanfen benfen, daß einft eine Zeit fomme, wo ich mich von meiner liebsten Freundin losreiffen foll.

Oder darf ich der guten Gesinnung die ihr anz gemessene, gebührende Glückseligkeit absprechen? Heißt nicht gute Gesinnung zugleich Würdigkeit und Fähigkeit zu höherem Genusse? Soll der Mensch diese Würdigkeit nicht immer haben, und immer haben wollen? Und in wem, als in ihm, kann

sie ihren Preis erhalten, der ihr hier versagt ist? Oder, wenn auch der Tugendhafte, weil er das ist, hier noch so glücklich wäre: warum soll er einst aufhören, es zu senn, da er die Würdigkeit dazu nie verlieren wird?

Es fostete uns viel Muhe und Rampf, uns fo ju bilden, wie bas Sittengefet es von uns fordert. Immer mußten wir auf die Bahmung unfrer Triebe und Reigungen bedacht fenn; immer mußten wir machen, daß uns nicht unreine Beweggrunde unfrer Sandlungen beschlichen; Der leifeste Sauch ber Gelbitfucht konnte Die Schone Pflanze vergiften, Die auf dem Boben des Bergens aufgesproßt mar. Und nun nach fo vielen Gorgen und Rampfen; nun, nachdem wir endlich uns dem Ziele der Vollfome menheit so weit genahert hatten, daß wir uns ichnel: lere Fortschritte versprechen burften; nun, ba bie Bernunft im Begriffe ware, ihrem Werke Die Kro: ne aufzuseben: nun wurde durch den Tod das ganze schone Werk, Die reife Frucht eines jahrelangen Fleißes auf einmal zerftort? Was ware die Welt für ben Menschen; wie wenig geborten beibe für einander: wenn wir mit unserm legten Blicke in eine ewige Racht dahin fanken! Sier ware nicht eine bloke Unbegreiflichkeit, fondern eine unfer Berg beunruhigende Berlegenheit.

Ohne die Unsterblichkeit gibt es bergleichen mehrere. Dort hat eine tyrannische Krankheit Menschen ihren Verstand geraubt, und sie mit ihm

um ihre Menschheit gebracht. Was soll ich benken, wenn keine Zukunft sie ihnen wieder giebt? Ift der Mensch ein so unglückliches Spielwerk des Zufalls? Dürsen Fähigkeiten, die ihn zur Krone der Schöpfung erheben, ihm ohne Ersah geraubt werden? Ist dann die Welt für den Menschen da? und, wenn sie nicht für ihn da ist, für wen sonst?

Wie viel tausend Anospen der Menschheit wers den von einem frühen Tode zerdrückt — unter den Augen der heilig; weisen Vorsehung. Aber ist nicht die Anospe die ganze Pflanze im Aleinen? War sie nicht so gut im Garten Gottes, wie die schönste Blume ihres Geschlechts? Dieser Gott — wir kennen ihn schon — erschuf sie; und er sollte mit ihr spielen, wie mit der eines welkenden Blattes?

Wer sich von der Hoffnung der Unsterblichkeit lossagen kann: der ist entweder kein ganzer Freund der Tugend; oder er hat nie den engen Zusammenz hang derselben mit der Lehre der Unsterblichkeit gez gefaßt. Ist er jenes nicht: so kann ihn freilich eine Welt, die für die Tugend bestimmt ist, nicht reizen. Der Lasterhaste sehnt sich nicht nach dem Neiche der Vernunst, der er noch nicht Lust hat, zu huldigen. Aber was bedarf es viel Nachdenkens, um von setz nem eignen Herzen aus, sich zur Ewigkeit zu erhez ben? Sie ist ein Bedürfniß, das sich nicht abzweisen läßt. Wenn ich sehen wie um mich herum der Tod täglich seine Uerndte hält; wenn ich die Nechtschaffensten in der Blüthe ihres Lebens vom Schau:

Schauplaße der Welt abtreten sehe; und nir den; ke, daß der Kerker des Grabes sie samt ihrem Edel; sinne auf ewig zurückhält, sie nie zur neuen, freien Thätigkeit das Licht des Tages wieder erblicken läßt: dann ist mir Alles dunkel; dann werde ich an Tusgend und Vernunft und Menschheit irre. Und so ein Zweifel muß mich in meinen besten Grundsäßen sidren. Wie konnte ich sevner dem Leitsterne der Wahrheit solgen, deren Licht mit dem Lichte des lehten Tages auf immer verloschen senn wird. —

Aber wir, die wir uns als Unsterbliche fühlen, wie werden wir als solche denken und handeln? Was muß der Glaube an eine andere und höhere Welt auf unste Grundsähe und Gesinnungen für Einfluß haben? Was muß für unste Absichten und Vestrebungen in dieser Hinsicht Regel seyn? —

Zuerst, m. Fr.! Wenn dieser grobe Körper, won dem Tode zerstört wird: so ist es unweise und unsere höhern Bestimmung unwürdig, diesen Körzper so zu hegen und zu pslegen, als ob er der beste, wichtigste Theil unsere Natur wäre; und als ob wir uns nie von ihm trennen sollten. Es ist unsere höhern Bestimmung unwürdig, seine ganze und einzige Angelegenheit daraus zu machen, daß man die Gesundheit, Festigkeit und Dauer desselben erzhalte und besördere, — seine Schönheit und seine Reize erhöhe, — daß man um seinetwillen die Künste der Eitelseit erschöpfe, und ein elender, bestaurenswürdiger Stlav der Zeit und Geld fressens

den, oft sinnlosen, stets willkührlichen Mode werde. Es ist unster hohern Bestimmung unwürdig, nur grobsinnlichen Vergnügungen zu folgen, nur an ihnen Geschmack zu unterhalten, nur immer auf ihre Erneuerung und Belebung zu denken, nur in ihnen seine Zeit und Kräfte, und wohl gar seine edelsten Kräfte zu verschwenden, und für nichts, was nicht Auge, Ohr und Gaumen rührt, für nichts, was nicht mit sühlbarem Genusse zusammenhängt, Sinn zu haben.

Wenn es Menschen gibt, bie, nachbem fie einige Stunden des Tages ihren Berufsgeschaften eine fluchtige Mufmerkfamkeit und eine balbe Thatig: feit gefchenft haben, die nun fur den gangen übrigen Tag an Derter bineilen, wo ihnen nicht einmal der feinere Benuß des eigentlich geselligen Bergnugens, ein unterhaltendes, belehrendes, den Geift weckendes Gesprach ju Gebote fieht; fondern mo Die tod: tende Langeweile fie zwingt, fade Zeitvertreibe mit: jumachen, ben Rorper ju aberfullen, und in bem Wirbel platter, geiftlofer Scherze ihren Berftand von allem ernsthaften Dachdenken zu entwohnen, wenn es folche Menschen gibt: so bandeln fie faum als Menschen; aber noch weit weniger als Bernunf. tige, Die eine Unfferblichfeit fennen und hoffen, und die Pflege des Korpers den bobern 3mecken bes Beiftes unterzuordnen miffen. Gollten Diejenigen im Ernfte an eine Unfterblichfeit glauben, Die fo leben, als ob dieser Körper ihr ganzes Sch und Wesen

Wesen ware, — als ob nur durch ihn und um seinnetwillen dieß Leben einigen Werth hatte, — als ob es der einzigwichtige Gegenstand des Verstandes senn könnte, alle Verstandeskraft im Taumel sinn: licher, unkeuscher, thierischer tuste je eher, je lieber zu tödten?

Bang anders berienige, ber im lichte ber Une fterblichkeit mandelt, - Alles in Diesem lichte be: trachtet, - und von diesem Strale alle feine Be: ftrebungen leiten laft. Es ware unvernünftig, ben Menfchen zum bloß vernünftigen Geifte machen zu wollen, und von ihm zu fordern, daß er, indem er noch in in dieser Welt lebt, boch icon gang in ber funftigen lebe. Gein Wefen ift nur halb geiftig; und fein Geift ift bier einmal an den Rorper ge: feffelt. Uber, m. Fr.! foll der Rorper über den Geift, ober ber Geift über ben Rorper berrichen? Goll in Allem, was wir thun und genießen mogen, Die grobe finnliche Begierde, ober die Bernunft Die Regel geben? Die Begierde? Uber Diefe, m. Fr.! gibt gar feine Regel; fie treibt jum Genuffe, fo lange noch Rraft und Stoff jum Genießen ba ift: fie jagt den Menschen von Ginem Rausche des Wohllebens in ben Undern; fie befummert fich viel darum, ob die bobere Bestimmung des Menschen, ob der beffere Theil feiner Matur Darunter leibe, ober nicht. Aber, Unfterblicher! fage dir doch : mein Korper ift nur um meines Geiftes, - Die Sinnlichfeit ift nur um ber Wernunft willen ba.

Ich muß also des Körpers so pflegen, daß die Thättigkeit meines Geistes nicht beschränkt, nicht abgesstümpst; sondern vielmehr erweitert, erhöht, gesschärft werde: ich muß seiner so pflegen, daß er der Vernunft gehorsam bleibe; daß er sich willig zum Werkzeuge der Pflicht brauchen lasse: ich muß sinnliches Vergnügen in der Maße und in der Abssicht genießen, daß ich zum Dienste der Tugend gesstärkt und erheitert werde. So handeln, das heißt: als Unsterblicher handeln.

Wenn zweitens unser Geist der nämliche bleibt, mit Allem, was ihm eigenthümlich ist, und was nicht zunächst vom groben Körper abhängt; wenn er seine hier erworbenen Gewohnheiten und Fertigkeiten mit über das Grab des Körpers hinzüber nimmt; und, wenn er in der fünstigen höhern Welt an vernünstiger Einsicht und Tugend wachsen soll: so muß es schon hier für den, der sich als Unssterblicher fühlt, die wichtigste Angelegenheit senn, immer vernünstiger und tugendhafter zu werden.

Damit uns diese Folgerung nicht zu allgemein scheine; und damit wir sie aus Ueberzeugung in's Herz fassen: so will ich sie genau aus jenen Sagen Des Ersten Theils abzuleiten suchen.

Ich werde in der Ewigkeit derselbe senn, der ich hier war; ich werde mir sagen, daß ich's bin; ich werde das Bewußtsenn von mir selbst fortsehen. Uch! und wenn ich nun vor den Thron meines alls misenden und gerechten Richters ein boses Gewis

fen mitbringe! wenn ich mir's gestehen muß, bag ich diesen meinen Geift, ber nach Gottes Bilbe ge: schaffen ift, vermahrlofte! wenn das Gute, das ich Schändlich verfaumte, - bas Bofe, bas ich fo fre: ventlich übte, - Die vortreflichen Unlagen, Die ich an mir felbft verdarb, oder forglos verderben ließ, - wenn die Umes : und Berufsgeschafte , Die ich, meineidig an Gott und Obrigfeit, verfaumte, wenn die Meinigen, die ich troß ber Bater : ober Mutter : ober Freundes : Pflicht vernachläßigte, wenn die Unichuld, die ich retten fonnte, und nicht rettete, Die Unichuld, Die ich vielleicht mit fcblauer Bosheit in's Det bes tafters lockte, wenn die Wittwen und Waifen, die ich barthergia von mir fließ, - wenn felbst Religion und Wabr: beit und Tugend, deren beiliges Unfehn ich ju ichmalern suchte, - wenn bas Alles wider mich zeugt! D! ich wurde vielleicht in ber Bergweiffung meine Bernichtung wunschen; ich wurde wunschen, von mir felbft nichts mehr zu miffen: aber nein! unvermeidlich, schrecklich ift der Ausspruch meines bleibenden Bewußtsenns, bag ich, ich diefer Frevler bin, - baß ich mich um den Beifall meis nes Bemiffens, um den Beifall Gottes, um eine frubere, bobere Gluckfeligfeit brachte, - bag ich mir ben fchnellern Fortfdritt jum Biele meiner Be: stimmung erschwerte. D! so mabr ich unsterblich bin, fo beilig fen mir von jest an die Tugend. -

Ich nehme die bier erworbenen Gewohnheiten und Kertigfeiten, Grundfage und Gefinnungen mit in die andere Welt; und es ift in diesem Sinne mabr: Wie ber Baum fallt; fo bleibt er liegen. Oder wird vielleicht durch ben Tod des Rorpers mein Beift eine gangliche Umwandelung erfahren? Go mußte ja diefer Geift, Diefes Wefen Das in mir benft und will, nur durch den Rorper denfen und wollen; fo ware es vielleicht ein Theil Dieses Korpers; fo bienge es wenigstens gang von der gros ben Sinnlichfeit ab. Und was ware bann bas Ich. Das von meinem gangen Meußern durch das Bewußt: fenn fo beutlich unterschiedene Ich, bas man une fterblich nennen burfte? Dber wird die Allmacht. fo wie ich in Die bobere Welt trete, mit einem Dale alles eingewurzelte Bofe in mir austilgen? Wenn fie mich aber umschaffe: war' ich bann noch berfelbe? Konnte bas Gute, bas mir fo ohne und wider meis nen Willen angebildet, gleichsam eingeimpft murbe. in meinen und felbft in ben Mugen bes Beiligen ir: gend einen Werth haben? D nein! mas ich mer: ben foll: bas werde ich unter Gottes Beiftande burch mich felbft. Beilig fen mir alfo, fo mabr ich unsterblich bin, beilig fen mir ber Borfag, von ießt an jede bofe Gewohnheit abzulegen, jede qute Fertigfeit anzunehmen.

Endlich, m. Fr.! foll der unsterbliche Geift in der Ewigkeit fortgebildet, — leichter und schnels ler, als hier fortgebildet werden. Aber wie, wenn

mit biefer feiner Bilbung bier noch nicht einmal ber Unfang gemacht mare: wie lange werde ich dann Diesen Bortbeil, ben mir bie Ewigfeit gemabren foll, entbehren? wie lange werde ich in der Bolle fommenheit, und im befeligenden Genuffe Diefer Wollkommenheit meiner ewigen Rrafte jurudblei: ben? welcher Bucht werde ich mich unterwerfen muß fen, um nur erft auf ben Weg zu fommen, ber mich weiter fubren foll? D! fo mabr ich unfterb: lich bin; fo theuer fen mir die vorbereitende Schule Diefer irdischen Welt. Ich will ein folgsamer, dankbarer Zogling ber Borfebung fenn. -

AND THE PROPERTY LANGUE OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF

that the first state of the sta Annah Mendelika ing pangangan pangangan pangangan pangangan pangangan pangangan pangangan pangangan pangangan

a language are and affect and and and and and and

of brank he been brones and a super place of the dis-tent to the sugard being her characters are brones, but

the Contract three states and an area of the contract the contract three contracts are the contract that the contract the contract three contracts are contract three contracts are contracts and cont

## Sechsehnte Predigt.

Wanted Total and with

Die Hoffnung, daß wir uns in der hohern Welt wieder finden.

Wir freuen uns unfrer Unfterblichfeit; wir erwarten fie von dir, Allweifer! Allmachtiger! Aber wir find Menschen mit menschlichen Gefühlen ; Die: fe Gefühle - nein! fie wohnen nicht in Diesem ir: bifchen Rorper, - fie überleben feine Berftorung, - fie haften mit unfichtbaren und besto festeren Ra: ben an dem Innern unfres unfterblichen Wefens. Gelbst die Tugend bat fich mit ihnen verwebt; fie ift durch fie nicht bloß das Eigenthum unfrer Menfche beit, sondern auch der Menschlichkeit geworden, die ihr danfbar ihre Rraft juruckgibt. Freundschaft, Geiftesharmonie! ihr zerftort unfern Abel nicht; ihr fichert, - erhohet ibn. Guch suche ich, felbst im Mamen der Vernunft, die fich fo gern mit euch vers mablt, auch über dem Sternenzelte. Und, boche fter

ster Freund ber Tugend! der du nicht arnoten willt, wo du nicht gesaet hast; der du uns zu Menschen, nicht zu reinen Geistern schusst; der du nicht die Heiligkeit deiner unabhängigen, bedürfnißlosen Gottheit, sondern nur eine menschliche Tugend von uns forderst: du siehst gewiß mit Wohlgefallen unsre Sehnsucht nach Freundschaft im Geiste der Tugend; du kannst es nicht misbilligen, wenn wir, mit dem Entschlusse, selbst unsre liebsten Wünsche der Wahrheit, die sie verschmäht zum Opfer darz zubringen, diese unsre geistige Sehnsucht zu rechtzertigen versuchen. Laß uns nur — nicht auf den Worwiß der Neigungen, schienen sie auch noch so unschuldig, sondern auf den Ausspruch des Geistes der Wahrheit hören. Amen!

Ich getraue mir nicht zu sagen, meine christlischen Leser! ob die Hoffnung, daß tugendhafte Freunde sich in der hohern Welt wieder sinden wers den, in irgend einer Stelle des neuen Testaments deutlich ausgedrückt sen. Indessen kann folgende uns gar wohl an diese Hoffnung erinnern: da es uns eigentlich auf die Untersuchung ankömmt, ob sich Gründe der sittlich en Vernunft für diesselbe auffinden lassen. Es ist die Stelle

Evangel. Joh. Cap. 17, B. 24.

,, Vater! ich will, daß, wo ich bin, auch die bei mir seyen, die du mir gegeben hast; daß sie meine Herrlichkeit sehen, die du mir E 2

gegeben haft: denn du hast mich geliebt, ehe denn die Welt gegründet ward."

Ich halte die Unzeige auch dieses Tertes nicht für unzweideutig: denn, wenn Jesus wünscht, daß seine Freunde bei ihm seven; so konnte dieß schon dadurch in Erfüllung gehen, daß sie mit ihm in seinem herrlichen Neiche, von dem wir nicht wissen, wie es sich Jesus selbst gedacht habe, lebten, ohne seines nähern Umgangs zu genießen; und schon auf diese Urt konnten sie Zeugen seines höhern Zustan; des werden. Wir halten uns daher bei der

Soffnung, daß tugendhafte Freunde fich in der hohern Welt wieder finden,

lediglich an Gründe der Vernunft; nachdem wir angezeigt haben, was diese Hossinung eigentlich in sich schließe und voraussetze.

## Erfter Theil.

Zuerst also: Welche Voraussekungen liegen berjenigen Hoffnung zum Grunde, die wir uns jest aus der menschlichen Natur, und insbesondere aus der sittlichen Vernunft zu rechtsertigen versuchen wollen?

Wir sollen uns wieder finden, — und in els nem Reiche der Tugend — um ihretwillen wieder finden: dieß läßt sich nicht denken, wenn wir nicht er st

erftlich unfer Bewuftfenn und Diejenigen Gigen: thumlichkeiten unfres Geiftes behalten, welche für unsern Endzweckunschadlich find; wenn zweitens die bobere Welt nicht baju bestimmt ift, uns in bet Tugend fortzubilden; und - welches das dritte ift, unfrer Tugend die ihr angemeffene Gludfelige feit zu gewähren.

Wir follen uns, die bier ein freundschaftlis der, auf Grundfage und Gefinnungen der Tugend gegrundeter Umgang mit einander verband, wieder finden. Aber wir fuchen und finden uns nicht, und wiffen nicht, daß wir uns gefunden haben: wenn nicht in der bobern Welt theils das Bewußtsenn unfer felbst bleibt; theils Merkmale vorhanden find, an benen wir die Unfrigen, diefelben, die wir bier liebten, wieder erfennen fonnen.

Gefegt, ich trete in die andere Welt: aber ich bin nicht mehr ber. ber bier in diesen bestimmten, genauen Berhaltniffen lebte; ber fich naber an biefe, oder jene Menschen anschloß; ber fich burch ben Umgang mit ihnen bilbete, der durch ihre liebreiche Unterftußung, Burechtweisung, Warnung fich von einer Stufe ber Beredlung jur andern erhob; und fich in ber engern Berbruderung mit ihnen fo felig fühlte. Go finde ich die Geliebten nicht wieder; fie geborten einem Undern ju: Diefer findet fie; aber er findet fie nicht wieder. Und fur wen ift auch diese hoffnung, wenn ich durch den Tod mir felbft, und hiermit jugleich meinen ehemaligen Freuns Freunden fo vollig fremd geworden bin? Mit ber Menschheit, die Die meinige mar, habe ich jugleich jedes meiner noch fo tiefen, innigen Gefühle, habe ich auch die Sehnsucht nach der Wiederhers stellung der irdischen, noch fo theuren Berhaltniffe verloren. Zweifelt ihr alfo, m. Fr.! an ber Dauer unfres Gelbstbewußtsenns: fo ift fur euch meine gange Betrachtung , noch ebe fie anhebt, ichon fo gut, als widerlegt; und fie ift euch, da fie feines eurer Bedurfniffe befriedigt, vollig gleichgultig. Sind wir aber - ich fage: wir; und deute Damit auf Diejenigen Gigenheiten, worin eines Jeden un: wandelbare Perfonlichfeit liegt - find wir noch Diefelben, Die wir bier maren : bann bleiben mir es auch unfern Freunden, fo wie fie es uns bleiben ; bann begleitet uns das Undenfen an fie, und an den Bund unfres Bergens mit bem ihrigen jenfeit bes Grabes; bann - wenn mit diesem Undenfen Die Sehnsucht nach ihnen noch verbunden ift - fuchen und - vorausgefest, daß fie uns wieder gegeben werden - find wir es, und find fie es, die eins ander fin den.

Die zweite Voraussehung, die unfrer hoff; nung zum Grunde liegt, ist: die höhere Welt soll und wird uns in der Tugend fortbilden; oder ge, nauer: wir selbst sollen es in der höhern Welt thun. Wer von Fortbildung in der Tugend, also von Forts bildung des Tugendhaften spricht: raumt niedere und höhere Grade in der Tugend ein. Aber dies

fenige Gefinnung felbft, welche bie Tugend an und für fich ausmacht, ber eigentliche qute Wille bat feine Grade und fann fie nicht baben: benn er ift der feste, und - wenigstens fur jett entschiedene Wille, dem Sittengesehe oder dem Gewissen zu fol: gen, und zwar lediglich um bes Gewiffens willen. Weder unter, noch über Diesem Willen fann es ets was geben, bas ben Namen ber Tugend verdiente. Wer einmal fur das Gute ganz und vollig entschies ben ift: fann es nicht bald mehr, bald weniger fenn. Wer, noch fo bestimmt für die Beobachtung aller Gebote ber Wernunft entschlossen, weilifie in allen die fich gleiche, und gleiches Unsebens wurdige Bers nunft ift, - wer, fag' ich, boch bisweilen in bies fem Entschlusse mante: ber bat in Diesem Mugenblicke des Wankens die Tugendgesinnung felbst schon vers loren; benn Achtung fur die Vernunft fann nie jur halben Achtung berabfinken, und boch noch Achtung ju heißen verdienen. Wenn es baber Grade ber Tugend geben foll: fo find es nicht Grabe in ber Beschaffenheit des tugendhaften Willens selbst, die nur eine und Diefelbe, unwandelbare Beschaffens beit fenn fann, und mit der geringften Beranderung, mit der fleinsten Abweichung von dem Urbilde der Bernunft, deffen Abdruck fie ift, aufhoren murbe, Diesen ihren Abel ju behaupten; es find nicht Un: terschiede in bem Debr, ober Weniger ber Reins beit des Willens, - benn mit bem geringften Bus fate bes feinsten Eigennuges ift diese Reinheit babin, unb

und es bleibt babei: wer nicht ganz mit der Tugend ist, der ist wider sie, — ist wenigstens in so fern wider sie, als er nicht mit ihr ist.

Wenn fich nun Grade nicht in der Tugendge: finnung felbft denfen laffen: fo liegen fie nur in ber Birffamfeit Diefer Gefinnung auf Dasjenige Ber: mogen, ober diejenige Rraft bes Menschen, welche ber Entschluß fur das Gute ftarfer, oder schwächer in Bewegung fest. Dieß Bermogen ift bas Ge: fubl. Wenn ich mir zwei Menfchen bente, Die beide von dem, mas in jedem Falle recht, oder un: recht ift, gleich gut unterrichtet, und beibe gleich fest entschlossen find, diefer ihrer Ginficht ju folgen: fo fann doch ber Gine Diefen Entschluß in dem jedes: maligen besondern Salle lebhafter ergreifen, und ausführen, als ber Undere; und diefe Musführung fann Jenem leichter werden, als Diefem. Daber fchreibe ich bem Erftern mehr, - Dem legtern mes niger Tugendfraft ju. Da nun die Gefühle jum finnlichen Theile unfrer Ratur geboren, - Denn fie folgen einer jedesmal empfangenen Reigung: fo liegen folglich die Grade ber Tugend in bem größern, oder geringern Ginfluffe unfres guten Willens auf bas Gefühl, - in der großern, oder geringern Gewalt, welche bie Tugendgesinnung über daffelbe außert. Daß aber diefe Gewalt bei bem Ginen großer, bei bem Undern geringer ift: fann nicht in bem guten Wil: Ien felbit liegen, ber bei Beiden, wofern fie Beide tugend:

tugendhaft find, gleich entschieden fein muß. Folge lich liegt ber Grund jenes Unterschieds in ber ver: Schiedenen Beschaffenheit, Starte, Lebhaftigfeit, Innigfeit, Dauer des Gefühle. Berliert nun ber Tugenbfreund mit bem Gintritte in die bobere Welt feine gange fimliche Matur: fo verliert er auch jedes feiner Gefühle nebft ber Unlage baju; fo ift von Graden der Zugend bei ihm nicht mehr die Re: De; fo fallt ber Gedanke von einer Fortbilbung feis ner Tugend hinmeg. Er geht mit feinem reinen, guten, entschieden guten Willen in Die Ewigfeit; und diefer fann fich weder berabstimmen, noch er: boben. Ober, was fann biefer Wille anders fenn. als lautere Thatigkeit, - Thatigfeit der Vernunft und für Die Bernunft? Rann Die Graft Diefes Willens felbft Grabe baben? fann fie Wille und Richtwille, Wille und Salbwille zugleich fenn? Mit fo einem Gedanken verwirren fich alle meine fittlichen Beariffe. Salbwille ift halbe Freiheit, die ich troß meiner Ratur nimmermehr jur gangen Freiheit mas chen fann. 3ch mit meinem halben Willen, mit Diefer meiner halben Perfonlichfeit mußte aus mit felbft bingus geben, - mußte die mir wefentlis chen Grangen überfpringen, wenn ich gange Perfon werden wollte. Mun bin ich nicht frei, nicht frei gur Tugend; bie Tugend ift mir - ohne meine Schuld, Die nur bie Matur tragt - unmoglich. Mein! wir follen das Gefet ber Bernunft befol: gen; wir find alfo fret: aber diefe Freiheit ift von ber

ber Sinnlichfeit mehr, oder weniger gehindert, baß fie nicht rein, und nicht in ihrer gangen Rraft er: fcheinen fann. Go wie diese Sinderniffe fich nach und nach beben; fo wie der gute Wille immer mehr Berr ber gangen menschlichen Ratur wird; fo wie Die Tugend, Die im innerften Innern unfres Geiftes wohnt, alle unfre Rrafte, und Bermogen, und die befondern Gigenheiten berfelben, burch welche Gin Mensch fich von dem Undern unterscheibet, leichter und ftarter an fich zieht, fur fich gewinnt, an ibr Geschaft gewöhnt, und gleichsam ihr Intereffe jum Intereffe des gangen Menschen macht: fo schreitet ber Mensch in der Veredlung fort; und er wird ben bochften Grad berfelben erreicht haben, wenn bie Wernunft durch fich felbft, und ohne fremde Sulfe, in allen Fallen, auch bei bem ftartften Wiberfpruche, bei dem lebhaftesten Gegenkampfe der Reigungen, ober vielmehr, ohne allen Rampf mit berfelben über jede Kraft leicht und ficher gebietet; er wird ibn er: reicht haben, wenn feine gange Ratur mit bem ober: ften Gefege der Bernunft und Freiheit in ungeftors ter und unauflosbarer harmonie ift.

Aber was für außere Bedingungen gehoren zu einer folchen Fortbildung?

Sie kann weder in dieser, noch jener Welt statt finden ohne Uebung; und diese Uebung nicht ohne Gelegenheiten zur Uebung; und diese Gelegen; heiten nicht ohne Verbindungen und Verhältnisse, engere und weitere. Fält also jene Fortbildung

weg: so bedarf es auch dieser Verhältnisse nicht; mit jener aber hängen diese, und nicht bloß die weiztern, sondern auch die engern auf eine leicht begreifzliche Art zusammen. Nun wird es nur darauf anz kommen, ob die Wiedervereinigung mit unsern hiezsigen Freunden unsre Fortschritte in der Tugend hindere, oder befördere, und sich nicht, wenn der letztere Fall statt fände, daraus ein Grund für die Hossfnung ergebe, von welcher hier die Frage ist.

Diese hoffnung fest endlich drittens vor: aus, daß in der Ewigfeit die Tugend auch die ihr gebührende Glückfeligfeit erhalten wird. Ber uns ter uns, m. Fr.! weiß es, welche Geligfeit ber Dame ber Freundschaft in fich Schließt, - was die Sympathie der Gemuther fur ein fuger, und boch fo schuldloser Bauber ift, - wie Gine Stunde, im wechselseitigen traulichen Tausche ber Gedanken und Gefühle verlebt, gange Tage und Wochen und Jah: re des Unglucks vergutet, und die schönften Freu: ben murgt, - wer weiß und fuhlte fo felige Stun: ben : und wünschte fich nicht Freunde, die folche Geligfeit ibm bier schenften, auch in der beffern Belt? Gefett aber, Diefen feiner Tugend gebub: renden Genuß fonnte und durfte er auch dort in ber Wiedervereinigung mit ehemaligen Geliebten finden : was ftande diefer hoffnung entgegen? warum folls ten wir, im Ramen ber Tugend und Vernunft, Die gewiß feine Menschenfeindinnen find, uns von ibr lossagen?

Doch, m. Fr.! nur von denjenigen war bis jest die Nede, was diese Hoffnung voraussessen würde, wenn sie anders gegründet wäre. She wir die Gründe dafür aufsuchen, muß genauer, als es bisweilen geschieht, bestimmt werden, was in ihr enthalten sen, was wir in Rücksicht der Wiesderherstellung unsrer hiesigen freundschaftlichen Vershältnisse eigentlich wünschen und suchen.

Es ist freilich wahr, die Ewigkeit ist lang gestung; und wir konnen unfre Freunde endlich einmal, wer weiß, wenn? wieder sinden. Aber das verssteht sich von selbst; und mit dieser Unbestimmtheit ist unsrer Sehnsucht nichts gedient. Sie dringt auf eine baldige Wiedervereinigung, die frei von aller Furcht einer abermaligen Trennung sen. Sie dringt auf die Fortsehung unsres freundschaftlichen Umgangs, auf ungehindert frohe Mittheilung, auf wechselseitigen Genuß der gebenden und empfangens den Liebe, auf nähere Gemeinschaft und Untersüstung in unsern überirdischen Geschäften.

Unste Hoffnung verlangt nichts weniger, als die Wiederherstellung aller unsver hiesigen Verhältnisse, also insbesondere nicht derer, die sich auf die Bedürsnisse des Körpers und der groben Sinnlichkeit beziehen: denn das hieße in der That, die Erde in den Himmel tragen; und so irdische Vorzstellungen sind mit dem Ausspruche eines der verzehrungswürdigsten Weisen des Alterthums: "im Himmel wird man weder freien, noch sich freien

laffen" binlanglich abgefertigt. Goll die Tugend, welt einmal eine überirdische senn: so konnen wir mit dieser groben Sinnlichfeit nicht hineintreten; fo muffen die in Diefer Sinnlichfeit liegenden Bes durfniffe und Berhaltniffe, und Alles, was von benfelben abhangt, binwegfallen. Ich mußte mir in der That feinen Borgug der hobern vor der irdi: fchen Welt zu benfen: wenn er nicht barin befieben foll, daß die Erftere bie liebung der Tugend und Das Fortschreiten in Derselben gum einzigen Endzwecke hat, folglich die gange Ginrichtung berfelben auf die Erreichung Diefes Endzwecks angelegt ift; Die Legtere aber benfelben 3med mit mehrern andern, welche ihn jum Theil nur entfernt vorbereiten, und alfo nicht in unmittelbarem Busammenhange mit demfel. ben fteben, gemein bat. Ift biefe Muficht richtig: fo wird une dort die Tugend erleichtert werden; und fo merden die größten Sinderniffe berfelben, Die ihr Die grobe Sinnlichkeit schafft, mit Diefer Sinnlich: feit hinmegfallen. Dann find aber alle bie oben ans gedeuteten Berbaltniffe auf immer vernichtet. Was aab indeffen allen diefen Berhaltniffen fittlichen Werth? War es nicht die auf Tugend gegrundete Freundschaft? Collten sie nicht die Uebungoschule für unfre Pflichten fenn? Gollten wir nicht in ib: nen Belegenheit finden, unfrer Achtung fur Die Menschheit defto fichrer Gnuge zu leiften, je enger fie waren ? Gollten nicht Gatten, follten nicht Gle tern und Kinder und Verwandten der Tugend burch

die nahere Aufmerksamkeit auf einander unmittelbare Dienste erweisen? Sollten sie sich nicht für ihre Hauptbestimmung gemeinschaftlich bilden und vor: bereiten? Wenn das ist: so finden sich Gatten und Eltern und Geschwister dort als Freunde, als wech; selseitige Beförderer ihrer Tugend, als Mittelsperssonen ihrer höhern Glückseitzseit wieder.

Und nun, nach diesen Bestimmungen durfen wir jum Gegenstande unfrer Abhandlung selbst fommen.

Zugleich, m. Fr.! fordere ich mich und Euch auf, der Tugend durch strenge, unpartheiische Wahrs heitsliebe ein bedeutendes Opfer zu bringen, und vor unserm Gewissen eine Probe abzulegen, ob wir zur Selbstverleugnung stark genug sind, oder nicht, — zu einer Selbstverleugnung, die uns desto mehr Ueberwindung kosten, aber auch desto mehr werth senn wird, je näher sie die unschuldigsten, zartesten, innigsten Gesühle unsres Herzens trifft.

Der Freund, der mit mir sich in der Tugend übte; der durch seltne Beweise der Großmuth so manches in mir schlasende edle Gefühl weckte und belebte; der mich so oft mit Welt und Vorsehung unter den Stürmen des Verhängnisses ausschhnte; der mein wankendes Herz zu rechter Zeit unterstüßte, daß ich nicht den unwiderbringlichen Verlust meines guten Gewissens zu bereuen hatte: o! er überwiegt alle Schäße der Erde; er ist mir von der Tugend selbst empfohlen. Ihn auf ewig auszugeben — ers schütz

ichutternder Gedante! Aber auch die liebste Soff: nung barf ich mir nicht ertraumen. Die bobere Welt, und die Mittel, welche die Allweisheit gur Erreichung unfres Endzwecks in ihr angeordnet bat, liegen außer unserm irdischen Gefichtsfreiße. Wir wissen, was wir dort fenn werden, nur im Allges meinen: und vielleicht ift es aut fur unfre Tugend, baß wir das licht der Ewigfeit nicht ohne Sulle fes ben, um nicht ju ftark bavon gereigt zu werben. Wie alfo, m. Fr.! wenn die Grunde, mit benen wir uns jene ichone hoffnung jugueignen fuchen. von dem ungeblendeten Muge ber prufenden Bernunft gu leicht befunden wurden: werden wir den beiligen Muth haben, uns dieß jugefteben, und uns babet ju beruhigen? Werden wir mit der Welt der Tus gend, in der ein fo febnlicher Wunsch nicht fogleich befriedigt werden foll, noch gufrieden fenn? Wers ben wir gegen unfre erhabene Freundin nicht einen Urgwohn faffen, ber ihrem Unfehn burchaus nache theilig fenn mußte? Werben wir die Starte in uns finden, den Unmuth über eine fo bezaubernde. und nun aufgedectte Gelbsttauschung ju befiegen?

Denn, m. Fr.! — und das ist das Erste, was ich im

## 3weiten Theile

meiner Betrachtung erinnern muß — der Grund unfrer Hoffnung liegt nicht darin, daß sie uns jest so unschuldig erscheint; und eben so wenig liegt er in der Starfe ber Gehnsucht, womit wir nach der Befriedigung berfelben aussehen. Wie oft fehnen fich Rinder an Jahren und am Berftande nach et: nem Gute, an beffen Genuß fie burchaus nichts ta: Delswurdiges entdecken fonnen; und ein untrugliche icheinendes Gefühl fagt ihnen, fie wurden die Ent: behrung Diefes Gutes nicht verfchmergen: aber ber Weifere wunscht ihnen Gluck bagu, baf ihr Bunfch unerfüllt blieb; und Beit und Rothwendigfeit balf ihnen, ohne großen Berluft ihrer Rube, die Dig: gunft des Schickfale ertragen. Warum burft' ich, follt' ich nicht hoffen, mit biefer Gattin, Die mir mit freigebiger Sand Rofen auf den Pfad meines Lebens ftreute, und an beren Ebelmuth die Gute meines eignen Bergens zugleich Starfe und Dab: rung fand, bis in die entferntefte Bufunft ju leben? wie schrecklich, wie emporend war uns beiden die bloge Möglichkeit Des Gedankens, daß ein fruherer Tod uns trennen werde! Wie fcwand fcon mit ihr alle unfre Bufriedenheit und Rube! D nein! ber gute Gott, bem gewiß der ichone Bund unfrer Bergen gefällt, - er fann es uns nicht ju Leide thun; und wir tonnen uns, ohne dem Rummer uns terzuliegen, nicht in's Grab feben: und boch, m. Fr.! der Allweise, Allgutige bat es gewollt, und er bleibt, fo febr er auch dieß Berg verwundet bat, allweise, allgutig; und Gram und Kummer, Der schmerzlichste, ber bitterfte, ben Menfchen fühlen tonnen, bat gleichwohl nicht den Grund ber Zufries Den:

benheit gerftort, ben ber Glaube an biefen Gott gelegt batte. - Eltern! ihr haltet einen fleinen boffnungsvollen Liebling, ber in euren Sanden nicht nur febr aut aufgehoben mar; fondern beffen Erzies bung auch fur eure Tugend und fur bie Belt ges wuchert baben murbe. Gie murbe, ale ein fo ed: les, eure gange Sorgfalt forberndes Beschaft, eis nen neuen Rreis der tugendhaften Thatigfeit für euch geoffnet, und euch Gelegenheit gegeben haben, der Wurde der Menschheit in der Musbildung einer jungen Menschheit zu buldigen. War's nicht ber Wunsch der Tugend, daß diefer Liebling euch erhal: ten wurde? War Diefer Wunsch nicht mehr, als unschuldig? Und doch fand die Vorfehung das Ges gentheil Deffelben fur gut; und die Zugend fordert eurem Bergen die Bufriedenheit mit Diefer Rugung ab. Alfo burgt nicht einmal die Pflichtmäßigfeit, geschweige benn die Unschuld eines Wunsches für Die Wirklichfeit Deffelben. Er tonnte unfrer Bes filmmung in der bobern Welt doch wohl zuwider fenn.

Aber lasset uns jest den Versuch machen, zu zeigen, daß die Hoffnung, mit unsern hiesigen tus gendhaften Freunden dort bald wieder vereinigt zu werden, dieser unser Bestimmung nicht nur nicht entgegen, — sondern daß sie ihr vielmehr vollkommen gemäß sei.

Wenn wir erstlich in der hohern Welt unfer Bewußtsenn behalten sollen, weil wir sonst gar nicht nicht mehr die nämlichen Menschen wären; und wenn Freunde, an die wir uns hier anschlossen, uns serm Geiste näher verwandt sind; wenn wir uns in ihrem Umgange vorzüglich befriedigt sinden; wenn die Sehnsucht nach ihrer Mittheilung uns nicht, ohne unserm Herzen die unnatürlichste Gewalt ans zuthun, verlassen könnte; und wenn diese Sehnsucht noch überdieß völlig unschuldig und mit unsere ganzen Pflichtgesinnung übereinstimmend sehn kann: so würde die Ewigkeit, erfüllte sie diese Hossnung nicht, gar nicht für uns sehn; sie würde uns, bis neue eben so innige Freunde, bei denen wir doch die alten nie vergessen könnten, die unsrigen geworden wären, leer und unbefriedigt lassen.

Dieser Schluß klingt für die Ewigkeit sehr ir; disch, und für Bürger einer moralischen Welt sehr menschlich: und doch glaub' ich, daß jeder Unbefanzgene, der unfre Boraussehungen gelten ließ, ihn bundig sinden werde; es mußte denn senn, daß man es für anmaßend hielte, sich von der Ewigkeit auch nur irgend welche bestimmte Vorstellung zu machen, unter dem Vorwande: die Ewigkeit liege nun einmal ganz über unserm Gesichtskreiße hinaus, und wir wären, bei jedem Versuche, über ihre Veschafzsenheit etwas deutliches auszumitteln, in Gesahr, zu schwärmen.

Aber, m. Fr.! der Glaube steht uns doch fest, daß die Ewigfeit das Reich der Tugend — für Menschen ist: oder sie wäre nicht einmal

die Periode unfres Dasenns, in welcher wir unfre Bestimmung erreichen; und das hieße: sie ware für uns gar nichts; und das hieße weiter: wir erreichten unfre Bestimmung nie und nirgends; und hierzmit gaben wir den Glauben an Tugend, Bernunft, und Menschheit geradezu auf.

Uber bas Gefühl ber Gebnfucht nach Freun: ben muß doch wohl dem liebhaber eines reinen Glau: bens anstößig fenn? Ja! sobald er sich überwinden fann, die Boraussegung, daß unfer Bewußtfenn bleibe, und daß wir unfre Menschheit behalten, auf: jugeben. Wir follten unfer Bewußtfenn verlieren? und uns also bort nicht fagen, wie weit wir es bier in ber Tugend gebracht batten, und mas uns noch ju thun übrig ware? bes Gelbstbewußtsenns beraubt, nicht einmal un frer irdifchen Tugend, unfrer Bemus bungen, fie gu erringen, ber Freiheit, mit ber wir fie ju unserm Gigenthum machten, gedenken? Go geht ja unfre irdische Tugend gar nicht mit uns in die Ewigkeit über: denn kann fie es anders, als durch den Gedanken, baß fie mit uns hinüber gebe, bag wir fie mitnehmen? Go fonnte uns Die Allmacht nur gang aus der Reihe der irdischen Wefen hinweglaffen, und an unfrer Statt in der Ewigfeit ein gang neues Wefen schaffen, bas mit feiner Bildung von vorn anfienge: benn die Ills macht, die ein Bewußtsenn vertilgt, und bafur ein anderes einschiebt, ftellt wohl mit berfelben Rraft ein neues Wesen ber. Doch nein! nur unfre Mensch:

Mensch beit sollen wir verlieren. Aber warum und wozu? Weil fie fur die Ewigkeit zu schlecht ift. Die Menschbeit, die fur Bernunft und Tugend gut genug war, und ber, Gott fen Danf! Die Tugend gelingt, - bei ben gewaltig: ften Sinderniffen oft besto beffer gelingt; und ber fie gelingen foll ? Die Menschbeit, durch welche Die Bernunft ihr beiliges Gefet fo rein, fo gewichtvoll ausspricht? Aber unter der Menschheit, unter meiner Menschheit fann ich mir doch nichts ans deres denken, als das Ich mit diefer Sinnliche feit befleidet, - Die Bernunft, die in uns allen, laut ihres für alle gleichtonenden Gefeges, mefentslich dieselbe ift, unter einer befondern Bulle, - eine lautere Thatigfeit mit einem ihr entgegengesetten Bermogen, beide in der innigsten Berbindung und wechselseitigen Wirksamfeit. Goll nun meine Menschheit bleiben: so bleibt auch meine Sinnlichkeit, - Diejenige Sinnlichkeit, Die Das unmittelbare, feinete, geistigere Werfzeug ber Bernunft, des Ich, der Person ift; nicht diejenige, burch welche wir uns gleichsam mit der irdischen Welt berühren, und mit dem groben Stoffe in Bu: sammenhang treten. Und nun wird es darauf ans tommen, ob nicht jene feinere Sinnlichfeit gewis fer Gefühle fabig fen, - ob es nicht Gefühle gebe, bie fur die grobere viel ju gart find, und die wir daber in jene verpflanzen muffen. Uber was bat benn die Barmonie ber Geifter fur Gemeinschaft

mit

mit dem Korper, in dem Blut und Gafte mallen, und der durch feine Beranderungen auch die Reis gungen umstimmt, die feinen Rreislauf manbern? Ich weiß es, daß ich mit den Jahren fur manche Perfonen talter geworben bin, die mir fonft febr werth waren: aber sie waren es boch nicht eigentlich mir, fondern nur meiner bamaligen Stimmung und Laune, Die fich nun umgesett bat. Dagegen bante ich Gott und ber Tugend - ein foldes Geftandniß muß doch wohl nicht gerade Gitelfeit fenn? - ich banke ihnen Freunde, gegen die ich nur dann gleich: gultig werden fann, wenn ich es fur den Ubel des Beiftes geworden fenn werde, ber bie Tugend in einem anschaulichen, lebendigen, immer anziehen: ben Bilde barffellt. Darf ein folcher Geiftesabel mich feffeln? Darf mein Tugendfinn fich durch das Unschaun eines folchen Bilbes beleben? Darf ich mich an bem Bergen eines folchen Freundes für mei: nen großen, emigen Endzweck ermarmen? Wird mich die bobere Welt jurudweisen, wenn ich im Befchluffe meines geistigen Gefühls Die Gehnsucht nach diesem Tugendfreunde mitbringe, ber mich auf dem Wege nach ihr geleitet bat, bis an die Grange, die uns von einander schied? Konnte ich, ohne ibn, wer weiß, wie viel Jahrtaufende? froh leben? Und, wenn die Tugend Rechte auf Genuß gibt; wenn Genuß dem Genießenden angemeffen fenn, ibn befriedigen muß; wenn diefer Genuß der Freund: schaft gerade barum mich fogleich befriedigen fann. kann, weil er mir ersehnt und erwünscht ist: warum soll ich ihn nicht haben? warum soll ich meinen irz dischen Freund nicht in den hohern Zirkeln finden, in welche mein neues leben mich verseht; da seine Freundschaft mich von keinem andern Mitburger der Ewigkeit entsernen wird?

Der Ginwand, man vergeffe doch auch bier allenfalls Freunde, und chemals febr liebe Freunde, ift schon beantwortet. Man nenne nur nicht Alles Freundschaft, was die Welt fo nennt. Wir fone nen, wie man fagt, mit gewiffen Perfonen ein Berg und eine Geele fenn: und doch machen veranderte Lagen und Umflande, baf fie uns am Ende ents behrlich werden, und daß ihr Bild und unfer Ges fuhl für fie aus Ropf und Bergen verschwindet. Aber folche Freundschaft ift weiter nichts, als die Frucht flüchtiger Meigungen, Der Tugend und Bers nunft den Charafter ihrer Unveranderlichfeit fo mes nig mitgetheilt bat, als jene Meigungen felbst bie geringfte Bermandtichaft mit Bernunft und Tugend hatten. Aber Geliebte, die wir nur dann vergeffen fonnten, wenn wir aufhorten, fie bochzuachten; die wir nur bann gleichgultig aufgeben tonnten, wenn die Tugend felbft ihren Werth bei uns verloren bats te; beren Undenfen fich mit dem tiefen Gefühle für bie Burde der Sittlichkeit und Bernunft felbft feft verschlungen bat - solche Freunde geben zuver: lafig mit uns in jebe Welt; ihren Berluft fann nichts ersegen; jede neue, eben fo geistige Werbin: duna

mer:

dung ruft sie wieder herbei, und belebt die Sehns sucht nach ihnen. Die Tugend hat sie uns zuge; führt; von ihr fordern wir sie zurück: und die Gott; heit ware nicht die gerechte Freundin einer edlen Gesinnung, wenn sie ihr eine der wesentlichsten, natürlichsten, und angemessensten Befriedigungen versagen wollte.

Wenn die Ewigfeit unfre Tugend belohnen foll: fo darf fie uns nicht gerade den übrigens un: fculbigen Genuß entziehen, ben unfer tugen b: haftes Berg fordert; und ber mit demfelben fo genau zusammenstimmt. Kann wohl die zartlich: gemiffenhafte Mutter fich fur ihren Rampf und ihre Gorgen beffer und wurdiger belohnt fublen, als Dadurch, daß ihr der liebling wieder jugeführt wers De, für den fie fich mit fo beldenmuthiger Willigfeit aufgeopfert, - bem fie vielleicht mit ihrem Tobe Das Leben gegeben bat? Ronnen rechtschaffene Els tern eine ichonere, gerechtere Belohnung fur Die Mube der Erziehung, die ihnen hier fo manchen Genuß raubte, finden, als wenn die Ewigfeit ihnen Die Rinder darstellt, ju beren boberer Fortbildung ihre Erziehung den gesegneten Grund legte? Was fann doch die reinste, Menschen mögliche Uneigen: nugigfeit an bem Bunfche zu tabeln finden, irgend einmal die Frudte feines tugendhaften Strebens, das vielleicht ohne die geringste belohnende und auf: munternde Mussicht war, ju feben, - irgend eins mal des Gelingens feiner guten Absichten frob ju werden? die Freude ju haben, bag wir als Ergie: ber, als lebrer, als treuwarnende Rathaeber ber Menschheit erspießliche Dienste leifteten? Daß Welt und Tugend nicht im ewigen, trofflosen Widerfprus che fieben? daß die Worfehung vollendete, was uns ferm noch fo redlichen Gifer unmöglich mar? Daß Geelen gerettet murben, an benen wir bier ju uns ferm bitterffen Rummer vergeblich arbeiteten? Was fann bas ftrengfte Bewiffen an dem Buniche ju tadeln finden, daß es mir einst moglich fen, eis nem ebelmuthigen Wohlthater, Dem Retter meiner Unschuld, bem vielleicht bis jest von mir verfannten Grunder meines gangen beffern Lebens ben gerechten Dank, ben tiefe Achtung feines Ebelmuthe mir abe forbert, darzubringen? Oder werben Bergen, Die hier in der unveränderlichen Gesinnung der Tugend und in ber gemeinsamen liebung berfelben fo genau Jusammen ftimmten, in ber eigentlichen Tugendwelt weniger für einander geschaffen senn? Und ware bie Borfebung nicht eigensinnig : graufam, Die fie eine halbe Ewigfeit hindurch von einander trennen wollte? Dief Alles fo mabr, als achte, geistige Barmonie, unabhangig von dem groben Korper, in unfrer fur die Ewigkeit geschaffnen Menfchheit liegt.

Wenn endlich die ewige Welt uns in der Tugend fortbilden, und wenn sie dieß auf die sichere sie Urt thun soll: so muß es geschehen durch Versbindungen, und einen Umgang, die den hohern

Bedurfniffen eines Jeden am angemeffenften find. Ulfo - Schließe ich gerade ju - burch Freunde, Die mit der Grundlage unfres Charafters vertraut find, wenn une nicht etwa eine langere, oder fur: gere Periode einander fo fremd gemacht bat, daß wir das gar nicht mehr fur einander find, mas wir uns sonst waren. Aber, m. Fr.! was soll uns die Eigenthumlichfeit unfres Geiftes und Charafters rau: ben, wenn wir mit unfrer Menschheit in Die Emigfeit hinuber geben, und wenn unfre Fortbil, bung auch dort, wie hier, Gefegen folgt, die unfre Matur ihr vorschreibt, — wenn wir nicht von einer Stufe jur andern fpingen, fondern geben? Oder follten Vertraute, Geifies: Bermandte fich nicht bald wieder einholen, wenn auch der Gine dem Undern zuvorgefommen mare? Beide gingen ja nur auf dem Tugendwege fort, den fie ichon bier Sand in Sand mandelten; und ift es nicht Werf ber Freiheit, bier fo gut, wie dort, dem Urbifde mit unablagigem Gifer nachzuftreben? Kann Die Emigfeit dem Tugendfreunde Erleichterungsmittel verschaffen, die man sich in der irdischen Welt nicht eben fo gut ju Duge machen fonnte? Darf jeder Fortschritt in der sittlichen Bildung bort weniger die Rrucht des eignen, freien Strebens fenn, als bier, bie Frucht der Besonnenheit, der Borficht, Wachsamfeit und Klugheit?

Wenn die Hoffnung, für die wir bisher spraschen, lügnerisch ist; so weiß ich nicht, was die irg dische

bische Freundschaft rechtfertigen soll; und ob bas Streben nach ihr noch fittlich erlaubt beiffen tann. Gie ift, wie Jeber eingesteht, eines ber vortreflichften Mittel, Tugend ju lernen und gu uben : und alfo mare die Stiftung und Unterhaltung folder Bergensverbindungen, um der Tugend willen eigentliche Pflicht. Durften wir aber nicht bof: fen, Bertraute unfres Bergens wieder ju finden: fo wurde die Klugheit, die eben fo beilige Pflicht ift, uns von jeder noch fo edlen Berbindung ber Bertraulichkeit nicht bloß abrathen; nein! fie wurde fie uns vollig unterfagen; damit wir uns nicht an einen Genuß gewöhnten, ber unfrer bobern Bestimmung nachtheilig ware. Dort follten wir uns nie an Freunde anschließen: und folglich burfs ten wir Freundschaft uns bier nicht zum Bedurf: niffe machen. Denn führte uns die Emigfeit gu abnlichen Berbindungen; ließe fie Diefelben eben fo vertraut werden, wie die hiefigen; mußten fie eben beswegen unferm Endzwecke zulegt eben fo binder: lich fenn: so fieht man nicht ab, warum nur die in ber Ewigkeit geschloffenen, warum nicht eben fo gut auch die irdischen fortgesett werden durften. Findet das Gegentheil flatt: fo ift Freundschaft schon bier pflicht widriges Rachgeben gegen die Befellig: feit, durch welche uns die Natur so unbarmbergia und fo verführerisch getäuscht bat. Doch nein! du magft immerbin, fagt man, bier Freundschaft ftif: ten und bich im Genuffe berfelben frob fublen: nur foust

follst du dich buthen, daß sie nicht zu innig, baf fie bir nicht jum Bedurfniffe werde. Aber wie foll ich das machen? wer zeigt mir hier die belobte Mittelftrafe? wer lebrt mich die Regel fefthalten, die por aller Ausschweifung bewahre? Ich halte mich bisweilen von meinem Vertrauten entfernt: aber je langer ich mir Gewalt anthue, befto lebhaf: ter wird meine Sehnsucht nach seinem Umgange; und jede Erneuerung Diefes Umgangs feffelt mich dann defto mehr. Ich foll die Freuden der Freund: Schaft nicht zu geizig genießen; um mein Berg nicht für die große Menschenwelt ju verengen, und ber Stimmung für allgemeine Pflichterfullung feinen Abbruch zu thun. Richt zu geizig - wie viel berf ich mir nun erlauben, wenn mein Genuß sittlich bleiben foll? Und versteht man auch wohl bei fole den Beforgniffen, Die man im Mamen ber Tugend, aber ficherlich ohne ihren Auftrag außert, was tu: gendhafte Freundschaft ift? Gewiß nicht ein Ge: fuhl, welches das Berg verengen fonnte: benn ber Freund ubt fich ja eben mit feinem Freunde in der Uebung der allgemeinen Tugend; fie warnen fich bei Dem geringften Urgwohne einer Untreue gegen Pflicht und Bewiffen; fie ftarfen fich in ber Achtung für Die Menschheit; erhalten fich mit Gott und ber Welt zufrieden; und das Muster, das sie sich wechselseis tig geben, verfichert fie von bem Gelingen bes Stres bens nach einer immer reinern Gesinnung. -

Die Frage, woran wir die Unfrigen dort erkennen werden, beantwortet der Glaus be an die Gottheit, an die Dauer unfres Bewußts senns und unfrer Erinnerung, und die Eigenthums lichkeit jedes besondern menschlichen Charakters. Die Gottheit also sührt mir den Geliebten zu, dessen Geistes: Eigenthumlichkeit mich ihn wieder anerstennen läßt; wenn auch die Bekanntschaft mit unsern ehemaligen Verhältnissen mir dieses Unerkennen nicht erleichterte.

Und was darf mir nun die schönste, ent, zückendste Aussicht trüben? Was kann mir eine der sichersten Stühen meiner menschlichen Tugend verdächtig machen? Nein! ich habe nicht Ursache, mich meiner Menschlichkeit zu schämen. Und nun versiegen alle meine Thränen um Euch, Edle! die ihr mich auf eine kleine Weile verlassen habt. So wahr uns hier Ein Geist beseelte; und so wahr die Gottheit gerecht und gütig ist: wir reichen uns auf ewig die Hand; wir sinden uns wieder.

the section of the man section of the section of th

## Siebengehnte Predigt.

the state of the s

ing the distance that the profess of the under

THE OLD STREET OF SELECTION

Sft es vernünftig, sich nach dem Simmel zu sehnen?

Text: Philipp. Cap. 1, B. 23.

"Ich habe Lust abzuscheiden und bei Christo zu sein; welches auch viel besser ware."

Paulus meint, es würde für ihn selbst vor; theilhafter senn, wenn er die Welt verlassen konnte: denn im folgenden Verse sagt er ausdrücklich, um der Philipper willen sen die Fortsetzung seines irdisschen Lebens nöthiger; folglich war sein Wunsch nur eine vorübergehende, nicht ernstlich unterhaltene, der Uneigennühigkeit seiner Berufstreue untergeord; nete Gemüths: Bewegung.

Und hierin sind ihm viele halbvernünftige Menschen sehr unähnlich, die Wunder meinen, wie fromm fromm fie waren, wenn fie fich im ganzen Ernfte nach bem Simmel febnen.

Diese Sehnsucht zeigt sich gar bald als unsitt: lich und unreligios, wenn man sie nur ein wenig ge: nauer betrachtet.

Zuerst verwechsle man sienicht mit dem, was man nennen kann "sich auf den himmel freuen, nach dem selben verlangen" Werschausen: Wer sich auf etwas freut, wie nämlich gesehte Menschen psiegen: der wünscht das Gut, worauf seine hose sende Freude geht, deswegen nicht früher herbet, als er es haben kann und soll; er weiß sich zu bescheiz den, daß er den bestimmten Zeitpunkt abzuwarten habe, und daß sein Glück sich nicht übereilen lasse. Je deutlicher er sich das sagt; und je mehr seine Wünsche und Neigungen nach der Negel der Verzunsst geordnet sind: desto weniger kostet ihm eine ruhig harrende Geduld Zwang und Selbstverzleugnung.

Mach etwas verlangen kann man sogar, ohne daß man sich eben darauf freue: denn irgend ein Zweck, der selbst nicht gerade etwas Unziehendes hat, den man aber freisich auch nicht aufgeben darf, kann ohne dieß, oder jenes Hussmittel nicht erreicht werden; das lehtere wird also Gegenstand eines zwar ernstlichen, aber doch nur kalten Verlangens.

Aber eigentliche Sehnsucht nach dem fünftigen Bessern sest immer Unzufriedenheit mit dem gegens wartigen Zustande, Verdruß über das Ausbleiben

bes Beffern, und alfo auch wenigstens geheime Ala: ge über benjenigen vorans, ber uns baffelbe fo lange vorenthalt. Das ift die Lage des Gemuths, in ber man nicht erwarten fann, bis man des erfebn: ten Glücks theilhaftig wird; in der Alles, was mit bem Biele unfrer Mussicht nichts gemein bat, uns Langeweile macht; in ber man fur jedes Geschaft, Das nicht unmittelbar ju diefem Ziele binführt, oder das uns eine Zeitlang davon abzieht, wie vermahr: loft ift. Ich febne mich nach ben gerftreuenden Un: terhaltungen eines Freundes. Ja! wenn ich nur den Augenblick bei ibm ware! Ach! es wird noch fo und fo lange wahren, ebe ich ihn fprechen fann! Moch einen Tag langer foll ich warten — was für eine Marter für mich! Ich bin schon so gar nicht mehr bei mir; ich dente auf nichts, als auf die froblichen Mugenblicke unfrer Busammenkunft; ich thue Alles nur balb, nichts ift mir recht; felbft bas Zwischenspiel einer Freude, auf die ich nicht rechnes te. fommt mir ungelegen; die übellaunigte Unges buld, die fich immer bober fpannt, verschraubt mein ganges Wefen. Richts ift im Stande, Die Bewe: gungen meines Innern wieder in's Gleichgewicht ju fegen, als der Zeitpunft, ba ich dem erfebnten Genuffe entgegen gebe.

Die Sehnsucht nach dem Himmel eilt von der Erde und von den irdischen Geschäften hinweg der überirdischen Bestimmung entgegen; jene sind ihr gegen diese unbedeutend und nichtswurdig. Dieß

fest eine falsche Vorstellung von dem Werthe unfres jehigen Zustandes und von dem Verhältnisse desselben zu dem höhern voraus. Diese Vorstellung wird sich bei der Beantwortung unsrer Frage von selbst verrathen: aber als Vorbereitung dienen folgende Vetrachtungen über die Quellen jener unzeistigen Sehnsucht.

Bei Ginigen entspringt fie aus Frommelei, oder aus einem unwahren, überfpannten, auf Gott und Jesum gebenden Gefühle. Menschen, fcmach an Ropf und Bergen, unbefannt mit dem Geifte der Religion und insbesondere bes Chriftenthums, ver: führt und gereigt durch finnliche Bilder, welche fie migverstandenen Bibelffellen abborgten, Diefe Menfchen, beren Sinnlichfeit mit überirdifchen Gegenftanden befto lieber und regellofer tandelt, je mehr das Geheimnifvolle diefer Genenftande der uns gezügelten Ginbilbungefraft Spielraum lagt, traus men von einem nabern, vertrautern, liebelnden Umgange mit Gott und ihrem Beilande, und von einem Genießen in Gott, wovon fie befto weniger ju fagen wiffen, je mehr fie fur die Gattigung ihrer gartlichen Deigungen Davon erwarten. Gie febnen fich, wie man fieht, nicht nach bemjenigen Simmel. ben die sittliche, nuchterne Vernunft erbaut bat: fondern nach dem Wohnplage einer finnlich geiftis gen Wolluft.

Andere haben die Vorstellung von der bobern Welt, als von dem Sige einer ungestörten Rube,

liebgewonnen, - eine Borftellung, Die fich bei ihnen deswegen fo leicht einschmeichelte, weil fie eben feine Liebhaber von einer tugendhaften Thatig: feit find. Es verdrieft fie, daß die Belt die Une ftrengung ibrer Rrafte fordert; daß fie fich jedes Gut und jeden Zweck erarbeiten und erringen follen: baß die Tugend bier feinen Borgug bes irbifchen, ungesuchten Geegens bat, wobei man fich ohne viel Mube gutlich thun, - ben man mit einem mußis gen Danke gegen ben Geber dabin nehmen fonnte. Darum gefällt ihnen eine Welt, in der man von aller feiner Arbeit behaglich ausruht, und in der man von feinem Mufruhr ber Krafte jum Geraufche einer eitlen Thatigkeit etwas weiß, eine folche Welt gefällt ihnen weit beffer; fie icheint gang fir ibr Temperament gemacht ju fenn; und daber ift ihr Sinn icon bier gang auf fie gerichtet.

Eine and ere Classe von Menschen verschreit die irdische Welt als ein Jammerthal, als den Tummelplaß aller Gattungen des Elends, die die Menschen gleichsam in die bessere Welt hinpeitschen. Für die Schönheiten und Güter, welche die Erde darbietet, ohne Aug' und Herz, oder durch ihre träumerischen Einbildungen von der Seligkeit des Himmels für den irdischen Genuß verstimmt, sinden sie hier nichts, was sie so recht befriedigen könnte, und klagen unaushörlich die irdische Eitelkeit an, wenn sie sich ihr auch, gleichsam aus Gefälligkeit gegen die Vorsehung, deren Geschenke sie doch nicht

3

gang verachten wollen , bisweilen bingeben. Ungu: friedenheit mit ber besten Lage, mit ben fofflichsten Freuden der Erde ift frommer Zon: benn fie erhebt ben Simmel. "Ich will lieber der Thure butben in meines Gottes Saufe, als lange wohnen in bet Gottlofen Sutten" das ift ihr ewiges lied. Und dieß Lied flingt in ihrem Munde fo mahr: benn find fie, diefe Frommen, nicht von lauter Gottlofen umgeben? Gibt es nicht fo wenige, Die ihre ftren: ge ftrafende Tugend anerfennen, und ihrem Beili: gen : Berdienfte die volle Gerechtigfeit wiederfahren laffen wollen? Ift man nicht gegen ihre Bugpre: digten so widerspenstig? Sucht man fie nicht mit threm frommen Ginne fogar verbachtig zu machen, bem lafternden Spotte auszusegen, und als folge Sonderlinge, als gramliche Kopfhanger darzustel: len? Aber für Alles dief halten fie fich ichadlos durch die Borguge des himmels, die fur fie aufge: boben find, und durch den geltenden Werth, ben fie da in glanzenden Rreifen der Bollendeten be: haupten werden. Darum dulden fie fo heldenmu: thig das Ungemach, womit die gottlose Welt ihre eigne Verdammniß mehrt, und die Kronen der Dul: ber nur defto herrlicher macht. Aber die Zeit, ebe fie fich diefer Kronen bemachtigen, wird ihnen doch lang; des ewigen Drangens und Treibens in Diefer mubfeligen Pilgrimschaft mude, fehnen fie fich nach bem Lande der Bollfommenheit. 3hr Tod ift ihnen das Fest ihrer eigentlichen Geburt; und - m. Fr.! find

find fie nicht zu bebauren, daß diese Gottes: Welt fie nicht glücklicher und frober machen fann? -

Endlich mag die Gehnsucht nach dem Simmel aus einer Borftellung entfpringen, die vielleicht allen benen gemein ift, bei benen fich die Begriffe von Tugend und Tugendbelohnung noch nicht aufgeflart baben. Der Menich, denft man, lebt bier nach ben Geboten Gottes, fo gewiffenhaft, als es ihm moglich ift: und dafür erhalt er einft jede Freude, Die Menschen nur genießen konnen, jum lobne: und wird fur jede Entbehrung, und jedes feiben. die er fich bier gefallen laffen mußte, entschädigt. Daber bat, nach dem Ginne folder Undenfenden, der himmel weiter nichts ju thun, als - ju be: lobnen. Die Begriffe von demfelben find gang finnlich, gang ben Wunschen und Neigungen, obne die geringfte Prufung nach dem Plane einer bobern Weisheit, angemeffen. Er ift ber Ort, ber Sam: melvlaß aller Freuden, einer ichlaffen Rube, eines behaglichen Gigens in Abrahams Schoofe, Der Freiheit von allem Ungemach, von jeder Storung bes Genuffes, verbunden mit der Gewißheit, daß Dieser erwunschte Buftand ewig dauert; mit Ginem Worte, der himmel hat jede unschuldige Reigung, porgualich diejenigen, die bier leer ausgegangen find, ju befriedigen, - und welche Reigungen weiß nicht der Mensch sich als unschuldig vorzusvie: geln? Golche Menschen bedenfen nicht, daß bers ienige, ber nur gut fenn will um ber Geligfeit-bes 3 2

Sim

Himmels willen, dieser Seligkeit, von der er freis lich sehr unwürdige Begriffe haben muß, gerade ganz unwürdig ist: denn verdient eine solche Gesins nung nicht den Namen der lohnsucht? Wer Tuzgend übt, weil sie Tugend und Wille des Heilis gen ist: der hofft auf eine ganz andere Seligkeit, auf Genuß, der aus der Bildung aller Geisteskräfte, aus der ungehinderten Uebung und Fortbildung zur Tugend selbst hervorgeht. Aber, hat man sich eine mal mit sinnlichen Hoffnungen berauscht: was Wuns der, daß davon die lebhafte Sehnsucht nach einem Himmel, der diese Hoffnungen erfüllen soll, die Folge ist?

Daß sie, aus die sen Quellen entsprungen, unsittlich sen, diese Sinsicht erfordert nicht viel Prüsfung. Aber sie kleidet sich oft in ein anständigeres Gewand, worin sie Diesem, oder Jenem unschuls diger scheinen mag. Man könnte sich nach dem Himmel sehnen

erstlich, um sein irdisches Ungluck los zu werden;

zweitens, um fruber und im bobern Grade gludlich ju werben;

drittens, um seine Tugend nicht zu verlieren; viertens, um in seiner Tugend sichrer und schneller fortzuschreiten.

Es ist die Frage, ob die Sehnsucht nach dem himmel in irgend Ei; nem dieser Falle vernünftig sen.

Buerft, meine Freunde! leiden manche Men: schen so schwer und so anhaltend, daß ihr Wunsch, Dief Leiden endlich einmal los zu werden, und alfo auch ihre Sehnsucht nach einer Welt, welche fie bavon befreien wird, in der That febr verzeihlich scheint; und bag zwar nicht ihre Tugendgefinnung, aber doch ihre Schwachheit der taft endlich unter: liegen muß. Richt ihre Tugendgesinnung, nicht Die Entschloffenheit, ju bulben, fo lange fie nur noch Kraft zu duiden haben, nicht die Ergebenheit in den Willen der beiligen Vorfebung, welche fie unter bem Drucke feufgen lagt: benn, weit entfernt von einer ungeduldigen, rebellischen Rlage, ober von unsittlichen und unreligiofen Berfuchen, fich aus ihrer fummervollen Lage loszuwinden, halten fie fich vielmehr fest an den Glauben, daß auch ihr Buffand in den Plan ber Weisheit gebore, Die jederzeit untadelhaft verfahrt. Aber fie maren es doch von Bergen gern zufrieden, wenn es anders mare; feben, ber Sarte ihres Schickfals mube, bem Ende deffelben fehnlich entgegen; und munfchen fich. ba bie jesige Welt für fie nur Schmerz und Rummer haben foll, in die beffere. Wenn alfo ibr Schickfal in ihren Sanden mare: fo wurden fie doch mit ber Allweisheit nicht einig fenn; folglich gebor: den fie ihr nur mit halbem Willen, gehorchen ihr, und feufgen, daß fie fo mit ihnen verfahren fann. So ernstlich also ihr Entschluß bleibt, den Schla: gen, welche fie fo wiederholt treffen, fitll ju halten:

so haben sie doch Mugenblicke, ba es ihnen unendlich schwer wird, diefem Entschluffe treu zu bleiben, Den Seldenmuth, ber fie bis jest aufrecht erhielt, nicht durch Schwachheiten eines jagenden Rleinmuths ju entehren, und fich nicht ber Ungeduld bingugeben, welche bie Grundfage der Sittlichfeit und Religion verleugnet. Rein Menfch wird ihre gute Gefin: nung beshalb verdachtig machen burfen, Die unter allen Kampfen bennoch fiegt, Die fich durch ihre eig: ne Kraft immer wieder ftarft, die fich von Wunsch und Reigung nach bem Beffern nie übermannen lagt: aber fie felbst wurden an andern Leidenden eine Gebuld, einen Gleichmuth, welche, von diefer Schwache unangetaftet, ftets unerschuttert blieben, ohne Zweifel ehren; und alfo gefteben muffen, daß ibre Gemutheverfaffung nur auf Berzeihlichkeit, nicht auf das tob der Tugend und Religiosität Un: fpruch machen barf. Dber lagt fich jene Festigfeit ber Gefinnung etwa von Menschen gar nicht erwar: ten und fordern? Wenn felbft die Gewohnheit des Leidens am Ende abhartet, und mithin dem Tugend: grundfage und ber aus ihm entspringenden, durch ibn genahrten Gesinnung die Sand bietet; wenn die Welt schon so manchen sich durchaus gleichblei: benden Dulder gefeben bat; wenn Temperament und forperliche Beschaffenheit dem grundlichgefaß: ten, forgfaltig unterhaltenen, mit fluger Borficht bewachten und bewahrten Vorfaße gehorchen muß: fo fann die Sinnlichfeit auch unter Leiden fo fraftig besiegt

besiegt werden, daß der Mensch nie nothig habe, vor Bernunft und Gewissen zu errothen.

Gefeht, ber Mugenschein zeigt mir, baß ich ohne ein Wunder der Allmacht feine Erlofung von meinem Leiden hoffen fann; und daß meine übrige Lebensfraft mich gleichwohl noch lange, und viel aushalten laffen wird: fann und foll ich nicht bald anfangs meinem Gemuthe Die Starfe ju verschaffen fuchen, die jum Dulden auslangt, - bald anfangs jeden Wunsch nach einem beffern Buftande fo mann: lich. und ernstlich abweisen, daß er es nie mage, fich meiner Besonnenheit bemachtigen ju wollen? Und wenn ich das thate; wenn ich mich burch die Mittel, die mir Bernunft und Tugend jeden Mugen: blick barbieten, mit ber Unmöglichfeit des Beffern immer mehr aussohnte; wenn ich den Rampf um Die unverlekte Burde meiner Tugend nie aufgabe: follte ich nicht im Stande fenn, mir die Festigkeit ju erringen, Die ber Sinnlichfeit felbft die leifefte Regung ein für allemal unmöglich macht; und die ben Bunich nach Befreiung wenigstens nicht gum Deutlichen Bewußtsenn fommen lagt? Freilich ift ein folder Wunsch menschlich: aber wenn er, wie der tugendhafte Dulder fich bescheiben muß, durch: aus nichts mehr, als bloger Wunsch, werden darf; wenn das Gewiffen die absichtliche Begung deffelben mißbilligen muß; wenn die Tugend : Gefinnung von Allem, was fie verunreinigen, ober schwächen konnte, entfernt bleiben foll, - ift eine folche Menfch: lich: lichkeit, die die Wurde der Menschheit zu verlegen, die Geduld um ihre Kraft zu bringen droht, noch unschuldig?

Der Tod rafft eine Person hinmeg, Die allem Unseben nach noch lange leben fonnte; und der es überdieß in der Welt wohlging. Da fann fich die fromme geangstete Geele des Muniches nicht er: wehren: 21ch! batte ich boch dafür lieber ferben fonnen! Rur mich ift doch nun einmal alle Freude ber Welt dabin. Unbegreifliche Vorfehung! marum vergonnst du mir nicht, dieß frube Opfer des Todes mit meinem langft erwunfchten Tode logutaufen? Da ftirbt fo Mancher, ber gern langer gelebt, und ben man gern långer gehabt batte, - Eltern, um Die verlaffene Baifen jammern, Rinder, Die eben anfingen, fich jur Freude ber Eltern ju bilden, Junglinge, die auf dem Puntte maren, fich ber Welt vielfach nublich zu machen. Fur wen fantt boch mein elendes leben ermunscht, - welcher mitleidigen Geele murbe nicht, wie mir felbft, mein Tod willkommen fenn? Ich bin an ein schmerzen: volles Rrankenlager gefesselt, bin eine unnuge taft meiner felbft und ber Erde, bin meines farglich; unterhaltenen, von fo vielen Beschwerden verbitter: ten tebens fo mude: und ber Tod, mein einziger Retter , will mich nicht erlofen. Uch! Diefe lette Wohlthat - fie ift der einzige, meinem Bergen fo gewaltsam abgepreßte Wunsch, ber mir noch übrig blieb. Wie werde ich ben Augenblick fegnen, ber mir mir ihn gewährt! Bei aller Gottergebenheit, wie könnte ich mich mit einer Welt, in der ich immer nur zu leiden habe, eher ganz ausschnen, als bis sie mich auf ewig von sich ausgestoßen hat?

Uber es erhellet bald, daß diefe Gefühle und Diefe Musbruche derfelben weder aus der Gotterge: benheit, noch aus bem Sinne ber Tugend entspruns gen fenn fonnen. Die Gottergebenheit muß ja bem Dulber fagen: bu bift nach Gottes Willen in Diefer Welt und Lage; und Gottes Wille foll als Wille des Beilig : Weisen ohne Widerrede ber bei: nige fenn. Alle beine Schickfale find auf beinen Endzweck, in Berbindung mit bemjenigen beiner Bruder berechnet. Diefer Endzweck foll dir am Bergen liegen; und du follst alfo auch jede Fugung billigen, die ju demfelben hinführt, oder von ihm unzertrennlich ift. Richt barnach fragen, um wie viel schlimmer es dir gebe, als du munschtest, wie viel bu ichon bulbeteft, - ob bu bein Schick: fal verdienteft, oder nicht, - ob es an fich leid: licher fenn tonnte, - was leben ober Tod in beis nen Mugen fen: fondern überzeugt fenn, bag bie Gottheit, Die Dir bein Leiden auferlegte, bierbei nach der festesten, untruglichsten Regel handle, daß fie dich und die Burde deiner Menschheit nicht übersehe, ober vernachläßige, - daß du im lichte Diefer Gottheit und aus der Sobe ihres Standpunfts Dir baffelbe Schickfal felbit bestimmen wurdeft, Dem fie bich unterwarf. In diefer Ueberzeugung von fei:

feinem Reize der Ungeduld, von feinem Stachel der Ungufriedenheit in Deiner vernünfzigen, bellen Be: fonnenheit geftort, follft du in beiner Lage nicht bloß fortleben muffen, fondern fortleben wollen, bis die Borfebung etwas anderes über dich beschloffen bat. Wenn du blog nothgedrungen aushaltst; wenn du bloß einem unabanderlichen 3mange gehorchft: wie fonnteft du dir den Ginn der Gottergebenheit jus eignen? Und was baft du unter beinen Leiden für Beruhigung, wenn fie bir nicht beine ungezweifelte Tugend gibt? Aber ift es nicht erlaubt, an einer Tugend ju zweifeln, Die nicht Die Frucht bes Wills lens, und einer freien Entschloffenheit, fondern des Zwanges ift? Und wenn ber Wunsch, beiner Leiden loszuwerden, einmal über bas andere in Deiner Geele aufsteigt, und dir den irdifch : finnlichen Grund verrath, auf dem deine vermeinte Gotterges benheit wohnt: wie rein und fest mag fie wohl fenn? wie redlich magst du wohl gegen ben Trieb, ber Dießmal ber Feind beiner Tugend ift, gefampft, wie weit magft bu es in der Tugendfertigfeit gebracht baben? Wenn der Feind ben Rampf auf offenem Relbe erneuern barf, ift er benn bestegt? Du rich: teft das Muge beiner Gehnsucht gen himmel: und Die Band der Allmacht halt dich zur Erde nieder. Biff du ihr nicht wenigstens so weit entgegen, als es einem schwachen Sterblichen möglich ift? Was fannst du denn mehr thun, um beine Ungufrieden, beit ju erfennen ju geben? Freilich, bu fonnteft

murren, klagen, laftern: aber dann vermißte man in deinem Betragen auch sogar den Schatten der Tugend.

Dein Leiden laft fich immer noch ertragen: denn du fühlft noch Rraft in dir, und bift noch da. Suche dich bei jedem Unfalle des Schmerzes zu er: mannen; und bulde, so lange du noch fannst, das ift, fo lange bir noch Rraft zum Leben übrig ift. Du follst ein leuchtendes, ungezweifeltes Mufter ber Mufopferung geben. Das fannft du nicht, wenn die Gehnsucht nach dem himmel auch nur einmal laut wird. Dieser Laut macht jeden Unschein ber Geduld und Standhaftigfeit verdachtig. 3mat wird er nicht weiter gehort: aber ift es nicht möglich und mahrscheinlich, daß die Stimme jener unzeiti: gen Gehnsucht wenigstens leife in beinem Innern ertone? und daß dein nunmehriges stilleres Dulben Rothdrang, oder wohl gar Beuchelei fen? Wir Undern, benen bu batteft zeigen konnen, wie viel der heldenmuth ber Tugend vermoge, und bis ju welchem Grade die Gelbstverleugnung fich erheben fonne, wir find burch jenen verratherischen Laut eis nes sinnlichen Wunsches an dir irre geworden; wir feben beine nachfolgende ruhigere Stimmung als einen Erfolg der Ungewöhnung an beinen Zustand an; und die Burde beines Mufters ift fur uns verforen.

Du sehnst dich nach dem himmel: aber wenn es nun die Absicht der Vorsehung ware, durch teis den.

ben, und langwieriges Leiden beine Tugend gu be: wahren? Benigstens fann bas eine Frucht Diefes Leidens fenn; es fann dich jur Ewigfeit vorbereiten : und warum eilft bu nun aus beinem Borbereitungs: fande binmeg? Wann bu binlanglich vorbereitet fenft, vermägft bu nicht ju beurtheilen. Go lange fich der voreilige Wunsch nach dem Simmel in dir rent; fo lange bir ein Opfer, bag du ber Tugend bringen follst, noch ju schwer wird; fo lange bu es the nicht mit ganger Willigkeit barbringst: fo lange bift du fur ben himmel noch nicht fo gut, als die Worfebung bich haben will. Gehnsucht nach bem Simmel ift alfo fur bich felbft ein flarer Beweis, wie febr bu Urfache babeft, Dich vor bem irbifchen Sinne, ber dich leicht um beine gange Tugend brin: gen fann, ju bemabren. -

Zweitens möchte man gern früher und im höhern Grade glücklich senn: daher die Sehnsucht nach dem Himmel. Diese Quelle derselben scheint mir noch unsittlicher und unreligiöser, als die erstere. Leiden bestürmt die Natur, greist den mächstigsten Trieb derselben, den Erhaltungstrieb, an: und die Sehnsucht, von Leiden befreit zu werden, ist also der Natur unmittelbar abgedrungen. Aber der Wunsch nach der Glückseligkeit des Himmels, wenn man eben nicht Ursache hat, mit der Glücksseligkeit der Erde unzufrieden zu senn, scheint die Lüsternheit eines vereitelten Gemüths zu verrathen. Wer sich mit seinem Wohlsen, das den Bescheisdere sich mit seinem Wohlsen, das den Bescheisdenen

benen und Mäßigen gar wohl befriedigen fann, nicht begnügt; wer fich durch die Erfüllung vorhergegans gener Buniche ju neuen , anmagendern hinreißen lagt: ift ber nicht unerfattlich? ift ber nicht ein Sflave der Sinnlichkeit? Der Leidende will ja nichts, als Befreiung von feinem Drucke; er wunscht nicht Genuß; es ift ibm um feinen Borgug ju thun. Gern murbe er bier langer meilen, wenn er nur nicht fo gang unglucklich ware; gern wurde er fich auch hier Trubfale gefallen laffen, - benn er rechnet gar nicht auf Bollfommenbeit in einer unvollfommnen Belt. Aber fann er ber nothwendi; gen Regung Des erften Triebes feiner Matur aus: meichen? Rann er feiner Willfuhr unterwerfen, was fich diefer Willführ alle Mugenblicke entzieht? Dein! Dieg fordert fein gerechter Sittenrichter: denn er wurde mit diefer Forderung unfere Ratur: fraft überspannen. Mur foll, so wie der Erhal: tungstrieb die Gesinnung ber Geduld ichmachen, verfälschen will, der Dulder ben ernftlichen Rampf mit ihm antreten ; er foll ihn durchaus nicht gum Worte fommen laffen; er foll jeden Musbruch defe felben verhuten: und dazu muß er Rraft in fich finben, wenn sittlich: religiose Gebuld nicht etwa eine Unmöglichkeit fur uns Menschen ift. Aber was ift es benn, baß jedem Undern die Gebusucht nach ber beffern Welt abbringt? Ift es die unwider: ftehlich reizende Macht ber Natur? Ift es ber Trieb, ber die Berftorung unfres gangen Wefens scheut? scheut? Ist es nicht die gehegte, verwöhnte, auf köstlichern Genuß ausgehende, mit einem Worte, eine erkünstelte tüsternheit? Die Güter der Erde sind uns nicht einmal gut genug; wir wollen aus dem Becher der Freude mit vollen Zügen trinfen, wollen recht innig, und ohne die mindeste Unterbrezchung genießen. Alles, was uns die Welt bisher zu schmecken gab, reizt uns nicht mehr. Oder es sehlt uns doch diese, oder jene Gattung der Güter; und es verdrießt unsern eitlen Stolz, daß wir sie nicht auch noch haben sollen. Dieß verleidet uns unser ganzes irdisches Dasenn. Der Himmel ist der Ort, der uns nichts zu wünschen übrig lassen wird: und daher, aus diesem Geize nach Glückseligkeit, unsre Sehnsucht nach ihm.

Aber sind wir auch der hohern Glückseligkeit schon fähig und würdig? Denken wir sie uns etwa wie eine außere Beilage? Denken wir, der Himsemel werde uns seine Freuden gleichsam eingießen, um unsern Durst zu stillen, — und nicht vielmehr, diese Freuden werden aus uns selbst herausquellen? Und wenn wir nun dazu noch nicht gut genug wärren: wollen wir dennoch der irdischen Bildungssschule enteilen? Sie ist Gottes Anstalt; und die Gottheit bestimmt die Zeit, die wir in ihr zubrinzgen sollen. Mit dieser göttlichen Bestimmung sind wir unzufrieden: und ehren hiermit doch wohl den Vater der Menschen nicht? Denn der Sohn ehrt die Weisheit und Güte seines Vaters gewiß nicht,

für

der den Anstalten desselben zu seiner Erziehung und Bildung vorgreifen will. Trauten wir uns doch nie zu viel zu! Wenn wir hier bleiben sollen: so haben wir auch hier noch Arbeit für die Tugend; und diese Arbeit ist so lange noch nicht gethan, als die Vorsehung für gut sindet, uns in dieser Welt zu lassen.

Edler icheint die dritte Quelle der Gehn: fucht nach dem himmel. Man sucht ihn als bas Land der Tugend. Sier ift fie fo vielen Gefahren ausgesett, auch bei ber forgfaltigften Wachsamfeit. Wie leicht ift fie geschwächt, gerfiort! Rann es einen Wunsch geben, der mehr von liebe fur die Tugend zeugte, als ben, bag man fich die Dauer feiner Tugend versichre? Wenn ich mich in einer Lage befinde, die meinem Bergen gefährlich werden fann : und es ift mir, ohne Berlegung boberer Offichten moglich, Diefe Lage mit einer beffern gu vertauschen: ist es nicht vernünftig, daß ich's thue? oder bag ich wenigstens eine folche Beranderung muniche? Sa! m. Fr.! aber beffer mare es boch. es bedürfte dieser Vorsicht nicht. Und bedürfte es ihrer, wenn ich bei jeber einzelnen Reigung gum Bofen die moglichste Sorgfalt anwendete? Gine Tugend, Die nicht ftark genug ift, jeden Reind gu überwinden, ift noch nicht acht: benn fie foll ja berrichende, überwiegende Gefinnung fenn; fie foll ja fo viel Kraft haben, daß fie allen Reigungen. und allen ihren Reigen gebiete; fie foll ja ber ein für allemal entschiedene Wille des Guten senn. Wer nun seine Tugend bei Zeiten in Sicherheit zu bringen nothig findet: der hat wohl noch gegründetes Mißtrauen gegen sie; dem hat sie sich noch nicht hinlanglich bewährt; der tauscht sich, wenn er von der Sicherung seiner Tugend spricht, einer Tugend, die noch nicht die der Tugend nothwendige Kraft besitht, die also auch noch nicht ist, was sie zu senn scheint.

Also weit entfernt, zu wünschen, daß er im Himmel seine Tugend bewahren könne, sollte er viels mehr gern auf der Erde bleiben, um sich erst die Tugend zu eigen zu machen, die er noch nicht hat, und um sich von seiner wirklichen Besserung zu verssichern. Aber geseht, er wäre, was er senn soll: kann man sich denn nur in der höhern Welt vor Nückfällen hüthen? Ist das hier nicht eben so mögslich? Oder, wenn es hier schwerer ist, desto besser süch ernstlich auf den Himmel vorbereiten will: denn in diesem Falle kostet die Bewahrung unstes guten Sinnes mehr gewissenhaste Anstrengung; und diese gibt mehr Uebung der Tugend; und von dieser ist ein höherer Grad der Festigkeit die natürliche Folge.

Ueberhaupt, Freund! ist deine Tugend hier in sehr guten Sanden: sie steht ganz bei Gott und dir selbst. Zweifelst du, daß Gott Alles thun wers de, was von seiner Seite geschehen kann, um dich dem Gesese der Vernunft treu zu erhalten?

oder zweifelft bu, bag du felbst Alles thun merbeft, was von dir ju eben diefer Absicht gescheben foll, und, weil es foll, auch gang gewiß geicheben fann? zweifelst du an dir felbst? Aber aus Liebe zur Eus gend fuchft du ja eben die bobere Belt. Dieje Lies be zu ihr wird fich ja in diefer Welt nicht verlenge nen; schon in Diefer Welt wird fie fich in ihrem gane gen thatigen Gifer beweisen: ober fie mare nichts weniger, als das, was fie ju fenn scheinen will,-Liebe jur Tugend. Und ich beforge mit Grund, daß du dich mit dir felbst tauschest. 3ch fürchte, baß beine Tugendliebe bequem und nachläßig fen; baß fie fich vor Dube und Kampf scheue; und fich eben Deswegen nach dem Simmel febne. Ich mußte mich febr irren, wenn beine Gemuthobeschaffenheit nicht etwa folgende Vorstellung jur Quelle bat. Dhne Tugend, benfit du, gibt es fur mich feinen Simmel. Dun ift meine Tugend eben nicht fo feff. daß fie viel Sturm aushalten tonnte : und gleich: wohl, wer mochte den himmel mit feinen Freuden gern einbugen? Beffer alfo, ich fonnte die funf: tigen Gefahren meiner Tugend vermeiden : ich fonn, te fie, noch fo ziemlich unverlegt, in den Safen der Sicherheit bringen; um des Simmels verfichert ju fenn. Goll ich mich bier noch lange mit ben Fein; Den des Guten berumschlagen, wer febt mir dafür, baß mein Berg - - fruber, oder fpater beffeat werde? Wie? wer bir bafur fteht? Chen bein tugendhaftes Berg, mein Freund! Dber wer fonft? 21a 60

So wahr die Tugend dein Eigenthum ist, dein völlig entschiedener Wille für das Gute ist: so mahr ist sie dein bleibendes, sichres Eigenthum. Je mehr dir deine gute Gesinnung am Herzen liegt; je mehr dir um sie bange ist; je mehr du deine Schwäche kennst: desto mehr zärtliche, wachsame, stets zum Kampfe fertige Sorgfalt wirst du anwenz den; wirst deine Seligkeit schaffen mit Furcht und Zittern. Und was bedeutet nun wohl deine Sehnssucht nach dem Himmel?

Sie ift ungefahr eben fo rein, als bie Gehn: fucht Desienigen, Der gern fichrer und fchnel ler im Guten fortichreiten mochte; und den der Schneckengang auf der irdischen Laufbahn verdrieft. Db wir in der bobern Welt fo rafch, und ohne alle wohlthatigen Sinderniffe, welche die beften Aufforderungen zur Unftrengung unfrer Rraft find, von Giner Stufe der Bolltommenheit jur In: bern fortschreiten, - ob fich nicht die bobern Tu: gendarade aus den niedern von felbft, und natur: lich, und langfam, weil ber langfame Gang gur innern Bollfommenheit immer ber ficherfte ift, ent: wickeln. - ob die Gefege ber menschlichen Ratur und ber bobern Welt, (benn eine regellofe Welt mird fie boch gewiß nicht fenn) anstatt der stufens weisen Entwickelungen Sprunge erlauben werben : weiß ich nicht. Aber bas weiß ich: je ftarfer bie Binderniffe unfrer Tugend find, besto mehr gewinnt fie durch die Ueberwindung berfelben; und wem alfo

alfo an Tugendfraft und Tugendbilbung gelegen ift, Der bleibt gern auf ber Erbe, die baju Stoff und Gelegenheit genug bat. Unfere gute Befinnung fann nie fest genug werden; und fie muß erft recht fest werden, ebe es an eine von dieser Festigfeit un: terschiedene Fortbildung berfelben fommen fann. Ueberdieß ift ichon erinnert, bag ber religibje Tu: gendfreund ber Gottheit nicht voreilen barf. Und woher mußte er benn, daß er fur die Ewigkeit ichon reif genug, daß er bewährt fen ? Darüber fellt er das Urtheil am ficherften dem Allweisen anbeim: thut feine gange Pflicht in der irdischen Welt, fo lange und fo gut es ihm moglich ift; balt fich immer auf den Abschied gefaßt; forgt bafur, daß er fich auf die bobere Welt mit Grunde freuen fonne; und entfernt aus uneigennußiger liebe gur Tugend aus feinem Bergen eine Gebnfucht nach bem Simmel. Die ihn in dem Tugendgeschafte gerftreut, und , fcheis ne fie auch noch so unschuldig, doch immer ber Ehr: furcht gegen die Gottbeit zuwider ift.

## Achtsehnte Predigt.

Der Glaube an Gott, Gottes Sohn, und Gottes Geist.

(Gine Rebenbetrachtung.)

Gott! du gabst uns Chrissen ein vorzügliches Mittel, jum Glauben an dich und unste ewige Berstimmung zu gelangen, — die Religion eines der vortrestichsten Lehrer des Alterthums, unstes Jesu. Es ware undankbarer Borwis, wenn wir, anstatt diese deine wirkliche Wohlthat gefühlvoll zu verzehren, erst noch fragen wollten, wie bald unste sich selbst überlassene Wernunft die Wahrheit gessunden haben wurde, die der große Sprecher des gesunden religiösen Verstandes seinen Schülern, und durch sie auch uns mitgetheilt hat. Dank dir, das wir an ihm noch jest einen Lehrer haben, der durch setz ne großmüthige Ausopserung für Wahrheit und Tugend, durch den sich gleichbleibenden Edelmuth

seiner Gesinnungs; und Handlungsweise, und durch die Uebereinstimmung seiner Aussprüche mit der Vernunft, welche du uns zum Leicstern gegeben hast, das Zutraun eines gewissenhaften, unbefangenen Lehrers der Weisheit so vollkommen verdient. Wir wollen jest, im Andenken an dich, mit ehrers bietiger Ausmerksamkeit von ihm lernen; und hofssen; daß du mit deinem Geiste über unsern Vetrach; tungen waltest. Amen!

Für Christen, meine Freunde! kann es nie unwichtig und unmerkwürdig senn, zu ersahren, in wie sern die Lehre des Christenthums mit den verz nünftigen Vorstellungen von irgend einem Gegen; stande der Religion zusammentresse, oder nicht; und, obgleich der Zweck dieser Predigten zunächst auf einen Unterricht in der Neligion, wie ihn die Vernunft nach dem jesigen Grade ihrer Ausbildung geben kann, gerichtet ist: so würde es doch beinahe Undankbarkeit gegen das Christenthum senn, wenn ein öffentlicher Lehrer desselben bei den wichtigsten Sähen des religiösen Glaubens gar keine Rücksicht darauf nehmen wollte.

Auch ich füge mich daher ber Billigfeit eurer Erwartung, bisweilen eine Bergleichung der Ber; nunftlehre mit der Lehre Jesu unter diesen Betrach; tungen zu finden.

Mur geschehe dieß unter einer doppelten Bedingung, Ginmal, daß ich nur derjenigen Lehren Jesu zu ermahnen habe, beren Einstimmung mit der Bernunft noch nicht allen Chriffen einleuch: tet; und 3meitens, daß ich mich lediglich an Die Musfpruche unfres Jefu felbft halten burfe, aus dem einfachen Grunde, weil von ibm, ment er nicht etwa einen wesentlich : mangelhaften und Desmegen für uns wenigstens unbrauchbaren, Re: ligions : Unterricht gegeben bat, ju erwarten ift, baß er feine nothwendige bieber geborige Wahrheit un: berührt gelaffen babe. Ift doch ohnedieg Diefer jedem Menschen unentbehrlichen Bahrheiten eine fo fleine Ungahl! Wie durftig mußte Daber fein Unterricht gewesen senn, wenn er auch Diese nicht einmal erschörft batte! Rennen wir aber die Grund: fage Jesu felbst: fo fegen wir, wenn fie uns ver: nunftmäßig erschienen find, billig voraus, daß ble ber Apostel, im Wesentlichen, nicht von denfelben abweichen durfen; weil fonst die legtern vernunft: widrig fenn mußten.

In der Lehre von Gott stimmt unser Jesus mit der Vernunft auf das vollkommenste überein; und hatte man an seinen Bestimmungen gewissenhaft festgehalten: so wurde der Glaube der Christen an das hochste Wesen gewiß seine natürliche Einfalt und Einfachheit nie verloren haben.

Wie wahr dieß fen, laffet uns jest in einer Betrachtung

der Lehre Jesu von dem Glauben an Gott, Gottes Sohn, und Gottes Geist zeigen. Diese Betrachtung redet natürlicher Weise Erstlich von dem Glauben an Gott; Zweitens an Gottes Sohn; und Drittens an Gottes Geist nach Veranlassung des

Textes: Evangel, Joh. Cap. 4, V. 24. "Gott ist ein Geist; und die ihn anbeten, die mussen ihn im Geiste und in der Wahrheit anbeten."

Da dieser Ausspruch an sich deutlich genug ist, und überdieß noch am gehörigen Orte seine Erklarung sinden wird; und da Jeder die geschichtliche Veranlassung desselben in dem angezeigten Capitel selbst nachsehen kann: so gehe ich sogleich zur Darsstellung der Lehre Jesu von Gott im

## Erften Theile

über. Ich werde aber mit allem Fleiße sowohl diese, als die beiden andern kehren nicht weiter auseinander sehen, als ich mich durch die klaren Worte der anzusührenden Stellen dazu gedrungen sinde; um die ausdrückliche kehre Jesu desto laute; rer darzusegen, und dem Vorwurse einer Vermitschung derselben mit fremdartigen, neuen Vernunst: Vestimmungen desto sichrer auszuweichen.

Es scheint indessen, als ob wir uns bei der Lehre von Gott die Uebersicht erleichterten, wenn wir

wir jene Lehre erftlich im Gegenfaße gegen das Beidenrhum, — zweitens im Gegenfaße gezen das Judenthum, — und drittens im Gegenfaße gegen beide zugleich betrachteten; obgleich die Annahme weder gegründer, noch für unfern Zweck nothwendig ift, daß Jesus seibst bet seinen Aussprüchen diese dreifache getrenute Unsicht der Sach gefaßt habe.

Che ich beweise, daß Jesus deutlich den Glaus ben an Ginen Gott empfohlen habe, erlauber mir eine kleine Vorerinnerung im Namen der Vernunft, die uns bisher über Gott unterrichtet hat.

Ich habe nicht ausdrücklich darauf aufmerksam gemacht, daß der Glaube an Einen, nicht an Meh; rere Götter vernunftmäßig sen: weil die besonnene Bernunft gar nicht auf das Gegentheil verfallen kann; und weil die Ausstellung Eines Gottes nur um des entgegen gesehten Irrthums willen, eines Irrthums, an dem die sittlich: religiöse Verzuunst völlig unschuldig ist, und um den sie sich also auch nicht zu bekümmern hat, nothig scheinen kann.

Mur der ungebildete Verstand, der bei einzel; nen ihm unerklarbaren Raturerscheinungen siehen blieb, und diesen verborgene Ursachen, welche er zu Gegenständen seiner Verehrung machte, oder die wenigstens bald seine Furcht, bald seine Bezwunderung erregten, unterlegte, — nur dieser schuf sich auf dem Wege einer vereinzelnden, nicht das Ganze umfassenden Verobachtung nach und nach mehr

mehrere Gottheiten; und behielt sie entweder bei demselben Grade seiner Bildung bei, oder ordnete sie, wenn er in der Folge die Harmonie der ihm überschaulichen Welttheile und Naturbegebenheiten bemerkte, Einer hochsten Gottheit unter.

Der Gang ber fittlichen Bernunft ift ein gang anderer. Richt von gerftreuten außern Erfahruns gen, sondern von dem einfachen allgemeinen Muss fpruche des Bewußtsenns aus, daß der Mensch eine bobere, überirdische Bestimmung, Die Bes stimmung gur Tugend und zu einer der Tugend wurs bigen Glückseligkeit habe, gelangt fie gu ihrer Gotte beit, welche fie fich mit ber, jur Beranftaltung und Regierung eines Reichs ber Tugend, erforderlichen Weisheit und Macht benft. Gie loft die Aufnabe obne unnufe, verwirrende Umschweife; obne übrigens von der innern Ratur und bem Genn der Gottheit felbft das Be: ringfte festsehen zu wollen. Db es mehe rere bodifte Befen gebe - eine Frage, Die nur badurch entschieden werden tonnte, daß wir das ge: trennte wirfliche Dafenn mehrerer erführen, weil alle Wirklichkeit nur erfahren, nicht aus bloß gedachten Grunden bewiesen wer: ben fann, die nie sagen: das und das ift so, sons dern nur: fo und fo muß ich mir's denfen; mo: bei immer der Zweifel bleibt, ob mein Denfen mit ber Wirflichfeit der Sache übereinstimme. oder nicht - die Frage, fag' ich, ob es mehrere Gotts

Bottheiten gebe, gebort gar nicht fur die Entschei: bung ber Bernunft: Denn fie fonnte nur durch bie Erfahrung ausgemacht werden; die Gottheit aber foll ja ein überirdisches, und folglich auch nie burch bie Erfahrung mabrgunehmen, Des Wesen senn. Chen so wenig kann man Spu: ren ihrer boch ften Gigenschaften bemerten : benn fie tonnen fich in einer fur uns endlichen und begrangten Welt nie in ihrer Unenblichfeit gu erfennen geben. Die Mehrheit ber Gottheiten ift ihr also vollig gleichgultig. Was follen ihr auch ju ihrem Bedurfniffe mehrere Botter? Der Glaube an mehrere eingeschränfte beruhigt uns nicht: benn von diesen wiffen wir nicht, ob fie, wenn auch noch fo einstimmig mit einander, das Reich ber Tu: gend wirklich machen tonnen, welches unfre Be: stimmung erfordert; und mehrere unendliche Wefen find ju unferm Endzwecke unnothig: da fcon Gine unendliche Weisheit und Dacht benfel; ben ausführen fann. Go bedarf es nicht einmal eines besondern Grundes, an Ginen Gott ju glau; ben; genug, bag fein Grund jum Glauben an bas Gegentheil da ift.

Auch der Christ glaubt nach Jesu tehre an Etenen Gott, nach dem 17. Cap. des Evangel. Joh. im 3. Verse: "Das ist das ewige teben, daß sie dich, daß du allein wahrer Gott bist, und den du gesandt hast, Jesum Christum erstennen."

Diese Stelle erlaubt durchaus nicht, an Meh, rere zu denken, welche zum gottlichen Wesen geborsten. Denn sollte Jeder das gottliche Wesen haben: so wäre Jeder ganz Gott, — und wir hatten mehrtere Götter; sollte aber Jeder nur zur Gottheit geshören, nur am Wesen derselben Untheil haben, und also dieß Wesen unter sie getheilt senn: so ist keiner derselben Gott; und wir verlieren also hiermit sogar die Eine Gottheit, ohne welche wir doch unsern nothwendigen Endzweck nicht erreichen konnen.

Bet jeder Vorstellung von einer gottlichen Mehrheit wird das Christenthum zu einem mahren Heidenthume, zur Vielgötterei; und sieht in Abssicht auf die Erste Religionswahrheit dem Irrthume nach, welches die Einheit der Gottheit auf das bestimmteste einschärft. —

Das Zweite, was Jesus im Gegensaße ges gen das Heidenthum von Gott lehrt, ist, daß er ein Geist sein, und deswegen nicht mit dem Körsper, sondern mit dem Geiste des Menschen verehrt senn wolle. Dieß ist der deutliche Ton unsers Textes. Was Jesus von einem Geiste sur Begriffe gehabt habe, läßt sich wohl nicht auf das allerges naueste ausmachen. Indessen steht nach dem, uns serm Texte vorhergehenden Zusammenhange die Verehrung in, oder mit dem Geiste der mit dem Körper, wobei es auf den Ort derselben vorzüglich mit ankömmt, entgegen; und Geist ist also auch das Entgegengesehte vom Körper. Auf alle Fälle behaup,

behauptet Jesus, die Verehrung des höchsten Wessens musse der Natur desselben angemessen sein. Da nun die Erhabenheit dieses Wesens in der Geisstigkeit desselben bestehe: so musse auch der erhabensste Theil der menschlichen Natur, derjenige, durch welchen wir mit der Gottheit verwandt wären, ihrer Verehrung gewelht werden; und daher sen die Werssehrung mit dem Geisse die einzig mahre: da im Gegentheile die Juden und Samaritaner fälschlich glaubten, daß die Gegenwart des Körpers an eisnem besondern Orte die Gottes. Verehrung zu einer ihm wohlgefälligen mache.

Bestimmter will Jesus, daß die Gottheit vers ebrt werde burch ein reines Berg, - gufolge feines Ausspruchs Matth. Cap. 5. 23. 8. "Selia find, die reines Bergens find: benn fie werden Gott Schauen." Gine Erflarung von ber Reinige feit des Bergens, wach den neuften Aufflarungen der Sittenlehre, mare bier febr am unrechten Orte: weil fie ju fruh fame. Go weit war bas Zeitalter Jefu, oder vielmehr bas Bolf, bas er belehrte. noch nicht; und es wurde alfo in feine genauen fitt: lichen Begriffe nicht eingegangen fenn. Reinigfeit bes Bergens ift in feinem Munde Reinigfeit vom Lafter, und Entschloffenheit fur die Beobachtung Der gottlichen Gebote. Diefe, fagt er, mache jum Genuffe ber Geligkeit in der Rabe Gottes murdig: benn das Anschaun Gottes bezieht fich auf den Borjug und die Gluckseligkeit ber vornehmsten Diener eines

eines morgenländischen Herrschers, die vor seinem Throne stehen, und also ihm nahe senn durfen. —

Test fommen wir jur Lebre Jefu von Gott im Gegenfage gegen das Tubenthum. Die Sus ben bachten fich Gott zwar als ben machtigften und erhabensten herrn; als den Schopfer und Regenten ber Belt: aber ihr Rational: Stoly ließ fie glaus ben. daß er fich um die übrigen Bolfer nur ihnen jum Beften befummere, und daß feine gange Welt: regierung nur auf die Erhobung und Bealuckung feines eigenthumlichen Bolfs abgezweckt fen. Das ber war er auch auf die Liebe, ober Unbanglichkeit feines Bolks febr eifrig, b. i. eifersuchtig; ftraft bie Mhtrunnigen bart; und ließ ber Berfegung feiner Majestats : und Baterrechte, in jeitlichem Ungluck Die Uhndung auf dem Rufe nachfolgen: aber feine treuen Unbanger wurden auch, eben fo unmittelbar, fonigiich belohnt. Partheilichkeit gegen fein Lieb: lings : Bolf, Bartlichfeit und überfließende Gnabe gegen die Treuen diefes Bolfs, aber auch Born. Rachfucht und Unverfohnlichkeit gegen die Wider: fpenftigen, mit Ginem Worte, menfchliche Affeften zeichneten ibn aus. Er wurde gefürchtet und geliebt um der Strafe und Belohnung willen; und er war mit einem außern Beborfame, mit einer punftlichen Beobachtung des von ihm vorgeschriebenen Dienstes aufrieden.

Nach Jesu lehre ist Gott nicht bloß Vater der Juden, sondern aller Menschen, — frei von mensch,

menschlichen, auf Berberben ausgebenden Uffeften, - und will nicht fnechtisch gefürchtet, fondern mit einem Gehorsame voll findlichen Butrauns verehrt fenn. Liebe ift die Gesinnung, welche ber Schuler Gefu gegen Gott haben foll: weil auch Gott Die Menschen liebe. Aber fie barf nicht genau gerglie: bert, nicht nach ben vollig gelauterten Grundfagen ber sittlichen Vernunft gemodelt werden; genug. daß fie von dem groben irdifchen Gigennuße entfernt ift. 3ch' fubre bier nur die fo befannte Stelle Evangel: Joh., Cap. 3. 3. 16. und 17. an: "20160 bat Gott die Belt geliebt, bag er feinen einges bornen Gobn gab; auf daß Alle, die an ibn glau: ben, nicht verloren werden, fondern das ewige Le: ben haben: benn Gott bat feinen Gobn nicht gefandt in die Welt, daß er die Welt richte (er wollte durch die Gendung Jesu nicht den Menschen Veranlaffung geben, fich ju ver: fundigen; damit er fie ftrafen fonnte) fondern, daß Die Welt durch ihn selig werde." -

Um die Lehre Jesu von Juden; und Seiden; thum zu unterscheiden, darf man nur die in meh; rern Rücksichten merkwürdige Erzählung vom ver; tornen Sohne im Evangel, des Luk. Cap. 15. vom 11. B. an, vergleichen. Sowohl Juden, als Heiden glaubten, daß Gott, wie Menschen, beleis digt werden könne, und soaß man ihn, um seinen Strafen zu entgehen, versöhnen, besänstigen, wies der gut machen musse: aber weder Juden noch Heise

den kannten ein anderes Verschnungsmittel, als Opfer. Diese Opfer waren entweder Geschenke, womit man sich seine tiebe wieder zu erwerben such; te: in dem man sie verbrannte und durch den himmelwärts steigenden Opferdampf, gleich einem Wohlgeruche, ihm nahe zu bringen suchte; oder, der Sinder hatte durch die Beleidigung der höchsten Majestät den Tod verwirkt, und suchte sein teben durch die Aufopferung eines Thieres loszukausen.

Dagegen war es Grundsatz Jesu, daß Gott nicht Geschenke und Opfer, sondern nur Reinigkeit des Herzens und tebens, und von dem Sunder ins, besondere Umkehr von dem Wege des tasters, oder

Besserung verlange.

Um diese seine kehre anschausich zu machen, und die sanste Würde der auf Besserung verzeihenden, dem Sünder sogar mit liebe entgegen kommenden Gottheit dem Gesühle nahe zu bringen, — erzählt Jesus jene Geschichte, in der sich das Verhältniß eines liebenden Vaters gegen den reuigen Sohn auf das zarteste entwickelt. In dieser Erzählung ist so wenig Spur von einer Versöhnung, daß sie vielmehr ausdrücklich zu der Absücht erfunden scheint, um diesen Glauben zu beschännen. Der Vater trägt dem verirrten — wiederkehrenden Sohne seiner Vielentzengen; hier bedarf es keiner Fürsprache, keiner Vermittelung eines genugthuenden Vürgen, der die Gottheit ihrem Beleidiger wieder geneigt mache; hier wird keiner Glaubenshand ein fremdes

Berdienst vorgehalten, damit sie es, jum Ersaße der mangelnden eignen Tugend, ergreise; von dem Allen sage ich, ist in einer so aussührlichen Darsstellung nicht die mindeste Spur: sondern die ganze Erzählung spricht vielmehr für das gerade Gegenstheil.

Daß die Borftellungen ber Apostel mit biefer Lebre Jefu übereinstimmen werden, und daß, wenn fie ihr ju widersprechen schienen, Diefer Wider: fpruch, vorausgesett, daß die erften Schuler Jefu feinen Ginn richtig faßten und richtig wieder gaben. wirklich ein bloß scheinbarer senn muffe, wird nach: ber durch eine Bemerfung bestätigt werden. Goll Jesus nicht etwa bloß lehrer feines judischen Zeit: alters, fondern auch tehrer fur uns gewesen fenn; follen wir in feinen Grundfagen die allgemeine, für Redermann norhwendige Religions , Babrheit fins ben: fo muß er boch wohl die famtlichen unentbebr: lichen Religionslehren vorgetragen haben. er fie aber vorgetragen; und fie waren uns nicht aufgezeichnet: fo maren wir in der That mit unferm Meuen Testamente übel berathen. Doch weniger aber darf ienen wesentlichen Wahrheiten widerspros den werden: benn wie fonnten wir fonft, wenn Diese Widerspruche mabr und gultig waren, sowohl bem Reuen Teftamente überhaupt, als insbefons bere den Belehrungen Jesu trauen? Wer uns bingegen einwendet, Jesu hauptbestimmung fen nicht sowohl die des Lehrers, als vielmehr die eines Gotte

Gottverschners gewesen: der widerspricht hier mit so vielen ausdrücklichen Aussagen Jesu in's Angessicht. Er wollte tehrer der Religion senn; und da er so oft von seiner Bestimmung sprach: so mußte er sie entweder selbst nicht gehörig gekannt, oder, wenn er die Hauptsache der Neligion vergessen hatte, sich auf sein Amt und Geschäft nicht verstanden baben.

principal than he

Ruden und Beiben, hab' ich gefagt, kannten fein anderes Mittel der Gottesverfohnung, als Opfer; und konnten fich ohne Opfer aar keine Mog: lichfeit benfen, daß der Gunder der Gnade Gottes wieder fabig werbe. Wie konnten fie nun mit ihrer neuen Lehre, ohne die Sinweisung auf ein allgemeis nes Opfer jur Beruhigung wegen ber vorherigen Gunben, einen Unftog vermeiben, ber ihnen bald anfangs den Weg zu jedem Verstande und Bergen abgeschnitten haben wurde? Gie ftellten baber in Refu Tode felbft, für die Gunden der Beiben und Juden ein allgemeines verfohnendes Opfer auf: aber fie drangen dafür auch auf ein lasterfreies Leben ber Christen; und versagten die sen alle Soffnung der Verfohnung für fünftige Gunden. Wenigstens foll es nach einem Ausspruche des So: bannes, der Jesu liebster Schuler mar, für Chri: ften im eigentlichen Berftande unmöglich fenn, ju fundigen. Es ift die Stelle im Erften feiner Bries fe, im 3. Cap., im 9. 3. ,. Wer aus Gott gebos ren ift, der thut nicht Gunde : denn fein Saame 23 6 bleibt

bleibt bei ihm; und fann nicht sundigen: denn er ist von Gott geboren" — eine Stelle, die deutlich sagt, daß der gute Grund des Herzens, der durch die Besserung in dem Christen gelegt sen, feine Lasster auffeimen lasse, und daß er den in ihm wuchern; den Saamen der Tugend nie verlieren konne. —

Ich brauche nicht darauf aufmerksam zu maschen, wie vernunftmäßig Jesu, und — ich darf hinzusehen, auch der Apostel ganze Lehre von Gott sen; wenn man nur bei den klaren Worten des N. T. bleibt, und sich nicht durch willkührliche Zusähe und Bestimmungen Dunkelheiten und Unbegreislich: keiten schafft, mit denen die Vernunft nichts anzusfangen weiß.

Eben so schlicht und menschlich ift die im

## Zweiten Theile

abzuhandelnde lehre von dem Sohne Gottes, oder von Jesu selbst.

Der Name "Sohn Gottes" zeigte in der jüdischen und heidnischen Welt einen Mann von vorzüglichen Talenten und Eigenschaften, oder von eisner ausgezeichneten Bestimmung an: weil ein solzcher Mann seine Zeitgenossen so weit übertraf, daß man ihm einen göttlichen Ursprung, eine nähere Verwandtschaft mit der Gottheit, und einen unmitztelbaren Einsluß derselben auf ihn zueignen zu mußen glaubte. Da nun für die Juden der Meßias die erhabenste Person war: so hieß bei ihnen "Sohn

"Sobn Gottes" geradezu fo viel, als "der Messias" - ein Ginn, ben auch der Rame "des Menschen Cobn" auf eine febr natur. liche Urt ausdrückt. Der Megias war der vorzüge lichfte Mensch, der je gelebt bat: man nannte ibn alfo vorzugsweise den Denschen, ben großen Machkommen Abams.

Wir, m. Fr.! haben nie auf einen Defias gehofft; für uns kann also auch Jesus als folcher nicht den Werth haben, ben er in den Mugen feiner Landsleute batte baben muffen, wenn er bagu ba ges wesen mare, ihre Defianischen Erwartungen zu befriedigen. Uns ift er als Religionslehrer theuer; und für uns bedeutet ber Dame "Gobn Gottes" - da er die Vorzuglichfeit der Person bezeichnet. fo viel, als "ein erhabener gottlicher Ge fandter und lebrer."

Das ift er; weiter wollte er felbft nichts fenn: und in diefer Gigenschaft haben wir ihn als Chrie ften zu ehren. Huch bieber gebort die fchon anger führte Stelle im 17. Cap. des Evang. Joh. im 3. 3. Denn bier unterscheidet er genau den .. allein; mabren, wirklichen Gott" von fich felbft, bem Gefandten Diefes Gottes.

Aber, tonnte man aus einem anbern Mus: fpruche Jefu, der im Evang. Joh. im 5. Cap. im 23. 3. befindlich ift, einwenden, wenn Jefus nur ber Gefandte des Gingigen Gottes ift: wie fann er benn fagen: "Alle follen ben Gobn ehren, wie fie sie den Vater ehren?" wie kann er sich benn die Shre der Gottheit anmaaßen? — Im Borherges henden hieß es: Gott habe Jesu die Macht, zu richten, d. i. zu beurtheilen und zu entscheiden, wer ein würdiger Bürger des gottlichen Reichs sen, in die Hände gegeben, — eine Macht, eine Besugsniß, welche sich Gott selbst hätte vorbehalten können, die er aber ihm, Jesu, übertragen habe; daß man man also ihn eben so ehren musse, wie Gott selbst.

Doch man febe nur ben Spruch genau und unpartheilich an. Huch hier verlangt ja Jefus burchaus feine andere Chre, als die eines gottlichen Befandten: benn er fagt ausdrucklich: "Wer ben Sohn nicht ehret, der ehret ben Bater nicht, ber ihn gefandt bat." Wenn er diejenigen, die er Dazu fur murdig bielt, in bas Reich Gottes, b. i. ju seinen Schulern aufnahm, und andere als uns wurdige und untaugliche Mitglieder Dieser neuen Religions : Gefellschaft von derfelben ausschloß: fo that er dieß in dem Unsehen des Stifters Dieses Reichs, als ein Mann, der fich zu einer folchen Beurtheilung und Mussonderung durch feine, von Gott erhaltenen, Talente berufen fühlte. Was er für die neue Gefellschaft der Gottesverehrer anord: nete: das war fo gut, als gottliche Anordnung; es war fo gultig, als batte ibm die Gottheit dagu ben jedesmaligen ausdrucklichen Muftrag ertheilt. fandter Gottes mar er als tehrer: benn als Lehrer batte er an die Menschen den ausdrücklichen Auftrag feis feiner Officht und feines Gemiffens, Die Die Stimme der Gottheit felbft find. Er follte lebren; er follte Das Judenthum reinigen; er follte, wenn feine 216: ficht nicht anders erreicht werden fonnte, fich mit feinen Schulern von der Judifchen Rirche trennen, und eine eigne Gemeinde ftiften: bas mar fein Bes ruf von Gott; dazu fublte er fich innerlich und une widerstehlich gedrungen; darauf batte er fich vorbe: reitet; und nur auf diefe Urt, nur durch biefes lebrs geschaft durfte er boffen, mit feinen Beiftesgaben ber Welt am nuklichsten und brauchbarften ju wer: ben. Die Gottheit, von ter er biefe Beiftesgaben erhielt, batte ibm dadurch ihren Willen, ihre 216: ficht mit ibm, und feine Bestimmung auf das deut: lichfte und unzweideutigfte zu erfennen gegeben; wie fie es jedem Menschen durch feine hervorstechenden Gaben ju erfennen gibt, mas fie burch ibn in ber Welt will, und was er insbesondere und in seiner Lage foll. 2118 Gefandter Gottes wird mithin Jesus geehrt, wenn man feine Lehre, wie fie's verdient, als eine gottliche annimmt; wenn Jeju fittlich relis gibfe Musfpruche uns wie Musfpruche ber Gottheit, die bem Zeitalter Jesu nichts anderes gefehrt haben wurde, und auch jest bem allgemeinen Menschen: Berftande nichts anderes lebren fonnte, gelten. Und nun, m. Fr.! fann ich benn nicht sagen: Je: dermann foll den beglaubigten Gefanbten eines Mo: narchen, fobald er als Gefandter auftritt, fo ehren, wie ben Monarchen felbft? Gebührt ibm nicht

nicht die Ehre feines Principale? Wird nicht durch die Entehrung und Berabwurdigung des Erftern die Majeftat des Lettern beleidigt? Aber Jedermann weiß gleichwohl, was für ein Unterschied zwischen Beiden bleibt; jedermann weiß, daß ber Gefandte feine auszeichnende Ehre um des Principals willen genießt. Was beißt alfo ber Spruch anders, als: Man foll Jesum als Lehrer fo ehren, ihm fo willig, fo unbefangen, fo achtungsvoll glauben, wie man Gott felbst glauben mußte, wenn er fich vom Sims mel berab offenbarte; man foll feiner tehre alle die Mufmerksamfeit widmen, Die einer mahrhaft gottli: chen - und, m. Fr.! was ift wohl gottlicher, als Die sittlichgebietende Bernunft, Die einer gottlichen Lehre gebuhrt? Weit entfernt alfo, daß biefe Stelle jener erftern widerfprache, Dient fie ihr viele mebr zur vollkommenften Bestätigung. -

Jest ift uns noch der Gegenstand unfres

Dritten Theile,

namlich die Lehre von Gottes Geiffe übrig.

Die Stelle, die ich dieser lehre zum Grunde lege, ist der bekannte, im Evang. Matth. Cap. 28, W. 19. besindliche Besehl Jesu an seine vertrautern Schüler, den er ihnen zur Ausbreitung seiner Restigion gab: "Gehet hin, und lehret alle Völker, und tauset sie im Namen des Vaters, und des Sohnes, und des heiligen Geistes."

Diese

Diefe Stelle, wie man fieht, gibt feine nabere Borffellung vom Beifte Gottes an Die Sand. Denn es leuchtet zwar von felbft ein, bag, nach dem Sprachgebrauche der Bibel, "heiliger Geift" und "Geift Gottes" gleichbebeutenbe Ausdrücke find, - weil "beilig" fo viel, als "nicht gemein, außerorbentlich, über Alles erhaben" bedeutet; daber wir auch fo: aar in unfrer Sprache fagen : "ich will bas und bas beilig aufheben" d. i. mit außerordentlicher, uns gemeiner Gorafalt bewahren. Aber in wie fern nun Gotte ein Geift jugefchrieben werbe, bas fann uns doch nur aus dem mahrscheinlichen Ursprunge Diefes Musdrucks, der in der ungebildeten Borftels lungsart des frubern Weltalters ju fuchen ift, beuts lich werden

Der sinnlichbenkende Mensch gibt jedem körz perlichen Wesen, das lebt, einen beiebenden, oder beseelenden Geist; und einen solchen Geist hat, nach seiner Vorstellungsart, auch die Gottheit, weil er auch sie sich körperlich deukt, und weil sie gleich; wohl belebt senn soll. Folglich ware "Geist Gotz tes" so viel, als "die Gottheit selbst" in so fern sie ein lebendes, wirkendes Wesen ist.

Dieser Begriff bestätigt sich aus dem R. T., wo dieser Ausdruck gleichfalls die Gottheit selbst unmittelbar bedeutet. Im Ersten Briese an die Korinth. im 2. Cap. im 11. V. heißt es: "Welcher Mensch weiß, was im Menschen ist, ohne (als)

(als) ber Geist des Menschen, der in ihm ist? Also auch weiß Niemand, was in Gott ist, ohne der Geist Gottes." Wenn "Geist des Menschen" offenbar nichts mehr, und nichts wezuiger ist, als der Mensch selbst, der eigentliche, innre Mensch; und wenn "Geist des Menschen" und "Geist Gottes" mit veränderter Beziehung dasselbe sagen: so hat unser Spruch nothwendig solgenden Sinn: So, wie nur der Mensch selbst sein Innres kennt, so erkennt auch Niemand, als Gott selbst, das Innre der Gottheit; und folglich wäre "Gott" und "Gotztes Geist" Eins und Dasselbe.

Aber liegt nicht im Geifte bes Menschen bie eigentliche, menschliche Rraft? Gollte also nicht ber Sprachgebrauch die Bergleichung fort: gefeht, und mit dem Ausbrucke "Geift Gottes" die Bedeutung "Kraft. Macht Gottes" ver: bunden haben? Much darin bestärken uns beutliche Stellen des M. T. Man halte nur die beiden Stels len Matth. Cap. 12. 3. 28 und luf. Cap. 11. 23. 20 gegen einander! Dort beißt es: "Go ich aber die Tenfel durch den Geift Gottes -" und hier fteht: "fo ich aber durch Gottes Fin: ger - Die Teufel austreibe, u. f. m." Was bier Finger Gottes bedeutet, Das bedeutet bort Geift Gottes. Dun ift Finger, Sand, Urm Gottes ein finnliches Bild feiner Dacht und wirksamen Kraft; nur mit bem Unterfchiede, daß burch bas Erfte jener bret

drei Worte zugleich die Leichtigkeit dargestellt wird, mit welcher die allmächtige Gottheit wirkt, — und daß es also noch malerischer, als die beiden andern Ausdrücke ist. Folglich wäre deutlich, daß Geist Gottes die allmächtige Kraft bezeichne.

Wenschen nun Gott mit seiner Krast auf den Menschen wirkt, oder wenigstens als auf ihn wirs kend gedacht wird — zumal von einem Zeitalter, das noch Alles, was ihm unerklärbar ist, alles in seiner Art Vortrestiche von der Gottheit abseitet; und wenn Gott, ein sittlich; gutes Wesen, nichts, als Gutes und Heilsames wirken kann: so heißt Gott, in so fern er das thut, Gott als Grund und Quelle alles Guten, insbessondere Gottes Geist. Wundern wir uns nun, daß die Vesserung des Menschen, daß die christliche Religion, daß besondere sie besördernde Talente nicht sowohl Gott, als vielmehr dem Geiste Gottes zugeschrieben werden?

Nach dieser Bestimmung des Wortbegriffs wird der Sinn des obigen Besehls Jesu an seine Apostel solgender seyn mussen: Taufet die Neux Belehrten auf den Vater (so wie ich ihn und die Verehrung desselben bekannt gemacht habe) auf den Sohn (Gottes, oder auf einen Meßias, wie ich es bin) und auf den heiligen (göttz lichen, bessernden) Geist. Und so ist denn der Glaube Jesu an diesen Gottes Geist eigentlich die Aufforderung und Verz pflie

pflichtung jum Befferwerben und zur Tugend. —

Much wir, m. Fr.! wurden auf Diefen Geift getauft; und ob wir gleich als Unmundige unfre Berpflichtung jur Tugend nicht anerkennen, und nicht befolgen fonnten: fo konnen wir's boch jest bei Der Reife unfrer Bernunft. Laffet uns Daber nicht nur mit gerührtem Bergen erfennen, wie uns endlich viel Gott burch feine Fugungen ju unfrer Befferung beitragt; - nicht nur erfennen und glauben, bag er uns burchaus gut und tugendhaft haben will; - nicht nur die tauschende Ermar: tung, Gott werde bas thun, was wir felbft allein thun muffen, um unfre Berpflichtung ju befolgen, aus unfern Gergen verbannen : fondern laffet uns gewiffenhaft die Fugungen Gottes, Die Jeben auf fich felbst aufmerksam machen konnen, benuken, um die Gunde nach und nach gang in uns zu dams pfen, und der Tugend immer mehr Kraft ju geben.

the appropriate the second second

## Neunzehnte Predigt.

und ignes. Beibel allen ellen ab surfatteren biologick Westlich alle Kennelle (Körlich) ab der beitung der gerinfe Westlich answere englichte bischer sentriche ausgang

Die göttlichen Polikommenheiten überhaupt und im Zusammen= hange.

Tert: Jes. Cap. 6, B. 3.

"Einer (der Seraphs) rief zum Andern: Heilig, heilig, heilig ist der Herr Zebaoth; alle Lande sind seiner Chre voll."

Jesaias, meine Freude! der zu seinem Proppetenamte eingeweiht werden soll, hat ein Gesicht, worin er die Gottheit, die ihn zum Volkslehrer besehligt, in einem majestätischen Bilde erblickt. Einen wesentlichen Zug dieses Bildes machen erhaptene, himmlische Geister aus, welche ihre Ehrsfurcht gegen die Gottheit zu erkennen geben, und zugleich zum schnellen Dienste derselben, der alten Vorstellungsart gemäß, bereit sind. Sie seiern das lob der Gottheit in einem Wechselgesange, so, daß der Eine Seraph anstimmt: "Hetlig," —

ber Unbere gleichfalls austimmt: "Beilig." und nun Beide noch einmal jusammenftimmen: "Beilig ift ber Beberricher ber (himmli: lifchen) Seere u. f. w."; baber man fich nicht zu wundern hat, baß bas "Seittg" breimal nach ein: ander ertont. Diefes tied foll die Erhabenheit Gottes besingen. Dieg beweift ber c. 3. Des Texts fapitele, worin Jefaias darüber bange ift, daß er, ein unreiner Menich, Die Gottheit gefeben babe: benn die Gottheit der ungebildeten Welt, gleich et: nem morgenlandischen Despoten auf ihre außere Sobeit eifersuchtig , bullte fich, um biefe ihre Sos beit befto beffer geltend ju machen, in ein geheim: nifvolles Duntel, und entzog fich menschlichen Mu: gen. Es war baber ein todteswurdiges Berbre: chen, fie, ohne daß man fich vorher burch außere priefterliche Entfundigung diefes Unblicks murdia gemacht batte, gefeben zu baben: ungefahr fo, wie man, felbft bem allgemeinen Unftande gemäß, fich forgfaltiger darauf vorbereitet, vor einem großen irdischen herrn zu erscheinen. Daber bedeutet auch in den Buchern des Alten Bundes bas Wort "beilig" von Gott gebraucht, gewöhnlich fo viel, als "erhaben, ehrfurchtswurdig.", Eben Diefen Ginn bat es, wenn g. B. in dem ir. Cap. des 3. Buchs Mof. im 44. und 45. 23. Die Beis ligfeit Jebova's jum Grunde gemacht wird, ber Die Ifraeliten bewegen foll, auch fich ju beiligen. Denn ba ift nur von außerer, levitischer Reinigfeit, mel:

welche z. B. das Essen der für unrein erklärten Thiere ausschloß, die Rede. "Sich heiligen" oder "heilig senn" heißt da: "sich durch die Beobachtung der gottesdienstlichen Gesehe von aus dern (unreinen) Völkern absondern; und das sollten die Ikraeliten thun, weil sie Jehova's, des über die gemeinen Gottheiten der Welt Erhabenen, des Unvergleichbar: Ehrfurchtswürdigen eigenthüms liches Volk wären.

Diese Begriffe der alten Welt von einer auf fern Auszeichnung der Gottheit weisen uns zurück auf die erhabensten innern Vollkommenheiten, von denen diese außere Erhabenheit erst die Folge senn kann. Es ist nämlich jeht meine Absicht, zu zeigen, wie wir uns die Gottheit denken muffen, wenn sie den Endzweck der Menschheit, den die Vernunft gefunden hat, wirklich machen soll.

Wenn wir von einem Menschen irgend eine Leistung, die Erfüllung eines gewissen Zwecks ers warten: so seßen wir bei ihm bleibende Beschaffen; heiten, oder Eigenschaften voraus, welche ihn dazu sähig machen. Die Gottheit ist, unsern obigen Berrachtungen zusolge, dassenige besondere Wesen, dessen wir zur Erreichung unser menschlichen Beschimmung bedürsen. Ein bloser, wenn auch noch so nothwendiger, Gedanke kann sie uns nicht bleis ben: denn ein Gedanke macht nichts wirklich; wir sind — oder wir wüßten durchaus nicht, was wir wollten — wir sind gedrungen, der Gottheit ein Senn

Senn beizulegen; und wenn sie unsre Erwartung nicht täuschen soll: so hat sie eine Beschaffenheit, welche ihr die Veranstaltung und Fortsührung eines Reichs der Vernunft und Tugend nicht nur mögslich, sondern auch nothwendig macht; sie hat bes simmte Eigenschaften, deren Inbegriff, oder, welche zusammengedacht ihr Wesen ausmachen,

Aber, m. Fr.! vergessen wir nicht, indem wir dieß Wesen einer Gottheit, die, etwas Ueberirdissches, alle unfre Vorstellung übersteigen muß, nas her bestimmen, — indem wir ihre Eigenschaften mit welchen andern, als menschlichen? Namen bezeichnen wollen, vergessen wir dann nicht, daß wir uns in der Sphäre der Menschheit besinden, aus der wir nie heraus können und sollen? und was ren wir nicht bescheidener, oder vielmehr, handelsten wir nicht unsrer Menschheit, die nur die eitle, vermessene Wisserei überstügeln will, würdiger: wenn wir hier gar nichts wissen wollten?

Es könnt darauf an, m. Fr.! wie das "wise sen wollen" genommen wird. Ich weiß dasje: nige, was für mich gewiß ist; und gewiß ist mit das, was ich nothwendiger Weise so und nicht and ders denken muß; und ich muß mir die Gottheit, an die ich glaube, nothwendiger Weise mit einer bestimmten unveränderlichen Beschaffenheit denken: wenn mir mein Glaube nicht unverständlich bleiben soll. Aber ein uns selbst unverständlicher Glaube, der uns nicht sagte, was wir eigentlich glaubten, wäre

ware der besser, als Nicht: Glaube? Warum wollen wir also an dem für uns ganz unschuldigen Worte, wissen" künsteln? Wir wissen von der Gottheit, daß sie die und die Eigenschaften habe: weil wir einmal an sie glauben, und glauben sols lent, — dieß heißt, nach dem Sinne jedes Vers nünstigen: für uns sind diese ihre Eigenschaften so gewiß, als unser Glaube an die Gottheit selbst. Und was könnte also dieser Gewißheit abgehen, die sich, zusolge unsres Glaubensgrundes, auf iden zweisellosen Ausspruch unsrer sittlichen Vernunft selbst siüht?

Freilich ist unfre Art, über die Gottheit zu benken, möglicher Weise eine bloß menschliche; wir legen ihr die vortrestichsten Sigenschaften bet, die wir kennen, die Eigenschaften unstres Geisstes; wir stellen sie uns, nach allen Absonderungen der Mängel und Schranken, doch nur wie ein menschenähnliches Urbild der Volksommenheit vor. Aber dafür behaupten wir auch nicht, daß wir mit unstrer Vorstellungsart das Wesen der Gottheit erzreicht hätten; und es ist gar nicht unstre Meinung, darüber das Geringste, was eine übervernünstige Gültigkeit haben könnte, sesssen zu wollen.

Wir sagen z. B. die Gottheit habe Verstand. Dieß kann nicht mehr, und nicht weniger, als so viel bedeuten: Wir sind genothigt, uns eine Besschaffenheit, eine Bestimmung berselben zu denken, vermöge welcher sie dassenige leistet, was wir mit

bem Verstande thun; und welche wir also auch mit keinem passendern, als mit dem Worte, Werstand" zu bezeichnen wissen. Wir sind weit davon entfernt, dieselbe, oder eine ihr auch nur ähnliche Eigenschaft in ein Wesen überzutragen, für welches eigentlich in dem ganzen Fachwerke unsrer Begriffe keine namentliche Bezeichnung gefunden werden kann.

Worte sind ja doch nur willführliche Zeichen unser Gedanken; und wir kennen nicht einmal das innre Wesen unsres Gemuths, das nur aus seinen Kraft: Aeußerungen verstanden werden kann. Oder wer sagt uns, daß die Thätigkeiten desselben sich auf ihrem Urgrunde so zusammenreihen, und gleich; sam in einander verschmelzen, wie sie uns in unsrer künstlichen Scheidung vorkommen? Wer sagt uns, ob sie das an und für sich sind, was sie uns, im Spiegel unsres Bewußtsenns, auf eine für uns uns vermeidliche, der ganzen ursprünglichen Einrichtung unsrer Natur gemäße Art, zu senn scheinen, oder, mit einem andern Ausdrucke, wie sie uns er scheisnen, wie sie sich uns darstellen?

Aber man konnte mir doch noch einen Einwand entgegen seßen, der, wenn er Wahrheit hat, auf einmal unste ganze Religionskenntniß um ihre Wahrheit und Gultigkeit zu bringen droht. Warsum, konnte man sagen, wollen wir gerade bestims men, wie unser Endzweck von der Gottheit bes wirft werde? genug, daß wir mit Grunde glaus ben:

ben : er wird erreicht; die Frage nach bem Wie? ift doch nur eine Frage ber vormisigen Reugier. Wenn ich einmal im Gangen versichert bin, mit eis nen irdischen Bunsche an den rechten Mann ge: fommen zu fenn; und wenn ich einmal mein Zutraun zu ihm aus einem allgemeinen gultigen Grunde vor mir gerechtfertigt habe : ift es nicht fo gut, wie Bus rucknahme diefes Zutrauns, ift es nicht fo gut, als ob ich mich felbst Lugen strafte, wenn ich mir bin: terber noch die Eigenschaften seines Beiftes und Charafters zeraliebern will, um meiner Sache befto gemiffer ju fenn? Er war mir, wollen wir fegen, von einem Undern empfohlen worden, in deffen Empfehlung burchaus fein Zweifel gefest werden durfte. Ift nun nicht eigne Heberlegung, ob und wie jener Mann meinen Zweck durchsegen werbe. Das Zeichen des Diftranns in feine Gefchicklichfeit. oder feinen auten Willen? und folglich Miktraun in die Gultigfeit ber Empfehlung? und mithin auch Migtraun in die Redlichfeit, ober Runde des Ems pfehlers felbft?

Machet die Anwendung. Die Gottheit ist uns von der Vernunft als Urheberin dersenigen Welt, in der wir das werden können, was unste erhabene Natur der Anlage nach schon in sich schließt, nachgewiesen, empsohlen worden; eine Gottheit, sag' ich, ein Wesen ist uns von ihr empsohlen, in dem sich die Vernunft gewiß nicht irrte, nicht irren durste, wenn nicht alle ihre Aussprüche ihre Güls

C c

tigkeit verlieren sollen. Warum wollt ihr nun, ihr gehorsamen Vernunftglaubigen! warum wollt ihr noch die Veschaffenheit dieser Gottheit im Einzels nen kennen? genug, daß sie eine Gottheit, — daß sie des Austrags der Vernunft vollkommen würdig, — daß euer Endzweck in ihrer Hand geborgen ist. Ihr glaubt der Vernunft; und glaubt ihr auch nicht: ihr glaubt ihr, daß ihre Empfehlung richtig ist; und sorschet zweiselnd, wie und warum sie richtig sen: ihr scheint euch bei ihrer Vermittelung zu beruhigen; und gleichwohl sucht ihr eure Nuhe erst noch selbst zu besestigen, indem ihr die Gottheit vor euren bloden Augen handeln lasset.

Uber , m. Fr.! muffen diefe Gedanken uns nicht naturlich weiter führen ? Die Bernunft fagt uns gewiß Gins von Beiden: entweder, daß unfer Endzweck schongerreicht, daß er wenigstens im Werden fen; oder, daß die Periode für die Bes werkstelligung beffelben funftig - wer weiß, wie bald, oder fpat? - eintreten werde. Gobald nun Die Bernunft Glauben fordert: fo fordert fie ibn mit bem vollkommenften Rechte, weil ,ihr nicht glauben wollen" fo viel biege, als "um vernunftig fenn wollen." Wenn wir aber, ungeachtet ihrer beuts lichen Musfage, von der Erreichung unfres Ends zwecks, oder von der Nothwendigfeit, daß er irgend einmal erreicht werde, boch noch ausbrucklich nach bem Wefen fragen, durch welches ihre Aussage Wahrheit werde; wenn wir uns auch nur im Alle gemeis

fich

gemeinen eine Gottheit benfen: find wir bann nicht fcon unalaubig? haben wir nicht bem Unfehn und ber Chrfurcht, welche der Wernunft gebuhren, jus wider gehandelt?

Befegt, ein zuverläßiger Freund verfpricht mir auf das heiligste die Erfüllung eines Wunsches, Die er gleichwohl nicht felbit beforgen fann: wogu braucht er mir denn die Person, die es thun wird. auch nur zu nennen? Und wozu brauchen wir also von einer Gottheit auch nur überhaupt bas Gering: fte zu wissen? Was foll selbst der Erfte Buchstabe einer fogenannten Religionskenntniß? Wir erwar: ten geduldig die erfebnte Periode, und fragen nicht, wer fie berbeigeführt bat; und erft fo find wir, follte man benfen, Die gehorfamen Gobne ber Ber; nunft: denn felbst der blinde Glaube an fie ift nicht blind, und nicht entehrend; weil fie eben ber lette Grund alles unfres Denfens und Sandelns ift, und weil "über fie binausgeben wollen" fo viel mare, als "die Miedertrachtigfeit begeben, bag man fich feiner Menschheit Schame." Bon Gedanten, fo wie von Forderungen der Bernunft laft fich fein weiterer, rechtfertigender Grund angeben : bent Diefer Grund lage entweder in ihr felbft; oder in einer noch bobern Rraft. Aber weder das Er: ftere, noch lettere ift benfbar: nicht das Erftere, - benn der Grund einer Wahrheit ift allemal etwas weiteres, etwas boberes, - und fo ware jene Wahrheit felbft noch nicht bas lette, mas Cc 2.

Ach erkennen ließe, noch keine eigentliche Vernunft: wahrheit, — gabe sie aber von einer ihr eigens thumlichen Wahrheit den Grund an, so begründete sie sich selbst, so sagte sie uns, war um sie nichts anders, als Vernunft ware, da sie doch nichts anders sehn kann; aber auch nicht das Lehtere, — denn eine Uebervernunft ist für uns, die wir bloß vernünftig sind, nichts.

Go, dunft mich, ware jener Ginwand in fet: ner gangen Starte vorgetragen; und Diefe feine ver: meinte Starfe ift doch weiter nichts, als Diffver: ftandniß. Man weiß in der That, wenn man ihn uns entgegen fest, gar nicht, wie es eigentlich mit unfrer Religionsfenntnig und mit dem Berfuche, fie uns zu verschaffen, gemeint fen, - nicht, wie fie mit dem Gefete der Sittlichfeit, worauf fie fich grundet, und woraus fie entspringt, jufammen: bange. Wollen wir benn, indem wir uns den Be: griff einer Gottheit im Allgemeinen, ober insbeson: bere bilden, in diesem Begriffe erft ben Grund von dem Ausspruche der Bernunft über unfern End: weck auffuchen? Dnein! m. Fr.! Wenn uns die Bernunft die Erreichung unfrer Bestimmung vers fpricht: fo fest fie doch wohl die Moglichfeit davon, und die Bedingungen biefer Möglichkeit voraus. Diefe liegen entweder in ihr felbft; oder in irgend etwas Undern. Im erftern Falle mußte fie auf eine unzweideutige Urt erflaren, baß fie felbft die Urheberin der Welt fen, oder fenn wer: de, welche wir zu unsver Vollendung bedürfen. Erklärt sie so etwas? Und wenn sie es nicht erstlärt: so liegt folglich in ihrer wirklichen, richtig verstandenen Erklärung zugleich, daß die Vernunfts welt durch ein anderes Wesen wirklich werden soll, welches die dazu erforderlichen Sigenschaften besitzt. Indem wir also den von der Vernunft uns so nahe gelegten Gedanken der Gottheit nicht nur auffassen; sondern ihn uns auch deutlicher zu machen suchen: so zeigen wir nur, daß wir den Ausspruch der Vernunft richtig verstehen; und daß wir ihn für wichtig genug halten, um eine genauere Ausseinandersehung desselben zu versuchen.

Der Freund, ber mir die Erfullung meines Wunsches versprach, gab mir wohl auf irgend eine Urt zu erkennen, daß ich mich um die Möglichkeit Der Sache nicht weiter zu befummern batte: viels leicht, um mir jede Besorgniß bald anfangs zu er: sparen; vielleicht auch, um mir burch eine vollige Unbefanntschaft mit den Mitteln wenigstens einiges Bergnugen der Ueberraschung zu gewähren; und wie mancherlei lagt fich bier nicht noch benfen? Renne ich aber die Perfon, die fich fur meinen 3meck verwenden foll: warum wollte ich mir benn die guten Gigenschaften, welche meine Hoffnung zu ihr befestigen, gefliffentlich aus ben Mugen rucken? warum wollte ich mein Urtheil von ihrem Werthe nicht zergliedern, um es mir nur mehr zu bestäti: gen, und jeden Gedanken des Zweifelmuthe befto

nachdrücklicher abzuweichen? So ist es mit meis nem Glauben an die Gottheit. Ich traue ihr schon; und bin meiner Sache gewiß: aber dieß Vertraun bliebe ohne Verstandes. Deutlichkeit ein unbestimmstes Gefühl; und Unbestimmtheit, Verworrenheit mag die Vernunft nicht leiden. Oder darf ich mir nicht deutlich denken, was ich doch denken soll? Insofern etwas nicht deutlich gedacht wird, wird es gar nicht gedacht: denn es ist dieses Etwas für mich nur durch seine Merkmale. Also noch einmal: Darf ich mir so gut, wie gar nicht denken, was ich doch denken soll? denn ich soll es ja glaus ben; und wie kann ich glauben, ohne es mir vorzustellen?

Kurz, m. Fr.! eine Neltgionskenntniß ist für Menschen, welche die Vernunft ehren, nothwens dig; und wir gehen nun mit dem gegründetsten Nechte zu unserm Hauptzwecke, die göttlichen Vollkommen heiten in ihrem allgemeisnen Zusammen hange darzustellen über. Erinnert euch, um die Quelle der Vegriffe von dies sen göttlichen Vollkommenheiten aufzusinden, fürze sich noch einmal an unsern Glaubensgrund selbst.

Erstich: Ich soll glauben, daß für den Menschen die ganze Natur da sen; denn er ist, nach dem Ausspruche meines Gewissens, das vornehmste Wesen; er ist nicht erst um eines andern, sondern um sein selbst willen da; in ihm selbst liegt der Grund, daß er lebt, und wirkt, und genießt;

er wirkt und genießt für seine Menschheit. Wenn er nicht da wäre, und da senn sollte: so hätte auch jedes andere Geschöpf und die ganze Natur weg senn können; und seinen Werth erhält er nicht dadurch, daß er andern Geschöpfen nuht und hilft. Sein Werth ist unabhängig; er hat Würde; er ist lehter Zweck alles Uebrigen, das heißt, Endzweck: denn so soll ich ihn, so soll ich jeden Menschen durchaus behandeln; sepen übrigens seine zufälligen, veränderlichen Veschaffenheisten, durch welche keiner mehr, oder weniger Menschift, wie sie wollen.

In dem Sage: die ganze Natur ist für den Menschen, liegt zugleich, daß auch schon die se ir dische Welt um seinetwillen sen: denn in dies ser lebt er ja schon; und schon in dieser soll ich ihn als ein von allem Undern unabhängiges Wesen bes

bandeln.

Für den Menschen — ist Natur und Welt; also absichtlich für ihn eingerichtet; also weder von Ungefähr, noch durch blinde Nothwens digkeit; sondern durch ein Wesen, das die Welt ausdrücklich für ihn schaffen wollte, und konnte.

Um mir denken zu können, daß Gott die Welt schaffen wollte, und konnte, muß ich ihm Willen — für das Erstere, und Verstand nehst einer angemessenen Macht — für das Letztere beilegen: denn, ohne Willen läßt sich kein Wollen denken; eine der Absicht, oder dem bes stimms

stimmten Wollen, daß etwas so und nicht anders sen, gemäße Einrichtung entwirft der Verstand, der sich die einzelnen Dinge, die zu der Einrichtung oder Anstalt erforderlich sind, nebst ihren wesentlichen Veschaffenheiten, durch welche sie zu einander passen und mit einander verbunden werden können, denkt; aber sie fügen sich nicht von selbst zusammen, sondern werden verbunden durch Macht, eine Macht, deren Größe dem Werke selbst entspricht.

Wenn nun Gott — ich bitte meine Leser, bet dergleichen Sagen jedesmal hinzuzudenken: nach der uns noth wendigen Vorstellungsart, ohne welche unser Glaube an die Gottheit für uns keine Deutlichkeit hatte, und also ein somlicher Nicht: Glaube ware — wenn, sage ich, die Gottheit Willen, Verstand und Macht besitzt: so ist sie ein Geist: denn sie hat das Eigenthümliche eines Geisstes; um jener Eigenschaften willen schreiben wir auch dem Menschen einen Geist zu, und unterscheis den ihn von dem, was wir blose Thierseele nennen.

Aber muß ich mir denn gerade eine ab sicht tiche, eine nur durch Geistesthätigkeit mögliche Welt: Einrichtung denken? Geben Ungefähr, oder blinde Nothwendigkeit, die beide absichtlos sind, keinen beruhigenden Erklärungsgrund derselben? Mein Glaube soll Sicherheit haben; und ich soll ihm aus Achtung gegen die Vernunft, die mir den selben aufgibt, Sicherheit zu verschaffen suchen.

Diese Sicherheit for dert, daß ich mir nicht bloß eine unbestimmte, fondern vollig bestimmte Doglichfeit ber fitflichen Weltordnung denfe. Unbeftimmt ift Die Moglichkeit, wenn fie nicht auf folden Bedin: gungen beruht, die unmittelbar fur fie entscheiden, und die Unmbalichfeit des Gegentheils geradezu ausschließen. Es ist wohl möglich, - es ist nicht unmbalich. daß ein verftandiger Gas beraustame, wenn ich auf's Ungefahr und ohne alle Wahl in eis nen Schriftfaften griffe, und Buchftaben gufammen: fekte: aber es ift nicht bestimmt moglich; es fann eben so aut auch eine sinnlose Zusammensehung wers ben : ich barf bas Gegentheil nicht fest erwarten; es ift zwischen absichtlosen Griffen und einem verftan: digen Sinne fein Zusammenhang. Ohne die Gim ficht in diesen Zusammenhang ift nun fur mich fei: ne bestimmte Möglichkeit. Es konnte fenn, daß die blinde, gedanken : und absichtlose Rothwen: diafeit mit bem Endzwecke ber Welt fur ben Men: fchen zusammenftimmte: aber für mich mare Diese Rothwendigfeit, deren Matur ich weiter nicht fen: ne, und auf die ich also nicht rechnen fann, ein bloges Ungefähr: denn fie batte doch der Welt ihre Ginrichtung nicht mit Rleiß gegeben; in ihr lage boch fein Grund zu sagen: so, wie es ift, follte es senn, weil jene Nothwendigkeit einmal vom "Sennfollen" nichts weiß. Aber ein Glaube, ohne den die Wurde der Menschheit fallt, verschwäht die Möglichkeit jedes Zweifels.

"Die Welt ist für den Menschen da" — dies ser Satz erlaubt noch die Frage: wie, und in wie fern? Was gibt dem Menschen eigentlich seine Würde? Wodurch verdient er, für ein so vorzügliches Wesen zu gelten, und Endzweck zu sen? Dadurch, daß er Vernunft hat, daß er ihr Tugendgesetz erfüllen kann und soll, daß er sich durch die Unlage zur Sittlichkeit auszeichnet. Alls so ist die Welt da, daß er in ihr und vermittelst ihrer Einrichtung tugends haft, und nach Maaßgabe seiner Tusgend glückselig werde.

Diese Tugend und die ihr angemeffene Gluck: feliafeit ift alfo ber Endzweck ber Welt. In: dem ich an den Urheber einer Welt, die Diefen End: zweck bat, glaube: fo glaube ich an ein Wefen, das diesen Endzweck felbst wirklich machen will und fann; fo traue ich ihm die Gigenschaften, Die Dagu geboren, im bochften Grabe gu, meil fonft mein Glaube abermals unsicher ware. Ober beffer und bescheibener: 3ch bin nicht im Stande. benjenigen Grad ber Bollfommenheit, welchen ber Weltendzweck forbert, ju bestimmen. Um alfo nicht mit Unendlichkeiten willführlich gu fchalten, benfe ich mir die Gottheit mit einem fur mich unbestimmten, und unbestimmbaren, und also in fo fern unendlichen Grade ber Bollfommenheit: benn die ohne alle Beziehung fatt findende Unende lichfeit ift doch fur einen endlichen Berfand fein Deute

deutlicher Gedanke, weil er für sie keinen Maaß: stab hat, — sie ist für ihn bloße Unermeß: lichkeit.

Gott als Urheber der Welt nach dem oben gegebenen Begriffe ihres Endzwecks, hat die bochfte Weisheit und Macht.

Wenn die Welt ihrem Endzwecke gemäß einges richtet ist: so verdient sie, die beste Welt zu heis sen. Ist nun moralische Glückseligkeit jener End: zweck: so muß bei der besten Welt

erstlich Angemessenheit zur Beforderung der Tugend, und

zweitens Angemessenheit zur Gewährung der Glückseligkeit statt finden, welche der Tugend ges bührt. Neber beide Punkte, m. Fr.! erlaubet mir eine Anmerkung.

Judem ich sage: die beste Welt muß die Tusgend befördern: so heißt dieß weiter nichts, als: sie muß die Tugend möglich machen, die außern Bedingungen derselben, die der Mensch bedarf und die er sich doch nicht selbst geben kann, enthalten, und ihr keine unübersteigliche Hindernisse in den Weg legen. Dieß zusammen glaubte ich nicht besser, als mit dem Wort "he för dern" ausdrücken zu können. Abet man verwechsele damit nicht das Erleichtern. Erleichtert soll die Tugend dem Menschen nicht werden; und ich möchte sagen: sie wird ihm erleichtert, indem sie ihm zur rechten Zeit erschwert wird; denn Kampf, mit jeder möglichen

Unstrengung durchgekampft, gibt ihr eben den schone sten und vollkommensten Sieg, und grundet die gute Gesinnung nicht nur fest, sondern gibt auch Muth und Fertigkeit zur Ausübung derselben.

Was denfen wir uns zweitens unter einer ber Tugend gebührenden, oder morali: fchen Gludfeligfeit? Beide Musdrude fcheinen nicht einerlet zu fagen. Gine moralische Gluck feligfeit fann eine folche fenn, welche, außerdem, daß fie die rechtmäßige Belohnung, oder unverfängli: cher, Gebuhr der Tugend ift, durch eine fittliche Bildung vermittelt, oder möglich gemacht wird. Der Tugendfreund bat allen Kraften und Fabigfei: ten feines Geiftes und der mit diefem Beifte mefent: lich verbundenen Sinnlichfeit eine folche Richtung gegeben, bat fie fo veredelt und erhobt, daß er ben feinern, gewähltern und zugleich dauernden Genuß haben fann, und, unter biefer Vorausfegung, haben muß, der eines folchen Wefens wurdig ift: wenn dazu nur der Stoff, die außern Wegenstande nicht fehlen, ohne welche sich für ein sinnliches Wefen, und, ba nur durch Sinnlichfeit Genuß moglich ift, uberall nichts genießen lagt. Gine der Tugend gebubrende Gluckfeligfeit murde nicht nothwendig in fich schließen, daß fie auch aus ber Quelle der Tugendbildung entspringe; fone dern fie wurde der Tugend nut gleichsam von auf: fem zugemeffen: gerade fo, wie fich manche Chris ften, Die bei den lebren ihrer Religion nicht gewohnt find,

nur

find, von fich felbst auszugeben, um mit einer ges reinigten Renntniß und Gefinnung wieder ju fich felbft juruck ju fommen, die ewige Geligfeit als ein für fie beigelegtes, aufbewahrtes Gut benfen, von dem fie in der bobern Welt gehren werden. wenn die Guter der Erde nicht mehr in ihrer Ges walt find. Aber, m. Fr.! genießbar, fchmachaft muß doch wohl bem Tugendfreunde feine Glucffelig: feit fenn: wie ware fie fonft für ibn Gluckfelige feit? Und alfo muß er fur diefen Genuß Empfang: lichfeit baben; und diefe Empfanglichfeit fann ibm nicht eingegoffen, fie muß, Damit fie Die feinige fen, und damit er miffe, wie er zu ihr fomme, von ihm felbit erworben, ju feinem Gigenthume gemacht werden. Aber ift er nicht Tugendfreund? foll er nicht fur ben 3meck ber Tugend feine gange Menfch. beit, alle Rrafte berfelben, und fie alle in ihrer aes hörigen, zweckmäßigen Rangordnung, alfo die edel: ften mehr, ale die unedlern, und diese gum Behuf jener bearbeiten, bilden, erhoben? Wenn nun aus diefer Tugendbildung Genuß fur ihn entspringen fann, und ein Genug, der ihn befriedigt, Der Diese seine Rrafte, Die sich im Genusse doch wohl nicht überfteigen konnen, ausfüllt: was gabe es für eine Gluckfeligkeit, Die ihm gleichfam gerecht mare, als die vorhin unter bem Ramen der "moralischen" beschriebene? Und alfo, nur die lettere foll Die beste Welt gemabren; nur auf Etwas, bas im Dlenschen felbst liegt, geht unfre Soffnung,

nur auf eine solche Natur der Tugendwelt, welche mit der Natur des durch Tugend veredelten Menschen harmonisch ist.

Dieß vorausgesett, ware es wohl nicht zu kuhn, uns einige Züge von dem Plane ber besten Welt, zwar nur im Umrisse, aber doch bestimmt vorzulegen.

Wie wurdet ibr, Freunde ber Tugend! euch eine Welt munichen? wie wurdet ihr, wenn es in eurer Macht geftanben batte, fie eingerichtet, was fur einen Auftrag wurdet ihr im Mamen und auf das Gebeiß der Vernunft, Der Gottheit gegeben baben? 3mar der Bernunft felbft, wenn fie, getrennt von Ginnlichfeit, fenn und wirfen fonnte - benn nur im Rleide Diefer Ginnlichfeit fann fie, fo weit wir fie fennen, auf dem Schaus plate einer Welt auftreten - ihr konnte jede Welt gleich gelten, wenn fie ber Tugend nicht alle Gelegenheit zur llebung abschnitte; ober vielmehr: feine Welt, die nur irgend Beranlaffung jum Sans beln gibt, fann bie Tugend unmöglich machen: benn der Stoff der handlung ift gleich, und die Gefinnung fann durch nichts gehindert werden, die: fen Stoff auf ihre Weife ju bearbeiten. Dem Edlen widerfahre, was ihm nur immer wolle; er fomme in die bedenklichften, verwickeliften, fürche terlichften tagen; es werde ibm aller Genuß, fogar alle hoffnung auf ein erträgliches leben entzogen; er verliere felbst jede Mussicht nicht nur auf eine fro:

frobe, sondern auf die Ewigkeit überhaupt, und febe in feinem Grabe bas Grab feines gangen Das fenns, und feiner Tugend: nun! fo wird er -Dief gebeut ihm fein Edelmuth - das willige Opfer feiner Tugend. Go lange er lebt, ift fein teben ibr gang gewidmet: sobald er nicht mehr ift, bat er alle feine Berpflichtungen erfüllt. Go diefer Eble, wenn ich ibn blog als Edlen betrachte. Aber ift er nicht Mensch? Ift er nicht eben so gut ein finn: liches, als ein vernünftiges Wefen? Kann er nicht, wenigstens einft, frob fenn; und verdient et es nicht? hat er nicht auf Genug die gerechteften Unfpruche? Burde nicht die Bernunft, wenn fie Diese Unspruche abwiese, im Tugendhaften Die Tugend felbft vernachläßigen? Ift Wernunft und Genuffabiafeit im Menschen nicht ein innig verbuns benes Gange? Und fonnte der Mensch, bei einer zweckwidrigen Welteinrichtung, aus einer ber Tus gend hinderlichen Lage in die andere gefturgt, nicht vielleicht auf immer in feiner Berblendung, in der Berrichaft des ju uppig genahrten finnlichen Triebes beharren? Duften Die Schatten, Die bas licht ber Vernunft in ibm verdeckten, nicht einmal weis chen; damit er nur feinen angestammten Abel erft abnen lernte? Weiß der Berblendete, bag er vers blendet ift? Dug er es nicht, ohne daß er's wolle. erfahren? Duß der Schlaftrunkene uicht durch eine fremde Sand aufgerüttelt werden? Dug alfo Die

die Welt nicht manche der Tugendbilbung gunftige Umftande für jeden Menschen herbeiführen?

Da die Welt, welche die Vernunft fordert, auf den Hauptzweck, Tugend und angemessenen Genuß für den Tugendhasten, gestellt senn muß; da sie um dieses vornehmsten Zwecks willen eigent: lich da senn soll: so wird die erste Regel ihrer Einzrichtung senn:

Reiner ihrer Nebenzwecke store, oder mache unmöglich den Hauptzweck. Ich will, sagt der Sohn der Vernunft, ich will eine gewisse Periode hindurch lieber weniger glücklich senn, als weniger Aufforderung zum Gehor; same gegen das Gewissen haben; ich will lieber leiz den, und in der Schule der Leiden mich prüsen lassen, als auf dem Nosenwege der Freude an meiner innern Vollkommenheit einbussen.

Diese innere, hochste Vollsommenheit besteht nicht ohne den gewissenhaften Gebrauch aller mensch, sichen Kräfte nach der Regel und unter der Leitung der Vernunft, für welche sie in Thätigseit geseht und gerichtet werden sollen. Dieser gewissenhafte Gebrauch unsere Kräfte muß seine Gegenstände har ben, an denen sie geübt werden; und der Mensch nuß, damit er, was die Vernunft fordert, die Gesgenstände zweckmäßig und nach Maaßgabe ihrer Natur und Bestimmung behandle, der Regel nach nicht mit den Ersolgen seiner Handlungen

getäuscht werden. Sind diese Erfolge ihm immer ungewiß; stehen die Beschaffenheiten der Dinge mit seiner Handlungsweise in keinem kesten Verhältnisse; ist die Art, wie er seine Kräfte anwender, für den Erfolg gleichgültig; kann er auf keine sichre Ordnung der Erfahrung rechnen; muß er sich alle Augenblicke gefallen lassen, daß er sich mit seiner vermeinten Einsicht und Vorsicht verrechnet habe; so verlieren die der Vernunft untergeordneten Kräste ihren Zweck, und ihre zweckmäßige Uebung; so kann der Vernünstige in keinem Falle wissen, ob er sie auf die beste und klügste Art anwendete, oder nicht. Daher die selbst in der Sittlichkeit gegründ dete Nothwendigkeit des Grundsaßes:

In der Matur geschehe kein Sprung, der die Menschen in der genau zu berechnenden Unwendung ihrer Kräfte irre mache.

Wenn ich z. B. die Wahrheit eben so gut durch unmittelbare Eingebung, als durch mubsames, forts gesehtes Nachdenken erfahren kann: wozu dieß Spiel des Nachdenkens? wozu habe ich denn wohl Berstand? und werde ich nicht an seiner natürlichen Bestimmung irre?

Tugend läßt sich nicht lernen, ohne daß man mit ihrem Geiste bekannt werde, und sich die Grund, sabe, auf denen sie beruht, einpräge. Hat man sie aufgefaßt; hat sich der erste gute Vorsaß im Ges muthe erzeugt: dann konnen tausend Umstände Ver:

DD

anlassung und dringende Aufforderung werden, ihn zu befestigen, zu beleben, und die Pflanze der Tuzgend zu stärken. Daher erwartet der Vernunftsfreund von der Welt, die eine Tugendwelt senn soll, daß

Seber zu rechter Zeit mit der Tugend bekannt werde, damit seine folgens den Schickfale, die ihn in derselben zu üben und zu befestigen vorzüglich geschickt find, mit ihrer guten Wirftung an ihm nicht verloren geben.

Aber wenn irgend eines der erhabenen Wesen, die in der Tugend ihre Bestimmung und ihren besten Genuß sinden sollen, durch die Weltumstände, durch Lagen und Verhältnisse zum Laster gezwungen wäre; oder wenn für die Naturkräfte, welche ihm verlie; hen wurden, und durch deren Gebrauch es sich sür seinen Endzweck bilden will, durchaus kein tle: bungsplaß gefunden werden konnte? Dann wäre ja der Endzweck, dann wäre dieß Wesen verloren. Daher

muß Jeder, wenn er nur will, einen ihm angemessenen Wirkungsfreiß der tugendhaften Thatigkeit fin: den; und keiner barf zum Laster gezwungen sehn.

Und endlich sehe einst Jeder seine tugende haften Zwecke erreicht. Denn ohne Zwecke kann der Mensch, der natürlicher Beise begehrt und und will, ehe er äußerlich handelt, sich zu keiner Thätigkeit bestimmen; und er kann durchaus nicht Lust haben, Zwecke zu fassen, wenn sie ihm alle und durchaus mißlingen; und sie sind ihm mißlungen, wenn er von seinem tugendhaften Stresben nie gute Erfolge, wenn gleich nicht immer die von ihm selbst beabsichtigten, wahrnimmt. Denn welche Freude könnte moralischer senn, als die Freus de dieser Wahrnehmung?

Es versteht sich, m. Fr.! daß, indem wir uns fo den Plan der Tugendwelt vorzeichnen, dieß mit der anspruchlosen Bescheidenheit geschehe, welche nie die Granzen der Menschheit vergift. —

Stellschitt dur die einhlichkeite, danköner fier Lochen dass war in diese Wermunkt – dur übreit nind ein dem einhebenden Werkungen Gernungt und in ressund diese und die Celige der Vernungt und Nanschilden unterdag zu einem; der göhnlichen Dehrun sonsenze seinen Lind feinam Sahahrdelt alle ama; du erneren seinen Lindungen Gehahrdelt ama; du eine Ginte, dem Centindenen Sergeleit und Endricht, die keinen Reitzebenen Gelästleit und Endrer der die in deinen Genank den genankeite Trabiert, dur Seinahret, welt Jerindenen Geläster und Endrer der die in deinen Gehan Einstell ein erneren der Kontacker amb

in idukunta tod medala De 3 a. Frebanie

8173

3 wans

## Zwanzigfte Predigt.

Die gottlichen Eigenschaften überhaupt und im Zusammenhange.

(Gine Fortfetjung ber Meunzehnten.)

Religion! du bist die wohlthätigste, dankbarsste Tochter der menschlichen Vernunft; du führst uns zu dem erhabensten Wesen, zu dem Wesen, in dessen Lichte uns die Welt, der Vernunft und Menschheit würdig erscheint; du söhnst den Erdenssohn mit sich selbst und seinem Schicksale aus; du erheiterst seinen Tugendsinn; du gibst dem Schwaschen Stärke, dem Kummervollen Veruhigung, dem Starken und Zustriedenen Festigkeit und Selbstsän, digkeit. Und Religion! schmucklose Tochter der Vernunft! wie gefällst du, wie bemächtigest du dich in deiner hohen Einsalt des Verstandes und Herzens! Wie siegreich bist du gegen den kaum gesbornen Zweisel; wie unverlehbar bei allen Angrise

fen des Spottes; wie ehrwurdig mitten unter den Ausgeburten der Vernünftelei und des schwärmerisschen Unsinns; wie befriedigend für den Forscher und den Unmündigen! O! deine Wahrheit sen und bleibe das schäßbarste Kleinod unsres Geistes! Sie sen ses uns', damit wir sie desto lehrbegieriger sassen, desto standhafter sest halten. Wir wissen schon, daß sie Auch für uns unentbehrliche Wahrheit ist. Diese Ueberzeugung, dieß Gefühl bewahre uns auch in dieser Stunde der ernsten Betrachtung vor Leichtsinn und Gedankens losigseit.

Wenn ich ein Runftwert febe, meine Freunde! so schließe ich den Augenblick auf einen Urheber beffelben, ber Willen, Berftand, und Rraft befift: benn es ift mir, ohne diese Gigenschaften und die Unwendung derfelben vorauszusegen, unerflarbar. Damit in Diesem Musspruche Riemand eine vers fangliche Erschleichung abne, und fich einbilde, es liege eine Boraussegung Darin, Die, ber Religion ju gefallen, ohne ftrengen Beweis angenommen fen: da auch Spiele ber Matur Die funftmäßigften Bus fammenfehungen bervorbringen tonnten : fo bemerte ich, daß bier von einem Werfe die Rebe ift, von dem man weiß, daß es ein wirkliches Kunftwerk fenn foll. Wer mir eine Uhr zeigt; wer mich auf den genau eingreifenden Bang ihrer Getriebe und auf die punftliche Berechnung aller Krafte Des Gans gen aufmerksam macht: ber muthet mir gar nicht zu, Daß

Daßich sie von etwas anderem, alsteiner absichtvollen Willführ ableite. Wenn der Künstler gar nichts hätte zu Stande bringen wollen und wenn er keizne, oder nicht gerade die se Absicht gehabt; — oder wenn er sich die Beschaffenheit der einzelnen Theite und die Art ihrer Verbindung nicht gedacht; — oder wenn er seine Kraft nicht jener Absicht und dieser werständigen Ueberlegung gemäß angewandt hätte: so konnte die Uhr, die wir jeht bewundern, gar nicht entstehen.

Gerade so mit der Welt und mit Gott, ihrem Urheber. Daß sie einen Urheber habe, glaube ich einmal: denn das Ungefähr und die blinde Noths wendigkeit beruhigen mich nicht; meine Vernunft weist mich auf ein besonderes Wesen hin. Und nun will ich mir von diesem Wesen den Hauptbegriff entwerfen; ich will wissen, wie ich mir es im Allsgemeinen vorzustellen habe. Diese Vorstellung entsspringt aus dem Gedanken: es ist durch ihn eine Welt da; er schuf, er ordnete sie. Allso wolste, und konnte er es; er konnte es durch Verstand und Macht; und so lerne ich ihn mit den Eigenschaften eines Geistes kennen, ich weiß, in welche Elasse von uns bekannten Wesen ich ihn zu sehen habe.

Im nun aber biesen Hauptbegriff von ber Gottheit genauer zu bestimmen, und ihre besondern Etgenschaften aus den obigen zu entwickeln, wollen wir

wir den Begriff einer Eigenschaft vorher klar

Unftatt ju fagen: Bernunft ift eine Gigen: schaft des Menschen, - fonnte ich wohl eben fo gut fagen: fie ift bem Menschen eigen. Siermit gebe ich ju versteben, daß fie ein bleibendes Merfmal von ihm fen; daß ich an ihr den Menschen jedesmal erfennen und von allen andern Gefchopfen unterscheiden tonne ; daß fie ju feiner Matur gebore ; daß er ohne sie aufhören wurde, das zu fenn, was er-ift. Irgend ein besonderes Talent ift eine Gigen: schaft die fes Mannes; das beißt: er unterschiede fich nicht fo fehr von Undern, er ware nicht biefer Mann, wenn er nicht das befagte Talent befage. Eigenschaft ift folglich etwas jur Gache felbft geboriges, wenigstens eine Zeitlang bei ihr bleibendes, im Unterschiede von zufälligen Ber: anderungen, die an diesem Bleibenden wechseln. Das Bermogen , fich von ben Dingen Begriffe gu machen, oder der Berftand ift eine Gigenschaft von uns : benn wir hatten nicht fo mancherlei Bedanfen, Die kommen und verschwinden; wenn wir nicht un: ter allen Abwechselungen Diefer Bedanken ben Ber: ftand, aus dem fie alle entspringen, und von beffen verschiedener Richtung und Unwendung fie Die Er: folge find, behielten. Gie find von diefer Gigen: fchaft die gufalligen Beranderungen. Diejenigen Eigenschaften nun, die man fruber, als alle ubri: gen ju benfen hat, weil die lettern erft aus ihnen begreiffich werden, und wenigstens für uns aus ihe nen entspringen, heißen wesentliche, und zu sammengedacht — das Wesen der Sache selbst. Ein Gelft, und ein organischer, oder gegliederter Körper sind das Wesen des Menschen; denn hierin liegt die Möglichkeit alles Andern, was dem Mensschen eigen senn kann.

Nun verstehen wir schon, was Eigenschaften der Gottheit sind. Sie sind das, was ich mir jedesmal denken muß, so oft ich die Gottheit denke, ihre bleibenden einzelnen Bestimmungen, die sie an und für sich, ohne Rücksicht auf and dere Wesen und ohne Vergleichung mit ihnen hat.

Jedes Merfmal eines Dinges heißt eine Be: ftimmung beffelben; ein foldes Merkmal feft: fegen, beißt: ben Begriff des Dinges bestim: men. Wenn bas Merkmal, die Bestimmung, ber Sache felbst gemäß ift, und wirflich in ihr ans getroffen wird : fo find fie mabr; im Wegentheile falfch. Ich habe schon, wollen wir fegen, traend einen mehr, oder weniger genauen Begriff von bem Menschen: denn dieser Begriff muß schon vorratbig fenn, wenn ich ihn bestimmen, bestimmt bens fen foll. Bielleicht reichte er aber noch nicht gu. um den Menschen von allen andern Wefen ohne Schwierigfeit ju unterscheiben. Dun fege ich ju Diesem meinem Begriffe Gine Bestimmung nach ber andern bingu; beantworte mir die Fragen, Die in Absicht des Menschen aufgeworfen werden konnen; benfe

denke also das Wesen desselben immer schärfer und aussührlicher; vergegenwärtige mir immer mehrere Eigenheiten desselben; und gebe so dem Begrisse diesenige Genauigkeit, welche zugleich die Unwens dung desselben erleichtert. Vorher dachte ich mir nur, daß der Mensch aus leib und Seele bestehe: jehr bestimme ich den edlern Theit, die Seele, das durch, daß ich das Merkmal der Vernunft hinzu seize, und dem Menschen eine vern ünftige Sees Ie, einen Geist zueigne.

Die Bestimmungen, oder Merkmale eines Dinges fonnen bas Innere, aber auch das Meuf: fer e deffelben betreffen. Unter bem Innern ver: flebe ich dasienige, was es an und für sich, ohne Bergleichung mit etwas Underem ift, - mas ich mir vorstellen muß, wenn ich ben Gegenstand felbft und unabhangig von andern Gegenftan: Den benfen will. Go geboren Bernunft, Wille, Berftand, Gedachtniß u. f. w. jum Innern, ober jum Wefen des Menschen. Aber Merfmale, die bas Meufere der Gache angeben, beifen Ber: baltniffe, ober vielmehr Berbaltnigbe grif: fe. Der Rame "Bater" erinnert mich an "Kin: der"; ber Rame "Gatte" an eine "Gattin". Go fieben "Gefdwifter" in wechfelseitiger Begiebung auf einander. Wenn bem Bruder ber Bruder, oder die Schwester ftirbt: fo bleibt er an und für fich, was er feinem Wefen und feinem In: nern nach ift; aber er ift nicht mehr Bruder, bas da:

baburch bezeichnete Werhaltniß ift aufgehoben. Gelbft Gigenschaften eines Dinges tonnen gegen einander in Werhalmiß fleben: ich fann g. B. Bet bem Menschen ben Grad feiner Gebachtniß : Rraft mit bem Grade feiner Berftandes : Rraft vergleichen, ben einen für größer, ben andern für geringer er: flaren; aber baburch, daß ich diefe Wergleichung auftelle, gewinnt oder verliert doch weder die eine. noch die andere, beide bleiben, was fie find, das Merfmal des Grad. Unterfchieds ift nur fur mich und in meinem Berftande; und darum iff ber veralichene Grad beider nur ein Werhaltniß, und, fofern das Werhaltniß von mir gedacht wird, ein Berhaltnigbegriff. Go gibt es auch Berhalts niffe ber Gottheit. 3ch fann ihre Weisheit und Allmacht ohne alle Beziehung mir vorfiellen. Gie batten und behielten ihr eigenthumliches Wefen und ibre Erhabenheit; wenn auch burch fie feine Welt ibr Dafenn erhalten batte. Aber Gott ift Schopfer ber Welt; und die Welt ift fein Werf: beide fteben alfo gegen einander in Berhaltnif. 2116 Gott Die Welt Schuf - wir, m. Fr.! fonnen nicht anders, als die Sandlungen ber Gottheit mit Zeitvorftellun: gen verbinden, und uns diefen Zeitvorstellungen ge: maß ausdrucken - ale Gott die Welt ichuf, trat er in ein gewisses Verhaltniß; und nun, nachbem er fie geschaffen bat, bleibt er darin. Die Gotte beit erhalt in meinem Berftande ein Merfmal das burch, bag ich an die Welt - Die Welt baburch, Das daß ich an die Gottheit denke; beide find, was sie sind, ohne dieses Merkmal, die Welt dieser Kreis; sauf von Veränderungen, die Gottheit dieses innerstich unveränderliche Wesen.

So ist nun unser Begriff von einer Eigens schaft, im Unterschiede von Verhältniß, genau ges nug, um zu den Eigenschaften der Gottheit selbst übergehen, und die Merkmale eines Geistes, unter welchen wir uns dieß erhabenste aller Wesen schon vorstellen lernten, näher bestimmen zu können.

Unfre Gottheit ift, mit einem Worte,

die allmächtige, bochfte Weisheit, oder die Allweisheit mit Allmacht.

In diesen beiden Eigenschaften liegt ihr ganzes Wesen. Die Wahrheit, daß Gott eine Welt schuf und ordnete, lehrt ihn uns als Geist über; haupt, und zwar als einen über alle unsre Begriffe erhabenen Geist kennen; die Frage: wie schuf Gott die Welt? die Forderung der Vernunft, daß die Welt dem Endzwecke der Menschheit angemessen sein, der Austrag dieser Vernunft an die Gott; heit, daß diese eine stelliche Welt herstellen soll, gibt uns das Nähere der göttlichen Eigenschaften.

Nun nenne ich die Gottheit allweise, weil se der Welt diesenige Beschaffenheit und Ordnung gab, welche dem Endzwecke der Vernünstigen entsspricht; und allmächtig nenne ich sie, weil mein Glaube zu seiner Veruhigung eine unbegreislicht große Macht, welche den Plan der Allweisheit aus:

führe, fordert. Folglich ift in bem Begriffe ,,einer allweisen Munacht" der ganze Begriff der Gottheit, so wie mein Glaube ihn bedarf, erschöpft.

Was die Allmacht fen, bedarf feiner weitern Erorterung. Unter Macht verfteben wir die Rraft, etwas ju thun, ju bewerfftelligen, insbesondere, insofern fie außer fich wirft, ober bas Bewirfte außer ihr ift: lauter Borftellungen, Die angewandt auf die Gottheit, von welcher alles Raumliche ab: gefondert werden muß, an die Unvollfommenheit unfrer Borftellungen erinnern. Die Gottheit wirfte außer fich, beißt: ber Erfolg ibres Willens ift etwas, das wir uns nur im Raume vors banden vorstellen fonnen. Godann vergeffe man eine ichon gemachte Bemerfung nicht, deren noche malige Ginscharfung uns auch hier die Bescheiben: beit, bie aus bem Bewußtsenn unfrer eingeschrants ten Borftellungsfraft entfleht, abbringen muß. Menn wir von einer Allmacht reben: fo meinen wir nicht eine unbedingt : unendliche Dacht. theils ift diefer Begriff fur uns vollig inerreich: bar, und eine Unendlichfeit im ftrengften Ginne bat fur uns feine Bedeutung, wir fommen bamit in's Leere, wo unfer Berftand burchaus nichts mehr festhalten fann; auch ift ein Begriff, ben wir nicht denfen tonnen, ohne bestimmte Unwendbarfeit : theils bedürfen wir zu unfrer Beruhigung einer bestimmten Unendlichkeit nicht. "Munacht" foll nicht etwa eine Dacht bedeuten, die wirflich grans len:

zenlos ware, und die wir so annahmen, um lieber zu viel, als zu wenig zu behaupten.

Wollten wir der Gottheit im Ernste eine uns endliche Macht beilegen: so mußten wir entwes der von der Welt wissen, daß sie unendlich sen; oder wir mußten behaupten können, daß der sitt; liche Endzweck, dem die eingeschränkte Welt angespaßt werden sollte, eine eigentliche Allmacht fordere, und daß die der Erfüllung jenes Endzwecks entgezgenstehenden Hindernisse und Schwierigkeiten, welsche in der übrigen unabänderlichen Weltbeschaffens heit lägen, nur durch eine solche Allmacht hätten überwunden werden können. Beides, m. Fr.! wissen wir nicht.

Zwar könnte man es uns verdenken wollen, daß wir mit der Unendlichkeit der göttlichen Eigensschaften so viel schüchternen Unstand nehmen: weil ja die Vernunft in einem Wesen, das lauter unends liche Eigenschaften besithe, keinen Widerspruch sinde. Aber das ware folgender Schluß: Was wir zusams men denken können, weil wir es freilich nach un sern Vegriffen so denken, die mit dem Wessen der Sache selbst nichts zu thun haben, und von diesem Wesen vielleicht isehr verschieden sind, — das kann auch innerlich verbunden senn. Sin Schluß, der sich durch nichts rechtsertigen läßt. Eine unendliche Gottheit im Vegriffe ist der denkenden Vernunft eigenthümlich, und mag ihr sogar

fogar ein nothwendiger Gedanke senn: aber, m. Fr.! doch weiter nichts, als ein Gedanke.

Wir wollen uns jest eine Religionslehre ent: werfen, wie wir fie um unfrer nothwendigen Be: ftimmung willen bedurfen ; und diese Religions: lehre wird so bald ungewiß und schwankend, als wir mit unfern Behauptungen bas fittliche Bedurfnif Der Menfcheit überfchreiten. Gin unbegreif: lich : machtiger Gott, eine fur uns unerme &: liche Dacht fichert unfern Glauben binlanglich: und mehr, als so viel, soll also auch die Allmacht in unfrer Gotteslehre nicht bedeuten. Db ein Gott mit einer allseitigen Unendlichkeit nicht bloß nach unfern Begriffen, fondern auch feiner eignen Matur nach moglich sen, wissen wir nicht, und wollen es nicht willen, weil wir es nie werden willen fonnen. Da wir nie aus dem Kreiße unfrer Vorstellungen in das Gebiet des Ueberfinnlichen felbst binquezugeben im Stande find.

Bersuchet jest mit mir einen deutlichen Begriff der gettlichen Allweisheit, die sehr vieles in sich schließt.

Weisheit wird sehr oft mit Klugheit verwech selt; und dieß erinnert uns, daß beide wohl eine gewisse Verwandtschaft mit einander haben mochten. Indessen wird der Gottheit, selbst im gemeinsten Sprachgebrauche, nie Klugheit zugeschrieben; und dieß erinnert zugleich wieder an einen wesentlichen Unterschied beider.

Weis:

Weisheit fo gut, wie Klugheit geben jedesmal auf Ubficht. Wer nicht einmal eine Ubficht bat, gefdweige, bag er fich um die Erreichung berfelben befümmern follte, beißt weder flug, noch weise. Aber gefeht, er batte fie, er bachte fich einen ge: wiffen Zweck, und mußte nicht, wie er ibn Durch feten follte: auch bann fommt ihm feine von beiden Eigenschaften gu. Wer den Reichthum 1. 33. ju ichagen weiß, und ben Entschluß gefaßt bat, barnach ju ftreben, ift beswegen noch nicht flug: er zeigt nur eine verftandige Willfubr; benn feine Willführ bestimmt fich nach einem riche tigen Begriffe - von Reichthum. Wer unter mehrern Gutern das bessere auswählt, und alfo nicht fowohl blogen Berftand, als vielmehr Beur: theilungsfraft, und zwar Beurtheilungsfraft ber Musmabl zeigt: Dem legen wir ichon eber Kluge beit bei; wir fagen: er ift finger, als jener, ber unter ben namlichen Gutern bas Schlechtere fur fich aussuchte. Mit einem Worte: Berftand geht mehr auf das Denken; Alugheit mehr auf's Sanbeln: jener mehr auf Ginen Gegenstand, ober auf meb: rere Gegenstände, für welche man fich ohne ver: gleichende Beurtheilung entscheibet; Diese mehr auf Wahl nach Maaggabe einer richtig vergleichenden Beurtheilung : jener kann fich bloß mit Ueberlegun: gen beschäftigen; diese ift in der Unwendung folcher Ueberlegungen begriffen, und auf diese Unwendung berechnet. Alugbeit fann ben Berftand nicht ent: beb:

bebren : benn ehe fie mablt, muß fie wiffen, mas fie mablt, muß fie fich von ben Begenftanben ber Wahl Begriffe machen; aber Berftand ift boch noch nicht Die Rlugbeit felbit. Es ift unverftanbig, einen großen Beren ohne Roth zu beleidigen ; wenn er auch unfern Absichten nicht nachtheilig werden fonnte: benn ein folches Betragen widerfpricht ber Ehrfurcht, Die auch irdifche Große von uns for: bert, widerspricht also dem Begriffe von Diefer Große und bem Gefühle, bas naturlicher Weise aus Diesem Begriffe entspringt. Aber unflug ift eine folche Beleidigung in fo fern, als wir mußten, daß der Beleidigte unferm Glucksplane Sinderniffe in den Weg legen fann. Dag er dieg fonne, fann ich nicht miffen ohne Die Renntnig von feiner Macht. von der mir mein Verftand die Vorstellung an die Sand gibt: aber bier fommt es ber Sauptfache nach Darauf an, Diese Macht mit ber meinigen, jene, wie fie Sinderniffe Schaffen, Diefe, wie fie die Sine derniffe mehr, ober weniger besiegen fann, ju ver: gleichen; bier mußte ich mein Berbaltniß ju bem Großen auf meine Absichten und auf die Gicherheit ber Mittel, Die ich fchon jur Erreichung der Ubfich: ten in den Sanden habe, beziehen; bier trat eigent: lich ber Dienst ber Beurtheilungsfraft fur meinen besondern Fall ein; hier war also nicht sowohl vom blogen Berftande, als vielmehr von Klugheit Die Rede. Und alfo besteht das Wefen der Rlug beit in derjenigen Wahl ber Absichten und Mits Mittel, welche einer richtigen, ober ver fiandigen Beurtheilung gemäß ift, und in der Fertigfeit, jedesmal eine folche Wahl zu treffen. Da dem blogen Sandeln, ohne auf die Urt und Weise beffelben gut feben, nie das Lob der Klugheit zukommen kann: fo liegt alfo einer flugen Unwendung der schon gefundenen und nun anzuwendenden Mittel abermals die Beurthei: lung des Beffern und Schlechtern jum Grunde; Die beffere, verftandigere, leichtere, ficherere, und also treffendere Urt der Unwendung wird vorgezo: gen; und nun werben die dazu erforderlichen Rrafte nur in Bewegung gefest. Man fieht folglich, daß in ber Unwendung ber Mittel feine Urt ber Klugheit liege, die von berjenigen, welche fich in ber Entdeckung und Wahl berfelben zeigt, verfchie: ben mare; daß mithin richtige Beurtheilung in Abficht auf Babl immer ben Begriff Diefer Eigenschaft erschöpfe. Ift diese Beurtheilung vor: bei; ift auch die Wahl getroffen: fo fommt es nun bloß auf den Willen und Entschluß an, barnach zu handeln. Faffe ich diefen Entschluß, den Borfchrif: ten der Klugheit gemaß nun auch das Werf anzu: greifen, das ich im Sinne habe: fo handle ich dann nicht flug, sondern verftandig; benn ich bandle ber eingesehenen Beschaffenheit ber Guter und der Mittel jur Erlangung berfelben gemäß, -Alles Schlechtere ift beseitigt, verworfen, bas Bef. fere allein in der Wagschale liegen geblieben, ich Ce weiß

weiß nun, daß es das Bessere ist, und seige mich dem Begriffe von demselben gemäß in Thätigkeit. Thue ich das nicht; lasse ich die Einsicht, die mir die Beurtheilung, — die Bestimmung, die mir die Wahl an die Hand gegeben hat, nicht auf meine Krast und Thätigkeit wirken: so weiß ich in der That nicht, was ich will; ich kenne nun das Bessere, und handle doch nicht darnach; die Vorstels lungen, die Begriffe, die mich in Bewegung sehen könnten und sollten, scheinen für mich ohne Sinn und Bedeutung; ich benehme mich als ein unversständiger Mensch.

Und nun jum Unterschiede der Klugheit von ber Weisheit. "Er hat es weislich fo ein: gerichtet, baß -" fo fagt man nicht von einem Menschen, der es bloß mit ir dischen Absichien zu thun hat: wohl aber spricht man von der Weis: heit des Vaters, der seinen Cobn zur Sittlichkeit erziehen will; benn ichon der Endzweck, den er bat, ift mehr, als alles Irbifche werth. Dag er Diefen Endzweck faßte, daß er Tugend und Bildung zur Tugend zur hauptfache bei feiner Erziehung mach: te: darin zeigt er nicht bloß Klugbeit, fondern Beisheit. Aber Klugheit bedarf er doch, um feine weise Absicht auszuführen: denn er muß unter allen möglichen Veranstaltungen dazu die beste, Die taua: lichste mablen; und diese Beranstaltung liegt in der Unordnung zeitgemäßer, veranderlicher Umftande. Weisheit deutet auf einen Zweck bin, ber ent: schie:

ichieben, ber bober ift, - bei bem feine Babl mehr ftatt findet, - bei dem es felbft feiner eigentlichen Beurtheilung bedarf, um ihn allen andern fogleich porzuziehen, - ben man nur zu fennen, nur in's Muge zu fassen braucht, um ihn, ohne das vorläufis ge Geschäft ber Bergleichung, über Alles Unbere hinwegzusehen. Weisheit scheint vom bestimmten Wiffen, von ber zweifellofen Kenntniß ber Bore treflichkeit, mit welcher fie es ju thun bat, genannt. Weder eigentliche zweifelnde Beurtheilung, noch ein Unsschlag zur Wahl scheint zu ihr zu paffen. Nehmet diese Wortableitung, wofür ihr wollt: fie führt uns doch zur Richtigfeit bes Begriffes. Rlug: heit und Weisheit, fagte ich vorbin, geben jedese mal auf Ubsicht: aber die Ubsicht und die Gute. der Werth derfelben ift auch das Gingige, mas fie unterscheidet. Irdische Absichten, oder die irdis ichen Guter und Gegenstande, Die man begehren und wornach man ftreben fann, haben immer uns bestimmten, veranderlichen, abhangigen Werth. Db ich den Reichthum der Gunft ber Großen, ober Diese jenem vorziehen werde: das kommt auf meine berrichende Reigung und auf meine Umftande an. Was ich von beiden vorziehe, hat nun bestimmten Werth fur mich. Aber ber Werth ber Tugend und einer Gludfeligfeit, welche aus ihr entspringt und ihr untergeordnet ift, ift fur feinen Menfchen ungewiß, foll fur Jeden gewiß fenn, wird nicht erft burch Reigungen und Umftande bestimmt, Ge 2 foll

foll ohne alle Rücksicht auf sie entschieden fenn. Rebe Abficht der Klugbeit, Die mit dem Endzwecke Der Weisheit ftreitet, felbft Diejenige, Die nicht auf diesen Endzweck berechnet, nicht ausdrücklich auf ibn bezogen, nicht um seinetwillen gewählt ift, ver: Dient ichon beswegen den Tadel der Bernunft. Sre bifche Begenfiande find Geschopfe Des Berftandes, ohne beffen Begriffe fie fur uns nichts waren: In: gend und Gluckfeligkeit der Tugend find Erzeugniffe der Vernunft, die uns das lette alles unfres Dens fens und handels vorhalt; und die, ohne fich um Erfahrung und Wirklichkeit ju befummern, ein gewiffes Denfen und Sandeln unab: bangig und gefehlich vorschreibt und fordert. Go weit also die Vernunft ben Ver: fand an Vortrefflichfeit übertrifft : fo weit erhebt fich die Weisheit über die Klugheit. Diese hat bloffen Werth, wie ihre 3wede: jene bat Burde, fo wie ihr Endzweck; benn Wurde nenne ich ben unabhangigen, an und für fich, ohne Rucfficht auf etwas Weiteres bestimmten Werth.

Ich lege Gott Weisheit bei: weil er die Welt um der Sittlichkeit willen schuf, und die Unsordnung derselben zum Behufe der Sittlichkeit machte. In dieser Sittlichkeit ist die dem Tugends haften gebührende Glückseligkeit mit eingeschlossen: denn es widerspricht dieser Sittlichkeit, daß der Tusgendhafte seine Gebühr entbehre. Aber wodurch unterscheidet sich die Weisheit Gottes von der Weiss

heit der Menschen? wodurch ist jene über diese ers haben? warum eigne ich Gott Ullweisheit, oder, um ohne Unmaaßung zu reden, eine alles unser Denken und Begreifen übersteigende Weisheit zu?

Menschen machen fich Sittlichkeit, und Bes forderung derfelben jum Endzwecke, und ordnen bemfelben alles Undere unter, gleich der Gottheit; der Gegenstand alfo, auf den ihr Muge gerichtet ift, gibt an Erhabenheit und Wurde dem Gegenstande der gottlichen Weisheit nichts nach, benn er ift berfelbe. Db ich auf die Tugend Gines, oder Deb: rerer hinarbeite, bas ift an fich gleich; mein Stres ben hat doch das Erhabenfte, was fich denfen lagt, jum Ziele. Daß ich mir nicht die Beförderung Der Tugend Mehrerer vorsehe, bas ift nicht Mangel der Weisheit, meder Mangel der Ginficht, daß die Tugend jedes Menschen mein Streben verdienen wurde, noch Mangel bes guten Willens, für den Endzweck der Welt Alles zu thun, mas ich nur fann: sondern ich bin so verständig, mein Unver: mogen in Unichlag zu bringen, und zu überlegen, daß ich meine Rrafte und Bemubungen nicht ju febr gerftreuen, daß ich fie nicht auf zu viele Men: Schen richten barf, um mit befto fichererm Erfolge ju arbeiten; denn es bleibt dabei : wer ju viel thut, thut gar nichts. Aber die Gottheit bat Macht ge: nug, um Die Sittlichfeit und Gluckseligfeit aller Bernunftigen ju ihrem Endzwecke ju machen;

und weil sie also ihren Endzweck über die ganze Menschen : und Geisterwelt verbreitet, darum ist sie allweise.

Diesem Endzwecke gemaß, bas beißt, fo, bak er unfehlbar erreicht wird, traf sie die beste Unord: nung ber Welt. Go wie ber Kluge unter verfchie: benen möglichen Mitteln, und unter verschiedenen möglichen Unwendungen Diefer Mittel Die beffen wahlt: fo wahlte Die Gottheit Die moglich : befte Unordnung der Welt, ihrer Begebenheiten und Umffande. Wenn ich bieß von der Gottheit fagen fonnte, m. Fr.! fo febe ich nicht ab, warum ich ihr nicht auch Klugbeit juschreiben durfte : benn, mare Diese gottliche Sandlungsweise nicht im Großen eben daffelbe, was die menschliche Klugheit im Rleinen ift? Sage ich nicht von einem Erzieher gang recht, er muffe die fittliche Bildung feiner 36g: linge auf eine fluge Urt beforbern? Denn, find nicht die Mittel bagu Dinge fur die Beurtheilung nach Begriffen bes Berftandes, und für eine burch Diefe Beurtheilung gereifte Wahl? Sind fie nicht irdische Gegenstande von mittelbarem Werthe? und fann die Erhabenheit des Endzwecks die Mittel des felben veredeln? Gollen wir alfo in Diesem Sinne auch der Allweisheit eine Klugbeit beiorbnen? eine Klugheit, die freilich unendlich mehr umfaßt, als jede menschliche?

Zwar wählen kluge Menschen nur zwischen einz zelnen Gegenständen; die kluge Gottheit hatte zu wäh: mablen zwischen Welten: jene haben nur fleine; -Diese hat unermeglich : große Umfreiße ju übers schauen: jene baben es mit wenigen; Diefe bat es mit unendlich svielen Gegenständen zu thun. Aber foll bas Grofere einen andern Ramen erhalten, als bas Kleinere Derfelben Gattung? fonnen mit der Gottheit mehr, als die bochfte, umfaffendfte, vollendetfte Klugbeit juschreiben? Much ift freilich ein Weltganges ein Begriff ber Vernunft; und ein: gelne Dinge find nur Gegenstande bes Verftandes: aber, m. Fr.! nur fur uns, nicht fur Die Gottheit. Wenn diese mehrere Welten mit einander vergliche: fo waren diese Welten fur fie einzelne, abgesonderte Gegenftande; und daß wir uns eine Welt nicht mit bem Verftande, fondern mit der bobern Vernunft denfen, dieß hat feinen Ginfluß auf die Wurdigung ber abttlichen Sandlungsweise. Diese Sandlungs: weise mare boch nur die ber Klugheit, ber Kluge beit, die Mehreres beurtheilt, und zwischen Debe rerem mabit. Was diefes Mehrere für uns fen, verandert in der gottlichen Thatigfeit nicht das ges ringste.

Alber, m. Fr.! wenn wir der Gottheit wirk, lich Klugheit zuschreiben wollten: so setzen wir zweierlei voraus, erstlich, daß mehr, als eine, und unter diesen mehrern eine beste Welt möglich gewesen sen; und zweitens, daß die Gottheit zwischen mehrern die beste nach einer vorläufigen Beurtheilung gewählt habe. Aber das Erstere

ift abermale eine unerwiesene, vermeffene Behaup: tung: benn woher wiffen wir, daß andere Dinge in einer andern Unordnung einen Weltzusammenbang wurden gegeben haben? Sind wir denn im Stan: be, einen Weltplan ju zeichnen, der von dem jegi: gen verschieden ware? Gingelne Ginrichtungen mo: gen wir uns mohl anders benfen : aber ob fie an ein durchaus verandertes Gange anschließen und in baffelbe eingreifen murben, bas, m. Fr.! ift bie Frage, Die uns ewig unbeantwortlich bleiben muß. Und nun foll die Gottheit vollends überleat, und nach dem Musschlage diefer Ueberlegungen gewählt haben? Rein! m. Fr.! eine Gottheit, Die ber Meberlegung bedarf, um fich nicht ju vergreifen, befriedigt uns nicht, fichert uns unfern Endzweck nicht. Der Griff ber Gottheit, wenn ich fo fagen barf, muß ohne den fleinsten Mugenblick der Unents Schiedenheit fest und ficher fenn. Folglich will unfre Bernunft, und fagt unfer Glaube Folgendes : Der Endzweck ber Gottheit ift die Musführung der gan: gen Mufgabe der Bernunft, infofern ber Menfch felbst diese Aufgabe nicht erfullen fann; und ju dies fem Endzweck schuf fie, die Gottheit, eine Welt. welche die dazu nothwendigen Bedingungen erfüllt. Folglich ift Klugheit, noch fo erhaben vorgestellt. teine Gigenschaft ber Gottheit; fie ift nur allwei: fe, d. i. fie bat ben bochften Zweck, und führt ihn aus.

Bei dem Menschen geht dem bestimmten Handeln das bestimmte Denken und Erstennen vorher. Wenn man will: so unterscheide man beides auch in der Allweisheit; nicht, weil es in ihr selbst getrennt wäre, sondern, weil sich so dasjenige, was sie leistet, — gleichsam der Inhalt ihrer Thätigkeit besser fassen läßt. Sie ist für uns eine denkende, oder erkennende, und eine handelnde Wernunft: sie stellt sich den Endzweck vor; aber sie will ihn auch. Und eben, weil sie ihn nicht denken kann, ohne ihn zugleich zu wollen, — nicht denken und wollen kann, ohne ihn auf eine untrüglich : treffende Art auszusüh; ren, deswegen heißt sie Weisheit, und, in dem uns bekannten Sinne, Allweisheit.

Run werden wir uns leicht die Namen vers ständlich machen konnen, welche diese gottliche Eisgenschaft nach verschiedenen Rücksichten, unter des nen man sie sich vorstellt, zu führen pflegt.

In so fern der Mensch sich einzelne Dinge nach ihrer Natur und Beschaffenheit vorstellt, legen wir ihm Verstand bei. Eine Welt ist ein großes aus einer unübersehbaren Menge und Mannichsaltigs keit der Theile bestehendes Ganze, worin jeder einzelne Bestandtheil, jede Gattung von Wesen den ihrer Natur gemäßen Plaß sinden mußte, jedes Wesen mit dem andern nur dieser seiner Naturbes schaffenheit nach, in Verbindung und Verhältniß treten konnte: die Allweisheit also, die wir als

Schöpferin und Unordnerin der Welt verehren, fest nach unfrer Vorstellungsart einen das Einzelne kennenden Verstand voraus; ob wir gleich von der innern Kraft dieses Verstandes nicht den mindes sten Vegriff haben.

Das Ganze der Welt, worin der lette Grund von der Natur und der bestimmten Stelle jedes Theils enthalten ist, gerade so, wie zum Beis spiel das Ganze, und der Zweck, oder die Bestimmung einer Maschine jedem besondern Theile der; selben seine Beschaffenheit, und sein Verhältniß zu den übrigen Theilen bestimmt, ist ein Gedanke der Vernunft. Dieselbe Vernunft thut den Aussspruch über den letzten Zweck, oder Endzweck aller Vernünstigen. Und in dieser doppelten Rückssicht schreiben wir auch der Gottheit Vernunft zu, aber eine Vernunft, die mit einem, auf diesen Endzweckgerichteten, wirksamen, und greiflich mächtigen Wille verbunden ist.

Diesen Willen denken wir uns als heilig, gerecht, gütig. Denn der Endzweck, das hoch; sie Gut der endlichen vernünstigen Wesen, so wie wir sie kennen, ist Tugend und Glückseligkeit aus, oder durch Tugend. Die Gottheit, welche die Tugend auf jede moralisch mögliche Art befördern soll, muß das Gebot der Vernunft, das Gebot dessen, was recht ist, selbst über Alles achten, oder sie muß heilig senn: sie muß dem Tugend; haften den Genuß geben, der ihm gebührt, oder sie muß

muß gerecht senn: sie muß endlich die Guter, den Stoff zu diesem Genusse, aus Uchtung für die Tusgend, aus unpartheiischem Wohlgefallen an den Tugendhaften in die Welt legen, worin ihnen dies ser Genuß gewährt werden soll, oder sie muß reisne Gute senn.

Das Wefen, dem wir vertrauen, muß über: haupt alle nicht bloß menschliche und eingeschrantte Wollfommenheit besigen. Denn ift diese Bollfom: menheit menschlich : eingeschränft: fo leiftet fie nicht, was wir von ihr hoffen, und was fie lei: ften foll. Schrankt Diese Bollfommenbeit fich felbft ein und ftreitet fie mit fich felbft; befindet fich z. B. in ihr eine Bernunft, welche durch Ginn: lichkeit und sinnliche Begierden getäuscht werden fann: fo ift fie burch ibr eignes Wefen gehindert, zu leiften, was fie leiften foll. Alles Korverliche, fen es feiner, ober grober, fondern wir baber mit Recht von ber Gottheit ichon aus bem Grunde ab. weil in demfelben eine Sinnlichfeit und finnliche Reigharfeit liegen murbe, welche bas Gegentheil von einer reinen, freien Vernunft und einem eben folden Willen ift. Heberdieß murde eine forperliche Gottheit fur Raum und Zeit gehoren; fie murde in bem Zusammenhange ber Welt felbst befindlich fenn. ju der wir Alles rechnen muffen, was in Raum und Zeit ift. Aber als ein jur Welt felbft gebori: ges Wefen, wie konnte fie Urbeberin berfelben fenn?

Bare die Gottheit nicht durch eine in ihrem eignen Wefen liegende Mothwendigfeit, was fie ift; und ware fie nicht im ftrengften Sinne unveranderlich: wie ließe fich ihr Genn ben: fen; und wie lange tonnte fie fur unfre Bestimmung burgen? Gefeht, ihr Genn hangt von einem an: dern Wefen ab: fo ift nicht fie, fondern das vor: juglichere Wefen, von welchem fie abbangt, die Gottheit, die abermals von nichts abhangen barf, wenn nicht auch fie ihre Wurde verlieren foll. Ift fie aber nothwendig: fo lagt fich ihr Genn burch feine Zeit meffen ; und fie beift alfo emig.

Bon einer Allgegenwart ber Gottheit follte man, bunft mich, gar nicht reben: benn bieß Wort flingt gar ju menschlich. Ober, wie fann man mit Diesem Worte, bas eine wirkliche Gigen: schaft ausdrückt, ben bloß verneinenden Beariff verbinden, der in ber lediglich verneinenden Un: raumlichkeit liegt? Ift Die Gottheit fein Weltwe: fen: fo verfteht fich von felbft, daß fie durch feinen Raum eingeschloffen ift. Uber biermit bat man boch noch bet weitem feine Wirffamfeit, Die ju allen Beiten und in jedem Theile oder Raume ber Welt thatig ift, gedacht. Was fann aber auch felbft die: fe Wirffamfeit der Gottheit anderes fenn, als ihr Mille, daß der Zusammenhang ber Welt und die aesekmäßige Wirffamfeit der Weltfrafte, fo wie fie einmal fur ben Endzwed angelegt ift, umunterbro: chen fortbaure; und fur biefen Gedanten ift ber Hus:

Ausdruck "Allgegenwart" abermals zu sinnlich und körperlich.

Das, m. fr.! ift die Gottestenntnig, die uns bei aller Gorafalt für die Reinigfeit derfelben moglich ift. Sie tragt - warum wollten wir's leuge nen ? - Die deutlichsten Spuren Des Menschlichen an fich. Aber fann benn nun eine folche menfche liche Religionslehre Gewißheit haben, und Beruhigung geben? Gind wir nicht mit jedem Begriffe , der in fie einschlagt, in der Gefahr unvermeidlicher Jerthumer ? Borausgefest, baß wir die Gottheit auf diese menschliche Urt nicht wirks lich zu erkennen glauben, - bag wir nicht behaupe ten: fo ift fie beschaffen; fondern nur: fo muffen wir fie uns vorstellen, dief vorausgesett, antwor: te ich auf jene Frage getroft mit Rein! Denn auf der Einen Geite follen wir uns ben Gedanfen an die Gottheit beutlich zu machen suchen, aus Ich: tung gegen die Vernunft, Die uns ben Glauben an fie gebietet, und uns alfo jugleich gebietet, baß wir uns bestreben, ju miffen, mas wir glauben : auf der Undern Geite ift uns boch nur eine menschliche Vorstellungsart möglich. Wenn nun überhaupt die uns nothwendige Urt ju benfen für uns auch Wahrheit fenn muß: fo ift die Res ligionskenntniß, die wir auf bem Wege des uns einzig : möglichen und uns nothwendigen Denfens finden, gleichfalls mabr; und fie ift fur uns berubis gend, weil wir uns bei ihr beruhigen follen, ba-..eine

"eine bessere, reinere verlangen" so viel hieße, als "sich seiner menschlichen, eingeschränkten Vorstels lungsart schämen" — ein Stolz, der nichts gerins geres, als Verachtung der Menschheit, der pflicht; widrig, der eine wahre Niederträchtigkeit ist. —

Gleichwohl, m. Fr.! gibt es Unglaubige, Menschen, die der Religionslehre ihre Bestimmung versagen. Aber um sie nicht ungerecht zu beurtheisten, und um den bloß Nicht: Glaubenden mit dem Wirklich: Unglaubigen nicht zu verwechsseln, lasset uns die Gründe des Unglaubens genau von einander unterscheiden. Nur den, der nicht glauben will, sollte man einen Unglaubigen nensnen: da im Gegentheile der, der nicht glauben kann, ein bloßer Nicht: Glaubiger zu heißen verzient. Oder, soll der Ausdruck "Unglaube" für Beides gelten: so sondere man den Unglauben des Verstandes gewissenhaft von dem Unglauben des Herstandes gewissenhaft von dem Unglauben des Herzens ab.

Der erstere entspringt nur aus folgenden Gründen. Der Mensch kann nicht glauben entzweder aus Mangel an deutlichen Begriffen von den Wahrheiten selbst: oder aus Mangel an zuzreichenden Gründen für diese Wahrheiten. Denn m. Fr.! wie kann ich mich von etwas überzeugen, wovon ich noch nicht einmal weiß, was es ist, in welchem Sinne es meinen Beifall fordert? Wie kann z. B. die Heiligkeit Gottes sür mich Wahrheit senn, wenn ich noch gar keinen, oder einen durchs

aus unrichtigen Begriff von ihr habe; wenn fie fur mich noch gar nicht einmal der Gegenstand ift, auf den mein Glaube bezogen werden foll? Der mare ein grundlofer Glaube mehr, als teichtfinn und Leichtglaubigfeit? Da nun aber die Ueberzeugung nicht durch einen bofen Willen gebindert wird: fo fommt es nur barauf an, daß die Belehrung beuts lich und vollständig. - daß die Ginficht in die Wichs tiafeit ber Belehrung moglich, - und bag die Denffraft zureichend fen; um den Glauben zu bes wirfen. Aber, da die Religion und Religions: fenntniß für Jedermann fenn foll, weil fie Ungeles genheit des Menschen überhaupt ift, und zu fent verdient; Da ferner Die Wichtigfeit ber Belehrung auf dem hoben Werthe der Tugend und des Ende mecke ber Menschheit beruht, um beffentwiller uns die Religion und Religionskenntniß über Alles theuer fenn muß, und der uns auf einem febr nas turlichen Wege jur Gottheit binführt; ba endlich Die Glaubenswahrheiten, wenn man nur bas Wes fentliche berfelben nicht mit ben Debenbestimmungen und jufälligen Erorterungen verwechfelt, welche ben Scharffinn ber Denfer und Gelehrten ohne Gewinn für das Berg beschäftigen, - da unter diefer Bes dingung jene Glaubensmabrheiten fur ben gemeins ften, aber doch wirklichen Berftand faglich find, und, foll einmal die Religion allgemein : wichtig fenn, diefe Saglichfeit haben muffen, fo, bag ich rudwarts ichließen barf; was ben gemeinen Men:

Menschenverstand übersteigt, könne eben des wegen nicht wesentliche Religionswahrheit senn, — da dieß Alles, m. Fr.! feinem Zweisel unters worfen ist: so lassen sich alle Hindernisse des Glaus bens, die von Seiten des Verstandes statt sinden könnten, heben; so sollen und werden sie, sobald der Mensch durch deutliche Kenntnis der Sittlichkeit und Tugend für die Neligion Interesse gefaßt hat, gehoben werden; und es sindet nun, unter diesen Voraussetzungen, lediglich ein Unglaus be des Herzens bei dem Menschen statt, denn, wer ehrlich und aufrichtig zweiselt, überzeugt sich am Ende desso gründlicher.

Wer den Unglauben bes Bergens bat, will nicht glauben, weil er entweder überhaupt las fterhaft ift, oder irgend ein besonderes Lafter liebt, und im lektern Kalle doch eine gang lafterhafte Bes finnung bat; benn bem Bernunftgefege in Ginem Puntte ben Geborfam auffundigen, bas fann man nur, wenn man das Vernunftgefes überhaupt nicht achtet, beffen Unfebn allen feinen Geboten jum Grunde liegt. Daß folche Menschen ihren Unglaus ben nicht eingestehen, ift gang in ber Ordnung; weil die Quelle beffelben fie beschamt, und weil fie Die Entdeckung Diefer Quelle furchten. Aber las fterliebe lagt nicht an die Religion glauben; fo wie voller Glaube mit Tugendgesinnung verbunden fenn muß, benn es ift in Diefen Bortragen binlanglich gezeigt worden, daß Sittlichkeit und Religion im natur: natürlichen und nothwendigen Zusammenhange fter ben. Sittlichkeit und Tugendliebe macht ja ben Glauben an eine Tugendwelt jum Bedurfniffe. Dieß zusammengenommen, Diese Beschämung, wels che ber Grund eines folden Unglaubens verurfachen muß, und diese Unverträglichfeit des Glaubens mit Lafterliebe macht folche Menschen unausbleiblich ju Beuchlern: benn fie geben ben Schein ber Relis giofitat, um nicht von Seiten ihres Bergens vers dachtig zu werden; da ihr Verstand nichts gegen die Religion einzuwenden weiß. Also find fie unglaus big aus Lasterliebe, und lasterhaft aus Unglauben. Alber, was ben lettern Fall anlangt: warunt entbecken fie denn ihre Zweifel gegen die Religion nicht, wenn fie bergleichen haben? Warum laffen fie's am Streben nach Ueberzeugung fehlen? 3ft bas nicht Berfundigung? Und berechtigt benn Mangel an Ueberzeugung von ber Religion, fen er nun verschuldet, oder unverschuldet, jum tafter? Man frage boch sein Gewiffen ohne Rucksicht auf Gott und Ewigfeit, ob es uns nicht ichon über ber geringften vermeidlichen Uebertretung bes Tu: gendgesehes das Berdammungsurtheil fpreche. Dur Bewiffenhaftigfeit fann ben Unglauben ehrlich machen. Aber, wenn fie ba ift: fo ift auch der Weg jum Glauben gebahnt; benn Religion ift fur Die Tugend und um ihretwillen. - Man ift, wie ber erftere Fall lautete, unglaubig aus tafterliebe, weil man entweder feine taffer FF aus:

ausdrücklich beibehalten will — was man nicht tonnte, wenn man einer aus Sittlichfeit entspringenden Religion, die also felbst burchs aus sittlich ift, feinen Beifall gabe; ober, weil man fich vor ber Schwierigfeit ber Befferung Scheut. Derjenige, bei welchem ber erftere Grund ftatt findet, muß jum Bewußtsenn feiner Burde und Bestimmung gebracht werden, das bis jest noch gang bei ibm gehemmt ift. Aber entschule bigt wohl die Schwierigkeit ber Befferung? Bes fiegt nicht ernstlicher Wille alle Schwierigkeiten? und ist der Wille ernstlich, so lange er in dem Pflichtgeschäfte die Schwierigkeiten nicht übermun: ben bat? benn, was man burchaus foll, muß man das durch Unstrengung und Klugheit nicht fonnen? Oder man thue wenigstens gewissenhaft, fo viel man fann, und beruhige fich nicht eber, als bis man überzeugt ift, baß man bas gethan habe. Und furg! es erhellet aus biefer gangen Musführung, daß eigentlicher Unglaube, Unglaube des Bergens, ohne alle Entschuldigung fen.

## Druckfehler.

```
6. 7 3. 10. v. o. 1. Aber anstatt Mer.
- 18 - I v. v. l. verich af fit e anft. verschaffe.
- 20 - 3 v. u. l. Tau anft. Cau.
- 33 - 2 v. u. l. hoch ver anft. hochvor.
-48 - 7 v. u. nach Burde fehlt bie.
-53 - 2 v. u. l. nichtiger anft. wichtiger.
- 61 - 12 v. o. l. Mnr anft. Mun.
- 78 - 2 v. u. l. Frucht anft. Kurcht.
-89 - 2 v. o. nach fie fehlt nicht.
- 112 - 9 v. o. nach muß fehlt fie.
- 128 - 4 v. p. l. nach fondern fehlt weil fie.
- 131 - 7 v. o. I. nach nicht fehlt Tugenb.
-- - 13 v. u. l. Fertigfeit anft. Freiheit.
- 134 - 2 v. o. l. wurde anft. murbe.
- 181 - 8 v. u. l. Abbang auft. Unbang.
- 185 - 12 v. u. l. gilt anft. gibt.
- 187 - 4 v. o. l. feierlich anft freilich.
- 189 - 5 v. u. l. mubfamen anft. mubfam.
- 203 - II v. u. l. Sandelns anft. Glaubens.
-207 - 3 v. o. l. fich anft. uns.
-- Is v. o. l. erzieben anft. einziehen.
- 228 - 6 v. u. l. bie anft. ben.
- 232 - I v. u. l. Be gierden auft. Begebenheiten.
- 247 - 7 v. o. l. Dir anft. bie.
- 260 - 6 v. u. l. ihm anft. ihr.
- 273 - 6 v. o. l. beunruhigende anft. berub.
```

- - 14 v. u. l. halbschichtiges anst. halbsicht.

-275 - 12 v. o. l. nach wenn fehlt er.

-304 - 14 v. o. l. Berfellung anft. Dorftell.

- 330 - 12 b. u. I. ben felben anft berfelben.

- 337 - 2 v. o. l. hattet anft. haltet.

-345 - 13 v. o. l. fpringen anft. fpingen.

- 379 - 14 v. o. l. Judenthume anft. Jrrthume.

- 381 - 13 v. o. l. ftrafte auft. ftraft.

- 384 - 2 v. u. I. biegegen anft. bingegen.



and the deal of the state of th

the state of the s





ROTANOX 2014

