


=
) .
\ Lo .
" . | 4
] y i
" -. Q
) d
‘ o el :
LA ¥ . '.-A
A , y |
._ ” .u,.,.. o ) L »
D e U ) o
L 4 :
o o
gy \
| \—”
el
£ -
]
&
b, e
/ ~f . ’
W
3
i
“ .
.

T 1O gt A












zweyte Punkt betrift den angekiindigten Kritl-
{chen Anzeiger. Ich gebe ihn auf, weil ich
mich ('aberzgugt habe, dals er, in den Grinzen,
in welchen er hier erfcheinen kéinnte, {iberflif-
fig ift, und bey vder Unmoglichkeit, mich an
eine beftimmte Zeit der Lieferung zu binden,
nicht ejnmahl den Zweck der fchnellen Be-
kanntmachung der vorziiglichften Werke ha-
ben wiirde. Ich empfehle der Beurtheilung
meiner Lefer vorzliglich die beyden erften
dfthetifchen Abhandlungen, und den
Verfuch iiber die Grinzen des Natur-
rechts und der Pflichtenlehre, (IIL) in
Beziehung auf welchen xch auch die Bemer-
kungen uber die Deduktlon des Be-
grifs des Rechts VLIL mit einiger Auf-
mevk fynkeit zu lefen bitte.

L

K. H. Heydenreich.

— e D ) O —— s

91



dem externo — vermifcht (daher die auffullende
wiffenfchaftliche Erfcheinung zw eyer Grund-
fitze flir das Naturrecht) und find die Begriffe
von Form und Materie der freyen Hand-
lungen, Gefinnung und That, Dichten
und Trachten und Handel 'und Wandel
picht fcharf genug unterfchieden. Hitte der
Verf. ftatt mancher minder wichtigen und inte-
reflanten Exkurfion, feine Denkkraft auf eine
durchgiingige und griindliche Beftimmung jener
Gegenftinde gerichtet, fo wiirde fein ganzes
Syftem dadurch weit mehr Evidenz, Haltung
und Harmonie erhalten baben. Er wiirde als-
dann bemerkt haben, dafs zwar die Form unfe-
rer freyen Handlungen durch das Gefetz der
Sittlichkeit unabinderlich beftimmt, und unfe-
rem Ich ausfchliefsendes Halten an diefem hei-
ligen Gefetze als Pflicht vorgeftellt wird, dafs
aber auch, obgleich unfer Wille fich einzig
der praktifchen Vernunft gemiifs richten fol],
aus eben diefer Riickficht auf die praktifche Ver.
nunft erkannt wird, dafs jm Betreff gewifler
T haten unfre Willktihr von Gottes-"nd Rechts-
wegen ganz frey ift, dafs zwar Unfre Gefin- .
nungund die durch fie beftimmten Entfchluffe
nur entweder recht oder uprecht find, hiermit
aber die Willkiihrlichkeit geWiller Thaten auf
keine Weife {treitet: dafS Wir zwar auch bey
der Ausiibung unfrer Rechte an das Gefetz
der Pflicht gebunden find (bey dem Verfolgen
F 3 unfier



unfrer Rechte auch an unfre Pilichten denken
follen) und daher in beftimmten Fillen das Be-
dtehen ‘auf, oder das Nachlaffen von unferm
Recht moralifch nothwendig werden kon-
ne; aber dafs Recht, als Recht, den Charak-
ter der moralifchen Freyheit (vom Sittenge-
fetz fich felbft wberlaffener Willkiihr) wefent-
lich trage und defswegen fowohl in dem eignen
als fremden Bewufstfevn ein DPiirfen, kein
Sollen oder nicht Sollen erzeuge, dafsend.
lich das Nuaturvecht, als die Wiilenichaft der
Rechte des Menfchen in der Natur (Sinnenwelt --
der #ufserlich erkennbaren Rechte) kein inne-
res — aus dem Bewufstfeyn des Einen
oder des Andern — fondern ein dufseres —
aus dem Verhiltnis der That (faffum phaenomenon)
zu der Freyheit der Menfchen beftimmtes Kri-
terium der Zwangsrechte fordere.<

Eine Reyhe von Gegenbemerkungen, wie
diefe .welche durchgingig einen denkenden
Kopt yerrathen, und iiberdiefs, nach der aus-
driicklieh,en Erklirung des Rec. als Zeichen fei-
ner Acht\mg fiir mich, gelten follen, verdient
es, dafsichmeinerfeits nichtunerkenntlich bleibe,
fondern fie, fo genau und piinktlich als mgglich
beantworte.

I.

, Alle Rechte follen, nach meiner Deduk-
wtion in der Theorie fchwankend und ungewifs
wer-

J












i

frﬁ. .,.F,._anr F .




ok It by
— Ot Lot A3 ¥ 'y

4

In allen Theilen der Philofophie hatte der Tief-
finn Kants Revolutionen erregt; nur die Theorie
der fchonen Kunft fchien entweder durch die
Eigenthtimlichkeiten feines Syftems gar nicht
verindert zu werden, oder doch durch die An-
wendung derfelben mehr zu gewinnen, als zu
verlieren.  Allein die Kritik der Urtheilskraft
erfchien, und mit Bewunderung fand man hier
eine Unterfuchung des Schonen, die an Origi-
nalitit und Neuheit keiner der vorigen Arbei-
ten ihres beriihmten Urhebers etwas nachgab,
verbunden mit Refultaten fiir die Theorie der
fchonen Kunft, nach welcher alle Vernunftgriin.
de fiir den Gefchmak fchlechthin abg€Wiefen
werden.

Kurz vor Erfcheinung diefes Werkes hat-
te ich den erften Theil eines Syﬁef’]S der Aes-
thetik herausgegeben, mit welchem ich nichtsan-
ders beabfichtigte als die Natur der fchsnen Kiin-
fte fchirfer zu beftimmen, 1S es bisher gefche-

hen war, und diejenigen iegeln, welche man f(;ur
2 ie



— 4 —_—

die Vollkommenheit ihrer Werke aus anerkann-
ten Thatfachen der menfchlichen Seele herlei-
ten kann, den hochiten Prinzipien der morali-
fchen Vernunft unterzuordnen, und in fy{tema-
tifcher Form aufzufiihren: nicht als ob ich ge-
glaubt hitte, man konne aus den hchften Prin-
zipien der moralifchen Vernunft den Inhalt der
Gelchmacksregeln fiir Werke der fchonen Kunft
analytifch entwickeln, fondern weil ich {iber-
zeugt war, dafs die Regeln fiir die Kultur des
Genies | und die hichite Liuterung und Vered-
lung des Vergniigens am Kunftfchonen, fo wie
die Regeln fiir die Ausbildung jedes andern Ver-
mogens, mit den Prinzipien der moralifchen
Vernunft in Verkniipfung gebracht werden kon-
nen, und, wenn anders im Ganzen der ange-
wandten Philofophie Einheit herrfchen foll, in
Verkniipfung gebracht werden miiffen. Nach
meinem Plane konnte kein Begrif der hchften

. Vollendung eines Kunftwerks an der Spitze des
Gapzen {tehen, vielmehr follte fich diefer aus
alley pach beftimmten Gefichtspunkten geord-
neten Bemerkungen iiber die Natur und mogli-
chen Wirkungen der Kiinfte ergeben,

Ich fehweige von den Mifsverftindniffen,
welche diefe Arbeit erfahren hat, und welche
hoffentlich durch die Fortfetzung derfelben um
fo mehr wegfallen werden, da ich fie aus ‘gaten
Griinden nicht tibereile. Indeflen mufs ich ge-

{te-



—_ 5 —

{tehen, dafs das Studium des Kantifchen Wey.-
kes meinem Nachdenken gewiffe neue Richtun-
gen gegeben, und mir Anfichten ervfhet hat, die
ich vorher nicht gefafst hatte. Vorziiglich ha-
be ich mich verbunden gefiihlt, mit Hinficht auf
die Kantifchen Gefchmacksgrundfitze tiber die
Moglichkeit einer Theorie der fchonen Kiinfte,
fchirfer, und ohne Einflufs irgend einer vorge-
fafsten Meynung nachzuforfchen. Die folgen-
den Bemerkungen find die Refultate meiner
Nachforfchung , die aber, unerachtet meiner
jetzigen Ueberzeugung von der Walirheit je-
ner, nochnicht beendigt ift.

Kant hat, unfireitig zuerft, das Gefchift
unternominen, das Vergnﬁgen am Schonen von
allen andern Arten der Luft zu unterfcheiden,
nit denen es fehr leicht verwechfelt werden
kann, und in der That auch von jeher verwech-
felt worden ift. Er hat verfucht, die Grinzen
zwifchen der Luft am Guten, dem Schonen und
Angenehmen mit einer Schiirfe zu ziehen, Wel-
che jede Zweideudigkeit unmoglich machen foll.

Der Hauptcharafter des Versnligens am
Schonen liegt nachKant darin, da{‘s‘es durchblofse
Auffuilung der Form eines Gegenltundes der.An-
fchavung, ohne Beziehung de"{‘eiben‘ auf einen
Begrifzu eiper beftimnten Erkenntnifs, entiteht.

Und wenn diefs einmal feftgefeztift, foergeben
A3 fich



o

fich beiihm folgende Momente von felbft, wel-
che in jedem Urtheile tiber das, was fchon ift,
enthalten find :

1

Das Gefchmacksurtheil ift #fthetifch, d. h,
bei dem Urtheile, dafs etwas {chon fei, oder
nicht, beziehen wir die Vorftellung durch die
Einbildupgskraft auf das Subject, und das Ge-
fiihl der Luft oder Unluft deffelben. Der Be-
feimmungsgrund des Urtheils ift alfo blofs fub-
jedtiv.

Das Wohlgefallen, welches das Ge-
fchmacksurtheil beftimmt, ift alfo ohne alles In-
terefle. Nicht der Gedanke des Dafeyns des
Gegenftandes, in déflelben Beziehung auf mein
Begehrungsvermosgen, beftimmt mein Urtheil,
fondern, ganz gleichgiiltig in diefer Hinficht,
fragen wir nur, ob die blofse Vorftellung des
Gegenftandes in uns mit Wohligefallen beglei-
tet fei. »

Schon ift alfo der Gegenfta#l eines
Wohlgegallens an einem Gegenftande oder ej-
ner VorftelJungsart, ohne alles Intereffe.

2.

Das Schepe ift das, was ohne Begriffe
als Object eines allgemeinen Wohlgefallens
vorge{tellt wird.

Die



Die Allgemeinheit des Wohlgefallens wird
dabei nur als fubjectiv. vorgeftellt.  Ohne aus
Begriffen und Erkenntnis die Theilnahme ande-
rer an der Luft folgern zn ksnnen, rechnet man
deflen ungeachtet blofs im Bewufstfein feines
Zuftandes auf jedermanns Beitritt. Und diefes
Bewuistfein geht, mit {einer unmittelbaren Fol-
ge der Vorausfetzung der allgemeinen Mittheil-
barkeit der Vorftellungsart, der Luit vorher.

3,

Das Urtheil tiber Schonheit hat nichts als
die Form der Zweckmiifsigkeit eines Gegenftan-
des, oder einer Vorftellungsart defielben zum
Grunde.  Und Schonheit ift Form der Zweck-
mifsigkeit einesGegenftandes, fofern fie chne
Vorftellung eines Zweckes an ihm wabr-
genommen wird, *)

A 4 4

*) Die Vorftellung wird blofs auf das Subjeckt bezogen,
und die Luft driickt die Angemeffenheit des Objects
zn denen bei der Reflexion gefchiftigen Erkenntnis-
vermigen aus. Nemlich die Einbildl"}gSk‘"ﬂft kann
die Formen nicht auffaffen, ohne dafs di¢ reflektiren-
de Urtheilskraft fie mit ihrem Vermogel, An.fchzmun-
gen auf Begriffe zu bringen;, vefgle“:he- Flfldet fie
nun bei diefer Vergleichung, d"“}* die Kinbildongs-
kraft zum Verftande unabfichtlich 11 Einftimmung ge-
fetzt, und dadurch Luft erregt Wird, fo fieht fie den
Gegenftand als zweckmiifsig firihr Vermogenan, und
eignet ihm das Pradikat des Schgnen zu.



—_— g ——

4.

Die Nothwendigkeit der allgemeinen Bey-
{timmung,  die in einem Gefchmacksurtheile ge-
dacht wird, ift eine fubjective Nothwendigkeit,
die unter der Vorausfetzung eines Gemeinfinns
als objektiv vorgeftellt wird.

Schonift, was ohne Begrif als Gegen-
ftand eines nothwendigen Wohlgefallens er-
kannt wird.

Gefchmackift das Vermogen, durch ei-
ne folche Luft zu urtheilen. Und man bedarf
keines weitern Nachdenkens, um einzufehen,
dafs nach Kant Gefchmacksurtheile durch Be-
weifsgriinde gar nicht beftimmbar {ind, das der
Beftimmungsgrund jedes Gefchmacksurtheils
pach ihm, von der Reflexion des Subjects tiber
feinen eignen Zuftand, der Luft oder Unluft
abhiingt, mit Abweifung aller Vorfchriften und
Regeln.

Kritiker follen es alfo nach diefem Welt-
weifen unterlaffen, Prinzipien des Gefchmacks
in dem Sinn e aufitellen zuwollen, dafs darun-
ter Grundfiitze gemeint feien, unter deren Be-
dingung man dep Begrif cines Gegenftandes fub-
fumiren, und alsdenn durch einen Schiufs
herausbringen Keppe, dafs er fchon fei.  Aller-
dings aber follen fie {iber die Erkenntnisvermo-

gen



—— 9 -

gen und ihr Gefcliiifee in den Gelclunacksurthei.
len Nachfor{chung thun, und die wechfelfeitige
fubjective Zweckmiifsigkeit, deren Form in ei-
ner gegebenen Vorltellung die Schonheit des
Gegenitandes derfelben ift, in Beifpielen aus-
einanderfetzen.

Die Kritik des Gefchmaks ift nach ihm die
Kunft oder Wiflenfchaft, das wechfelfeitige
Verhiltnis des Verftandes und der Einbildungs-
kraft zu einander in- dergegebenen Vorftellung,
(ohne Beziehung ‘auf vorhergehende Empfin-
dung oder Begrif) mithin die Einhelligkeit oder
Mifshelligkeit derfelben unter Regeln zu brip-
gen, und fie in Anfehung ihrer Bedingungen
zu_ beftimmen.  Sie ift Kunft, wenn fie diefs
uns in Beifpielen zeigt, fieilt Wiffenichaft,
wenn fie die Myglichkeit einer folchen Beur-
theilung von der Natur diefer Vermogen, a_l.S
Erkenntnisvermsgen tiberhaupt, ableitet. Die
letztere entwickelt das fubjective Prinzip, wel-
ches unfre Urtheilskraft bei Pridicirung .des
Schénen befolgt, als ein ihr urfp!‘ﬁ“'gllch
eignes Prinzip, entwickelt und recl_itfel:t‘gt es.
Die Kritik als Kunft, fucht blofs di€ plycholo-
gifchen empirifchen Regeln, nach délien der _Ge-
{chmack wircklich verfihrt, (f{h“_e liber ihre
Moglichkeit nachzudenken) aut die Beurthef-
lung feiner Gegenftiinde anzuWenden, nn_cl kl‘}-
tifirt die Produkte der fchonen Kunft, fo wie
jene das Vermogen felbft i€ zu beurtheilen.

As Al-



= Torias

Allerdings wird Jeder, der die Sache et-
was genauer erforfcht, mit Kant dariiber einig
werden miiflen, dafs alle fchéne Kunit, ais fcho-
ne, ineiner gewiffen Form dargeftellter Voritel-
lungen befteht, welche an und fiir fich, ohpe
dafs man fich eines Gewinnes an Giite, Wahy_
heit oder einesReizes der Sinnenbegier bewufst
werden miifste, ein Wohlgefallen und eine Lie-
be erregt, welche die ganze Seele einnehmen,
und an die Betrachtung der Form feffeln, und
welche ihren Grund darin haben, dafs bei Auf-
faffung der Form Verftand und Einbildungskraft
bei dem fieieften Spiele, ohue fich eines Zwek-
kes, oder der Befolgung von Regelnund Begrif-
fen bewufstzufeyn, invollkommener Harmonie
wirken. Allein fchwerlich diirfte auch Kant,oder
irgend ein Vertheidiger feiner Gefchmacks - Kri-
tik, mit Grund leugnen kénnen, dafs kein Werk
fchoner Kunft, als Werk der Kunft, vorftellbar
ift, ohneals Wirkung feiner Vollkommenheit ein
Vergniigen anzunehmen, welches durch aus-
driickliche Vorftellungen von Zweck und Gefetz-
mifsigkeit beftimmt wird. In einem Werke
fchoner Kunft findet fich demnach zweyerley
vereinigt: . unmittelbares Vergniigen an der
Form ohne Vorftellung von Zweck und Regel,
und mittelbares Vergniigen durch Vorftellung
deffen, wus das Werk feyn foll und wirklich
ift. Ohne das erfte wiirde es nicht fchon,
ohne das zweyte kein fchénes Werk der

’ Kunft



—_ I —

Kunft feyn.  Allein eben fo gewifs ift es, dafs
bei jedem wahren Werke fchoner Kunft, das
anmittelbare Vergniigen im Bewufst{ein die
Oberherrichaft ‘hat, *wihrend das. mittelbare
Vergniigen ihm untergeordoet ift, und dafs die-
fes Verhiltnis um {o mehr Statt findet, je fche-
ner und originaler das Werk ift.

Diefs fcheint das Charakteriftifche von
Werken fchoner Kunft zu feyn, wie ferne
fie diefs find.  Es dringt fich aber auch zugleich
dem unparteyifchen Denker fogleich folgende
Betrachtung auf: dafs doch alle fchgne
Kunft Kunft verniinftiger Wefen ift,
woraus fich die Folgerung zu ergeben fcheint,
dafs in einem Werke der fchsnen Kunft,  wenn
es vollkommen und ausdaurend befriedigen fol-
le, nicht blofs die Form fchén feyn, fondex:n
auch das Ganze von Vorftellungen, welches in
ihm dargeftellt wird, innerlich intereffant feyn
miiffe.  Sagt doch Kant felbft: (Krit. d- hi;thet:,
Urth. 214. A. A.) ,, Wenn die {chonen K un[‘Fe
,»nicht nahe oder fern mit moralifche? Id?en =
,» Verbindung gebracht werden, di€ .allem TR
, lelbftftzindiges Wohlgefallen beifich fithren, fo
,ift das letztere (nemlich: nichts i der Idee zu-
, riickzulaffen, den Geift frumpf; den Gegen&a}]d
. anekelnd und das Gemiith durch das BB\VU[Stj
0 fein feiner im Urtheile der Vernunft Z\Ve‘kal-
v drigen Stimmung, Mit fich felbft unzufiieden
= ,, und



—_— 12—

»und launifch zu machen) ibr endliches Schick-
»fal.  Sie dienen alsdenn nur zur Zerftreuung,
,,deren man immer defto mehr bediirftig wird,
»als man fich ibrer bedient, um die Unzufrie-
»denheit des Gemiiths mit fich felb{t dadurch zu
»vertreiben,  dafs man fich immer noch unntitz-
,licher und mit fich felbft unzufriedner macht.

Ohne mich hier auf die umftindliche Ent-
wickelung der. Kantifchen Ideen iiber {chsne
Kunft, Genie, Kunftgefchmack einzu-
laffen, erlaube ich mir, folgendeBetrachtungen
mitzutheilen, woraus fich, wie mir fcheint,
{elbft unter Begiinftigung der Kantifchen Grund-
{itze ergiebt, dafs eine Philofophie tiber f{cho-
ne Kunft Statt finde, worin fie beftehe, inner-
halb welcher Grenzen fie fich halten miiffe,
u.{ w. Vielleicht diirfte man in der Idee derfel-
ben das Ausgezeichnete finden, dafs die Rech-
te desGenies bei ftrenger Behauptung der Noth-
wepdigkeit von Theorie und Regeln giinzlich
unverjetzt und uneingefchrinkt bleiben.

¥

Man. weifs, dafs Kant felbft zweier-
lei Arten yon Schonheit annimmt, die
freie unddie plofs anhingende Schénheit,
wie er fich augdriickt, man weifs, dafs nach
feiner Bemerkung die freie Schonheit keinen
Begrif von dem vorausfetzt, was der Gegen-

ftand



{tand feynfolle, die blofs anhiingende aber eineyn
folchen, und die Vollkommenheit des Gegen-
frandes nach demfelben vorausfetzt. In der Be-
urtheilung einer freien Schonheit ift ihm das Ge-
fchmacksurtheil rein, nicht rein hingegen inder
Beurtheilung einer Schonheit, bei welcher zu-

gleich auf den Begrif des Gegenftandes gefehen
werden mufs,

2.

Schonheiten der Kunft find offenbar | nach
dem Kantifchen Ausdrucke, anhingende
Schonheiten. ,,Um eine Naturfchén-
heit, als eine folche, zu beurtheilen,
heifst - es in der Krit. der #fth. Urth.5186.
brauche ich nicht vorher einen Be-
grif davon zy haben, was der Gegen-
ftand fiir ein Ding feyn folle, d.i ich
habe nicht nsthig den Zweck zu ken-
nen, fondern die blofse Form, ohne
Kenntnis des Zweckes, gefillt it der
Beurtheilung fiir fich felbft Wenn
aber der Gegenftand fir eit Predukt
der Kunft gegeben ift, undalsfolches
fir fchon erklirt werden foll, fo mufs,
weil Kunft immer einenZWeck in der
Urfache vorausfetzt, zuerft ein Be-
grif von dem zum Grunde gelegt wer-
den, was das Ding feyn foll, und da
die Zufammenftimmung des Mannig-

fal-



— 14 —

faltigen in einem Dinge, zu einer in-
nern Beftimmung deffelben als Zweck
die Vollkommenheit des Dinges ift,
fo wird in der Beurtheilung der Kunft-
fchonheit zugleich die Vollkommen-
heit des Dinges in Anfchlag gebracht
werden miiffen, wornach in der Be-
urtheilung einer Naturfchénheit, als
einer folchen, gar nicht die Frage
ift. “ Kant hat auch gleich bei dem wefentlichen
Begriffe der {chonen Kunft daraufRickficht ge-
nominen: , An einem Produckte der fchénen
Kuntt, fugt er S. 177. mufs man fich be-
wulst werden, dafs es Kunft fei, und
nicht Natur, aber doch mufs die
Zweckmiifsigkeit in der Form deffel-
ben von allem Zwange willkiihrli-
cher Regeln fo frei fcheinen, als ob
es ein Produkt der blofsenNatur fei

3;

Die Kantifche Analytik des Schonen Lifst

fich demnach, wenn fie fich irgend vollkommen
anwenden Lifst, nur auf freie Naturfchonheiten
uneingefchriinckt anwenden, als von welchen
man wenigitens ohne Widerfinn die Momente
annehmen kany | welche fie entwickelt; allein
ohne Kinfthrinkung fchlechterdings nicht auf
Werke der Kunft.  Und wenn Kant wirklich
dies an mehrern Orten feiner Kritik thut, fo
{cheint



e JNGE AT

fcheint unleugbar, dafs er mit feinen eignen
Behauptungen  gewiflermaafsen in  Wider-
frreitgerathe.  Denn, einmal fagen : dafs zum —
Wohlgefallen an Werken fchoner Kunft das Be-
wufstieyn: dafs es Kunft fei, und Beurthei-
lung der Zweckmiifsigkeit gehore, dann aber
wieder: dafs auf ein Urtheil tiber die Schinheit
eines Werkes der fchonen Kunft, Begriffe von
ihrem Zweckeund ihrer Moglichkeit gar keinen
Einflufs haben diirfen, diefs heifst doch wohl
nichts anders, als fich felbft widerfprechen. —
Kant hat indeffen felbft wenig{tensden-Anfchein
einer Vereinigung feiner fo geradezu entgegen-
gefetzten Behauptungen iiber fchone Kunft zu
bewirken gefucht, indem er (S. 179) Genie
durch die angebohrne Gemiithsanla-
ge erklirt, durch welche die Natur
der Kunft die Regel giebt. Allein ich
mufs geftehen, dafs die ganze Stelle, wo €r
diefen Gedanken verfolgt, mir eine der fonder-
barften imganzenBuche ift ,,Eine jede Kunft,
heifst es: fetzt Regeln voraus, durch
deren Grundlegung allererft €inl Pro-
dukt, wenn es Kiinftlich heifsen foll,
als moglich vorgeftellt wird” Regel
kann hier pichts anders heifsenr, 2ls: ein Be-
grif der beftimmten Weife einem Mannigfalti-
gen Kinheit zu geben, wieiern ohpne ihn weder
diefs bewirkt werden, noch ohne Vorftellung
davon das fchon bewirkte Werk beurtheilt wer-

den



..._16__

den Xann. , Der Begrif der {chdnen
Kunft aber verftattet nicht, dafs das
Urtheil tiber die Schonheit ihres Pro-
duktes von irgend einer Regel abge-
leitet werde, die einen Begrif zum
Beltimmungsgrunde habe, mithin oh-
ne einen Begrif von der Art, wie es
moglich fei, zum Grunde zu legen.
Wie harmonirt diefe Stelle mit fo vielen an-
dern? S.177. ,,An einem Produkte der
ichonen Kunift mufs man fich bewufst
werden, dafs es, Kunit fei.® 8. 178.
»Schone Kunft mufs als Natur anzu-
fehen feyn, ob man fich ihrer zwar
als Kunft bewafst ift “ S.181. ,,Esgiebt
keine fchone Kunit, in welcher nicht
etwas Mechanifches, Welches nach
Regeln gefafst und befolgt werden
kanp, undetwas Schulgerechtesmacht
die wefentliche Bedingung der Kunft
aus. Denn etwas muls dabei als Zweck
gedacht werden, fonft kann man ihr
Prodykt gar keiner Kunft zufchrei-
ben. yUm aber einen Zweck ins Werk
zu richten, dazu werden beftimmte
Regeln erfordert, von denen man fich
nicht frei {prechen darf“ S.:186.,,Wenn
der Gegenfrand fiir ein Produkt der
Kunft gegeben ift, und als folches
fiir {chon erklire werden foll,fo mufs

zu-



suerft ein Begrif vondem zum Grun.
de gelegt werden, was das Ding feyn
foll, und da die Zufammenftimmung
des Mannigfaltigen in einem Dinge
zu einer innern Beftimmung deffel-
ben als Zweck, die Vollkommenheit
des Dinges ift, fo wird in der Beur-
theilung der Kunftfchonheit zugleich
die Vollkommenheit des Dinges in
Anfchlag gebracht werden miiffen.
Alfo kann die fchone Kunft fich nicht
felbft die Regel ausdenken, nach der
fie ihr Produkt zu Stande bringen
foll. Da nun gleichwohl ohne vyor-
hergehende Regel ein Produkt nie-
mals Kunft heifsen kann, {fo mufs die
Natur im Subjekte der Kunft die Re-
gel geben.“ 1In diefem Satze heifst Regel
offenbar etwas ganz anders als im erften, nem-
lich Richtung der zur Hervorbringung des
Kunftwerks nthigen Vermogen zur Gefetzmi-
figkeit ohne alle Vorftellung von diefer Gefetz-
mifigkeit. Da nun in diefer ganzen Stelle das
Wort Regel in zwiefachem Sinne g€hommen
wird, {o mufa es erlaubt feyn zu zWeifeln, ob
Kant etwas mehr dadurch bewirkt hﬂbe, als
den blofsen Anfchein einer Vereinigung feiner

fo fonderbar entgegengefetzten Behauptungen
tiber ichone Kiinfte. '

Originalid, 11, Theil. B 4
Iy ! \



..._.]8_.-

4.

So wie das Wohlgefallen an Werken {cho-
ner Kunft zum grofsen Theile auf Begriffen be-
rubt, von dem Zwecke und Wefen der Kunit,
fo mufs es auch gewiffe beftimmnte Regeln fiir
diefelben geben. Dies find nun freilich nach
Kantifcher Strenge, keine eigentlichen Ge-
fchmacksregeln, fondern Regeln der Ver-
einbarung des Gefchmaks mit der Vernunft.
Da aber Kunftfchénheiten nicht zu den freien
Schoénheiten, fondern zu den anhiingenden ge-
horen, welche letztern zum Theil nach andern
Prinzipien beurtheilt werden, als die erften, fo
mufs Gefchmack in Beziehung auf {chone Kunft
zum Theil etwas anders heifSen, als Gefchmack
in Beziehung auf freie Schonheit. Gefchmack
in Beziehung auf {chone Kunit kann nicht ge-
dacht werden, als ein Vermogen, durch eine
Luft zu urtheilen, die ihren Grund blos in der
Form des Gegenftandes fiir die Reflexion iiber-
haupt hat. Denn alle Gefchiacksurtheile iiber
Werke der{chénen Kunft werden zum grofsen
Theile beftimmt durch Begriffe von dem We-
fen, dem Zwecke und der Zweckmifigkeit der-
felben. \Was demnach inBeziehung auf fchone
Kunft wahper Gefchmack fei, Lifst fich nicht
eher beftinmen, alsjene Begriffe mit Wabrheit,
Beftimmtheit ynd Vollftindigkeit entwickelt
worden; eineBehauptung, vonwelcher ich mich
eben fo wenig losreifsen kann, als ich fiirchte,

‘dafs



dafs nnpartheiif'c!:s Beurtheiler mich eines Mis.
prauchs des Wortes Gefchmack befchuldi-
gen follten, durch welches die allgemeine
Sprachweife das Vermogen der Beurtheilung
des Kunftichtnen nach Begriffen und Einficht
bezcichnet.

5.

Es ergiebt fich aus allem bisher Gefagten,
dafs fiir die Werke der fchonen Kunft eine dop-
pelte Beurtheilung Statt finden mufs, die eine
durch das blofse Gefiihl, und Bewufstlein der
Stimmung feiner Gemiithskriifte, obne beftim-
mende Regel und Begrif, die andere vermittelit
wirklich beftimmender Regeln und Begriffe.
Beide miiflen nothwendig bey jedem Werke
fchoner Kuntt cintreten.

6.

Jedes wahre Werk fchéner Kunft ent-
hilt Eigenfchaften, welche fich aus allgemei-
nen Grundfitzen und Begriffen nicht erkldren
laffen, fondern blos bei der Auffaffing feiner
Form unmittelbar -empfunden werden konnen,
Der Geift eines wabren Werks fchoner Kunit,
ift in gewiffen Ziigen unanflssbar und unbegreit-
lich. Der fchirfite Analyft von Werken des
Genies, mufs bei der feinften EntWicklung, dieer
unternehmen konnte, immer noch geftehen, dafs
er an einem grofsen Theile ihrey Eigenfchalten

B 2 feine



>

OO | =a

feine Kunft vergebens verfuche, und ihn dem
wirklichen Genuffe eines Jeden im Zuftande un-
mittelbarer Anfchauung des Werks, tiberlaflen
miiffe. - Allein jedes wahre Werk fchtner Kunit
enthilt auch Eigenfchaften, welche fich nach all-
gemeinen Grundfitzen und Begrifien entwik-
kelp, erkliren, und priifen laffen. In Riick-
ficht auf die Eigenfchaften der erften Art, ift
das Genie fich felbft rithfelhaft, in Riickf{icht
auf die der zweiten begreift es feine Handlun-
gen nach Griinden, und kann die Art und Wei-
fe derfelben mittheilen. KEs {cheint alfo nur
zam Theil wahr, wenn Kant Krit. der d#fth.
Urth. S. 182. fagt, ,keinHomeroder Wie-
land ksénne anzeigen, wie fich feine
phantafiereiche und doch zugleich
gedankenvolle Ideen, in feinem Ko-
pfe,hervor und zufammenfinden, dar-
um weil er es felbft nicht weifs und
es alfo auch keinen andern lehren
kann. Ich bin tiberzeugt, dafs Wieland den
Geift, welcher feine unfterblichenWerke befeelt,
zum Theil felbft nicht entwickeln kann, aber
eben fo gewils ift es mir, dafs er in Beziehung
auf ¢ine grofse Menge von Kigenfchaften, einen
befriedigenden Kommentar iiber die Handlun-
gen feines Gejftes zu geben vermag,

7
Fiir die Eigenfchaften der erften Art giebt
es nur Kriterien jhres Dafeyns, um fich der

Rich-



Richtigkeit feines Gefiihles zu verfichern, und
da in jenen Eigenfchaften die wahre Originali-
it eines Genies befteht, {o find diefe Kriterien
zugleich Kriterien wahrer Originalitit. Die
Eigenfchaften der zweiten Art find durchgiingig
beftimmt von Prinzipien und Begriffen der
Zweckmifigkeit. Die Kriterien des Dafeyns
der Eigenfchaften erftrer Art beruhen theils auf
Begriffen von dem Charakter jener andern Ar-
ten des Intereffe und des Vergniigens, mit wel-
chen man das édfthetifche nur zu leicht verwech-
felt, theils auf pfychologifchen Bemerkungen
derjenigen Kigenthiimlichkeiten, wodurch fich
unfer Gemiithszuftand bei Betrachtung des
Schonen auszeichnet. Die Prinzipien und Be-
griffe der Zweckmiifigkeit fiir die Eigenfchaf-
ten der zweiten Art, fliefsen aus der Natur und
dem Wefen der Kiinfte, aus den Gefetzen der-
jenigen Seelenkrifte, welche bei Betrachtung
ihrer Werke thitig find. - lhre Giiltigkeit hangt
von demjenigen Vermogen ab, durch welches
allein die lIdee einer vollendeten Z‘_VGCk'
miifigkeit] moglich ift, nimlich der praktifchen
Vernunft,

Allem bisher Gefagten zu FO%ge, tra.ge ich
kein Bedenken, folgende Ideen alshinlinglich ge-
griindet aufzuftellen: -

Grundfiitze und Begriffe konnen freilich

Niemanden produktives Vermggen geben. Nie-
B 3 mand



mand kann durch fie in den Stand gefetzt wer-
den, Stoffe {choner Werke auf kiinftliche Wei-
fe hervorzubringen.  Dies bedarf fo gewifs kei-
nes Beweifes, als es noch nie einem Theoriften
eingefallen ift, das Gegentheil zu behaupten:
Baumgarten felbft, deffen Erwartungen wvon
der philofophifchen Theorie des Schénen gewifs
die miiglicﬁﬂ: groften waren, giebt fehr gern
die Bebauptung zu: Arflhscticinafcuntur, non funt,
uti poetae ; und fchrinktfich ganz darauf ein Aeft-
heticum natum juvat theoria completiov, vationis auc-
toritate commendabilior , exaliior, minus confufa, wmi-

nus trepida.  Aefth. Prol. §. 11

Allein das Kunftgenie hat bei jedem f{chi-
nen Werke einen Zweck, oder, wenn wir es,
fo wie es ift, ganz als Kind der Natur betrach-
ten, die Natur bildet in demfelben eine Verbin-
dung von Vorftellungen, welche zu Hervor-
bringung einer beftimmten Wirkung (des Ver-

. gniigens am Schinen) fo zufammentreffen, dafs

man fich ein folches Werk nicht anders als mog-
lich denken kann, wenn nicht durch eine Idee,
welche den Grund feines Dafeyns in beftimm-
ter Form epthalte.  Das Genie felb{t mufs fein
Produkt aus diefem Gefichtspunkte anfehen,
und anerkeppen, dafs die Natur durch feine
Kriifte einenZweck ausfiibre. Diefer Zweck ift
nichts anders, (wenn man ihn nach feinem all-
gemeinften charackteriftilchen Merkmale fafst,)
denn ein Vergniigen, unabhiingig von allem In-

terefle



{fe der Moralitit und Wahrheit fowohl, alg
tere ; .

der Sinnlichkeit, durch die blofse Form einesg
Ganzen verkntipfter Vorftellungen beftimmt,
wie fern bei Auffuffung derfelben ins Bewufst-
feyn, fich ein unabfichtliches und doch gefetz-
mifiges Wirken des Verftandes, mit dem freie-
ften und doch kongruenten Spiele der Phantafie
vereinigt, Ehe der Kiinftler an Darftellung
des Gegenftandes feiner Begeifterung denken
kann, mufser ohnftreitig denfelben der Kritik
unterwerfen, und da ihm mit feinem Genie felbft
das Kriteriup der Anerkennung des Schénen, im
Bewufstleyn gegeben ift, fo vermag er in der
That nach gegriindeter Einficht zu ent{cheiden,
ob der Gegenftand feiner Begeifterung wirklich
ein Stof fiir fchone Kunt fei, und welcher Grad
des dfthetifchen Werths demfelben zukomme.

Ich zeichne folgende Punkte aus, als fol-
che, welche fechwerlich bezweifele werden
diirften:

1.

Das begeifterte Genie kann fich felbﬁ in
der Beurtheilung feines Zuftandes taufche{),
kann das ifthetifche Intereffe mit dem ﬂ}Ol'f\h-
{chen, intellecktuellen oder ﬁlmhche.n‘ , die ?ﬁ-
thetifche Begeifterung mit dem Moralifchen .ode.r
intellecktuellen Enthufiasmus oder wohl mit ei-

ner feurigen Leidenfchaft der Sinnlichkeit ver-
. B 4 wech-



— 24 -

wechfeln.  So wie fich nun auf das genauefte,
und nach unbezweifelten Grundtitzen beftim-
men lifst, worinnen fich das moralifche, intel-
lecktuelle, thierifch finnliche und :fthetifche
Interefle von einander unterfcheiden, fo kann
man auch unftreitig in der Philofophie der fchs-
nen Kunft ein Prinzip aufitellen, nach welchem
das begeifterte Genie, bevor es darftellt, den
Gegenftand feiner Begeilterung priifen mufs,
um fich verntinftig zu liberzeugen, dafs derfel-
be wirklich ein Gegenftand fiir {chone artiftifche
Darftellung fei.

2.

Das dfthetifche Intereffe der Gegenftinde
der Begeifterung ift mannigfaltiger Grade fibig,
und es ergeben fich, {cheint mir, aus der Na-
tur der Sache gewifle Prinzipien, nachwelchen
* beftimmt werden kann, ob das ifthetifche In-
terefle eines gewiflen Gegenftandes an f{ich felbft
tark genug fey, um ihm gerechten Anfpruch
aufartiftifche Darftellung zu geben.

-F

Unerachtet das iifthetifche Intereffe allein
die Gegenfyinde der Kiinftlerbegeifterung der
Schonheit fahig macht, fo gewihrt es doch an
und fiir ﬁCh, einen zu ﬂiichtigen, bald abzu-
fchieckenden und zy erfchopfenden Genufs, als
. dafs durch felbiges gllein Werke der Kunit ein
dau-



Smast . Fney

dauerndes, fich felbft erneuerndes und beleben-
des Vergniigen erwecken konnten. Um fo
mehr mufs man die Weisheit der Natur bewun-
dern, welche denSeelen der Kunitgenicn, jene
in ihren wahrhaft fchénen Werken fich unzwei-
deutig ausdriickende Stimmung gegeben hat,
mit dem :fthetifchen Intereflfe andre edle Inte-
refles der Menfchheit zu verkniipfen. Uner-
achtet demnach keine Theorie erft dem Genie
diefe Deteyminationen mitzutheilen braucht, cder
auch nur einmal mittheilen kann, fo vermag fie
dennoch Grundfiitze aufzuftellen, nach welchen
das Genie feine Vermogen, und die freien Pro-
dukte deffelben vor aller Priifung darftellen kin-
ne, Grundfitze, pach welchen es {ich von die-
fer Seite allmihlig zu bilden vermoge.

4.

Das Genie mufs, um vernilnfriger Weife
an Darftellung denken zu konnen, den Gegen-
ftand feiner Begeifterung, und diefe felbit fiir
allgemein mittheilbar halten. Diefe Vorausfet.
zung ent{pringt durch das Rewufstieyn, dafs
das ifthetifche Interéffe und die ibm CF\W"a beige-
fellten andern Intereffes, von der Wirkfamkeit
folcher Anlagen des menfch]ichen. Geiftes z}b-
hiingen, welche, ob zwar unendlich - mannig-
faltig modificirt, doch im Grunde Allen zukom-
men. Auch hierin kann das Genie fich tiu-
fchen, kann individuelles Intereffe eines Gegen-

B j {tan-



e PN e

ftandes fiir allgemein giiltiges menfchliches Inter=
efle nehmen. Wie fern nun die Philofophie
die natiirlichen Bedingungen der Allgemeingiil-
keit und Mittheilbarkeit menfchlicher Ge-
fiihlszuftinde beftimmenkann, folaflfenfichauch
in diefer Hinficht philofophifche Grundfitze fiir
die Kunft angeben; Grundfitze, die das Genie
in der Priifung des Gegenftandes feiner Begei-
fterung vor aller Darftellung leiten konnen,

5.

Der Gegenftand der Begeifterung des Ge-
nies kann immer ifthetifches Intereffe haben,
und doch konnen in dem Ganzen verkniipfter
Vorftellungen, welches er ausmacht, Fehler
der Unvoliftindigkeit, Inconfequenz, Dishar-
monie und Unrichtigkeit liegen, welche, fich
vor dem Richterftuhle der Urtheilskraft nicht
entfchuldigen laffen, Fehler, welche unerach-
“tet fie das ifthetifche Interefle nicht aufheben,
degoch es nicht den Grad von Lauterkeit und
Stiirke erreichen laffen, welcher auflerdem
moglich wire. Dafsesbeftimmte philofophifche
Grundfitze gebe, nach welchen das Genie vor
aller Darftellung, den Gegenftand feiner Be-
geifterung injener Hinficht prifen ksnue, fcheint
mir, wenn irgend etwas, keinem Zweifel aus-
gefetzt zu {eyn,

Alle



Alle Grundfitze diefer Art, welche fich
fur fchone Kunft geben laffen, fliefsen aus der
Natur des Kunftgenies, und dem wahren Cha-
rakter {einer Produckte felbft. ~Die Werkedes
Genies find al{o info fern die Quellenaller Regeln,
Wwiefern fichin ihnen die eigenthiimliche zweck-
mifige Wirkungsart der Vermbgen deffelben
ausdriickt. Diefe Grundfiitze find durchaus
Grundfiitze der Zwweckmifsigkeit, welche das
Genie leitep follen, in jedem Werke feinem
Charakter und Zwecke vollkommen treu zu
bleiben, immer das ganz und ohne Einfchriin-

hung 2y feyn, was es nach feinen Naturanla-
gen feyn foll.

Sobald der Kiinftler es unternimmt, den
Gegenftand feiner Begeifterung fufserlich dar-
zuftellen, fo fetzt er fich damit einen Zweck,
den er durch gewifle Mictel und Handlungener-
reichen will.  Sein Zweck ift im Aligemeinen
kein andrer: als; durch die Form der dufsern
Darftellung oder des Ausdrucks die Unt.erhal-
tung und Mittheilung desjenigen aftthetilchen
Intereffes zu bewirken, welches der Gegen-
ftand der Begeifterung im Innern des Bewufst-
feins und Vorftellungsvermogens verurfachte.
In diefer Sitnation wirkt er durchgingig nach
Grundfiitzen und Begriffen, und wird wie jeder
Andre angefehen, der durch Apwendung ge-
wiffer Mittel einen Zweck erreichen will.. Die

vor-



Jalia 28 —

vorziiglichften Grundfiitze und Begriffe, denen
das darftellende Genie unterworfen ift, erge-
ben fich aus der Art des Zweckes, auf den es
als darftellendes hinarbeitet, und der Natur der
Mittel fiir die Darftellung.

Die Grundfiitze fiir das Genie ftiitzen fich
alle auf das wirkliche Dafeinder Kunftgenien,
ihrer Produkte, als folcher, und deren Wir-
kungen auf die Empfindfamkeit des Menfchen.

So wie alle philofophifche Wiffenfchaft
tiber die gemeinfchaftlichen geiftigen Vermigen
der Menfchheit aus Zergliederung der Wirkun-
gen derfelben, innerhalb den Grinzen des Be-
wufstfeins hervorgeht, fo ruht am Ende alle
Kenntnis des Genies, ruhen alle Regeln der
Zweckmifsigkeit fiir daffelbe auf Betrachtung
und Auseininderfetzung der Eigenfchaften der
Werke deffelben.

Indem ich diefes fage, glaube ich keines-
wegeg die Theorie der Kiinfte an den Zufall zu
kniipfen, vielmehr diefelbe auf diejenige Grund-
lage zur{jckzuftihren, auf welcher allein fie mit
Feftigkeitruhen kann.  Nichtder blofse Genufs,
und eine blinde Anfchanung der Werke des Ge-
nies ohne Rajfonnement kann dem Gefchmack
eine fichere Bildung geben, nur aus philofophi-
fcher Zergliederung ihrer Beftandtheile und kri-
tifcher Erwigung derfelben in Beziehung auf

Griin-



Gyriinde und Folgen ergeben fich einerfeits dje
theoretifchen Wahrheiten tiber die characterifti-
fche Stimmung der geiftigen Vermégen in Her-
vorbringung und Bildung des Schénen, und
die Naturgefetze, nachwelchen fie in diefem Zu-
ftande wirken, andererfeits Stoffe zu Regeln
fir die moglichfte Bildung derfelben, um das
Hochfte, Zweckmifsigfte hervorzubringen.

Dafs tibrigens Kant felbft keinesweges al-
le Grundtitze tijr Vollkommenheit eines Werks
der {chonen Kunft leugnen konnes wird mir
durch folgende Bemerkung mehr als wahrfchein-
lich: diefer Weltweife beftimmt in {einer Kritik
der ifthetifchen Urtheilskraft fehr genau, was
ein Genie zur fchonen Kunft, was fcho-
ne Kunift, wasein Werk fchoner Kunit
fei. Ich frage befcheidentlich: folgt picht aus
diefen Beftimmungen allein fchon eine Reibe von
Grundfiitzen? Wenn Kant die Kriterien des Ge-
nies zur {chonen Kunft, der fchonen Kunft und
ihrer Werke entwickelt, folgt nicht aus .dlefen
Entwickelungen mit logifcher Nothwendigkeit,
was kein Genie fiir {chone Kunit, Was kein
Werk eines Genies fiir fchone Kunift fei? Lifst
fich nicht nach denfelben gewiffermafsen der
Grad von iifthetifcher Trefflichkeit eines
Werks beftimmen?

Al-

\-‘.'



Allein obwohl die Grundfiitze und Regeln
der philofophifchen Theorie der fchsnen Kiin-
{te, ihrem Innhalte nach, keine andre Quelle ha-
ben, als die Betrachtung der Natur des Genies,
{o wie es fich in feinen Werken dufsert, fo
hiingt dennoch ihre gebiethende Kraft von der
morali{chen Vernunft ab, als welche allein alles
Interefle an eine Zweckmiifsigkeit, die ihrer
felbit wegen gefalle, begriindet.

Wenn ich vorausfetzen darf, dafs alle bis-
herige Behauptungen der Wahrheit angemeffen
{ind, fo darf ich auch einen Entwurf zu einer
philofophifchen Theorie fiir die fchone Kunft
wager.

Die philofophifche Theorie der fchonen
Kunft hat zwey Hauptfragen zu ihren vorziig-
lichften Gegenftinden. Sie fragt nimlich:
1) was das Kunftgenie leiften ksnne; dann:
2) was das Kunftgenie leiften folle. Der In-
begrif von Wahrheiten, durch welche die er-
ftere. Frage beantwortet wird, kopnte die
Naturkynde des Genies fiir fchone
Kunft heifsen; der Inbegrif von Grundfitzen
zur Beantwortung der zweiten, die Teleo-
logie des'Genies flir fchone Kunit.

Die Naturkunde des Genies mufs
aus lauter Thatfachen und aus Folgerungen befte-
hen,



hen, welche auf Thatfachen beruhen. * Ihye
Quellen find die dafeyenden Werke des Genies
in jeder Runft, ohne welche Grundfiitze fiirdas
Kunft{chone gar nicht moglich wiren. Es ift
etwas trivial, zu bemerken, dafs die {chone
Kunft eher da war, als ihre 'Theorie.
Mufs nicht Licht dafeyn, ebe Optik erfunden
werden kann? Dafs es aber Genieen und durch
fie fchone Kunft gebe, erhellt aus der Thatfache
der Produkte gewifler Geifter, deren Wirkun-
gen in einem gewiffenallgemeinen Charakter zu-
fammenttimmen,

Die erfte Obliegenheit der Naturkunde des

enies befteht darinn, ihren Gegenftand be-
ftinamt darzuftellen, und die aller Theorie zum
Grunde liegenden Fakta: Es giebt Ge-
nieen fir f{chone Kunft; es giebt
Werke fchoner Kunft; es giebt fchone
Kunit; in ihr gehoriges Licht zu ftellen. In-
dem diefes gefchieht, mufs fich ein Grundfatz
fiir alle fchone Kunft ergeben, welcher mitvoll-
kommenem Rechte an der Spitze der T.heorie
fteht.  Diefer Grundfatz driickt die gemeinfame
Eigenthiimlichkeit aller wahren Werke {choner
Kunft ans. Man wiirde nie auf die Benennung
fchone Kunft gekommen feyn, wenn nicht
zwifchen den Werken der Kunftgenieen und der
Schonheit der Natur eine wahire Analogie wiire.
Um alfo zu dem Grundfatze der fchonen Kunft
zu



zu gelangen, mufs die Naturkunde des Geniees
von der Erorterung des Begriffes des Scho-
nen der Natur ausgehn, und zeigen, dafs
die Werke'der Kunftgenieen eine Wirkung auf
das Geflihlvermosgen hervorbringen, welche
derjenigen wefentlich #hnlich ift, welche das
Schone der Natur hervorbringt.

Um fich hier nicht zu tiufchen, miiffen
wohl unterfchieden werden: die Griinde,
durch welche dasVergniigen am Scho-
nen der Kunft entftehet, und die
Grundfitze, nach welchen man tiber
diefe Griinde felbft reflektirt, wenn
man das Vergniligen am Schonen zum
Gegenftande feiner Erforfchungmacht.

Unter{cheidet man diefe beiden Dinge ge-
nau, fo ergiebt fich in Beziehung auf Werke
fchoner Kunft, dafs fie alle darin tiberein-
ftimmen: dafs durch eine gewiffe Handlungs-
weife des Vorftellungsvermsgens gewiffer Gei-
fter, Gegenitinde der Vorftellung bewirktwer-
den, welche ein Vergniigen verurfachen, wie
die fchonen Werke der Natur felbft, Und fo
wiire denn Uebereinftimmung mit der
fchonen Natur, wohlverftanden, der oberfte
Grundfatz fiie die fchonen Kiinfte, um ibr gemein-
{chaftliches eigenthiimliches Wefen zu bezeich-
nen. Zwar it Vergniigen an einem Werke

fcho-



fchoner Kunft ohne Begriffe gar nicht mag-
lich; aber defshalb entfteht nicht bey Betrach.
tung eines folchen alles Vergniigen durch Be-
griffe; vielmehr erweckt jedes Werk fchoner
Kunft Vergniigen, welches von Begriffen als
feinen Urfachen nicht abhiingt,; und diefes un-
mittelbare Vergniigen hat im Bewufstfeyn die
Oberherrfchaft, oft fo fehr die’ Oberherr{chaft,
dafs es die Begriffe des Gegenftandes verdun-
kelt, und uns wohlgar auf Augenblicke wihnen
lifst, als fiinden bey unferm Zuftande derglei-
chen gar nicht Statt.

Hat die Naturkunde des Genies fiir {chione
Kunft den gemeinfamen eigenthiimlichen Cha-
rakter des Kunftfchonen entwickelt, fo giebtfie
nun diejenigen Krifte und Verhéltniffe von Krif-
ten an, welche dem Genie fiir fchtne Kunft we-
fentlich angehoren.

Hat fiedm Allgemeinen den Character des
Kunftfchonen, und die Beftandtheile des Kunft.
genies dargeftelit, fo geht fie nun zur .Betl'ach-
tung der einzelnen Kiinfte tiber, bef.hmmt den
Begrif desSchonen in befonderer Beziehung auf
Dichtkunft, Tonkunft, Tapzkunft, bildende
Kunit und Gartenkunit.

1. Wird durchjedes Werk der fchénen Kunft
unmittelbares Vergnfigen €rregt, und find die
Originalid. II. Theil. C dem-



demfelben zum Grunde liegenden Eigenfchaften
diejenigen, welche vorziiglich die Treflichkeit
und: Originalitit des Werkes entfcheiden, fo
wird die Naturkunde des Genies die Kriterien
dér Anerkennung jenerEigen{chaften mittheilen;
das einzige, was fieiin Hinficht derfelben thun
kann, ~da fie nicht von Grundfiitzen und Begrif-
fen abhiingen. Der Inbegrif diefer Kriterien ift
eine Theorie der Originalitit in der
fchonen Kunft.

2. Kdnnen mannigfaltige Stoffe von ver-
fchiedenem Intereffe in an fich wohlgefilliger,
d.i. fchoner Formdargeftellt werden, und ift
kein Stoff gedenkbar, der nicht ein von der
Wohilgefilligkeit der Form feiner Darftellung
unabhiingigesIntereffe mit fich fithrte, fokommt
es der Naturkunde des Genies fiir fchone Kunft
zu, diejenigen Stoffe zu klaffificiren; deren In-
terefle fich mit unmittelbarer Wohigefilligkeit
der Form vereinigen lifst. Hieher gehosren die
Unterfuchungen iiber das Erhabene, Riih-
rende, Naive, Komifche u.fw. Theo-
rie des Intereffanten in Verknﬁpfung

mit der Schonheit der Form.

3. Wird beym Genufle von jedem Werke
fchoner Kunft zugleichVergniigen durch Begriffe
von der Naturund dem Zwecke der Sache erregt;
fo mufs die Naturkunde des Genies die Prinzi-

pien



pien derjenigen Zweckmiifigkeit darftellen, ohpe
welche ein Werk fchoner Kunft gar nicht gefal-
len konnte, und zu welcher die Natur felbt die
wahren Genieen ohne Regel und Abficht hinlei-
tet.. Hieher gehtren z. B. die Grundfiitze iiber
Einheit, Harmonie, Verhiltnismifig-
keit u.fw. Theorie der Regelmifig-
keit in Werken fchéner Kunit.

Ueberfehen wir alle eben angefiibhrte Er-
forderniffe zu einer Naturkunde des Geniees fiir
fchtne Kunft, fo finden wir, dafsfie in allen
ihren Theilen auf Betrachtung und Analyfe
der Kigen{chafren von Werken des Genies be-
ruht, alfp keinesweges von einem mit der Kunft
nicht vertrauten, wennauchnoch fo fcharfiinni-
gen Denker, etwa auffeiner Stube ausgefponnen
werden kann. So nothwendig demmnach, als
dem Theoriften der {chonen Kunft eine tiefe
Kenntnis der Philofophie und ein grofses Talent
der Beobachtung und Priifung nach Prinzipien
ift,” eben {o unentbehrlich ift ihm eine aus.gebr ei-
tete Kenntnis der Klaffifchen Werke einer je-
den fchonen Kunft felbft. Allein leider fehle
es den Philofophen immer an Kunftwerken, und
den Sammlern der Kunftwerke 2an Philofo-

hie. *
phie. %) e <

*) [ch kann hier ejnen Wunfch nicht zyriick halten, der
8] eine

fich- mir eben fo oft aufdringt, alg man asthetifche
Vor-



— 36 -

Es ift in der menfchlichen Natur gegriin-
det, dafs wir jedes unfrer Willkiihr tiberlaflene
Vermogen auf die Idee feiner hschiten mogli-
chen Ausbildung beziehen. -Das walire Genie
fiir fchone Kunft ift immer auf ein folches Ideal
gerichtet, und Jeder, welcher, gleich befeelt
vom Geifte der Philofophie und dem Geifte der
Kunft, nach Prinzipien tber die Handlungen
und Produkte deflelben nachdenkt, mufs feiner
Nachforfchung und Beurtheiluug ein folches
Ideal zum Grunde legen.

Ich nenne den Inbegrif von Grundfitzen
fir die hochite Vollendung und Zweckmiifigkeit
der Werke der {chonen Kunft die Teleologie
des Genies fiir {fchone Kunft. Sie fetzt
dieNaturkunde des Geniees voraus.

Die Teleologie des Geniees denkt fich den
Menfchen nicht blos mit entwickeltem Gefiihle
und Gefchmacke flir das Schone, fondern auch
als ausgebildet von Seiten feiner iibrigen hohe-

ren

Vorlefangen verlangt. Sollte nicht auf jeder wohl-
eingerichteten Univerfitit eine &ffentliche Sammlung
von Zeichnungen, Kupferftichen, Gemzhlden, Statuen
feyn, eine Sammlung, die Wenigftens vollfiindig ge.
nug Wiire, um die Grundfitze fiir die Hauptpartieen
der bildenden Kunft durch Beyfpiele zu erliutern 2



e
ren Vermogen. Einem Menfchen, welcher
quf diefer Stufe der Veredlung fteht, genlige
das blofse Schéne nicht, er will in der Form

deflelben immer nur das Gute und Wahre
fehen.

Der hichfte Grundfutz der Teleclogie des
Genies fiir fehone Kunft ift: Darftellung
des Guten und Wahren in einer Form,
analog der Schonheit der Natur.
Giite und Wahvrheit werden hier in weite-
rer Bedeutung genommen, und die Teleologie
des Genies fiir fchone Kunft mufs zuvorderft
da.s Wefen der Giite und Wahrheit, in
wiefern fie in der Form des §chnen erfchei-
hen Kinnen, - entwickeln, und diefe Entwicke-
lung aufdie befondern Kiinfte anwenden, wo-
durch denn fiir jede derfelben ein eigner hoch-
fter Grundfatz erfolgt.

Wenn die Teleologic des Genies fiir
fchdne Kunit vor dem eben angefiihrten Grund-
fatze ausgeht, fo find alle Regeln, die fi€ giebt,
um mich des Kantifchen Ausdruckes ZU bedie-
nen: Regeln der Vereinbwrung des Ge-
fchmackes mit der Vernunft; Regeln, die
eben defshalb nothwendig find, Weil die Hands
lungsweife und das Intereffe der Vernunit noth-
wendig find. Und wenn der Gefchmack fiir

das Genie der Kunft erft daun feine hbchite
€3 Aus-



t.-l o -

.':!! ‘gw“-t"““d
1 &'w‘b wi& aqlr

Siox

A i

'f.W




%

ol "‘;:'1,« By b

i |
.-t







Die Theorie der allegorifchen fchonen Kundt
gehort unftreitig unter die fchwerften Theile der
Philofophie iiber das Schone, und, wie viele
{charffinnige Miinner auch fich mit der Bearbei
tung derfelben befchiiftigt haben, fo hat man
dennoch bis jetzt auch nicht einmahl tber den
richtigen Grundbegrif derfelben einig werden
konnen. Um fo weniger wird es uiberfliiflig
fcheinen, wenn ich in gegenwiirtigem Auflatze
einen kleinen Beytrag zur mehrern Aufklirung

emes, fo intereffanten  Gegenftandes zu hefem
verfuche,

Die Fragen, auf welche ich vorziiglich
mein Augenmerk richten zu miifien glaube, find
die folgenden:

I,

Was ift im Allvememen die Allegorie, als
Werk der f(.honen Kunft?

Cs 2.



2.

Worin befteht im Allgemeinen das Genie
filv Allegorie der fchonen Kunft? Wie wirken
die Seelenkriifte des Kiinftlers bey Erfindung
und Ausbildung derfelben?

3.
Welches find die dichten Gegeniftinde fiir
allegorifche Darftellung der {chonen Kunft?

4.
Welche find die Hauptvollkommenheiten
eines allegorifchen Werkes der fchonen Kunft
im Allgemeinen.

¥
Was ift Allegorie, als Werk [chiner Kunft?

Man fagt etwas felr Gemeines, wenn
man die Allegorie als ein Bild erklirt, in
fo fern es an die Stelle der bezeich-
neten Sache gefetzt wird; wenigftens
reicht djefer Begrifnicht zu, um das Wefen der-
felben, iy wiefern fie eine befondere Klaffe von
Werken fchioner Kunft ausmacht, zu beftim-
men. - Die ajlegorifche fo wie iiberhaupt alle
bildliche Darftellung von Ideen kann aus einem
zwiefachen Intereffe hervorgehen, entwederaus
einem Interefle des Erkenntnisvermogens, oder

dem



dem vereinigten Intercfle des Begehrungsver-
mogens und Gefchmacks. Diejenige allegori-
{che Darftellung von Ideen, welche aus dem In-
tereffe des Erkenntnisvermigens hervorgeht,
hat den Zweck, die Aufinerkfamkeit der Men-
fchen mit Leichtheit auf abgezogene Begriife
und allgemeine Wahrheiten zu richten, und an
die Betrachtung derfelben zu feffeln, indeinman
fiean{thaulich darftellt, und dadurch dem gemei-
nem Verftande evident macht. Allegorifche
Darftellungen diefer Art find: Sinnbilder,
Parabeln, Fabeln; Gattungen von Wer~
ken, deren keine, ftreng genommen, zu dem
Gebiethe der fchonen Kunft gehort,  Diejenige
allegorifche Darftellung von Ideen, welche aus
dem vereinigten Intereffe des Begehrungsver-
mogens und Gefchmacks hervorgeht, zeigtfich:
a) in der Allegorie, als blofser Figur der
Rede; b)in der Allegorie, als Werke fcho-
ner Kunft. Die Allegorie, als Figur, ift
kein Ganzes, fondern blos Theil, nicht Zweck
des Kiinftlers, Redners, oder Schrif‘t{‘tell?rs
tiberhaupt, fondern blas Mittel zum ZWVecke,
fie hat nur Vollkommenheit im Ve;-lxﬁ}tlllffe ge-
gen das Ganze, zu dem fie gehort; d_‘e Allego-
rie, als Werk fchoner Kunft, it ein fur
fich beftehendes Ganzes, fie felbft, ihrer Form
nach, ift Zweck des Kiinftlers:

Die



\ o B o

Die Allegorie, als Werk der f{chdnen
Kunft, zielt nicht blos darauf hin, dafs man die
Ideen, welche die Bilder darftellen follen, an-
erkenne, ihr letzter und wefentlicher Zweck ift
die Schonheit der Formen und der Verfinnli-
chung, an {ich, und als Ausdruck der Liebe zu
den Ideen betrachtet.. Daraufgriindet fich auch
der auffullende Unterfchied zwifchen der Aus-
fithrung eines Sinpbildes, und der Ausfiihrung
einer Allegorie. Das Sinnbild mufs fich mit
grofster Priicifion auf die Angabe durchgingig
dhnlicher Ziige einfchriinken; ohne fich jenen
Schmuck und jene reizenden Zufilligkeiten zu
erlauben, welche der Allegorie frey ftehen, ja
zu ihrem Wefen gehéren, wie fern Schonheit
ihr Zweck ift,

Die Allegorie als*Werk der fchonen Kunft
driickt einen {chwirmerifcheu Zuftand aus, wo
die Phantafie alle ihre Schiitze aufbiethet, um
das Intereile filr eine Idee durch eine ihm ganz
ent{prechende Verfinnlichung darzuftellen, und
fie it ym fo vollkommener, je idealifcher ihre
Formen und Bilder find, je ein reicheres Spiel
von analegen Bildern fie mit der Hauptidee ver-
gefellfchaftet,.

Wenn der letzte Zweck der Allegorie,
als Werkes fchpner Kunft, kein anderer ift,
als: die Schonheit dey Formen und Verfinnli-

chung



chung an fich, undals Ausdruck der Liebe 24
der 1dee betrachtet, fo kann man jene Werke

ar nicht zur {chénen Kunft rechnen, in denen
fich Hafs, Verachtung, Schrecken und ihnli
che Leiden{chaften durch entfprechende Verfinn-
lichung ausdriicken, und zwar fo, dafs diefs
Hauptzweck ift. Empfindung des Schonen
mufs jederzeit die Hauptwirkung der allegori-
fchen Darftellung iny Ganzen feyn.

Attribute nennt man in Werken der
Allegorifchen Kunft diejenigen Theile oder Ne-
benftiicke einer allegorifchen Figur, welche
entweder an und fiir fich die geiftige , moralifche’
Bedeutung derfelben unmittelbar und vollkom-
men ausdriicken, oder doch zum vollkomme-
nern und lebhaftern Ausdrucke derfelben bey~
tragen.

; -

Die Attribute find, in Riickficht diefes
Unterfchiedes entweder wefentliche oder
hinzukommende.

Die wefentlichen Attribute bewir-
ken die Anerkennung der allegorifchen Figur
nach ibrer wahren Bedeutung; 1ie {ind entwe-
der: 1. fymbolifche, d.i folche, die fich auf
wirkliche Aehnlichkeit, oder Analogie griin-
den; oder 2. konventionelle d.i, folche, die
fich auf zufillige Verkniipfung gewiffer Bilder

' mig



-— W e

mit gewiffen Ideen griinden. So find fymbo-
lifche Attribute: die Wage der Gerechtig-
keit, dasNektarge{chirr der Jugend, das heilige
Feuer der Keufchheit, als Veftalin, die Schlange
und der Spiegel der Klugheit, die Briifte der
Natur, der Mohn des Schlafs, der Finger auf
dem Munde des Harpokrates; konventio.
nelle Attribute! die Miitze, der Huth der
Freyheit, die Schlange der Arzneykunft, die
Lilien Frankeichs u.f.w.

Ein'Attribut ift um fo mehr #fthetifch,
je melir es fihig ift, die Einbildungskraft ins
Spielzu fetzen, um fich iiber eine Menge von
verwandten Vorftellangen zu verbreiten, die
mehr denken laffen; alsman in einem durch
Worte beftimmten Begriffe ausdriicken kann.
Die Voritellkraft bleibt bey eitem folchen At-
tribute allerdinhgs auf die Hauptidee gerichtet,
aber fie verliehrt fich zu gleicher Zeit in einer
unbeftimmbaren Menge ihr mehr oder weniger
klay und deutlich vorfchwebender Reihen ana-
loger Vorftellungen. *)

Die,

#) Man fehe Kants feine Bemerkungen iiber die &ftheti-
fche ldee, Kyit, der Urcheilskr. A, A, 192-195. Die
dfthetifche ldee, fagt er hier unter andern: ift eine
einem gegebenen Begriffe beygefelite Vorftellung der
Einbildungskrafe, welche mit einer folchen Mannig-
faitigkeit der Theilvorftellungen in dem freyen Ge-

brau-



pie Allegorie ift fich im Allgemeinen

in allen Kiinften gleich, in befondern unter-
fcheidet fie fich: 2) nach dem grofsern oder ge-
ringern Umfange des Ideenkreifses, aus wel-
chem eine Kunft, nach dem Zeichen, durch wel-
ches fie darftellt, ihre allegorifchen Stoffe neh=
men kann. - Die Dichtkunft hat von diefer Seite
den unbeftreitbaren Vorrang vor jeder andern
Kunft; b) nach dem Umfange der Sphiire von
Vorftellungen fiir Sinnen und Einbildungskraft,
welche jede Kunft durch ihr Zeichen ertfnen
kann.  Die Dichtkunft ftellt unmittelbarkeinem
Sinne etwas dar, allein fie hat unter allen Kiin-
ften das ausgebreitetefte Vermogen, die Ein-
bildungskraft durch Bilder von Gegenftinden
eines jeden Sinnes zu befchiftigen. Sebhr na-
tiirlich, dafs fie ihre allegorifchen Gegenftinde
durch mannigfltigere und mehrere Attribute
beftimmen, erhshen, und verfchonernkann, als
jede andere Kunft, Alle iibrigen, welche der
Allegorie fihig find, bildende Kunft, Garten-
kunft, Tanzkunft, miiffen ibr in diefem Stﬁd;e
nach-

brauche derfelben verbunden ift, dafs fir fie kein
Ausdruck, der einen beftimmten Begrif bezeich-
net, gefunden werden kann, die alfo viel unnenn-
bares zu einem Begriffe hinzudenken lifst, daven
das Gefihl die Erkenntnisvermogen belebt: und mit
der Sprache, als blofsem Buchilaben, Geift ver-
bindet.



nachftehen. Die Dichtkuu.t und Tanzkunft ha.
ben aber auch noch fiir die Allegorie denVor-
theil vor den iibrigen Kiinften voraus, dafs fie
ihre allegorifchen Wefen in Handlung verfetzen
und eben dadurch ihre Ideen vollitindiger und
mannigfaltiger ausdriicken koénnen. - Die  bil-
dende Kunit kann uns nur ein einziges Moment
fiir den Anblick geben, und hchftens der Phan.
tafie die Richtung mittheilen, Handlung hinzu
zudichten, indem fie ein Allegorifches Wefen
in einer folchen Situation, Attitude, Richtung
der Glieder darftellt, welche mit Handlung als
Urfache oder Wirkung wefentlich zufammen-
hingt, <) nach dem mehr oder weniger einge-
fchriinkten Vermogen einer Kunit, ihre allego-
rifchen Ideen auszufiihren. Auch hierinn be-
hauptet die Dichtkun{t den Vorrang, indem fie
ganze Syfteme von Ideen allegorifch darftellen
und entwickelnkann. d) nach dermehrernoder
wenigern Einheit, der jede Kunit in ihren alle-
goriichen Darftellungen fihig ift. Die bildende
Kunit hat hierinn den Vorrang vor deniibrigens
€)mach der groflern oder geringern Evidenz,
welche jede Kunft ihren allegorifchen Darftel~
lungen ertheilen kann. Die Dichtkunit hatvon
diefer Seite vor den iibrigen Kiinften den gro-
fsen Vortheil, dafs fief{ihig ift, mit ihren allego-
rilchen Gemiihlden zugleich die beftimmte An-
deutung der Idee zu verkniipfen. -

II.



1L

Wovin befieht das Genie fiir Allegorie
der fchinen Kunft?

Das Genie zur Allegorie in jeder fchinen
Kunft ift eine Vereinigung von philofophi-
fchen und dfthetifcher Talenten.

I.

1. Jede allegorifche Darftellung einer {cho-
nen Kunit bezieht fich auf aligemeine Ideen,
welche ein fiir die ganze IMenfchheic cder fiir
einen grofsen Theil derfelben interefiuntes Ver-
hiltnis ausdriicken. Es giebt drey Hauptver-
hiliniffe der Menfchheit, auf welche fich, wie
mir {cheint, alle mogliche allegorilche Darftel-
lungen der fchonen Kunit zurtickflibren laffen:
a. das Verhiiltnis der Menfchheit zur
Natur in Beziehung auf Leben, Triebe und
Gefiihle. Die Natur hat Kuiitte, Lieben
zu geberi, und Leben zu nechmen, Triebe
zu befriedigen und Tricben Befiiedigung zu ver-
fagen, angenehme und unangenchme Getiihle
zu gewsdhren; der Menfch hat Krifte, fiir Le-
ben und Genufs; dicfe Krifte haben Grenzen
ihrer Wivkfummkeit; Bedingungen, unter denen
fie aufhort, oder gebindert wird: _lr\I_atur e
Zeit — Schick{al— Leben, Kindheit,
Jugend, Mannheit, Alter Tod — Wol-
luft, Freude, Traurigkeit — Ueber-
flufs, Armuth — Gefundheit, K"f‘“k‘
heit, Hofnung, Furcht, Morgen, Mit-

Originalid, I1. Theil. D tag,



tag, Abend, Nacht, Friihling, Som.
mer, Herbft, Winter, Schlaf, Traum,
u.f. w. find allgemeine ldeen, welche ein Ver-
hiltnis der Menfchheit zur Natur ausdricken;
b. dasVerhiltnis der Menfchheit zum
moralifchen Gefetze. Das moralifche Ge-
{etz beftimmt dieder Wiirde unfrer verniinftiger
Natur angemeflene Handlungsweife des Wil.
lens, beftimmt die Art, wie wir unfre Neigun-
gen befriedigen follen, ftiftet Eintracht und
Harmonie unter ihnen; daher die allgemeinen
Begriffe von Tugenden: Gerechtigkeit,
Liebe, Erbarmung Eintracht, Freund-
fchaft, Unfchuld, Dankbarkeit, Miifig-
keit u.f. w. Die allgemeinen Begriffe von La-
ftern; Ungerechtigkeit, Feindf{chaft,
Graufamkeit, Unmiiligkeit, Falfchheit
u. {2 w. die allgemeinen Begriffe, welche die
Ent{cheidung der moralifchen Vernunft alsRich- .
terin iliber die Handlungen, und die moglichen
und nothwendigen Folgen diefer Entfcheidung
ausdriicken; Gewiffensbiffe, Reue, Ver-
zweiflung, Strafe; c.das Verhiltnis
der Menfchheit zur ilibernatiirlichen
Welt. Moralifches und phyfifches Bediirtis
verniittelt in dem Menichen die Entwickelung
von Ideen der tiberfinnlichen Welt, als Gott-
heit, Univerfum, Ewigkeit, Unfterb-
lichkeit, Seeligkeit, u. fw. In Hinficht
diefes dreyfachen Verhiltnifles konnen wir die
ldeei,,



Ideen, welche zu allegorifther Darftellung ge-
fchickt find, theilen: in phyfifche, morali-
rche, und metaphyf{ifche.

Das Genie zur Allegorie der fchonen Kunft
hat gleichfam zu feiner Grundlage eine urfpriing-
liche Fertigkeit, diefe Ideen zu faffen, und mit
Lebhaftigkeit vorzuftellen, verbunden mit ei-
nem herr{chenden Intereffe fiir die Belchiftigung
mit ihnen. Unddie Verwand(chaft, inwelcher
es, von diefer Seite betrachtet, mit dem Genie
fiir die Philofophie fteht, ilt unverkennbar. Es
findet indeffen zwifchen dem einen und dem an-
dern der Unterfchied Statt, dafs das Genie zur
Philofophie fich mehr durch die Fihigkeit aus-
zeichnet, jene Ideen mit vollkommener Deut-
lichkeit vorzuftellen, da hingegen das Geniezur
Allegorie fich durch die Lebhaftigkeit, Verfinn-
lichung, und den Reichthum der Vorftellungen
der Gegenftinde derfelben charakterifirt.

Das philofophifche Talent des alle-
gorifchen Kiinftlers ift um fogrofser: I-J¢mehr
er fiir die erhabenften Ideen herrfchenden Sinn
befitzt; 2. je grofsere Ganzederfelben er im Zu-
fammenbange vorftellen kann; 3- 1 je interef-
fanterer Verbindung er fich eine Mannigfaltig-
keit folcher Ideen vorzuftellen fahig ift.

D 2 2.



2, Das difthetifche Talent des allegori-
fchen Kiinftlers berubt auf dem bey ilin Statt
findenden Verhiltnifle feiner Vernunft zu dem
Dichtungsvernmdgen {einer Einbildungskraft, ei-
nem Verhilmiffe, nach welchem die Kinbil-
dungskraft fiir Ideen folchie finnliche Formen bil-
det, welche zur Darftellung derfelben dienen,
und zugleich durch die Schonheit, welche fie
bezeichnet, die Neigung des Kiinftlers zu den
ldeen ausdriicken..  Jede allgemeine Idee, wel-
che ein fiir die Menfchheit intereflantes Verhiilt-
nis ausdriickt, fithrtin der Secele des allegori-
{chen Kiinftlers eine Menge von einzelnen finn-
lichen Vorftellungen herbey, welche fich aufje-
nes Verhiltnis beziehn. Er denktz.B. Jugend,
und feiner Phantafie {chweben zahllofe Bilderder
Gliickfeligkeit diefes” Lebensalters vor; er
denkt Hofhung, und in dem Augenblicke driingt
fich zu feiner Vorftellkraft eine Schaar von Vor-
ftellungen der fiifsen Wirkungen diefer Seelen-
kraft. Unter diefen Vorftellungen herrfcht
Einheit bey der grofeften Manpigfaltigkeit;
Verftand und Einbiidungskraft vereinigen ihre
WirkGunkeit zu einem freyen und doch gefetz-
miifigen Spiele.  Allein damit ift jenes Verh:ilt-
nis der Vernunft zum Dichtungsvermisgen der
Einbildungskraft, welches dem allegorifchen
Kiinftler eigen ift, noch nicht binkinglich cha-
rakterifirt, dasDichtungsvermogen ertheilt dem
allgemeinen Begriffe Wefenheit, leblofe oder

be-



belebte, belebte vernunftlofe oder belebte ver-
niinftige Wefenheit, giebt dem {:lbftgefchaiTe-
nen Wefen eine feinem Charakter angemeflene
Form, und ftellt es als 'wirkend und handelnd
dar.*)  Die Geftalt, in welcher das Wefen er-
fcheint, mufs zu Folge der Idee, die inr zum
Gruande liegt, jederzeit in das Idealifche gebil-
det feyn, die Allgemeinlieit der Idee, der Um-
fang von Bildern, die mit ibr zufammenhingen,
mufs fich in der. Erhshung der Figur tiber das
blos Natiirliche und Individuelle ausdriicken.
Alle Vorltellungen, welche mit ihr durch be-
ftimmte Gefetze affociirt find, umringen fic
vun gleichfim vor dem DBlicke der Phantafie,
und bilden mit ihr die Ericheinung einer klei-
nen Welt, in welcher man fie als fchaffend und
herrfchend erblicke, wund fich jn dem Gewimmel
von Gefchopfen verlishrt, die fie in untiberfeh-
barenReyhen tingeben.  Die Seele des Kiinft-
lers geriith, wibrend fich in ihrem Innern diefes
Schanfpiei erdfnet, in eine Entziickung, bey
welcher das Bewulstfeyn ihrer individuellen ge-
genwiirtigen Verhiltiffe verdunkelt Wi‘”.d » tnd
die Vorftellkrafc ganz gerichtet ift auf die finn-
liche Darfrellung desjenigen wichtigen Verhile-

D 3 nif-

*) Man kinnte fagen, dafs bey der al?egori(ch-ﬁn‘ Dar-
fellung einer jeden Tdee der Verftand der Rirbiidungs-

kraft erlaube, mit den Denkformen der Subftanzialitir
und Kauffalitit ein Spiel 20 treiben,



niffes der Menfchheit zur Natur, dem Moral-
gefetze oder der Uebernatur, welches die Idee
ausdriickt. - Diele Entziickung ift die Begeifte-
. rung des allegoriichen Kiinftlers.

Das eben beftimmte iifthetifche Talent des
allegori{chen Kunftlers ift um fo treflicher: 1, je
fchoner die ganze Form ift, in welcher das
Dichtungsvermigen die lIdee darftellt; 2. je
vollkommner der Ausdruck der Formift, um
den Inhalt der Idee zu bezeichnen; 3. je idea-
lifcher dieForm und der Ausdruck ift; 4.dem
Umfange nach ift es um fo grofser, je grofsere
Verkntipfungen von Ideen das Dichtungsver-
mogen in {innlicher Form darftellen kann.

So wie das Genie des allegorifchen Kiinft-
lers aus einem philofophifchen und cinem #fthe-
tifchen Talente befteht, fo kann man auch fagen,
dafs ein philoftphifches und ein ifthetifches In-
terefle den allegorifchen Kiinftler zur Darftel-
hing beftimmen.  Zugleich durchdrungen vom
Gefijhle der Wichtigkeit einer Idee fiir die
ganze Menfchheit, und hingeriffen von dem
Reitze der fchonen Form, in welcher die Idee
feiner Phaptafie erfcheint, entfcheidet er fiir die
Darftellung, yelche keinen andern Zweck hat,
als den, in den Seelen andrer Menfchen die-
felbe Theilnabme an grofsen Verhiltniffen der
Menfchheit, und diefelbe Entziickung iiber die

fcho-



{chsne Form der dargeftellten Ideen zu be-
\‘ril‘ker.l.

II.
Wie mnfc der Stoff zu siner Allegoris

befchaffen  foyn?
3 (5

Jede Idee, die allegorifcher Darftellung
fihig feyn foll, mufs ein beftimmtes Ver-
hiiltnis der Menfchheit zur Natur, dem Moral-
gefetze, oder der tibernatiirlichen Welt aus-
driicken, auf welches fich Erfcheinungen inder
wirklichen Welt beziehen, unter welchen Ein-
heit herrfcht und die eine characktriftifche
Form haben.

2.

Die Idee mufs fo befchaffen feyn, dafs

man fie als bleibende Urfache von Wirkungen

leicht und natiirlich vorftellen konpe, dafs es

alfo nicht blos keinen Widerfinn entbalte, ihr

Subftanzialitiit und Kauffalitit zuzueignen, fon-

dern diefs, wie durch eine Art von Mechanis-

mus, von dem Dichtungsvermdgen ohne Ab-
ficht und Plan gefchehe.

Die Idee mufs, ibrem beftimmten Inhalte

nach, allgemein evident feyn, nicht blos in-
D 4 divi-



dividuelle Guiltigkeit fiir einzelne Menfchen
haben.

4.

Die Idee mufs kein angeftrengtes Nach-
denken oder wohl gat Spekulation erfordern,
um gefafst zuwerden, oder umlebhaft zu inter-
efliren. Das Verhiltnis der Menf{chheit, wel-
ches die Idee ausdriickt, mufs augenblicklich
einleuchten.

5.

Der Stoff der Allegorie mufsjederzeit Ehr-
furcht, Bewunderung, Liebe, und die damit
verwandten Empfindungen, als Hauptwirkung
erregen, und Schonheit mufs das Refultat der
Darftellung im Ganzen feyn. Es fallen alfo
alle jene Stoffe weg, welche Gemiithsbewe-
gungen des Abfcheus zur Hauptwirkung haben;
Figuren und Schilderungen diefer Art konnen
nur untergeordnet in einem zufammengefetzten
Werke erfcheinen, wo die Hauptwirkung
durch jhre befondere Wirkung gehoben wird.
Die Aymuth mit ihren Attributen, die Krank-
heit, die Vollerey, die Trunkenheit, dic Ver-
liumdung, der Geitz, dieBetriigerey, ksnnen
fiir fich keine Werke {choner Kunit feyn, aber
fie konnen alg Theile, als Epiloden vorkom-
men.

Man



o SR e

Man nennt eine’ Sammlung allgemein an-
genommener,oder dochindenWerkender grofs-
ten Meifter gebrauchter Formen ‘der allegori-
fchen Darftellung von Ideen eine Iconologie.
Allein eben fo wenig, als ein Menfch ohne Ta-
lent durch einen Gredusad Parncffum oder cin
Reimlexikon zum Dichter werden kann, eben
fo wenig kann eine Iconologie Menfchen, die
von der Natur picht mit den wefentlichen Anla-
gen zu diefer Gattung von Kunftwerken ausge-
ftattet find, in den Stand fetzen, fchone Allegce-
riecen zu bilden. Der allegorifche Kiinftler
wird gebohrerr:

Wir befitzen noch. keine philofophifth,
Kritifch, und artiftifch bearbeitete Iconologie,
welche doch gewifs fiir die Bildung des allegori-
fchen Kiinftlers, und Beurtheilers von zllego-
rifchen Werken, ja tiberhaupt fiir den For{cher
der menfchlichen Natur intereffant feyn miifste.
Allein je feltener fich philofophifcher Tieltinn,
kritifche Gelehrfumkeit, Alterthumskunde, und
Kunitlkenntnis vereinigt finden, defto Weniger
baben wir Hofnung, ein Werk diefer Art zu
bekoinmen,

I.

Eine zweckmifige Iconologie miifste
mit einer philofophifchen Theorie der Allegorie
ersfnet werden, welche vorziiglich das Genie

D3 zur



.._-58.._-

zur allegorifchen Kunft nach feinen wefentlichen
Anlagen und die Wirkungsart feiner bildenden
Krifte {childerte, zugleich aber befonders den
Unterfchied der Allegorie. der zeichnenden
Kiinfte und der Dichtkunft beftimmte.

o2
Sie miifste aus den Werken der Dichter
und bildenden Kiinftler, aus den Mythologieen
aller Volker, vorziiglich der Griechen und Ro-
mer, die bisher dargeftellten allegorifchen Ideen
fammlen.

3.
Sie miifste diefe Ideen fyftematifch ord-
nen, je nachdem fie Verhiltniffe der Menfch-
heit zur.Natur, dem moralifchen Gefetze und
der Uebernatur ausdriicken.

4.

Sie' miifste diefe Ideen nach Grundfiitzen,

wie fie [II. aufgeftellt worden, priifen, und

die Ry die Kunft ganz uynbrauchbaren aus-
merzen,

5.
Sie miifste die Attribute jeder eine Idee
darftellenden Rigur Kkritifiren.

1



6.

Sie miifste Anleitang geben, das Er-
findungsvermogen fiir die Allegorie zu bil-
-den, und f{chon gebrauchte Ideen und Formen
auf eine intereffinte Weife zu benutzen.

HIL

Welches find die Hauptvollkommenheiten eines
allegorifchen Werks der [chinen Kunft

im Allgemeinen?

DieHauptvollkommenheiten derAl-
legorie, als folcher, betreffen 1. dieErfindung
der Hauptidee; je intereffanter das Verhiiltnis
der Menfchheit zur Natur, Moralitit, Ueber-
natur ift, welches die Idee ausdriickt, und
zwar, je intereffanter nach feiner Erhabenheit, {ei-
nem Umfange, {einer Liebenswiirdigkeit, feiner
Rithrungskraft ; feiner Ungemeinbeit, {einer
Feinheit; um fo vollkommener ift die Idee, fie
fey nun einfach oder zufammengefetzt. 2. die
Bezeichnung der Figuren durch Attribute; je
mehr die wefentlichen Attribute durchgéin-
gig fymbolifch, felten conventionell find,
je augenblicklicher durch fie 'die Anerkeunung
der Idee erfolgt, je mehr die hinzukommen-
den Attribute zur Verftirkung der Hauptwir-

kung






2

o

:‘P‘. s
98

v
e







r— O!.).(.!O___\

D afs das Naturrecht praktifche Siitze aufitelle,
welche praktifchen Siitzen der Pflichtenlehre zu
widerfprechen f{cheinen, ift eine Bemerkung,
welche den Bearbeitern diefer beyden Wiflen-
{chaften fchon inden firtihern Zeitennicht entge-
hen konnte, wo das Naturrecht von derjenigen
Kultur noch weit entfernt war, die es gegen-
wirtig befitzt. Das Naturrecht, muite man
fehr bald finden: erlaube vieles, was die
Pflichtenlehre verbiethet.

Die Entdeckung des Widerftreites zwi-
fchen Naturrecht und Pflichtenlebre ift um fo
auffullender, je natiirlicher die Abhingigkeit
beyder Willen{chaften von denfelben hichiten
Prinzipien f{elbt der gemeinen Menfchenver.
nunft einleuchtet und fie ift zugleich um fo em-
porender, je nothwendiger fiir diefelbe Ver-
nunft die Ueberzeugung von der Unverletzlich-
keit der Pflicht ift.

Betrachten wir den Gegenftand nach fei-
nem vollen Umfange, fo finden \vir | dals das
guiize



ganze Naturrecht in allen feinen Theilen der
Pilichtenlehre zu widerfprechen fcheint. Das
Naturrecht erlaubt, die Pflichtenlehre erlaubt
nie, fondern gebiethet, oder verbiethet;
das Naturrecht erlaubt Gewalt in taufend
Fillen,  wo die Pflichtenlebre fie verbicthet, das
Naturrecht erlaubt in vielen Stiicken gewiflen-
los zu feyn, fich, z. B. alles Wobhlthuns gegen
feine Mitmen{chen zu tiberheben, fiir feine eigne
wahre Vollkommenheit nichts zu thun, ja fich
elb{t zu misbilden, 'zu misbrauchen, zu zer-
ftobren. DasNaturrechtfagt: du darfft deine
Erhaltupg vor Angriffen deiner Mitimen{chen
fichern, du darfft gegen ebendiefelben deine
Freyheit, deinehre vertheidigen, du darf(t
fie zwingen, dich im Gebrauche der Sachen der
wirklichen Weltnicheza verhindern. DiePflich-
tenlebre weifs von keinen diirfen, inilir ei{chei-
nen die Gegenftinde diefer Erlaubniffe. als
gebothen, oder als verbothen. Das Na-
turrecht fagt: du darfit Gewalt brauchen ge-
gen jeden Verfuch deines Mitmerifchen, deine
Freyheit einzufchriinken; die Pflichtenlehre
gebiethet invielen Fillen, zu dulden. Der
Menfeh braucht nach demy Naturrechte {ehlech-
terdings nichts von feinem Mitmen{chen zu iei-
den, da hingegen ebenderielbe nach der Pilich-
tenlehre manches mit Wachgiebigkeit und Gleich-
muth von ibm leidenfoll. - Das Naturrecht fugt:
du dar !t licblog feyn, du darfit deine Erhai-

tung



— 65 —
tung, deineBildung vernachlifsigen, du darff
deinen Gefchlechtstricb auf jede dir beliebige
Weife befriedigen, du darfft dich zerftohren,
darfft Selbftmorder feyn, wenn dunur durch
ydiefe Handlungen die Rechte keines deiner Mit-
menfchen verletzeft. Die Pflichtenlehre gebie-
thet ohne Einfchriinkung: fey wohlthitig, er-
halte, vervollkommne dich, befriedige deinen
Gefchlechtstrieb auf die mit dem Zwecke undder
Wiirde der Menfchheit angemeflenfte Weife,
zer[ishre dich nicht, unterlafs den Selbftmord.

Die Quelle der praktifchen Sitze des Na-
turrechts fowohl als der Pflichtenlehre ift die
moralifche Vernunft; diefe Vernunft kann fich
eben fo wenig in ihren praktifchen als in thren
theoretifchen Ausfpriichen widerftreiten,  Zwi-
fchen dem wohlyerftandenen Naturrechte
alfo, undder wohlyerftandenen Pflichten=
lehre mufs eine wahre Harmonie herrfchen, der
fcheinbare Widerfpruch kann nur dann eintre-
ten, wenn man den Sinn der im Naturrechte
enthaltenen moralifchen Befugniff: misverfteht,

Die Grenzen des Naturrechts tnd der
Pflichtenlehre beftimmen, beifst: auf die er-
ften Griinde beyder Wiffenfchaften
zuriickgehn, ihre Abkunrt von den-
felben zeigen, den Punkt angeben,
Wo fie, unerachtet ibrer gemeinlchaft-

Originalid, IT, Theil- E j lis



e (RGE, b

lichen Abkunft, von einander abge.
hen, und jede ein eigenes Gebiet
einnimmt, und das Gebiet einer je-
den, und das Verhiltnis des der ei-
nen zu jenem der andern beftimmen.

Wenn wir dieBegriffe Pflicht und Recht
blos nach der Vorftellingsart der gemeinen
Menfchenvernunft nehmen, fo entdecken wir
zugleich eine auffallende Verwandfchafe und
Verf{chiedenheit zwifchen ihnen. Beyde Be-
griffe find praktifch, fie beziehen fich auf
Freyheit, fie find moralifch, fie beziehen
fich auf Gefetzgebung der Vernunft fiir Frey-
heit, fie find von dem Charakter der Nothwen-
digkeit und Allgemeingiiltigkeit begleitet, fie
beziehen fich eben fo wenig auf rein verniinftige,
als auf blos thierifche, vielmehr auf verniinftig-
finnliche Wefen. Allein, wenn Pflicht die
Nothwendigkeit einer Handlung, beftimmt
durch das Gefetz der Vernunft, ausdriickt, fo
bezeichnet Recht die Erlaubtheit einer
Handlung durch das Gefetz der Vernunft; wenn
Pflicht ohne alle Beziehung auf die Gewalt
unfirer Mitweien gedacht werden kann , foiftes
unméglich, diefe Beziehung von dem Begriffe
Recht zu entfernen; *) Pflicht kann durch

Recht

*) Beflinde fich ein Menfch ganz allein zum Beyfpiel auf
einer wiiften Infel, fo wiirde der, Begrif Recht aof
fein



Recht nicht aufgehoben werden; aber das’
Recht fteht jederzeit der Pflicht nach; eine
der fonderbarften KEigenthiimlichkeiten des
Rechtes befteht darin, dafs es feine Giiltig-
keitunveriindertbehiilt,wenn esauchder Pflicht
halber nicht durchgefetzt werden darf; ich
kann z. Beverpflichtet feyn, meinen Schuld-

E 2 ner

fein Thun und Laffen ganz unanwendbar feyn, da
hingegen der Begrif P flicht ihn in feinen Handlun-
gen unablifsig leiten miifste, unerachtet er aller Ge-
mein(chaft mit einem andern Wefen feiner Art erman.
gelte. — Wenn wir den Begrif Recht von dem
Menfchen im Verhgltniffe zu einem Thiere oder um-
gekehrt, oder von dem Thiere im Verhiltniffe zum
Thiere gebrauchen, fo gefchieht diefes, indem wir
den Thieren ein Analogon der Vernunft zueignen,
Ich habe ein Recht, dem mich anfzllenden Hunde
zu widerftehen, heifst: wenn der Hund Vernunft
hatte, wiirde er meine Gegengewalt gut heifsen mtif-
fen. Der Hund hat Recht, der graufamen Behand-
lung des Menfchen zu widerftehen, heifst: der Hund
verhilt fich ohne Vernunft zu befitzen, gegen die
graufame.Behandlung des Menfchen, wie er es auch
im Befitze der Vernunft thun diirfte, Jedes Thier hat
das Recht der .Vertheidigung geget das andere,
heifst: wenn die Thiere Vernunft befisen, Wiirden fie
fich aus Einficht gegen allenunrechtmifigen Z wang un-
ter einander vertheidigen. Die Anwendbarkeit der
Prinzipien der Vernunft in Riicklicht der vertheidigen-
den Gewalt auf alle lebende Wefen driickt der bekann.
te Satz aus: jus quod naturd OMa animalia docust.



= 69 ==

ner feiner Leiftung zu entbinden, unddoch bleibg
mein Rechtunbezweifelt, ihn zur Leiftung zu
zwingen.

In der That ift der Begrif des Rechtes
eine ganz eigene Erfcheinung im Gebiethe der
moralifchen Begriffe, und die Wiffen{chuft der
Rechte hat einen fo zweydeutigen Charuakter,
dafs man, ohne ftrenge Unterfuchurg, kaum
weils, obihre Sitze zum {ittlich Guten oder
zum fittlich Bofen hinfiihren.  Kein Wunder,
wenn gewdhnlich Menfchen, die bey mangel-
hafter Einficht des wahren Wefens des Natur-
rechtes, das verieinertefte und veredeltefte
Pflichtgefiihl befitzen, das Naturrecht fiir eine
Lehrfchule des Laiters halten, wihrend andre,
die, bey gleich unzureichender Kenntnifs diefer
Wiflenfchaft, von aller wohlwollendzn Gefin-
nung, allem Intereffefiir hshere Tugend entbis-
fet find, in ibr die einzige Richtfchnur fir ver-
nunftmiifige Handlungsweife zu finden glau-
ben. *)

Wenn

*) ,Nach dem Naturrechte leben* heifst Jenen:
ziigellos, vernunfiwidrig, thierifch leben, Diefen:
hochit verniinftig , vollkommen menfchlich leben.
Jene finden es abfcheulich, wenn fie z, B, im Natur.
rechte alle, felbft- die unnatiirlichften Arten den Ge-
fchlechtstrieb zu befriedigen erlaubt finden, wenn nur
durch diefelben kein andres Wefen feinem eiguen Wif-

len



Wenn der Begrif des Rechtes die Er-
laubtbeit einer Handlung, beftimmt durch das
moralifche Gefetz, ausdriickt, fo mufs
fein Jetzter Grund in dem hochften Grundfatze
der reinen praktifchen Vernunft liegen. Die
Rechtslehre ftiitzt fich alfo mit der Pflichten-
lelire auf eine und diefelbe Bafis.

Der hochfte Grundfatz der reinen prakti-
fchen Vernunft beftinunt den Charakter eines
an fich guten Entfchluffes des freyen Willens,
einen Charakter, welcher in der Befchaffenheit
der Maxime befteht, nach welcher diefer Wille
fich felbft die Richtung giebt. Diefer Grund-
fatz ift.ein Geboth, ausihm ent{pringen, wenn
der Menfch ihn auffeinen eignen freyen Willen
bezieht, blos Pflichten, Alle Pfliclit komna,
jenem Gebothe zu Folge, darauf hinaus, dafs
der Menfch nur nach folchen Maximen handle,
von denen er wollen kiinne , dafs fie allgemeine
Gefetze unter den verntinftigen Wefen werden:

Die Unmoglichkeit, denBegrif desRech-
tes ohne alle Beziehung auf feine Mitwefen zu
denken, Lifst fchon vermuthen, dafs man im

Syfteme der fittlichen Begriffe nicht eher auf
E 3 diefen

len entgegen gemisbraucht wird; Diefe finden Pbe~n
darinn eine erhabene Aufklirung und fpotten iber die
Moral, welche die Ehe gebiethet.



diefen Begrif kommen kénne, als das hichite
Gefetz der reinen praktifchen Vernunft auf das
Verhiltnis verntinftig finnlicher Wefen gegen
einander angewendet worden. Und fo ift es
auch in der That. Keine Maxime eines ver-
niinftigen Wefens kann als allgemeines Gefetz
gewollt werden, in welcher die Vernunft nicht
als Zweck an fich anerkannt wird. Unter We.
fen alfo, deren freyer Wille {ich nack Griinden
der Vernunft und der Sinnlichkeit beftimmen
kann, fteht inRiickficht ihres Verhiltniffes ge-
gen einander das Geboth feft: behandle dein
Mitwefen jederzeit als Zweck an fich, nie blos
als Mittel fiir einen Zweck deiner Sinnlichkeit.
Verntinftig finnliche \Wefen ksnnen durch Hand-
lungen gegenieitige Veriinderungen ihrer Zu-
ftande bewirken, konnen es eines, dem Willen
und Zwecke des andern gemis, aber auch zua
wider thun. Diefelbe Vernunft, welche nach
allgemeingiiltigen Maximen zu handeln gebie-
thet, gebiethet demnach den verntinftig-finnli-
chen'Wefen: Keines verindere den Zu-
ftand des andern wider deffen Willen
und Zweck! Aus diefem Gebothe aber folgt
ein andres Geboth, niimlich das: Liafs nicht
zu, dafs eines deiner Mitwefen wider
deinen Willen und Zweck deinen Zu-
ftand verindere! Beyde Gebothe ergeben
fich aus einem und dendelben Grunde. Es
wiirde widerfinnig feyn, wenn die Vernunft es

jichlech-



_l'7[ —

{chlechterdings nothwendig machte, ein verntinf-
tig‘es Wefen als Zweck an fich anzufehn, ohne
doch zugleich zu verbiethen, dafs Eines den Zu-
gtand des Andern wider deffen Willen und Zweck
verindere, und zu gebiethen, dafs Jedes ver-
hindern folle, dafs nicht ein Andres deffen Zu-
ftand wider feinen Willen und Zwek vertindere.
Jenes Verboth ift das Verboth alles unrechtmii-
figenZwanges, oder fchlechtweg alles Unrech-
tes; diefes Geboth it das Geboth des rechtmii-
figen, des vertheidigenden Zwanges. In der
That gebiethet die Vernunft Abwehrung
des Unrechts, Schiitzung feiner Freyheit; nur
in einzelnen Fillen gebiethet fie, Unrecht zu
leiden, wenn ohne die Erduldung deffelben ho-

here und nothwendige Zwecke nicht erreicht
werden kdnnten.

Aus der durch die Vernunft gebothenen
Pilicht, feine Freyheit zu {chiitzen, und ver-
bothenem Zwange zu widerftehen, Lifst fichkei-
nesweges das Recht, daffelbe zu thun, ablei-
ten. Daraus, dafs diefs nothwendig ift,
kann nicht folgen, dafses moglich fey, oder
daraus dafs es gebothen ift, nicht, dafs es
erlaubt fey, darausdafsich foll, nicht, dafsich
diirfe. Beziehen wir das moralilche Gefetz
immer auf die Freyheit deffen, der Unrecht I-i-
det, in wiefern er felbft in diefer Hinficht unter
ihm {teht, und fich nach ibm beftimmen muls,

' E 4 o



fo kinnen wir nur finden, dafs ibhny vertheidia
gender Zwang gebothen oder verbothen
ift; eine blofe Befugnis findet nicht Statt.
Sebr natiiclich, dafs diejenigen, welche die
Grundfitze des Naturrechts aus dem..morali-
fchen Gefetze, in diefer Beziehung ableiten, im
Grunde npur erweifen, es gebe gar kein Natur-
recht; dafs ihre Lehrgebiude des Naturrechts
nichts anders, als Lehrgebiude tiber die Pflicht
feine Freyheit: zu fchiitzen find. Herr Hufe-
land fagt: (in{. Lehrfitzen des Naturrechts.)
,» Was ich thun {oll, das darf ich auch thun;
nein was ‘ich thun foll, das darf ich nicht
‘thun, die Nothwendigkeit verfchlingt 'die
blofe Moglichkeit, und aus der Pflicht,
alle Vern.inderung.der Vollkommenheit zu ver-
hindern, fliefst nicht, wie derfelbe Rechtsge-
lebrte fagt, das Recht diefes zu thun, fon-
dern die Pflicht Zwang gegen Verminderung
der Vollkommenheit anzuwenden, In der That
findet man auch in allen Theilen feines Natur-
rechts im Grunde immer nur Pflicht, aber
nicht Recht erwiefen, alfo z. B. kein
Recht, Eigenthum zu erwerben, fondern eine
Pfiicht es zu thun. Herr Schmid fagt in f;
Moralphilafphie: Recht ift, was durch die
fittliche Nothwendigkeit felbft, als fittlich mog-
lich, folglich als eine fitdich nothwendige Be-
fugnis beftimmt ift; rechtmiilig ift der Zwang,
den ich anwende, wenn und in wiefern es
Pfllicht



Pflicht ift. Ich darf nur dann zwingen,
wenn ich foll. ¢ Allein Er fagt uns nicht zu-
leich, wie das fittlich Mogliche durch das
fitlich Nothwendige beftimmt feyn konne,
wie aus pilichtmifigem Zwange ein blos
rechemifiger, aus dem zwingen follen,
ein zwingen diirfen folge. Herr Schau-
mann *) erklirt Recht durch die morali-
fche Moglichikeit, nach Naturtrieben zu han-
deln. Eine folche blofe Msglichkeit aber kann
nach ihm in fo fern Statt finden, als das Sitten-
gefetz nicht die ganze Willkiihr der Perfon
beftimmet, fondern ihr einige freywillige Hand-
lungen freyftellt, und erkliirt, dafs die Perfon
fich in Riickficht auf diefe Handlungen durch
g e Natur-*

*) Wiflenfch. Naturr. 136 ff. ,, Obgleich das  Sitten-
gefetz die ganze Gefinnung der Perfon beftimmt
uud bey allen freywilligen Handlungen die Riick-
ficht auf feine Sanktion gebiethet, fo beftimmt esdoch
nicht die ganze Willkiihr der Perfon, fondernftellt
ihr einige freywillige Handlungen frey. . Da nun aber
in einem jeder endlichen Wefen nur zwey Beftim-
mungsprinzipien— der Sittlichkeit und der Natur find,
fo kann der Satz des vorigen §. keinen andern Sinn
haben, als diefen: das Sittengefetz erkldrt, dafs die
Perfon in Riickficht auf die freywilligen Handiungen,
welche nicht moralifch nothwendig find, fich durch
Naturtriebe beftimmen laffen kdnne- § 140. Recht
itt die moralifche Moglichkeit, nach Naturtrieben zu
handeln.



Naturtriebe beftimmen laffen kénne. Er ver-
fivint aber feine L.efer dariiber zu belehren,
wie fern denn dasSittengefetz nicht die ganze
Willkiihr der Perfon beftimme, da ihm doch une
leugbar alle freye Handlungen untergeordnet
find. Herr Reinhold¥) ift nicht weiter gegan-
gen. Zwardringter mit nachdriicklicher Schéirfe
avf den reinen Begrif des Rechtes, und erklirt
fich gegen die Ableitung deffelben von dem Be-

grif-

*) Briefe iiber die kantifche Phil. 2. B. ,, Die durch das
Gefetz des uneigeuntitzigen Triebes beftimmte Mog-
lichkeit der freywilligen Befriedigung des eigenniitzi-
gen Triebesheifstein Recht. Recht in engerer
Bedeutung, und folglich im Gegenfatze mitder Pflicht,
ift dasjenige, was dem Willen durch das Sittengeletz

‘nicht einzig mdglich, nicht nothwendig, fondern

blos méglich ift, — DasRechtin engerer Bedeu-
tung findet alfo nur in denjenigen:Fillen Statt, wo
dem Willen die Befriedigung des eigenniitzigen Trie.
bes durch das Sittengefetz weder nothwendig, noch
unméglich ift, wo alfo diefe Befriedigung durch das
Sittengefetz der Freyheit lediglich iiberlaflen wird.
Diefe durch das Sittengefetz unbefchrinkte Freyheit
einer Willenshandlung, die derfelben nicht wider-
fpricht, aber auch nicht aus derfelben erfolgt, die
folglich weder verbothen noch gebothen ift, fondern
der Wilikiihr iiberlaffen, blos erlaubt, macht das We-
fen des Rechtes in engerer Bedeutung aus, und ent-
hilt den Grund, warum die blos rechtmifige Hand-
lung eben fowoh! unterlaflen als ausgeiibt werden darf,
warum man vop f{einem Rechte nzchlaffen darf. (?)



oE. Do

griffe der Pflicht. Allein wenn er immer be.
hauptet, dafs Recht nur in denjenigen Fillen
seatt findet, wo dem Willen die Befiiedigung
des eigenntitzigen Triebes durch das Sittengea
fetz weder nothwendig noch unmoglich ift, wo
elfo diefe Befriedigung durch das Sittengefetz
der Freyheit lediglich tiberlaffen wird, fo kon-
nen wir unmdglich die Frage abweifen, wie ir-
gend eine Befriedizung des eigenntitzigen Trie-
bes der Freyheit tiberlaffenfeyn konne,

Allein unerachtet fich das Recht, feine
Freyheit zu fchiitzen, und verbothenem Zwan-
ge zu widerftehen, aus der in der Ethick zu er-
weifenden Pflicht, daffelbe zu thun nicht herlei-
ten Lifst, und das Naturrecht alfo in diefer Riick-
ficht von der Pflichtenlehre unabhiingig ift, fo
hiingt es doch in fofern ganz offenbar mit derfel-
ben zufammen, als es alles Recht, feine Frey-
heit zu {chiitzen und verbothenem Zwang zu wi-
derftehen auf die allgemeine Verpflichtung der
Menfchen, Unrecht zu unterlafien, griindet,
diefe Verpflichtung alfo, als in der Ethick er-
wiefen vorausfetzt. 'Wie haben wir uns dem-
nach das wahre Verhiiltnis beyder Wiflenfchaf.
ten zu einander vorzuftellen 2«

Pflichtenlehre und Naturrecht fetzen die
hischften Prinzipien der reinen praktifchen Ver«
nunft voraus. Nur dann, wenn ich mir den

Men-



Menfchen als durch reine Vernunft beftimmt
denke, nur Maximen zu befolgen, die er als
allgemeine Gefetze wollenkdnne, Maximen, in
denen die Vernunft als Zweck an fich anerkannt
wird,- Maximen, die er als eigner und allge-
meiner Gefetzgeber in einem Reiche verntinfti-
ger Wefen zu Gefetzen érheben kann, nur
dann kann und mufs ich feine Pflicht. und fein
Recht, feine #ufre Freyheit zu {chiitzen, aner-
kennen. Die Pflichtenlehre ftellt in ihrem rei-
nen Theile ein voll(tindiges Syftem der reinen
praktifchen Gefetze fiir alle verniinftige und ver-
niinftig - finnliche Wefen tiberhaupt dar und ent .
wickelt in ihrem angewandten Theile die dem
Menfchen unter feinen mannigfaltigen Verhélt-
viffen in der wirklichen Welt zukommenden
Pflichten.  Sie betrachtet den Menfchen. wenn
(ie in fpeziellen Fillen tiber das entfcheidet, was
Pflicht fir ibn ift, durchgiingig nach dem Ver-
hiltniffe feiner Freyheit zu dem moralifchen Ge-
fetze in feinem Bewufstfeyn, und erklirt, was
die Vernunft in jedem Falle kategorifch gebie-
the, oder verbiethe. In ihrer Sphire bleibt
nichts unentfchieden, die zweydeutigften Kolli-
fionen werden auf das feinfte gelsfst, und keine
Beftimmung der Freyheit wird als gieichgliltig
angefehen; keine freve Befriedigung des Natur-
triebs bleibt der Willkiihr des Menfchen tiberlaf-
fen. - Sie beftimmt die allgemeine Pflicht, nach
welcher jeder Menfch den andern in dem Kreife

’ feiner



feiner dufern Freyheitnach eignen Zwecken un.
gehindert handeln und wirken laffer foll, be-
grunmt auf den Fall, wo ein Menfch die Frei-
peit des Andern willkiihrlich aufhebt oder ein-
fehrinkt, wiefern der Unrechtleidende durch

~ das moralifche Gefetz in feinem Bewufstfeynzur
Gegenwehr oder zur Duldung, der Unrechtan-
thuende und die tibrigen Menfchen aber durch
das moralifche Gefetz in ihrem Bewnufstfeyn ver-
bunden find, feiner Gegenwebr nicht zu wider-
{tehen. Sie beftimmt aber auch fiir gewifle Fl-
le die Pflicht, die dufere Freyheit feines Mit-
menfchen einzufchriinken, wenn erdavon einen
fchlechterdings unmoralifchen Gebrauch gegen
alle Wiirde und Zweck der Menfchheit machen
will, und die daraus folgende Pflicht, der Ge-
walt zu widerftehen, wodurch der Mitmen{ch
fich in diefem Falle fein Recht, feine #ulere
Freyheit zu misbrauchen, fichern will.  (Bey-
fpiele: intentionirter Selbftmord, befchloffener
Mord eines Andern, gewaltfumer Misbrauch
eines Midchens.)

Das Naturrecht gehort allem diefem zu
Folge nicht in den Bezirk der Pflichtenlehre.
Es nimmt aus diefer den Erweifs der Pilicht al-
les Unrecht zu unterlaffen, und vertheidigende
Gewalt nicht zu hindern, und betrachtet den
Menfchen auf den Fall, dafs er Unrecht leide,
im Verhiltniffe zu dem moralifchen Gefetze im

Be.-



k. 78__

Bewufstfeyn feines Gegners und der iibrigen
Menfchen, wiefern diefes moralifche Gefetz
denfelben gebiethet, feine dulre Freyheit nicht
einzufchriinken, und feinervertheidigenden Ge-
walt nicht zu widerftehen.  Und in diefer feft-
gehaltenen Bezichung ftellt es die dufre Frey-
heit des Menfchen inihrerdurchdie Vernunft be.
ttimmten Unverletzlichkeit, und dasRecht feine
Frevheit zufchiitzen infeiner durchdiefelbe Ver-
nunft beftimmten Unverlierbarkeit dar,

Nur, wenn wirdasNaturrecht aus diefem
Gefichtspunkte betrachten, find wir fihig, die
Moglichkeit feiner permifiorifchen Sitze einzu-
fehen, ohne durch den fie begleitenden Schein
von Indifferenz in Verlegenheit zu ‘gerathen,
den wahren Sinn alles Diirfens und Rechtha-
bens zu faffen, die Sclbft{tindigkeit des Natur-
rechts als einer Wiffenfthaft und ihre Griinzen
gegen die Ethick anzuerkennen.

Die moralifche Vernunft gebiethet jeder-
zeit mit unnachlafslicher Strenge; vor ihrem
Richterituhle bleibt kein Fall unbeftimmt, und
unter ihrer Gefetzgebung ift keine freye Hand-
lung gleichgiiltig. Wenn Wir je glauben, die
moralifche Vernunft erlaube etwas, iiberlaffees
unfrer Willkgihr, fo oder anders zu handeln, fo
entlpringt diefer Schein blos daraus, dafs wir
die Anwendung ihrer Gefetzgebung, welchedie

fein-



feinften Verhiftniffe befafst, nicht weit genug
fortfilbren. In Beziehung auf das Sit-
tengefetz im Bewufstfeyn des Han-
delnden giebt es alfo kein blofes Erlaubt-
feyn, kein Diirfen, fondern eine Reyhe von
abgeleiteten aber {chlechterdings nothwendig
gebiethenden Gefetzen. Alles Erlaubtfeyn,
alles Diirfen kannnur unter Vorausfet-
zung einer Beziehung auf das morali-
fche Gefetz imBewufstfeyn der Men-
fchen auferdem Handelnden gedenkbar
feyn. So bald ich alfo fage: es fey mir et-
was erlaubt, ich diirfe etwas, {o heifst
diefs nicht: meine moralifche Vernunft laffe mir
es zu, fondern die moralifche Vernunft in den
Menfchen aufer mir verbiethe diefen, mich zu
hindern. Der Begrif dess Erlaubtfeyns,
des Diirfens tritt erit ein, wenn der handeln-
de Menfch im Verhiltniffe gegen feine Mitmen-
fchen betrachtet wird; vor diefer Hinficht ift al-
les Erlaubtfeyn und alles Diirfen in der
Sittenphilofophie widerfprecbend. ~ Das Be-
wufstfeyn des Menfchen, dafsihm etwas, (in
Beziehung auf feine Mitmenfchen) erlaubt fey,
griindet fich auf das Bewufstfeyn der Verrunft-
gebothe, welche fiir alle Menfchen gleichgelten.
Indem der Handelnde fich diefer Vernunitgebo-
the und ibrer gleichen Giiltigkeit flir alle Men-
fchen bewufst ift, kennt er mit apodnkti('cher
Gewifsheit die Verpflichtung der Menfchen ';“1'

er



— 80 e

fer ihm, eine gewiffe Handlung nicht zu hin.
dern, weils alfo, dafs er diirfe, nicht in Hin-
ficht avf fein Gewiffen, fondern in Hinficht auf
feine Mitmenfchen, welche verbunden find; ihn
nicht zu hindern. Diefs alles wenden wir nun
folgendermaafen auf -das Zwangsrecht an.
Wenn der Menfch fich bewufst ift, dafs er, un-
ter Vorausfetzung eines ihm widerfilhrenden
Unrechts, Gewalt gegen ieinen Mitmen{chen
brauchen diirfe, dafs die Vernunft diefes zulaf-
fe, fo gilt diefes nicht in Beziehung auf fein
moralifches Bewufstfeyn, d.h. das Bewufst=
feyn' der Entfcheidung, welche aus dem mora-
lifchen Gefetze in feinem Bewulstfeyn flir die
Beftimmung feiner Freyheit im gegenwiirtigen
Falle folgt, fondern in Beziehung auf das mora-
lifche Bewufstfeyn desjenigen, der ihm Unrecht
anthut, und der tibrigen Menfchen, das heifst,
das Bewufstleyn der Entfcheidung, welche aus
dem moralifchen Gefetze in ihrem Bewufstfeyn
fiir die Beftimmung ihrer Freyheit im gegen-
wirtigen Falle folgt. Nach feinem eigenenmo-
ralifchem Bewufstfeyn ift ihm der Zwang gebo-
then oder verbothen, ohne dafs es einen Mit-
telzuftand ‘gebe; ﬂllem inwiefern fein ihm Un-
recht anthuender Mitmench verptlichtetift, fei-
ner Gewalt nicht zu widerftehen, wiefern die
tibrigen Menfchen die Austibung derfelben nicht
hindern dlirfen, darf er,inBeziehungaufdiefe.
Wenn man demnach fugt: die moralifche Vera

- nunft



nunfe erlaube dem Unrechtleidenden Zwang, fo
ver{teht man darunter nicht die moralifche Ver-
nunft, im Bewufstfeyn des Unrechtleidenden,
fondern diefelbe Vernunft im Bewufstfeyn des
Unrechtanthuenden und der iibrigen Menfchen.

Jeder Menfch ift fich des Moralgefe-
tzes bewufst, in wiefernerunterihm fteht, zu-
gleich aber auch ebendeflelben, wiefern alle fei=
ne Mitmenfchen unter demfelben ftehn. Weunn
er das ihm inwohnende Moralgefetz auf feine
innre Freyheit bezieht, fo findeter fich durch-
gingig einer ftrengen Gefetzgebung unterge-
ordnet, welche in jedem Falle gebiethet oder
verbiethet; bezieht er daffelbe Moralgefetz,
wiefern es feinen Mitmenfchen inwohnt, aufdie
inore Freyheit von denfelben, im Verhiltniffe
zu feiner #ufern Freyheit, fo findet er fie
verpilichtet, “gewiffe feiner Handlungen nichtizu
bindern, ja fogar einem gewiffen Zwange nicht
zu widerftehen. Sein Bewufstfeyn alfo, dafs
er diirfe, griindet fich auf fein Bewufstfeyn
des Moralgefetzes, nicht in wiefern er im ge<
genwiirtigen Falle unter demfelben fteht, fon-
dern wiefern die iibrigen Menfchen, oder der
Menfch, gegen welchen er handelt, unter jhm
{ftehen.

Dasjenige Diirfen allo, welches die na=
turrechtlichen Sitze ausdriicken, heift nichts
Originalid, I1. Theil. F Hihe



— 82 e —

anders, als: nicht gehindert werden fol-
len, und diefer Sinn fchwebt auch jedem vor,
welcher fich, wenn auch noch fo dunkel, ein
Recht in Beziehung auf feinen Mitmenfchen
denkt. Auferdem giebt es aber auch in aller
Sittenphilofophie kein Dirfen; nur durch
Misverftindnis, Trigheit, und Eingefchrinkt-
heit unfrer Urtheilskraft kann es hineingetragen
werden.

Das Naturrecht griindet fich auf einen ver-
biethenden Pflichtfatz, und einen zulaffenden
Rechtsfatz. Der verbiethende Pflichtfatz ift:
Unterlafs alle Handlungen, bey welchen du
dich deines Mitmenfchen, als blofen Mittels fiir
deinen beliebigen Zweck bedienteft, oder: Un-
terlafs alle Handlungen, wodurch du den Zu-
ftand deines Mitmenfchen wider feinen Zweck
und Willen willkiihrlich verinderteft. Der zu-
laffende Rechtsfatz ift: du darfit aller dir von
deinem Mitmenfchen widerfahrenden Behand-
lung deiner f{elbft, als blofen Mittels, oder al-
ler durchihn verurfachten, deinem Zweck zu wi-
derlaufenden willkiihrlichen Verinderung dei-
nes Zuftandes Zwang entgegen fetzen.

Der zulaffende Rechtsfatz folgt aus dem
Bewufstfeyn des verbiethenden Pflichtfatzes,
bezogen auf meinen Mitmenfchen. Ihm iftver-
bothen, mich als Mittel fiir feinen beliebigen

Zweck



Zweck zu behandelp, meinen Zuftand gegen
mneinen Zweck und Willen zu verdndern, cs ift
ihm alfo auch gebothen,  der Gewult zu wider-
ftenen, womit ich meine Selbft{tindigkeit und
Unabhiingigkeit {chiitze. - Aus dem Satze alfo:
ich foll alle Handlungen unterlaffen, u.f.w.wel-
cher fiir alle Menfchen, gleichgiiltig ifs, folgt
der andre: die Vernunft verbiethe meinen Mit-'
menfchen, der Gewalt zu widerftehen, wemit
ich mein Recht vertheidige, d. b. ich diirfe
dem Unrechte Gewalt entgegen fetzen.

Die Befugnis zum Zwange, im Falle er-
fahrnen Unrechts alfo Lifst fich nicht dergeftalt
aus einer Pflicht ableiten, dafs man fchlsfle:
man diirfe, was man folle. Sie folgt aus
der vorgeftellten Verpflichtung der unrechtan-
thuenden Menfchen, fich der rechtmifigen Ge-
Walt des Unrechtleidenden nicht zu widerfe-
tzen, Weil er mich nicht zwingen ge-
follt, fo foll er fich nun zwingen laf
fen, mich nicht zu zwingen.

Was den Vertheidiger feiner Rechte fein
Gewiffen in Beziehung auf diefelben gebiethe,
gehort nicht fiir die Entfcheidung des Unrecht-
anthuenden : 1) er kann es nicht entfcheiden:
2) gefetzt auch, er konnte s entfcheiden, fo
wiirde durch die Einficht der Verpflichtung von
Seiten desjenigen, der fein Recht durchtreibt,

F 2 {eine



feine Verpflichtung Unrecht zu unterlaffen, und

dem vertheidigenden Zwange nicht zu widerfte-
hen, nicht aufgehoben.

Eben fo gewifs gehort es nicht fiir die
Entfcheidung des Unrechtleidenden, was der
Unrechtanthuende fiir eine hthere Pflicht zu ha-
ben vermeynen mége, wegen der er die Pflicht,
feinen Mitmen{chen in feiner dufern Freyheit
nicht einzufchrinken, verletzt, und diefe ver-
meynte Pflicht des Unrechtanthuenden hebt kei-
nesweges das'Recht des Unrechtleidenden auf,
fich zu vertheidigen.

Nach zwangsrechtlichem Verhiltniffe be-
trachtet, hatfichder Unrechtanthuende nichtum
die innre Verpflichtung des Unrechtleidenden,
(die ihm etwa gebiethen mag, das Unrecht zu
erdulden) und der Unrechtleidende eben fo we-
nig um die innre Verpflichtung des Unrechtan-
thuenden (die ihm etwa, nach feiner Meynung
gebiethen mag, die iufre Freyheit des andern
einzulchriinken;) zu bekiimmern. Der Un-
rechtanthuende alfo mufs dasRechtdes Unrecht-
leidenden als unverlierbar anerkennen, und der
Unrechtleidende ift fich feines Rechtes, als ei-
nes unverlierbaren bewufst.

Nach diefer Beftimmung des wahren Wefens
des Naturrechts und feiner Grinzen gegen die
Pflich-



-—85—-—-

Pflichtenlehre wird es nun nicht fchwer feyn, die
im Eingang diefer Abhandlung angefithrten
fcheinbaren Wider{priiche zwifchen Naturrecht
und Pflichtenlehre zu heben, und es dadurch
noch deutlicher zu machen, als es vielleicht bis-
her gefchehen, dafs beyde Wiffenfchaften, wenn
man pur die eigenthiimliche Sphiire einer jeden
gehdrig fafst, vollkommen harmoniren.

Indem das Naturrecht durchgingig er-
laubt, widerfpricht es keinesweges der Pflich-
tenlehre, welche beweifst, dafs die Vernunft
in Hinficht auf verfchiedene freye Handlungen
unfrer Willkiihr nichts tiberlifst, alfo nichts er-
laubt, PDenn das Erlauben des Naturrechts
driickt nichts weiter aus, als die Verpflichtung
eines Menfchen, der feinen Mitmenfchen Un-
recht thut, undder {ibrigen Menfchen aufer ihm,
und dem Unrechtleidenden, der vertheidigen-
den Gewalt diefes nicht zu widerftehen; eine
Verpflichtung, welche aus dem allgemeinen
Charakter der Perfonlichkeit folgt, welcher
dem Menfchen zukommt, und daraus mit Evi-
denz erkannt wird, ohne Riickficht auf befon-
dre zufillige Verhiltniffe.

Das Bewufstfeyn eines Zwangsrechteshat
das Eigenthiimliche, dafs das Zwangsrecht, wel-
ches der Menfch befitzt, zugleich als unverlier-
bar bey aller Pflicht. die er haben mag, und

3 doch



s =

doch auch alsaufheblich durch Pflicht vorgeftellt
werden mufs; ein Rithfel fiir Jeden, der;den
Begrif des Rechtes nicht in der von mir befolg-
ten Methode ableitet. Habe ich' Zwangsrecht
in einem gégebenen Falle, fo kann mir keine
Pflicht, die ich in Beziehung auf denfelben Fall
haben mag, daflelbe entreifen; denn, wozu
ich auch durch mein Gewiflen verbunden feyn
mag, -fo hebt diefe Verpflichtung keinesweges
die Verpflichtung meines Mitmenfchen auf,
mich in dem Kreife meiner dufern Freyheit nicht
zu ftohren, und meiner in Beziehung auf das
mir von ihm widerfahrende oder widerfahrene
Unrecht erfolgenden vertheidigenden Gewalt
richt zu widerftehen, mein Recht fteht alfo feft,
und hat nicht zu bezweifelnde Giiltigkeit.  Al-
lein nichts defto weniger kann mein Recht info-
fern durch meine Pflicht aufgehoben werden,
als ich durch diefelbe verbunden feynkann; ihm
nicht gemilfs zu handeln, alfo die Handlungs-
weife nicht einzufchlagen, die der andre doch
verpilichtet wire, nicht zu hindern. — 'Was
die Pflicht anbetrift, die der Unrechtanthuende
zu befitzen glauben kann, die Freyheit des An-
derneinzufchrinken, und{einer vertheidigenden
Gewalt zu widerftehen, f{o nimmt der Unrecht-
leidende auf diefelbe gar keine Riickficht; un-
fihig fie beftimmt zu kennen, folgt er feiner ge-
wiflen Erkenntnis, dafs jener verpflicitet iff,

feine



feine Freyheit nicht einzufchrinken, und fei-
nem vertheidigenden Zwange nachzugeben.

Der Unrechtanthuende felbft mufs das
Recht des durch ihn Unrechtleidenden als un-
verlierbar anerkennen, unangefchen die Pflicht,
die er (der Unrechtanthuende) zu haben glau-
ben mag, die Freyheit deffelben (des Unrecht-
leidenden) einzufchriinken, und die Pflicht,
durch die er diefen verbunden glaubt, feine
Freyheit von ihm einfchriinken zu laffen.

Der Unrechtanthuende kann zureichenden
Grund haben, es fiir Pflicht zu halten, die
Freyheit feines Mitmenfchen einzufchrinken,
nichts deftoweniger mufs er zugleich zugefte-
hen, dafserkein Recht dazu habe; der Un-
rechtleidende aber Recht habe, feine Frey-
heit zy fchiitzen; d.h. wenn ihm auch fein Ge-
Willen es zur Nothwendigkeit macht, die Frey-
heit des andern einzufchrinken, fo mufs er doch
zugleich auch wiffen, dafs der Andre iiberzeugt
ift, er(der Unrechtanthuende){ey im Allgemei-
nen verpflichtet, das Unrecht zu unterlaflen,
und der vertheidigenden Gewalt des Unrechtlei-
denden nachzugeben, und konne ihn nicht an-
ders als aus diefem Gefichtspunkte anfehen.

Wir wollen ein Beyfpiel von den auffallen-
deften wiihlen. Cajus will aus Ueberdrufs des
F 34 Lebens



Lebens feine Tage abkiirzen. Sempronius,
fein Freund, unternimmt es, ihn durch Zwang
von der Handlung des Selbftmords abzuhalten.
Cajus fetzt fich zur Wehr, verwundet den Sen-
pronius, und vollbringt feine That.

Cajus hat unftreitig das Recht, aus
Lebensiiberdrufs fein Dafeyn abzukiirzen, (Ca-
jus darf,) Senipronius kein Recht ihn dar-
an zn hindern. (Sempronius darf nicht)
Da Sempronius diefes ohne Recht und Fug thut,
hat Cajus das Recht fich gegen ihn zu ver-
theidigen, (Cajus darf) Sempronius kein
Recht, feiner Vertheidigung zu widerftehen;
(Sempronius darf nicht,) Cajus verwundet
alfo den ibm Unrecht anthuenden Sempro-

nius, und Sempronius kann nicht fagen, dafs
ibm Unrecht gefchehen.

Cajus hat Pflicht, fein Leben unter al-
len Umitinden zp erhalten; (Cajus f{oll fich
nicht ermorden, darf nicht;) Sempronius
hat Pflicht, den Cajus durch Einfchrinkung
feiner Freyheit vom Selbftmorde abzuhal:en;

(Sempronius f{oll dem Cajus Unrecht
thun,*)

Die

¥) Unrecht ift jede Einfchrinkung der Freyheit des
andern, gegen feinen Zweck und Willen', aus wel-
chen Motiven fie auch gefchehe.



.—-—89-&

Die Pflicht, welche Cajus hat, fein Le-
ben unter allen Umftiinden zu erhalten, ver-
nichtet keinesweges fein Recht, fich zu er-
morden, und dem mit Gewalt zu widerftehen,
derihndaran hindern wollte, er {oll fich nicht
ermorden, aber er hat Recht, fich zu er-
morden und zu vertheidigen, wenn man ihn in
der Ausiibung diefesRechtes hindernwill. Die
Pilicht, welche Sempronius hat, den Cajus
am Selbftmordezu verhindern, vernichtet eben
fo wenig das Recht desCajus, fich zu ermor-
den, und dem, der ihn daran verhindern will,
zu widerftehen. Nimlich Cajus hat das un-
verlierbare Recht fich zu ermorden, wie-
fern die {ibrigen Menfchen verpflichtet find,
ihn nicht zu hindern, er hat das R echt fich ge-
gen fie zu vertheidigen, indem fie es unterneh-
men, wiefern fie in diefem Falle die Ver-
pflichtung haben, feiner vertheidigenden
Gewalt nicht zu widerftehen. - Dadurch, dafs
Men{chen aufer ihm die Pflicht haben,: ibn zu
hindern, folgt nicht, dafs er fie nicht als un-
nachlafslich verpflichtet denken miiffe, ibnnicht
zu hindern, Denn jene Pflicht kann er nicht
unter allen Umftéinden und fchlechterdings if-
fen, diefe mufs er, wenn er bey Bewufstfeyn
ift, jederzeit wiffen, denn, felbft wenn ich eine
pflichtwidrige Handlung unternehme, die nur
Niemanden in feiner Freyheit {tohrt, mufs ich
mir meine Mitmenfchen, als ftreng verpflich-

F 5 tet



tet denken, zuzulaffen,  dafs ich die Handlung
vollbringe, und die Verantwortung wegen der-
feiben lediglich auf mich nehine. Sempronius
ift fich der Pflicht bewufst, den Cajus zu hin-
dern, er mufs aber zugleich auch wiflen, dafs
Cajus diefe Pflicht nicht anzuerkennen braucht,
und dafs fiir ihn in Hinficht auf den gegenwiirti-
gen all das einzige Gewiffe darinn befteht, dafs
C:jus fich ihn verpflichtet denkt, ihn (den C.)
feinem eigenen Gewiflen zu tiberlaffen, und an
der Handlung des Selbftmords nicht zu hindern,
d. h. dafs Cajus Recht hat, fich zu ermorden,
und fich gegen den zu vertheidigen, der ihn
daran hindern will.

Recht bleibt alfo unter allen Umftinden
Recht, und felbft das aufs duler{te durchgetrie-
bene Recht ®) (fummum jus)iftnieUnrecht, (inju-
ria) obwohl die Art und der Grad feiner Durch-
treibung pflichtwidrig feyn kann. *)

Auf diefelbe Weife, wie fich nach denen
von mir aufgeftellten Grundfitzen ergiebt, wie
das

*) Diefs geflchieht auch unfireitig, wenn Gefetze buch-
ftablich ausgelegt werden.

*) Daher man das Spriichwort: fumnum jus, fumma
injuria, weit richtiger (wie auch die #ltern Romer
gethan) ausdriickt: jus fummum, [aepe fumma ma-
titia ¢} s auch fummum jus, fumma crux.



e 9’ s

das Naturrecht, alsinbegrif von blofen aber un.
verlierbaren Befugniffen zum Zwange moglich
tey, lenchtet auch ein, wie es in vielen Fillen
Gewalt erlauben kénne; wo die Pflichtenlehre
die Anwendung derfelben verbiethet. - Nimlich,
wenn ich fage, dafs, in einem folchen Falle,
das Naturrecht Gewalt erlanbe, driickeichnichts
anders aus, als dafs es denjenigen Menf{chen,
deflen Frevheit wider feinen Zweck und Willen
von feinen Mitmenfchen eingefchrinkt wird, mit
dem Bewufstleyn darftellt, der feine Freyheit
einfchriinkende Mitinenfch fey verpflichtet, diefs
zu unterlaffen, und, da er es gethan, der ver-
theidigenden Gewalt nicht zu widerftehen, die
er gegenihnanwendet, einem Bewufstfeyn, wel-
ches auchdann nicht wegfillt, wenninnre Pflicht
dem Unrechtlcidenden gebiethet, zu dulden.
Nach dein Naturrechte, darfich dem widerfte-
hen, der mich vom Selbftmorde abhalten will,
d. h. ich weifs, dafs er verpflichtet ift, mich in
dem Kreife meiner Freyheit handeln zu laflen,
wie ich will, alfo zuzugeben, dafs ichmich, auf
meine Rechnung, ermorde, mir, wenn ich mich
in diefem Falle vertheidige, nicht zu widerfte-
hen.  DiePilichtenlehre gebiethet mirilim nach-
zugeben, und mich von ihm zwingen zu laffen,
vom Selbftmorde abzuftehen. - Naturrecht und
Pflichtenlehre entfcheiden (jede Wiffenfchaft,
naciy ihremGeﬁchtspunkte,) mit Wahrheit und
nicht z1 bezweifelnder Giiltigkeit,

Kein



Kein Rithfel ift es endlich, dafs das Na
turrecht es in vielen Stiicken erlaubt; gewiflen-
los zu handeln. Es erlaubt Verletzung, aller
Pflicht, wenn nur dadurch kein Menfch den an-
dern in demKreife feiner dufern Freyheit ftshrt.
Es erlaubt alfo Selbftmord, Verftiimmelung fei-
nes Kérpers, Misbildung, ginzliche Schiin-
dung feines Wefens, alle Arten des Misbrauchs
feiner Mitmenichen, alle Arten und Formen der
Unzucht,  Knabenfchindung, Sodomiterey,
kurz auch das Entfetzlichfte fiir das moralifche
Gefiihl, — wenn nur dabey kein Menfch gegen
feinen Zweck und Willen behandelt wird, es
erlaubt diefes alles, in wiefern es zeigt, dafs
kein Menfch es hindern diife, wenn ihm nur
kein Unrecht dadurch gefchieht.

Sehr natiirlich alfo, dafs ein Menfch, der
fich es zur Regel machte, nach dem Naturrech-
te zu leben, ein fittlichesUngeheuer wire. Das
Naturrecht enthiilt aber auch nicht die Norm
fiir Leben und Wandel des Men{chen.

Man kann fragen: wozu denn {iberhaupt
eine Wiffenfchaft, wie das Naturrecht, nothig
fey, da jeder Menfch durchgingig der Pflicht
folgen foll, . jene Wiffenfchaft alfo weder fiir das
Gewiflen des Unrechtanthuenden, noch fiir das
Gewiflen des Unrechtleidenden, noch fiir die
Gewilfen der iibrigen Menlchen eine fichre und
zureichende Richtfchnur feyn kann,

Be-



Betrachten wir den Menf{chen aufer allen
Verhiltniffen einer blirgerlichen Gefellfchaft;
fo wird ihm zwar eine genaue Beftimmung
von R=chtund Unrecht, an und fiir fich, immer
intereflantfeyn, abererwird vonihr alleinim
Verhiiitnifle zu feinem Nebenmenfchen keinen

praktifchen Gebrauch machen. Seine morali-
fche Vernunft wird ihn mit dem Bewufstfeyn
der Ueberzeugung erfiillen. dafs er fichgicht
darauf einfchrinken diirfe, niemandes Recht zu
verletzen, und dafs er von feinem Mitmenfchen
mehr zy fordern habe, als die blofe Unterlaffung
alles Unrechts. Er wird alfo feine Befriedi-
gung in Hinficht feiner Obliegenheiten, als mo-
l'alifches Wefen, in der Pflichtenlehre fuchen,
ohne einer befondern, fiir fich beftehenden, fy-
ftematifchen Auseinanderfetzung der Menfchen-
rechte zubediirfen.

Dafs die Menfchen im Stande der Natur
unausbleiblich in Zwiefpalt und Kampf gerathen
miiffen, ift eine Bemerkung, die fich einem Je-
den darbiethet, der die Stirke der Selbftfucht,
den Reitz geftihlter Bediirfniffe, und die
Schw%iche und Unzuverlifsigkeit einer nicht
entwickelten fittlichen Vernunft erwigt. We-
niger gemein diirfte eirﬁ,.-andre feyn, dafs nim.

lich



lich der Stand der Natur auch defshalb kein Zu-
ftand des Friedens feyn kann, weil die unfebl-
bar eintretenden Kollifionen zwifchen Rechten
und Pflichten die Naturmenfchen, obne allen
Einflufs felbftfiichtiger Neigung, in Uneinigkeit
und Widerftreit verfetzen. Cajus treibt ein
Recht auf eine Leiftung des Titius, gegen alle
Billigkeit, auf das Aeuferfte durch, imBewufst-
feyn, dafs er es hat, und dafs Recht Recht
bleibt; Titius widerfetzt fich ihin unrechtinifi-
ger Weife, in der Ueberzeugung, Cajus fey
verpflichtet, fein Recht fahren zu laffen; Sem-
pronius, Tullius, Antonius, kommen dem Ca-
jus zu Hiilfe, in der Ueberzeugung, es fey
Pflicht, dem beyzuftehen, derRecht hat, Mars
cus, Laurentius, Julius ftehen dagegen dem
Titius bey, in der: Ueberzeugung: es fey
Pflicht, dem unmenfchlich Bedriickten Hiilfe
zu leiften, Attikus, Portius und viele Andre
fallen iiber diefe her, in der Ueberzeugung,
man fey verpflichtet zu verhindern, dafs fich
Niemand unberufen in die Rechtshiindel eines
Andern mifche; alle diefe handeln aus morali-
fchen Griinden, und gerathen aus folchen in ge-
genfeitigen Kampf. So ruht alfo die Unficher-
heit des Menichen im Naturftande auf Urfachen,

die



die aus der phyfifchen, und folchen, die aus der
moralifchen Natur deffelben folgen.

Der Menfch tritt in biirgerliche Gefellfchaft
und Staat, um feine sufere Freyheit zu fichern
ver jedem Angriffe feines Mitmenfchen, moge
esnunausfelbftfiichtigen oder moralifchen Griin-
den herriihren. Weit entfernt, in diefer Ver-
bindung auf feine Unabliingigkeit Verzicht zu
leiiten, beabfichtigt er vielmehr, fiedadurcherft
vollkommend geltend zumachen.  Jeder, wel-
cher in biirgerliche Gefelifchaft und Staat tritt,
gelobt jedem andern Mitgliede derfelben Ver-
bindung  fich {chlechterdings keiner Einfchrin-
kung der Freyheit deffelben zu erlauben, zu
Welcher jhn ihre Einwilligung nicht berechtige,
und ypterwirft fich der Strafgefetzgebung fiir
Jeden Fall, wo er, aus welchem Grunde es auch
fey, das Recht des Andern verletzen wiirde.
Der Staat tibernimmt das VertheidigungsreCht
jedes Einzelnen; die in der hochften Gewalt
enthaltene richterliche Gewalt entfcheidet tiber
das Unrecht, welches die Einzelnen einander
anthun, und beftimmt in Beziehung auf daffelbe

die gefetzmiifigen Strafen, und Sicherungsmit-
tel.

Da



._.96__....

Da Jeder beym Eintritte in diebiirgerliche
Gefellichaft und den Staat fowohl auf das Recht,
fein Recht in gewiflen Fillen aufzugeben, oder
auch davon nachzulaffen, Verzicht thut, als
auch fich anheifchig macht, einer vermeynten
Pflicht wegen, niemals das Recht eines Biir-
gers zu verletzen, und der Staat die auf diefe
Weife fiir jeden entftehende Feftigkeit und Un-
verinderlichkeit feiner Rechte garantirt; f{o er-
hellet, dafs erft durch den Staat flir den Men-
fchen ein unwandelbar beftimmter rechtlicher
Zuftand erfolgt, wo das Recht eines Jeden un-
ausbleiblich durchgefetzt werden mufs, keiner
ein Recht freywillig aufgeben, keiner einen An-
dern zur Aufgebung deflelben zwingeh darf; ein
Zuftand, wo (iuferlich) blos Rechte gelten,
diefe aber auch ohne alle mogliche Ein{chrin-
kung gelten.

Die moralifche Vernunft kann die Begriin-
dung eines folchen Zuftandes nicht verbiethen,
fie mufs fie vielmehr flir nothwendig erkliren,
weil Sicherheit fiir die dufere Freyheit eine uner-
fetzliche Bedingung ift, die innre Freyheit gel-
tend zu machen, und demnach als ein nicht aufzu-
gebender Zweck fiir jedes verniinftig - finnliche
Wefen angefehen werden mufs.

Wenn



Wenn durch biirgerliche Gefellfthaft und
Qeaat ein unverinderlich feft{tehender recht-
ficher Zuftand der verbundenen Menfchen ent-
frehen foll, der aber zugleich mit der morali-
fchen Vernunft vollkommen harmonire, fo fetzt
die Bildung und Organifation derfelben eine
vollftiindige und fcharfe Beftimmuug der Rechte
des' Menfchen, blos als folche betrach-
tet, veraus, und hier allein haben wir, webn
ich mich nicht tiufche, den Grund zu {u-
chen, weshalb das Nar rrecht als eine fiir
fich beftehende Wiflentchaft nothwendig ift.
Sie bezieht fich ganz auf das natiirliche Staats-
recht; ohpe diefe Beziehung fillt ibre Selbft-
fandigkeit, als einer befondern Wiflenfcuufe
weg.

Ubftreitig haben diefs jene Weltweifen
geahndet, welche behaupten Konnten, alles
Recht fey erft in der biirgerlichen Gefellfchatt,
und durch fie moglich. Es entgieng ihnen
nicht, dafs ein beftehender blos rechtlicher Zu.
ftand fiir Menfchen nur durch Einveritindnis
und Einwilligung erfolgen kann, und in der

biirgerlichen Gefellfchaft allein, die moralifche
ja vielmehr gebiethen

G mufs,

Vernunft es zulaflen,
Originalid. IT. Theil

- it






e

.
'y a
-




LA L i

RO T

Sk




000

Vorerinnerung.

Ich bin aus mehreren Griinden entichloffen,
die Verfaffung eines -Werkes tiber den Zufam-
menhang der Empfindung, und Phantafie nach
demin meiner Disfputation de nexu fenfiss & phan-
fafiae_entworfenem Plane aufzugeben. Obne
Befchimung darf ich geftehen, dafs Unznfrie-
denheit mit diefer bereits vor zehn Jahren ge-
fafsten fdee . den Hauptantheil an der Veriinde-

rung meines Ent{chluffes hat. Da indeffen die
bereits vor acht Jahren erfchienenen 'Proben
G 3 die-



;ﬂ ~ ek

4'14.'.1;';_ "‘\v-_A ’-r’. ek
Pl metC

-y




e ———— ) (-} § (-

Wer noch nie einen beobachtenden ‘Blick auf
das harmonifche Wirken unferer Seelenkriifte
geworfen hat, den mufs ein erhabenes Staunen
ergreifen, wenn er zum erftenmale die Erfchei-
nungen’ bemerkt, die der Zufammenhang der
Empfindung und Phantafie hervorbringt. Ein
Menfch, mit allen tibrigen Fihigkeiten verfe-
hen, wiirde dennoch, ohne Empfinglichkeit
fir Vergniigen und Schmerz, keine hohere Be-
ftimmung haben als die leblofen Dinge; nur da-
durch, dafs alles, was in fein Bewufstfeyn ein-
dringt, ihn zu angenehmen oder unangenehmen
Gefiihlen ftimmt, dafs mit jeder neuentwickel-
ten Kraft fich ihm eine neue Quelle des Vergn_ﬁ‘
gens und Mifsvergniigens eroflnet, dafs er, die-
fen Rithrungen zufolge, Triebe und Beglex:d,en
bekommt, dafs fich diefe in zahllofen Gezweigen
verbreiten, durch zahllofe Gradazionen zum
Punkte ihrer hischften Hohe aufiteigen, und hin-
wiederum zu ihrer unteriten Stufe herabfinken,
nur dadurch wird er eigentlich zu dem erhabencen
Range eines Menfchen vorbereitet,  Und was

G 4 i G-



wiirden ihm feine unzihlbaren Gewahrnehmun.
gen vud Krkenntniffe fruchten, wenn i die
Kraft fehlte, durch welche er fie aufbewahrt,
im Angenblicke des Bediirfiffes  hervorzicht,
und atis ihren Beftandtheilen durch Trennungen
und Zufammenfetzungen neue Ganze bildet!
Diie Phantafie mufste ans Vergangenheit, Ge-
genwart und Zukunft ein zufammenhingendes
Ganzes macehen, und ihm bey dem allaugen-
blicklichen Zudringen einer neuen Gegenwart
den Riickblick in die Vergangenheit und die
Hiuficht in die Zukunft ersffnen.  Eine fo wun-
derbare zanberifche Kraft, die durchibre Selbft-
thitigkeit das im Kleinen verrichtet, was die
ganze nmiiegende Welt durch kiinftlich gebau-
te Organe vollbrachte, mufs dem Me nfchenvor
alien anlern wichitig feyn, mufs vor allen an-
dern Sclispferinn des Vergniigens und des Mifs-
verghiigens fiir ihn werden.  Und welch ein
bewundernswiirdiger Kunftgriff der Natur, die-
fe: beyden an fich fchon fo tiberaus intereflanten
Krifrein ein folches Verhiliifs gegen einander
zu fetzen, dafs durch das Spiel der einen die
Wiirk fankeit der andern im hichiten Grade er-
Fegt wird, fo wie hinwiederuin die tber{pannte
Thxgjgkeit der einen die Thitigkeit der apdern
Zu Uhterdriicken vermag! Das Zufammen{piel
der Elemente der Korperwelt, fo allgemein, es
auch snZeftaunt wird, bringt keine wunderba-
yern Erfcheinungen. hervor, afs diefe Verbin-

dung



~— 105 —

dung zweyer geiftiger Kriifte. ) "Die tigliche
Erfabrung liefert uns eine {o gedringte Menge
von Beyfpielen davon, dafs wir fie, von der
Gewohnheit  verblendet, kaum bemerken.
Wenn wir im Zuftande befonders ftarker, -an-
genebmer oder unangenchmer Empfindungen
find, wie fchnell erwachen dann die finnlichen
Bilder der Phantafie, und mit welcher Lebhaf-
tigkeit erfcheinen fie uns! Selbft die unfinnlich-
ften Begrifle kleiden fich dann in die Schatten-
riffe der Sinnlichkeit, und unfer ganzes Wefen

G ;s wird

*) Es ift ungerecht, wenn man den Menfchen einen
Vorwurf dariiber macht, dafs fie ihre Aufmerkfamieit
mehr auf die Erlcheinungen der Korperwelt, als auf
die der Geifterwelt richten, Es war der Wille der
Natur felbft, den Menfchen gleichfam aus fich zu rei-
fsen, und an die Betrachtung der Aufsendinge zu fef-
feln. Ohne Zweifel ift diefe ein bequemeres Mittel,
die Menfchheit in djefer Periode ihres Dafeyns zu bil-
den, als die Unterfuchung der Natur des Geiltes. Soll-
ten die Menfchen alle den Reiz der pfychologif"he{‘
Becbachtungen und Nachforfchungen ftdrker fiiblen,
fo miifsten fie alle philofophifche Genieen werd'en,
und diefes war augenfcheinlich im Ganzen noch nicht
die Befimmung der Bewohuer diefes Erdballs. Eg
gehirt fchon eine lange Bildung dazu, Wenn ein
Menfch den Gedanken faffen foll: gu’eft ceque lp monde
matlriel aupris doune feule pen) be? Iei larialitéeft au-
drffous de fon image. (Lacunes dela philofophie D ’f“f
Lrelime XIL)



— 106 —

wird zum Anfchauen, zum Fiihlen geftimmt.
Der empfindende Menfch verlifst dann den ei-
gentlichen Wortausdruck, und fpricht, nicht
felten zum Nachtheile der Verftindlichkeit, in
einer Reihe von Bildern. Welche feltfame
Tuulchungen erfihrt der Menfch durch diefe
Einrichtung feiner Natur! Ueberrafcht vondem
Spiele der Phantafie vergifst er den unterfchei-
denden Character der Beftimmungen des innern
Sipnes und der dufsern Sinne ; er fieht abenthet-
erliche Geftalten, Gefpenfter, Schatten abge-
fchiedener Menfchen, fieht fich felbft fogar ge-
doppelt und andre Erfcheinungen mehr; er hort
Schiille und Téne, den Zuruf feines Nahmens,
Melodien und Konzerte; ja, fogar die Spuren
von den Eindriicken der niedern Sinne tiufchen
den Menf{chen im Zuftande der Riihrung aufeine
fonderbave Art; die religiofen Schwirmer find
in den Paroxifinen threr erhitzten Empfindung
QGefiihlen unterworfen, die fo lebhaft, fo ftark
find, dafs fie diefelben nur durch die Einwir-
kung andrer Wefen erkliren zu kénnen glau-
ben, und wer hitte nicht fchon oft erfabren,
welche fonderbare Wirkungen die Sympathie
hervorbringt; Wirkungen, dieoft fo heftig find,
dafs fie die gewaltfunften Verinderungen im
Korper nach fich ziehn.,  Selbit die Spuren des
Geruchs und des Gefchmacks fcheinen inuns oft,
befonders bey unangenehmen kérperlichen En:-

pfin-



— 107 —

pfindungen, eine folche Lebhaftigkelt zu erreis
chen, die nahe an die Wirklichkeit grinzt.

Bey allen diefen Ereigniffen’{chon dufsert
fich picht blofs das Vermogen, gehabte Ein-
driicke hervorzuziehn, fondern auch das Dich-
tungsvermogen,  Allein die Wirkfamkeit von
diefem #ufsert fich in noch weit auffallendern
Beyfpielen. Welche fiifse Fantome fpiegelt
uns nicht die Hoffhung vor, wenn eine heitre,
frohliche Laune tiber unfer Wefen verbreitetift;
welche Schreckniffe erregt im Gegentheile die
Furcht, wenn uns bewufste oder unbewufste
Urfachen in Traurigkeit verfenkt haben; wie
fehr ver{pitigt nicht oft die Thitigkeit der Ein-
bildung, von dem beftiindigen Reize des phyfi-
{chen Schmerzes erhsht, unfre Genefung felbft
von unbedeutenden Krankheiten; mit welchen
betriigerifchen Kiinften weifs die Phantafie uns
die Gegenftinde bald fchoner, bald hifslicher
darzuftellen, als fie wiirklich find, befonders

wenn wir von Liebe oder von Hafs eipgenon=
len find!

Erfahrungen diefer Art kannjeder Menfch,
wenn er nur achtfam ift, tiglichan fichmachen;
allein wir diirfen nur noch einige Schritte wei-
ter gehen, um zu fehen, dafs das Wefen und
die Wiirkfamkeit der fchonen Kiinfte in diefem
genauen Zufunmenhange der Empﬁndunglund

nan-



(=T 108 s

Phantafie gegriindet ift. Wir mogen den Ur.
heber oder den Liehaber des Kunftwerks be-
trachten, fo finden wir allezeit, dafs entweder
die Phantafie durch die Empfindung, oder die
Empfindung durch die Phantafie erregt wird.
Per Dichter geht entweder von Empfindung
aus, diefe fetzt feine Phantafie in ein lebhaftes
Spiel, und wird dann gegenfeitig von diefer er-
hsht; cder er beginunt von einer Idee der Phan-
tafic; das dadurch erregte Gefiihl treibt ithn an,
den Gegenftand weiter zu verfolgen, unddurch
diefe in einander greifende Momente des Einbil-
dens und Empfindens entfteht fein Gedicht. So
wie die Ent{tehung des Inhalts wahrer Gedichte
auf diefem Zufammen{piele beyder Kriifte berubt ;
fo wird auch die eigentliche Dichterfprache durch
daffelbe erzeugt. Der Dichter wihlt allezeit
fclche Worte und Ausdriicke, folche Ordnungen
- und Wendungen, die dem Zuhorer oder Lefer
eine lebhafte Anfchanung des Gegenftandes ges
wiiliren, den er darftellen will; alle Begriffe,
felbft die intellektuelleften kleidet er in eine aus
dem Stoffe der Sinnlichkeit bereitete Hiille ein.
Diefe Eigenfchaft zeichnet die Dichiterfprachefo
auffallend aus, dafls grofse Weltweilen in ihr das
Wefen der Kunit gefunden zu haben glaubten.
Ich gehie noch weiter, und der {charfe Beobach-
ter Wenigftens wird mich keiner Gbertriebenen
Spitziindigkeit anklagen; felbft der Gebrauch
des Sylbenmafses in der Dichtkunit entfpringt

aus



aus dem Zufammenhange der Empfindung und
Phantafie.  'Was veranlafst den Menfchen, den
die Wirme feiner Empfindung bis zur Dar{tel-
lung fortreifSt, dafs er die Reyhen feiner Bilder
‘und Gedanken mit der Gefchwindigkeit oder
Langfamkeit der Bewegung #ufserer Dinge ver-
gleicht? Er ift fich der Felge feiner Ideen im Zu-
ftande der Begeifterung bewufSt; diefes Be-
wufstieyn erregt unbewufst in ihmeine helle An-
fchauung der Bewegung :ufserer finnlicher Din-
ge; er vergleicht diefe mit jener, abmt fieinder
Sprache nach, verleibt fie gleichfam feinem
Werke ein, und fo thun Empfindung und Phan-
tafie die letzten Ziige an dem Werke, zu dem fie
den Keim erzeugt hatten. Was beftimmt den
Tonkl'inﬁler, feine Empfindungen und Leiden-
fchaften durch Téne zu ergiefsen, als die Fi-
higkeit feiner Phantafie, Tone zu bilden, zuver-
gleichen und zu einem Ganzen zu vereinen, die
im Zuftande einer bis zur Begeifterung geftiege-
nen Empfindung ihre grofste Schopferkraft aus-
bt? Zeichner, Mahler, Bildner verdankendie
fchinften Werke ihres Genies dem Zufanimen-
hange der Empfindung und Phantafie. Erreg-
ten die finnlichen Bilder nicht eine fo angenehme
Empfindung in der Seele diefer Kiinftler, fo
wiirden fie nie den Drang fithlen, Nachahnup-
gen derfelben darzuftellens ihre Phantafie wiirde
nicht fo ungemein fertig feyn, die Geftalten leb-
haft und wahy aufzubehalten.  Schon bey Dar-

{tel-



=) (3 1Sy

ftellungen wirklich gefehener Gegenftinde ift
diefes der Fall, allein, er ift es noch weit mehr
beydenen Stiicken, die ganzdurch die Schopfer-
kraft der Phautafie entftanden find, amallermei-
{ten bey hiftorifchen und allegorifchen Stiicken.
Der Mahler wird von diefer oder jener Gefchichte
geriihrt, feine Phantafie, belebt durch diefe
Riihrung, dichtet fich die Geftalten der Perfonen
im anfchaulichften Momente ihres Handelns oder
Leidens, wir fehn ibre Schopfung, vergleichen
fie mitunfern Erinnerungen gefehener Geftalten,
entdecken Wahrheit, und werden zur Bewunde-
rung und Theilnehmung fortgeriffen. Ichkénnte
noch die Tanzkunft, Gartenk. Mimik u.a.durch-
gehen, um den Beweis zu vervollftindigen, dafs
alle {chne Kiinfte Kinder der verbundenen Em-
pfindung und Phantafie find; allein eine fliichtige
Beobachtung kann uns fchon davon tiberzeugen.

So ungemein wirkfam die Empfindung in
allen diefen Fillen war, das Spiel der Phantafie
zu erhohen, fo thitig ift fie in vielen andern,
eben daffelbe zu fchwichen und zu unterdrii-
cken. Oft, wenn die Empfindung der Freu-
de oder der Traurigkeit hoch geftiegen ift, wird
das Spiel der Phantafie unterbrochen, wir wer=
den unfihig, Bilder der Vergangenheit aufzu-
wecken, oder neue Geftalten zu dichten. Die
Verliebten, fagt man, find im Zuftande ihrer
auf das héchfte geftiegenen Leidenfchaft am we-

nigften



—_— 111 =

nigften im Stande, fich den Gegenftand derfel-
ben vorzuftellen, und es giebt Zeitpunkte inder
Traurigkeit, der Furcht, dem Zorne, wo die
Phantafie alle ibre Kraft verlohren zu haben
fcheint. So wenig wir auch iiber diefe Phino-
mene nachzudenken pflegen, fo find wir dochan
diefe Einrichtung unfrer Natur fo gewohnt, dals
fchon das gemeine Gefiihl den Dichter tadelt,
der in folchen Augenblicken der Empfindung und
Leidenfchaft Perfonen lange Reihen von Gedan«

ken in einer bildervollen Sprache vortragen
Lifst,

In diefen Fillen beforderte oder unter-
driickte- die Empfindung die Phantafie. ~Wie
fehr wechfelfeitig die Phantafie die Empfindung
errege, ift jedem bekannt, in wieniederm Gra-
de erauchdiefe Kriifce befitze. Kein Vermogen
unferer Seele hat einen fo augenblicklichen und
ftarken Einflufs auf unfere Empfinglichkeit fiir
Vergniigen und Schmerz, als die Phantafie.
Wie angenehm befchiftigen uns nicht die Ge-
mihlde der Hoffoung, und um wie viel angeneh-
mer, je weijter fie vonder Wirklichkeit entfernt,
Jje mehr fie aus dem eignen Stoffe der Phantafie.
gebildet find; und wie fchrecken uns nicht im
Gegentheile die Bilder der Furcht, fo aben-
theuerlich fie auch zufammengefetzt feyn mo-
gen! Welche Wiirkungen bringen die Werke
der fchnen K.iinfte hervor, welche alle das ge-

mein-



) () () e

meinfame haben, dafs fie der Phantafie einen
Stoff liefern, anwelchem fie ihre Wirkfamkeit
dufsern kann! Wie gliicklich- fiiblen fich die
Kiinftler felbft in den Stunden ihrer begeifterten
Phantafie. wie lieben fie nicht die Geburten der-
felben, mdgen fie auch noch fo weit von der Voll-
kommenheit entfernt feyn! Und wer weils es
picht, in welchem Zuftande viele durch ihre tiber-
miifsige Anhénglichkeit an die Bilder der Phan-
tafie endlich gerathen: fie fixiren {ich auf ein
einziges Bild, und die Einwirkung einer gan-
zen finnlichen Welt kann ihre Aufmerfamkeit
nicht von demfelben abziehn, oder der iiber-
{pannte. Geilt verliehrt feine Haltfamkeit, und
irrt in einer regellofen Zer{treuung unter einer
Schaar von nichtigen Bildern umher; die Leb-
haftigkeit der Kinbildung verdunkelt die Helle
der Wirklichkeit, der Menfch wird fiihllos fiir
die Gegenwart, und exiftirt und wirkt in {feinen
Triumen.

So wie beyde Kriiftein einzelnenFillen fich
gegenfeitig befordern oder einfchriinken, kann
man leicht denken, dafs auch im Ganzen die Bil-
dung der einen auf die Bildung der andern einen
grofsen Einflufs hat, dafs einegewifle Erhshung
der Empfindfankeit auch die Vervollkommnung
der Phantafie nach fich zieht, und dafs auch die
Empfindfumkeit an Stiirke und Umfang gewinnt,

wenn die Lebhaftigkeit und Fertigkeitder Phen-
tafie



— 113 —

tafie vermebrt wird. - Dennoch findet fich hier
zwilchen beyden Kriiften ein merkwiirdiger Un-
terfchied.  Jeunmifsiger wir unfre Empfindfam-
keit ausbilden, defto ziigellofer und abentheuer-
licher wirkt unfre Phantafie; allein, wenn wir
uns zu febr mit dem Spiele der Phantafie ‘be-
fchiftigen, fo wird unfre Empfindfamkeit amn
Ende abgeftumpft, wenigftens werden wir gegen
die Objecte und Ereignifle der wirklichen Welt
gleichgiiltig. %)

Das innere Wirken des Geiftes beftimmt
die dufsern Handlungen des Menfchen. Kann
die Phantafie upfye Empfindung bis auf ihre #u-
fserfte Hohe fpannen, wo fie zur Leidenfchaft
wird, fo kann fie uns mehr, denn irgend eine
andre Kraft zur That veranlaffen; und hier fiihrt
uns unfer Gegenftand in die Mitte der Sitten-.

lehre.

*) Dergleichen Charaktere giebt es wirklich, befonders
unter den Kiinftlern, Einer unferer beften Theater-
dichter, Herr Klinger, hat zwey Perfonen diefer Art
mit fehr treffenden Ziigen aufgeftellt in feinem iibri-
gens dem Titel und der Form nach fehr abentheuerlj.
chen Schaufpiele: Sturm und Drang. (Klingerg
Theater zweyter Theil.) In dem bis zur Schlaffycht
abgefpannten Blafius, und dem in lllufion und Trsq-
men exiftirenden 1a Feu wird kein Unpartheyifcher
die tiefiten Blicke des Dichters in die Natur des menfch-
lichen Geiftes verkennen.

. Originalid, IT, Theil. H



lehre. Das  Zufammenipiel der Empfindung
und Phantafie erzeugt unendlich viel tugendhafte
undlafterhafte Handlyngen. ~ Und diefe Triebfe-
der derfelben verdient um defto mehrunterfucht
zu werden, weil fie, gleichfam zum Spott der
rifonnirenden Vernunft, mit dem &ufserften

Ungeltiim wirkt. Die verfchdnernde Kraft der
Phantafie tuberfpannt unfre Liebe, fo wie die

verhifslicherende unfern Hafs; wie viele un-
gliickliche Ehen, wie viele {ibereilt gefchloffene
Freundfchaften find durch jene, wie viele unge-
rechte Mifshandlungen, wie viele Mordthaten
find durch durch diefe entftanden! Wen haben
nicht in feinem Leben wenigftens zuweilen die
Luit{chtsfler feiner Hoffoung irr geflibrt, wie vie-
le haben fie nicht ganz verblendet, um ihr
Gliick und ihre Ruhe gebracht! Welche ungtin-
ftige Folgen verurfachen die Schreckniffe der
Furcht, welche edlen Kriifte hemmen fie oft in
jhrem Streben und Wachfen, welche trefliche
Ideale von Thaten, fchon bereit, in die Wirk-
lichkeit tiberzudringen, verfchwinden vor einer
zu f{ehr belebten Ahndung faft unméglicher Er-
eigniffe! Welch einen giinftigen Einflufs haben
aber auch die Dichtungen der Hoffhung und
Furcht auf unfre Handlungen! Ein luftges Bild
der Hoffhung verdoppelt nicht felten unfre Krif-
te zu Thaten, die wir ohne fie nicht vollbracht
hiitten, und die Schattenbilder der Furcht ftim-
men fie oft herab in Fillen, wo ibr rafches und

blin-



— 115 —

blindes Wirken unfern Untergang nach fich zie-
hen wiirde. ¥)  Wenn wir die berihniteften
Handlungen, die Patriotifin, religitfe Schwiir-
merey, Ehrfucht, Rachgier, Tapferkeit er-
zeugten, bis in ibren erften Keim verfolgen, fo
finden wir, dafs Phantafie und Leidenfchaft die
Menfchen unwiderftehlich fortvitfen, dafs nur
Wenige davon von dem abgewogenen Einfluffe
kalter Vernunftfchliifle hervorgebracht wurden.
Und indem wir uns {iberzeugen, dafs der die
Menfchen am Seile lenken konnte, der es recht
verftiinde, ihre Empfindung und Phantafie fei-
nen Zweck gemiifs anzufeuern, fo miiffen wir
bedauern, dafs weit mehrere diefen Kunftgriff
zum Betruge und Verderben der Menfchheit,

H 2 als

*) Die Phantafie, der muthwillige Affe der
Sinlichkeitgaukelt uns wunderbareTriu-
me vor, fagt Karl Moor in Schillers Riubern in
dem Augenblicke, wo er den Gedanken des Selbft-
mords fafst. ShakefpearsHamlet,der diefem Diche
ter wahrfcheinlich vorfchwebte, fagt in eben diefem
ent{cheidenden Punkte :

Die Furcht vor dem, was nach dem
Tode folgt,

Das Land, von dem kein Reifender
zuriick

Auf Erden kam, entwafflnen unfera
Muth.



—_ 116 —

als zur Bildung und Begliickfeligung derfelben
anwenden.

Eine fo grofse Menge von Erfcheinungen,
gleich intereflunt fiir das Vergniizen und die gei-
ftige Vollkommenbeit der Menfchen, mufs je-
den, fobald er fie tiberfchaut, zu dem Verfuche
reizen, ihre Urfachen zu entwickeln. Diefe
konnen freilich nicht auf der Oberfliche des
menfchlichen Geiftes liegen, und der fchirilte
Forfcher mufs zufrieden feyn, wenn er fie nur
bis auf einen Punkt verfolgen kann, wo die
Wifsbegierde, wenn auch nicht vollig gefiiteigt,
doch hinkiinglich gendhrt wird.  Kann er gleich
die Wurzel des Baums nicht bis in die unterfte
Fafer verfolgen, die ihre Nahrung aus dem Bu-
fen der Natur faugt, kann er 'gleich nicht das
Geheitnnifs enthiillen,, wie gleichfum inftinkt-
n:fsig fich die Sifte der Erde zu dem Baume
dringen, und in feine Natur {ibergehen, kann
er fich gleich nicht mit feiner Einbildung die su-
{ser{ten Enden diefer kunftvollen Zufammenfe-
tzung mit den umliegenden Dingen geeinigt vor-
ftelien; fo liefert ihm doch die Unterfuchung des
Baumes felbft mit den Verhiltniffen, unter de-
nen ihn die Sinne beobachten, . hinlinglichen
Stoff;: die Phinomene des Wachfeps, Bliihens,
Fruchttragens und Verwelkens aufzukliren; ja,
er kann fogar auf diefem Wege der offenen Er-
fahrung binlingliche Regeln fiir die Erziehung

und



—_— 117 —

und Bildung des Baums fammlen.  So ftolzund
vielverkiindigend auch die Sprache vieler Pfy-
chologen ift, fo bin ich doch iiberzeugt, dafs
alle unfre Erklirungen der Erfcheinungen des
Geiftes weiter nichts find, als Reihen von Be-
obachtungen, die wir durch den innern Sinn
machen, dafs die Grinzen von jenen keine an-
dern find, als die Griinzen von diefem, unddafs
keine Vernunft, mit was flir Fernrohren fie
fich auch briifte, {iber diefe hinausfchauen kann.
Und wiewobhl auch ich den der Menfchheit fo
wefentlich eigenen Drang fiihle, bis zu dem er-
ften Grunde der Erfcheinungen aufzufteigen,
und einen Punkt zu erreichen, itiber den hinaus
felbft der Verftand hherer Geifter picht drin-
gen kann; fo lehrt mich doch die Betrachtung
meiner Krifte, dals es Pflicht ik, die Griinzen-
lofigkeit einer blinden Begierde zu befchrinken,
Wwenn man nicht, ftatt die naheliegende Wabr-
heit zu benutzen, in leeren Luferiumen herum-
fehweifen will, die nur die Schopferkraft der
Phantafie, um uns zu tiufchen, bevolkert.
Man erwarte alfo nichts von mir als Beobach--
tungen und Bemerkungen iber das Zu-
fammenfpiel der Empfindung und Phantafie, ei-
nen Beitrag zur empirifchen Seelenle-hre; und
vielleicht, denn die Natur verlieh uns ja in jeder
Sphiire der Erkenntnifs gerade fo viel, als wir
brauchen; vielleicht find diefe Bemerkungen
hinlinglich, um daraus niitzliche Vorfehrifren

H 3 zZur



e 118 —

zur Bildung beider Krifte herzuleiten, Vor:
fchriften, fiir die vielleicht die Theorien der
fchonen Kiinfte, die Sittenlehre und Politik
noch einen Platz haben. *)

Zweyter Perfuch.

Die Entfernung aller transfcendentalen Un-
terfuchungen tiber die Natur der Seelenkriifte
diirfte mich leicht in den Verdacht bringen, als
wollte ich mich, mit Uebergehung der wichtig-
ften und nothwendigften Materien, an einer
oberflichiichen Behandlung meines Gegenftan-
des begntigen.  Ich mufs mir alfo einige Worte
erlauben. um mein Betragen zu rechtfertigen.
Es wirdfich, hoffe ich, ausihnenergeben, dafs
es leichter ift, ganze Bogen mit {pitzfindigen
Gribeleien tiber diefe Gegenftinde anzufiillen,
als durch eine fcharfe Priifung davon die Ein-
ficht.zu bekommen, dafs es Blendwerke find.

Man giebt insgemein als eins der wichtig-
ften Vorzilge der neuren Pfychologie an, dafs
fie alle verfchiedene Seelenvermuogen auf eines

: und

*) Meines Wiffens hat noch niemand iiber diefen Gegen-
ftand befonders gefchrieben. Der Auffatz von C.onz
iiber Empfindungsvermégen und Phantafie,
wie liber ihren gegenfeitigen Einflufs, im
1ften Bindchen feiner Beytrige ift ein blofses
Fragment,



und daffelbe Prinzip, die Vorftellkraft, zuriick.
geftibrt habe, und dadurch aus einer gehiuften
Menge von Erfahrungen und Beobachtungen zu
einer wabren Wiflenfchaft geworden fey. *)

H 4 Die-

*) Eberhards Theorie des Denkens und Empfindens,
S.29.30. Man kann mit Recht behaupten, dafs da-
durch erft die Pfychologie die Geftalt einer Wiffen-
fchaft erhalten hat, dafs die nenere Philofophie alle
Verﬁndem‘ﬂgen der Seele auf eine Grundkraft zntiick-
zubrirgen gefucht hat, Warum follte man das in die-
fer Wiifenfchaft verfchmihen, da man in der Natur-
lehre und allen andern Wiffenfchaften es fir eipe Un-
vollkommenheit halten mufs, wenn man fiir jede Art
d.e r Erfeheinongen ein neues unabhiingiges Prinzi-
piam anzunehmep gengthigt ift, Schon Des Cartes,
Malebranche und Spinoza nahmen die Vorftellkraft als
Grundvermégen an,  fgs Cartes Princ. Phil, P. I.
¢. IX. Cogitationis yomine intelligo illa ommia, quae
nobis confciis in nobis fiunt, quatenus eoruni in
nobis con/cientia eft. Atque ita non moda intelligere,
velle, imaginari, fed etiam [entire idem eft hic quod
cogitare. Nam [ dicam, ego video vel g0 ambulo,
ergo fum; et hoc intelligam de vifione aut ambulatione,
9uae corpore peragitur, conclufionon efl abjolute certa;
quia, vt [aepe fit in fomnis , poffum putare me videre
vel ambulare, quamuis oculos non aperiam et loco now
monear , atque etiam forte, quamuis nullum haheam
corpus; fed [i intelligam de ip/o jen/u,. fue confci-
entia videndi vel ambulandi, quia tunc véfertyr admen-
tem, quae fola [entit fine cogitat fe videre aut ambu-
lave, ¢ff plane certa. Doch nimmt Deg Cartes an ei-

nem



e 1RO

Diefes Gliick wiire der Pfychologie allerdingszu
wiinfchen ; wir hiitten dann bey jeder Unterfu-
chung einen Leitfaden, der uns mitten durch
die in einander kreuzenden Pfade der Erfahrung
zum Ziele der Wahrheit fiihrte ; ich felbft wiirde
mich nicht begniigen diirfen, blofs eine Samm-
lung von Becbachtungen iiber Empfindung und
Phantafie darzulegen, ich kénnte ficher vondem
beftimmten Begriffe einer Vorftellkraft ausgehn,
zeigen, wie diefe Vorftellkraft die Phinomene

des

nem andern Orte gewiffe Mitteldinge an, di¢ halb der
Grundkraft der Seele, halb den phyfifchen Kriften
des Korpers zugelchrieben werden miiffen. Sed et
alia quaedam, fagt er, in nobis experimur , quae nec
ad [olam mentem nec etiam ad folum corpus referri de-
bent, quacque, ut infra fuo loco oftendetur, ab arf¥a
et intima mentis noftrae cum corpore vnione profici-
feuntuv, nempe appetitus famis , fitis etc. itemque com-
motiones, fiue animi pathemata, quae non in fola co-
gitatione confiftunt ac denique fen[us omnes vt dolo-
ris etc. (in demfelben Buche! §. XL7TIL) Male-
branche (vach der lateinifchen Ueberfetzung, de
inquivenda vevitate [, IT1. ¢, I) fagt: Nemo eft, opi-
%07, qui fuper ea re [erio meditatus non agnofcat, ef-
[fentiam mentis confiftere in fola cogitatione, quemad-
modum efJentia mateviae confiftit in jola extenfione st
pro variis modiﬁmtionibus cogitationis, mentem mox
velle et mox imaginari aut denique multas alias formas
Joeciales fufcipere. Und Spinoza dachte eben diefes,
wenn er alle geiftige Beftimmungen des Men{chen flir
Modificationen des Denkens hielt.



-— q2Y —=

des Empfindens und Einbildens hervorbringet,
und wie diefelbe, wenn fie zum Empfinden ge-
gtimmt ift, dadurch felbft auch zu lebhaften Ein-
bildungen angefeuert wird, und hinwiederum,
‘wenn fie als Einbildung wirkt, durch diefe Rich-
tung fibiger wird, ftark und innig zu'empfin-
den.  Allein ich fiirchte, diefe fo fehr geprie-
fene Entdeckung ift eine Tiufchung der fpeku-
lativen Vernunft, die fo gern fcheinen will, in
Sphiiren zu dringen, die fiir fie gar nicht exifti-
ren, flirchte, dafs fie ihr nie glilkkken wird, es
miifsten dean ihre Denkorganen vollig umgebil-
det werden. Wenn wir verfchiedenartige Er-
fcheinungen einem und demfelben Prinzip zu-
fchreiben follen; fo miiffen wir vor allen Dingen -
doch wohl diefes Prinzip felbft kennen, dann
miiffen wir zeigen, durch welche befondre Be-
ftimmung es im Stande ift, diefelben hervorzu-
bringen. Ich werde alfo mit Recht fragen diir-
fen, was die Vorftellkraft ift, und vorher noch,
was eine Vorftellung ift. Ich kenpe alle Defi-
nizionen, *) die man in den Schulen der Pfycho-
H s logie
*) Am fcharffinnigften unter allen Pfychologen hat Herr
Tetens diefen Gegenftand behandele in den Philof.
Verf, 1 Th, v. S. §. Was Here Hungar gegen die-
fen grofsen Weltweifen erinnert hat, in dsr Canzler-
und Meifnerifchen Quartalfchrift. 3ter Jahrg, 5 Heft.
#0. 11. hab ich unerachtet aller Anftrengung nur zum
kleinften Thejle verftanden, und wage es dahernicht,
dariiber zu urtheilen.



- A2 ==

logie von Vorftellung giebt, urd von keiner
habe ich gefunden, dafs fie uns mebr hilft, als
etwa einen Tifch von einer Vorftellung unter-
fcheiden zu kdnnen. - Ich will damit den fcharf-
finnigen Verfaflern keinesweges einen Vorwnrt
machen, im Gegentheile gereicht es ihren mis-
lungenen Verfuchen zu einer nicht geringen Ent-
fchuldigung, wenn ich behaupte, dafs man auf
keine Weife beftimmen kann, was eine Vor-
ftellung an fich it. Um fie als Aktus unfers
Wefens zu definiren, miiffen wir nothwendig
die Art und Weife kennen, wie daflelbe dabey
zuWerke geht, wie es fie aus eigner Kraft her-
vorbringt, wir miiffen alfo einen objektiv wah-
ren Begriff von uns felbft haben. Nun aber
find esblofs Vorftellungen, durchdie wir gleich-
fam uns felbft fichtbar werden, und von denen
wir auf uns felbft zuriickfchliifsen. Wir kon-
nen alfo eben fo wenig angeben, was eigentlich
unfre Vorftellungen find, weil wir das Wefen
nicht kennen, dafs fie hervorbringt, als wir im
Gegentheile unfer Wefen nicht aus unfern Vor-
ftellungen kennen zu lernen vermtgen. Um
die Vorftellung, als Bild eines Gegenftandes,
zu erkliren, miiflen wir nothwendig den
Gegenftand felbft an fich kennen, dann wiflen,
wie das ideenbildende Prinzip bey Verferti-
gung der Kopie deffelben verfihrt, und genau
angeben kénnen, welchen Beytrag die eigne
Kraft des Welens, und weichen hingegen die

Ein-



_— 123 —

Einwirkung des #ufsern Gegenftandes zu diefem
Gefchifte lieferte.  Da wir nun aber weder den
vorzuftellenden Gegenftand, nochdas vorftellen-
de Wefenkennen, da wir die zu einem neuen We-
fen gleichfam verfchmolzenen Wirkungen von
beyden durch keine Scheidung abzufondern ver-
mégen; fo begreife ich nicht, wie ein menfchli-
cher Geitt die Vorftellung, als Bild eines Ge-
genftandes, definiren konne. Ich leugne damit
gar nicht, dafs es moglich fey, an einer Vor-
ftellung fo viele Merkmale zu beobachten, um
eine fiir die Erfahrung brauchbare Befchreibung
davon machen zu konnen.  Man findet derglei-
chen wirklich in jedem guten Handbuche der
pfycho]ogie. Alein man wird mir zugeben,
dafs eine folche Erkléirung, fo anwendbar fie
auch im gemeinen Leben ift, gar kein Gewicht
hat, wenn es darauf ankommt, die Natur des
Prinzips, dasfiehervorbringt, anfichzubeftim-
men,  Vollig unbekannt mit dem Wefen der
Vorftellung felbft kénnen wir uns bey dem
Worte, Vorftellkraft, weiter nichts denken,
als das unbekannte nicht zubeftimmende Etwas,
dafs fie hervorbringt, die verborgne Urfache
einer uns kaum zur Hilfte bekanoten Wirkung,
Da nun diefe Idee weiter nichts ift, als die leere
Setzung eines Dinges, von deflen Eigen(chaf-
ten wir gar nichts angeben konnen; fo ergiebt
fich von felbft, was man von dem Verfuche er-
wartenkonne, verfchiedenartige Erfcheinungen

aus



aus demfelben herzuleiten.  Alles, was Wir
kénnen, ift, dafs wir die Erfcheinungen ver-
gleichen, das gemeinfame und verichiedene in
denfclben bemerken, und aus der Mehrheit des
gemeinfamen die muthmafsliche Folgerung ma-
chen, dafs vielleicht die nimliche Urfache, die
die einen hervorbringt, auch dieandernerzeugt.
Diefes bleibt aber immer eine zweifelhafte Muth-
mafsung, fo lange wir nicht zeigen konnen.
durch welcheRichtung feiner Thiitigkeit daffelbe
Prinzip fo verfchiedentlich wirke, und diefe
konnen wir, ohne das Prinzip felb{t zu kennen,
nicht wiffen. So zum Beyfpiel ift es wahr-
{cheinlich, dafs die Kraft, welche unfire Eintil-
dungen zufammenfetzt; eben die ift, welche
unfre finnlichen Gewahrnehmungen bildet, dafs
diefelbe Kraft, welche in uns iufsere Dinge ge-
wahrnimmt, auch denkt,  Allein das Wie die-
{er verfchiedenen AeufSerungen deffelben Ver-
mogens konnen wir nicht angeben. Und diefes
ift doch eigentlich die Aufgabe, deren Lofung
die Plychologie intereffiren kann. Bey keiner
Keraft fcheint mir diefe unmoglicher, als bey der
zu empfinden, und der zu begehren oder zu
verabfcheuen. Ich bin gewifs, dafs kem Welt-
Wweifer, wie {pitzfindig er auch zu VWerke gehe,
eine reine Empfindnifs, eine reine Willensthii-
tigkeit auf Vorftellung zuriickfiihet. Vielen
feheint diefes zwar gelungen zu feyn, alleinblofs
aus der Urfache, weil fie dieSeelenmodifikazion

felbit



_— 12§ -

felbft 1) bald mit den Vorftellungen vermengten;
die fie entweder erregten oder nur begleiteten,
2) bald mit der Vor{tellung von der Modifikazion
verwechfelten, die der Seele iibrig blieb, da fie
fchon vergangen war.  Darum fpreche ich von
reinen Empfindniffen, reinen Willensthitigkei-
ten, das heifst, folchen, von denen allesfremd-
artige abgefondert ift, 1) Aufser den finnlichen
Geftblen des Vergniigens und des Schmerzes
werden die meiften Empfindniffe von Vorftellun-
gen erregt. - Faft alle aber find von Vorftellun-
gen begleitet, denn dasGefiihl felbft ift ein Prin-
zip ‘der Ideenverbinduhg.*) Will man alfo
tiber das Empfindnifs felbft entfcheiden, fo mufs
man jenes Kompofitum trennen, bis nichts
mehr {ibrig ift, als das Bewufstfeyn des ange-
nehmen oder unangenehmen , oder das Streben
des Willens, welche auchin der Aufeinan-
derfolge des Ganzen jederzeit ihre befondern
Momente haben. Und diefe find gewifs einer
Vorftellung fo wenig dhnlich, dafs ich kaum be-
greife, wie Voritellungen fie erzeugen konnen,
gelchweige denn, wie man fie auf Vorftellun-
8en zuriickfithren konne. 2) Jede Verinde-

rung

*) Diefe Beobachtung, auf die man bisher in der See-
lenlehre zu wenig Riickficht genommen hat, wird im
folgenden erft ansfiihrlicher erliutert werden, Sie ift

“nngemein fruchtbar an wichtigen Folgerungen fiir un-
fern Gegenftand,



—_ 126 —

rung unfers Wefens lifst beym Vergehen Spu-
ren von fich zuriick; die Phantafie bildet aus
diefen eine Vorftellung des vormaligen Seelen-
zuftandes; allein diefe Vorftellung ift darum
nicht die vorgeftellte Modifikation diefes We-
fens felbft, fo wenig als ein Bildnifs das Origi-
nal, welches es vorftellt. Wenn alfo der
Menfch zum Beyfpiel eine lebhafte Abneigung
gegen etwas gefiihlt hat, fo bildet feine Phan-
tafie eine Vorftellung derfelben, wenn fie ver-
gangen ift, allein diefe Vorftellung der Abnei-
gung ift doch nimmermehr die Abneigung
felbft. ) Aus allem diefem erhellt wenigftens
fo viel, dafs man mit der Reduction der Seelen-
krifte auf eine Grundkraft noch lange nicht fo
weit gekommen ift, um die Pfychologie zu ei-
ner wahren, in fich zafammenhingenden Wif-
fenfchaft zuerheben. Siedarffich, diinktmich,
in diefer Riickficht immer noch nicht einer gro-

fsern

#) Des Cartes hat augenfcheinlich die Unméglichkeit ge-
fiihlt, gewifle Modifikationen unfers Wefens auf Vor-
ftellung zuriickzufiihren. Daher fagt er: fed et alia
quaedam in nobis expevimuyr, quae nec ad folam men-
tem, nec etiam ad folum corpus refervi debent, quae-
que ab arfla et intima mentis noftrae cum corporeunio-
ne proficifcuntur, nempe appetitur famis, fitis etc.
ttemquecommotiones, fiue animi pathemata,
guae non in fola cogitatione confifiunt, ac
denique fenfus omnes vt doloris etc. Princip.
Phil. P. 1, §, XLVIII.



fsern Vollkommenheit rithmen, als diejenigen
Willenfchaften, welche die Erfcheinungen der

Korperwelt zuin Gegenftande ihrer Unterfu-
chung haben,

Vielleicht diefelben Urfichen, welche die
Zurﬁckf(jhrung aller Seelenkrifte auf eines und
daflelbe urfpriingliche Vermogen erfchweren,
machen auch die fachliche Erklirung deffen,
Was  eigentlich Empfindnifs ift, unmoglich.
M"‘_" hat viele Theorien der Empfindungen; und
€ihige davon, die ich nicht erft zu nennen brau-
che, konnen als Meifterftiicke des Scharflinns
b‘ewachtet werden. Allein im Ganzen drehn
I’fh die Verfaffer derfelben doch immer in einem
!}’v‘eifs herum, wenn fie uns fagen follen,” was
®igentlich ein Empfindnifs ift. Einige halten
immeyp noch die Einficht von Vollkommenheit
oder Unvollkommenheit fiir das Welen des
Ve“gnﬁgens oder Mifsvergniigens. Allein,
Wenn wir iiberlegen, was zu einem Urtheile
tiber Vollkommenheit oder Unvollkommenheit
erfordert wird, fo finden wir, dafs die wenig-
ften Empfinduiffe darauf beruben. Vollkom-
menheit ift die zwekmifsige Uebereinftimmung
des Mannigfaltigen zur Erreichung eines
Zweckes; mithin mufs man, um fie einzu-
fehn, erftlich das Mannigfaltige, felbft bemer-
kf’u, dann den Zweck erkennen, zu dem es
Zielt, endlich die Verhiltniffe des Mannigfaltigen

zu



pu— 128 P

zu dem Zwecke in fo weit klar einfeben, dafs
man urtheilen kénne, es ftimme gemeinfchaft-
lich zu Erreichung deflelben hin. Wie klein ift
die Anzahl von Empfindniffen, bey denen alle
diefe Thitigkeiten der Vernunft ftatt finden.
Die ganze unermefsliche Menge von {innlichen
Gefiihlen wiirde mit diefem Begriffe ganz aus-
gefchloffen, und eine grofse Anzahl von unan-
genehmen Empfindniffen gehérte ihm zufolge
unter die angenehmen: denn felbft bey unfern
Uebeln und Leiden findet fich oft eine bewun-
dernswiirdige Uebereinftinmung des Mannig-
faltigen zu einem, aber freylich traurigem Zwe-
cke. Mithin miifste man diefen Begriff wenig-
ftens fo verindern; eine angenehme Empfin-
dung ift die Einficht der Uebereinftinmung des
Mannigfaltigen zu einem angenehmen Endzwe-
cke, eine unangenehme ift die Einficht der Er-
mangelung der Uebereinftimmung des Mannig-
faltigen zu einem angenehmen Zwecke. Und
fo fiibrt uns diefer Begriff felbft, wo er gelten
ksnnte, dahin zuriick, wo wir ausgiengen:
Wir bekommen eine angenehme Em-
pfindnifs, wenn viele Dinge durch eis
ne zweckmifsige Zufammenwirkung
etwas zu Stande bringen, das uns ei-
ne angenehme Empfindnifs verurfacht,
und wir fiihlen eine unangenehme
Empfindnifs, -wenn ein Mannigfalti-
ges nicht zu einem Zwecke zufam-

men-



menwirkt, den wir wiinfchen, weil
wir uns Vergnii gen von ihm verfpre-

chen. Andre glauben das Geleimnis unfrer
Emplindung ergriindet zu haben, wenn fie fa-

gen, Vergniigen {fey Bewufstfeyn der Vollkom-

menheit des felbiteigenen korperlichen oder gei=

ftigen Zuftandes. Mifsvergniigen und Schmerz

das Bewufstfeyn des Gegentheils; angenehin

fey mithin alles, was den Trieb desLebens und

den Trieb nach Ideen befriedige, unangenehn

alles, was den einen, oder den andern ein-

fchrinke.  Allein auch diefe bleibenim Grunde

Iminer nuy auf demfelben Puncte ftehen, an ge=

nehm, figen fie, ift alles, was den Trieb

bach Leben und nach ideen befriedigt,

und, wenn man fie fragt, warum fie

denn fortzuleben, warum fortzuden-

ken verlangen, fo konnen fie nichts er=
Wiedern, als: weil beydes uns ange-

nehm ift.  Unfre Urtheile tiber die Vollkom-= -
menbeit unfers Zuftandes griinden fich auf die

angenehimen Gefiihle, welche er enthilt; und

alle unfre Triebe fetzen diefe hinwiederum vora

aus. Kinige andre Theorien der Kmpfindun:

8¢h Werden wir in der Folge niher zu priifen

Veranlaffung finden.

Die Erfahrung ftellt d fc? Exifteniz des Ven=
fchen, als|eine Reihe wechlelfeitiger Einwirkun=
gen eines Geiftes auf einent Korper, und eines

Originalid. I1. Theil: I Kor=



— 130 —

Ksrpers auf einen Geift dar.  Selbft bey denen
Thitigkeiten der Seele, die ganz aus ihrer eig-
nen Kraft entwickelt zu feyn fcheinen, wirken
doch immer kdrperliche Organe mit. Es kann
alfo bey der Unterfuchung der meunfchlichen Ein-
bildung keine nattirlichere Frage geben, alsdie:
Was thut der Korper, und was thut die Seele
bey diefem wunderbaren Gefchiffte? Die mei-
ften haben dem Korper die wichtigften Functio-
nen dabey zugeeignet, und es ift eine angeneh-
me Unterhaltung, die Moglichkeiten durchzu-
gehen, wie man fich die Aufbewahrung der Bil-
der der Sinnen in den materiellen Theilen def-
felben gedacht hat. Man {iberhebe mich der
Miihe, alle hieher gehorige Hypothefen der
Phyfiologen und Seelenlehrer zu priifen. Nur
ein paar Worte erlaube man mir, um mich des-
halb zu rechtfertigen, dafs ich bey meinen Be-
merkungen aufkeine derfelben Riickficht nehme.
Sobald wir uns den Menfchen, als aus einem
Korper und einem Geifte beftehend, denken,
und den erftern als das Organ des letztern be-
trachten; fo miiffen wir, welche Ueberbleibfel,
Spuren und Bilder fich auch von den finnlichen
Eindriicken im Korper befinden mégen, den-
noch allezeit auch eine Phantafievorftellung in
der Seele felbft annehmen. Denn, gefetzt
auch, diefe bekommt den Stofl'zu ihrer Einbil-
dung aus irgend einer von finnlichen Einwirkun-
gen zuriickgebliebenen Determination ihres

Ko -



pers, fo wird fie doch nie die daraus gebildete
Idee als eine fchon vormals gehabte anerkennen,
wenn fie nicht in fich felbft irgend etwas enthilt,
woraus fie diefe Erinnerung fchopfen kann.
Diefes Etwas mufs aber nothwendig fo befchaf-
fen feyn, dafs die Seele es mit jener Idee ver-
gleichen, und aus diefer Vergleichung urthei-
len konne, dafs fie von vormals wirklich gehab-
ten Eindriicken abftamme, und was konnte es
alfo anders feyn, denn das Bild, die Vorftel-
lung felbft.  Wenn diefes nicht wiire, fo wiir-
de die Seele jedes Phantafiebild, das ibr durch
d'ie Einwirkung ihres Korpers erfchiene, fiir
€in neues, nie empfundenes anfehn und nim-
mermehr Einbildung von Wirklichkeit unter-
fcheiden.  Es i alfo wahrfcheinlich, dafs die
Seele felbft der Sitz der Bilder una Vorftellun-
genift. Der Kérper kann indeffen immer das
feinige zu diefen Verrichtungen beytragen; nur
mufs man fich vor der Vorftellung hiiten, als ob
er gleichfum das Repertorium der Seele fey, aus
dem fie den Stoff zu ihren Erinperungen neh-
men'miiffe.  Ich griinde meine Bemerkungen
blofs auf das, was in unferm Bewufstfeyn vor-
geht, auf bewufste Gefithle und Vorftellungen,
Die jenfeits der Erfahrung liegenden Urfachen
derfelben unternehme ich nicht, zu entdecken,
und fchweige von ihnen ganz. Es giebt zwar,

ich weifs es, viele romantifche Kopfe, depenin
12 der



der ganzen Seelenlehre nichts lieber ift, als Be-
fchreibungen und Zeichnungen von Schwingun-
gen der Nerven, Bewegungen des Geiftes der-
felben, Eindriicken im Gehirn u.f.w. und diefe
bin ich nicht im Stande zu befiiedigen; allein,
es giebt fiir fie romantifche Seelenlehrer genug,
die eine materielle Idee fo umftindlich als ein In-
fekt zu befchreiben wiflen.

Meine Vorausfetzungen von beyden Krif-
ten {chriinken fich demnach auf wenige gering-
fcheinende Bemerkungen ein: das angenehme
und unangenehme — das eigentliche Empfind-
nifs — kann nicht weiter erklirt werden; alle
Definitionen davon find identifch; es giebt Ge-
fiihle ohne Vorftellungen, aber keine Vorftel-
lungen ohne Gefiihl, und kein Gefiihl ohne Be-
gehren oder Verab{cheuen.  Die aus diefen ver-
fchiedenen Kraftiufserungen zufammengefetz-
ten Ganzen bekommen den Nahmen von dem
Theile, der die Seele am meiften befchiiftigt; z.
B. wenn wir uns einen geliebten Gegenftand
denken, jedoch fo, dafs unfre Kraft mehr be-
fchiftigt wird von dem Streben, ihn zu befi-
tzen, als von der Betrachtung feiner Eigen-
fchaften, fo befinden wir uns im Zuftande der
Leidenfchaft. Haben wir aber von diefem Ge-
genftande eine Aeufserung der Gegenliebe be-
kommen, und iiberlaflen uns dem Genufle des
Vergniigens, ohne die Vorftellungen zu verfol-

gen,



—— Y3 =

gen, dieihm zum Grunde liegen, fo findwir im
Zuftande des Empfindens.  Dasniitzlichite, was
man thun kann, um den empfindenden oder lei-
denfchaftlichen Menfchen zu characterifiren, ift
unftreitig, dafs man die ‘Wirkungsart feiner
Kerifte in jenen Zuftiinden beobachtet, und da-
zu werdeti"uns die folgenden Unterfuchungen
Veranlaflung genug geben.  Phantafie nenne
ich blofs das Vermogen, gehabte Eindriicke
und Ideen hervorzuziehn. Das Bewufstieyn,
{ie vormals fchon gehabt zu haben, - iftin diefem
nicht mit begriffen, fondern erfordert einen be-
fondern Actus der Seecle, die Erinnerung.
Phantafie und Erinnerung fetzen das Gedicht
nifs voraus, das Vermogen, fimliche Eindri-
cke und ldeen aufzubewahren, welches grofs-
tentheils nur mechanifch zu wirken fcheint.
Von ihnen unterfcheide ich das Dichtungs-
vermdgen, vermittelft welches die Seele;aus
dem Stoffe der Phantafie neue Ganzen bildet.
Diefe Eintheilung, die jeder andern yorherge-
hen n.ufs, griindet fich auf die Verfchiedenheit
der Principe, die zu jeder von diefen verfchied-
nen Thitigkeiten erfordert werden. ) Man

I3 kann

*) Diefe Unterfcheidung derer zum Aufbehalten, Her-
vorziehn, Erinnern, und Dichten erfordertichen Kréf-
te entfernt fich zwar von der gewshnlichen Methode,
beruht aber ganz auf der Natur der Sache. Bey den
meiften iit der Gebrauch der Warter Gegdachtrils,

Erin-



kann fiun jede von diefen Kriiften wieder theilen
in Riickficht auf den Stoff, den fie behandeln;
man kann ein befonderes Wort feftfetzen fiir die
Hervorziehung finnlicher Eindriicke und Bilder,
ein andres fiir Ideen des Verftandes und der
Vernunft, ein andres fiir Gefithle und Empfind-
niffe. Die Erneuerung von diefen allen beruht
indeflen auf demfelben Princip, welches ich im
allgemeinen Phantafie nepne. Das Dichtungs-
vermdgen kann man ebenfalls betrachten in
Riickficht auf die Sipnlichkeit, in Riickficht auf
den Verftand, und in Riickficht auf beyde zu-
zugleich ; und kann ihm in Beziehung auf diefe
verfchiedenen Stoffe verfchiedene Nuhmen ge-
ben. Wenn ich deffen unerachtet es immer mit
denifelben Nahmen benenne, fo gefchieht es
wegen der Einartigkeit der Thitigkeiten, die
zu Behandlung derfelben erfordert werden.

Ich

Erinnerung, Phantafie, Einbildungskraft
vollig auf Wilikiihr gegriindet. Sie trennen Thi-
tigkeiten, die aus demfelben Prinzipe hervorgehn,
und. fchmelzen welche zufammen, die fich auf ganz
verfchiedene griinden, So z B. nennen viele das
Dichtungsvermogen die Finbildungskraft oder Phan-
tafie im héhern Sinne, da doch zum Dichten ein ganz
andres Prinzip gehirt, als zum eigentlichen Einbilden,
Mit eben dem Rechte konnte man die Verftandesideen,
die aus der Sinnlichkeit gebildet find, Empfindungen
im kGhern Sinne nennen,



) e

ich gehe nun zur Sache felbft tiber.  Viel-
leicht hitte ich mir meine Rechtfertigung erfpa-
ren kénnen; denn ich habe ja nur Bemerkun-
gen, Keine Theorien angekiindigt.

Dritter Verfuch.

Wir wollen den Anfang mit der einfach-
ften Erfcheinung machen, die durch den Zu-
fammenhang der Empfindung und Phantafie er-
zeugt wird.  Sie ift an fich fehr gemein; allein
ihre Folgen find nichts defto weniger iiberaus
wichtig, und die Urfachen davon biethen fich
dem Forf{cher nicht beym erften Blickedar. Je-
der Menfch mufs die Erfabrung gemacht haben,
dafs ihm jim Zuftande der Empfindung und Lei-
denfchafc die {innlichen Bilder der Phantafie un-
gemein {chnell und leblafe erfchienen; allein,
eben die Alltiglichkeit diefes Phinomens ver-
hindert die meiften, dariiber nachzudenken.
Wir wollen dem Grunde deffelben durch eine
genavere Beobachtung des empfindenden und
eindildenden Menfchen pachfptiren; vielleiche
treffen wir die Stellen, wo beyde Riider in ein-
ander greifen,. und fich zur Bewegung beftim-
men,

Eine tiberaus leichte und einfache Erkli-
rungSart ]iegt uns vor Augen. Vielleicht ver-

mag keine Kraft unferer Seele uns unmittelbar
& ke durch



. ]36 e

durch fich felbft zum Vergniigen oder zum
Schmerz zu riihren, als die Sinnen; vielleicht
kommt den tibrigen allen diefe Féhigkeit nur in
fo weit zu, als fie die finnlichen Vorftellungen
und Gefiihle an fich ziehn, und mit fich verbin-
den. Wenn esfoift, {o haben wir den Schliif-
fel zu unferm Riithfel, Die finnlichen Riihrun-
gen felbft, die einzigen originalen Empfindniffe
miiffen natiirlich mit den finnlichen Bildern und
Eindrticken der Phantafie am genaueften zufani-
menhiingen; Sinnlichkeit und Phantafie wirken
gleichfum Hand inHand; ohne die Beyhiilfe der
Phantafie kann uns kein Sinnesorgan einen voll-
{tindigen Eindruck liefern; mithip wird mit Er-
regung der Sinnlichkeit die Phantafie zugleich
ins Spiel gefetzt, und blofs nach den Gefetzen
der Affociation ergiebt es fich, dafs der Seele,
wenn {ie finnlich empfindet, finnliche Phanta-
fiebilder erfcheinen. Bey denen Empfindnif-
fen, die aus dem Stoffe anderer Kriifte enttehn,
ift die Erklirung wenigftens eben fo leicht.
Diefe konnen kein Vergntigen, keinen Schmerz
wirken, als dadurch, dafs fie finnliche Eindrii-
cke der Phantafie hervorrufen, Indem wir alfo
eine intellectuelle Empfindnifs fetzen, fetzen
wir die Erweckung von finnlichen Voritellungen
der Phantafie damit felbft, und wir werden nur
noch einige Bemerkungen nothig haben, um die
befondere Lebhaftigkeit der Phantafiebilder im
Zultande des Empfindens zu erkliren,  Allein,

fo



— ]37 —

fo bequem es auch wire, mit der Annahme die-
{er Meinung fich den kiirzeften Weg zur Aufls-
fung unferer Frage zu 6ffhen, fo wollen wir fie
doch vorher etwas genauer priifen: gefetzt
auch, wir wiirden durch das Refultat unfrer
Unterfuchung genothigt, einen etwas weitern
und {chwierigern Weg einzufchlagen. Haben
denn wirklich blofs die Sinnen die un-
mittelbare eigenthiimliche Kraft, Ver-
gniigen oder Mifsvergniigen in uns zu
erregen? Bediirfen alle andere Kriifte
derer von ihren Eindriicken zuriick-
gebliebenen Spuren, um uns angeneh-
me oder unan genehme Gefiihle zu be-
reiten?*) Die Vertheidiger diefes Syftems
fiiitzen fich gemeiniglich auf eine analogifche
Parallele, die fie zwifchen dem Denken und dem
Empfinden ziehn. Von aller Erkennt-
nifs entblsfst, fagen fie, kaum feiner
felbft bewufst, erfcheint der Menfch
auf der Welt. Seine erften Vorwiirfe

15 find

*) Herr Hungar hat neucftens diefes Syftem Vie.ﬂei'fht
mit aller Stirke vorgetragen, deren es ff“'}:’g lﬂf,
und ich glaube keinem der vorhergehenden Verthei-
diger deffelben Unrecht zu thun, wenn ich befon-
ders aufihn Riickficht nehme, zumal daer es wirk-
lich von vielen neuen Seiten vorgeftellt hat. (In
des Hrn. Prof, Cifar Denkwiirdd, ir Jahrg 3.4 St
2. Jahrg, 1. B)



— 138 —

find Erfcheinungen der Sinnlichkeit,
und fein ganzes Gefchift ift, diefe aus
ihrer Verworrenheit und Dunkelheit
immer mehr zur Deutlichkeit und Leb-
haftigkeit zu erbeben, Nach und nach
eatwickelt fich feine Selbftthitigkeit,
er erweitert die engen Grinzen {feiner
Erkenntnifs, deren einzige Quelle die
Sinnlichkeit war,und {chafft fich durch
feine eigne Kraft neue Gegenftinde
der Unterhaltung fiir feinen Geift: Al-
lein, wiewohl wir diefen ihre Abftamn-
mung aus der Sinnlichkeit nicht an-
fehn, wiewohl fie unendlich weit tiber
unfre Erfahrung erhaben zu fein {chei-
nen, o {ind fie doch, genauer befehn,
weiter nichts, als Zufammenf{etzun-
gen aus finnlichen Empfindungen, und
die Art, fie zu behandeln, ift keine an-
dre, alsdie, welche er bey den Gegen-
ftiinden der Sinnlichkeit anwendet,
Eben fo ift es nup bey den Empfindnif-
fen. Die erften Empfindniffe, die der
Menfch erfihrt, find die, welche die
Sinne,und befondersdas thierifche Ge-
fiih]l in ihm erzeugt. Diefe allein wir-
ken unmittelbar durch fich. Allein,
nachdem die Sinnlichkeit lange Zeit
die einzige Quelle des Vergniigens

und Schmerzes fiir ihn gewefen war,
fo



{fo verbinden fich die von ihr zurtick-
gebliebenen Spuren mit den Wirkun-
gen feiner librigen Krifte. Durch die-
fe Verbindungen und Mifchungenfchei-
nen zwar ganz neue Gattungen von
Empfindniffen zu entftehen; allein, fie
alle, felbft die, welche die Sinnlich-
keit am meiften verleugnen wollen,
find nur verfeinerte oder verallgemei-
nerte finnliche Empfindniffe. So wie
alfo der denkende Menfch, indem er
von den einzelnen finnlichen Empfin-
dungen das verfchiedene fondert, das
gemeinfame fammelt und verbindet, fo
fcheidet der empfindende Menfch bey
den unmittelbaren finnlichen Gefliih-
len die heterogenen Theile von den
homogenen, und macht fie hierdurch
zur Vereinigung mit den Wirkungen
andrer Krifte gefchickt. Jener bil-
det fich auf diefe Art feine allgemei-
hen ldeen, diefer feine verfeinerten,
verallgemeinerten Empfindniffe. *)
Wir wollen die Wahrheit diefer in der That
blendenden Parallele kiirzlich priifen. Wenn

Wwir

*) Diefe Parallele hat Hr. Hungar gezogen in der angef.
Abh. im 3. Qu. des erften Jahrg. der Denkwiirdd.
S. 497. u, £ verglichen S '495 u. 30I. zu Anf. der
3- Betr.



wir das ganze Feld unfrer finnlichen Erfahrung
tiberfchauen, fo finden wir, dafs die Sinnen
felbft uns eine Menge einzelner Eindriicke und
Vorftellungen lieferten; allein, wir findenauch,
dufs diefen Eindrticken, ‘diefen Vorftellungen
alie Ordnung, alle Gleichmifsigkeit fehlen wiir-
de, wenn nicht vor aller Erfahrung gewifle Ge-
fetze in unferm Wefen ligen, die uns gerade
zu diefer Behandlung der Erfcheinungen der
Sinne beftimmten.  Ohne diefe Geletze wiirden
wir bey allem Zuftréomen der dufsern Vorftel-
lungen gar keiner Erfahrung fihig feyn, man
miifste denn eine zwecklos zufammengewor-
fene Menge von wandelbaren, fich immer un-
gleichen Bildern und Eindriicken mit diefem
Nahmen benennen. Diefe Gefetze, diefe Re-
geln der finnlichen Erfabrung kiénnen alfo nicht
erft durch die Sinnen erworben werden, indem
fie die Sinne erft fihig machen, etwas fiir den
Menfchen zu erwerben. Man wiirde diefe
Meinung fiir nicht fo erzwungen halten, wenn
man nicht von dem Ausdruck Sinne getiufcht
wiirde.  Verftlinde man darunter, wie man
doch in diefem Falle mufs, niclit fowohl die or-
ganifchen' Glieder, welche die Einwirkungen
der isiufsern Dinge aufhehnien, als die Krafc der
Seele felbft, durch welche fie aus den Einwir-
kungen derfelben Vorftellungen und Gefiihle
bildet; fo wiirde man fehn, dafs die Seele felbft
bey Bildung der finnlichen Vorftellungen tiber-

aus



—_— I41  —

aus thitig ift, dafs diefe Vorftellungen von den
abfoluten  Eigenfchaften der Dinge felblt gar
nichts enthalten, dafs Materie und Form davon
durch die ihr eingepflanzten Gefetze der Empfin-
dung und Vorftellung beftimmt wird, fo dafs die
dufsern Gegenftinde nur die Veranlaffung ge-
ben, dafs die Seele ilre Wirkfamkeit auf eine
gewifle in ihrem Wefen gegriindete Art ausiibe.
Wenn unfre Erkenntnifs durch Sinnlichkeit
fchon nothwendige Gefetze und Regeln voraus
fetzt, die fie allerer(t moglich machen, und ih-
re gewifle Art und Weife beftimmen; fo mufs
diefes noch weit mehy bey derjenigen Erkennt-
nifs der Fall feyn,  die wir durch unfern Ver-
frand und unfre Vernunft erwerben. Beyde
Krifte wiirden uns mehy verwirren als leiten,
weunn fie nicht urfpriinglich nach gewiffen noth-
wendigen Prinzipien wirkten, nach Prinzipien,
die unfer Urtheil tiber die Gegenftiinde, welche
die Erfabrung darbiethet, ' tiber ihre extenfive
lentitﬁt, ihre Eigenfchaffren und Krifte, ihre
Beziehungen gegen einander in Riickficht auf
Inhdrenz und Subfiftenz, Caufalitit und Depen-
denz, wirkfame oder leidentiiche Gemeinfchaft,
ihre innere ‘und dufsere Moglichkeit und die Be-
dingungen ihres Dafeyns beftimmen.  Dieferei-
nen Ver&andsbegril%é konnen wir fchlechter-
dings nicht durch die Erfshrung tiberkommen,
durch keine Sinnen erwerben, fondern die erften
bewufsten Thitigkeiten univer Natur fetzen fie

fchon



— 142 —

ichon voraus. Bey dem S#uglinge {chon kann
der aufmerkf{ame Beobachter genau unterfchei-
den, was der Seele von aufsen zukam; und
was fie durch fich und aus fich wirkte. Jene
Verftandsbegriffe aber mufs man nicht mit den
allgemeinen Begriffen verwechfeln; * jedoch
werden auch diefe nicht blofs durch Erfahrung
erworben, fondern jene niiiffen da feyn, damit
wir diefe bilden kénnen.  Allem diefem zufolge
§{t es offenbar,; dafs die Parallele, die man zwi-
fchen dem denkenden und empfindenden Men-
{chen zum Vortheil der uns vorliegenden Theo-
rie zieht, nur blenden, nie iiberzeugen kann.
Wir wollen nun der Hauptfache niiher riicken,
Die finnlichen Empfindniffe, wir nehmen es
unterdeflen an, find wirklich die einzigen origi-
nellen, alle {ibrigen beftehn aus erweckten
Spuren derfelben. Vor allen Dingen wollen
wir aber fragen: Was konnen wir bey Spuren
finnlicher Empfindniffe denken? Wir iiffen
hier unterfcheiden Empfindniffe. die von gewif-
fen finnlichen Bildern und Voritellungen, und
Empﬁndniﬂ'e, die von keinen erregt wurden.
Bey jenen konnendie Spurennichts anders feyn,
als dieentweder in der Seele, oder in denOrga-
nen des Korpers, oder in beyden zugleich lie-
genden Urfachen, die die Seele fihig machen,
das Bild, die Vorftellung, die fie vormals hat-
te, wieder zufammenzufetzen, in eben der Be-
ziehung zu betrachten, unter welcher lie uns

ange-



—_ T43 =

angenehm oder unangenehm riihrte, und alfo
diefes Vergniigen oder diefen Schurerz zu er-
neuern; bey diefen, welche durch eine unmit-
telbare Verinderung des Korpers entftanden,
kdnnen wir uns unter zuriickgebliebenen Spu-
ren nichts denken, als eine allgemeine ldee,
welche die Seele von den verfchiedenen einzel-
nen Riibrungen behielt, und die in den Organen
des Korpers durch diefelben bewirkte Fertig-
keit, fie zuy wiederholen; durch diefe beyden
Be(timmungen wird dann die Seele fihig ge-
macht, vermittelit einer Riickwirkung auf die
| prgane ein shnliches Gefiihl nachzuahmen, als
ibr die Einwirkung fufserer Dinge verurfachte.
€hn man alfo fagt: unfre edlern hshern Em-
Pfindniffe beftehn aus zuriickgebliebenen Spu-
ren finnlicher Gefiihle, fo heifst diefes fo viel:
Wenn unfre Seele diefe oder jene nicht finnliche
Kraft dufsert, foerinnert fie fichentweder einer
oder mehrerer finnlicher Vorftellungen, die fie
Vormals zum Vergniigen oder zum Schmerze be-
ftimm¢ hatten, und erneuert diefes Gefiibl;
oder in dem andern Falle, fie erinnert fich ei-
ner, von mehrern einzelnen nicht von bewufs-
ten Bildern oder Vorftellungen erregten. Geflib-
len zuriickgebliebenen allgemeinen ldee, Wirkt
diefer geméifs auf die Organe, durch welche je-
nes Gefiihl bereitet ward, und ahmt es durch
ihre eigene Krafe, fo viel es moglich ift, nach;
fie fcheidet das in Beziehung auf ihre Vorftel-
lung



lung fremdartige ab; behilt aber das einartige
und verbindet diefes mit ibr auf das inniglte.
Nachdem fie diefes Gefchiift eine Zeitlang {elbft
ausgetiibt hat, fo wird die Aflociation am Ende
mechanifch; ja, die verfchiedenen Theile {chmel-
zen fo in einander, dafs ein Drittes erfcheint,
welches der oberfliichliche Beobachter fiir eine
ganz neue Gattung zn nehmen, verfiihrt wird.
Man kann nicht leugnen, dafs diefe Gelchichte
der Entftehung unfrer edlern Empfindniffe das
Werk einesungemeinen Scharflindsiit; die Er-
fahrung fogar {cheint fie nichtwenig zu beftitigen;
denn wir konnen nicht leugnen, dafs bey vielen
unferer Vergniigungen und Leiden, die ganz
aufser Verbindung mit den Sinnen zu {eyn {chei-
nen, KErinnerungen finnlicher Gefiihle mit im
Spiele find. Allein, diefe Erfahrung hat auch
noch niemand geleugnet, Die Frage ift viel-
mehr: ob bey diefen Empfindniffen alles auf die
Rechnung der Sinnlichkeit gefchrieben werden
mufs, ob nicht die andera Kriitte fiir fich, ohne alle
Vereinigung mit ihr fihig find, Vergntigen und
Schmerz zu erregen. Wenn jedes geiftige
Empfindnifs nichts anders ift, als ein erneuver-
tes, modificirtes, finnliches Gefiibl, fo mufs
doch fchlechterdings eine Urfache angegeben
werden, warum die Seele bey gewiffen Aeu-
fserungen ihrer andern Krifte gewiffe Spuren
der Sinnlichkeit aufweckt, und das aus ihnen
refultirende Gefiihl jenen beygeiellt, oder war-=

um



—_— 145 —

um in andern Fillen, wo die Seele nicht nach
ihrer Willkiihr thiitig zu feyn fcheint, blofs der
Mechanifin diefe Vermifchung bewerkf{telligt.
Die Angabe diefer Urfache kann mit defto meh-
rerem Rechte gefordert werden, weil es offen-
bar ift, dafs injenen Mifchungen und Verfchmel-
zungen eine gewifle Regel herrfcht, der entwe-
der die Selbftthiitigkeit der Seele oder der Me-
chanifim getreu bleibt.*) Die Urfuche, welche
eine ndifferente KraftiufSserung in eine ange-
nehme oder tnangenehme verwandelt, kann
fm'gends anders, denn in der Stimmung liegen,
in welche die Seele durch jene Thitigkeit ver-
ie'tzt Worden war, und diefe miffen wir nothwen-
dig {o annehmen; dafs die Seele fie entweder
fort(.'etzen oder abbrechen wolle ; denn fonftkonn-
te nichts die Seele veravlaffen, bald angenehme,
bald unangenehme Gefiihle mit ihr zu vereinen.
Se]b& die mechanifche Verbindung derfelben er-
fordert einen folchen Grund. Sobald wir aber

anneh-

*) 2. B. die Wifsbegierde, auch von aller Sinnlichkeit
entfernt, macht dem Geifte Vergniigen. Befteht die-
fes Vergniigen blofs aus Spuren fiunlicher Gefiihle,
Wwelche fich an die Befriedigung der Wifsbegier de, die
an, fich indifferent feyn foll, angefchlofsen haben, fo
kann ich mit Recht auf die Beantwortung der Frage
dringen: warum fchloffen fich hier angenehme Spu-
ren an, und warum bleibt fich die Setle in der Ver-
bindung davon immer gleich ¥

Originatid, 17, Theil. K



iz 146 Ll

annehmen, dafs jede bewufste Thitigkeit, oder
Beftimmuug unfers Wefens unmittelbar die Be-
gierde mit fich fithre, fie entweder zu verlin-
gern, oder abzubrechen; f{o miiffen wir noth-
wendig leugnen, dafs irgend eine bewufste
Verinderung unfers Wefens véllig indifferent
feyn konne. GH#b’ es vollig indifferente Zy-
{ftinde, fo wiirde unfer Dafeyn in eine Reihe
abgebrochener unzufammenhiingender Perioden
zerfallen, und gewaltfame Stofse von aufsen
miifsten uns aus vollig gleichgiiltigen Zuftin-
den in andre fortreifsen. Allein, damit unfer
Leben ein fortfliefsendes zufammenhingendes
Ganze wire, damit Beftreben auf Beftreben
uns aus einem Zuftande in den andern leitete,
liefs die Natur uns keinen volligen Mittelzuftand
zwifchen Vergntigen und Schmerz. Alle Krif-
te unfrer Seele gewihren uns alfo mit ihrem be-
wufsten Wirken zugleich ein Empfindnifs, und
wiefern fie nicht alle aus den Kriften der Sinn-
lichkeit abgeleitet find, mufs man dem Men-
fchen aufser der Fihigkeit, durch die Sinnen
angenehm oder unangenehm gertihrt zu wer-
den, auch die Empfinglichkeit fiir reines gei-
ftiges Vergniigen und Mifsvergniigen zuge-
ftehen.

Wir fcheinen uns felbft den Weg abge.
{chnitten zu haben, der uns am nichiten zuy
Aufléfung unferer Frage fiihren konnte. Denn

von



— 147 —

von allen Bebauptungen, mit denen man die
Deduction unfrer geiftigen Empfindnifle aus der
Sinnlichkeit unterftiitzte, blieb uus nichtsiibrig,
als die gemeine Frfahrung, dafs die finnlichen
Gefiihle die allererften find, die den Menfchen
auf der Erde in Bewegung fetzen:  Allein diefe
geringtiigige Erfahrung hat mehr Einflufs auf
" die Behandlung unfrer Materie, als es {cheint.
Dadurch, dafs die finnlichen Gefiilile die allerer=
iten find, die den zum Bewufst{feyn erwachten
Menf{chen riithren, bekommen f{ie natiirlich ein
ungemeines Uebergewicht vor allen andern Ar-
ten der Empfindnifle; fic haben gewifs denReiz
der Neuheit im allerhschften Grade; und es ift
kein Wunder, wenn die Wirkungen deffelben
fich fortptlanzen, und fich auch dann ncch #u=
fsern, wennalle Federn unfier Natur ins Spiel
gefetzt find, und uns zn angenehmen oder un-
angenehmen Riihrungen beftimmen. Doch;
die iinmlichen Gefiible haben noch mehrere Ei-=-
genfchaften und Beziehungen; die fie za dem
herr{chenden Theile in unferer Seele machen,”
Jede Vermehrung oder Verminderung unferer
phyfifchen Vollkommenheit kiindigt fich uns
durch angenehme oder unangenehme Gefiihle
an, fie find die ftirkiten, und tberwiltigende=
ften, deren wir fihig find. Wie Wir nun kei-
nen erfterern und heftigeren Trieb haben, als
den des Liebens, fo milillen auch die {innlichen
Gefiihle, als welche unmittelbar Beziehung auf
K 2 ihn



—_— 148 gieas

ihn haben, uns vor allen andern hinreifSen.
Und, wenn diefes alfo ift, fo miiffen die von
ihnen zuriickgebliebenen Spuren, die lebhaftefte
Wirkung erzeugen, wenn fie von der Phantafie
zu neuem Leben erweckt werden. Alle Men-
{chen ferner von den ungebildeteften bis zu den
tieffinniglten Denkern leben den grofsern Theil
ihres Lebens in der Sinnlichkeit, ihr Geift wird
weit ofterer mit finnlichen Vorftellungen und
finnlichen Gefiihlen befchiftigt, als mit blofs
geiftigen und intellektuellen. Kein Wunder
alfo, wenn die Phantafie fihig ift, vor allen an-
dern die von ihnen zuriickgebliebenen Spuren
zu erneuern, wenn diefe Fihigkeit am Ende zu
eiver aufserordentlichen Geldufigkeit wird, die
beynahe das Werk des Mechanifmus zu feyn
fcheint. Hierzu kommt noch, dafs unfer Geift
am allerleichteften mit finnlichen Vorftellungen
und Eindriicken befchiftigt wird; (die unange-
nehmen ausgefchloffen) es ift, als ob er hier
nur die Hilfte der Arbeit zu vollbringen hiitte,
bey den eigentlich geiftigen Thiitigkeiten hinge-
gen alles thun miifle.

Konnten wir nun gleich nicht fo viel be-
weifen, dafs felbft unfre geiftigen Empfindniffe
blofs aus verfeinerten und verallgemeinerten
Spuren der finnlichen beftehen, fo haben wir doch
den Satz unumftsfslich gewifs, dafs die finnli-
chen Vorftellungen der herrfchende Theil in un-

ferm



— 149 —

ferm Gedichtniffe ift, das heifst, derjenige,
welcher der Anzahl nach den grofsten Umfang
hat, welcher unferer Seele gleichfam am niich-
ften liegt, aus welchem fie am leichteften und
gefchwindeften Materialien zu ihren Gefchiften
ziehen kann, und welcher des hochften Grades
von Lebhaftigkeit fihig ift. Wir haben alfo
nur noch zu beweifen, dafs die Seele des em-
pfindenden Menfchen fich in dem Zuftande der
grofsten Wirkfamkeit befindet, und es wird
fich von felb{t ergeben, dafs ihr dann vor allen
andern die finnlichen Bilder der Phantafie er-
fcheinen miiffen,

Vierter Verfuch.

Man pflegt im Allgemeinen als einen cha-
rakteriftifchen Unter{chied zwifchen dem den-
kenden und empfindenden Menfchen anzuge-
ben, dafs jener fich als thiitig, diefer als leidend
anfehe, dafs jener fich des Uebergangs von ei-
ner Idee auf die andre bewufst fey, und ver-
mittelft diefes Bewufstfeyns feine eigne Thiitig-
keit fithle, diefer hingegen fowohl des Bewufst-
feyns von einem Theile der Empfindung zum
andern, als auch des Gefiihls feiner gignen Thi.
tigkeit ermangle. ) Uns, die wir die Urfa-

K 3 chen

®) 7. B, Eberhard in der Theorie des Denkens und
Empfindens, S, 35-45.



— 150 —

chen des Zufammenhangs der Empfindung und
Phantafie auffuchen, ift es iiberaus wichtig,
den Grad der Wirkfamkeit unfers Geiftes im
Zuftande des Empfindens genau zu wiffen. Wir
wollen alfo auf die erften Begriffe zuriickgehn.
und die vielleicht zu fchwankende Beobachtung
auf fichre Regeln zurtickzufiihren fuchen.

Wenn wir die Kriifte unfres Wefens nach
einem von uns felbft gefafsten Zwecke anwen-
den, fo kénnen wir uns im ftrengften Sinne des
Wortes felbftthitig nennmen; wenn wir hin-
gegen von fremden Kriiften aus einer uns unbe-
wufsten Urfache zu Vorftellungen, Empfindnif-
fen, Handlungen beftimmt werden, fo ift die-

fes im ftrengften Sinne des Wortes ein Lei-
den,

Alle Wefen und Kriifte diefes Univerfums
find fo innig und feft zufammen geeinigt, dafs
der mindefte Theil in jedem Augenblicke feines
Dafeyns von der umliegenden Welt verindert
und beftimmt wird, fo wie er felbft hinwieder-
um unaufoorlich in die umliegende Welt wirkt.
So gewifs diefer Satz in {einer vollen uneinge-
fechriinkten Bedeutung ift, fo gewifs ift es auch,
ibm zufolge, dafs kein Wefen irgend einmahl
blofs leide, irgend einmahl blofs felbftthiitig fey,
dafs vielmehr Wirkung und Gegenwirkung fich
innig in ihm durchdringen und fein ganzes Da-

feyn



T RPN e

{eyn eine Reihe in einander greifender Momen-
te des Thuns und Leidens ift. Da nun alfo je-
der thitige oder leidentliche Zuftand eines We-
fens nicht anders angefehen werden kann, als
das Refultat feiner eigenen und der zahllofen
niit ihm verbundenen Kriifte, als die gleichfam
in einem Centrum zufammengedringte Summe
der Wirkuzigen feiner eignen und fremder Thi-
tigkeiten; fo kann man unméglich mit vélliger
Genauigkeit angeben, was von diefem zufiun-
mengefetzten Ganzen dem Wefen felbft, und
was dem Einflufie anderer zuzufchreiben fey.
In diefer allgemeinen Naturordnung ift der
Menfch nothwendig mit begriffen. Er ift ein
Punct, von dem aus Wirkungen in die ganze
umliegende Welt tibergehn, indem er zugleich
von der ganzen umliegenden Welt Einwirkun-
gen erhilt; fo dafs man die Griinzlinie zwifchen
feinem Leiden und Thun eben fo wenig voll-
kommen genau ziehen kann, als bey jedem an-
dern Wefen des Univerfums, und fich mit der
Angabe des mehrern cder wenigern pefriedi-
gen mufs. - Mit Recht kénnen wir alfo fagen,
dafs der Menfch leide; wenn er, ohne felbft die
Veranlaffung dazu zu geben,. ohne es zu wol-
len, genothigt wird, fich etwas vorzuftellen,
ein Vergniigen, einen Schmerz zu empfinden,
eine Handlung zu thun, oder zu unterlaffen,
dafs er hingegen felbftthitig fey, wenn er die

Gegenftinde feiner Vorftellungund Betrachtung
K 4 felbft



felbft wihlt, oder, wenn fie ihm von ungefahr
erfcheinen, feine Aufmerkfamkeit abfichtlich
auf {ie heftet, wenn er fich durch Hervorrufung
gewifler Bilder und Ideen Vergniigen oder
Schmerz bereitet, und wenn er fich, einer felbft
gebildeten Vorftellung zufolge, zu einer Hand-
lung beftimmt. Der Metaphyfiker mag nun
immer erweifen, dafs auch diefe Thitigkeiten
nothwendige Wirkungen nothwendiger Urfa-
chen find, in deren feftgefchlungenen Kette der
Menfch mit aller feiner Kraft auch nicht ein
Glied verrticken kdnne;; diefes thut uns bey un-
fern Beobachtungen auch nicht den mindeften
Eintrag. Wir nehmen das Wefen des Men-
fchen, fo wie jeden Theil des Univerfums als
beftimmt zu einer gewiflen nothwendigen Art
des Wirkens und Leidens an, und ganz in Hin-
ficht auf diefe nothwendige Art, auf diefe in ibm
felbit gegriindeten Stoffe zu Veriinderungen be-
ftiounen wir, welche Zuftiinde fich mehr! aus
den Kriiften feiner eignen Natur entwickelten,
und welche mehr durch Einwirkung fremder
Wefen und Krifte hervorgebracht wurden.
Unbekiimmert um den Urfprung feiner Na-
tur und die Bedingungen ibres Dafeyns, fu-
chen wir blofs den Grad von Wirk{amkeit
auf, der in einem gewiflen Zeitpuncte feines
Dafeyns in ihm herrfcht. Ob pun fchon
der leidende Menfch von dem felbftthitigen
dadurch unterfchieden ift, dafs er unwillkiihy-

lich



— ]53 o

lich zu gewiflfen Verinderungen fortgeriffen
wird, da diefer hingegen feinem eignen Zwecke
folgt; fo ift doch auch der leidende liberaus thi-
tig, und man mufs ihn nicht betrachten, als ob
er fich blofs denen auf ihn zudringenden Einwir-
kungen darbiethe, fondern er ift auch hier felbft
Schopfer, wirkt den Gefetzen feiner Naturige-
mifs jenen Einwirkungen entgegen, und bildet
auf diefe Art Vorftellungen und Gefiihle. Der
Menfch in feinem leidentlichen Zuftande ift alfo
nicht fowohl demUmfange und Grade der Wirk-
famkeit nach von dem felbftthitigen Menfchen
verfchieden, fondern in Riickficht auf den Ur-
fprung und die Veranlaffung derfelben. Auch
im Zuftande des Leidens kann man hghere und
niedere Grade der Wirkfamkeit unterfcheiden;
je mehrere Eindriicke und je fchneller diefe auf
einander folgen, defto mehr wird die thitige
Kraft des Geiftes in Bewegung gefetzt; fo dafs
man, ohne eine leere Spitzfindigkeit zu fagen,
behaupten kann: je mehr der Menfch leidet,
defto thitiger ift er. Und wenn wir nicht das
Bewufstfeyn einer regen Selbftthitigkeit
mit dem Bewnufstlfeyn einer felbfterregten
verwechfeln, fo miiffen wir zugeben, dafs wir
auch in unfern leidentlichen Zuftinden j(wenn
nicht das Bewufstfeyn unfrer felbft unterdriicke
ift,) unfrer Wirfamkeit uns bewufst find.
Diefes alles diirfte vielleicht manchen zu
weit hergeholt und {iberfliifsig {cheinen; allein,
K3 die



die Folge wird es noch deutlicher zeigen, als
es jetzt gefchehen kann, dals die Refultate die-
fer Bemerkungen uns bei der Entwickelung unf-
rer Materie einen guten Dientt leiften, So wie
wir den Begriff des Leidens in der imenfchlichen
Natur beftimmt haben, pafst er vollig auf die
finnlichen Empfindniffe; allein, keinesweges
kann ich ihn von allen ibrigen Gattungen der-
felben zugeben. ¥) Denn es giebt unleugbar
zahllofe Empfindniffe, die wir abfichtlich erreg-
ten, und die wir mit Bewufstfeyn und zweck-
nmiifsig unterhalten, Empfindnifle, bey denen
wir uns des Uebergangs von Vorftellung zu
Vorftellung, von Theil zu Theile, und der da-
bey verwendeten Thiitigkeit bewufstfind. = Die-
fes fcheint mir fo gemein, fo in die Augen fal-
lend, dafs ich ungern ein Wort dartiber ver-
liere. Man darf nur den Dichter betrachten,
wenn er fich im Zuftande feiner erhshten Ein-
pfindung und Phantafie befindet, um fich zu
tiberzeugen, dafs der empfindende Menich
faft einer eben fo grofSen Eigenmichtigkeit fihig
ift als der Denkende; der Dichter erregt
felbft Empfindniffe, er unterhilt und lepkt fie
nach einem felbft gefafsten Plane, er geht von

Vor-

*) Herr Hungar bat jenen gewdhnlich im Al'gemei-
nen angegebenen Charakter des empfindenden Men-
fchen ebenfalls blofs auf feine finnlichen Gefiihle
eingefchrankt. S. 686. im befagten Werke,



—— 1§5 —

Vorftelling zu Vorftellung mit Bewufstleyn
iiber, und fiihlt die Anftrengung feines Geiftes
bey diefem Gefchiifte; fo der Mufiker und an-
dre Kiinftler mehrere. Freylich fteigt nicht
felten in folchen Fillen die Wirkfamkeit des
Geiftes zu einem fo hohen Grade, dafs eine
Vorftellung, ein Bild das andre mit einer {0
grofsen Schnell gkeit verfolgt, dafs der empfin-
dende nicht felbft Schopfer, fondern das Organ
eines begeifternden Gottes oder Genius zu feyn
fcheint; allein man betriigt fich fehr, wenn
man glaubt, der Geift leide hier mehr, als er
felbft thatig ift. In folchen Zuftinden ift viel-
mehr die Wirkfamkeit unfers Geiftes fo ange-
fevert, dafs Vorftellung, Gefiihl, Beftreben,
und Vorftellang fo rafch und unermefslich fchnelt
auf einander folgen, und wechfeln, dafs zwi-
fchen den eingelnen Thitigkeiten keine hinling-
liche Weile ift, in der die Seele die Spuren der-
felben fammeln, und fich ihrer in der Erinne-
rung bewufst feyn kénne. Diefes ilt nun bey
den Gefiihlen, die durch den Mechanifim unfrer
Natur erregt werden, lange nicht fo der Fall,
als bey denen, die der Geift durch feine bewufs-
te Selbftthitigkeit fich bereitet. Was bey je-
nen die nicht von uns abhiingigen Verhiiltniffe
der iufsern Dinge zu unfrer Organifation be-
werkftelligten, das vollendet hier die ideenbil-
dende Kraft der Seele felbft. Wenn auch der
er{te Urfprung des Empfindniffes durch #ufsere

' Ver-



=g 1’56 i

Veranlaflung gefchah, fo unterhilt es doch die
Seele durch ihre eigne Wirkfamkeit, durch ihre
Selbftmacht iiber die Ideen ihres Ged:ichtnifies,
und die Fruchtbarkeit ihres Dichtungsvermo-
gens: fie zieht mit unglaublicher Schnelle Rei-
hen von Bildern und Vorftellungen hervor, und
belebt fie von denen Seiten, wo fie mit ihrer
Gliickfeligkeit am meiften zufammenhiingen,
indem fie jene Seiten im Schatten zurticklifst,
die einen widrigen Einflufs auf ihr Empfindnifs
haben konnten; diefes Gelchiift erfordert un-
{treitig einen fo {chnellen durchdringenden Blick
des Geiftes, eine fo rafche Fihigkeit, zufam-
menzufetzen, und zu trennen, zu vergleichen
und zu untericheiden, zu beleben und zu ver-
dunkeln, dafs ich keinen Zuftand des Menfchen
anzugeben wiifste, der mehr innere Wirkfam-
keit in fich fchlofle, als der des Empfindens.

Es ift wahr, es giebt bey den finnlichen
und geiftigen fowohl angenehmen als unange-
nehmen Empfindnifien gewiffe Grade, wo un-
fre Selbftthitigkeit vollig aufzuhsren fcheint,
wo fich fogar nicht felten das Bewufstfeyn un-
frer felbft mit dem Bewufstfeyn unfers Wirkens
verliert, Hier fchweigt die Erfahrung fiir
uns; die Vernunft gewihrt uns die Ueberzeu-
gung, dafs auch in diefen Zuftinden, die einer
einftweiligen Vernichtung i#hnlich find, unfer
Wefen immer fortwirkt, allein tiber die Art

die-



diefes Wirkens konnen wir nicht das mindefte
entfcheiden. Die Erfcheinung, dafs oft im Zu-
ftande einer hochgeftiegenen Empfindung die
Bilder der Phantafie entweder gar nicht, oder
fehr matt erfcheinen, wird mir in der Folge zu
einer genauern Hinficht auf dergleichen Zu-

ftinde der menfchlichen Natur Veranlaflung
geben.

Fiinfter Verfuch.

Wir wollen nun die zeither gemach.
ten Bemerkungen auf die Erfcheinungen an-
wenden, deren Erliuterung wir uns vorge-
fetzt haben. Da fich aber zwifchen den finnli-
chen und geiftigen Empfindniffen ein wefentli- |
cher Unterfchied befindet, fo miiffen wir die

Anwendung auf jede von diefen Gattungen be=
fonders machen.

Bey den blofs finnlichen Empfindniffen ift
die Erklirung des fchnellen und lebhaften Er=
wachens der finnlichen Bilder iiberaus leicht,
und ich habe zu Anfang des dritten Ve.rfuches
bey der Darftellung der Meinung dererjenigen,
welche alle Empfindniffe aus der Sinnlichkeit
ableiten, vielleicht alles gefagt, was dazu no-
thig.  Sinnlichkeit und Phantafie — fo driickt’
ich, unfihig eine paffendere Redensart zu fins
den, ‘mich aus — wirken allezeit Hand inHand.

Die



S - TRERY RN

Die Momente der Wirklichkeic fchwinden un=
aufhaltfam hin, die Phantafie nimmt fie forgiam
auf, befafst fie in einer gewiffen Ordnung, und
macht.es dadurch moglich; dafs wir durch das
fucceffive Riickblicken auf die einzelnen ver-
{chwundenen Theile, das Bild, die Vorftellung
des Ganzen haben‘’kénnen.  Nicht nur bey den
Vorftellungen ift diefes der Fall, fondern auch
bey den Gefiihlen. Jedes Beftandtheil eines
Gefiihles lifst irgend ctwas in unferm Bewufst-
feyn zuriick, und die Phantafie bildet aus diefen
zuriickgelaflfenen Spuren die Vorftellung des
Gefiibls felbft. Die Organen der finnlichen
Erkenntnifs, und die des finnlichen Gefiihls fte-
hen alfo in dem nichiten Verhiiltnifle gegen die
Phantafie der Sinnlichkeit, kdnnen keinen be-
wufsten Eindruck auf uns machen, den nicht
die Phantafie wenigftens auf einen Augenblick
aufnihme.  Wenn nun der Geift des Menfchen
bey feinen finnlichen Gefiihlen felbft, unerach-
tet des {cheinbaren Leidens, zur eigenen Wirk-
famkeit geftimmt ift; wenn die Natur de(felben
es mit fich bringt, dafs er in feinen Thitigkei-
ten ftetig ift, niemals ohne Grund aus einer Art
des Wirkens in eine andre iiber{pringt; {o ift es
ganz natiirlich, dafs finnliche Gefiible finnliche
Bilder hervorziehn; und wenn es bey der Affo-
ziation der Geflihle eben fo ilt, wie bey jener
der Gedanken, dafs #ihnliches fich zu dhnlichem
gefellt, fo ift es leieht zn begreifen, dals der

Menf{ch,



Menfch, welcher zu einer gewiflen Gattung
fionlicher Empfindnifle geitimmt ift, lauter
finnliche Bilder hervorzieht, die daffelbe Ges=
fubl erregenkonnen, Wenn es gleichein iiber-
aus {chweres Problem ift; fo kann man die Be-
obachtung doch nicht leugnen, dafs Gefiibl ein
Prinzip der Affoziation von Vorftellungen ift.
So wie der menf{chliche Geift, bey der Hervor-
ziehung feiner Ideen zum Bediirfnifle des Den-
kens, eine gewiffe Vorahndung der Befchaffen-
heit der zu erweckenden Ideen hat, fo hat er
bey Affoziation der Vorftellungen zu Erhohung
eines Empfindnifles ein gewiffes Vorgeftihl der
Art der Ribrung, die eine Vorftellung erregen
kann,  War das Gefiihl von vorhergehenden
finnlichen Vorftellungen erregt worden, fo
ift der Fall derfelbe, nur dafs dann auch die
Aehnlichkeit der hervorzurufenden Vorftel-
lung mit der herrfchenden ein Priuzip der Af-
foziation ift. In vielen Fillen diefer Art
handelt die Seele wirklich willkiihrlich, allein
in vielen fcheint fie auch ganz dem Mechanifm
folgen zu miiflen.  Oft vermehrt die Erfchei-
nung finnlicher Bilder, im Zuftande des Ver-
gniigens und des Schmerzes, unfre Leiden;
hienge es von uns ab, wir riefen fie nicht her-
vor, oder unterdriickten fie gewaltfam, wenn
fie erfchienen; allein wir konnen uns ihrer Zu-
dringclihkeit nicht erwehren. Diefe Stetigkeit
unfrer Natur {elbit in ihren vnangenehmen Vor-

ftel-



— 160 —

ftellungen und Gefiithlen hat oft eihen unver-
kennbaren Einflufs auf unfre Gliickfeligkeit;
wir werden dadurch auf die Urfachen unferes
Leidens weit aufmerkfamer gemacht, und kon-
nen {einen Folgen defto beffer vorbeugen, Die
Bilder unertriiglicher Menfchen, die Bilder un-
frer Feinde verfolgen uns mit ‘einer unbegreifli-
chen Anhinglichkeit; wir wiinfchten ihrer gern
los zu feyn, allein, fie erfcheinen uns allaugen-
blicklich mit einer Lebhaftigkeit, die der Wirk-
lichkeit nahe kommt; Gegenftinde, die uns
Grauen und Ekel im hohen Grade erregt hat-
ten, umichweben unfre Phantafie eine lange
Zeit, ohne dafs wir fie unterdriicken kdnnen,
und er{cheinen uns bey der entfernteften Veran-
lafTung fo {chnell und fo lebhaft, als ob ein feind-
feliger Diimon fie hergezaubert hiitte; Sehr oft
kann man doch auch behaupten, dafs die Seele
bei der Erweckung von Bildern diefer Art ein
geheimes, ihr kaum felbft bewufstes Interefle
hat. Um diefes deutlicher zu machen; mufs
ich eine Bemerkung voraus {chicken, die man,
wenn auch fchon gemacht, doch nicht genug
angewendet hat. Jede Vorftellung fiihrt ein
Beftreben mit fich; der Wille aber hat unfre in-
nere Thitigkeit fo an der Hand, wirkt fo un-
mittelbar auf fie; dafs die Thitigkeit oft fchon
vor fich geht, ehe wir uns der Vorftellung, die
fie erregte, in der Erinnerung bewufst worden
find, wodurch es denn gefchieht, dafs die das

Be-



Ml SRS e

Beftreben erregende Vorltellung verfchwindet,
und wir die Urfachen der Thitigkeit errathen
miiffen.  Die Phantafiean{chauung eines Men-
{fchen, den wir haffen; filhrt in der That ein an-
genehmes Gefiihl mit fich. Sie ift allezeit mit
einem Grade von Rachbegierde verbunden, die
uns gewifs mehi abgepehm als unangenehm ift,
wenn nicht das Bewufstfezn einer ginzlichen
Ohnmacht fie als unwirkfam und nichtig | vor-
ftellt, welches doch die Phantafie faft nie zu-
Lifst. An einem Menfchen; den wir wirklich
haffen, find wir geneigt, alles {chlecht und ta-
delnswerth zu finden; indem wir alfo auch die
Ziige feiner ichlechten Seele in feinem ‘Gefichte
zu entdecken glauben ; fo gemefsen wir durch
die Anfchauung davon ein fchmeichelhaftes
Selbftgefiihl; mit jedem neuen Zuge von Bos-
heit und Nxedmgkent den wir, an ihm entde-
cken, fiihlen wir uns als Befitzer des entgegen-
gefetzten Zugs von Tugend, und das Bewufst-
feyn unfrer Thitigkeitwibrend der Beobachtung
und Vergleichung erhebt auch hier unfer Ver-
gniigen zu einem noch hohern Grade. Ich darf
nicht iibergehn, dafs, indem wir unter diefen
Riickfichten uns feme Perfofi lebhafter vorftel-
len, und feine Phyfiognomie dettlicher an-
fchauen; wir unfre Rachbegierde dadufch wei-
den, und gleichfam an dem Bilde das ausiiben,
was wir der w irklichen Perfori zudenken., Auf
diefe Art kann alfo die Seele felbft von einem,
Originatid. II. Theil. L oft



— 102 T

oft nur geahndeten, Intereffe angetrieben wer-
den, das Bild einer gehafsten Perfon hervorzu-
ziehn. Eben fo ift es bey Bildern grifslicher,
ekelhafter Gegenftinde. Diefe {cheinen fehr
oft ganz wider den Willen der Seele zu erwa-
chen. - Allein, oft ift diefes auch nur eine Tiua-
‘fchung. Die Seele wolltg allerdings in diefem
Augenblicke diefe Geftalt fehen; fie ahndete
das Vergniigen vorher, welches ihr die lebhafte
Vorftellung und Bemerkung von dem Regello-
fen und Widernatiirlichen an dem Gegenftande
_ verurfachen wiirde, oder fie hatte ein geheimes.
Verlangen, das Angenehme der Sympathie zu
empfinden, oder ihre Eigenliebe machte fie be-
gierig, ihre Vorziige vor dem Gegenftande
durch Vergleichung mit ihm zu fiihlen, oder
fie kitzelte fich im Voraus Geftalten, die andre
in Ohnmacht verfetzen kénnen, mit Gleichmii-
thigkeit anzufchauen. Diefe dunklen Vorahn-
dungen erregten das Beftreben der Seele, die
Geftalt zu fehn, der vorwitzige Wille eilte forrt,
ehe fie fich das Gefithl des Ekels und Grauens
vergegenwirtigen konnte, welches die Erfchei-
nung des Gegenftandes wirken wiirde, die Ge-
ftalt ftand da, und der Menfch ward von allen
den widernatiirlichen Empfindniffen {iberfailen,
die fie begleiten. Wenn auch diefe Erklirung
nicht bey allen Fillen anwendbar ift, fo wird
doch der aofinerkfame Beobachter ihre Wahr-
heit bey vielen nicht verkennen.

Allein,
|



= 100 »e

Allein auch die geiftig{ten Empfindniffe er-
wecken die Bilder der Sinnlichkeit durch die
Phantafie.  Das 'wichtigfte, und auffallendfte
Beyfpiel ift die finnliche Sprache der Men-
fchen in den Zeitpuncten ihrer hochgeitiegenen
Ewmpfindung. - Was fiir ein Intereffe mag wohl
unfern Geift zu diefer Wirkungsart bewegen;
oder, wenn fie blofs das Werk des Mechanifm
ift, welches find die Federn, die ihn ins Spiel
fetzen? Wenn der menfchliche Geift im Zu-
ftande hochgeftiegener Empfindung hschitthitig
ift, fo wird jede Vorftellung eine Menge ande-
rer mit iby verbundener hervorziehn, und wenn
jedes, {elbft dasgeiftigfte Empfindnifs mit finn-
lichen Vorftellungen vermifcht ift, wenn die
finnlichen Vorftellungen der herrfchende Theil
in unferm Gedichtniffe ift; fo ergiebtes fich von
felbft, dafs er am erften. Beziehungen zwifchen
geiftigen Vorftellungen und finnlichen Bildern
entdeckt. Diefes wire der mechanifche Theil
der Urfachens allein, es giebt noch andre, wel-
che mehr der Seele felbft iberlaffen zu feyn
fcheinen.  Unfer Geift hat urfpriinglich die Fi-
higkeit und den Trieb zu vergleichen, Aehn-
lichkeiten und Unterfchiede zubemerken.  Die-
fer Trieb ift eine der erften Federn, die ihn in
Bewegung fetzen. Selbft kein Bewufstfeyn
feiner felbft, keine finnliche Gewahrnehmung
lifst fich denken, wenn- jene Fihigkeit nicht
zum Grunde liegt. So wie es ihm nup tiber-

L2 - haupt



H— Y 64 T

haupt angenehm ift, diefem Triebe genug zu
thun, fo fucht er am-allerliebften Aehnlichkei-
ten an Dingen ganz verfchiedener Natur auf,
und fobald fich feine Thitigkeiten in zwey Gat-
tungen fondern laffen, in finnliche und geiftige,
ift ihm nichts angenehmer, als Aehnlichkeiten
zwifchen diefen beyden Arten zu entdecken.
Sinnliche Anfchauung ift ferner die leichtefte
Befchiftigung fiir ihn, und der abgezogenfte
Gedanke fogar wird ihm fafslicher, wenn er in
ein finnliches Bild eingekleidet ift. Kein Wun-
der alfo, dafs der Menfch, wenn er in den Re-
gionen der Vernunft Gefchifte hat, fich aller
Augenblicke wieder in das Feld der Sinnlichkeit
hiniiberfpielen will, oder doch wenigftens auf
der Griinze von beyden zu bleiben fucht. Die-
fes Bediirfnifs tritt nun in vollem Mafse ein,
wenn die Empfindfamkeit des Menf{chen erhitzt
ift, und vermehrt fich mit jedem Grade, um
den diefe zunimmt.  Auf den lebhaft empﬁnden-
den Menfchen driéingen fich Schaaren von Ge-
danken und Vorftellungen zu. Faft jede von
diefen hat in der Sinnlichkeit ein ghnliches Bild,
und der Blick des Empfindenden weifs es mit
einer unbegreiflichen Schnelligkeit zu finden.
Indem derfelbe nun abwechfelnd auf den Gedan-
ken und auf das Bild gerichtet ift, fo verdop-
peln fich zwar im Grunde feine Thitigkeiten;
allein, fie find weniger miibfam, und verfchmel-
zen weit leichter mit den Wallungen des Ge-

fiihls.



= 165 e

fijhls. Das Intereffe der Seele bey der Verfinn-
lichung ihrer Vorftellungen i Zuftande lebhaf-
ter Empfindungen veriindert fich aber, je nach-
dem diefe entweder angenehm oder unange-
nebm f{ind, und bey beyden wird es wieder
durch den befondern Character des Vergntigens
oder Mifsvergniigens modifizirt. Auch ver-
finnlicht die Seele nicht blofs bey heftigen Em-
pfindniflen, fondern felbft die fanfteften Gefiihle
driicken fich gern durch finnliche Bilder aus.
Ich wiirde mich zu weit verlieren, wenn ich
mich auf alle unter{cheidbare Abftufungen der
Empfindniffe einlaffen wollte, um zu zeigen,
wie fich bey jeder faft das Interefle des Geiftes
in der Verfinnlichung und Anfchaulichmachung
modifizirt. - Bald freut fich die Seele ihres dich-
terifchen Vermogensund abndet in ihren Zufam-
menfetzungen cine anziehende Schonheit; bald
will fie die Liebe zu einem Wefen in ihrem vol-
len Umfange befaflen, fie driingt alle Dinge zu-
fammen, die fie liebt, raubt gleichfam diefen
die Neigung, die ihnen ‘gehort, und weibt fie
dem vor allen geliebten Wefen; auch ohne Zeu-
gen, ohne Theilnehmer glaubt fie fich felbft diefe
Befriedigung, dem geliebten Gegenftande die-
fes Opfer {chuldig; fie erwirbt zugleich durch
diefe Thitigkeiten eine Reihe von Unterhaltun-
gen mit ihm, welche die Reize der Neuheit und
Mannigfaltigkeit mit den Gefiiblen einer geifti-
gen Gefchlechtsluft vereinigen; und indem fie

L3 ihn



— 166 —

ihn mit {o vielen Bildern und Vorftellungen ver-
gefellfchaftet, vergegenwiirtigt fie fich ihn im-
mer mehr, {cheint ihn inniger mit fich zu verei-
nen, zu einem Theile ihres Selbft zu machen,
und ahndet fo die Geniifle vorher, nach denen
fie diirftet; bald ift die Seele wirklich unver-
mogend, ihre Entziickungen zu fchildern, fie
ergreift die Bilder, die ihr am niichften find,
und, wenn auch diefe ihren Zuftand nicht mah-
ien konnen, fo zeigen fie doch, dafs er nicht
gemahlt werden kann. Bey den unangeneh-
men Empfindniffen liegt es uns bald daran, un-
fern Zuftand lebhaft zu {childern, und fo treibt
das Interefle der Wahrheit die Scele zur Ver-
finnlichung an; denn chne diefe ift die L.ebhaftig-
keit unmoglich; bald wollen wir unfer unter-
driicktes Kraftgefiihl erheben, und erwecken
finnliche Bilder, die es befonders zu erregen
pflegen; bald wollen wir uns etwas von den
traurigen Gegenftinden entfernen, und theilen,
~ indem wir die finnlichen Bilder in Beziehung auf
fie betrachten, unfre Aufmerkfamkeit, oder
erheben das Gefiibl unfrer Thitigkeit wenigftens
auf Augenblicke tiber jenes der Traurigkeit;
bald liegt es uns felbt daran, die Grofse un-
fers Ungliicks zu betrachten, wir fchmiicken
das Gemiihlde davon mitden lebhafte{ten Farben,
und, indem wir uns bewutst find, es nicht ver-
dient zu haben, fo empfinden wir gleich{fam mit
uns {elblt Sympathie, = Alle diefe Triebfedern

wer-



A2 ]67 ==

werden nun noch wirkfamer durch die Begierde,
fich mitzutheilen, und die Gemiiths{timmung
anderer der unfrigen dhnlich zu machen, deren
wohl niemand im Zuftande lebhafter Empfin-
dung ermangelt. Der Menfch weifs, was die
finnliche Einkleidung der Gedanken und Be-
griffe in ihm wirkt, und erwartet alfo analogifch
daffelbe bey feinem Mitmenfchen. Und wenn
dann der Trieb, feine Empfindungen mitzuthei-
len, den Geift des Dichters zur Darftellung be-
geiftert, fo brauchen wir keinen weitern Auf-
fchlufs tber die Urfachen des Gebrauchs der
finnlichen Rede in den Werken der Dichtkunft.

Der Hang der Secele, im Zuftande der
Empfindung zu verfinnlichen, fchriinkt fich
nicht blofs darauf ein, geiftigere Vorftellungen
und Begrife in finnliche Bilder zu kleiden, fon-
dern er geht fo weit, dafs fie felbit diefinnlichen
Vorftellungen fo viel als moglich zu individuali-
firen fucht. Wenn Klopftock fagt:

Ihr Aedleren? ach es bewichf
!

Eure Mahle {chon ernftes Moos.

Ach, wie wohl war mir, da ich noch mit euch

Sahe fich rathen den Tag, fchimmern die Nacht!

fo will er im Ganzen nichts anders fagen, als:
Wie gliicklich war ich, da ich noch
mit euch des Lebens und des Anfchau-

L 4 ens



— 168 —

ens der fchonen Natur genofs! Dieles
ift fchon an fich wenigftens zur Hiilfte ein {inn-
licher Gedanke; allein, er gewinnt noch mehr
Leben und Anfchaulichkeit, wenn die Seele,
anftatt den zufammengefetzten allgemeinen Be-
griff des Ganzen vorzutragen, einen einzelnen,
befonders intereffanten Theil heraushebt. Die-
fer mufs freylich fo befchaffen feyn, dafs er
merklich klar genug auf das Ganze hindeutet,
deflen Stelle er vertritt. Dann aber wirkt er
auch eben fo viel, wo nicht noch mehr, als ein

gutgewiihites Beyfpiel zur Erliuterung eines
Satzes.

Der wirkliche Eiudruck eines dufsern Ge-
genftandes, und die Phantafievorftellung defiel-
ben, als Modificationen einer und derfelben
Seele, {ind im Grunde blofs der Lebhaftigkeit,
der Mehrheit unterfcheidbarer Merkmale und
der Willkiibrlichkeit nach unterfchieden. Die
Griinzen yon beyden Gattungen laufen alfo fehr
in einander. Ks ift moglich, dafs ein Phanta-
fiebild an Lebha&lgkelt der wirklichen Empfin-
dung fehr nahe komme; es ift moglich, dafs ein
Gegenftand fich in feinem Phantafiebilde tiberaus
genau abdriicke, es ift endlich nicht nur mog-
lich, fondern es gefchieht wirklich, dafs ein
Phantaﬁeblld uns ohne unfer Wiflen, ohne un-
fern Willen erfcheine, Um alfo beyde zu un-
terfcheiden, mufs die Seele in einem Zuftande

feyn,



— 169 —

feyn, wo fie fibig ift, den feinen Unterfchted
zwifchen ihnen zu ermeflen, wo fie genau an-
geben kann, was fich aus ihr felbft entwickelte,
und was von aufsen in fie eindrang. Diefes
muis aber der Seele in keinem Zuftande {chwe-
rer fallen, als in dem, wo ihre eignen Thiitig-
Keiten mit denen in fie dringenden Thitigkeiten
dufserer Dinge fo verfchmelzen, wo Wirkung
und Gegenwirkung gleichfam in einer folchen
Gihrung find, dafs fie beyde in jhren Bewufst-
feyn nicht unterfcheiden kann, FEin folcher Zu-
{tand verbreitet allezeit eine gewiffe Beftiirzung
und Bangigkeit {iber ihr Wefen.  Sie kann ihre
Veriinderungen nicht aus fich erkliren, entwe-
der weil fie fich zu fchnell aus ihr entwickelten,
oder weil fie wirklich von aufsen veranlafst
wurden; und ahndet in einem dunkeln Gefiihle
den Einflufs fremder Wefenund Kriifte.  Wenn
nun alfo in einer folchen Stimmung ohne alle uns
bewufste Veranlaffung und Urfachen, ohne vor-
hergegangene ihnliche verwandte Vorftellun-
gen, durch das Spiel verborgner Triebfedern
ein Phantafiebild fchnell und lebhaft und vollftin-
dig hervorfpringt, was ift leichter moglich, was
ift natiirlicher, dafs die Seele es fiir einen wirk-
lichen Gegenftand hilt, oder dafs fie es fiir das
hilt, wasesift? Gewifs das erftere! Wenn
man fich der Begriffe erinnert, die ich von dem
Leiden und Thununfers Wefens voraUSge[‘chickt
habe; fo kann man in diefer Schilderung den

L s Zuftand



T RS e

Zuftand lebhaft erregter Empfindung nicht ver-
kennen; man mufs es natiirlich finden, dafs be-
fonders in diefem der menfchliche Geift fo vielen
und fo fonderbaren Erfcheinungen ausgefetzt ift,
dafs felbft der freiefte, ftirkfte Geift wenigftens
einer augenblicklichen T#ufchung nicht auswei-
chen kann. Aus ebendenfelben Grundfitzen
wird man es auch fehr leicht erkliren, warum
dergleichen Fille am meiften in den Perioden
ganz finnlicher Gefiihle vorkommen mtiffen.

Es findet {ich aber unter den finnlichen Bil-
dern der Phantafie {elbft fowohl, als unter den
Menfchen, in Riickficht auf diefelben eine un-
gemeine Verfchiedenbeit. Auf diefe mufs ‘man
bey Erklirung individueller Fille allezeit
Riickficht nehmen. Ich zeichne folgende Ei-
genfchaften aus, die man nie aus den Augen

laffen darf:

1) Eine Gattung der Phantafiebilder ift
zahlreicher, als die andre, und verbreitet fich
alfo in mehrere Aflociationen, als-die andre.

2) Eine Gattung kann leichter erweckt
werden, als die andre. Von diefer werden wir
alfo die meiften Ueberrafchungen erleiden, und
mithin auch die meiften Taufchungen,

3) Die Bilder und Vorftellungen einer Art
find einer grofsern Klarheit und Lebhaftigkeit
fihig, als die einer andern,

4)



- 201 V——

4) DieVorftellungen einer Arthaben meh-
rere Aehnlichkeiten und Beziehungen auf an-
dere Vorftellungen und Begriffe, als die einer
andern. 1

5) Die Bilder einer Art fithren Vergnii-
gen und Schmerz unmittelbarer und ftirker mit
fich, als die einer andern.

6) Die Bilder und Vorftellungen einer Art
find des Sprachausdrucks mehr fihig, als die
einer andern:

In Riickficht auf die Verfchiedenheit der
Menf{chen felbft bemerke ich tolgende Haupt-
puncte,

1) Die {chnellere und ftiirkere Wirkfam-
keit der Seele tiberhaupt,

2) Die befondere Anhinglichkeit an eine
gewifle Gattung der Bilder und Voritellungen,
Jemehr eine Gattung fiir einen Menfchen Reiz
hat, defto sfterer werden ihm ihre Glieder er-
fcheinen, defto mehr wird er fie mit feinen tibri-
gen ldeen verbinden.  Allein, je weniger Sinn
auch ein Menfch fir eine gewifle Gattung hat,
je feltener und je matter ibm ihre Bilder zu er-
feheinen pflegen, defto mehr wird esihn {iber-
rafchen und tiufchen, wenn einmahl durch Zu-

: fall



— 172 —

fall ein folches Bild ihm unverhofft und tiberaus
lebhaft erfcheint.

3. Ein Menfch ift tiberhaupt lebhafterer
und deutlicherer Phantafiebilder fihig, als ein
anderer. Einem Menfchen, der eine matte
Phantafie hat, wied jedes lebhaftere Bild in I<r-

{taunen fetzen.

4) Ein Menfch verweilt linger bey denen
ihm erfchienenen Bildern, als der andre.

5) Ein Menfch ift achtfamer auf das Spiel
feiner Phantafie, mehr gewohnt, ihre Bilder
von den Eindriicken der Wirklichkeit zu unter-
fcheiden, als der andre.

6) Ein Menfch hat mehr willkiirliche Ge-
walt tiber die Wirkfamkeit feiner Krifte, als
der andre.

4) Ein Menfch hat mehr als der andre den
Hang, feinen Begriffen und Vorﬁ:ellungen An-

fchauung unterzulegen.

8) Ein Menfch wird leichter als der andre
von Leidenfchaften fortgeriffen.

Jede von diefen Riickfichten wird uns tiber

befondre Erfcheinungen, die der Zufammen-
hang



hang der Empfindung und Phantafie an einzel-
nen Individuen hervorbringt, Auflchliiffe ge-
ben. S

Fragment der Fortfetzung.

Ich habe, diinkt mir, befriedigende Aufichliiffe
uber das  Phiinomen gegeben: dafs dem
lebhaft und ftark gerithrten Menfchen
die Bilder der Sinnen und Phantafie
aufserordentlich fchnell und mit aus-
gezeichneter Klarheit erfcheinen. Al-
lein die Erfahrung zeigt uns ein diefem vollig
entgegengefetztes Phiinomen, Nimlich: in den
Zeitpunkten der ftirkften Rithrung, in
den Augenblicken heftig erregter Lei-
denfchaft verlaffen uns zuweilen die
finnlichen Bilder ganz. Es war mir
wirklich nicht um Scherz zu thun, wenn ich in
der meinen Verfuchen vorausgefchickten Ue-
berficht des Ganzen fagte, dafs die Verliebten
im Zuftande ihrer auf das hochite geftiegenen
Leiden{chaft am wenigften im Stande wiren,
fich die Bildung des Gegenftandes derfelben
vorzuftellen. *) Meifter hat diefe Bemerkung

. iy

*) Im erften Verfuche. S.145.



- 204 -

in feinem Buche iiber die Einbildungskraft ge-
macht™) und Kampe hat in einer Note zu {ei-
nem Werke tiber die Erkenntnifs und Empfin-
dupgskraft einige Winke zu ibrer Erklirung
gegeben, *¥). Ks ift der Miihe werth diefer fon-
derbaren Erfcheinung etwas genauer nachzuipii-
ren; vielleicht ergiebt fie fich ganz natiirlich aus
der Wirkungsart der Empfindung, Leidenfchaft
und Phantafie.

So wenig wir auch von der Art und Weife,
wie fich Phantafievor{tellungen in unferm Geifte
bilden, und wie fie in demfelben aufbewahrt
und wieder hervorgezogen werden, wiilen; fo
ift doch fo viel offenbar: dafs diefe Bilder nicht
als vollendete Ganze in der Phantafie ruhen,
fondern dafs fie die Seele jedesmal erft zufam-
menfetzen mufs. Wenn nun die Seele jedes
Phantafiebild fuccefliv zufunmenfetzen mufs;
{o ift es ganz nattirlich, dafs fie zu diefem Ge-
{chiifte einen gewiffen Grad von Ruhe braucht,
dafs keine aufserordentliche Stohrung fie unter-
brechen darf, und dafs es il am allerbeften ge-
lingt, wenn fie wihrend der Zeit fiir nichts, als
fiir die Bildung der Phantafievoritellung Intereffe

hat.

*) Meifter tber die Einbildungskraft. S, 38.
**) Kampe fiber die Erkenntnifs und Empfindungs:
kraft S. 114.



— 205 —

hat.  Wenn fich ibr aber dabey allaugenblick-
lich ganze Schaaren von peuenverwandten Vor-
ftellungen darbiethen, wovon ihr jede ein ange-
nehmes Gefiihl gewiibrt, welches fie, vermige
ihrer Natur ausgeniefsen mufs, und welches
von zabliofen Beftrebungen der Begierde be-
gleitet ift; fo folgt es, diinkt mir, von felbft,
dafs ibr die Zeichnung, (denn man kann fich
die Seele in diefem Falle wirklich wie eine Zeich-
nerin vorftellen;) entweder gar nicht, oder
doch nur héchit unvollftindig gelingen mufs.
Diefe Grundfiitze wollen wir auf die Lage des
Menfchen anwenden, der eben von der Leiden-
fchaft der Liebe feurig durchdrungen ift. Er
will fich die Bildung feines Gegenftandes vor-
ftellen. Der Gedanke an diefen Gegenftand
fiihrt eine uniiberfehbare Menge von Vorftellun-
genherbey, wovon jede inmintereffant ift. Um
diefe alle zu beherzigen ift die klare Anfchauung
der Gefichtsziige deffelben nicht nothig; und
wie wiir’ es auch moglich, dafs diefe Anfchau-
ung bey einem fo wilden Gedriinge zahllofer
Ideen feftgehalten werden konnte. Alein das
miichtigfte Hindernifs ift die iiberwiegende Siirke
der Begierde, Jede Vorftellung und jedes Bild
habe ich imvorhergehenden bewiefen, fiihrt
ein Gefiithl, und durch diefes eine Regung von
Begierde oder Abfcheu mit fich; wenn die Be-
gierde oder die Abneigung der liberwiegende
herrfchende Theil ift, dafs heifst, wenn fie die

Kraft



et ]76 —

Kraft des menfchlichen Wefens vorziiglich be-
fchiftigen, denn fagen wir, der Menfch befinde
fich im Zuftande der Leidenfchaft. *) Je hoher
nun der Grad ift, zn welchem die Leidenichaft
aufiteigt, je mehr fie die ganze Kraft des Men-
fchen einnimmt, deftoweniger kann der Menfch
zu gleicher Zeit fihig feyn, das eigentliche Ge-
fihl (Schmerz oder Vergniigen) zu empfinden,
oder Anfchauungen und Begriffe zu faffen und
feftzuhalten. Der Rachbegierige wird in dem
Augenblicke; da er nach dem Blute feines Be-
leidigers lechzt, das Schmerzhafte der Beleidi-
gung nicht fithlen. Sein Geift lebt ganz in der
Begierde, in der Richtung, augenblicklich zum
Handeln loszubrechen.

Nun wirkt wohl keine Begierde gewalti-
ger als jene, den Gegenftand feiner Liebe zu
befitzen, und je hoher der Grad der Lebhaftig-
keit und Stiirke ift, zu welchem fie aufiteigt,
deftoweniger ift die Seele zu gleicher Zeit ver-
mogend, Gefiihle zu geniefsen, und Begriffe
oder Bilder zufammenzufetzen. Wir konnen
hieraus zweyerley folgern: 1) dafs der Zuftand
der ftirkften Begierde in diefer Leidenfchaft

nicht

%) Konnte ein menfchlicher Geilt den andern im Zuftande
heftiger Leidenfchaft beobachten, fo wiirde er die Mo-
mente des Vorftellens, Empfindens und Begehrens,
ihrer Dauer nach mefien knnen.



v o9 =
niché der angenehmfte feyn kann, '2)dafs es
faft unmaglich ift, dafs der Menfch in demfel-
ben fich ein klares Bild feines ‘geliebten Gegen-
ftands vergegenwirtigen konne, fo wie'es un-
moglich ift, dafs ‘ein Maller'ein Gemihlde en-
digen kann, wenn fich ihm in jedem Augenbli-
cke ein andrer Gegenftand darbiethet, oder

man ibn beftindig zuckt und neckt.

- Allein man mufs hierbey noch auf zweyer-
ley Rﬁckﬁcht nehmen..: 1) Die Gefichtsbildun-
gen der Menfchen laffen fich nicht alle mit glei-
cher Leichtigkeit, vermittellt der Phantafie her-
vorrufen. Manche Gefichter fafst man mit ei-
nem Male, andre kann man fehr oft und auf-
merkfam bétrachtet haben, und fich dennoch
nur mit gewaltfamer Aﬁ{&éhglmg wieder ver-
gegenwirtigen. Diefes mufs nun natiirlich bey
den feinern Schinheiten des andern Gefchlechts

Originalid, II. Theil. M ganz



= 78 = ‘
ganz vorziiglich der Fall feyn. 2) Viele Men-
fchen find eigentlich gar keiner Leidenfchaft fi-
hig. Von diefen gelten denn obige Bemerkun-
gen gar nicht. ©)

(Die Fortfetzung folgt.)

#) Bey der Erklirung diefes Phéinomens leuchtet es ein,
wie viel daranf ankommt, die verfchiednen Momente
des Votftellens, oder Anfchauens, Empfindens und
Begehrens wohl zu unterfcheiden, und nicht alle See-
lenmodifikazionen in Vorftellung und Begrifumfchmel-
zen zu wollen. Empfinden (Schmerz oder Ver-
gniigen ift eine ganz andre Verinderung unfers We-
fens, als vorftellen, und abermals eine ganz andre
begehrenoder verabfcheuen. (S. meinen zwei.
ten Verfuch S.157.158.) Darum ift der Menfch, wenn
er heftig begehrt, nicht im Stande, fich dem Gefiihl

zu iiberlaffen, oder deutlicht zu denken und klar an-
zufchauen,



-
A

LI -




i 3e-

Sy
U gy

!




T - ) & e ) | AOmm——

Scifcitanti mihi et perquirenti cauflfhs, cur tot: w B
ac tanti philofophi in grauiflima de natura Dei gk
quaeftione tam parum fibi conftent, tamque
faepe ridicule a fe ipfi difcrepent cul multae
occurrere aliae, tum haec inprimis magni mo-
menti vifa eft: quod, quae comprehendi non
poffe, rei naturam, cognitionisque humanae
terminos intuentes, certiffime perfpicere potuifs
fent, eorundem conditionem a¢c modum vel ra-
tiocinatione explicare vel imaginibus fenfuum il-
luftrare conantur.  Talia enim molientes eo fe-
rantur neceffe eft, vt, aut tollant ipfarum rerum
veritatem, defperatacomprehenfione, nec quid-
quam, nifi quod percipi pofﬁt, affenfione et fide
dignwn exiftiment, -aut, vt, quod faepius etiam
fieri folet, notiones deprauent et mutilent, aut
ftirpitus euellant @ Cuius quidem inconiide-
M 3 ran-

@) Quoties in huiusmodi difputationes incido, toties in
mentem venit aureum illud di¢tum 1. 1acor1:

Auch der grvfste Kogf mufs, wenn er alles [chlechter-
Aings



— 182 —

rantiae cum multa proftant exempla, tum in-
primis huc pertinent iudicia eorum de origine
mundi. Primum enim effe aliquod Numen per-
feétiflimae mentis, cuius decreto haec omnia
extiterint, et illud quidem fingulum, reapfe a
mundo diftin¢tum, grauiter inueéti in contraria-
rum opinionum fautores. euincere laborant, at
paulo poft, cum, quomodo illa natura effecerit
mundum, difceptandum eft, creationem qui-
dem ex nihilo indicant repugnare rationis noftrae
legibus, atque adeo conftanter reiiciendam ef-
fe ), ‘contendunt vero, aut, fuiffe aeternam quan-
dam divini fpiritus effufionem, aut coepiffe ali-
quando quafi emanare rerum {emina e dinina na-
tura, aut paratam fuilfe ab aeterno materiem
mundi, molem rudem atque inertem, deum-
que, cum ipfi placuiffet, hanc digeffiffe et for-
maffe. Quamcumque autem harum rationum

: ' fequan-

dings erkliven, wach deutlichew Begriffen mit einan-
der reimen , wnd fonfl nichts gelten la[fen will, auf un-
geveimte Dinge kommen.—  Wer nicht erkliven will,
was unbegreiflich ift, [ondern nur die Grinze wiffen,
wo es anfingt, und nuy er kennen, dafs es da ift: vom
dem glaube ich, dafs er den mehreften Raum fur dchte
menfchliche IWahrheit in fich ausgewinne, (Usber, die
Lehse des Spinoza, #. A. p. 31.) Quibus paucis ver-
bis continetur optima placitorum Spinozae refutatio.
**) Liceat vero mihi in tota hac quaeftione dicere tan-
tum de rebus, at perfonis ita parcere, vt ne nomina
quidem eorum proferam. ;



—— 183- At

fequantur, quisque videt, eos fecum ipfis pu-
gnare, et diuinae paturae veritatem, quam an-
tea firmiflimis praefidiis muniuiffe videbantur,
temerario impetu fubuertere. Siue enim eam,
quam depingunt, dininae naturae effufionem ae-
ternam ftatuant, fiue a certo quodam temporis
puncto repetant, procreandi certe fefe virtute
creatorem fuum fpoliare fateantur neceffe eft,
nifi vocem in ambiguo pofitam huc illuc verfare
impudenter audeant; cum autem molem aeter-
nam diuino fpiritu motam et difpofitam effe aiunt,
opificem mundi et archite¢tum Deum, non crea-
torem declarant. Nec magis fibi conftare dixe-
rim eos, qui, cum efle deum, primam et ab-
folutam mundi cauflam, argumentando coege-
runt, medium plane et indifferens effe cenfent,
vtrum hoc, vel illo modo creationis notionem
fingamus. Hi enim judicio et affenfu fufpenfo
argumentorum pro diuinae vaturae veritate vim
ipfi labefaciunt, animosque hominum ad perfya-

fionem tardos languidosque reddunt *). Hanc
M 4 autem

*) Egregie in his fibi conftat canT1Vvs, id qued vel
aduerfariis eius, fi quidem ingenui fint, fatendum eft,
Sicut enim omnino in proponenda et tuenda dininae
naturae notione vbicunque locorum. fibi fimilis eft, ita
diferte ait: refto de primordiis mundi iudicio, 'niti
morum religionisque fan&titatem (e. g. Crit. r.p. 391).
In philofophis, qui eum anteceffere, nefcio, an prae-
ter crvsivm multi fibi in his fatis conftiterint.



.....184-

autem infignem difcrepantiam quisque videt et
dedecori effe philofophiue, 'quae fefe vires men-
tis bumanae ad amiciflimum confenfum compo-
nere pofle gloriatur, et vero etiam non exiguae
humani generiS parti admodum perniciofam.
Mihi quidem non propofitum eft, ut omnivm
difciplinarum opiniones et commenta de modo
creationis ex ponam et recenfeam; id modo bre-
viter oftendam, tantum abefle, quo minus notio
creationis ex nihilo aduerfetur rationis humanae
legibus, vt potius, nifi a fe ipfa deficere om-
nemgue diuinae naturae vim tollere velit, eam
folam conftanter fequi debeat ™).

Cum autem de modo creationis quaeftio
oriri non poflit, nifi. deum efle, fatis firmis ar-
gumentis tibi perfuafum {it, fuperfedere iure
mihi videor excutiendis et diiudicandisiis. Nec
tamen noftrum parui intereffe dixerim, quanam
argumentatione perfiiafio noftranitatur, quin po-
tius exploratum habeo, celeberrimam demon-

{tratio-

*) Quae hac de re difputanit cvoworTH. in Syft.
Intell. T. Il ea, quamuis accurate excogitata fint,
neutiquam tamen omni ex parte mihi fatisfecere,
quod valet etiam de iis, quae dixit Rrrmar. in
Theol. Nat. pag.150. Nuperrime de notione 'pro-
creationis docte et acute fcripfit racosr in Excurfu
VI ad librums Briefz iiber dic Lehre des Spinoza,
398




.—'185....-

frrationem, quae a notione naturar ueceffariac pro-
greditur, tam incertam effe, et quafi verfati-
lem, vt et efle et non effe deum paribus ratio-
ciniorum momentis inde efficere poffis. ~ Equi-
dem firmam et imimobilem diuinae naturae notio-
nem inhaerere pofle eorum tantum animis exi-
ftimo, quiad eam lati funt, tum fenfu purae cu-
iusdam et ab omni cupiditatum contagione libe-
rae religionis, quae ommnium animis infita eft,
tiim confideratione fapientiflimae rerum omnium
copulationis et confpirantis quafi ad mundi inco~
lumitatem coagmentationis naturae, nec quis-
quam,  nifi qui, modefte fepoia fpe amodeews
cuiusdam, - oftentationis profecto magis, quam
felicitatis caufia, concepta, hisce cogitationibus,
quae cuique, vel infcio et nolenti occurrunt, ad
moralem affenfionemmouetur, conftanter tueri
dei creatoris notionem poteft ¥), -De quo qui-
dem nemo profecto ambigeret, nec effet, quod
vlterius moneremus, nifi tot philofophi inpri-
mis noftris temporibas ipfo deinomine abuteien-
tur “*), Ne igitur vel leuiffina ambiguitatis

M s vinbra

*) Argumentum pro veritate divinae naturae, qued vul.
go morale dicitur, mihi quidem aptiliime coniungi
pofle videtur cum illo, quod phyfico theologicum ap-
pellant.

*#) Turpem eiusmodi notionum et rerum perturbatio-
nem vt viunis coloribus depingerem, in P.1 libri, quo
placita Spinozae exponere conftitui, introduxi philo-

fophum



vmbra officiat claritati difputationis, diferte pro-
nuntiandum eft, nomen Dei aut omni fenfu, vi
et viu carere, aut infignire notionem naturae
perfe&iffima mente, voluntate et potentia prae-
ditae, quae fan&iffimum confilium fecuta mun-
dum exiftere iufferit, eundemque fapientifflima
cura adminiftret. Nam mens humana certa de
veritate Numinis Diuini perfuafione non modo
propterea eget, quod eius intereft, affequi ra-
tiocinando vim primam, abfolutam et neceffari-
am, ad quam praeteritorum et praefentium fe-
riem referre poffit, fed multo magis etiam pro-
pterea, quod in hoc mundi theatro veluti fpecta-
tum admiffa, perculfa et obftupefacta religionis
et cupiditatum perpetuo in animis hominum
conflitu, virtutis et vitiorum, fapientiae et
ftultitiae, felicitatis et miferiae fpectaculis teme-

raria et inconcinna varietate compofitis, interna
necef-

fophum, fine folerti’ virium finiumque rationis huma-
nae examine, nullis quaeftionis prineipiis conftitutis
de natura dei ita difputantem, vt Atheifmum, Par-
theifmum et Theifmum ad vnam eandemque rationem
reaocare videatur. Compofui cum eo alium, aeque
vaga et flutuanti argumentatione De‘fmi dogmatici
difciplinam defendentem, nec mirum eft, hunc tan-
dem ab illo fuperari, nam, Vvt verbis corTa Eapud c1-
CERONEM vtar: ratio male inflituta exitum reperive
non poteff. Miror tot viros doftos mentem et confi-

lium meum in hoc non cepiffe. —



R ]87 -—

neceflitate vrgetur et fertur ad explorandum
horum omnium fummum finem, quem cum non
affequatur, nifi talem fibi Dei notionem infor-
met, quam explicaui, patet, hanc folam effe

veram, hoc eft vfui et captui hominum accom-
modatam.

Hac Dei definitione ftabilita et vindicata,
fimul effetum eft, mundum pendere a prima
quadam cauffa, et ea quidem in illo condendo fa-
pientiffimum confilium fecuta. Notio igitur Dei
continet etiam procreatvris notionem, qua in vni-
verfum completimur naturam, cuius mente, con-
filio et potentia ratio continetur fufficiens et ab-
foluta, cur mundus extiterit. Quotnodo autem
haec natura vim {fuam emiferit, vthaeccontinuata
cauffarum cauflisnexarum feries prodiret, id vite-
riorem pofcitinueftigationem. Inquaquidemin-
ftituenda intenti fimus necefle eft ad id, cuius
caufla inprimis notionem diuinae naturae infor-
mamus. Facimus autem hoc non curiofitate
quadam adducti, fed commoti confcientia inna-
torum officiorum, quorum religionem et inuio-
labilem fan&itatem nullo modo explicare et cum
felicitatis naturali appetitu conciliare poflemus,
nifi Deum effe nobis perfuafumhaberemus, Ita-
que procreatio mundi ita cogitanda eft, vt alie-
nae neceffitatis lege et vinculis voluntatem no-
ftram eximamus. Quod {i igitur omnibus accu-
rate ponderatis apparuerit,v iftam rem, quam-

uis



uis vera fit, concipi tamen a nobis et explicari
neutiquam pofle, " fategiffe nobis videbimur, fi
infcientiae noftrae neceflitaten:; ipfam rei natu-
ram fecuti,, demonftraverimus, omnesque re-
mouerimus errores, quibus explicare conantes
impediuntur.  Opus autem eft in hac quaeftione
praecipue accurata expofitione fingularum no-

tionum.

Et primum quidem notandum eft, firmi-
terque tenendum, vocabulum mundi in hac quae-
ftione fignificare cumnem verum vminerfitatem, torum
omnibus numeris ita abfolutum, vt maioris ambitus ali-
gnod, quo contineatur , cogitari nom poffit. Haec
autem notio nec fenfibus, nec fingendi folertiae,
nec iudicandi facultati debetur, fed foli rationi,
quae cum patura feratur ad ea, quae funt in
quocunque genere fumma et abfoluta, (vt nimi-
rum veluti oram vltimi contingat, in qua poffit
infiftere,) eorum perceptiones, ex fuo ipfius
ingenio materiem promens, informat. Eft igj.
tur haec notio libera a fenfuum contagione, pro-
pria rationi humanae, omnibus hominibus, pari
cuique veritate et neceflitate communis,

Hic autem complexus rerum in fummam
abfolutionem, ,quem mundi vocabulo infignimus,
fpectari debet, vt feries cauffaruin et effecto-
rum retrorfum finita et terminata, at continu-
anda in omnem temporis futuri immenfitaten:.

Cum



.....189....

Cum eam retrorfum finitam et terminatam dico,
eo iplo annuo, eam repeti debere a caufla qua-
dam fumma, - Etin hoc conftanter perfeueran-
dum eft; nam, {i{ingularum rerum vnamquams-
que ad fufficientem aliquam rationem referen-
dam effe, vniuerfum autem earum omnium
complexum a nulla prima caufla pendere iudica~
remus; argumentatio noftra non modo comni
fundament careret. fed fe ipfam adeo impugna-
ret et tolleret.  Sic igitur notio mundi: cim no-
tione fummae et abfolutae cauflae arétifiime co-
haeret. 'Vt autem eam talem effe putemus,
quae, perfectifiimae mentis liberum confilium
fecuta, mundum exiftere iunfferit, non rationis
purae argumentatione, fed confcientia innatae
religionis, bonique et iufti aeternarum legum
efficitur.

Ipfam autem caufae fummae iotionem eodem
medo gigni patet: quo condi vidithus mundino=
tionem. Ratio {cilicet noftra, ficut in quocun~
que genere fertur natura ad prima et abfoluta,
ita, cum innata lege iubeatur quodcunque effe-
¢tum ad rationem fufficientem referre, non poteft
non horum omnium vniuerfam feriem a prima
quadam et fumma cauffa repetere. Eft igitur
notio fummae conffae libera a fenfium contagione,
propria rationi humanaze, omnibus hominibus,
Pari cuique veritate et neceflitate, communis.

Tam



— 190 —

Tam quaeritur, an folam rationem fecuti
efficere poffimus, iftam fammam cauffam cogi-
tandam effe 2 mundo feiunctam. Mihi quidem
ita videtur. Nimirum{i cauffa prima etabfoluta
re ipfa cohaereret cum mundo, ficut quotidiana
experientia videmus, caulfis annexa effe effeta
et fucceflione temporis legitima, et materiei
etiam contagione, illi cam his eade:n indoles,
conditio et gignendi lex communis effet. Hoc
autem fumto, fequeretur, illam ipfam pendere
ab alia cauffa, neque adeo effe abfolutam et pri-
mam. Quod {i igitur tecum ipfe confentire ve-
lis, primae cauffae notio ita tibi eft concipienda,
vt nullam ei ftatuas contagionem effe cum ferie
effe¢tuum, nec temporis confecutione, necma-
teriei vlla concretione.

Talem autem cauffam cum inane nomen
effe facile exiftimari poffit, declarandum eft,
quae {it in vniuerfum notionis caz/ae origo, quae
vis et indoles.

Iam fi notiones, quae fieri non potuiffer,
vt extiterint fingularum rerum externarum per-
ceptione, vel plurium contentione, recte repe-
tuntur ab ipfa mentis natiua indole ; notio necefs
fitatis rationis fufficientis et fingularum rerum,
quae exfiftunt, et vniuerfi earum complexus,
quem mundum vocamus, profecta ab experien-
tfia neutiquam exiftimari poteft; quin potius

ipfius



—_— 19} -

ipfius rationis naturali et infita vi informata vide-
tur. Principium autem hoc, quod dicitur ratio-
nis fuflicientis, in intelleffu omni fenfus commercio
Joluio redit ad eam praeceptionem : rei cuinsgue
per [e fortuitae mece(fitatis legein et conditionem alia na.
tuva it contineri, vt hac pofita etiam illam.effe neceffa-
7io fequatwy. Cum autem hac innata iudicandi
neorma vtimur in rebus fub fenfus cadentibus,
fumma quidem praeceptionis neutiquam afficitur,
adiungitur autem notio temporis, ad quam refe-
renda, hoc eft, qua compleétenda, defcribenda
et metienda funt, quaecunque etiam in mundo
ad{pectabili fiant. Atque fic effamur: quodcun-
que exfiftat in mundo, eius ortum pendere ab alia re,
vt, cum haec antea effefla fuerit, illam continuo Jequi
necefJe fit.  Per fe autem patet, vfum huius prae-
ceptionis finibus experientiae terminar;:, fique
de re aliqua extra eas fita ratio fufficiens decla-
randa fit, fieri hoc debere, ifta formula temporis
lege foluta. Itaque de mundi etiam ortu, diuina
vi effecto, fimpliciter pronuntiandum eft: eius
neceffitatis legem et conditionem ¢ffe in fapienti diinas
naturae confilio, vt hoc pofito, illum ¢ffe, neceffario
Jequatur.  Omnem hoc loco temporis notionem
ineptam effe, luculentius etiam apparet, cum
cogitamus, tempus ipfum, quomOdOCllnque
illud informemus, pertinere ad mundum pro-
creatum, ita ut mundi ortu contineatur etiam
ortus temporis. Principatum autem temporis
quisque concedet explicari non pofle formula,

quae



yuae iam contineat in fe ‘notionem temporis.
Hoc enim {i'tibi largireris, tempus poneres,
antequam  exiifteret, atque adeo aliquid fimul
efle et non éfle ftatueres.

Quodfi ‘mundi* principatum fine omni fuc«
ceffione temporis cogitare debemus, {tatuen-
dum nobis eft, eum ab ortu fingularum rerum
in mundo procreato osmi ex parte diverfum effe.
E quo fponte fequitur, eam rationem, qua in
mundo adfpectabili res fingulae, parata materie,
aliae ex ‘aliis, gignuntur, accomincdari ad pris
inordia mundi non poffe.  Cum igitur in mundo
procreato nihil exfiftere pofiit, ' nifi materies
quaedam fuerit parata, ita vt, quaecunque vis
et natura aliquid gignere velit, aut ex fe ipfa de-
promat, autaliunde comparet inateriem forman-
dae et gignendae rei aptain, ita vt vera etiam fit
contagio cauffae eflicientis ad rem effettamn;
omnia alia, quaecunque tandem etiam fint, ca-
dant neceffe eft in ortum buius rerum vniueifi-
tatis. Neque enim in‘mundo procreato aliquid
nunc recens procreatur, fed vires tantum ex-
plicantur, formaeque mutantar, '

His omnibus igitur contentis patet:

L. mirifice falli eos, quiinunduin ita ortum
effe dicunt, vt prima rerun {femina emanauerint

e diuina patura. Hi enim ortum vniuerfitatis
; rerum



— 193 —

rerum ex rerum fingularum, quae in mundo
procreato cernuntur, gignendi ratione adum-
brari poffe putant.  Quod molientes neceffe eft
ipfam vim naturae divinae circumfcribere tem-
pore, atque adeo reuera tollere. Redit enim
tum diuina natura ad feriem cauflirum et effectu-

um, opusque eft alio deo, a quo huius pecefli-
tas repetaﬁur .

II. aeque turpiter labi qui Deum, vt
rocrearet mundum, parata ab aeterno materie
vium effe ftatuunt. Hi enim primo, reuera
omnem procreationem tollunt, Nam is, cui
forma tantum rerum debetur, non eft procrea-
tor, fed opifex tantum et aedificator. Deinde
aut molem rudem, omni indole certa et vi ca-
rentem accipiunt, qualis vereor, vt cogitari
poflit, aut vt vllus eius fit ad procreandum vius,
aut illam aeternis quibusdam viribus praeditam
informant, atque adeo Deum ipfum neceflitatis
alienae et externae lege vinciunt.

I, eos, quiaeternam procreationem fta-
tuunt, notiones iungere, quarum altera alte-
ram tollit, et dininae naturae notionem diffolue-
re et delere.

III. eos in hac quaeftione fapientiffime
verfari, qui mundum procreatum efle ex nihilo
iudicant. Hienim « ) egregie fibi conftant, nec,

Ovigimalid. IT, Theil, N vt



= oeOd

vt ceteriomnes, explicare conantes procreatio-
nis modum, ipfum procreatoris Dei notionem,
a qua profecti erant inargumentando, tollunt, /)
principio rationis {ufficientis apte vtuntur.  Sol-
vunt enim illud omni temporis lege, cuius nec
ad moralem affenficnem vllus effe poteft vius,
nifi in fingulis effetis mundi procreati defcriben-
dis et metiendis. ¢ ) modum creationis on.nis
rerum vniuerfitatis tantum abeft, quo minus
adumbrent, fecuti rationem, qua res fingulae
in procreato mundo exfiftunt, vt potius fua for-
mula pronuntient: procreationem totius mundi
amodo exfiftendi fingularum rerum poft pro-
creationem plane dinerfam effe, in quo acquie-
fcere humana curiofitas debet. 4 ) Salua et in-
tegra manet, {i hac formula vtamur, libertas
arbitrii, atque adeo ipfa virtus, cuius cauffa
praecipue veritate naturae diuinae indigemus.

Ad horum igitur partes etiam nos acceda-
mus, nec falfae philofophiae lenociniis decipinos
patiamur. Freno quafi inhibito, compefcamus
rationem noftram ad temerariam négandi, quae
concipi non poffant, licentiam facillime pronam,
notioneque abfolutae procreationis exiftimemus
ab ipfo Deo ita effe terminatam cognitionem no-
ftram, vt altioris cuiusdam fapientiae, acrioris
et felicioris naturae {crutationis praefenfionem et
defiderium concipi et nutriri a nobis vellet.

Ich



. Py

Ich wiirde die gegenwiirtige kleine Schrift
nicht in diefe Sammlung eingertickthaben, wenn
fie nicht wahrfcheinlich auf Veranlaffung einiger
iiberaus giinftiger Recenfionen, viclfiltig ver-
langt worden wiire, und ich nichtiiberdiéfs mehre -
ren Freunden der Philofophie dadurch eine klei-
ne Probe in die Hiinde zu liefern gedicite, wie
vielleicht Ideen der kritifchen Philofophie ineiner
picht ganz unlateinifchen Sprache vorgetragen
werden konnen. Den Gegenftand derfelben
habe ich bereits in meinen Betrachtun gen
tiber die Philofophie der natiirlichen

Religion mit mehrerer Schiirfe und Ausfiihr-
lichkeit behandelt.

Es war gewifs ein Wort zu feiner Zeit,
obwohl von einem unbedeutenden Manne ge-
fprochen, wennich im Eingange des Program-
mes tiber die der Philofophie weder wiirdige
noch ihr vortheilhafte Inkonfequenz fo vieler
Weltweifen eiferte, welche die richtige Beftim-
mung des Begrifs der Schspfung fir etwas in
Beziehung auf die wefentlichen Wahrheiten der
Religion fehr gleichgtiltiges halten, und die Vor-
ftellung einer Schopfung aus Nichts einerfvits fiir
unméglich durch blofe Vernunft, anderfeitsaber
auch fiir ganz entbehrlich in der natiirlichen
Theo]ogiehalten, Und nicht Affcktaticn weder
von Orthodoxie noch von Paradoxie, fondern
Liebe zur Wahrheit bewog mich, den Satz mit

N 2 eini-



— “)6 s

einiger Evidenz dnrchzufiibren, dafs der Be-
grif der Schopfung aus Nichts derjenige Begrif
von Schiopfung fey, auf welchem die fich felbft
nur ver{tehende und konfequente Vernunft ge-
langen miifle, und dafs er der einzige fey, der
fie in Beziehung auf Gottheit, und moralifche
Beitimmung befiriedigenkonne. Esmufte mich
aus natiivlichen Urfachen befremden, dafs Herr
Piatner bey Gelegenieit der Behandlung def-
feiben Gegenltandes in feinen Aphorifimen mich
auf folgende Weife vorfiihrt: ,, Wer nicht wiifs-
te, dafs Kantdie Wirklichkeit Gottes und alle
Eigenfchatten deffelben flir unerweislich erklrt,
der mdchte vielleicht feinem Syftem von diefer
Seite einen hdhern Grad von Rechtgliubigkeit
zufchreiben, weil in demfelben aufdie Schopfer-
kraft Gotces fehr ernftlich gedrungen wird.
Allein, man mufs nicht vergeflen, dafs
das fubjectiver Weife und mit Ableh-
nung aller theoretifchen Griinde nur-
alfo angenommen, oder poftulirt wird;
f. Heydenreichs Ph.d.n. Rel. ,, Inder That
wiirde ich diefe Art der Anziehung tibler em-
pfuriden haben, wenn nicht der Herr D. durch
feine ganze Betrachtung tiber diefen Gegenftand
Grund gegeben hitte, zu vermuthen, dafs er
den wahren Sinn der Meynung, welche er be-
ftreitet, noch nichtin dem Maafe erreicht ha-
be, um mit N chdruck und Erfolg dariiber zy
urtheilen. . Meynt tibrigens der Herr D. unter

: Recht-



—_ 197 ——

Rechtgliubigkeit, vernilinftige, mit
fich felbft ubereinftimmende, konfe-
quente Gliubigkeit; fo geftehe ich, dafs
mein ganzes philofophifches Studium den Ge-
winn einer folchen Gliubigkeit zum Zwecke
hat.  Mit einer Rechtgliubigkeit inandesn Siin
hube ich eben fo wenig Berufin der Philofophie
Sta«t zu machen, als {iber fie auf eine kleiniiche
Weile zu fpotten, -

Glaube, nicht objektive Gewifsheit, ift
nach den Prinzipien der kritifchen Philofophie
die Ueberzeugung: dafs der hchite Grund des
Dafeyns diefes Syftems vereinigter moralifcher
und phyfifcher Vermogen, welches wir Welt
nenneh, in einem nothwendigen aller realeften
Wefen liege, und duafs diefes durch Vernunft
und, Freyheit den Grund davon enthalte. 1In-
dem wir zu diefem Glauben beftimmt werdes,
erfahren wir keinesweges, die Art und Weife,
nicht das Wie des Gegriindetfeyns der Welt in
der Gottheit, fondern nur das Prinzip der Noth-
wendigkeit, einen Gott vorauszufetzen, ohne
deflen Mbglichkeit zu begreifen.

Giibe es einen apodiktifchen objektiven
Beweifs fiir das Dafeyn Gottes, fo miifsten wir
durch ihn in den Stand gefetzt feyn, zu begyei-
fen, wie Gott den Grund des Dafevns der Welt
enthualte, und wie durch Aeuflerung feiner

] N 3 Kraft



......]98«-—

Kraft die Welt entftanden fey, Dann wiirden
wir auch eive Erklirung der Schépfung geben
konnen, durch welche die Art und Weile der-
felben eingefchen wiirde.

Der moralifche Glaubensgrund fiir das Da-
feyn Gottes kann nur in fofern unerichijtterlich
feftftehen, als alle objektive Erkenntunifs in Be-
ziehung auf Gott, fein Dafeyn, Wefen, Ver-
hilenifs zur Welt unméglich ift, da er mit giinz-
licher Verzichtleiftung auf diefe feine Wahrhei-
ten begriindet, fo kann fich aus ihm kein Begrif
der Schopfing ergeben, durch welchen die Art
und Weife der Schopfung begriffen wiirde; al-
lerdings aber ein folcher, der diefen unbegreifli-
chen Gegenftand in feiner Unbegreiflichkeit dar-
ftelle, das vollftindig und beftimmt in fich fafle,
was in der ganzen Ueberzeugung vom Dafeyn
Gottes, als des Schopfers, Hauptmornent
ift, und alle Vorftellungsarten aus {einen Grin-
zen ausfchliefse, welche fich mit der Natur der
Sache nicht vertragen. Wer alfo in Gemiifs-
heit des moralifchen Glaubensgrundes den Be-
grif der Schoptung beftimmt, thut, nichs anders,
als, dafs er, feine Ueberzeugung, dafs der
letzte alleinige Grund des Dafeyns der Welt in
der Gottheit, nach dem wahren Sinne des Wor-
tes, liege, in einer beftimmten, von jeder ver-
tilfchenden Vorftellungsart freyen Formel aus-
driickt.

Nur



o 199 —

Nur derjenige kann eine folche Formel
fur gleichgtiltig halten, der entweder gar nicht
pemerkt, dafs jede faliche Erklirung der Scho-
pfung fiir die Grundwahrheit aller Religion, ich
meyne die vom Dafeyn Gottes gefihwlich ift,
oder Leichtfinn genug befitzt, um diefs fiir un-
wichtig zu halten,

Dafs Gott die Welt hervorgebracht habe,
liegt fchon im Begriffe Gottes; wie diefs ge-
fchehen fey, ift fiir uns unbegreiflich; allein
diefe Unbegreiflichkeit iftfiir uns begreif-
lich; fie mufs anerkannt und zugleich beftimmt
werden, wie Gott die Welt nicht gefchaffen
habe. Unddiefs war der eigentliche Zweck des
vorgedruckten Programms, mein Problem,
aus der Natur der Vernunft zubeweifen,
dafs der wonlverftandeneBegrif einer Schopfung
aus Nichts, d.h.einer ganz unmittelbaren Scho-
pfung derjenige fey, zu welchem unfere Ver-
nunft, wenn fie den allein wahren Griinden fiir
das Dafeyn Gottes folgt, unausbleiblich gelan-
gen mufs, dafs er alfo ibr Vermdgen nicht tiber-
fteige, fondern als eine nothwendige a priori
beftimmte Vorftellung aus demfelben hervor-
gehe.

Wenn Herr Platner, felbft noch in der
dritten Ausgabe feiner Aphorifimen (1Th.)S. 5.
(agt: . €S fey gew’ifs dafs die fich felbft

N 4 iber-



ey Q00" - v

iberlaffene Vernunft auf den' Gedanken
einer Schopfung aus Nichts nicht kommen korn-
te; und Mosheim habe unwider{prechlich dar-
gethan, dafs diefe Lehre eine Eigenheit
des chriftlichen Syftems fey:“ fo wiinfchte
ich wohl, von ibm zu wiffen: 1) in wiefern er
leugnen konne, dafs diejenigen Grundfiitze,
nach welchen ich befonders in meinen Betrach-
tungen die Idee der Schopfung aus Nichts aus
der Natur der Vernunft abgeleitet habe, Grund-
fiitze der fich felbit iiberlailenen, das heifstdoch
wohl, ohne fremde Beyhiilfe gefetzmiifsig wir-
kenden Vernunft {ind; 2) wie er erweifen wolle,
dafs derreine Begrit einer Schspfung aus Nichts
fich durchgiingig in den heiligen Biichern der
Chriften finde? *3) in welchem Sinne er die
fich felbft ditberlaffene Vernunft, der
bey Bildung des chriftlichen Syftems

thitig gewefenen Vernunft, entgegen
{etze??

Da ich tibrigens meine Ideen tiber diefen
Gegenftand feit der Herausgabe meiner Betrach-
tungen, wo diefes Programm weiter ausgefiihrt
worden, nicht gedndert; fo habe ich gegenwiir-
tig nichts hinzuzufiigen.

e T

VI









m— -} D (] . ———

l‘
Ueber den Begrif der Philofophi.

A\
enn auch die von mir im J. 1993, herausge-

gebene Encyclopidifche Einleitung in
das Studium der Philofophie nach den
Bediirfniffen unfers Zeitalters mehrere
erhebliche Fehler hat, unter denen die Unver-
hiltnifsmifigkeit in der Ausfilhrung der einzel-
nen Theile vielleicht am meiften in die Augen
fillt; fo ift fie doch nichts weniger, als ein
Werk der Eilfertigkeit, und der Vorwurf der-
felben, aus dem Munde eines Recenfenten, *)
der, nach feiner Kritik zu urtheilen, felbft nur
zu fehr geeilt hatte, mufste mir eine nicht un-
gerechte Empfindlichkeit verurfachen, Aller
Einficht der mannigfiltigen Fehler meiner Ar-
beit ungeachtet, hatte ich doch das Bewufst-
feyn, feit einer ziemlichen Reyhe von Jahren

an

*) In der allgemeinen Litteraturzeitung Nro, 355,
v. Jabr 1793.



an der Ausbildung der darinnen enthaltenen Si-
tze gearbeitet zu haben, welches un: fo angele-
gentlicher gefchehen war, da ich mich ihrer als
Prolegomenen. zu akademif{chen Vorlefungen
tiber das ganze Syftem der Philofophie und die
L.ogik und Metapbyfik bediente.

Der Vorwurf der Uebereilung aus dem
Munde diefes Recenfenten betraf zufsrderft und
vorziiglich die von mir an die Spitze meiner
Skiagraphie der philofophifchen Difciplinen ge-
ftellte Definition der Wiflenfchaft; eine Defini-
tion, welche mich die grofste Anftrengung von
Denkkraft gekoftet hatte, deren ich fiihig bin,
und welche, wenn fie auch ohne alles Verdienft
wire, doch gewifs das Geprig desjenigen Fleif-
fes trigt, mit dem fie gebildet worden. Nur
in diefer Hinficht kann ich mir, meiner fonftigen
entfchiedenen Abneigung gegen kritifche Feh-
den unerachtet, eine kurze Beantwortung der
Antwort jenes Rec. auf meine Antikritik nicht

verfagen.

Die von mir in meiner Encyclopidie zu
liefernde Skiagraphie der philofophifchen Difci-
plinen follte die gefammte Philofophie, die
Philofophie der Prinzipien fowohl, als die empi-
rifche, die kritifche fowohl, als dje dogmatifche,
die reine fowohl als die angewandte befaflen,
und mit einer auch fiir Anfinger, denen das

Buch



— 10§ ==

RBuch vorziiglich beftimmt war, fafslichen Evi-
denz darftellen.  Ich bedurfte alfo einer ErkLi-
rung der Phil fophie, welche, ohne zn weit zu
feyn, doci weit genug fiir alle Theile der Phi-
lofophie wire. Hiitte ich blos eine Erklirung
der Philofophie der Prinzipien, der reinen Phi-
Jofophie gebraucht, fo konnte ich fie aus den
Schriften Kants und einiger feiner Anhiinger,
ohne mich felbt zu bemitihen, {ibernehmen.
Allein ich fuchte eine Erklirung, welche eben
fowohl pafste auf reine Logik, alsaufempirifche
Seelenlehre, eben fowohl auf Theorie des Er-
kenntnifsvermogens, als auf Theorie des Ge-
fliblvermogens, eben fowohl auf Methaphyfik,
als auf Theorie der fchonen Kunft, kurz eine
nicht einfeitige fondern allfeitige Erklirung.

Nichts wére mirleichter gewefen, alsdieMo-
dedefinition unfrer Zeiten nachzubeten: Die
Philofophie "ift die Vernunftwiffen-
fchaft aus Begrifféen, oder die {fcharflinni-
gen Erklirungen Reinholds zu dbernehmen:
Die Wiffenfchaft des im blofsen Vor-
ftellungsvermsgen beftimmten, die
Wiffenfchaft des unveridnderlichenZu-
fammenhangs der Dinge. Allein aufkei-
nen Fall riufchte ich mich, wenn mir diefe Er-
klirungen zu eng fchienen, um alle Theile der
Philofophie zu befuffen. Oder zeige mir doch
ein Vertheidiger diefer Definitionen, wie die

empi--

\



— 206 —

empirifche Pfychologie ein wefentlicher Theil
der Philofophie, als Vernunftwiffenfchaft
aus Begriffen, die Theorie des Gefiihls ein
wefentlicher Theil der Philofophie, als der
Wiffen{chaft des im blofen Vorftel-
lungsvermogen Beftimmten fey?

Das Problem einer Erklirung der Philofo-
phie ift in der Riickficht einzig in feiner Art,
dafs mit ihr eine Wiflenfchaft erklirt werden
foll, von welcher man nicht weifs, ob fie da ift,
nur foviel weifs, dafs die menfchliche Vernunft
fie fordert, und fiir moglich hilt. Die Erkli-
rung der Philofophie ift Erklirung eines Ideales.
Ich gieng alfo bey meiner Unterfuchung tiber
den Begrif der Wiflenfchafc davon aus, zufor-
derft den Gegenftand und den Grund diefes Idea-
les zu fiflen; diefs gefchah im zweyten Kap.
des 1. Th. (Methode den Begrif der Philofophie
zu finden;) einem Kapitel, welches der Rec, an-
fiihrenmufste, wennes davauf ankam, dem Pub-
likam eine richtige Darftellung meiner Definition
zu geben, deflen Inhalt er aber, leichtfinniger
oder unredlicher Weife, gar nicht beriihrt.

Mein Ideengang war diefer:

Bey aller Verfchiedenheit der
Meynungen iiber das Wefen der Phi-
lofophie kann doch unmoglich bezwei-

felt



—_— 207 —

felt werden, dafs der Zweck aller Phi-
lofophie kein zufilliger, fondern ein
inder Vernunft felbft gegriindeter, der
Menfchheit nothwendiger Zweck ift
Wenn dem wirklich alfo, und es fiir
folchen Zweck nur ein Mittel der Er=
reichung in beftimmten Erkenntniffen
giebt, fo mufs man das Wefen der Phi-
lofophie, felbft vor ihrem wirklichen
Dafeyn, {fo beftimmt fa{fen kénnen, dafls
man im Stande fey entfcheidend zu fa-
gen: es gebe entweder gar keine Phi-
lofophie, oder fie miiffe {chlechter=
dings jenes Wefen befitzen.

Wenn der Menfch denganzen Um-
fang aller moglichen durch wiffen-
fchaftliche Erkenntni{fe zu erreichen-
den wefentlichen Zwecke feiner Natur
tiberfieht, fo mufs fich ihm, als das
wichtigfte und angelegentlichfte Pro-
blem ankiindigen: die hochfte Beftim-
mung feiner Natur auf eine {feine Ver-
nunft vollkommen befriedigende Wei-
fe zu begreifen, und die letzten Gritin-
de aller Erkenntnis und Wahrheit fiir
den Menf{chen zu erforfchen. Diefes
Problem wird durch die Vernunft felbft
gegeben, und ift demnach fowohl noth-
wendig als allgemein giiltig, \

Wenn



.—.208__

Wenn diejenigen Vermégen des
Menfchen, vermittelft welcher er die
Idee des Syftems feiner fimmtllichen
Zwecke faffen, fefthalten, und verfol-
gen kann, diejenigen, durcl welche er
im Stande ift, iiber die erlten Griinde
jener Idee, die Méglichkeit, und Noth-
wendigkeit ihrer Realifirung Erfor-
fchungen anzuftellen, keineur{priing-
lichen, wefentlichen, nothwendigen.
fich gleichbleibendenRegelnund Prin-
zipien ihrer Wirkfamkeit be{dfsen, fo
Jiefse fich gar keine Befriedigung des
Menfchen, in Hinficht aufjenes Pro-
blem denken.

Vollkommne Befriedigung des
Menfchen in Beziehung auf das ange-
gebene Problem ift nur dann maglich,
wenn diejenigen Vermogen deffelben,
vermittelft welcher er dieldee des Sy-
{tems feiner {f4mmtlichen Zwecke faf-
fen, fefthalten, und verfolgen kann,
diejenigen, durch welche er im Stan-
de ift tiber die erften Griinde jener
Idee, die Moglichkeit und Nothwen-
digkeit ihrer Realifirung Erforfchun-
gen anzuftellen, urfpringliche, we-
fentliche, nothwendige {ich gleichblei-
bende Regeln und Prinzipien ihrer
Wirkfamkeit befitzen,

Ohne



— 209 e

OhneirgendeinevorgefafsteMey-
nung liber das Grundwefen des Men-
fchen, die fogenannte Korperlichkeit
oder fogenannte Geiftigkeit deffelben
zu hegen, ohne fich auf irgend eine
Hypothefe des Materialifm, Spiritua-
lifm oder Dualifm zuftiitzen, zeichnet
jeder, welcher einer {chirfern Refle-
xion iiber fich felbft fihig ift, in dem
fo fehr zufammengefetzten Ganzen
feiner Menfchennatur gewiffe Vermo-
gen aus, deren Gefetzgebungen fichin
einemund demfelben Bewufstfeyn ver-
einigen, und deren Wirkfamkeit nach
diefen Gefetzgebungen einer und der-
felben Spontaneitit untergeordnet ift.

Man nennt diefeVermsgendie gei-
ftigen Vermogen des- Menfchen, im
Gegenfatze andrer, deren Gefetzge-
bung aufer unferm Bewufstfeyn lieg.t,
nnd deren gefetzmifige Wirkfamkeit
unfrer Spontaneitiit nicht unmittelba.r
untergeordnet ift, d. i der: kiir.perl.l-
chen Vermsgen. Nur dﬂ.rffen wir l.lllt
jenem Ausdrucke des Geiftigen keine
eingebildete Erkenntnis de§ Wefens
der Seele an fich verkniipie'u, wenn
der Begrif nicht blos c\himéirlfch wer-
den {oll,

Originalid, I1. Theil. O Der



s L@ | e

Der Inbegrif der geiftigen Vermo-
gen macht das eigentliche Wefen des
Menfchen aus; und, wenn man den Be-
grif derfelben auf die eben beftimmte
Weife fafst, fo kann man jenen Inbe-
grif eben fowohl ohne Nachtheil der
Wahrheit Seele nennen, als den Inbe-
grif der zweckmifig verkniipften phy-
fifchenVermogendesMenfchenKorper.

Drey Hauptvermosgen find es, auf
welche die angegebenen Merkmule
vollkommen paffen: das Vorf{tellungs-
vermbgen, das Begehrungsvermogen,
das Gefiihlvermogen. Diefe Verms gen
habenjedesfeineurfpringlicheGefetz
gebung, die Gefetzgebungen aller ver-
einigen fich in einem und demfelben
Bewufstfeyn, und ihre Wirkfamkeit
nach denfelben ift einerund derfelben
Spontaneitituntergeordnet. Dielsift
enthaltenin der praktifchen Vernunft.

Die Idee des Endzweckes  der
menfchlichen Natur wird beftimmt,
durch die in der Vernunft enthultene
Gefetzgebung fiir das Begehrungsver-
nisgen, und den Zufammenhang des
der Vernunft untergeordneten Begeh-

rungsvermogens mit dem Gefiblver-
mogen.

Der



— G oN —

Der hochfte Zweck der menfchlij-
chen Natur wird in dem Begriffe der
Harmonie der Tugend und Gliickfelig-
keit ausgedriickt.

Befriedigender Auffchlufs tiber
feine Beftimmung ift fiir den Menfchen
pur dann mdglich, wenn er fich mit
Nothwendigkeit ergiebt aus der ur-
fpringlichen Gefetzgebung des Vor-
ftellungsvermogens und dem Verh:ilt-
niffe derfelben zur Gefetzgebung des
Begehrungs-und Gefﬁhlverm&igens.

Wennfich ein Auffchlufs {iber die
Beftimmung des Menf{chen mit Noth-
wendigkeitaus derwurfpriinglichen Ge-
fetzgebung des  Vorftellungsvermo-
gens und dem Verhidtniffe derfelben
zur Gefetzgebung des Begehrungsver-
moégens und Geflihlvermosgens ergiebt,
fo iftes, um jenen Auffchlufs griind-
lich und beftimmt darzuftellen zuvor-
derftnsthig, diefe FHauptvermogen der
menfchlichen Natur nach ihren ur-
fpl‘ﬁnglichen und wefexltlicher;Gefetz-

gebungen zu erforfchen.

So ergiebt fich das Problem einer

Witfenfchaft, deren Gefchift im Allge-
O 2 mei-



e e P

meinen darinn beftiinde, die Natur des
Vorftellungsvermégens, des Begeh-
rungsvermodgens, und des Gefiahlver-
mogens, nach ihren wurfpriinglichen
Gefetzgebungen und dadurchbeftimm-
ten Verhiltniffen fo darzuftellen, dafs
dadurch die wahre Beftimrnung des
Menfchen vollkommen begriffen
wiirde.

DiefemIdeengang zufolge ftellte ich meine
Definition der Philofophie auf"

Die Philofophie ift die Wiffen-
fchaft der menfchlichen Natur, wie-
fern ihre Vermogen durch ur{priingli-
che innerhalb eines ind deffelben Be-
wufstfeyns enthaltene Gefetzgebun-
gen beftimmt find, 'und die Wirkf{am-
keit und der Endzweck jener Vermaos-
gen durch diefes Bewufstfeyn ihrer
urfpriinglichen Gefetzgebungen alleip,
mit Nothwendigkeit begriffen wird.

Eine Erklirung der Philofophie kann in
der That nicht leicht feyn, und die meinige ift
unter allen am wenigften der Leichtigkeit fihig,
weil fie das ganz Eigenthtimliche aller philofo-
phifchen Erkenntniffe angiebt, und auf alle
Theile der Wiflen{chaft gleich anwendbar ift.

Im



Im Vortrage pflege ich fie durch folgende For-
meln zu erliutern:

Die Philofophie ift der {yftemati-
fche Inbegrif der in unferm Bewufst-
feyn enthaltenen Griinde der uns we-
fentlichen und nothwendigen Formen
des Vorftellens, Begehrens und Fiih-
lens, und der daraus folgenden noth-
wendigen Gegenftinde des Vorftellens,
Begehrens und Fiihlens.

Die Philofophie ift die Wiffen-
fchaft, welche die urfpriinglichen Ge-
fetze, nach denen der Vorftellende; be-
gehrende und fiihlende Menfch wirkt,
aus dem Bewufstfeyn entwickelt, die
daraus folgenden nothwendigen Arten
des Vorzaftellenden, zu Begehrenden
und zu Fiihlenden darf{tellt, und ihnen
gemifs tiber die Be'ftimmung des Men-
{chen entfcheidet,

Die Philofophie ift die Wiffen-
fchaft von der Natur und dem Zwecke
der Menfchheit, wiefern fie durch das
blofe Bewufstfeyn erkannt und begrif-
fen werden kénnen. :

Die Philofophie ift die Wiffen-

fchaft der nothwendigen Form unfrer
0 3 Vor-



— 214 —

ftellungen, von dem was feynkann, ift,
feyn mufs, und feyn foll, und ihrer
vollftiindigen Griinde, wiefern fie in-
nerhalb des Bewufstfeyns liegen.

Alle diefe Formeln driicken, jede auf eine
ge\VlHerxmqu eigenthiimliche Weife den
Hauptlinn der von mir gegebeneq Definition
aus.

Der Recenf. macht diefer Definition den
fchlimmiten Vorwurf, den man nur einer Defini-
tion machen kann: dafs fie zugleich zu
weit und zu eng fey, zu weit, weil man
nach ihr Philofaphie von Mathematik nicht rn-
terfcheiden konne, zu enge, weil die ange-
gebenen Merkimale mehr auf einen Theil, als
auf die gefammte Philofophie paflen.

Auf den erften Verwurf glaubte ich in
meiner Antikritik nichts weiter zu antworten zu
baben, als dafs man meine Er Klirung gar nicht
Verf‘tehen miiffe; um nach derfelben Philofophie
und Mathematik zu vermengen. Der Rec. fei-
nes Theils fordert mich in feiner Antwort auf]
ihm zu'beweifen, ,,dafs die Mathematik keine
,Wiffen{chaft fey,welcheein Vermsgenvor-
sausfetzt, das durch eine urfpriingliche Ge-
. fetzgebung in dem Bewufstfeyn beftimint ift,
,» deffen Wirkfumkeit durch das Bewulstfeyn fei-

ner



— 21§ —

,ndr urfpriinglichen Gefetzgebung mit Noth-
.wendigkeit begriffen wird, oder dafs und
:,warum die Mathematik nicht eben fo gut, als
,, zum Beyfpiel die Metaphyfik, ein Theil der
,, Wiflen{chaft der menfchlichen Natur fey.
Er fagts 5, Herr H. wird vielleicht antworten:
2 Erkenntnisquelle der Philofophie fey das Be-
3 wufstfeyn, da die mathematiichen Erkennt-
,, niffeaus dem Verhiltniffe der Vernunft za Raum
,,und Zeit entfpringen.” S. 50, Allein da er felbft
,,das Bewufstfeyn als die Erkenntnisquelle von
,,Raum und Zeit als Forimen der Sinnlichkeit
,und von dem Vernunftvermogen anerkennt.
»S. 80. 121.122, 142, {o find wir begierig zu er-
,, fahren, wie er die Folgerung abweifen konoe,
,,dafs dem zu Folge das Bewufstfeyn auch als

,, die Erkenntnisquelle der Mathematik anzufe-
" hen fey.

Habe ich denn je geléugnet, ,,dafs die Ma-
thematik eine Wiflenfchaft fey, welche ein Ver-
mogen vorausfetzt, welches durch eine —
wird“2 Habe ich es wohl icugnen konnen, da
ich in meiner Encyklopidie gleich Anfangs von
der ldee ausgehe, dafs durch Philofophie die
Moglichkeit aller menfchlichen, alfo auch aller
wiffenfehaftlichen Erkenntnis begriffen werde?
(S. 12.§. 5.) Ift denn aber eine Wiflenfchaft,
,.welche ein Vermogen vorausfetzt, welches--
wird ,, die Wiffenfchaft diefes Vermo-

0 4 gens’



— 216 —

gens felb{t? Alle Wiflenfchaften aufer der
Philofophie fetzen folche Vermsgen voraus,
find ohne fie gar nicht moglich; defshalb find fie
nicht die Wiffenfchaften diefer Vermo-
gen. Die Gelchichte, die Oekonomie, die
Pathologie, fetzen folche Vermigen vor-
aus, ohne defshalb Wiffenfchaften diefer Ver-
mogen felbft zu feyn. Demnach ift auch die
Mathematik nichtdie Wiflen{chafe der Verms-
gen, diefie vorausfetzt; die Mathematik ift
nicht zugleich die Philofophie der Mathematick,
und es kann ein Gelehrter zugleich der grofste
Mathematiker, und doch d er Vermogen ganz
unkundig feyn, welche feine Wiffenfchaft vor-
ausietzt,

Sonderbar ift die Folgerung: ,,da das Be-
wufstfeyn die Erkenntnisquelle derje-
nigen Vermogen ift, weiche die Mathema-
tik vorausfetzt, f{o it das Bewufstfeyn die Er-
kenntnisquelle der Mathematik* d.h. da das
Bewulistleyn die Erkenntnisquelle der Philofo-
" phié der Mathematik ift, fo ilt fie auch die Er-
kenntnisquelle der Mathematik felbft. So
konnte ich {chliefsen: ,,da das Bewufstfeyn die
Erkenntnisquelle der Gefetze des Urtheilsver-
mogens ift, welches allel Wiflenfchaft der Ta-
fehenfpielkunit vorausfetzt, {o ift das Bewufst-
feyn die Erkenntnisquelle der Wilen{chaft der
Tafchenfpielkunft felbft!*

Im



—_— 217 —

Tm 6 §. des 4. Kap.S. §9. habe ichdas Ver-
haltnis der Philofophie zur Mathematik, meiner
Definition zufolge ausdriicklich, und zwar fol-
gendermaafen beftimmt:

,, Die Philofophie ift von der Mathematik
,,unterfchieden : D) nach ihrec Erkenntnisquelle,
,,welche das Bewufstfeyn ift, da die mathema-
, tifchen Erkenntniffe aus dem Verhiltniffe der
, Vernunft zu dem Raume und der Zeit ent-
,»fpringen; 2) nach ihrem Gegenfiande; Ge-
,,genftinde der Philofophie find die urf{priingli-
»chen Gefetzgebungen des Vorftellungs - Be-
,»gehrungs-und Geflihivermogens und die da-
,» durch beftinmte nothwendige allgemeine Form
,»unferer Vorftellungen, Begehrniffe und Ge-
nfible: Gegenftand der Mathematik it die
,» Quantitiit des Anfchaulichen in Rav.n und Zeit;
»3) nach ihrer Metliode; der Mathematiker
»nidmlich {tellt Begriffe in reiner Anfchauung
»dar, und driickt auf diefe Weife in einem ein-
»»zelnen Bilde zugleich die Allgemeingtiltigkeit
»» deflelben fiir alle mogliche Anichauungen aus,
»» die unter denfelben Begrif gehoren.

Darauf, fagt Rec. diirfe ich mich nicht be-
rufen, dafs ich hier den Unterfchied zwifchen
Philofophie und Mathematik richtig dargeftellt
habe; denn es fey die Rede davon, ob ich ihn
in meiner Definition der Philofuphie angegeben

' O ;5 / habe.



— 218 .

habe. Ich darf, erlaube mir der Rec, zu erwie-
dern, mich auf jenen §. mit gutem Grund beru-
fen, weil ,er nur das Refultat meiner
Definition ift. Die Philofophie macht, nach
meiner Erklirung derfelben, Raum und Zeit aus
dem Bewufstfeyn als Formen der Sinnlichkeit
begreiflich, und zeigt damit die Méglichkeit al-
ler Mathematik. Der Mathematik ift es darum
gar nicht za thbun, Raum und Zeit zu begreifen,
fondern durch Behandlung derfelben, mogen fie
feyn,, was fie wollen, die ganze Moglichkeit
quantitativer Verhiltniffe begreiflich zu machen.
Und fo wie der Philofoph, um iiber die Moglich-
keit der Mathematik zu philofophiren, der tie-
fern Kenntnis der Mathematik nichtbedarf, eben
fo, und noch vielweniger hat der Mathematiker
die philofophifche Einficht der Moglichkeit fei-
ner Wiflerchaft nothig, um fie auszuiiben.

Denzweyten Vorwurf; dafs meine Defini-
tion zu eng fey, will Rec.vorztiglich dadurch
erweifen, dafs nach ihr der Theil der Philofo-
phie ganz wegfalle, in welchem fie Gegenitinde
nothwendiger allgemeingeltender Vorftellung
beltimmt. Ich habe mich in meiner kurzen An-
tikritik befonders auf das in meiner Erkliruug
ausdriicklich enthaltene Wort: Wirk{am-
keit berufen; und gewifs wird Rec. mir nicht
verargen konnen, dafs ich darauf rechnete,
denkende Lefer wiirden den in dieferm Worte

ent-



_
— 210 —

enthaltenen Begrif entwickeln, fo wie ich diefs
auch in Hinficht auf das Wort: Natur mit
Recht vorausfetzen mufste,

Ich befchliefse mit der Verficherung, dafs
Rechthaberey nicht den entfernteften Antheil an
diefer Vertheidigung hat, und ich es ftir Pflicht
halten werde, zu widerrufen, fobald meine Ue-
perzeugung von der Beftimmnrg des Wefens
der Philofophie f{ich dndern {ollte,

Einwtirfe gegen meine Erklirg
lofophie, welche das Geprig dey Parthey-
lichkeit nicbt tragen; finde ich ip eines {charffin-
nigen [Mannes, des Herrm Goefs kleiner
Schrift: Ueber den Begrif der Gefchich-
te der Philofophie,

ng der Phi-

Herr G. findet in meiner ErkLirung fol-
gende erhebliche Fehler:

¥,

,» Fafst fie alle Vermdgen der menfchlichen
»Natur, die urfpriinglichen fowohl als die ab-
,» geleiteten, die die Arten von diefen find, und
»auch ihre nothwendigen und allgemeingiiltigen
» Formen und Bedingungen haben, in den Be-
» BYif der Philofophie zufammen. Zwar fcheint

,»der



m— 220 b

»»der Verfaffer diefem Vorwurf dadurch entgehn
»2u wollen, dafs er in der angehiingten Erliu-
»terung diefe Vermosgen blos auf das Vorftel-
»lungs - Begebrungs - und Geflihlvermogen,
,» mithin nur auf die urfpriinglichen Vermogen
,,der menfchlichen Natur einfchriinkt; aber diefs
,,ilt es eben, wornach gefragt wird, und was
,,durch ein Merkmal in der Definition hitte an-
,» gegeben werden follen.

2.

,» 1ft fie auch unbeftimmt und vieldeutig.
., Sie ift Wiflenfchaft, heifst es, der menfchli-
,»chenNatur, alfo der geiftigen fowohl, als phy-
,, fifchen, und mithin der gefamimten Natur des
,, Mlenfchen? oder nur der geiftigen, alfo Wif-
,, fenfchaft des menfchlichen Geiftes, der menfch-
,,lichen Seele? Aber dann wiire das Objekt der
,, Philofophie nur die menfchliche Seele, die gei-
,, {tige Natur des Menfchen, und die Erklirung
,, palste in diefer Hinficht mehr auf Pfychologie
,,als auf Philofophie: diefer Fehler {cheint mir
,, vorziiglich daher zu rtihren, dafs H. geiftige
,Natur des Menfchen offenbar mit dem W e-
»fen der geiftigen Natur des Menfchen,
soder Natur des menfchlichen Geiftes, der
,, menfchlichen Seele verwechfelt hat, da doch
,,im erften Falle nur gefragt wurde: was der
,» menfchliche Geift ift, nicht wie im letztern:
s,worinn er befteht.
%



)

— 2N

o
, Ergiebt fich aus diefer Erklirungkeines-

,,weges, wie Mathematik ven Philofophie un-
,, terfchieden fey.

4.

,, Scheint mir auch die Beftimmtheit und
,, Priicifion diefer Auseinanderfetzung des Be-
. griffes der Philofophie, dadurch, dafs die Er-
_kenntnisquelle, das Bewufstfeyn mit aufge-
,,nommen worden ift, mebr verletzt als befor-
,,dert worden zu feyn.  Denn follte fich diefes
,aus einer Definition der Philofophie nicht von
,Jelbft ergeben, die nur aus blofer Reflexion
,»entfpringen, und mithin durch das blofe Be-
,» wulstleyn allein, begriffen werden kann? die
» Worte alfo:“ und die Wirkfamkeit von
wjenen Vermogen durch das Bewufst-
»feyn von diefen begriffen wird, miiffen,
»wenn Beftimmtheit und Pricifion die erften
» Gefetze einer philofophifchen Expofition find,
»aus der Heydenreichifchen verwiefen werden.‘

Keine diefer Bemerkungen fche_h?t mir
einen gegriindeten Tadel meiner Definition zu
enthalten.

1.
Die erfte Bemerkung legt meiner Erkli-
rung etwas zur Laft, was, nach meinem Be-
diin-



= YR s

diinken, fiir einen Verzug derfelben gechalten
werden follte.  Allerdings fafst fie alle geiftige
Vermbgen unfrer Natur, die urfpriinglichen fo-
wohl als die abgeleiteten zufammen, wiefern
fie ndmlich alle ein gemeinf{chaftliches
Merkmal haben. Sie pafst alfo z. B. nicht
blos auf Vorftellungsvermogen im Allgemeinen,
fondern auch auf finnliches, verftindiges, ver-
niinftiges Vorftellungsvermogen. Der Charak-
ter der urfpriinglichen Vermogen mufs fich in
den abgeleiteten nothwendig wiederfinden, fo
wie durchaus der Begrif einer Gattung in die
Begriffe ihrer Arten unverindert iibergeht.
Jenen Charakter aber habe ich ja beftimmt genug
angegeben, wenn ich in meiner Erklirung fage :
,der menfchlichen Natur, wiefern ihre
Vermidgen— beftimmt {find.* Wenn ich
S. 36. §.8. diefes Merkmal auf das Vorftel.
lungs - Begehrungs und Gefiihl-Ver-
mogen einfchrinke, fo thue ich damit nichts
willkiibrliches, fondern driicke eine Thatfache
aus, die ohnehin Jedem in die Augen {pringt,
welcher das Merkmal fafst.

2.

Der zweyte Einwurf lifst mich vermu-
then, dafs Herr Gofs den 5. 6. 7. 8. §. meiner
Encyklopidie gar nicht gelefen habe, auferdem
konnte er meine Frklirung fchwerlich derjeni-
gen Unbeftimmtheit belchuldigen, ' die er an-

giebt,



giebt. Was ich geiftige Vermogen,-gei-
ftige Natur, Seele des Menfchen nenne,
kann Keinem, der meinem Buche Aufmerkfam-
keit fchenkte, zweydeutig geblieben feyn,

&

Ueber den Unterfchied zwifchen Philofo-
phie und Mathematik nach meiner Definition
habe ich mich nur eben im vorigen Abfchnitte
gegen den Recenfl der Allgem, Litterat. Zeit.
erklirt.

4.

Wie Herr Gofs die vierte Bemerkung ma-
chen konnen, begreife ich in der That nicht.
Ohne die Erkenntnisquelle aller Philofophifchen
Erkenntniffe mit in die Definition aufzunehmen,
lifst fich die Philofophie gar nicht charakterifi-
ren. Ich glaube alfo gerade durch das meiner
Definition Pricifion gegeben zu haben, - was
Herr G. fiir tiberfiiiffig hiilt.

Herr .Go (s ftellt folgende Definition der
Philofophie auf: *Philofophie ift die Wiflen-
{chaft der nothwendigen und allgemeingtiltigen
Formen, Regeln und Prinzipien der
urfpriinglichen Vermdgen desmen{ch-
lichen Geiftes, und aller derjenigen
Dinge, die durch jene beftiminmt {ind.

Die



I e — .

— 224 —

-Die Vorztige diefer Definition vor der mei-
nigen, von welcher fie doch eine Verbeflerung
feyn foll, wollen mir nicht einleuchten. Mit
gutem Grund wird Jeder, welcher fie hort, fra-
gen: 1) was ift der menfchliche Geift? 2) wel-
che find die uripriinglichen Vermogen des
menfchlichen Geiftes ¢

1L

Ueber die Deduktion des Begriffes Recht
in Bezichung anf die Einwiirfe des Herrn
Recenfenten meines Naturrechtsin der ffaats-
wiffenfchaftlichen und jurifiifchen Lit-
teratur.  Ful. 94.

Lange Zeit hatte ich mich nicht ohne Un-
zufriedenheit mit den vorhandenen Deduktionen
des Begriffs: R echt beholien, und mich immer
mehr und mehr tiberzeugt, dafs keine derfclben
mit Biindigkeit gefiihrt werden konne, keine
derfelben zur feften Begriindung der philofophi-
fchen Wiflenfchaft der Rechte zureiche. Nach
mannigfaltigen mit wahrem Eifer und f{charfen
Nachdenken angeftellten; aberimmermislunge-
nen Verfuchen einer neuen und befriedigenderen
Deduktion, fandich endlich eine, mitder mir ein
Licht aufzugehen {chien, in welchem ich die wah-
re Sphire des Naturrechts im Gebiethe der prak-
tifchen Philofophie, und vorziiglich die Griinzen,

die



— 2’25 —

die felbiges von der Ethik trenpnen, mit un-
zweydeutiger Beftimmtheit vor mirf{ehen kénn-
te. Ich legte fie, nach forgfiltiger Priifung,
meinem Naturrechte unter, und entwickelte
{ie in einer in diefem Bande eingeriickten Abhand-
lung vorziiglich in Beziehung auf die Grinzen
des Naturrechts und der Ethik. (1Il)

Das Eigenthiimliche meiner Theorie®) liegt
darinn, dafs ich den Begrif des Rechtes aus
dem Verhiltniffe des Bewufstfeyns
des Unrechtleidenden zu dem morali-
fchen Gefetze im Bewufstfeyn des Un-
rechtanthuenden, und der dadurch be-
ftimmten Verpflichtung deffelben, Un-
recht zuunterlaffen, von begonnenem
Unrecht abzuftehn, und fich verthei-
digender Gewalt nicht zu widerfetzen
herleite. (S.die dritte Abhandl. diefes Bandes.)

Gegen diefe Deduktion tritt der Herr Re-
cenfent in der ftaatswiflenfchaftlichen und juri-
ftifchen Litteraturzeitung mit einer Reyhe, zum
Theil fehr {charfinniger Einwiirfe auf.  Ichun-
ternehme es um fo lieber, das Nothige darauf

zu

*) Wodurch ich fie nicht blos vor andern auszeichnen
zu wollen fcheine (2) wie der Herr Rec. fich
auszudriicken beliebt, fondern fie wirklich, fie fey
nun wahr oder falfch, auszeichne.

Originakid, IT, Theil, P



— 226 —

zu erwiedern, da derfelbe unter die achtungs-
wiirdigen Beurtheiler gehsrt, und ich in i
einen Mann zu erkennen glaube, deffen perfon-
liche Bekanntfchaft mir unlingft eine fo befondre
Freude verurfacht hat.

Ich riicke die Einwtirfe in extenfo ein.  Es
find ibrer fo viele, dafs {iz wohl den Herrn Rec.
wenn er mir einige Schiirfe des Nachdenkens
zutraute, hiitten etwas fkeptifch gegen feine
Entfcheidungen machen ksnnen, und iullen.

,» Wir wollen hier nichtausfiihrlich bemer-
ken, dafs unter der in der eben z2usgehiobenen
Stelle liegenden Vorausfetzung alle Befugniffe
inder Theorie fchwankend und unge-
wifs, werden, indem der Unrechtanthuende,
der ,,die innere Verpflichtung des Befugten nicht
weifs “ eben defswegen ungewifs feyn mulfs, ob
und was diefer in Beziehung auf ibn {olle oder
picht folle (zwar, fagtH. H.er weifs feine That,
und dafs fie unrechtmiifig ift; gut, aber davon
ift hier nicht die Frage, wo es nicht auf das bosfe
Gewiflen des Unrechtanthuenden, fondern dar-
auf ankommt, ob der Unrechtleidende gegen
den Feind feines Rechtes zwangsmiifig verfah-
rendiirfe oder nicht diirfe— ); nicht bemerken,
dafs durch diefe Annahme das ganze Naturrecht,
welches felbft nach H. H. duferliche” Rechte
lehren foll, aus dem Gebiethe des dufern Ge-

richts

vvvvv



— 227 —

richts in das Gebicth des innern’ verfetzt
wird, — dafs ein Diirfen ohne’eifien 4n und
fiir ich dirfenden, Nichts ik, — dafs'fer-
ner das Bewufstfeyn des Unrechtanthuenden:
dir ift es verbothen, die gegen'dich'thitige
Willkiihr des Uvrechtleidenden zu hemmen,
{chon das Bewufstleyn vorausfetzt; il ift feine
That erlaubt, ibm lifst in Betreff dericlben
das Sittengefetz ganz freye Hand — dafs
endlich diefes Syftem — nach welchém das Dii r-
fen und Erlaubtfeyn im Grunde nur Schein
ift — den Gotterfunken der moralifchen Frey-
heit und Berechtigung, der in aller Menfchen
Herzen jedem fiihlbar gliiht, fiir unfern Kopf
unfichtbar macht und auslsfeht; — uher fragen
diirfen wir nach dem Beweife, der dicfe Behau-
ptung erhiirten foll. Wir fuchen ihn verge-
bens. Denn wenn gefagt wird: Vor meinem
Gewiflen darfich nie, weil ichimmer foll oder
nicht foll, fo ift das letztere kein Argument
fur das erftere, weil es im Grunde nichts an-
ders fagt, als diefs: vor meinem Gewiffen darf
ich nie, weil ich nie darf.— Folgt aus dem
Satze, dafs ,,die Vernunft mit Nothwendigkeit
» Uber unfre Freyheit gebiethe“ d. h. allen ihren
praktifchen Gefetzen das Gepriige der Nothwen-
digkeit aufdriicke, dafs unter diefen Gefetzen
keines fey, welches mit eben det Nothwendig-
keit und Allgemeingtiltigkeit meine Willkiihr
fich felbft uberlifst, mit welcher andre ihrer

P2 Gefe-



o far 228 ot -

Gefetze mich verpflichten und binden? Folgt
daraus, dafs die praktifche Vernunft meinem in-
telligiblen Charakter eine einzig mogliche,
moralifch, nothwendige Form vorftellt, dafs
auch alle meine fenfiblen Thaten nothwen-
dig und unabinderlich beftimmt {ind? Es it
wahr, ; dafs keine einzige freye Handlung,
wiefern fie frey ift, moralifch indifferent ift,
fie ift entweder recht oder nicht recht: aber
kann es darum unter den rechten Handlungen
keine willkiihrliche geben? Es fillt mir
ietzt ein, mein Pult zu verlaffen, und im Gehen
zu meditiren ; die vorhabende Handlung ift frey,
ich thue fie, wenn ich fie thue, mit Wiflen und
Willen; ich bin mir bewufst, dafs fie mir in
diefem Moment weder gebothen noch ver-
bothen ift, und doch follte ich nicht mit guten
Gewiflen zu mir {agen konnen: ich darf, ich
habe {iber die Realifirung meines Einfalls vollig
freye Hand, es fteht bey mir, obich am Pulte
bleiben, oder gehen will2— Was das moralifche
Gefetz verfiigt, das ift recht; wenn es alfo
meine Willkiibr fich felbft tiberlifst, f{o ift es
recht, wenn ich willkiibrlich handle, fo darfich.
Recht und willkihrlich find nicht Begriffe,
die einander ausfchliefsen.*

,, Offenbar iftin diefer ganzen Unterfuchung
das Gebieth des Gewiffens mit dem Gebiethe
des Naturrechts — das Forum internum mit

dem



— 231 —

,werden, indem der Unrechtanthuende, der
,,die innre Verpilichtung des Befugten nicht
,, weifs ,,eben defSwegen ungewifs feyn mufs,
,,ob und was diefer in Beziebung auf ihn folle
,,oder nicht folle.*

Einefehr fonderbare Folgerung, die fich an
der Spitze einer mit einer gewiffen Fiille der
Selbftgeniigfamkeit  abgefafsten Widerlegung
nicht zum Beften ausnimmt: Alle Rechte
werdennachmeinerDeduktion fchwan-
kend, weil der Unrechtanthuende die
inpre Verpflichtung des Rechthaben-
den nicht weifs; der Unrechtanthuen-
de weifs nicht, ob der Rechthabende
Recht hat, weil er nicht weifs, welche
Pflicht erhat. Nach meiner Theorie braucht
der Unrechtanthuende diefs gar nicht zu wiflen,
und hat darauaf nicht Riick{icht zy nehmen, um
tiber das R echt des Rechthabenden zu entfchei-
den; dazu gehort nach mir blos, dafs er wiffe,
dafs der Rechthabende weifs, jeder Menfch
fey verpflichtet fich jeder Einfchriankung der
Freyheit feines Mitmenfchen zu enthalten, und
demjenigen , der fich gegen eine Einfchrinkung
feinerFreyheit vertheidigt, nichtzu wider{tehen,
und der Unrechtanthuende ftehe demnach auch
unter der Nothwendigkeit diefer Verpflicl:tung,
Das Wiffen diefer Verpflichtung be-
ftimmt das Bewufstfeyn des Diirfens, d. h.

Py des



des nicht gehindert werden Sollens des
Rechthabenden.

2.

,» Das Naturrecht wird nach meiner Theo-
rie aus dem Gebiethe des dufern Gerichtes
in das Gebieth des innern verfetzt.«

Nichts biirgt mir fo gewifs daflir, dafsRec.
mich nicht genugfam gefafst hat, als dafs er die-
fen Vorwurf meiner Deduktion alles Rechts
macht, welche' ganz darauf berechnet ift, das
dufere Gericht mit Schirfe von dem innern
zu unterfcheiden, und alle Grundfitze des Na-
turrechts blos nach den Prinzipien von jenem zu
entwickeln. Allein freylich mag er fich unter
dem #Hufern Gerichte etwas anders denken,
als ich. Was ift denn diefes #ufre Gericht,
auf welches er fiir das Naturrecht fo nachdriick-
lich zu halten fcheint, wiilirend er es in einer
Theorie gar nicht erkennt, die blos darauf ruht?
Unftreitig ift doch diefes dufere Gericht nichts
andres als: das ifolirt betrachtete Gefetz
derfittlichen Vernunft: ein Menfchen-
wefen folle jede Handlung unterlaf-
fen, wodurch es das andre im Kreife
feiner #ufern Freyheit einfchrinkte,
und im Falle es diefs unternihme, oder
fchon gethan hiitte, der Gewalt nicht

widerftehen, die das durch felbiges
: lei-



leidende Mitwefen zu feiner Verthei-
digung austibte. Diefes Gericht entfchei-
det jederzeit tiber die erfcheinende Hand-
lung, und iiber diefe auch allein; das Hufere
Kriterium tiber ihren Gehalt zu entfcheiden
ift blos: ob dadurch ein Mitwefen in feiper du-
fern Freyheit eingelchrinkt werde. Indemich
alles Recht eines Rechthabenden herleite von
dem Bewufstfeyn der allgemeinen, alfo
auch im Gemiith des Unrechtanthuen-
den voraus zua {etzenden Pflicht, Unrecht zu
unterlaffen und vertheidigendem Zwange nach-
zugeben, nach welcher ifolirt vorgé&ellten
Pflicht das dufere Gericht richtet; fo erhellet,
wie fehr mein Rec. fich iibereilt hat, wenn er
mir Schuld giebt, ich fpiele das Naturrecht in
das Gebicth des innern Gerichts, da gerade
ich es ganz auf das Gebieth des dufern Ge-
richts mit einer Feltigkeit einfchriinke, wel-
cheman in meinen Vorgiingernnicht findet, und
deren ich mich {o lange nicht zn {chimen habe,
als man mich nicht widerlegt. Wie fo ganzich
die Ent{cheidung tiber Recht und Unrecht von
der individuellen Verpflichtung des Recht-
habenden und Unrechtanthuenden abfondre,
mufs nach der in diefem Bande Nro. Iil. befind-
lichen Abhandlung tiber die Grinzen des Natur-
rechts und er Pllichtenlehre, einem Jeden ein-
leuchten, welcher eines unbefangenem Urtheils
fihig i,

17%5 -



b0 2l 234 e

_ o
. ,EinDiirfen ohne einen an und fiir
fich Diirfenden ift nichts.“

Tiufche ich mich nicht, fo giebt mir Rec.
durch diefe Bemerkung nichts Geringeres zu
verftehen als: ,,eine Theorie des Rechts,
dieichnichtbilligenkann,taugtnichts.«
Allein anftatt fich einen folchen Macht{pruch zu
erlauben, hiitte er beweifen follen, dafs Diir-
fen in dem Sinne wo es blosheifst: nichtge-
hindert werden follen, ein widerfinniger
Begriffey. Da diefs vor der Hand noch nicht
gefchehen, fahre ich fort zu behaupten ,, dafs
ein diirfen ohne einen an und fiir fich (d.h.
vor feinem eignen Gewiffen, blos) Diir-
fenden allerdings etwasfey.” (Licet per off-
cium aggrefforis, quod per propriam religionei
oporiet aut fievi ant non fieri.)

4

,,Das Bewufstleyn des Unrechtanthuen-
, den: dir ift es verbothen, die gegen dich
,, thitige Willkiihr des Unrechtleidendenden zu
., hemmen, fetzt {chon das Bewulstfeyn voraus:
,,ihm ift feine That erlaubt, ihm Lifst im Be-
,tref derfelben das Sittengefetz freye Hand.“

Das Bewnfstfeyn des Unrechtanthuenden :
ihm fey verbothen, der vertheidigenden Ge-
walt -



-— 235 —

walt des Unrechtleidenden zu widerftehen, fetzt
keinesweges das Bewufstfeyn voraus, dafs dem
Unrechtleidenden vertheidigende Gewalt er-
laubt und bloserlaubt fey; auch wenn die-
fer zur vertheidigenden Gewalt verpflichtet
wire, wire es dem Unrechtanthuenden durch
die Vernunft gebothen, nachzugeben, ver- ]
bothen, zu widerftehen. Dafs man fich aber
den Rechthabenden blos als Rechtha-
benden vorftellen kénne, ift nur durch Bezie-
hung auf die allgemeine und alfo auch im Be-
wufstfeyn des Unrechtanthuenden enthaltene
Verpflichtung Unrecht zu unterlaffen und ver-
theidigender Gewalt nicht zu widerftehen mog-
lich. Ich habe gezeigt wie,

,, Nach meiner Theorie ift alles Diirfen
blos Schein.

Wenn Diirfen heifsen foll: durch das
moralifche Gefetz in feinem eignen
Bewufstfeyn in Beziehung auf den ge-
gebenen Fall freye Wilikiihr haben,
zu zwingen oder nicht zu zwingen, fo
gebe ich nicht nur zu, dafs ein folches Diirfen
Schein ift, fondern ich bin fo frey zu fagen,
es fey ein grofser und verderblicher Irrthum,
ein folches Diirfen zu behaupten. Allein
Dirfen in dem von mir beftimmten Sinne,

Originalid, I1, Theil. Q als:



— 236 S

als: nicht gehindert werden follen ift
kein Schein, fondern eine objektive wahre fitt-
liche Voritellung.

6.

sMeine Theorie macht den Gétter-
Q” funken der moralifchen Freyheit und Berechti-
,eung, der in aller Menfchen Herzen jedem
,fiihlbar gliiht, fiir unfern Kopf unfichtbar,

,, und lofcht ibn aus.

Wenn hier eine folche Berechtigung ge-
meint ift, bey welcher das Vernunftgefetz in
meinem Bewufstfeyn in Beziehung auf den ge-
gebenen Fall es meiner Willkiihr anheimftellt,
Gawalt gegen meinen Mitmenfchen zu brauchen,
oder nicht, fo geftehe ich, dafsich es fiir ver-

dienftlich halte, diefen vorgeblichen Gotterfunken
. auszulofchen.

A

,, Es fehlt der ganzen Theorie an Beweile.
,,Denn wenn gefagt wird: Vor meinem Gewif-
,,fen darf ich pie, weil ich immer {01l oder
,nicht foll, fo ift das letztere kein Argument
,, fiir das erftere, weil es im Grunde nichts an-
»ders fagt, als diefs: vor meinem Gewiflen
,darf ich nie, weilich nicht darf.«

Wenn



— 237 —

Wenn ich gefagt habe, dafs ich nach der
Entfcheidung des moralifchen Gefetzes in mei-
pnem Bewufstfeyn in Beziehung auf einen gege-
benen Fall nie diirfe, jederzeit folle, {o habe
ich gewifs nichts vorausgefetzt, was noch eines
Erweifes bedurfte. Die Beziehung des mora-
lifchen Gefetzes in meinem Bewufstfeyn auf #
meine Freyheit in einem gegebenen Falle kann
nur durch ein Sollen ausgedriickt werden,
und mit. Recht frage ich: woher denn das
diirfen?

8.

,, Folgt aus dem Satze, dafs ,,die Vernunft
mit Nothwendigkeit tiber unfre Freyheit gebie-
thet, d.h, allen ihren praktifchen Gefetzen das
Geprige der Nuthwendigkeit aufdriickt, dafs
unter diefen Gefetzen keines fey, welches mit
eben der Nothwendigkeit und Allgemeingtiltig-
keit meine Wilikiibr fich felbft tiberkifst, mit
welcher andere ihrer Gefetze mich verpflichten
und binden 2%

Mir ift nicht begreiflich, wie es ein Ge-
fetz der Vernunft geben konne, flir den freyen
Willen, welches mich nicht verpflichtet, aber
meine Willkiibr mit Nothwendigkeit und
Allgemeingiiltigkeit fich felbft tliber-
lifst. Ein folches Gefetz kommt nir vor,
wie ein Vernunft-Grundfatz, aus dem kein an-

Q 2 dres



o 238 e

dres Erkenntnis mit Noth\véndigkeit folgte.
Erlaube mir Rec. zu bemerken, dafs ein
folches Gefetz kein Gefetz wire.

S
,», Folgt daraus, dafs die praktifche Ver-
* nunft meinem intelligiblen Charakter eine €inzig
mogliche moralifch nothwendige Form vor-
ftellt, dafs auch alle meine fenfiblen Thaten
nothwendig und unabinderlich beftimmt find 2

Diefs kann unftreitig nichts anders heifsen
als: ,, daraus dafs die reine praktifche Vernunft
meinem Willen fiir jede feiner freyen Beftim-
mungen eine unabinderliche Form gebiethet,
eine Handlungsweife, welcher fchlechterdings
jede angemeflen feyn foll, folgt nicht, dafs fie
auch iiber jede meiner erf{cheinenden Hand-
lungen mit derfelben Strenge gebiethe.” Das
Vernunftgefetz richtet fich allezeit lediglich an
den Willen, ein intelligibles Vermégen, und
hat mit der fenfiblen That unmittelbar nichts zu
thun. Wiefern aber die Willensbeftimmung in
dufere That iibergeht, ift auch diefe unmittelbar
durch das Gefetz beftimmt.

Rechte beziehen fich jederzeit auf du-
fere Handlung, aufdie That des Zwingens.
Bey Beurtheilung der Moralitiit einer That,
welche in uns oder unfern Mitmenf{chen Verin-

derun-



— 239 —

derungen hervorbringt, Einflufs auf Vollkom-
menheit und Gliickfeligkeit bat, mufs auf diefe
Folgen gefehen werden, und wenn diefs ge-
{chieht ; zeigt es fich, dafs keine f{olche
indifferent ift.  Die That des Zwingens ift
eine folche, fie ilt alfo nie indifferent; nie ift
es gleichgﬁltig, ob der Rechthabende zwinge,
oder nicht zwinge.  Ich habe Recht, gegen den
Angreifer meines Lebens, meiner Vollkom-
menheit, Freybeit, Ehre Zwang zu brau-
chen, aber in keinem Falle ift es gleichgiiltig,
obich den Zwang ausiibe, oder nicht. Rec:
fibrt als Beyfpiel an: ,es fillt mir jetzt ein,
mein Pult zu verlaflfen und im Gehen zu mediti-
ren — ich habe Uber die Realifirung meines
Einfalls villig freye Hand, es fteht bey mir, ob
ich am Pulte bleiben, oder gehen will2“ Sollte
er es damit wolhl ernftlich gemeynt haben? Ich
glaube ihm meine Achtung zu beweifen, wenn
ich daran zweifle. Es kann indifferent feyn,
ob ich am Pulte, oder im Gehen meditire, wie-
fern keine von beyden Handlungen fich nach ih-
ren Verhiltniffen zum Zwecke und ibren Fol-
gen vor der andern auszeichnet. Da nun bey
der Anwendung desGefetzes auf gegebene Fille
des Handelns ohne Hinficht auf die Folgen der
Handlungen nicht entfchieden werden kann,
was zu thun, oder zu laffen fey; fo bleibt es
unfrer Willkiihr iiberlaffen, welche von meh-
rern Handlungen, die ibren Verhiltniffen und

Q3 Folgen



. 240 —

Folgen nach gleich find, wir austiben wollen.
‘Wenn demnach meine Vernunft mir, umein an-
dres Bevi{piel zu wihlen, gebiethet, zur Stir-
kung einige Glifer Wein zu trinken, und ich
meinen Zweck auf diefelbe Weife durch Johan-
nisberger, Riedesheimer oder Hachheimer
Rheinwein erreiche, fo ift es indifferent, wel-
chen ich wihle. Finde fich, dafs unter ihnen
der Johannisberger ganz vorziiglich, eine ftiir-
kende Kraft auf mich duferte, fo fiele die Indif-
ferenz weg, ich wire verpflichtet, Johan-
nisberger zu trinken. So auch mit dem Bey-
fpiele des Recenfenten. Wiire er etwa vonjenen
bofen Geiftern geplagt, welche nur zu of: die
iible Laune verurfachen, in welcher Kunft-
richter ihr Gericht halten, und wiifste er, dafs
jene Geifter durch die Motion des Gehens ver-
fcheucht wiirden, fo behaupte ich; die Indiffe-
renz verfchwinde, und er fey verpflichtet,
im Gehen zu meditiren.

Allein kann denneine Indifferenz der Art,
wie ich fie eben zugeftanden habe, je eintreten,
wenn es darauf ankommt. zu zwingen oder,
nicht zu zwingen? — Gewifs, niemals.

lo!

,,JKeine einzige freye Handlung, wiefern
sfie frey ilt, ift moralifch indifferent; fie iitent-
sweder recht, oder nicht recht; aber kann

es



—— 24[ —

,,es darum unter den rechten Handlungen
kome willkiirlichen geben? Was das
morahfche Gefetz verfiigt, dasift recht; wenn
,, es alfo meine Willkiinr fich felbft tiberlifst, fo
ift es recht, wennich Wlllkuhrhch handle, fo

,, darf ich.

Woas kann Rec. von diefen Machtfpriichen
erwarten? Doch wohl, dafs ieh frage, was er
fich bier unter recht und nicht recht denke?
und, im Fall er dadurch vielleicht nichts anders als
gebothen und verbothen denken follte,
frage, wie es unter den rechten Handlungen
willkithrliche geben kdnne (wobey ich jed:)ch
Beyfpiele der Art, wie er eines anfithrt, *).
{ehr verbitte;) oder im Fall er unter recht
fich erlaubt denkt, frage, wie er zu diefem
Begriffe komme, und wie die Vernunft in Fil-
len, wo es darauf ankommt, zu handeln, meine
Wi llkiihr ihr {elbft tiberlaffen konne,

Nach denen bisher gepriiften’ Bemerkun-
genkehrtmein Rec. zufeinem Hauptklagepunkte
zariick, dafs ich das Forum externum niit dem
Forum internum vermengt habe, und bemerkt,
dafs’ aus diefem Verfchen die auffaliende

wiffenfchaftliche Erfcheinung zweyer
Grund-

*) ,,Es fillt mir ein, mein Pult zu verlallen ef cetera.’
Q 4
4



.._-242:...:

Grundfitze fiir das Naturrecht “ her-
rithre. Hierauf erwiedere ich nur, dafs ich zu
dem Scharflinn des Rec, das Zutrauen habe, er
werde bey einem etwas reifern Nachdenken,
wozu ihm' vielleicht jetzt {ein Drang, mich fo
fchnell als moglich zu recenfiren, die -Mufe
nicht verftatten wollte, dahin gelangen, fich
feiner unfchuldigen Verwunderung tiber ,,jene
auffallende Erfcheinung“ ein wenig zu
fchiamen,

Schliifslich fiihrt mir Rec, zu Gemiithe,
dafsich, wenn ich Form und Materie der
Handlungen, Gefinnung und That, Dich-
ten und Trachten, Handel (?) und Wan-
del gehorig unterfchieden hitte, nicht foblind ge-
wefen feyn wiirde, folgende Bemerkungen zu
tiberfehen, die fich in ihm fo {ippig hervordrin-
gen, dafs er fie kaumalle beftimimnt auszudriicken
vermag:

I

,, Dafs zwar die Form unfirer freyen Hand-

,, Jungen durch das Gefetz der Sittlichkeit unab-
., Anderlich beftimmt, undunfermich ausfchlie-
,»fendes Halten an diefem heiligen Gefetze als
,, Pflicht vorgeftellt wird, dafs aber auch, ob-
»gleich unfer Wille fich einzig der praktifchen
,, Vernunft gensiifs richten foll, aus eben diefer
» Rickficht auf die praktifche Vernunft erkannt
» wird,



il CRRE

,wird, dafsim Betreff gewifler Thaten unfre
,, Willkiihr von Gottes und Rechtswegen ganz

Welcher entfcheidende Ton bey ginzli-
chem Mangel an Griinden! Wie wird denn,
frage ich: ,,aus der Riickficht auf die prak-
tifche Vernunft “ erkannt, dafs in Betref , ge-
wiffer Thaten® unfre Willkiihr ,von Got-
tes und Rechtswegen* frey ift? Welche
,Riickficht auf die praktifche Vernunft*
meint er? welche ,gewiffe Thaten“? Und
fagt er etwas oder nichts, wenn er darauf
trotzt, dafs gewiffe Handlungen ,von Gottes

und Rechtswegen® rechtmifig find?

2.

»Dafs zwar unfre Gefinnung und die
,durch fie beftimmten Entfchliiffe nur ent-
,» weder recht oder unrecht find, hiermit aber
»die Willkiihrlichkeit gewiffer Thaten
»auf keine Weife ftreitet.*

Wie das? Welche gewiffe Thaten meint
er? Wo it das Criterium, nach welchem ich
die Willkiibrlichkeit derfelben anerkenne?

g
., Dafs wir zwar auch bey der Ausiibung
»unfrer Rechte an das Gefetz der Pflicht ge-
Q S ” bun"



-
E? e

— 244  —

,, bunden find (bey dem Verfolgen unfrer Rechte
,, auch an unfre Pflichten denken follen) und da-
,her in beftimmten Fillen das Beftehen auf]
,,oder das Nachlaffen von unferem Rechte mo-
,ralifch nothwendig werden ksnne, aber
,,dafs Rechtals Recht den Charakter der mo-
,, ralifchen Freyheit (vomSittengefetz fich felbft
,,tiberlaffener Willkiihr) wefentlich trage, ‘und
,,defswegen fowohl in dem eignen als fremden
,,Bewufstievn ein Diirfen, kein Sollen oder
,hicht Sollen erzeuge.

Was heifst es, frage ich: , bey dem Ver-
folgen feiner Rechte auch an feine Pflichten
denken“?  Wie folgt aus diefem ,,denken an
feine Pflicht“dals eszuweilenPflicht iftfein
Recht durchzutreiben, zuweilen esaufzugeben?
Welche find ,,die beftimmten Fialle*“ wo
diefs Statt findet? Wie beweifst er den Charak-
ter der ,moralifchen Freyheit*“ den er
dem Rechte zueignet, und dafs ein Recht
kein Sollen, fondern ein Diirfen erzeuge?

4‘.

,, Dafs endlich das Naturrecht als die Wif-
fenfchaft der #duferlich erkennbaren Rechte kein
‘inneres — aus dem Be wufstfeyn des Ei-
nen oder des Andern — fondern ein iufs-
res — aus dem Verhiltnifs der That zu der
Frey-

-



Freyheit der Menfchen beftimmtes Kriterium
der Zwangsrechte fordere, ¢

Dafs das Naturrecht ein duferes Crite-
rium der Zwangsrechte fordere; habe ich nicht
nothigivon Rec. zu lernen, da mein ganzes Na-
turrecht darauf ruht, und ich ausdriicklich eine
Formel des Grundfatzes des Naturrechts auf-
ftelle, welche das Criterium des #ufern Un-
rechts enthilt. Dafs aberein duferes Criterium
von Zwangsrechten fich ohne Hinficht auf Be-
wufstfeyn der Pflicht Unrecht zu unterlaffen,
nicht ableiten laffe; wird Rec. bey weiterem
Nachforfchen gewifs-begreifen.

So wie Recenf. mit einer Bitte an mich
fchliefst; (die er fich aber aus mehr als einem
Grunde erfparen konnte) fiige ich gleichfalls die
Bitte bey, fich bey feinen kiinftigen kritifchen -
Arbeitendas: feffine lente, zumunverbriichlichen
Gefetze zu machen. Es kann Verhiltifte in
der Welt geben, unter denen die Vervielfilti-
gung {chriftitellerifcher Arbeiten auf Entfchuldi-
gung Arfpriiche maeht; allein keine Verhiilt-
niffe kdnnen die Priicipitation eines Recenfenten
rechtfertigen. Welche intereffante Kritik mei-
nes Buches wiirde ich gewonnen haben, wenn
ein Mann, der in diefer Gefchwindigkeit {o viele
{charffinnige Bemerkungen dariiber machen
konnte, fich einen Zeitraum fiir {eine Arbeit be-

{timmt


















