
Predigten

Würdedes Men�en,

Werth der vornehm�tenDinge,
diezurmen�chlichenGlük�eligkeitgehören,oder

dazu gerechnet werden; >

von

G,. J. Zollikfofer,
_ Evang. reformirten Prediger in Leipzig,

Zweyter Band.

«amin,

Neue Au�fage,

Mit Allerhdch�t- gnädig Kai�erl. Königl.Privilegio.
dy D id undatas

i

_ Neutlingen,
bei Johaun«es Grözinger, x790,





aquí

Inhalt. es

des zweyten Bandes.
XVIII. Predigt. Der Werth. des gemein�cha�tlichenund dfo

E duen
SS. ï

RIX. Predigt,Der Werth der Ein�amkeit
fi

:

“19
Text. Ev. Marci 1p D, 12,

XR. Predigt,Der Werthdes ge�elligen Lebens, 35
- Text. Ephe�er 5; v. 15. 16, y

XR]. Predigt. Der Werth des ge�elligenLebens.ines
LU

Predigt.
:

Text. Ebenda�elb�t.

KRI]. Predigt. Der Werth eines ge�chäftigenLebens, 69

Text, Rômer 12, v, 11,

XX1]UL.Predigt. Dex Werth der Handlung, 24

Text,

-

Ephe�er 4, v.- 1,
;

“XIV, Predigt. Der Werth des Landlebens,oder der ita
reiche Aufenthalt auf dem Lande. 98

Text, Ev. Matthäi 14, vb, 13,
T

XXV. Predigt, Der Werth des häuslichenGlues, TI

Text,Ev, Matthäi 21, v, 17,
cd

XXVI. Predigt.Der Werth derFreund�chaft,“128

Text. Sprüche Salom. 18, v. 24,

XXVII,Predigt:Der Werth der bürgerlichenundReligionsreyheit,

Text, x Korinth,1 v,23,
XXVII,



“Inhalt des zweytenBandes.

XXYIILPredigt. Der Werth der Gelehr�amkeit. S. 169

Text, x. Könige 10, v. 8,
|

XXIX.Predigt. Der WerthdergrbfernAa ÆMen�chen, tE. A

Text, Ephe�er5 y v,8. 9.

XXR. Predigt. Der Werth derLeidenundTrüb�alen,‘QI

Text. Hebr. 12, 0d. 11,

XXXI].Predigt. Der Werth; oder dieWicitigtetder

men�chlichen Levenszeitauf Erden. 230
“

Text. P�alm 144, v. 4.

XXXI. BE Der Werth der men�chlichen Gläk�eligkeit
Text, H�alm,1044 bv. a

XXXI],Predigt. Regelnzur richtigenSchätzungdes Wers
thes der Dinge.

Text,P�alm 4, v. 7.

Anhang.
&.gitin DasLob Gottes für die Widerber�tellungHsedens.

Tert. 1 Könige8, v. $. :

;

A. Predigt. Gründe der Eitelkeit. 295

__ Tept. Philipper2, v. 3.

Fl. Predigt. Das chri�tlicheLehramt. (6s 311

Tent, Ephe�er47 VD,Le

“

SVI. Pre



Der Werthdes gemein�cha�tlichenund
|

öffentlichenGottesdien�tes.
L SES Jefe Uh

Uh

RL fi

P�alm 27, V. 4e

Eins bitte ichvoti Herrn, das hâtté ih gern; daäßich
im Hau�e des Herrnbleiben möchtemein Lebenlang y

zu �chauen die �chônen Gottesdien�te des Herrn und

�einen Tempel zu be�uchen.

(V°tt-an dichzu denken, dih zu verehren, mit dix

C4
Gemein�chaftzu haben, wel ein würdiges �eliges

Ge�chäftei�t das niht! Wie weit erhebt uns das niht
über alle andere Bewohner des Staubes ! Wie nahe
bringt es uns niht deinen Verehrern im Himmel,und

dir �elb�t, der du ihnen und uns alles in allem bi�t!
“

Ja, wenn wir an di denken ; daun denken wir an

alles, was gut , was groß, was erhaben, was verehs
rungs- und liebenSwÜrdigi�t ! Wenn wir dichatibeten,

dann beten wir den Schöpferund Herrn der Welt!
un�ern und aller Men�chen wei�e�ten, gútigftenBeherra
�her, huldreich�tenVater , größtenWohlthäter an -

Wenn wir mit dir Getnein�chafthaben , danti haben
“wir Gemein�chaftmit dem ewigen , uner�chdpflichew
Ik Band, A Quell



E ‘DerWerth des gemein�chaftlichen
Quell alles Lichts, alles Lebens, aller Glük�eligkeit!
Wenn wir uns mit deinem Dien�te be�chäftigen, dann

-

fühlen wire die ganze Würde des Men�chen und des

Chri�ten + fúhlenes, daßwir deines Ge�chlechts,deine

Kinder, daß wir großer Dinge fähig, und zu großen
Dingenvon dir be�timint �ind ! O möchte uns dochder

Gedanke añ di und die Gemein�chaft mit dir �tets das

�yn und das gewähren,was er Men�chen und Chri�ten
�eyn und gewährenkanu und �oll! O möchtenwir doh
den Ort, der die�en heiligenBe�chäftigungen geweiht
i�t, nie ohneEhrfurcht betreten, und nie ohne Segen
verla��en! Laß uns doh, Allgegenwärtiger,laß uns

hier deine Gegenwart immer inniger fühlen, und den

Einfluß deines Gei�tes immer kräftigererfahren! Laß
Licht und Leben , und Tro�t und Kraft von deinen

‘Throneauf uns herabfließen, �o oft wir hier im Gefühl
un�rer mánnichfaltigenund dringendenBedürfni��e nah
dir {machten, und die Befriedigung der�elbenbey dic

�uchen! Die Wahrheit immer deutliber und überzeus
gender zu erkennen, uns im Glauben an dichund deinen

Sohn Je�um zu �tärken, immer be��er und frömmer-
immer zufriedenerund froher zu werden, un�re Hoffnun-
gen zu befe�tigen, un�rer Be�timmung immer näher zu
kommen , und des höhern Lebens immer fähiger zu
werden: dies mü��en�tets die Ab�ichten �eyn, in welchen
wir uns hier vor dir ver�ammeln z dies die Früchte,die

wir davon einerndten ! Lehre uns dochzu dem Ende den

Werth des gemein�cha�tlichenund öffentlichenGottess

dien�tes immer richtigererkennen, immer hdher �{häßen,
und einen immer treuern Gebrau<h davon machen,
Segne auch ißt un�er Nachdenken über die�e wichtigen
Dinge, und erhdre un�er Gebet dux Je�um Chri�tum, ..

in de��en Namen wir di ferner anrufen und �prechens
Un�er Vater 2c,

: A

Le

ie - Pfalm



und öffentlichen.Gottesdien�tes, 3

P�alm 27, v. 4-

Eins bitte ich vom Heren, das hätte ich gern, daß ich im

Hau�e des Herrn bleiben möchte mein Lebenlang,
zu �chauen die �chönen Gottesdien�te des Herrn,
und �einen Tempel zu be�uchen.

;

Ty gemein�chaftlicheund öffentlicheGottesdien�t, in

�o weit er den Gei�t und das Herzdes Men�chen
be�châftiget,und beydemit den wichtig�tenLehren dex

Religionbe�chäftiget, i�t eine Sache, die dem Chri�tens
thumeganz eigeni�t, Jede Religionhatte ihre Ges

bräuche, ihre Feyerlichkeiten,ihre Fe�ttage ; jedevers

�ammelte zu gewi��en Zeitenund beygewi��enGelegens
heiten ihre Bekenner în den Tempelnund an den

Altären ihrer Götter; jedeverbreitete mehroder weniger
Furcht und Schre>eu um �ich herz jedebe�chäftigteund

blendete die Sinne ihrer Verehrer dur<hmehr oder wee

niger Pomp und Praht. Aber in keiner war ge�unde,
reine Nahrung für den Gei�t und das Herzdes denken-
den und gefühlvollenMen�chenz keine �orgte für �eine
Aufklärungund- �einen Unterricht, für �eine morali�che
We��erung , für �eine Beruhigungund �einen Troft.
Nirgends wurde der Men�ch von �einer Be�timmung ,
von �einen Pflichten, von �einen Verhältni��engegen die

Gottheit belehret- nirgends zu veruuünftigenVerehrung
und Anbetungder�elbenz nirgends zur Tugendange-
führt , und auf dem Wege der Tugendzur Glúüf�elig-
keit geleitet. Dies alles, M. Th. Fx., �ind eigenthüm-
lihe Vorzúge des Chri�tenthums. Und wie groß �ind
nicht die�e Vorzúge! Wer kannalles das Gute berech-
nen , das daraus ent�tandeni�t und noh daraus ent�teht? —

Ich weiß wohl , daß der öffentlicheund gemein�chaftliche
Gottesdien�t �elbe da , wo ex �ich am wenig�tenvon

�einer Be�timmung entfernet , nicht imrner das i�t und

wirket , was er �eyn und wirken �ollte und könnte. Er
wird von Men�chen verwaltet; und wer weiß nicht,
wie oft die be�ten , die vortreflich�tenDinge von Ges

A2 {höóp�eu,



4 Dex Werth desgemein�thaftlichen
{dpfen, die �o leiht irren und fehlenkönnen, gemiß-
brauchtwerden? Und �o wie er von Men�chenverwaltet
wird, �o wird er auh von Men�chen be�ucht und ge-

braucht; und wie leiht verliert niht dex Men�ch die

voahre Be�timmung der Dinge aus dem Ge�ichte, und

machet �ie �einerTrägheitoder �einen Leiden�chaften
dieu�tbar ! Dürfen wix“ aber

LA die�es zufälligen
Mißbrauchs den Werth der Sache �elb�t verkennen?
Nein , M. Th. Fr., der deutliche nnd gemein�cha�ts
lihe Gottesdien{t-behält un�treitig einen �ehr großen
Werth, �o oft und �o �{händlih er immer auchgemiß-
braucht werden mag, Eri�t und bleibt immer ein vors

treflihes Mittelder Belehrung, der Be��erung, dex

Beruhigung, der Erwe>kungund Uebung der Andacht
und Frömmigkeit,der Beförderungdex Men�chlichkeit
und der allgemeinenund brüderlichenLiebe. Und wenn

der P�almi�t in un�erm Texte mit Recht�agen fönnte

Eins bitte ih vom Herrn, das hätteih gern y
daß ih im Hau�e des Herrn bleiben möchtemein

Lebenlaag,, zu �chauen die �chonen Gottesdien�te
des Herrn und �einen Tempel zu be�uchen; �o haz
ben wir, Chri�ten, noh weit, weit mehr Ur�ache,uns

�ern gemein�chaftlichenGottesdien�t: hohzu�chäßen und

dem�elben mit innigerLu�t und Zufriedenheitbeyzuroohz
nen. Und davon, M. A. Z., möchte ih euch gern
dur meinen gegenwärtigenVortragüberzeugen.Laßt
mich zu dem Ende mit euch

Den Werth des gemein�cha�tlichenund öffentli
chen Gottesdien�tes

unter�uhen. Laßt uns aber bey die�er Unter�uchung
um �o viel behut�amer und unpartheyi�her zu Werke
gehen, um o viel leichteruns Aberglaubeund Vorur-
theile dabeymißleiten tónuten,Laßt uns al�o �owohl
�chen ,

y

Worinnen der Werth des Gottesdien�tes nicht
be�tehen könne,als auh

ers



und offentli<henGottesdien�tes. 5

Woeorinnener wirkich be�tehez oder �o wohl was

er niht �eyn und uicht lei�ten kann, als auch,
was ex'wirklichi�t und lei�tet. i

Der gemecin�cha�tliheund dfentlihceGottesdien�t,
�o wie aller Gortesdien�t überhaupt, hat keinen Werth
als Endzwek, fondern nur als: Mittel zu hohern
Endzwoecken.So wie E��en nnd Trinken, �o wie

EdrperlicheBewegungen und Uebungenuiht Endzwecke,
fondernnux Mittel �ind, un�er irrdi�ches Leben zu ers -

halten , un�re Ge�undheit zu �tärken und un�re Kräfte
zu vermehrenz �o �ind auh Unterricht und Nachdenken,
�o �ind alle gottesdien�tlihe und Andachtsübungennicht
Endzwe>e, �ondern nur Mittel un�ern Gei�t zu nähren,
uns Lu�t und Kraft zum Guten einzufldßen,und dadurch
un�re Vollkommenheit und Slük�eligkeit zu be drdern,
Soverhält es �ich mit der eigentlichenGottesverehrungz
�o verhält es �h mit allem, was wir beydem Gottes-

dien�te wahrnehmen und thun. Wir verehren dg Gott

niht, um ihn zu verehren$ dennex bedarfun�rer Vers

ehrungund un�ers Dien�tes nicht: �ondern wir verehren
ihn, um durchdas tiefe, lebhafteGefühl �einer Größe
und Vollkommenheit, und un�cer Abhängigkeitvon

ihm, jede fromme Ge�innung in uns zu �tärken jede
unordentlicheLeiden�chaftzu bezwingen, jedeäng�tliche
Sorge zu ver�cheuchen, und uns zuallem, was recht
und gut, was groß und erhabeni�t , williger und ges
�chikter zu machen, Wix beten da, nichtum zu betenz
denn Gott weiß �o, was wir bedürfen, und thut �tets
das ‘Ve�te : �ondern wir beten, um un�ern Gei�t zu
erheben, un�er Herz zu reinigenund zu beruhigen,und

uns der Wohkthaten Gottes und des Einflu��es �eines
Gei�tes fähiger und empfänglicherzu machen. Wir

la��en uns da von un�ern Pflichten, von un�rer Bez

�timmung, von dem Willen des Höch�tenunterrichten,„,

niht um davon unterrichtet zu �eyn: �ondern wir thun:
es, um un�re Pflichtende�to be��er zuerfüllen, un�ee

A3 Vo



6 Der Werth des gemein�chaftlichen

Be�timmung de�to gewi��er* zu erreichen, und dem

Willen un�ers Oberherrn de�to treuer nachzukommen.
Wir denkenda über die Lehrender Religion und des

Chri�tenthums nah, niht um darüber nachzudenken:
�ondern um durchdie�es Nachdenkenihre Kraftzu un�rer
Ve��)erung und Beruhigungzu erfahren, Wir erneuern

da un�re heilig�ten Ent�chlü��e, un�re feyerlih�ten Gez

lûbde, uicht �owohl um �ie zu erneuern , als vielmehr,

�te un�erm Herzende�to tiefer einzuprägen, und �ie dann

de�to eifrigerins Werk zu rihten, Wir legenda dents
liche Bekenntni��e un�ers Glaubens und un�rer Hoffnung

ab, niht um �ie abzulegen, �ondern um uns dadurch
in die�em Glauben zu �tärken und in die�er Hoffnung.
zu befe�tigen und beydengemäßerzu leben, Und �o
�indalle Handlungendes Gottesdien�tes niht Endzwecke,

�ondern Mittel. -Wir nehmen�ie alle nicht um ihrer
lb�t willen , �ondern um dex guten Wirkungen und

Folgen willen wahr, die �te haben können uud �ollen.
Nicht jene, �ondern die�e gebendem Gottesdien�te �eis
nen ganzen Werth.

‘Die�en Werth hat ex zweytens nur, in #0 weit
er vernúnftigi�t; in �o weit er �ich auf Wahrheit ,

auf richtigeBegriffe von Gott und �einem Willen und

un�ern Verhältni��en gegen ihn, und auf �olcheGe�ins
nungen gründet, die die�en Begriffen angeme��en �ind

nur in �o weit er den Ver�tand und das Herzdes Got-

tesverehrers auf eine �einer Natux und �einer Be�tim-
mung würdige Wei�e be�chäftiget. Der Gottesdien�t
des Chri�ten �oll vernünftig, �eine AnbetungGottes {oll
Anbetung im Gei�te und in der Wahrheit �eyn. Ein
Gottesdien�t , der nur die Sinne be�chäftigetund unter-

hâlt , der dur< Kun�t und Pracht , dur<hPomp und

Geräu�ch blendet oder betäubet , der in leeren Gebräu-
wen und Ceremonien be�teht, und dem Ver�tande nichts

zu denken , und dem Herzennihts Wahres , nichts
Edles und Großes zu empfindengiebt; der kannkeinen

hôhernWerth habenals jedes andere Schau�piel, das
? die



und öffentlichenGottesdien�tes. 7

die Augen des grogen Haufensan �ich zieht, und ihm
Zer�treuung oder Belu�tigung gewähret, Noch weniger
Werth kann ein abergläubi�cherGottesdien�t haben ,

der uns niedrige, fal�cheBegriffevon der Gottheit bey-
bringt, knechti�cheFurchtund �clavi�ches Schre>en um

ihre Verehrer verbreitct , den Vater der Men�chen vor

ihnen verbirgt, und ihn in einen �trengen Herrn, in einen

unerbittlichenRichter verwandelt + oder aber ihrenLeidens

{haften �hmeichelt, �ie von unabläßigenPflichten ents

bindet, ihnen fal�he Beruhigungsgründedarreiht und

bloß äußernHandlungenund leiblichenUebungenKräfte
und Wirkungenzu�chreibt, die �ie niht haben und nicht

habenkönnen. Vergeblich heißt es hier, dienen �ie
mir, dieweil �ie �ich nach �olchen Vor�chriften richs
ten, die nichts als Men�chengebote�ind.

Eben�o wen. kann drittens der Gottesdien�t ohne
Rúk�icht auf die Gemüthsfa��ung, in welher wie

dem�elbenbeywohnen, die Ab�ichten, die wir dabey
haben, und den Gebrauch , den wir davon macheny

einen wahren Werth für uns haben. Nicht daß wix-
die Pflichten de��elben wahrnehmen, �oudern daß wir

�ie auf die re<hte Art wahrnehmen, das machet ihre
WahrnehmungGott gefällig, das machet�ie zur Quelle
des Segens für uns. Der Gottesdien�t wirket niht
als ein magi�ches Mittel ohne un�er Zuthun , ohne
un�re Theilnehmung,er be��ert uns niht wider un�ern
LWWillen, oder ohne un�re Bemühungz er ge�chiehtin
der Gegenwart Gottes , dès Allwi��enden , und Gott

láßt �ich niht gleih den Men�chen von dem Scheine
täu�chen. Nein, nur das Beroußt�eyu und die Uebers
legung, der Ern�t und das Nachdenken, womit wio

den Gottesdien�t verrichten ; nur die Ehrfurcht vor

Gott, die Liebe zu Gott, die Freude úber Gott, das -

Vertrauen auf Gott, die Begierdeihmwohlzugefallen
und ähnlicherzu werden, die uns dabeybeleben; nux

die redlihe Ab�icht, wei�er und be��er zu werden , die
-

uns dahin treibt und da leitet ; nur dies kann
|

A 4 un�erm



8g Der Werth des gemein�chaftlichen

inan.Gottesdien�te cinen wahren, großen Werth
ge en,

i

Hieraus folget al�o au< , daß der Gottesdiea�t
weder un�ere begangeneSünden wicder gut ma-

chen , no< den Mangel eines tugendhaftenund

frommen Lebens er�ezen , noch uns ohne Rük�icht
auf �eine Folgen und Wirkungen be�ondere Seg-
nungen und Gun�tbezeugungen Gottes ver�chaffen
kann. Weer die�es von dem Gottesdien�te erwartet ,

der {reibt ihm Kräfte zu, die er nicht hat z der machet
�ich al�o abergläubi�heBegriffe von �einer Be�timmung
und von �einem Werthe; demgilt jederZuruf Gottes
durch den Propheten: Was �oll miv die Menge eurer

Opfer? Was �oll mir die heuchleri�he Verehrung ,

die ihr mir lei�tet? Suex Gottesdien�t i�t mir zuwider,
er i�t mir ein Gräuel, Und wenn ihr gleich eure

Hande ausbreitet , verberge ich do< meine Augen
vor cuch, und ob ihr gleich viel betet , hore ich

euch doch nicht; denn eure Hände �ind voll Bluts ,

euer Herzund euer Leben �ind mit La�tern beflekt, Nein,
niht Beten, nicht Singen, niht Fe�t - und Abends

mahlhalten z nux wirklicheBe��erung, ‘uux Wiederers
�tattung des unrechtmäßigerworbenen Gutes, nur ern�te
lihe Bemühung, dem Vö�en jeder Art entgegenzuwirs
ken , und da��elbe �o viel möglichzu vergüten, nur dies

kann un�re Sünden tilgen, und ihre {ädlihen Folgen
für uns und andere aufheben, Nur verdoppelterFleiß
in der Tugend und Frömmigkeit kann den bisherigen

tangelder�elbengewi��ermaßener�ehen, Nur Un�chuld
des Herzens und Un�chuld des Lebens, nur Redlichkeit
und Recht�chaffenheitkönnen uns der Gun�t Gottes

‘und �einer vorzüglichenSegnungenfähigund theilhaftig
machen,

| Hütet euh denn, M. A. Z. von dem Gottesdien�te
überhaupt, und von dem öffentlichenund gemein�chaft
lihen GotteSdien�te insbe�ondere , Dinge zu erwarten ,

dieex euchnichtlei�ten Lann, und ihmal�o einen Werth
:

i zuzu-



und öffentlichenGottesdien�tes. 9

zuzu�chreiben,den er niht hat. Lernet vielmehr �einen
wahren, ihmeigenthümlihen Werth kennen , und �uchet
die Vortheile , die er euh wirklichzu gewährenvermag,
immer völliger zu genießen. Und woxinnen be�teht
die�er Werth? Welches �ind die�e Vortheile? Be-
lehrung , Be��erung, Beruhigung und Tro�t , Er-
wec>ungund Uebung der Andacht , Beförderung
der Men�chlichkeit und der allgemeinen und brúz
derlichenLiebe: das i�t es, was wir von dem d�ent-
lihen und gemeiu�chaftlihenGottesdien�te erwarten

dürfen, Und welcheinen großen, un�häzbaren Werth
muß ihm das nichtgeben!

|

Al�o er�tli<h Belehrung, und Belehrung von

den wichtig�ten Dingen , von“ Dingen , an deren

Erkenntnißdem Men�chenalles gelegeni�t 2 Belehrung
von Gott, vou �einern Willen, von un�rer Be�timmungs
von un�ern Pflichten, von dem Wege zur Glük �eligkeit5
Belehrungvon dem, was Gott in Ab�icht auf uns i�t „

und was wiv in Ab�icht auf ihn �ind, von dem, . was

wir ißt �eyn, und was wiv ein�t werden �ollen; Belehz
rung von allem , was die Wißbegierdedes Men�chen
am mei�ten reizen und �einen Ver�tand und �ein Herz
am angenehm�tenbe�chäftigenmuß, Laßt die�e Belehs-
rung noch �o mangelhaft; laßt �ie noh �o oft mit Jrrs
thiunernvermi�cht �eyn: wie viel Erkenntni� der Wahr-
heit und Ueberzeugungvou der Wahrheit wird uicht ,

im Ganzengenommen , dadurch beförderr! Wie viel -

Licht verbreitet �ich dadurchunter alle Stände und Kla�
�en der Men�chen! WelcheErwe>ungzumNachdenken,
welche manni<faltige Uebung der Gei�tesfräfte wird.

niht dadurch veranlaßt! Hier wird der eine an das,
“was er {on roeiß und glaubet, exinnert und dadurch

in �einer Erkenutnißnnd in �einem Glauben befe�tiget 5
ein anderer befómmt Auf�chlü��e ber eine Sache, die

ihm �on�t ganz verborgen war , oder nux im Duykelu

vor�chwoebte;¿ ein dritter wird auf irgend cine wichtige
Lehreaufmerf�amLE , fühletihre Wahrheitund

|

A5 ihe



0 De Werthdes gemein�chaftlichen

ihr Gewicht , und denket nun weiter darüber nach;ein

vierter erbli>et dic ihm {on bekannte Wahrheit in

einein hellern Lichte, von einex neuen Seitc, în andern

und mehrern Verbindungen,-“ und lernet �ie dadurch
deutlicherund voll�tändiger kennen ; noch ein anderer

Enùpfet�ich fe�ter an �ein Gedanken - und Empfindungs-
y�tem, lernet �ie mehx auf �ich �elb�t anwenden und

einen be��ern Gebrauchdavon machen, Hier wird bald
dem einen ein Zweifel, bald dem andern ein Jrrthum
benommen , bald der Unacht�ameund Trägezum Mache
denken , bald der Gleichgültigezur Theilnehmungerwekt,

Hier wird wenig�tensein �tärkerer oder �hwoächererEin-
druf von Gott, von Religion , von Pflicht und Tugend,
von un�rer höhern Be�timmung , von un�ern künftigen
Erwartungen in dem Men�chen unterhalten; und wie

wäre es möglich, daß Eindrücke , die �o oft angeregt
und erneuert werden, ganz unwirk�am bleiben �ollten ?

Nein, keine Wahrheit , keine gute, heil�ame Lehre, die

hier vorgetragen wird, wird ganz vergeblichvorgetragen.
Es �ind Saamenkörner , die unter der Auf�idt des

Herrn der Kirche von �einen Kuechten ausge�treuet wer-

den, und die bald früher , bald �päter au�keimen, bald

mehr, bald weniger Früchte tragen, je na<hdemdas

Erdreich, in welches �te fallen, be�chaffeni�t + und jener
Tag der Erndte wird es er�t offeubaren, wie gegründet
die Hoffnungdes Sáenden und wie fruchtbarder Saas
me gewe�en, dener ausge�treuet hatte. :

Ermunterung und Antrieb zux Pflicht und zur

Tugend i�t ein anderer Vortheil , den wir von dem

dffentlihenund gemein�chaftlichenGotteSdien�te erwars

ten dürfen, und der ihm un�treitig einen großenWerth
giebt. Und auf wie mancherxleyArt werden wix da

niht zur Pflicht und zur Tugend ermuntert und ange-
trieben! Befehle, Verhei��ungen, DrohungenGottes z

Wohlthaten und Bey�piel Je�u $4 Gerechtigkeit und

Villigkeit der Pflicht - Schönheit , Liebenswürdigkeit,
Nuzbarkeitder Tugendz Schändlichkeitund VerioiueA {hád-



und offentlichenGottesdien�tes. 11

hädli{<keitdes La�tersz Würde des Men�chen und

Würdé des Chri�ten z erfreulicheund {re>ende Auss

�ichten auf das gegenwärtigeuüd auf das zuküu�ftige
Lebenz inneres Gefühl von dem, was ret und gut i�t 5
eigne und fremde Erfahrungen; Selb�tliebe, Ehrliebe,
Men�chenliebe;Hoffnungund Furcht; Leben und Todz/ -

Elend und Glük�eligkeit5 welche Gründe der Pflicht
und der Tugend werden da nicht ins Lichtge�ezt und

angedrungen! Welche Triebfedecudec men�chlichen
Seele nichtge�pannt} WelcheEmpfindungendes mnen�dhs
lichenHerzensnicht rege gemacht! WelcheLeiden�chaften
niht zum Vorztheileder Wahrheit und der Tugendges
�timmt! Und welcheVorurtheile gegen das thätigeChris

*

ftenthum bleiben da unbe�tritten, welle Vorwände dex

Trägheit unangefochten,welhe Ent�chuldigungenund

Ausflüchteunbeantwortet ? Und wenn deun nochdie

Möglichkeitund Leichtigkeitdec Sache gezeigt, die Art
und Wei�e, wie man es damit anzufangenhabe, geroies
�en, und die be�ten Hül�8mittel dazu an die Hand geges
ben worden: �ollte dies alles nihts Gutes , nichtviel
Gutes wirken , niht der Erfüllung der Pflichtund dex

Ausüúbungder Tugendhôch�t vortheilhaft �eyn? Niche
tau�end und wieder tau�end gute Ge�innungenund Thas
ten unter den Men�chen hervorbringen? ;

Nein, die Erfahrung láßt uns #0 wenig daran

zweifeln, als die Natur der Sache �elb�t. Nein, niht
alle gehenungebe��ert aus die�er Schule der chri�tlichen
Weisheit und Tugendhinweg, Mancher verdanket ihe
Veranla��ung und Erwecung zur Be��erung, mancher
die Rükkehr auf den Weg der Pflicht , mancher Bes

wahrungvor Sünden , Antrieb und Kraft zum Guten.

Wie oft wird da irgend eine Wahrheit der Religion
oder der Sittenlehre dem Men�chen wichtigz fällt als
ein heller Licht�trahl in �eine verfin�terte Seelez rühret
�ein Jnner�tes; durchdringtihn ganz mit Hoffnungoder
mit Furcht; mit Kummer oder mit Freudez entde>et

ihm den Grund �eines Herzens, die wahreBteeit



14 Dex Weithdés gemein�chaftlichen
heit �eines Lebens ; zeugetdie edel�tenWún�che, die
be�teu Vor�äße in ihm;begleitetihn ín �ine Wohnung,
zu �einen Ge�chäften, in �eine Ge�ell�chaften, und läßt
ihn nicht ruhig werden, bis er ihr Folge lei�tet und

ihre be��ernde und be�eligendeKraft
ganz

erfährt ! —

Wie manchesbd�e Vorhaben i�t �chon da vereitelt wor-

den, weil derjenige, der es gefaßtund in �einem Bu�en
genährt hatte, von der gütigen Vor�ehunggeleitet ,

eben gewi��e be�onders auf ihn pa��ende Lehren oder Vor-

�chriften der Religionvortragen, mit Empfindung und

Kraft vortragen hörte, und dadurch er�chüttert, zum
Nachdenken gebrachtund zur Veränderung �eines Sin-
nes beroogenwurde! Wie tnanchegute, chri�tliche That,

„wiemancheAus�dhnungmit Wieder�achern und Feinden,
wie mancher Anfang des be��eru Lebens, wie mancher
Schritt zur Tugend, wie mancheHandlungder Milde

i�t {on die Folge �olher Vorträge und gottesdien�t-
licherUebungengewe�en!Wie mancher Ausbruch hef-
tiger, wilder Leiden�chaftendadurch verhindert worden!

_—
— Undwenn dies auch nur �elten ge�chähe,wenn

nur �elten ein Bö�er dadurch be��er würde, wer kann
es lenguen, daß doh der Gute dadurch in �einen guten

SGe�innmngenge�tärkt, daß ex zum Eifer und zur Be-

harrlichfeit itn Guten erweft wird, daß ex da in dem

_- TebhafternGefühle�einerrichtigenchri�tlichenGe�innun-<
gen �elig i�t , deu Tro�t �eines guten Gewi��ens, die

. Ver�icherungdes göttlichenBeyfalls und Wohkgefallens
völligergenießt, die Süßigkeit des Lohnes �einer Treue
zum voraus �{me>et, und dann neuen Muth und neue

Krá�te in �ich fühlet, �ein angefangenesWerk zu vol-

lenden, �einen Lauf getro�t fortzu�eßen, und �ih den

: Preisder Ueberwinder durchnichts entreißen zu la��en?
Ja, M. Th. Fr. , �o gewißder öffentlicheund gemein-
{chaftlicheGottesdien�t dem Bö�en und La�terha�ften die

heil�am�ten Schranken �eßet, und tau�end Verbrechen
in der men�chlichenGe�ell�chaft verhütet, �o gewiß ent-

i

E ex den Eifer des guten, des tugendhaften,des

wahren



und öfferitlichenGottesdien�tes 1g

wahrenChri�ten , und läßt ihnim Recht-- undWohls
thun nie verdro��en undmüde werden, Undwelche
Vortheile �ind dies nicht !

Wie viel Tro�t und Beruhigungverbreitet

nicht drittens die�er Sottesdien�t in den Herzendex

Men�chen ? Wie mancheäng�tlicheSorge, wie manchen

agendeKummerlindert oder ver�cheucheter nicht von

ihnen ! Wie ganz anders lernen �te da nicht oft die Bes

gebenheiten.der Welt und ihre eignen Schik�ale beurs

theilen!Wie ganz auders von dem , was gemeinigklich
Glük und Unglüf heißt , denken ® Wie viel ruhigeo
und gela��ener ihre Leiden ertragen, wie viel getro�ter
und freudiger, mitten in der Noth und im Elende, anf
Gott hoffen, wie viel uner�chroŒkenerjeder Sefahr und

dem Tode �elb entgegen �ehen , wenn ihnen alle die�e
Dingein dem Lichtedex Religionund des Chri�tenthums®
ex�cheinen, wenn �ie die�elben in ihrer Abhängigkeitvow

dem Willen des Allwei�en und Allgütigen, und iw

ihrer Verknüpfungmit der men�chlichenVollkommen-

heit und Glük�eligkeitbetrachtenlernen! Und wern

da von Gottes wegen dem reuenden und �ich be��ern
den Sünder Vergebung�einer Sünden angekündiget,

dem SchwachenHülfeund Bey�tand ver�prochen, dem

Elenden ein be��eres, ewíges Leben vorgehalten, dem

un�chuldigLeidenden und Bedrükten Schadloshaltung
und Vergeltungjen�eits des Grabes zuge�agt wird ,

welchenheilendenBal�am, welcheStärkung muß nichk
dies alles in tro�tbedlrftigeund nach Tro�t{mad)s
teúde Seelen ausgießen!

Ih berufe wih hier auf eure eigneErfahrung,
ihr , die ihr dem Gottesdien�te gern und in gutenAbs

�ichten beywohuet, Saget , meine chri�tlichenBrüder
und Schwe�tern , giengt ihr nicht oft mit �{<werèm
Herzenund bekümmertem Gemüthe in die Ver�amms
lungender Sottesverehrer ? Begleiteteeuh nit o�t
irgendein geheimerShmerz, irgendein Seelenleiden

dahin? Warenh'riht oft um Tro�t und Veruhigüung
bange?



14. Der Werthdes gemein�chaftlichen
bange?Und habt ihr diez,n Tro�t, die�e Beruhigung

da nicht oft gefunden?Fiel da die La�t, die euchdrükte,
pit oft von eurem Herzenweg ? Gieng euh da nicht

oft ein helles Lichtauf, das euern dunkeln Pfad erleuchs
“tete, und euh den Ausgang aus dem Labyrinthewies,

in roelchesihr euh verwickelt hattet? Kehrtet ihenicht
oft getrö�tet , ge�tärket, neubelebt in eure Wohnungen
zurücke? _— Und welchergutge�innteChri�t hat �ich da

nicht oft der Vaterliebe Gottes, dex Bruderliebe Je�u,
�eiuer Verhältni��e gegen Gott und Je�um, �einer Be-

�timmungzur �eligenUn�terblichkeit, �einer Annäherung
zum Ziele gefreuet, und im Genu��e die�er Freudeallé

Ve�chroerden, alle Leiden, alle Uebel des gegenwärtigen
Lebens

edt verachten,verge��en gelernt? O wer
alle den Tro�t, alle die Beruhigung berehnen Édunte,

welchedie Men�chen je aus dem chri�tlichenGottesdien�te
ge�chöpft, alle Thränen des Kummersund des Schmer-

zes, die da zufließen aufgehörthaben, alle frohe, �elige
Empfindungen, die da ent�tanden �ind: welhe Vermin-

derung des men�chlichenElendes, welcheVermehrung
der men�chlichenGlük�eligkeitwurde der nicht allenthalz
ben, in Hütten-und in Pallä�ten, unter allen Ständen

und Kla��en von Men�chen, erblicken , und welchenun-

{äzbarenWerth müßtedies nichtdem Gottesdienf�tein

�einen Augengeben! g

Der gemein�chaftlihe und dffentlihe Gottesdien�t
befkômmt viertens einen neuen Werth dadurch, daß
er un�re Andacht erwecket und entflammet, und
mehr Leben und Würde in un�re eigentlicheGotte8ver-

ehrung bringt. Was kann da niht das Feyerliche,
das Gemein�chaftlihe des Gottesdien�tes thun , und

wie viel richtet es oft wirklih aus! Wie oft fldßet es

�elb�t dem Leicht�innigenErn�t, dem Spdtter Ehrfurcht
ein , und läßt den Gleichgültigenund Fühllo�en nicht
länger fühllos und gleichgültig�eyn! Wie leicht theilen
�ich niht Empfindungen2 wie porzüglichleiht Empfin-
dungender Audachtuud Frömmigkeitmit! Gleicheinem

eleftri-



und öffentlichenGottesdien�tes. 13

eleftri�hen Fener ergreifen �ie oft Men�chen von der

ver�chieden�ten Denkungs-und Sinnesart , und �trôs
men gei�tiges Leben durch �ie hin. Und wenn ih nun,

M. Th. Fe., wenn ih eiuem Gottesdien�te beywohne,
wo Gebet, Ge�ang, Vortrag des Lehrers, wo alles

�ich mit einander vereiniget, mih mit frommen Gedans

kenund Empfindungenzu durchdringen; wo tiefe Stille,
allgemeine, anhaltendeAufmerk�amkeit um mich her
herr�chen, und mein Gemüth nachund nachvon allem

Aenßern abziehenund ganz auf �i �elb�t und auf Gott
ri<htenz wenn ih dà Bekannte und Freunde, oder

auch Unbekannte, von jedemAlter, jedem Ge�chlechte,
jedem Stande, in ern�ten Betrachtungenvertieft , und

von guten Rührungen durchdrungenerbli>kezwenn ih
da eine ganze großeVer�ammlung, eine ganze Gemein-
de �ich vor dem, der im Himmel wohnet und mit
�einer Maje�tät Himmelund Erden erfüllet, demüthis
gen, ihn aus einem Munde um Gnade und Barmher-
zigkeitanflehenund Hilfe bey ihm �uchen; wenn ih
�ie da im Gefühl ihrer Schwachheitund ihrer mannih-
faltigen gei�tigen Bedürfni��e Ver�tand und Herz dem

Cinflu��e der Lehrender Religionund des Chri�tenthums
dffnen, und aus den�elben wit inniger BegierdeLicht
und Tro�t und Beruhigung und Kraft zum Guten

{dpfen {ehezwenn ih �te da das Lob des Allwei�en
und Allgütigenverkúndigen, �te �eines Da�eyns und

�einer Wohlthaten, und ihrer �eligen Verbindungenmit

ihm �ich freuen , und ihm den Eid der Treue und des

Gehor�ams �{wdren hdre - was muß das nicht für
Eindrücke auf mi< machen!Wie lebhaft muß ih da

niht meine eigne Schwachheit, meine gänzliheAb-

hängigkeitvon dem höch�tenWe�en, wie innig �eine
Gegenwartfühlen! Wie �tark michzu �einer Verehrung,
zu �einem Lobe, zur Unreëwerfungan �einen Willen,
zum Vertrauen auf ihn , zur Freude úber �eine Güte

gedrungen finden! Wie wichtig muß mir da nicht die

Religionwerden!Wie leicht, wie angenehmmuß es

mix
®



16 Dex Werth des gentein�chaftlichen
mir da nik �eyn, mih mit allen meinen Brüdern und

Schwe�tern, Hohenund Niedrigen, Reichen und Ar-
men, vor un�erm gemein�caftlichenSchdpferund Vater
ín den Staub hinzuwerfen, �eine unendlicheGröße ane
zubeten,und aus der Fúlle �einer Allgenug�amkeitLeben
und Seligkeit zu {dpfen! Und die�e Erweckung,die�e
Entflammuugder Andachr, weun �ie gleichniht immer,
und noh weniger immer in einem höhern Grade Plaz
hat 7 �ollte die niht dem dfentlichenund gemein�chaftlis

chen Gottesdien�te einen großen Werth geben?
Wel< einen Werth muß ihm endlich auh das

geben, M. A. Z., daß dadurh das Gefühlder nas

túrlichen Gleichheit der Men�chen und ihrer Ver
wand�chaft mit einander in ihnen unterhalten und

ge�tärkt wird, und daß �ie dadurch einander �o nahe
gebracht und �o nahe mit einander vereinigetwerden
Alles, was hier gethanund gelehrtwird, erinnert uns

an un�ern gemein�chaftlihenUr�prung, an un�re gemeinz
�chaftlichenBedürfni��e und Schwachheiten, an un�re
gemein�chaftlicheBe�timmung, Alles muß den Stolz
der Großen demüthigen, und den NiedrigenMuth und

Zuver�icht einfldßenzalles muß die Sacheder Men�cha
lichkeit und der Liebe befördern. Und was verbindet

die Men�chen mehr mit einander als die Gemein�chaft
des Glaubens ,

‘ der. Hoffnung, des Gottesdien�tes ?

Hiex er�cheinenwir alle als �chwache, abhängigeGes

{dpfe , als Ge�chöpfe, die Belehrung, Kraft , Beys-
�tand, Hülfe bedürfen, die durch �i �elb�t nichtbe�tes
hen fönnen z alle als fehlerhafte, �indige Men�chen ,

die Gnade und Erbarmung �uchen, Hier demüthigen
wir uns alle vor dem, der allein wei�e, allcin mächtig,
alleín groß i�t , uud gegen welchealle Men�chen, alle
Vôlkex , alle Welten nichts �ind. Hier e�en wir alle
von Einem Brodte, trinken aus Einem Kelche , und

genießen alle als Kinder Eines Vaters an �einem Ti�che
das Mahl der chriftlihen Brüuderliebe, Hier fällt dex

Unter�chieddes Standes und Rangesgänzlichweg - oder
'

fommt



“undöffentlichenGottesdieti�tes. 17
kömmt dochin keine be�ondereBetrachtung, Hier�ind
wir alle, und fühlen uns alle, niht als Mächtige oder

Schwache, nichtals Obere oder Untergebene, �ondern
als Men�chen, als Chri�tenz �ind alle Unterthanenz alle

Kinder Gottes, alle Erló�te Je�u , der Für�t wie �ein
Sklave, der Größte wie der Niedrig�te, der Gelehrte�te
wie der Unwi��end�te. Hier wirddemFür�ten zugerufen
Dubi ein Gott auf Erden , aber du wir�t �terben wie

anderè Men�chenkinder,mißbrauchedeineMacht nicht
denu du ha�t einen Herrn, einen Richter im Himmel,
beywelhem kein An�ehen der Per�on etwas gilt; und

dem Aerm�ten, dem Niedrig�ten im Volke wird zugeru-
fenz Auch du bi�t nah dem Bilde Gottes ge�chaffen,
auchdichhat Je�us erló�t , au du bi�t un�terblich, auch
deiner roartet ein ewiges Leben, vergiß deine Würde
nicht, und behaupte�ie durcheinen edlen, freyen Sinn,
durch ein Verhalten , das deines Ur�prungs und deinee

Be�timmung würdigi�t. — Und ein Gottesdien�t, der

�o viel ‘zu un�rer Belehrung, zu un�rer. Be��erung, zu

un�rer Beruhigung, zur Erwe>ung und Entflammung
der Andacht, zur Beförderungder Men�chlichkeitund

der Bruderliebe beytragenkann und wirkli beyträgt 5

�ollte der nichteinen großen, einen un�chäzbarenWerth
haben? :

Ja, �eyd wir heilig,�eyd mir ge�egnet, ihr des

GottesverehrunggewiedmetenOerter , ihr feyerlichen
Ver�ammlungen �einer Anbeter auf Erden! Mit tiefe
Ehrfurcht, mit daukbarem , frohemHerzenwill ih mich
euh nähern, und in euxer Mitte die würdig�ten, �elig
�teu Ge�chäfteverrichten; die Men�chen auf Erden verrichs
ten können. Hier will ih mi ganz dem Gefühle de��en
was Gott i�t undroas er mir i�t , úberla��en, und, indem

ih die Pflichten eines Verehrers und Kindes Gottes
erfülle,auchzugleichdie Seligkeiteneines �olcheitgenießen.
Hier will ih mitallen, die Gott und den, den er ge�andt
hat , Je�um Chri�tum , kennen und lieben, in nähere
BVerbindungentretcn, und michihresund meittes Glückes

IL Band. Brenes



18 Der Werth des gem. und öffentl.Gottesd.

freuen. Hier will i< Nahrung für meinen Gei�t und
-

_ mein Herz �uchen , mix jedeLehre der Wahrheittief ein-
© prägen, jedes Wort der Ermahnung, des Tro�tes, der
- Veruhigung mir ge�agt �eyn la��en, und daun mit ge-
�tärkten Kräften in die Welt, zu meinen Ge�chäftenzu-

rúffehren, und jedePflicht des Lebeus �o viel freudiger
erfüllen, und jede La�t de��elben �o viel willigertragen.
Hier �oll mich �tille Ruhe, ‘edle Erholung auf meiner

Pilgerrei�e erqui>kenzih will meine Wege betrachten,
mix das Ziel, nachwelchemich �trebe , vergegenwärtigen,

und dann mit neuem Muthe meinen Lauf nachdem�elben
fort�cßen. “Hierwill ih im Vor�hmacke die Seligkeit

‘jenerbe��ern Welt genießen,wo mich helleres Lichtum-

geben, wo �th mein Glaube in Schauen verwandelu

wird, wo ich mit den vollendeten Gerechten , mit höhern
“Gei�tern den anbeten werde , der da lebet von Ewigkeit

zu Ewigkeit
.
ENS

i

Fa, M. Th. Fr., dies mü��endie Empfindungen
�eyn , wit woelhen euh die Betrachtung des großen
Werths des gemein�chaftlihenund öffentlichenGottes-

dien�tes durchdringt} dies die Ge�innungen und die Ab-

�ichten, in welchenihrdem�elben beywohnet+ dies díe

edlen Früchte, die ihr davon einzuerndten�uchet.So

wird ex euh gewiß immer verehrungswürdiger, immer

theurer werden, euchnie zur La�t fallen , euchlguter Lu�t
und Seligkeitgewähren. Amen,

NIN. Pre



XIX, Predigt.
j

Der Werth der Ein�amkeit.

m LL

Ev. Marci x, v. 12.

Der Gei�t trieb Je�um in die Wü�te.

Gt
du ha�t uns zum Range denkender We�en ex-

H hoben, uns zu Ge�chöpfengemacht, die ein klares,
iuniges Bewußt�eyn ihrer �elb�t und ihres Zu�tandes
haben, die mit Ueberlegungnnd aus deutlicherkannten
Gründen handeln , die in der Weisheit und Tugend
immer weiter kommen , die dein Da�eyn und deine

Gegenwart fáhlen, und mit dir, dem Vater der Geí-

�ter , Gemein�chaft haben können. O möchten wir

doh den Werth die�er un�rer Vorzügenie verkennen,
|

�ie nie ungebrauchtla��en, und �tets den be�ten Gebrauch
davon machen!Ach , noh drücket uns das Joch der

Sinnlichkeit- noh ka��en wir uns zu oft und zu leicht
von uns �elb�t und von dix, un�erm Schöpferund Va-
ter, entfernen; und irren, un�er �elb�t unberoußt, von

�innlichenLú�ten betäubt , unter lauter Dingen hum,
die mehr Schein als Wahrheit haben! Ach, nur gar
zu �elten wird es �o helle in un�erm Gei�te, �o �tille in
un�erm Herzen, �o ruhig um uns her , daß wir deines
und un�ers Da�eyus ret froh werden , un�re höhere
Ve�timmung re<t fühlen, und der�elben ganz gemäß
denken und handeln könnten ! O Gott , Vater un�ers
Gei�tes, laß uns doch,un�re Verbindungmit dir hôhex

V2 {äßeu



20
: Der Werth

{häßen, mehr empfinden,und deines Einflu��es auf
uns fähiger machen, uns öfter aus der Zer�treuung
�ammeln , mehx die Stille �uchen, uns mehx im Nacho
denten úben und dadurch dir und un�rer höhernBe�tim-
mung näher kommen. Lehre uns eifer�ichtig auf die

Vorzüge �eyn, die wir als vernünftigeGe�chöpfebe�ißen,
und laß uns in der guten Anwendung der�elben �o viel

Vergnügenund Seligkeit finden, daß es nns nie an

Lu�t und Antrieb dazu fehle. Stärke auch ißt un�ern
Gei�t, und laß ihn die Wahrheit, die ihn unterrichten

und be��ern �oll, in einemhellen Lichteerblicken ; laß �ie
un�ce Vorurtheile und Jrrthümer zer�treuen, unduns

bey ihrem Scheine den Pfad un�ers Lebens �icherer und

glücklicherfort�eßen und vollenden, Wir bitten dich
darum im Namen2c.

Ev. Marci 1, v. 12.

Der Gei�t trieb Je�um in die Wü�te.

W898
mit den Men�chen und Umgang mit �ich

�elb�t + Munterkeit des ge�ellcha�tlichenund Sru�t
des ein�amen Lebens 4 ansgebreitete, wohlthätigeWirk

�amkeit unter vielen, und Anwendung �einer ganzen

Aufmerk�amkeitauf �ich �elb�t; Thätigkeitin Ge�chäfs
ten und Thätigkeitim Denken 2 Geräu�ch und Stille;
Zer�treuung und Sammlung aus der Zer�treuung:

dies, M. A. Z. „, �ind Dinge , die mit einander abs

wech�elnmü��en, wenn der Men�ch �eine ganze Be�tims
mung erreichen, alle �eine Pflichten erfüllen, ‘und zu
einer gewi��en Stufe der Weisheit und Tugendgelan-
gen �oll. Schränket ex �ich auf eine von die�en beyden
Arten der Exi�tenz oder des Lebens ein, o ver�áumet

‘er entweder �eine eignen wichtig�ten Angelegenheiten,
oder die Angelegenheiten�einer Brüder, Jn dem un-

unterbrochenenGeräu�che von Ge�chäften und Zer�treus
ungen kannex leicht�ich �elb�t verge��enz und bey einem

;

| zu



der Ein�amkeit. 21

zu �tarken Hange zux ein�amenStille kann ex (ben �o
leichtgleihtgültig und unempftindlichgegen andere wers

den. Nur wenn er beydes wit einander verbindet ,

wird er �o wohl für �ich als für andere leben, �owohl
�eine eigneals andrer Men�chen Glück�eligkeitaus allen

�einen Kräftenbefördern, und �ich weder den Leicht�inn
des Zer�treuungs�uchtigenzur Thorheit, noh den fine
�tern, múrri�chenErn�t des Ein�iedlers zum Men�chen-
ha�e verleiten la��en. ZweenAbwege, M. A. Z., auf
welchenzu allen Zeiten uux gar zu viele Men�chenihre
Ve�timmung verfehlt haben und noh ißt verfehlen,
vur mit dem Unter�chiede,daß bald der eine, bald der

andere háufíger von ihnen betreten wurde. Nun �ind,
wenig�tens in un�ern Gegenden, die Zeiten vorbey, wo

das ein�ame , ganz der Betrachtung gewidmete Leben

zu viel galt , und gänzlicheEntfernung von der Welt

für Annäherung zum Himmel gehalten wurde. Nun

i�t dex entgegenge�ezteAbweg der allgemeinbetretene:

Ge�elligkeitgilt alles, und Stille und Ein�amkeit �ind
bey den mei�ten in einen übeln Ruf gekommen.

“

Ob�ie
aber die�en Ruf verdienen? Ob �ie niht mit den gehöe
rigenEin�chränknngennochimmer der Achtungund des

Gebrauchs des Wei�en und des Chri�ten würdig �eyn ?

Ob wix niht Ur�ache haben , auch in die�em Stücke

un�erm Heilandenahzuahmen, und uns gleich(Hm von

dem Gei�te, von dem Gefühleuu�rer gei�tigen Bedürf
vi��e , in die Wü�te , oder in die Ein�amkeit treiben

zu la��en ? Dies i�t es , M. A. Z. „ was ih in der

gegenwärtigenStunde mit euchzu unter�uchengedenke.
Jch werde euch i

Y

Von dem Werthe und dem wei�en Gebrauche
der Ein�amkeit unterhalten |

Er�t werde ih die Sache, wovon ih rede, be�timmenz
Dann ihren Nuten zeigenz und

Endlich einige Regeln zum wei�en Gebraucheders

�elben hinzufügen, = :

|

|

B 3 I)



22
;

Der Werth

Durch die Ein�amkeit, die i< empfehle,ver�tehe
ih niht ein von aller Gemein�chaft mit der Welt und

allem Umgangemit den Men�chen ganz und auf immer

abge�ondertes Leben, niht das Leben des Mönchs oder

des Ein�iedlers. Ein �olches Leben i�t der Be�timmung
und der Glük�eligkeitdes Men�chen offenbarzuwider,

und �chi>et �ich höch�tens nur für den Schwachen,den

die La�t des Unglücksganz niedergedrükt,und aller Ge-

{áfte �oroohl als aller Freuden des ge�ell�haftlichen
Lebens unfähiggemachthat. Und wer durch ein �olches
Leben Gott dienen, oder das Heil �einer Seele zu befdr-
dern glaubet, der kennet weder Gott nochdas Heil �einer
Seele, und kann wohl niht vom Aberglaubenfreyge-
�prochenwerden. Nein , Gott dienen heißt, aus Liebe

zu Gott, und aus Gehor�am gegen Gott, �einen Ge-
{öp�n, den Men�chen, dienen, und alle �eine Pflichten
erfüllenz und das Heil �einer Seele befördernheißt, alle

ihre: Fähigkeiten und Kräfte nah dem Willen des
__

Schôdpfersauf die be�te und gemeinnüßig�teArt anwen-

den, und mit den�elben�o viel Gutes wirken, als man

nur immer wirken kann.
Nein, Ein�amkeit nenne ih jedenOrt, jedenAuf-

enthalt, wo der Meu�ch auf eine kürzereoder längere
Zeit allein und ohne Ge�ell�chaft von andern Men�chen
i�t, um �ich mit Nachdenken über �ich {�elb�t und feine
widchtigernAngelegenheitenzu be�chäftigen, es �ey in dem

engen Raume �einer Wohnung„, oder auf dem freyen,
weiten Felde; in dem Glanze des hellenMittagslichts,

“oder bey dem mildern Scheine des nächtlihen Mondes.

Nicht Fin�terniß, niht Ein�chränkung, �oudern Stille
und Freyheit nnd Abwe�enheit �olcher Per�onen oder

Dinge, die uns im Denken unterbrechen und �tdren kônns
ten, machen das We�entlicheder Ein�amkeit aus. Je
größer übrigensun�er Ge�ichts - und Einpfindungskreis
i�tz je weiter un�re Augen reichen; jefreyer un�re Bru�t
athmenz je mehr un�er Herz umfa��en, und je ungehins
derter es �ih ausbreiten kann; de�to fruchtbareri�t oft

die



der Ein�amkeit. 23

die Ein�amkeit an großen, edlen, frommen Gedanken
und Empfindungenfür uns z de�to ge�chikteri�t �ie, uns

das zu �eyu und zu gewähren, was �te uns �eyn und ge-

währen �oll. Auch die Gegenæart eines mit uns gleichs
denkendenGei�tes, eines mit dem un�rigen gleichge-
�timmten und uns liebenden Herzens thut ihrer Ve�tim-

mung �ehr oft niht nux keinen Eintrag, �ondern befdr-
dert fie vielmehr. Einex �olchen Ein�amkeit ¡reiben

wir einen großenWerth, cinen mannichfaltigenNußen
zu. Und den hat �te aus ver�chiedenen Gründen.

n der Ein�amkeitdenken wir er�tlich unge�tór-
ter und freyer; uud Denken, M. A. Z., i�tder größte
Lorzug des Men�chen, der Grund �einer ganzen Voll-

Fommenheitund Glüfk�eligkeit. Ju dem ge�ell�cha�tlichen
Leben und bey un�ern Ge�chäften verhalten wir uns in

die�er Ab�icht jehr oft mehr leidend als thätig. Wir

mü��en die Eindrücke der äußeru Dinge �o annehmen,
wie wir �ie bekommen;un�re Vor�tellungenwerden durch
das, was uns uingiebt, durch das, was wir �ehen und

hôren, oder was wir zu thun haben, fe�t gehalten, #o
oder anders be�timmt. Sie gehengemeiniglih eben o
{nell vor uns vorüberals �ie ent�tehen; die einen ver-

drängendie andernz ihx Strom reißt uns mit �ich fort
Selten können wir darunter wählen; �elten uns bey den-

jenigenverweilen , die uns am wichtig�tenund angenehm-
�ten �indz felten diejenigenvon uns entfernen, die uns

weder Nußen nochVergnügenver�prechen z �elten Wahr-
heit und Jrrthum, Schein und Wirklichkeitgenau von

einander unter�cheiden. Wir �ammeln da mehr Stoff
zum Denken , als daß wir un�re Denkkraftin ihrer
ganzen Stärke anwenden kdunten.

Kommen wir in die Stillez �ind wir in der Ein�am-
keit: {overhalten wir uns in Rük�ichtaufs Denkenm: hr

thâtigals leidend. Wir wirken mehr in uns und durch
un�re eigenthümlicheKraft, als daß wir andre Linge
anf uns wirken la��en, Un�re Aufmerké�amkeitwird we-

niger unterbrochen,i� anhaltender und �tärker. Wir

BV 4 Tonnen



24 Di Werth
Fönnen gegen den Gegen�tändenun�ersNahdenkens wáhs
lenz uns beydenjenigen,die uns in jedemFalle am nüùz-
lih|enund angenehm�ten�ind, am läng�tenverweilenz �ie
vou znehx als einer Seite, in mehr als einer Verbindung
betrachtenz �te mit un�ern anderweitigenEin�ichten, mit

un�ern übrigenGedanken vergleichen:�ie ruhigerauf uns

{elb�t anwenden z �ie un�erm Gedächtui��eund un�erm Her-
zentiefer einprägenzund uns �o langeund guf �o mancher-
leyWei�e damit be�chäftigen, bis �ie ein hellesLichtin uns

{rm Ver�tande , und �anfte Wärme in un�erm Herzenvers

breiten , und uns dadurchunvergeßlichwerden, So können
wir durch �tilles, ein�amesNachdénkenbald gewi��e Relis
gionserkenntni��eerweitern und berichtigen,bald uns aus

gewi��en Schwierigkeiten, die un�ern Gei�t auf dem Schaus
plaßeder Welt verwirrten, herauswickeln,bald un�re Be-

kümmerni��e und Sorgen. durchdeutlichere Vor�tellung
ihrer Ur�achen und der be�ten Beruhigungs8gründe�tillen ,

bald neue Kräfte zur Erfüllungun�rer Pflicht und zum
Fortgangeauf dem Wege dex Vollkommenheit�ammeln,
bald auh durchaufmerk�amereErwägungun�rer irrdi�chen
Angelegenheitenund BerufsgefchäftemchrWeis8heitund

Klugheitzur Führungder�elben lernen, JunjedemFalle
_ werden un�re Gei�teskräfte gebt und ge�tärkt;manche

Dunkelheiten, die uns un�ern Pfad be�chwerlih machten,
zer�treuen �ihz und wir kehrenmit mehr Heiterkeitund

Nuhe zu demge�chäftigen und ge�ell�chaftlichenLebenzue
rú>e. Un�er Ge�ichtskreis hat �ich dur< Nachdenken

erweitert; wir haben mehr Dingezu über�ehenund mit

einander zu verbinden gelernt5 wir bringeneinen hellern
Blik, richtigereUrtheile , fe�tere Grund�äßein die Welt,
în welcher wir leben und wirkenzund können dann, auch
unter mancherleyZer�treuungenun�re Aufmerk�amkeit
um fo viel länger fe�thalten und über alles um �o viel

richtigerd

denken und urtheilen, um �o viel mehr wir
“4ín der Stille. darinnen geübt haben,

In der Stille der Ein�amkeit haben wir
zweytens ein innigeres“BVewußt�cynun�rer EE,: unirer



der Ein�amkeit. 25

uu�rex Exi�tenz, un�rer Kräfte, un�rer Würde.
Lie oft und wie leicht verliéren wir niht in dem Ge-
räu�che dex Ge�ell�chaft, in dem Gewirre des ge�chäftigen
Lebens uns {elb�t aus dem Ge�ichte ! Wie oft exi�tiren
wir da weit mehr in andern als in uns �elb�t, achtenweit

mehr auf das Urtheil und den Beyfall anderer als auf
das Urtheil und den Verfall un�ers Herzens, bemühen
uns weit mehr, andern ein.Genügezu thun, als uns �elb�t
zu befriedigen,freuen uns weit mehr darüber, wenn uns

andere für wei�e und gut , für reih und groß halten,
als wenú-wir es �elbfühlen, daß wir es wirklich�ind!
Je mehr aber der Men�ch anßer �i, und je weniger er

in �ich exi�tiret und lebet: de�to �eltener und unvollkom-
tener genießt er �eines Lebens; de�to tnehr i�t da��elbe
einem Traume gleichz und de�to leichterwird er vou jes
vem JFrrthume, von jedemScheine getäu�cht.

In der Ein�amkeit hingegen, M. Th. Fr. , da kehs
ret un�re Scele gleich�am in �ich �elb�t zurü>kezda �ams
melt fie ihre zer�treutenKräfte, und vereiniget�ie alle in

dem ÎJnner�ten ihres We�ens. Da erwachen wir gleichz
�am aus dem Traume da �ondern wir uns von allem,
was außer uns i�t und was nicht zu ‘un�erm Jch gehöde
ret; da �ondern wir �elb�t un�re Gedanken von dem, was

in uns denket, ab, Da fühlenwir es innig , daß wir

�ind, daß wir leben, daß wir denken, daßwir- ver�täna
dige, �elb�tthätige, freye, großer Dinge fähige, uns

�terbliche Ge�chdpfe�ind. Und welchcin �eliges Gefühk,
i�t dies niht! Es i�t das frohe Gefühl eines aus dem

tief�ten Schlafe Erwachenden « de��en Sinne fe�t ver-

{lo��en waren, dex alle willkührlihe Bewegung und

alles Beroußt�eyn verloren hatte, und nun �eine Augen
dem hellen Tageslichtedffnet, �eine innern Kräfre ems

pfindet, �ie frey und mit klarem, Beronßt�eyn äußert,
und von die�er �úßen Empfindungdurchdrungen �einen
Erhalter prei�et , daß er no i�t und lebet , und �ich mit

�einem Gei�te zu ihm erheben kaun!
|

Bz Vie



26 Dex Werth

__ Wie viel edler, wie viel �eliger i�t niht die�es Ge-
fühl von dem, was wir �elb�t �ind und vermögen, als
der täu�chendeAnblik un�rer Ge�talt, un�cer Kleidung,
un�ers äußern Zu�tandes, un�cer Reichthümer, un�rer
entlehuten Schönheitenund Vorzüge, die uns {ooft von

uns �elb�t entfernen, und uns das, was wirklichzu un-
rm Jch gehdret, was uns wahren Werth und wahre
Würde giebt, unter der Mengévon Dingen, die wir fäl�ch-
lich dazu re<hnen, vicht erbli>en la��en ! Und wenn o
in der feyerlihen Stunde der Ein�amkeit das Selb�tge-
fühl in uns rege wirdz wenn �o das Blendwerk de��en,
was uns fremde, was nur auf eine kurzeZeit mit uns

verbunden i�t , vor un�ern Augen ver�chwindet; wenn o
un�er Gei�t gleich�amin die Tiefen �eines We�ens hins-

-abblicket : welche Fähigkeiten, welche Kräfte, welche
Aalagen zu höherer Vollkommenheitund Glük�eligkeit
entde>et er uicht in �ich! Wie lebhaft empfindeter es

dann, daß �ein gegenwärtigerZu�tand nicht die vollklom-

men�te Art, nicht das lezteZiel �cines Da�eyns i�t; daß
er hier uicht alles i�t uvd wird, was er �eyn und werden

kann 4 daß eine �tets rege, immer mehr umfa��ende und

immer weiter wirkendeKraft in ihm wohnet, die ihre
engen Schranken zu durchbrechen �trebet, und die in an-

dern Uin�tänden, in andern Verbindungenmitder �icht-
_

baxen und rnit der Gei�terwelt auh ganz andere Wir-
kungenhervorbringen, und ihm den Genuß ganz anderer

Freundenuud Seligkeiten gewährenwurde! Und was

läßt ihn das niht ahnden! Welche Aus�ichten von ewi-

gem Seyn und ewigemFortgangedfnet ihm das nicht!
Ja, dann wird er �eines Da�eyns und �eines Lebens

ret froh 2 freuet �ich de��elben weit mehr als aller u�s
�ern Dinge, die �ein �ind, fühlet �einen ganzen Werth,
�cine, innere Würde, fühlet, was er zu thun und aus-

zurichtenvex inagz und fühlet �ich �tart genug, jedePflicht
des Lebens zuer�úllen, jedesLeiden und jedeBe�chwerde
de��elben zu erdulden, jedenVerlu�t von äußern Dingzn
zu ertragen, und die�es Leben �elb�t, die er�te Stufe �ei-

nes



der Ein�amkeit. 27

nes Da�eyns , ohne Wider�ezlichkeitzu verla��en , und

mit Ent�chlo��enheir und frohemMutheins hdhereLeben

hindurchzudringen.
In der Stille der !Ein�amkeit , M. A. Z. , er-

haltenwir nict nur uüberhanptein innigeres Bewußt�eyn
un�rer {lb , �ondern wir lernen auch drittèns uns

�elb�t und insbe�ondereun�ere Fehlerund Schwach-
heiten weit be��er kennen , als im Gerau�cheder

Ge�ell�chaft. Durch wie vieleDinge werden wir nicht
imge�ell�chaftlihen Leben an die�er heil�amen Selb�ters
Éenntuißgehindert!Hier �ind mannichfaltige und vev-

widelte Ge�chäftez dort betäubende Vergnügungenund

Lu�tbarkeiten, die un�re ganze Aufmerk�amkeitvon uns
�elbabziehen und �te auf das, was außer uns i�t, riche
ren. Hier �ind Schmeichler, die uns aus Eigennnz,
oder aus Schwachheitund übertriebener Gefälligkeit fur
be��er erklären, als wir �ind z dort partheyi�che Richter , .

die ihre eignen Fehlerund Vergehungenent�chuldigen,
- indem �ie die un�rigen rechtfertigen. Hier �ind Höflich-

Feit8- dort Freund�cha�tsbezengungen,die un�er Urtheil
von uns �elb�t und un�ern Thatenbe�tehen, Hier �ind
herr�chendeGrund�äße und Gewöhnheitenzdort blen

dende Bey�picle, die uns un�ce Fehltritteund Mán-

gel nicht ein�ehenund fühlenla��en.
__

Kommen wir in die Stille, �ind wir in der Ein�am-
Feit, �ind wix da un�ern eignen Gedanken und Empfin-
dungen überla��en; da fallen alle die�e Täu�chungender

Eigenliebe weg, Die Aufmerk�amkeitwird mehr auf
uns �elb�t geheftet+ der Schmeichler{hweigt: kein pars

theyi�cheroder be�tochenerRichter , kein gefälligerFreund
greift uns in un�erm Urtheile vor : - die Kraft des Beys
�piels wird ge�<wächt : die gewöhnlichenEnt�chuldigun-
gen verlieren ihre Gültigkeit. Man'wird vertrauter mir

ih �elb�t, man unter�uchet genauer, for�chet tiefer , bes

urtheilet �ich nah rihtigern Grund�äßen , und ent�cheidet
“unpartheyi�cherüber den Werth de��en, was mani�t oder

gethan hat, Da wird man wederdurh die Furcht,
�i



L “1 x

23
/

Der Werth
_ �i vox andern zu verrathen, noh durchdie Hoffung,

ihnen eine vortheill;xftereMeynungvon �ih beyzubrin-
gen, irre geführt, Da machet die Eigenliebeder ver-

nünftigenSelb�tliebe Plaz. Da i�t nihts natürlicher,
als daß mau �i �elb�t fraget ; Vin ichwirklichder-,
für den ih gehaltenwerde? der wei�e , der tugends
ha�te, der redliche, der wohlthätige,der reht�cha�ene,
der núzlihe Mann, für den mih meine Freundè ause

geben?Habe ih viel Gutes gethan, der Ge�ell-
caft �o viele Dien�te gelei�tet, als man mir zu�chreibt?
Vin ih wirklichvon den Fehlern frey, die ih in Ge-
�ell�chaften zuverbergenweiß und von welchenman mich
frey glaubet? Habendie�e Fehler �o wenig zu bedeuten,
�ind �ie �o unvermeidlich, �o untrennbar von der men�ch-
lihen Schwachheit, als man es �agt ? Kaun icheben

o ruhig an mich �elb�t und an meinen morali�chenZus
�tand gedenken,eben �o zufriedenmit mir �elb und mit
meinem Verhalten �eyn , wenn mich nihts im Nach-

__ denken darüber �tdret, nichts betäubet , ‘niemand mir

{hmeichelt, wenn- ih das, was ih bin und thue, in
dem hellenLichteder Wahrheit,vor den Augendes All-

wi��enden betrachte? O wie ganz anders, M. Th. Fr.,
werden wir uns da nicht erblicken , wie viele {wade
Seiten un�ers Herzens, wie viele Gebrechenun�cer Tus

_geud, wie viele Mángelin Ab�icht auf un�ce be�ten Ges
�innungen uud Thaten, werden wir da nicht bemerken ,

die roir beyun�rer gewöhnlichenzer�treuten Lebensart fa�t
immer über�ehen,oder nur �elten gleich�am im Schatten
gewahr werden !

-

Und"�ollten uns �olche Entde>ungennicht{házbar, �ollte uns die Ein�amkeit,die uns dazu
verhilft ,- niht theuer �eyn?

|

; Sie muß uns aber noch theurer werden,die Eines
_

�amkeit,M. A.Z., wenn wir viertens bedenken,daß
wir da das Da�eyn Gottes und �eine Mâheweit

‘innigerund lebhafterfühlen, als es uns in andern

Um�tändeninoglichi�t. Fceeylihi�t uns der Allge-
genwärtigeüberall nahez er belebet und ROEi alics,



dex Ein�amkeit, 29

alles, wivrketin allen und durch alles ; und der Ges

danke an ihn verläßtden Wei�en ünd den Chri�ten auh
in dem Geräu�che des“ ge�chäftigenund ge�ell�chaftlichen
Lebens niemals ganz. Er hat den Herrn allezeitvor

Augen und wandelt vor �einem Ange�ichte. Aber wie

oft wird nicht die�er größte , die�er �elig�te aller Gedans

ken duxch die unvermeidlihen Zer�treuungen und Ges

{châ�te, die �o oft _un�ce ganze Aufmerk�amkeitfe��eln,
verdunkelt! Wie �elten können wir ihn da lange und

würdig genug unterhalten! Wie viel dfter i�t er da

einem vorübergehenden{wachen Schimmer, oder dem

falten unfruchtbarenScheine des Mondes, als der alles
mit ihrem Lichte exleuhtenden und mit ihrerWärme
durchdringendenSonne, gleich! :

Nein, nuuxin der Stille der Ein�amkeit, nur ín
den feyerlihen Stunden und Angenbli>en, wo alles

um uns her {weigt, wo wir nichts als die Stimme
Gottes in der Natur, die Stimme Gottes in un�erm
Hexzen, die Stimme Gottes in �einem Worte hören,
nur da lernen wir auf die OffenbarungenGottes: in

uns und außer uns merken, �ehen uns allenthalben mit

den Wirkungen�einer Macht und Güte umgeben, und

empfindenes, daß er uicht ferne von einem jeglichen
unter uns, daß er alles in allem i�t. Da werden uns

die Gedanken ret helle und gewiß ; Vin ich, �o i�t
_Gotts bin und wirke ih hier, �o i�t und wirket hiee
Gott, durch den ih be�tehe und lebe, Bin ich allents

halbenmit Ge�chöpfen,mit Sdnheiten, mit Gütern,
mit Kräften umgeben, �o umgiebt mich allenthalben
Gott, der Vater die�er Ge�chöpfe, der Urquell die�er
Schönheiten, die�er Kräfte, der Geber und Erhalter
die�er Güter. Wo Kraft, wo Bewegung, wo Leben,
wo Ver�tand, wo Freyheit und Thätigkeit i�t, da i�t

Gott, da offenbarèt�i< Gott, da wirker Gott! Wie

nahe, wie unaus�pre<li<h nahe i� ex denn mir und
allem, was i�t und lebet und denketund �ichberoegett

i

>
/ Was



30 Der Werth

Was kann ih �eyn und denken und wollen und thun
uind genießen, das mir nichtBeweis der Exi�tenz und
der Gegenwart Gottes wäre, ohne welchennichts i�t
und nichts wird, nichts �eyn uud nichts ge�chehenkanu ?
Nein, ih darf ihn, den Allgegenwärtigen, weder in

der Hdhe noch in der Tiefe, weder in dem GlanzedeL

Sonne noch in dem Dunkel der Nacht , weder in dem

weiten Naume des Himmels, nochin den Tempeln�ei-
ner Verehrer, weder an die�em noh an jenemOrte �ei-
nes unermeßlichenGebietes �uchenz er i�t in der Hdhe
und in der Tiefe, im Glanzeder Sonneund im Dunkel
der Nacht, unter den lobprei�endenChôren der hdheru
Gei�tex und in der Mitte �einerAnbeter auf Erdenz er

i�t hier und dort, in mir und in fedem�einer Ge�chöpfe,
i�t überall , und überall glei groß , gleichmächrig,
gleichgütig, überall die Vollkommenheitund die Liebe
�elb�t! Nichts kann mich �einer Auf�icht , nichts �einem
belebendenund �egnenden Einflu��e, nihts �einem Va-

terherzen entreißen; nichts mich von demjenigenentfer-
nen und’ trennen, ohne welchen ih niht �eyn würde,
und ohne de��en Kraft und Willen ih keinen Augenblik
fortdauern könnte! — Und weun nun die�e Gedanken

recht lebhaft in mir woerdenzwenn ih �o die Nähe mei-

nes Gottes, meines Schöpfersund Vaters, fühlezes

fühle, daß ih in ihm lebe und webe und bin; welches
Licht muß �ich da nicht über alles , was mich umgiebt,
welcheHeiterkeitin meinem Gei�te verbreiten! Welche
Sorgen , welcheBekünmerni��e mü��en da nicht ver-

�chwindenWelcher Streit der Leiden�chaftenniht auf-
hören! WelcherTumult niht der Ruhe weichen!Wels

"che Hoffnung, welche Zuver�icht , welcheFreudigkeit -

tnein ganzes We�endurchdringenund beleben !*Welchex
Vor�chmakreinerer, ewigerLu�t mi be�eligen! Und
die Ein�amkeit , die mir die�e Mele ver�prichtund

gewähret,�ollte mir nicht theuer �eyn ?

Ja, �tille, der Weisheit, dem Selb�tgenu��e, und
der hôhernFreude , der GottesfreudegeheiligteEins

�amkeit,



der Ein�amkeit. AL

�amkeit, �ey mir ge�egnet, und laß michdeine Stärkun-

gen, deineTrô�tungenimmer reichlichererfahren!Rimu

mich in deinen Schooß auf, wenn mih das Geräu�ch
‘irrdi�her Ge�chäfte und �innlicher Lu�t betäubet und das

Gefühl gei�tiger Bedúrfui��e in mir erwachet!Genuß
deine milden Erquikungenüber mich aus; wenu ich
die Múdigkeitdes Wanderers fühle, der �ich noh {o
weir vom Zieleentfernt �ieht, oder das Unglükgehabt
hat, �ich von dem rechten Wege zu verirren! Schúße
du mich gegen den Spott des Leicht�innigen, gegen die

unverdiente Verachtungund das lieblo�e Urtheil meines

neidi�hen Bruders , gegen den traurigen Anbli>k dex

Thorheiten , der Verbrechen und des Elendes , die {o
oft den Schauplaß des ge�chäftigenund des ge�ell�chaft-
lichenLebens verun�talten., Sey du mir Zufluchtund

Veruhigungsortgegen die feind�eligenAngriffe des Un-

glaubensund der Zweifel�ucht + breite Lichtum michher,
wenn �i<h mein Pfad verftn�tert ; be�änftige mein wal-
lendes Herz,lö�che das Feuer jeder bö�en, wilden Leis

den�chaft in mir aus, befe�tige den Frieden in meiner

Bru�t z; laß michdie nähere Gegenroartmeines Schd-
pfers und Vaters fühlen, mich die entzü>kendenFreu-
den der hóhernAndacht{me>en , und �ey mir Pforte
des Himmels!

|

|

Will du aber, mein chri�tliher Freund und Bru-
der, will�t du, daß dir die Ein�amkeit das �ey und ge-
wáhre, ras �ie dem Wei�en und dem Chri�ten i�t und
gewähret , �o laß dir in Ab�icht auf den Gebrauch der-
�elben folgendeRegeln dex Klugheitempfohlen�eyn.

Suche die Ein�amkeit nichtaus Verdruß, nicht
aus Men�chenhaß ; nicht, um dichda deinen fin�tern,
mürri�chenGedanken freyer zu überla��en, oder den wil-.
den Ansbrüchen deines beleidigtenStolzes , deiner ges
kränkften Eitelkeit Raum zu gebenz nicht, um in laute

Klagenauszubrechey,oder irgend einen geheimenKum-
mer „ eine tobende Leiden�chaftzu nähren; niht , um

dich



A
UE

DerWerth
dich von deinenBrüdernzut entfernen, deine Gemein-

�chaft mit ihnenaufzuhebenund ihnen, weil du �ie dei-
ner niht würdig hält�t , deinen Umgangund deine

Dien�te zu entzicheu. Nein , dies wäre Entheiligung
der feyerlihen Stille, die dih da umgiebt, �trafbarer
Mißbraucheines �o vortreflichenMittels, di zu beru-

higenund zube��ern; und jedeThorheit, die du da be-

geh�t, jedeunordentlihebd�e Ge�innung und Emp�in-
dung, die du da unterhält�t, mus dichum �o viel mehr
eruicdrigen, um �o viel leichter es dir da SENEN:wäre,
�ie zu vermeiden und zu unterdrücken.

Suche ferner die Ein�amkeit nicht , wenn dich
deine - Pflicht, die Pflicht deines Standes und Be-
rufes zum thätigenLeben auffordert, wenn deine

Freunde, deine Brüder deiner Hülfe, deines Bey�tanz
des nôthig haben, wenn du der Ge�ell�cha�tnüzliche
Dien�telei�ten kann�t, -Dutes thuni�t immer mehr als

Gutes denken ; gemeinnüßigeGe�chäftigkeitmehrals
die edel�te Ruhe;großmüthigeAufopferungfür andere

verdien�tlicherals der rein�te Selb�igenuß. Hüte dich,
das Vergnügender Ein�amkeit, �o un�chuldigund be-

- gehrenswürdiges immer i�t, dem Vergnügendes Wohl-

thunsvorzuziehen,und unter dem Vorwande, deine

eigne innere Volllommenheitzu befördern , die Ve�dr-
derung dex allgemeinenmeu�chlichenGlüf�eligkeit zu

“ver�äumen.
Suche drittens die Ein�amkeit nichtalsStrafe,

die dudir auflege�t, nicht als Büßung für deine

allzuhäufigenZer�treuungen und Lu�tbarkeiten.
So würde �ie dir bald zur La�t fallen. So könnte �ie

‘dix weder Nußen no< Vergnügenver�chaffen,und die

drückende Langeweile,die dich da verfolgte, worde dich
bald jener noch �o thórichtenund gefährlichenZer�treuung
nud Lu�k, die dichvon die�er Bürde zu befreyenver�präs
che, ‘Preisgeben. Nein, das Gefühl deiner gei�tigen

_Vedúrfni��e, das Gefühl deiner hdhern Ve�timmung,
die Begierde, ‘wei�er und be��cr zu werden und mehr

Gemein



der Ein�amkeit. 33

Gemein�chaftmit Gott zu haben, die mü��en di in
die Stille treiben, und dein Nachdenkenund deine Bez

�chäftigungenin der�elben leiten, Sie mü��e dir Nahe
rung und Erhohlungdeives Gei�tes uud deines Herzens,:

Belohnung deines Fleißesund deiner Treue im Berufe ,

Erquickungnach der ermüdendenArbeit, und Vorbe-

reitung und Stärkung zu jedem neuenSe�chäfte�eyn, -
-

das deinerwartet ! |

Begieb�tdudich in �olchenAb�ichtenin die Ein�am-
Feit, {o uberlaßdich da deinen Gedanken und Em-

pfindungen,in �o weit �ie un�chuldig und gut �ind,
Ungehindert, und �o wie es deiner jedesmaligenGe-

müthsfa��ung und deinem gegenwärtigen Bedürfni��e
gemäß i�t. Lege dir da keinen Zwang auf, wenn es

_ nicht be�ondere, be�timmte Ab�ichten erfordern. Laß
dein Selb�tgefühl,, das klare, innigeBewußt�eyn de��en,
was dubi�t und thu�t, recht rege iu dix werdenz verz

birg dichnicht vor dir �elb�t ; �{heuche keine Gedanken,
keine Empfindungenvon dir zurücke, blos weil �ie dir -

fremde oder ungewöhnlih�ind: laßdeinen Gei�t �eine
Kraft ohneZurüfhaltungußern, Je freyer, je natúrz

liher und ruhiger du da denke�t und empfinde�t: de�to
mehr werden �ich die Tiefendeines Herzensvor. dir dff-
nenz de�to hellerwird dir die Wahrheit er�cheinende�to
weiter wir�tdu in der Selb�terkentniß,-in- der Weis-
heit und Tugendfommen,

Verlaß endlichdie Ein�amkeitnie, óhneiut
einen guten , lichtvollenGedankea, eine edle,
frommeEmpfindungeinentugendhaftenVor�az,
einen Tro�tgrund mit dir in das ge�ell�chaftliche
und ge�chäftigeLeben zu nehmen. Sie mü��e dir

nicht �owohl Endzwe> als Mittel zur Erreichung höhe-
‘rer Erdzwecke�eyn. Laß dich deinen Aufenthalt in dex
Ein�amkeitnicht flu�ter, niht mürri�ch, niht verdro��en

I
Guten,

0 unge�ellig, A men�cheu�cheuund

WME
|

men-



34 Der Werthder Ein�amkeit.
"men�chenfeindlihmachen. Kehremit heiterm Ge�ichte,
mit frohem Herzen, mit ge�tärkter Liebe zu deinen Brü-

“dern zurücke,und wendeda die Kräfte, die duge�ammelt ,

die Ein�ichten, die du erlangt,die Ruhe die du in dir

herge�tellet, die Zufriedenheitund Hoffnung, die du in

“dir befe�tiget , das Gefühl der göttlichenGegenwartund

Nähe, womit du dih durchdrungenha�t; wende dies

alleszur willigernund freudigernWahrnehmungdeiner

VBcerufsge�chäfte, zur größern Vor�ichtigkeit in deinen

Verhalten, zum frohernGenu��e der Güte deines Gottes,
wende es zum Wohlthunund zur Beförderungder men�ch-
lichen Glück�eligkeiran. Seße deinen Weg nah dem

Ziele, das nun heller vor dir glänzet, unverdro��en und
�tandhaft fort, und úbe das aus, was duin die�er Schule
der Weisheit und der Tugendgelernt ha�t. So wir�t du

‘deineganzeBe�timmungerfüllen, und weder in der Ein-
�amkeitunthätigund träge, noh in dem Geräu�che der

Welt leicht�innig und pflichtverge��enwerden, Amen,

d

RX. Pres



3

AN Predigt

Der Werth des ge�elligenLebens.

Texkt.

Ephe�er5 Ve 15e 16.
So �ehet nur zu, wie ihr vor�ichtiglich wandelt , nicht als

dic Unwei�en, �ondern als die Wei�en , und �chi>et euch
in die Zeit, denn es i�t bô�e Zeit.

Gt der du un�er aller Vater bi�t, wie genau ha�k
du uns nicht alle mit einander verbunden! Wie

innig, wiè unaufldslih un�ce Angelegenheiten,un�re
Bedúrfni��e, un�re Leiden und Freudenin einander gez
flohten! Keiner kann des andern entbehrenz keiner für
�ich allein volllomrnen Und glü>k�eligwerden z ein jeder
dem andern auf tau�endfahe Art nüzlih �eyn. Wie

konntenwir hierinnen, barmherzigerVater, deinen Ruf
zur allgemeinenBruderliebe,- und üun�ce Be�timrnung
zumge�elligen Leben verkennen! Nein, du will�t, daß
wir einander auf dem Pfade des Lebens begleitenund

einander den�elbenexleichtern,daß wir deine mannicho
faltigenGaben und Güter gegen einander austau�chen,
�ie gemein�chaftlichgenießenund uns in dem Genu��e
der�elbengemeiu�chaftlichfreuen �ollen, Du hajt uns
allen die �tärk�ten ge�elligenNeigungenins Herz gege

benz und zu welchenQuellen von gemeinnúßigerThä-
tigkeitund von edlen Vergnügen ha�t du die�elbenniht
gemacht!O möchte�te nur kein Eigennuz,keine niedris

ge Selb�t�ucht , keine men�chenfeindliheLeiden�chaft
_. �{wächen nnd trüben, die�e Quellen dex Lu�t und des

: Ex Wers



36

|

Der Werth

Vergnúgens!Möchten �ie doch �tets reiner und lanterer

fließen, �ih �tets reichlicherergießen , und recht viel

“wahre Freude und Seligkeit um �ih her verbreiten!

Schenke uns doch�elb�t den Ver�tand, die Weisheit,
die Recht�chaffenheitund Tugend, die wix in die�er
Ab�icht bedürfen, Duxchdringeund erfülle du {lb
un�re Herzenmit den {favften, edlen men�chenliebenden
Empfindungenund Ge�innungen, mit dem Eifer, an-

dern zu dienen und wohlzuthun, mit der warmen Theil-
nehmungan aller Glúk nud Ungluük, die dem ge�elligen

Leben allein einen wahren Werth geben können. Laß
uns die�en Werth de��elben immer deutlichererkennen,
immer richtiger{{häßen,und uns dann �o dagegen ver-

halten, wie es- deinem Willen und un�rer Be�timmung
gemäßi�t. Segnezu dem Ende das Nachdenken, das

wir ißt darüber an�tellen werden. Laß uns die Lehren
der Weisheit , die man uns vortragen wird, wohl be-

greifen, �te unpartheyi�chauf uns �elb�t anwenden, und

in un�erm künftigenVerhalten einen treuen Gebrauch
davon machen. Wir bitten dichdarum, im Vertrauen

auf die Verhei��ungen , die uns Je�us gegebenhat, und

rufen dich ferner als �eine Verehrer mit kindliherZu-
ver�icht an: Un�er Vater 2c.

Ephe�er 5, v. 15. 16.

So �chet nun zu, wie ihr vox�ichtiglich wandelt, nicht als

die Unwei�en, �ondernals die Wei�en , und �chiet euch

_in die Zeit, denn es i�t bö�e Zeit.

E°giebtGüter, die jedermannfenuet , hoch{{àäßet,
-

[itbet, gebrauchet, und in deren Gebrauchejeder-
mann Vergnügenund Vortheil findet, zu deren Ge-

brauche man al�o eigentli<hniemanden aufmuntern und

antreiben darf, und die do einer gewi��en Empfehlung
vóthig haben, wenn man ihren Werth ganz ein�ehen,
�ie auf die be�te Art gebrauchenund daraus �o viel Berz

gnugenund Vortheil �{dpfen �oll, als �ie uns gewähren
: können,



des ge�elligenLebens. 37

fonnen. Zu�olhen Gütern gehdretun�treitig das ge�el-
lige Leben. Wer exrkennetund empfindetes nicht, daß
der Men�ch zum Umgangemit �einen Brüdern zur Mit-
theilungde��en was ex i�t und hat , zur Aus8wechslung
�einer Gedanken und Empfindungengegen die ihrigen
ge�chaffenund be�timmt i�t? Wer hat die Verghügun-
gen und Freudendes ge�elligen Lebens nie geko�tet und

ihre Süßigkeitnie ge�chme>et? Wer ziehtda��elbe nicht
der gänzlichenund be�tändigenEin�amkeit vor ? Wer

findet al�o nicht in �i �elb hinlänglichenAntrieb zum

Gebraucheund Genu��e de��elben? Wie �elten �ind nicht
vergleichungswei�edie Per�onen, die man vor demallzu-
�tarken Hauge zur Ein�amkeit warnen müßte , oder die

man zur Ge�elligkeit im gemeinen Sinne des Wortes zu
ermuntern Ur�ache hätre!- Wie viel leichter , wie viel

dfter gehenwir niht, im Ganzengenommen, auf die�er
als auf jener Seite zu weit !

:

Aber, ob un�re Ge�elligkeitdas i�t und un® das ge-

währet, was �ie �eyn und uns gewähren könnte und

�ollte? Ob wir �ie niht blos aus blindem Triebe, nicht
blos aus langer Weile, niht blos, um uns m< dem

herr�chendenGe�chmackezu richten , �ondern aus deutlich
erkannten Gründen hoh�{häßen und lieben ? Ob wiv

das, was ihr einen wirklihen großen Werth giebt, er-

kennen und empfinden?Und ob �ie auh für uns die�en
Werth hat, oder uns alle die Annehmlichkeitenund

VBertheilever�chafet, die wir darinnen �uchen und da-

von erwarten können? Dies alles �ind. ungeachtetdes

allgemeinen�tarken Hangeszum ge�elligenLeben , Dinge,
worüber vielleichtdie wenig�tennahgeda(t haben , und

in Ab�icht auf welche �ich vielleiht die wenig�ten eine

befriedigendeRechen�chaftgebenkönnten, Man i�t ges

fellig, weil man naturlicheAulageuund Fähigkeitenzur

Ge�elligkeithat und Vergnügendarinnen findet; weil

man die Ge�elligkeitanrúhmen hdret und gern in den
Tonein�timmet, der zu gewi��en Zeitenund unter ges

wi��en Men�chenam mei�tenLo Allein, ob man auf
; 0 die



ZB Der Weh

die be�te, einem wei�en und tugendhaftenMen�chen,
einemChri�ten rühmlich�teWei�e ge�ellig �ey, und aus.

�einer Ge�elligkeit den größten möglichenNuten, das

un�chuldig�teund edel�teVergnügen{dpfe, darum be-
kümmert man_�ih nur gar zu �elten, und eben darum
wird die�e Ge�elligkeit, �elb�t ihren Liebhabernund Lob-
xednern, �o oft zur La�t, und erfüllet �o �elten thre Er-
wartungen, Meine Ab�icht i�t, M. A. Z., enchdurch
meinen gegenwärtigenVortrag einige Anleitung zum
Nachdenkenüber die Ge�elligkeit, zur rihtigern Beur«

theilungund zum be��ern Gebraucheder�elbenzu geben,
Ich werde nämlih mit euch

DenWerthdes ge�elligenLebens

unter�uchen. Um den�elbengenauer zu be�tiunmnen,
mü��en wir zwey Fragenbeantworten.

Die er�te i�t: wie muß das ge�ellige Leben be-

{cha}en �eyn, wenn es einen gewi��en Werth
haben {oll?

|

Die andere i�t: was giebt ihm die�en Werth?
oder, worinn be�teht der Werth de��elben?

Die�e Unter�uchungenwerden uns lehren, wie wir nah der

apo�toli�chenErmahnungin un�erm Texte auh in Ab�ichr
auf das ge�elligeLeben vor�ichtlichwandeln, uns nicht
als Unwei�e, �ondern als Wei�e betragen, und uns
in die Zeit, oder in die Um�tände �chi>en und von

den�elbenden be�ten Gebrau<hmadchen�ollen. -

:

Ge�elligkeiti�t immer be��er als Unge�elligkeit, M.
A. Z.zfehlerhafter Gebrauchdie�es Narurtriebes , oder

die�es in dex Erziehunggegründeten,und dur den

Uingang ausgebildetenHanges be��er als gänzlicher
Nichtgebrauchde��elben, Aber nicht alle Ge�elligkeit,
i�t vernünftigund chri�tlich, nicht jedeArt des ge�elligen
Lebens hat einen großenWerth. Nichtalle Ge�elligkeit,

“

niht jedeArt des ge�elligenLebens ver�chaffetuns blei-
i

benden



des ge�elligenLebens. 39

benden Nußen und reines Vergnügen. Er�t durch die

Abwe�enheit und Vermeidung‘vieler Mängel und Fehler,
er�t durch die Gegenwartund die vereinigteWirk�amkeit
vieler guten Eigen�cha�tenund- Tugendenwird und lei�tet
das ge�elligeLeben das, was es �eyn und lei�ten �oll 5 er�t
dadurch bekômmt es einen Werth, der da��elbe un�rer
Hochachtungund Theilnehmungre<t würdig machetz |

er�t dadurch verhalten wir uns in Rük�icht auf da��elbe
vicht als Unwei�e, �ondern als Wei�e. Und welches
{ind denn die guten Eigen�chaften, die Tugenden,
die wir zum ge�elligenLeben mitbringenund da ausübenz
welchesdie Fehler , die wir dabey vermeiden mü��en,
wenn es einen grofien Werth für uns haben �oll?

Aufrichtigkeitund Offenheit der Seele i�t die
er�te gute Eigen�chaft, die er�te Tugend, die wir ins

ge�elligeLeben mitbringen und da aysúben; Mangel aller

Zurükhaltungund aller Vor�ichtigkeithingegen, und dars

aus, ent�tehendeGrobheit der er�te Fehler, den wir da

vermeiden mü��en. Ge�ellig �eyn, heißt �ich cinander

mittheilen, �eine Gedanken, �eine Empfindungen, �eine
Ge�innungenund Ab�ichten mit einander vergleichen,
gegen cinandex austan�chen und durch: einander berichti-
gen und veredlen, Soll die�es ge�chehen,M. A. Z.,
{omuß Wahrheit in euern Reden, in euern Geberden,
in enern Blicken, in dem Ton eurer Stimme, iu euerm

ganzen Thun und We�en�eyn z �o mú��et ihr wirklich das

denken und emyfinden,was ihr zu denken und zu empfins
den vorgebet , das �eyn, wofür ihr wollet , daßman euh
halten �oll, So mü��e ihr euchal�o nicht in euch �elb
ver�chließen, und nichtjedenGedanken, jedeEmpfindung,
jedesUrtheils, die nichtmit dem Stempel der Modeoder
des herr�chendenTones bezeichnet,die nochnichtret gäng
und gábe�ind, von euchverwei�en4 �o mú��et ihr euchal�o
niht ängfilichvor andern verbergen, nicht miteiner alles

Leben und alle Munterkeit des Ge�prächs tödtenden Bez

denklichkeiteuh beyjedemWorte, das aus euerm Munde
“

geht, jederEmpfindung,die �ich aus enrer Bru�t heraus-
C 4 drängt



40 DerWerth
drängt, jedemGe�ichtszugeund e Gébeêtéldie den

Zu�tand eurer Seele verrathen, äng�tigen; �o mü��et ihe
al�o das ge�ellige Leben niht als eine Schule der Ver-

�tellungskun�t an�ehen und gebrauchen.— Dies würde

nicht ehrlicherund gefälligerTau�ch de��en, was wir �ind
und haben, �ondern argli�tige und betrügeri�he Vors

{pieglungdesjenigen�eyn, was wir nicht �ind und nicht
haben, und doh gern zu �eyn und zu haben �cheinen
möchten. So würde �ih das ge�clligeLeben ganz in

ein niedriges Po�� eu�pielverwandeln ; und welchenWerth
könnte es da für den denkenden und empfüudendenMens
{hen haben?

Hütet euchaberdie Aufrichtigkeitund Offenheitdex

Seele für unverträglichmit der Vor�ichtigkeitund Klug-
heit zu halten. Weil ihr ench andern gern und frey
mittheiten�ollt, �o dürfet ihe euchdeswegenniht einem

jeden blindlingsanvertrauen z nicht-einemjeden die ge:
heim�ten Gedanken und Empfindungeneures Hexrzevs
entde>en, Weikl ihr enchnichtver�tellen, euh niht füx
be��er ausgeben.�ollt, als ihr �eyd, o branchet ihr des-

wegen niht unnôöthigerWei�e alle enre Fehler und

Schwachheiten.zu offenbaren. Weil ihr nichts anders

�agen �ollt, als was ihr denket und empfindet, �o dúrfet
ihr deôwegen niht geradezu alles �agen, was ihr deuket

und empfindet. “Weil ihr die Aeng�tlichkeit, die übers
‘triebene Bedenklichkeitin Ab�ichtauf das, woas ihr redet

und thut, vermeiden �ollt, �o dürfet ihr deswegennicht
unvor�ichtig reden und handeln. So würdet ihr man-

chenbeleidigen,manchenan�tößig werden, manchen gus
ten oder {wachen Men�chen vou enchentfernen, manche
gute oder noh niht zur Ausführungreife Ab�ichten hin-
dern, manche nicht allen faßlicheWahrheit verdächtig,
manche zur Unzeitgeäußerte. Empfindungverächtlich
machen, So würde eure Offenheit in Einfalt, eure

Aufrichtigkeit in Grobheit gusarten.

Der Gebrauch einer edlen Freyheit i�t eine an-
_ dexe gute Eic

gen�chaft,
eine audere Tugend, die wir ins

ge�ellige



des ge�elligenLebens.
|

-

AT

ge�elligeLeben mitbringenund da ausüben+gänzlicheUns

gebundenheitund Frechheithingegenein andererFehler,
den wir da vermeiden mü��en. Soll euch das ge�ellige
Leben nichtzur La�t werden, M.A. Z., �oll es enchnicht
mehrArbeit und Zwang als Erholung und Erqui>kung
�eyn + �o mú��et ihr da allerdings �rey athmen, frey denz

fen, freyurtheilen, frey handeln; �o n>�et ihr da in

behmei�ten Fälleneuerm un huldigenGe�hma>e, euern

untadelhaften Nekgungenfolgendürfen; �o mü��et ihe
eu niht �cheuen, das zu �cheinen, was ihr �eyd, und

das zu thun, was euchangenchmi�t 5 �o mü��et ihr euh
niht genöthiget�ehen; euch ganz nacdem Eigen�inne
und der Laune anderer zu rihten, euch in allen Stücken

nach andern zu modeln, und f{le<terdings ni<ts ans

ders zu �agen und zu thun, als was einmal angenommen
und hergebrachti�t, oder was jedermann �agt und thut.
Dies würde die un�hmakhafte�te Einförmigkeit, und daz

durchdie drüende�teLangeweileins ge�elligeLebenbringen.
Soll aber da��elbe auf der andern Seite euern Ges

fell�chaftexrneben �o wenigals euch �elb�t zur La�t fallen
und verdrüßlih werden: �o müßt ihx nicht alleine zu

herr�chen, niht �tets den Tonyanzugeben,nicht immer

die Vergnügungenund Ge�chäfteund VerbindungendeL

_ übrigenzu be�timmen verlangenz �o mü��et ihr andern
eben die Freyheitenge�tatten, die �ie euchge�tatten, ihnen
eben die fleînen Op�er der Gefälligkeitund des Nächges
bens bringen, die �ie zu andern Zeiteneuchbringen, und

al�o weh�elswei�e bald herx�chen, bald gehorchen, bald

‘andern folgen , bald euh von andern folgen la��en z {0
müi��et ihr endlichden Gebrancheuxer Freyheit�o oft einz

{räuken, �o oft er andern an�tößig �eyn,oder �ie mit Grun-
de beleidigen,-�o oft er insbe�ondere jüngereGlieder der -

Ge�ell�chaftzumJrrthum oder zur Sünde verleiten könnte.

Uneinge�chränkterGebrauch �einer Freyheit im ge�ell»
chaftlihen Umgangei�t �trafbare Ungebundenheit, i�t
wahre Tyranney und empdrendeFrechheit.

E
und“ feine,gefälligeSitten �ind. ein

SAA drittes



42 Der Werth

drittes Erforderniß, das wir ins ge�elligeLeben mitbrin-

‘gen und da heobachtenzkün�tliher Zwaug hiugegenund

�teifes unge�ittetes We�en ein dritter Fehler, den wir da

vermeiden mü��enz und auch der Chri�t, der in jederAb-

�icht der vollkommen�tennd be�te Men�ch �eyu {oll, darf
nichtglauben, daß die Aufmerk�amkeit auf Dingedie�er
Art �einer nicht würdig�ey. Andern zu gefallenund auh
durch das Aeußerezu gefallen, in Ab�icht des ge�elligen
Lebens ünd eine von den vornehm�ten Quellen des Vere-

gúügens, welches es uns ver�chaffet. Das Auge will
da dur ni<hts Widriges und An�tößiges in Mienen, in

Geberden, in Kleidungenbeleidiget,das Ohr durchkeine

ver�timmte, �hreyende Cônezerri��en, der Ge�chmackam

Schônen will dur< das Natürliche, das Scikliche,
das Wohlan�tändige, das Reizendein der Ge�talt, der

Stellung, der Kleidung, der Stimme, in dem ganzen
äußern Betragen unterhalten und befriediget‘werden.

MWolletihx die�e Ab�ichten befördern und erreichen , M.
A. Z,, �o �{hmüdc>eteuern Körper, aber überladet ihn
niht mit entlehntenZierrathen: folget der Mode, o
weit �ie mit der Sitt�amkeit und dem gutenGe�chmacke
be�tehen kann , aber übertreibet �ie nie bis zum Ungereim-
ten und Lächexlichen:la��et Ungezwungenheitund edle

Freyheit, aber niht kün�tlihen Zwang, oder kindi�che
Flüchtigkeit, oder beleidigendeWildheit eure Bewegun-
gen und euern äußern Stand regieren, La��et den Ton
eurer Stimme natürlich uud wahr und �anft, und der

"

Sache, wovon ihr redet , angeme��en �eyn , aber ihn
nie aus übertriebener Be�cheidenheit unvernehmlih oder

durch eine erzwungene Süßigkeit e>elhaft werden: be-

fleißiget euh gefälliger,feiner Sitten, aber la��et es

eure Sitten und nicht äng�tliche , knechti�he und eben

daher o oft ins Lächerlichefallende Diahahmungfrerns
der Sitten �eyn. Alles, was zum An�tande und zum
äußern Reizegehöret, mü��e �ich nicht bloß auf Verabs

redung und Kun�t , �ondern auf inneres Gefühl des

Schduenund Siklichen gründenund vondie�em �ebe�eelet



des ge�elligenLebens. 43

be�eelct werden z und �0 mü��e auh die äußereGe�talt-
auchdas Geroand dec Weisheit und Tugendihren innern

Werth erhöhenund �ieum �o viel liebenswürdigermachen.
Wehlwollen-und Men�chenliebe i�t eine vierte

gute Eigen�chaft, eine vierte Tugend, die wir ins ge�el-
lige Leben mitbringenund da ausúübenzNeid und Kalt-

�iun hingegen, oder Schmeicheleyund affektirteEm-
pfind�amkeitmacheneine vierte Kla��e von Fehlern aus,
die wir da vermeiden mü��en. Und in der That, M.
A. Z., �oll euchder Anblik eurer Brúder und der Um-

gang mit ihnenVergnügen�chaffen, �o mü��et ihr ihnen
wohlwollen, �o mü��et ihr euh ihres Wohl�tandes und

ihres Glückes freuen, Son�t wird euh jeder Vorzug,
den ihr an ihnen erbli>et, jederBeyfall, den man ihs
nen giebt , jedesLob, das �ieèrhalten, kränken. Sollen

eucheure Unterreduugenmit ihnenkeine Langeweileverz

ur�achen, �ollen �ie euh angenehmunterhalten: 0 mü�-
�et ihr an allem, was �ie betrift „ Theil nehmenz o darf
es euchniht gleichviel �eyn, ob es ihnen wohl. oder übel

geht; �o mü��et ihr en mit den Fröhlichenfreuen und
mit den Weinenden weinen. Solk euer Herz in dem

Uingangemit andern Nahrung und Be�chäfftigungfin-
den ; �o mü��et ihr es den Emfindungender Men�ch-
lichkeitund Freund�chaftdffnenz�o mü��et ihr euh von

gegen�eitigerAchtungund Liebe gegen einander beleben

la��en; {0 mü��en Eigennuz, Selb�t�uht , Men�chen-
feind�chaftferne von euh �eyn. Kalt�inn, Gleichgüls
tigkeit, Unempfindlichkeit, Neid, Haß i�t der Tod aller
ge�elligenVergnügungenzi�t das, was die�e Vergnû-

gungen immer mehr oder weniger {wächet, und wo-

„durch �o oft Mißvergnügenund Ueberdrußund Ekel in

Ge�ell�chaften herr�chend werden.
Hütet euh aber bey der Vermeidungdie�er Fehlee -

mit Ge�innungen zu prahlen, die eu< fremde �ind,
oder eine Empfind�amkeitzu zeigen, die ihr niht habt,
Suchet den Mangel eures Wohlwollens und eurer
Liebe uichtdur uiedrige Schmeicheleyenzu Adeus



44
E DerWeh

 Heuchelt da niht Freude oder Traurigkeit
„|

, wo euer

Herzweder das eine noh das andere fühlet. Nähert
euh nie mit ver�tellter Freundlichkeitdemjenigen, von

welchem �ih euer Herz entfernet. Zwinget euh nuie

Thränen des Mitleidens, oder der Mü�freude , oder

der Zärtlichkeit ab, Ver�hwendet euxe be�ondern
Freund�chaftsbezeugungenan niemanden, dex nicht
wirklichder Freund eurer Seele, der Vertraute euers

Herzensi�t, Selten kann die Kun�t den Mangel der

Natur und der Wahrheit verbergenzund gemeiniglih
wird man euch lieber Kälte verzeihen, als �ich dur

- den Schein einer.warmen Theilnehmungtäu�chen la��en.
MWolletihr die�e Fehler vermeiden, M. A. Z. , �o �eyd
Chri�ten , denn der Chri�t wird von lauter Liebebe�eelet z
�ie i�t der Grundtrieb alles de��en, was er denket und

redet und thut.
_ Ge�prächigkeiti�t eine fünfteguteEigen�chaft, die

man ins ge�ellige Leben mitbringen und da anwenden;
Schwazha�tigkeithingegencin fünfter Fehler, den man

da vermeiden muß. Der Ge�prächige unterhält : dex

Schwroazha�tebetäubet. Fener redet mit Bedacht und

wählet das Nüzlich�te und Angenehm�tevon dem, was

er zu �agen hat: die�er �priht ohne Ueberlegung_und

ohne Wahl, und {üttet �einen ganzen Vorrath von

guten und {lehten, �hiklichen und un�chiklichenEin-
fällen und Träumereyen vor jedermann aus. Jener
unterredet �ich wirklih mit andern, und leihet andern,
wenn �ie reden, eben die Aufmerk�amkeit,die er von

ihnen verlanget; die�er redet �tets, hdret nie, und der

unaufhalt�ame Schwall von Worten , womit er alles

Über�txômet, benimmt dem Wei�en die Lu�t und die

Gelegenheitzu reden , und dem Nichtwei�en �owohl
als dem Wei�en die Kraft zu hören. Jener weiß
endlich zu rechter Zeit zu �{hweigen, und {hämet �ich
die�es Still�hweigens nicht : die�er nimmt lieber zur
úbeln Machrede, zur Verläumdung, zur Lüge �eine
Zuflucht, als daß er �ih die eingebildeteA

dev

n-



des ge�elligenLebens. 435

Unèr�hbpflichkeitin Unterhaltungen {�ollte rauben
la��en.“E

Suchet al�o das Vergnügender Ge�ell�chaft durch
vernünftige, wei�e Ge�prächigkeitzu befördern und zu

unterhalten : aber zer�tôret da��elbe ja niht dur Schwaze
haftigkeit, Lernet eben �owohl hòrenals reden. Zeich-
net eucy mehr dur die Wahrheit , die Richtigkeit, die

morali�che Güte de��en was ihr �aget, dur die Fein-
heit eurer Vemerkungen-und die pa��ende , {hikliche
Art, wie ihr �ie anbringet, als durch wortreichen
Ueberflußund betäubende Schnelligkeitim Reden aus.

La��et eure Redennah der Vor�chrift des Apo�tels
mit Salz gewürzet,la��et �ie �tets unan�tôKig, gern
erbaulih und immer �o be�chaffen�eyn, daß die Rechte -

der Wahrheit, der Tugend, der Religion, des Chri-
�tenthums nie dadurch verleßetwerden, Schämet euch
auch der Augenblicke niht, wo die Munterkeit des

Ge�prächs einer größern Stille Plaz macher, die oft{0
unvermeidlich, oft zur Erholung und zur Beförderung
des Nachdenkens�o heil�am i�t. Ladet immer lieber
den Verdacht der Unge�elligkeit oder der Armuth an

Stof zur Unterhaltungauf euch, als daß ihr die�en
Verdacht aufUnko�tender Wahrheit, der Men�chen-
liebe, der Tugendund Sitt�amkeit von euchent�ers
uen �olltet.

Fröhlichkeit, un�chuldigegemäßigteFröhlichkeit
i�t eine �ech�te gute Eigen�chaft, die wir in das ge�ellige
Leben bringen und ‘da gebrauchen; Ausgela��enheit
hingegenund übertriebene bu�tigkeirein �ech�ter Fehler,

den wir da vermeiden mü��en. Fene, die Fröhlichkeit,

erquicketund �tärket die Ge�undheit des Gei�tes und die

Ge�undheit des Körpers; i| wirklihe Erholungz i�t -

auch des Wei�en und des Chri�ten würdigzuud giebt
allem, was geredet und gethan wird, eine angenehme
Ge�talt, einen größern Werth; die�e, die Ausgela��en-
heit, {wächet und verwirret den Gei�t, ent�tellet of
den Körper,a gemeiniglidhden. Men�chen,

vero



46 Der Werth

ver�cheuchetjedes feinere, edlere Vergnügen,verdirbt
den Ge�chmackund läßt nichts als wildes Geräü�chund

Vetäubungzurú>e.
|

Hütet euh vor die�en Fehlern und ecwerbet euh
jenegute Eigen�chaft, wenn ihr in dem ge�elligenLeben
viel wahres Vergnügen geben und nehmen wollet.

La��et Heiterkeit euh in die Ge�ell�chaft eurer Brüder

begleiten, Munterkeit und frohes We�en euch da bele-

benz la��et unbeleidigendenWiz , un�chuldigenScherz
eure Ge�präche würzenzgenießeterlaubte, un�chädliche
Lu�t. Aber genießet �ie mit wei�er Mäßigungz aber

hütet euh vor allem, was eure Vernunft betäubet ,

euchdas Vewußt�eyn eurer �elb�t und eurer Verhältni��e
gegen andere raubet, vor allem, was andere Éränket
oder �te in ihreneigenen Augen erniedriget; vor allem,
was mit der Würde des Men�chen und des Chri�ten
�treitet. Freuet euch �tets in dem Herrn , das

heißt, �tets �o wie es Chri�ten geziemet, Nur die

Fröhlichkeit, die �ich mit dem Gedankenan Gott und

eure Pflicht verträgt, und deren Andenkeneuh auchin

der Stille der Ein�amkeit, in den Stunden des Nach-
denkens nicht be�hämet , nur die mü��e von eu< gebilz
liget, ge�ucht, geno��en und mit aller Sorgfalt unter-

halten werden. (9/44
4k

|

Wenn wir, M. A. Z., went wie die�e guten Eis

gen�chaften,dic�e Tugendenins ge�elligeLeben mitbrin-

gen und da ausüben, und die den�elben entgegenge�ezten
Fehler dabeyvermeiden ; wenn al�o Aufrichtigkeitund

Offenheitder Seele, aber niht. Unvor�ichtigkéitund

Grobheit 4 edle Freyheit, aber niht Ungebundenheit
und Frechheit;An�tand und feine, gefälligeSitten,
aber nicht Zierereyoder �teifes und unge�ittetes We�ens
Wohlwollen und Men�chenliebe, aber niht Kalt�inn

._ und Neid, oder Schmeicheleyund erkün�telreEmpfind-
�amkeit ; Ge�prächigkeit, aber niht Schwazha�ftigkeity
Fröhlichkeit, aber niht Ausgela��enheit, in dem ge�ellis
gen Lebenherr�chen: dann hates allerdingseinen großen

: Werth,



des ge�elligenLebens. 47

Werth, dann ver�chaffetes uns eben | reines und

manuichfaltigesVergnügen, als wahren und bleibenden

Nußen. Doch, die�es Vergnügenund die�en Nußen
der Ge�elligkeitgenauer zu be�timmen und in das gehö-
rige Licht zu �eßen, das, M. A. Z., mü��en wir, da

die Materie �o reichhaltigi�t, auf eine andere Gelegens
heit ver�chieben, Laßt uns aus dem , was wir bisher -

darüber angemerkthaben, einige Folgen herleiten,
Schließet daraus auf die Ur�achen, warum

euch das ge�ellige Leben o oft zur La�t fallt5
warum es eure Erwartungeno �elten befriedigetzwar-

um ihr �o oft mit einer gewi��en Unruhe in die Ge�ell-
�chaft gehet; und die�elbenoh dfter mit unzufriedenem
oder dochganz leerem Herzenverla��et. Entweder fehlet
es euch�elb�t an jenen guten Eigen�chaftenund Tugen-
den, die dem ge�elligenLeben �einen ganzen Werth geben,
oder ihr vermi��et die�elbenau andern. Entweder la��et .

ihr euch da �elb�t von jenenFehlern be�chleihen und

hinrei��en, die das Vergnügen der Ge�ell�chaft bald

�{wädchen,bald zer�tdren , oder ihr mü��et die unange-
_ neymen Folgendie�er Fehler an andern erfahren. Bes

�treitet, vermeidet die�e Fehler �orgfältiger, bewerbet

eucheifrigerum jeneguten Eigen�chaftenund Tugenden,
bet euh mehr in den�elben; �o werden die vornehm�ten
Ur�achendes Verdru��es und der Langenweileim Um-

gange mit andern gewiß wegfallen, und jede Quelle

a Zufriedenheitund des Vergnúgenswird euchoffen
chen.

Lernet ferner aus dem, was wir angemerkthaben,
daß zwar zurn be�ten Gebraucheund frohe�ten Genu��e
des ge�elligenLebens äußererAn�tand , feinere,gefällige
Sitten, und das, was mau gute Lebensart nennt,
erfordert werden, daß aber dochdie�e Dinge nicht alles,
nicht die Haupt�ache dabey ausmachen, �ondern daß
da das mei�te auf gute morali�che Eigen�chaften,
auf wirklicheTugenden, auf chri�tliche Ge�innuns-
gen, auf wahre Vorzüge des Gei�tes und des

Herzens



48 Der Werth
Herzens ankömmt. Schließet daraus,daß derjenige

_ der mit leerem Kopfeund kaltem Herzenzu �einen Brü-
dern kömmt, �ich von dem Umgangemit ihnen weder

Vortheil noh Freude ver�prechendarf, uud daß derje-
nige,der feine Fähigkeitzum un�chuldigenedlen Ver-

gnügen in die Ge�ell�chaft mitbriugt, auh keineAu-

�prüche auf den Genußeines �olchen Vergnügensma-

chen,und �i úber den Mangelde��elbennicht be�chwe-
xen �ollte. Werge��et nie, daß dié Freuden und Ver-

gnügungendes ge�elligen Lebens auf der gegen�eitigen
Austau�chungund Mittheilung de��en, was ein jeder
vorzüglichSchdnes, Gutes, Angenehmeshat und weiß,
beruhen; daß da gemeinigli<hgeben uud empfangen in

einetn genauen Verhältni��e�teheuz und daß derjenige,
der nichtsoder nur wenig zu gebenweiß, auh um o
viel weniger zuempfangen fähig oder zu begehrenbe-

-

rechtigeti�t, Je mehr Vorrath, je mehr Reichthum
an guten Gedanken,Empfindungen, Ge�innungen,

Kenntni��en, Ein�ichten, Anuehmlichkeitenihr al�o mit-

bringet, de�to mehr Gelegenheitund Mittel werdet ihr
da finden, euern Reichthum gegen das, was andere

Vorzüglicheshaben, gleich�am auszuwech�elnund ihu
dadurch zu vermehren.

Lernet drittens ‘aus dem, was wir ge�agt baben,
M. A. Z. , daßder Wei�e, der Tugendha�te,der

wahre Chri�t, in dem ge�elligen Leben�o wie in
der Ein�amkeit an �einer rechten Stelle i�tz daß er
die reich�ten Quellen des Vergnügens,welcheser an-

dern giebt, und welcheser �elb�t genießt, immer mit

�ich herumträgt , daß ex allenthalbendie wenig�te Ge-

fahr läuft Bd�es zu thun oder Bö�es zu leiden, andere

zu beleidigenoder von ihnen beleidigetzu werden; daß
er allenthalben vorzüglih gut und vorzüglichglút�elig
i�t ; und daß er an �einem denkendenGei�te, an �einem
guten Herzen,an �einer zufriedenenund genüg�amen
Gemüthsart immer Mittel in der Hand hat, �ih anch

Fehr RE
und in mancherAb�ichtre

:

es



des ge�elligen Lebens. 49

Ge�chell�chaftenerträglichzu machen. Sein geübterVer-

�tand fiudet auch da! mehr Stoff zum. Denken |, („�eit
wohlwoilendes , men�chenliebendes“Herz ettde>eèt:da
mehr Schdnes und Gures , über�ieht und ent�chüldiger
mehr Fehlerhaftes und Bö�es, genießtjedéè Aunehwm--

lichkeit und Freude weit reiner und völliger, und �einè
gemäßigtenBegierden , �eine be�cheideuen Au�präche -

�ind weit leichter befriediget.‘,"als wenn er einen leeren

Kopf „ einen trägen Gei�t, ein �trenges „ neidi�ches
Auge „ ein men�chènfeindliches, unzufriedenes Hetz,
dder wilde Begierden und �tolze An�prüche in die Ge-

�ell�chaft brächte, aA 1040) TM Ui

ternet endlich , M. A. 2. , das ein�ames und
ge�elliges Leben mit einander abwech�eln müßen,
wenn wir von deyden den größten Nußzenziehenwollen,
und daßdie�es , das ge�ellige,ohne jenes , das ein�ame
Leben , keinen großen Werth haben kann. Ju der

Stille der Ein�amkeit mü��en wir uns zu den Freuden
und Vergnügungen der Ge�ell�chaft ge�chikt machen.
Dort mú��en wir richtig und gut und chri�tlich denkea

lernen , wenn wir hier vernünftigund angenehmreden

“�ollen. Dort mü��en wir die Kenntni��e �ammeln, uns

die Tugenden, dire guten Fertigkeitenerwerben , die wir

hier gebrauchen, und wodurch wir uns hier Achtung
und Beyfall und Liebe verdienen wollen, Dort mü��en
wir un�ern Ge�chmak an dem Schönen und Guten bil:
den , den wir hier anzuwenden und zu nähren gedenken,
Dort mü��en wir un�erm Herzendie Ruhe ver�chaffen,
und un�er Herz mit den wohlwollenden, edlen Ge�in-
nungen und Empfindungendurchdringen, die wir hier
�o nôthig haben , und die hier uns und andern o viel
Lu�t und Vergnügengewähren. Dort mü��en wir uns

gegen die An�töße und Ver�uchen wa�fnen , die uns

hier irre machen und zum Bö�en verleiten könnten.
Verbindet al�o beydes mit einander , M. A. Z., und
arbeitet im Stillen um �o viel eifrigeran eurer Aufkläe
rung und morali�chenBe��erung , um �o viel nörhbiger

IL Band. D __ eu<



50 Der Werth des ge�elligenLebens.

 eu< die�elbe auh in Rück�icht auf das ge�ell�chaftliche
Leben i�t, ‘um #oviel angenehmerund nüzlicher ihr da-

durch andecn werden, und um �o viel mehr Vortheil
"und Freude ihr dann hinwiederumaus ihremUmgange

{ödpfen könnet. Ja, glaubet es mir, M. Th. Fr.,
_ Weisheit und Tugend und Frömmigkeit, �ind und blei-

ben an jedem Orte, zu jeder Zeit , in allen Um�tänden,

im häuslichenund. im ge�elligen, wie im ein�amen Le-

ben, die be�ten , treu�ten Führerinnen des Men�chen ,

die fe�te�ten Gründe �einer Zufriedenheit, die reich�ten,

die einzigen uner�chöpflichenQuellen �eines Vergnügens
und �einer Glúf�eligkeit! Amen,

AX], Pre-



|

XXI. Predigt.

Der Werthdes ge�elligen Lebens,
_Zweyte Predigt.

$

TDetkt.

Ephe�er-5 , 15, 167
So �eber nun zu, wie ihr vor�ichtiglich wandelt , nicht als

die Unwei�en, �ondern als die .Wei�en , und �chi>et euch
in die Zeit , denn es i�t bô�eZeit, :

(Sz°tt-wie viel mehr könnten wir nicht einer dem an-

dern �eyn und lei�ten, als wir wirklich �ind und

thun! Wie viel zufriedener,und fcoher und glük�eliger
bey einander leben , als es gemeiniglih ge�chieht! Wie
viel weiter in der Tugend und Vollkommenheitkommen!

Welche Antriebe , welcheMittel und Gelegenheiten
‘dazu ha�t du uns nicht im ge�elligen Leben gegeben!

Jede Pflicht , die wir einander lei�ten , könnte und �ollte
uns zugleichFreude; jedes Ge�chäfte, das wir gemein-
�chaftlich treiben , und jedes Vergnügen, das wir ge-
mein�chaftlich genießen, zugleichUebung.in der Tugend
und Annäherungzue Vollkommenheit;jedeHülfe, die
wir un�ern Brüdern erwei�en , jede Lu�t, die wir ihnen
gewähren, zugleich Vortheil und Seligkeit für uns

�elb�t �eyn! Ja, wenn wir einander; o, wie wir �olls
ten und könnten, um �o viel mehr achteten, um �o viel
inniger liebten , um �o viel willigerdienten , um �o viel
näher uns- Bedürfni��e und Ge�chäfte und Vergnügun-

gen einanderbringenund mit einander verbinden ; wenn
uns“ Men�chenliebeund Bruderliebe in jede Ge�ell�chafti

y:
D232 beglei:



52 n Der Meh

| Gegleitetenund da alle un�re Ge�prächeündHandlungen
belebten ; wenn wir da nicht blos auf das Un�ere, �on-
dern eben�owohl und noh mehr auf das, was des an-

dern i�, �ehen , und un�re Gedanken und Empfindungen
�tets mit un�ern Worten und Werken überein�timmten:

welch eine Quelle der Tugend und der Glük�eligkeit
würde dann nicht das ge�elligeLeben für uns �eyn:
Welche Vorbereitung zu jenem be��ern, höhernLeben „

das alle wei�e und guteMen�chen auf ewig miteinander
vereinigen wird, und in welchem lauter Wahrheit und
Liebe herr�chen! Gott , lehre uns doch un�ere Vortheile
erkennen und würdig gebrauchen, Gieb , daß wir einer

den andern immer höher achten , und immer aufrichtiger
lieben. Flôße uns allen immer mehr Lu�t und Eifer
éin, einander zu dienen und zu helfen, und un�re gegen-

�eitige Glüf�eligkeit nah un�ermbe�ten Vermögen zu
befördern, Gieb , daß wir immer mehr Antheil an

allen Angelegenheitenund Schik�alen un�er Brüder

nehmen, und �o von ganzemHerzen uns mit den Fröh-
lichen freuen , und mit den Weinenden weinen. $aß
uns un�ern Umgang mit einander immer lehrreicher, im-

mer nüzlicher,und die Freuden , die wir gemein�chaftlich
genießen, immer un�chuldiger, immer edler und frucht-

- barer an guten Werken werden. Möchte uns alle auch
in die�erAb�i <t der Gei�t des Chri�tenthums beleben

und regieren„ und alles was wir denken und thun, ver-

edeln! Segne doch zu dem Ende die Betrachtungen, die

uns ißt be�chäftigen�ollen, und erhôreun�er Gebet durch
Je�um Chri�tum, un�ern Heren , in de��en Namen wiv

-_ dich ferner anrufen und �prechen: Un�er Vater 2c.

Evhel�er 5,» 9, 15. Lé

‘So �ehet nun zu, wie ihr vor�ichtiglichwandelt , nicht als
die Unwei�ea , �ondern als die Wei�en , und �chicet euch
in die Zeit, denn es i�t bö�e Zeit.

D das ge�ellige Leben einen gewi��en Werthhabe,
daß es gut und begehrenswürdig�ey, daran zwei:

felt



des ge�elligen Lebens 53

felt niemand, M. A. Z. , davon ver�ichert uns un�re
eigne Erfahrung. Wie aber da��elbe be�chaffen �eyn»
wenn man dabey beobachtenund vermeiden mü��e, wenn

es einen großenWerth haben �oll, und was ihmeigent-
lich die�en Werth gebe; das �ind Fragen , die man �ich.
nicht oft genug vorleget, und deren Beantwortung doch
in Ab�icht auf den Gebrauch und Genuß de��elben �ehr:
wichtigi�t.Die er�te die�er Fragenhabeich in meinem

:

vorhergehendenVortrage beantwortet,

-

Wir haben aus-

dem�elben ge�ehen„welche gute Eigen�chaften, welche
Tugendenwir ins ge�ellige Leben mitbringen und da aus-

üben, und welcheFehler wir da vermeiden mü��en, wenn

es uns recht viel Nußen und Vergnügengewähren�oll.
Es muß nämlich Aufrichtigkeitund Offenheitdev Seele,

aber niht Grobheit ; edle Freyheit, aber nichtUnge-
bundenheitund Frechheit; An�tand und feine, gefällige
Uebensart „ aber nicht Ziererey oder �teifes „ unge�ittetes
We�enz es muß Wohlwollenund Men�chenliebe , aber-

nicht Kalt�inn und Neid, niht Schmeicheley„- nicht
erkfün�telte Empfind�amkeit; es muß vernünftige, wei�e:
Ge�prächigkeit, aber uicht: Schwazhaftigkeit; un�chul:«
dige Fröhlichkeit, aber nicht Ausgela��enheit und über-
triebeneLu�tigkeit , in dem ge�elligenLeben herr�chen „:

wenn es einen großenWerth haben, wenn es uns eben

�o reinesund mannichfaltigesVergnügen, als wahren-
undbleibendenNußen, gewähren �oll, Nun i�t no<-
die andere Frage zu beantworten übrig:

Wasgiebt dem ge�elligen Leben die�en Werth?
_Worinn be�teht der�elbe ? Welchesi� der

Nuten, welchesi�t das Vergnügen , die es
"Uns ver�chaft? O MO

Die�e Frage ausführlicher zu beantworten, if die Ab�icht“
meines gegenwärtigexVortrages. Glüklich, wer dadurh
den Werth der RNeichthümer, die er be�izt, die Mittel

der Be��erung und Glük�eligkeit, die er in Händenhat „.

richtiger{häßetund �orgfältiger gebrauchenlernet!



54 n Der AVerbY

Das ge�elligeLeben i�t ex�ilih die natürliche und
„reich�te Quelle der Men�chenkenntniß; und fohne

Men�chenkenntniß können weder wir un�ern Brüdern
noch�ie uns �o nüzlichwerden , als es un�ce Pflicht und

un�er gemein�chaftliches Wohl erfordern. Der Wei�e,
dex in der Stille der Ein�amkeit über den Men�chen nach-
denket , und dabey �ich �elb beobachtet, kann allerdings
in der Erkenntnißder men�chlichenNatur weit kömmen ;
er kann viele �charf�innige, richtigeBemerküngen"über
die Fähigkeitenund Kräfte dès men�chlichen Gei�tes ,

_Überden Gang und die Verbindung �einer Vor�tellungen,

über �eine gegenwärtigeund zukünftigeBe�timmung -

über men�chlicheLeiden�chaften, Vorurtheile , Tugenden;

und La�ter machen; er kann die Gründe der Händluüngen.
der Men�chen unter�uchen, den Werth ihrer Ge�iniungen
und Thaten abwiegen. Aber er�t im Um gange mit ihnen,
er�t im ge�elligenLebenlernet er die Gr und�äße und Re-

geln , nah wel<@enex die Men�chen beurtheilet, auf
tau�end einzelnePer�onen und Fälle an wenden , und dabey
ihre Richtigkeitprüfen und bewähren.

-

Er�t da lernet
er die unendlicheManùnichfaltigkeitund Ver�chiedenheit
der men�chlichenDenkens - und Sinnesart , ‘der men�ch-
lichenNeigungenund Charaktere kennen. Dä findet er

jeden Zug dêr'mén�chlichen Natur auf tau�endfache Art

vérvielfältigetund'abgeändert; �ieht jedeKraft der mên�chz
lichenSeele auf tau�enfache Art �ch äußern ; jede men�ch-
liche Neigung und Leiden�chaftUnter den mannichfaltig-
�ten und ver�chieden�ten Ge�talten �ich zeigen, und eben �o
mannichfaltigeund ver�chiedeneWirkungenhervorbringen.
Dafindet er Zu�ammen�eßungen ‘und Mi�chungen von
Stärke und Schwäche, von Weisheit und Thorheit
von guten und bô�en Eigen�chaften , von Tugenden und

Feblern, die er in der Entférnung von der wirklichen
Welt kaum für möglich gehaltenhätte. Und: wie �ehr
muß ‘dies nicht �eine Men�chenkenntniß berichtigenund
erweitern! Wie manche Er�cheinung in der morali�chen
Welt ihm erklären, wie manchesRäth�el ihm auflöfen,

LLA

;

die



des ge�elligenLebens. 55

die er durchbloßesNachdenkennichterklären und nicht
auflô�en könnte!

;

;

Da lernen wir aber nicht nur déènMen�chen über-
haupt, �ondern insbe�ondere diejenigenMen�chen kennen,
unter welchenwir leben, und init welchenwie umgehen
mü��en, un�re Bekäantite,un�re Mitbürger, un�ce Fèeunde,
diejenigenmit welchenwir durch Ge�chäffte, durchAem-
ter und Würde, dur gemein�chaftlicheAngelegenheiten
näher verbunden �ind. Da entde>en �ich uns nah-und
nach bey mancherleyGelegenheitenihreGrund�äße , ihré
Vorurtheile , ihreFrrthümer , ihreNeigungen, ihre Lei-

den�chaften, ihrègute und ihre �chlechteSeite. Daler-

nen wir das Maaß ihrerGei�teskräfte , den Uinfangihres
Ge�ichtskrei�es , die Art ihrer Wirk�amkeit , den Grad
ihrer Stärke oder ihrer Schwäche , die Zugänge ihres
Herzensund den Einfluß, den gewi��e Dinge oder Per�oz
nen auf �ie haben, kennen. Da können wir al�o leruen 7
in wie weit wir uns auf �ie verla��en oder nicht vetla��en ;

uns ihnen“anvertrauen , oder nicht anvertrauen , was

wir von ihnen erwarten, oder nicht erwarten dürfen:
Und wie nüzlich, wie nothwendigi�t uns nicht die�e

Erkenntniß,wenn wir weder uns noch andern Unrecht
thun, von niemandenweder zu viel noch zu wèkhig'ver:

langen, niemanden weder durchungegründetesMißtrauen
beleidigen,no< durch allzugrößesZutrauen ver�uchen
oder verwirren, wenn wir un�re Ge�chäffte mit Klugheit
und gutem Fortgängetreiben ; un�re Pflichtengegen jeder-
mann auf die be�te Art erfüllen, andere zu un�ern Abz

“�ichten gebrauchen‘und hinwiederumihreAb�ichtenbefdre
dern, andern die nüzlich�tenDien�te lei�ten, und eben

�olche Dien�te von ihnen emyfangen �ollen! Wie! viele

Fehltritteund-Vergehungen wird uns nicht eint’ �olche
Men�chenkenntniß er�paren! Wie viel ge�chwinderund

�ichererwerden wir nicht in hundertFälleri zu un�erm
Zweckegelangen! Wie viel zuverläßigerwi��en, wo wir

�tandhaft �eyn, und wo wir nachgeben; wo wir geradezu,
und wo wir dur<h Umwege ‘nah dem Ziele �treben;

« E O welche



welche Vor�tellungenwir hier, welcheGründe wir dort:
mit dem be�ten Erfolgegebrauchen;wie wir jede Sache

“

angreifen; jedes Ge�chäfte behandeln, mit jeder Per�on
umgehen; in jedem Falle uns verhaltenmú��en! Wies
viel leichter und géwi��er. werden wir nicht �o auf der einen.

Seite un�re Pflicht erfüllen, und auf der andern Seite
un�cee erlaubten und-rehtmäßigenAb�ichten befördern!
Wie viel-mehr Gutes thun , und, wie viel mehr Gutes

genießen,können! Und. das ge�elligeLeben, das uns zu
die�er Men�chenkenntnißverhilft, �ollte nicht einen großen
Werth haben ? : | Au

eu

+2) Nein, groß i�t �ein Werth! Denn �o wie es un�ce
Men�chenkenntnißbefördert, �o i�t es zweytens úber-
haupt ein vortrefflichesMittel, un�re Gei�teskräfte
zu-benz un�ern Ge�ichtskreis zu erweitern, un�re
�chon ‘erlangten Kenntui��e zu berichtigenund brauchba-
rerzzu machen, und �ie mit neuen zu vermehren, Sollen
wirandern un�re Gedanken ber irgend eine Sache mit-
theilen, und �olches auf.eine �ie befriedigendeWei�e thun:
�o mü��en wir uns die�e Sache viel deutlichervor�tellen,
Und:un�re Begriffe davon weit mehr aus einander �eßzen,

als;-wir �olches gemeiniglichthun ,„ wenn wir blos für uns

�elb�t; darüber nachdenken...Sollen wir andern. mit Ver-
�iand-zuhdren „ �ie ganz: fa��en , und ihre:Meynung oder

ihr Urtheil von irgendeiner, Sache entweder mit Ueber-
zeugung annehmen„oder. mit Gründen widerlegen: �o
mú��en wir un�re Aufmerk�amkeitmehrau�trengenund die

Sache genauerunter�uchen, als wenn wir die�elbeblos fúr
uns.nach einem dunkelnGefühlebeurtheilten, Sollen wir
andern in ihrenGedanken folgen, �ollen wir mit ihnenfort-
denfen: �o mü��en wir uns glei�am in ihrenGe�ichtskreis
vêr�eßen;und al�o deu un�rigea erweitern oder verändern.
Sollen«uns andere ihre Gedanken gern mittheilen: �o
mü��en �ie merken , daß wir die Wahrheit , die Richtigkeit
der�elben ein�ehen „ und wir mü��en �ie dafür durch eigene
Gedanken von eben der Art �chadlos halten, Uceberhaupt

“ tWw�chenwir im ge�elligenLeben un�re erfahrungen“
un�re

I Cin-



des ge�elligen Lebens, Z

Ein�ichten „ un�ee Kenntni��e gegen einander aus; und

ein jeder gewinnt bey die�em Tau�che , �elb�t derjenige,

der weit mehr giebt als empfängt; weil wir nie andere

lehren fennen , ohne�elb�t zu lernen, und weil doch ein

jeder in �einer Lageund in �einen Um�tänden viel ge�ehen,
viel gehödrt, viel erfahren, viel gedachthat, was der.
andere in einer ganz andern Lage und in ganz andern

Um�tänden nicht-�ehen, nicht hôren, nicht erfahren, nicht
denken konnte, Wir lernen da ‘viele Dinge von neuen,

bisher von uns nicht bemerkten , Seiten , in neuen Ver-

bindungen , na< andern Verhältni��en an�ehen ; lernen
�ie weniger ein�eitig und al�o" weniger partheyi�<h und

fal�ch beurtheilen. Wir finden da Gelegenheit, man?

cherleyVorurtheilegegen gewi��e Stände , oder Ge�chäfte,
oder Vergnügungen, oder Lebensarten , oder andere

Dingefahren zu la��en , die den Men�chen, dex in ciner

zu großenEntfernung von der Welt lebet, fe��eln und.
irre führenz- wir lernen mehrDinge mit einander ver-
gleichen,mehr umfa��en und auf einmal über�éhen, uud'

al�o auch das Ganze vtel richtigerbeurtheilen. “
Und wie oft we>et nicht im ge�elligenLebenein Gei�k

den andern! Wie oft zündet da ein Licht das andere,

ein Feuer das andere an! Wie oft fällt da nicht ein

hellerLicht�träl}_ ein Funke hitnmli�chen Feuers , in eine -

Seele, die lauter Fin�terniß und Kälte war , und bringt
nun alle ihre �chlafenden Kräfte in Bewegung und

Wirk�amkeit! Wie oft finderda �elb�t ein denkenderaufs
geklärterKöpf die Auflô�ung irgend einer Schwierigkeit-
denlange vergeblichge�uchtenAusgang aus irgend:einem
tabyrinthe des men�chlichenDenkens!— Undws höret
wohl die Reihe von Gedanken auf, die einmal ein glük-
licher Augenblik, eine lichtvolleUnterredung mit einen

Freundeder Wahrheit veranlaßt hat? Woi�t ein Ge-

danke, der nicht rau�end andere zeugtez der �ich nicht is

jedemKopfe- welcher ihn faßt und behält, auf tau�en-
derley Art vekvielfältigte; und �h nicht bey tau�end
Gelegenheitenun�erm Gei�te wieder dar�tellteund Ein-

0s D5 fluß



FF

OS
“ fluß in alle �eine Vor�tellungenund Urtheilehätte? Wie

“oft fällt nicht ein wahrer, guter Gedanke , ein richtiges,

kreffendesUrtheil, ein edler Grund�az , eine wichtige
Klugheitsregel, eine fromme Ge�innung und Empfin-
dung , die der Wei�e, der Chri�t / im Umganzgemit �einen
Brüdern äu��erte, wie oft fällt das nicht , uns �elb�t un-

bemerkt , in un�er Herz,keimet da gleicheinem herrlichen
_Samenkorneim Verborgenenund trägtfrüher oder �päter
hundertfältigeFrüchte der Weisheit, der Tugend, dex
Glük�eligkeit!Wie oft erleuchtet, leitet , belebet , ent-

�cheidet uns nicht irgend ein gutes Wort die�er Art, das
“wir �chon vor langer Zeit im vertraulichen Ge�präche

aufgefaßt, auf welches wir �eitdem nicht weiter geachtet
hatten , und das �ich nun in �einer ganzen Wahrheit und

Stärke als Freund, als Rathgeber, als Führer uns

dar�tellet ! Wie mannichfaltig,wie reich i�t nicht endlich
der Stoff, den wir da zum eignenDenken �ammeln, und
den wir dann nach un�ern Ab�ichten und Bedürfni��en
im Stillen verarbeiten können! Gewiß, wenn die Eine

�amkeit unentbehrlichi�t, um un�ern Gedanken Richtig:
keit , Gründlichkeit, Fe�tigkeit und Stärke zu geben; o
i�t es dasge�ellige Leben nicht weniger, um ihrenReich-
ehum und ihre Deutlichkeit zu befördern, und �ie in der

Anwendungbrauchbarer zu machen.

-

“

A

Ein drittex Um�tand „ der dem ge�elligenLeben einen

großenWerth giebt, i�t die�er : Man kömmt dadurch
einander näher, gewinnt einander lieber, und ler-
net �ich mehr einex des andern freuen. Lebet der

Men�ch in einer gar zu großen Entfernung von �einem
Nebenmen�chen: �o urtheilet er gemeiniglih zu �trenge
von!ihnen; nimmt �elten viel Antheil an dem, was �ie
betrifft; und �ein Herz entfernet �ich �ehr oft nah eben
dem Grade von ihnen, nachwelchemer ihnen�eine Ge�ell:
�chaft und �einen Umgangentzieht. Men�chheit , men�ch-'
lihe Angelegenheiten, men�chliches Elend , men�chliche
Glüf�eligfeit , überhauptund im Ganzen genommen, �ind
blosVor�tellungendes Ver�tandes , oft blos Wörter , die

i das



des ge�elligenLebens.
ZM

E.
das Herzganz falt und ungerührtla��en, wenn �ie uns

nicht zugleichlebhafteBilder vieler einzelnenPer�onen
dar�tellen, die an die�er Men�chheitTheilhaben,denen die�e
Angelegenheitenwichtig�ind , die unter die�em Elende �eufs
zen „ vder �ich die�er Glük�eligkeitfreuen. Er�t alsdann

werdendie�e Vor�tellungen zu lebendigenTriebfedernedler:

Gefiniüngenund Thaten in uns. Die�e Lebhaftigkeit.
Und die�e Kraft können�ie aber kaum anders als durch das

ge�elligeLeben Und durch die nähern Verbindungen be-
kommen, in welchewir dädurh mit un�ern 'Nebenmen�chen
tréten. “Da fühlenwir es er�t , {wie viel wir alle mit ein-

ander gemeèinhabenz wie wenig einer des andern entbehz
ren kann’ wie viel einer deni andern wérth i�t ; wie wich?
tig die�es Glied der großenKette i�t , die alles umfa��et
und alles zu�ammen hält, Da entde>en' wir einen an
dem andern manche gute Eigen�chaften, mancheglükliche
Anlagen, manche Fähigkeitenund Kräfte, mancherley
Ein�ichten ‘und Ge�chiklichkeiten, die wir einander nicht
zugetrauet “hätten; und wie �ehr muß dies nicht un�re
gegen�eitigeAchtungund Liebe vermehren! Wie viel edle

Freude uns gewähren! Dahören wir oftMen�chen von

jedem Stände , jedem Alter, jedem Ge�chlechte, jeder
Lebensart , “�o richtig urtheilen, �olche’ gute chri�tliche
Ge�innungenäußern, und �ehen �ie �o weislich �ich ver-

halten, daß ún�er Gei�t �eïne Verwandt�chaft. mit ihnen
auf das �tärk�te fühlet , und un�er ganzes Herz ihnen
entgegentwallet5; und wie genau , wie innig muß uns
dies nicht mit einander verbinden !- Wie �ehr die Sache
der Men�chlichkeitund der Bruderliebe befördern!

|

«In dem ge�elligenLebenlernen wir auch von den

Schwachheiten, den Fehlern , den Vergehungenun�rer
Brüderbilligerdenken; wir lernen �iè nicht blos an und
vor �ich �elb, �ondery in ihrerVerbindung mit dem ein-
zelnenMen�chen , mit der Lageund den Um�tänden die�es

Men�chen, wir lernen �ie nach ihrenVeranla��ungen und

Gründen beürtheilen; wir lernen das Gute, das ihnen �o
oft dasGegengewicht,ja das Uebergewichthält, vatiEL Vergielz



60 Der Werth

|

vergleichen; und wie viel geneigtermuß uns dies nicht
machen „ einander zu ent�chuldigen, einer den andern in

chri�tlicher Liebe zu vertragen und einander mit �anftmü-
thigemGei�te zurechtezu wei�en !

Durch. das ge�elligeLeben bekommenwir.mehrge:
mein�chaftlicheAngelegenheiten, verrichten mehrgemein-
�chaftliche Ge�chäfte , genießenmehr gemein�chaftliche
Vergnügungen.und Freuden, unterhaltenuns-mehrmit

gemein�chaftlichenAus�ichten und Erwartungen;und
durch die�es alles kommenwir einander un�treitigweit
näher , werden weit genauer und.innigermit einander

verbunden, werden al�o auch„wenn wir �on�t gut deuken

und gutge�innt �ind, weit willigereinander zu dienen,

zu helfen, und un�re gegen�eitigeGlük�eligkeitzu- befôr-
dern. Zu dem Nufe der Men�chlichkeit, zu den Grün-
den der Religion und des Chri�tenthums, kommenals-

dann nochbe�ondere Antriebe der Bekannt�chaftund des

öfternUmgangs , Antriebeder nähernFreund�chafty An-
triebe des gemein�chaftlichenVergnügensund der gemein-

�chaftlichenEhre; und wie viel mehrmuß nichtdie Ver-

einigte Kraft aller die�er Gründe und Antriebe bey dem

en�chen,„ der �ein Herz nicht dagegen verhärtet, aus-

richten, als wenn er blos den allgemeinenVor�chriften
der kalten: Vernunft folgen müßte!

Imge�elligen Leben hat man- viertens diemannich-
faltig�ten Gelegenheiten, �i in vielen gutenGe�in- -

nungen.und Tugendenzu üben; und alles , was uns

in guten Ge�innungen�tärket und in der Tugendúbet,
hat un�treitig einen �ehr großenWerth, Jun:der Stille
der Ein�amkeit kann und muß ich allerdingsdie Neigun-
genmeines Herzensin Ordnungbringen, ihnen allendie

be�te Richtung geben, meine Liebe zu dem, was wahrund

�hôn und guti� , meineLiebe zur Tugendentzündenund

anfeuern.Aber-er�t im ge�elligenLeben, im Umgangemit
mei nen Brüdern, kannich meine Neigungenin die�er guten
Richtung befe�tigen, und meine Liebe zur Wahrheit, zur
morali�chen Schönheit, zurTugend.durchdie willigeund

treué



des ge�elligen Lebens. R

treue Befolgung ihrer Vor�chriften �tärken. Gute Ge�in-
nungen, die im Herzenvet�chlo��en bleiben , Tugenden, die

�ich nicht dur<h Thaten äußern, kdnnen keinen großen
Werth haben, könnenleicht be��er und größer �cheinen als

�ie wirklich �ind. Jm ge�elligenLeben werden �ie auf die

Probe ge�ezt ; da werdenwirzu ihrer wirklicheuAusübung
aufgefordert; da fiudenwir bey der Ausübungder�elbea
Hinderni��e zu über�teigen, Schwierigkeitenzu Überwin-

den, Wider�tand zu bekämpfen; und je öfter wir die�e
Probe aushalten , die�en Aufforderungenfolgenund dabey
�tandhaft �ind, de�to be��er und tugendhafterwerden wir,und

de�to �icherer können wir uns auf un�re Tugendverla��en.
Und wie mannichfaltig�ind nicht die Gelegenheiteu

dazu im ge�elligen Leben! Hier �ind �hwache Brüder ,

denen ich leicht an�tößig werden könnte, und die mich in

der Vor�ichtigkeitin Ab�icht auf meine Reden und Ur-

theile Üben : dort �ind mancherleyMängel und Fehler und

kleinere Vergehuagen, die Geduld und NachFcht von mie

verlangen, Hier erblie ih Vorzügedes Gei�tes und

des Herzens, Vorzüge der Ge�talt, des Standes, des

Glücfes, die andere über mich erheben, und die ih ohne
Neid „mit innigemWohlgefallen, mit herzlicherFreude
an�ehen und verehren �oll: dort zeichneih mich dur<
ähnlicheVorzüge von andern aus, erhalteBeyfall vou

andern, werde von ihnen gelobt; und �oll die�en Beyfail
und die�es ‘ob weder mit fal�cher Demuth verwerfen, noh
mich dadurchzum Stolze verleiten la��en, Hier werde

ih zum Unwillen , zum Zorne , zur Heftigkeit, zum BVer-
dru��e gereizt , und �oll mich �elb�t beherr�chenlernen : dort

- werden unordentliche�innlicheLü�te und Begierden in mir

erreget , die ih be�treiten und unterdrücen �oll. Hier
werde ih aufgefordert, mit uner�chroefenemMuthe für
die gute Sache zu �prechen, mich der Wahrheit vor nie-

manden zu �chämen , und den un�chuldig Angeklagtenoder

. Verläumdeten ohne Men�chenfurcht zu vertreten : dort

legen mir Klugheit und Men�chenliebe cin unverbrüchli-

ches Still�chweigen.auf,-und heißenmich jeden noch:�o
/

¿

glút-



62 Dex Werth

glüklichenEinfall , jeden noh o belu�tigendenSpott
… verwerfen, der andere kränken oder beleidigenwürde. Hier

i�tein Hartnäckiger, dem ichum des Friedenswillen nach-
geben: dort ein Zank�üchtiger, de��en Leiden�chaftih im

Zaumehalten muß. Hier ein Großer, ein Stolzer , vor

dem ich nicht kriechen; dort ein Niedriger, ein Schüch-
terner , den ich nichtverachten oder verwirren darf. Hier
ein verdien�tvoller Mann, den ich ohne Rúük�icht auf
Stand und Rang verehren: dort ein �chädlicher , ein ver-

ächtlicherMen�ch , dem ich beyallem Schimmer, der ihn
Umgiebt, nicht �chmeicheln�oll. Hier habe ih Gelegenheit,
andere glänzen zu la��en, da ih �elb�t glänzenkönnte:
dort Gelegenheit, mein Vergnügenund meine Bequem-
lichkeitdem Vergnügenund der Bequemlichkeitanderer
aufzuopfern, und mich �o in der Selb�tverläugnung und

in der Großmuth zu üben. Und wer kann alle die Ge-

legenheitenund Veranla��ungen des ge�elligen Lebens

anzeigen, wo wir uns in irgend einer guten Ge�innung
�tärken, in irgend einer Tugendüben , irgend einen bö�en
Hangbe�treiten und entkräften, und dadurchun�re innere,
gei�tige Vollkommenheit befördern können? Gewiß,
wer aus �einer Be��erung �ein Hauptge�chäte ‘machet,
der wird in jeder Ge�ell�chaft , in dem Umgange mit

jedemMen�chen Gelegenheitund Antrieb dazu finden.
Eben �o häufig �ind fünftens, M. A. Z., die Ge-

legenheiten, die uns dasge�ellige Leben giebt, andern
auf mancherley Wei�e nüzlichzu �eyn ; und auch dies

muß dem�elbenin den Augen des gutdenkendenund �eine
Brüder liebenden Men�chen einen großen Werth geben.
Und in der That , M. Th. Fr. , wie mannichfaltig�ind
nichtdie Dien�te, die wir da einander lei�ten , und wodurch
wir da un�er gegen�eitigesWohl befördernkönnen! Und
"wie wichtig�ind �ie nicht oft in ihrenFolgen! Da können
wir durch lehrreiche, unterhaltende, vertraulicheGe�prä-
chebald die�em einen Jrrthum , bald jenem einen Zweifel,
bald einem dritten eine Bedenklichkeit, die ihn äng�tigte, -

bhrnehmen, bald einen vierten auf die Spur der Wahrheit
führen,



(

des ge�elligenLebens. 63

führen, und ihmAuf�chlü��e úberDinge geben,an deren

Erkenntniß ihm viel gelegeni�t, Da kônnen wir oft den

Niederge�chlagenengufrichten, den Schüchternen ermun-

tern, dem VerzagtenMuth ein�prechen, dem Verlegenen
Rath, dem Unent�chlo��enen Ent�cheidungsgründe, dem

Unwi��enden Licht, dem Kalten Wärme, dem Halbew
�torbenen neus Leben. geben, Da können wir oft den

Leicht�innigenzum Nachdenken, den Trägén zu größerer
Thâtigkeit, den Fehlendenzum Gefühl und zur Bereuung
�eines Fehlers, den Gefallenenund durch �einen Fall Ge-

demüthigtenzur getro�ten Fort�etzung �eines Laufes ex-

wecken, Dakann bald eine wei�e, zu rechterZeit ange-
brachteErinnerung, bald eine liebreihe Warnung , bald
eine freund�chaftlicheBitte , bald ein be�cheidenerTadel ,

bald ein verdientes Lob , bald ein kräftigesTro�twort , bald
ein ermunternder , �tärkender Zuruf, bald eine herzliche
Theilnehmungan dem Vorhaben, an den Schik�aleu,
an den Thaten des andern, mancheFehler und Verge-

e verhindern, manchesUnglükverhüten, manchem
erdrü��)�e vorbeugen, manche �chädlicheLeiden�chaft:zu-

rükfhaltenund �{hwächen, manchegute Handlung veran-
la��en und belohnen, mancheHerzeneinander näher brin-

gen und ihnen mancheQuellen der Freude und der Selig-
keit öffnen, Da können oft durch die Gegenwart und

die Wirk�amkeit vorzüglichver�tändiger und tugendhafter
Men�chendie edel�ten Keime in dem men�chlithenHerzen
entwieln, und Ent�chlú��e zur Reife gebrachtund zu

|

wirklichen Thaten werden , die �on�t immer bloßeEnt-

{lú}e gebliebenwären. Und wie viel können wir da

nicht durch un�er Bey�piel ausrichten! Welchen Einfluß
-

dadurch auf andere haben ! Wenn �ie das Schône, das

Gefällige, das Edle, das Sanfte der Tugendin un�ern
Ge�ichtszügen,in un�ern Urtheilen, in un�erm ganzen Be- .

tragen �ehen und bemerken ; wenn �ie �chen , wie úberein-

�timmendalle Theileun�ers Verhaltens �ind, wie ruhig,
wie zufrieden, wie getro�t uns der Genuß eines guten
Gewi��ens und die Ver�icherungdes göttlichenatE allens



U

64 Dev Werth

 fallens machet, wie heiterund ho��nuungsvollun�re Frôm-
 migfeit i�t: wie verehrungs- wie liebenswürdigmü��en
ihnen da nicht Tugend und Fröômmigfeitvorkommen !

welcheEindrücke mü��en die�e Bemerkungen,die�er Anblik

nicht auf Gute und Bö�e, auf Starke und Schwache,
guf Wankelmüthigeund auf Ent�chlo��ene machen! Wel-

cheheil�ame Selb�ibe�chämung in den einen - welcheedle

Nacheiferung in den andexn, welcheFe�tigkeit und Be-

harrlichkeitin den dritten wirken !
8

_ Endlich , M. A. Z- „ gewährt uns das ge�ellige
Leben, wenn es recht gebrauchtwird, �ehr viel un�chul-
diges und wahres Vergnügen. Schon der mannich-
faltige Nuten , den es uns ver�chaffet, i� die reich�te,
rein�te Quelle de��elben. Die�e größereMen�chenkenntniß,
die�e. Erweiterung un�rer Ein�ichten und un�ers Ge�ichts-
Frei�es , die�e Annäherungun�ers Gei�tes und un�ers Her-
zens gegen einander, die�es innigereGefühl un�rer Ver-

wandt�chaft mit einander , die�e Uebung in den edel�ten
Ge�innungen und Tugenden„ die�e Gelegenheit, Gutes

zu wirken und Glüf�eligkeit zu befördern : welche tu�t
muß dies nichtdem Wahrheitsfreunde,dem Tugendfreun-
de,dem Men�chenfreundegewähren! Und wie viele andere

Quellen des Vergnügeus öfnen uns nicht die gegen�eitige
Vertraulichkeit , die größereFreyheir , das natürliche

Be�treben zu gefallen und �ich von der be�ten Seite zu

zeigen, diemannichfaltigenAcußerungenund Bewei�e
des Wohlwollensun�rer Brüder, die Munterkeit des Gez

�prâches , der Reiz der Fröhlichkeit, �o viele angenehme
Be�chäftigungen und Unterhaltungenun�rer Sinne und

un�ers Gei�tes , die zu dem ge�elligenLeben gehörenund

ihm �einen ganzen Werth geben ! Und der wei�e , mit

Bewußt�eyn und Selb�tgefühl verbundene Genuß die�es
Vergnügens, wie erquiket, wie �tärket der nicht! Esi�t
Erholung von der vollbrachtenmüh�amen Arbeit ; Be-

“

lohnung für den Fleiß und die. Treue in der Erfüllung
der �chweren Berufspflichten; Ent�pannung und freyere,
leichtereWirk�amkeit des ange�trengtgewe�enen Gei�tes,

:

|

Es



des ge�elligen Lebens. 65
Es i�t Ruhe, und dochkeine unthätige, be�chwerlicheRu?
he; es i�t Ge�chäfftigkeit, und doch feine erzwungene , ex-.

müdende Ge�chäftigkeit. Wir freuen uns da gemkine
�chaftlichun�ers Da�eyns, un�rer Vorzüge, un�rer Güter,
un�rer Aus�ichten, un�rer Verbindungen; wir genießen
da gemein�chafclihund mit froßbemHerzendie mannich-
faltigenGaben und Erquickungen, die uns die Vor�chung
zu geñießengiebt; wir fühlen da den Werth der gegenz
�eitigen Achtungund Liebeund Freund�chaft, die uns ver-

bindet; wir finden uns da durch den Beyfall ermuntert
und belohnet,den man un�ern Ab�ichten, un�ern Ge�innun-
genund Thaten giebt; wir beruhigenund �tärken uns da
in der Vor�tellung der mannichfaltigenHülfe und Dien�t-
lei�tungen , die wir von einander erwärten dürfen., und der
vielen Dinge, die wir mit vereinigtenKräften ausrichten
fônnen¿ wir findenda mancherley Nahrung für un�ern
Ge�chmak, für un�ern Gei�t; wir wandelnda auf einem

�änften , mit Blumen be�treuten Pfade , und bekommen
dadurch neuenMuth und neue Kräfte, auch auf raußera,
mit Aun�tößenund Dornen bé�eztenWegen nicht zu ermü-
den, Und �ollte dies nicht eine angenehmeArt der Erxi-
‘�enz, ein wün�chenswürdigerGenuß eines eben �o man-

nichfa�tigen als wahrenVergnügens �eyn? Sollte das

ge�elligeLeben , das uns alle die�e Vortheile ver�chafft ,

nichteinen hr großenWerth haben? a

 Urtheilet al�o �elb�t, M. A. Z., was uns die�es
ge�ellige Leben alles �eyn und lei�ten, wel< eine Schule
der Weisheit und der Tugend, welch eine Quelle der

Glúf�eligkeit es uns werden könnte, wenn wir es �tets
auf die be�te�te Art gebrauchten; und �chließetdaräus , daß
es gemeiniglichun�re eigneSchuld i�t, wenn es uns ver-

gleichung8wei�enur wenig i�t und lei�tet, Verlanget
inzwi�chennicht, alle die�eVortheile, älle die�eVergnüz-
gungei jedesmal, und jedesmal in einemgewi��enhêhern

Gradezu genießen. So würde eure Erwartungzu�elten
befriedigetund das ge�elligeLeben eu< bald zur La�t wer-

‘den, Genug, daß es uns die�e Vörtheile , die�e Ve
IL Bano. E _gnügitne

-

TEN



f 42

I /

66 Der Werth
“ gnügungengewährenkann , und- mehr oder weniger

wirklichgewoähret. Mehr bedarf es zum Bewei�e �eines
__ großenWerthes nicht. 4 As i

_— Erkennet und empfindet denn die�en Werth des ge-
felligenLebens. Freuet euh der natürlichenFähigkeiten

_

und Anlagen , die euch der Schöpfer dazu gegebenhat.
Hütet euch, etwas, das �o tief in der Natur des Men-
chen gegründeti�t , das die men�chlicheVolll'ommenheit
und Glüffeligfkeit�o �ehr befördern fann, �chlechterdings
zu verwerfen und zu “verdammen. Folget vielmehr
die�em Rufe eurer Natur. Gebrauchet, genießetdas

ge�ellige Leben; aber gebrauchetund genießetes �o, wie

es einem Wei�en, einem Chri�ten an�teht. La��et nie-

mals weder eure Berufsge�chäffte,noch eure häuslichen
Pflichten , nocheure allgemeinenChri�tenpflichten, noch
den wei�en Gebrauch des �tillen Nachdenkens und ver-

núnftiger Andachtsübungendarunter leiden, Ziehet
“euch oft wegen der Gemücthsfa��ung, die iht in das

ge�ellige Leben bringet , und in welcher ihr da �eyd,
wegen der Vortheile und des Vergnügens, die ihr dar-

aus �{öpfet , zur Rechen�chaft. Befriedigeteuh nicht
aus Unacht�amkeit und Trägheit mit jedem kleinen

-  Vortheile, mit jedem unbedeutenden Vergnügen , die

euch da der Zufall ver�chaffet. Suchet alle die Vor-
theile, alle die Vergnügungendaraus zu ziehen, die

es euch gewähren kann. Sorget dabeynicht blos für
eure Sinne, �ondern auh für euer Herz, für euern

Ver�tand, für Gedanken und Empfindungen, die ihr
aus dem ge�elligenLeben mitnehmen, und die euh auh
bey euern Ge�chäfften oder in der Stille erfreuen und

núüzlich�eyn können,
i

- Hütet euch„ das ge�elligeLeben als eine Sache zu
betrachten , zu ‘deren Gebrauche und Genu��e weder

Aufinerk�amkeit noh Sorgfalt, weder Weisheit noh
Tugenderfordert werden, wozu jedermann gleichfähig

und ge�chifei�t, und wovon �ich jedermanngleich viel

ver�prechendarf, Nein , nur der aufmerk�ameund
i :

denkende,



des ge�elligen Lebens. 209

denkende, nur dex gute, empfind�ame , tugendhafte
Men�ch kann alle die Vortheile und Vergnügungen des
ge�elligenLebens „ die wiv betrachtet haben, genießen,
oder dochin einem hôhernGrade genießen. Die Vor-

theile, die Vergnügungen„ die der undenkende, der

leicht�innige, der bö�e Men�ch dg genießt, �ind gemeinig-
lich �ehr betrüglih, eder habendoch feinen großenWerth.
Verbindungen „, die �ih auf Eigennuz, guf Laune, auf
hädliche Aus�ichten gründen, haben nicht lange Be-
�tandz �ie werden eben�o leicht und eben �o bald ge�chwächt
und aufgehoben, als �ie ent�tanden �ind, Vergnügungen,

die ihrenGrund nicht in cinem guten , men�chenliebenden
Herzen haben , die blos von dem Zufalle abhängen, blos

auf die Vertreibung der Langenweile, oder auf die Be-

täubung der Sinne abzielen; Vergnügungen, an wel-

chen Tugend und Freund�chaft keinen Antheil haben,
können vielleicht uu�chuldig, aber nie in einem hohen
Grade begehrenswürdig�eyn, nie die Seele ganz auf
eine edle Art be�chäftigen. ;

Nein „- gebrauchetdas ge�ellige Leben dazu, wozu
es be�timmt und ge�chikt i�t. Suchet da eure Men-

�chenkenntniß zu vermehrenund zu berichtigen, euern

Ge�ichtskreis zu erweitern , euern Vorrath von nüzlichen
Kenntni��en zu bereichern, und euch in jeder guten Ge-

�innung zu �tärken, in jeder Tugendzu üben. Lernetk
da eurer Nebenmen�cheneuchfreuen ; lernet �ie lieben,
bewei�et ihnen da eure Liebe dur<h mancherley ‘núzliche

Dien�te und Gefälligkeiten; gebetandern gern und
reichlichund auf eine edle Art das , was ihr habt , wenn-

ihr an dem, was �ie haben, Theil nehmen wollet,

Genießet da das Vergnügendes lehrreichen, Unterhal-
tenden Ge�präches, das Vergnügender Freund�chaft,
der Vertraulichkeit , das Vergnügender gemein�chaftlichen
Freude über die göttliche Güte; beiligetund. erhöhet
die�es Vergnügendurch das frohe Andenken an Gott,
den Geber de��elben; und la��et euch denn die Vortheile ,

die Vergnügungen, die ihr aus dem Umgangemit euern.
| SA Brüdern



N

68 Der Werthdes ge�elligenLebens.

Brüdern �{öpfet , neuen Antrieb und neue Kräfte zur
Erfüllungjeder Pflicht des ge�chäftigen, des häuslichen,

des ein�amen Lebens geben. So wird euh eure Ge�el-
ligkeit nicht nur un�chädlich , �ondern auf alle Wei�e
núzlih �eyn. So wird �ie euch fähig machen, derein�t

_in einem hôhernZu�tande in noch genauere und �eligere -

Verbindungenmit den wei�e�ten und be�ten Men�chen zu
treten, und aus dem Umgange mit ihnen no< mehr
Vollkommenheitund Glük�eligkeitzu {hdpfen, Amen,

XXVII. Pré



69

XV.Predigt.

Der Werth des ge�elligenLebens.

CL E

Römer 12, 9. 11,

Seyd nicht träge in dem, was ihr thun �ollt.

6 ott, du ha�t uns alle zu einem thâten, ge�chä�ti-
gen Leben be�timmt. Dazu ha�t du uns allen

Fähigkeiten und Kräfte und die mächtig�ten Antriebe

gegeben, Dazuha�t du uns �o vielen Bedürfni��en un-

terworfen, und ihre Fordererungenan uns �o dringend
gemacht. Dazu ha�t du uns alle �o genau mit einander

verbunden , und in eine �o große Abhängigkeitvon ein-
ander ge�ezt. Wir �ollen als vernünftigeund freyeGe-

höpfe die Ehre und das Vergnügen genießen, untere

deiner Auf�icht und vermittel�t deines Bey�tandes Stifter
und Beförderer un�rer Brüder zu �eyn, und auch dg-

durch , daß wir �elb�t wirken und Gutes wirken , �ollen
wit dir ähnlichwerden, der du von Ewigkeit zu Ewig-
keit wirke�t, und �tets das Be�te wirke�t, Ferne �ey es

denn von uns, die Vorzügezu verkennen oder �ie un-

gebrauchtzu la��en! Ferne �ey es von uns, uns einem

“trägen, unthätigen, müßigenLeben zu ergeben!Ferne
�ey es von uns, im Recht - und Wohlthun jemals müde

zu werden! Nein „ die Fähigkeitenund Kräfte, die du

“uns ge�chenketha�t, zu gebrauchen, und �ie auf die be�te,
‘würdig�te Art zu gebrauchen, die Ge�chäffte, die du

uns aufgetragenha�t, guszurichten, und mit Fleißund

: 3 SUE



70 Dex Werth

Treue auszurichten; immer mehrGutes und Nüzliches
unter den Men�chen zu- wirken und zu befdrdern : das

�oll un�re Lu�t und un�er Ruhm, das �oll der Weg �eyn,
auf welchem wir Vollkominenheitund Glük�eligkeit
�uchen und finden! Stärke du uns �elb�t , -barmherziger
Gott, in die�en guten Ge�innungen, und gieb, daß �ie
bey uns allen That und Wahrheit werden. Laß uns
auch izt die Vortheile eines mit �olchen Ge�innungen
Überein�timmendenVerhaltens �o Überzeugenderkennen ,

daß wir dadurch auf das kräftig�te dazu erwekt und an-

getrieben, oder darinnen befe�tiget werden, Segne in

die�er Ab�icht. un�er Nachdenken über die Lehren, die
man uns vortragen wird, und erhdre un�er Gebet dürch
Je�um Chri�tum, in de��en Namen wir dichferner an-

rufen und �prechen: Un�er Vater 2c.

Römer 12, y. 11.

Seyd nicht träge in dem , was ihr thun �ollt.

tr gar zu viele Men�chen �chmachten nah Ruhe als
{ der höch�ten Glüf�eligkeit; flagen Über die Menge

von Ge�chäfftenund Sorgen die guf ihnen liegen; wün-

�chen der�elben entladen; wün�chen von aller Nothwen-
digkeit, �ich auf: die�e oder auf eine andere be�timmte
Art zu be�chäftigen, frey zu �eyn ; und dann mit ihrer
Zeit und mit ihren Kräften nah eignemGutdünken zu
Lerfahren, und den Gebrauch davon zu machen, der

ihren Neigungenund ihrem Ge�chmackeam angeme��en:
�ten wäre. Selten wi��en �olche Men�chen recht , was

�te wün�chen ; gemeiniglichwün�chen �ie einige kleine ,

fehr erträglicheBe�chwerden. und Uebel gegen weit

größerezu vertau�chen. Ruhe, M. A. Z., Ruhei�t
freylich eiù erwün�chens8werthesGut. Aber �té be�tehet
nicht in Ge�chäfftlofigkeit,nicht in träger Unthätigkeit.
Sie gründet �i< mehr auf Mäßigung, auf Ordnung,

auf innere Zufriedenheit. Sie kaun beydem ge�chäfftig-
�ten LebenStatt findenz und niemand kennet und genießt

- fie



eines ge�chäftigen Lebens. ZL,“HE
N

R-

�ie wenigerals der ge�chäf�tslo�e Müßiggänger.-Nein „-

S.

für einen Men�chen , der Ge�undheit und Kräfte hat,
i�t ein ge�chäfftigesLeben einem unbe�chäfftig�tenweit

vorzuziehen. Jenes gewähretihm weit, mehr Freuden
und Vergnügungen, und-trägtweit mehr zu �einer Voll-

fommenheit und Glüfligkeit bey, als die�es. Deswe-

gen muntert die heiligeSchrift, die un�re wahren Be-

dúrfni}}ekennet, und am be�ten weiß, was ums gut und

glük�elig machen kann , uns allenthalben zum Fleiße,
zur. Arbeit�amkeit , zur An�trengung un�rer Kräfte auf.
Seyt nicht träge in dem, was ihr thun�ollt , rufet
Uns der Apo�tel Paulus in un�erm Texte zu. Verrichtet
die Ge�chäfte euers Amtes, euers Berufes nicht aus*

Zwang , nicht mit Widerwillen , nicht auf eine �chläfrige,
-

nachläßigeArt ; nehmet �ie vielmehymit Eifer und

Sorgfalt wahr. Laßt uns, M. A. Z., um uns zu
einer de�to willigeraBefolgungdie�er apo�toli�chen Vor-

rift erwecken ,

;

:

den großenWerth eines ge�chäftigenLebens
Ï

betrachten, und zu dem Ende

er�tlich unter�uchen, wie ein �olchesLebenbe�chaf-
fen �eyn mü��e, wenn es einen großen Werth
haben �oll; und :

dann, was ihm die�en Werth gebe, oder worinn
der�elbebe�tehe. AT :

Durch ein ge�chäfftigesLeben ver�tehen wir ein
- �olches Leben , woo wir , vermdgun�ers Standes , un�ers

Amtes, unters Berufs , un�rer Verbindungenmit andern

Men�chen, �o viele , und �o mannichfaltige, größtentheils
be�timte, Arbeiten zu be�orgen und Ge�chäfte auszu-
richten haben , als uns nur Zeit und Kräfte zu be�orgen
‘und auszurichten ver�tatten. :

|

Soll ein �olches Leben einen wahren, einen großen
Werth haben, �o mü��en er�tlich die�e Arbeiten, die�e
Ge�chäfte, un�ern Kräften, den Kräften un�ers Gei-

�tes und un�ers Körpersangeme��en �eyn, Wir mü��en
:

E 4 das,

_-—



E Der Werth
|

das, was wir zu thun und zu be�orgen haben, kennen ,
“_ ver�tchen; wir mü��en die dazu ecforderlicheFähigkeit,

Ge�chiklichk«tt, Wi��en�chaft be�izenz wir mü��en es,
__ wenig�tens in den mei�ten Fällen, mit Leichtigkeitund

eiter gewi��en Zuver�icht thun können; wir mü��en uns
al�o frühzeitigund langegenug darinnen geüdtund es

darinnen zu einer gewi��en Fertigkeit gebrachthaben.
Wenn wir bey un�ern Arbeiten und Ge�chäfften glei
�am alle Augenblicke,bald dur<h Unwi��enheit de��en ,

was uns zu thun obliegt, bald durh Bedenklichkeiten
und Zweifel, wie die Sache am be�ten anzufangen und
auszuführen�ey, bald dur< das Gefühl un�ers Uuver-
mögens, �ie wirklichauszuführen , aufgehalten,verwirret,

geäüg�tiget werden : �o kann ein �olches Leben freylich
“FeinengroßenWerth für uns haben; es i�t La�t, drücken-

de La�t, unter welcher wir leicht erliegenkönnen.

Soll ferner ein ge�chäfftigesLeben einen wahren,
großenWerth haben; �o mü��en die Ge�chäfte, die
wir treiben, rechtmaßig,und wir mü��en von ihrer
Rechtmäßigkeitver�ichert �eyn. Wir mü��en �ie ohne
innere Unruhe , ohneVorwürfe un�ers Gewi��ens , ohne
knechti�cheFurcht vor Gott thun können, Wir mü��en
uns der�elben auh vor den Men�chen nicht �chämen
dürfen ; und dazu haben wir nie Ur�ache, �obald un�re
Arbeiten , un�re Ge�chäfte. weder mit der Gerechtigkeit
nochmit der Liebe des Näch�ten, weder mit göttlichen
noh mit men�chlichen Ge�ehen �treiten, �o niedrigund
unbedeutend �ie au<h übrigens �eyn mögen. Wennwir
uns hingegenin Ge�chäffte verwieln , die un�er eigenes
Gewi��en mißbilliget, oder die wir doch nichtgeradezu
gut heißenkönnen; in Ge�chäffte, wobey wir uns weder
das Wohlgefallenno<hden Segen des höch�tenWe�ens
ver�prechen dúrfen , und den Gedanken an ihn und �eine
Gegenwart �cheuen mü��en; in Ge�chäffte, die von den
ver�tändig�ten und recht�chaffen�tenMen�chen für erniedriz
gendund entehrend, oder doch des Fleißes und der Zeit,

die wir darauf verwenden, untwerthgehalten ‘werden z
|

|

E

dann



des ge�chäftigenLebens.
|

73

dann hat freylih ein �olches Leben um �o viel weniger
Werth, um o viel ge�chäftiger es i�t. Ge�chäfte „ die

man vor Gott, vor der Welt, vor �ich �elb�t verbergen,
deren Ab�icht und Gang man mit dem Schleyer des Ge-
heimni��es , der Argli�t, der Vor�tellung bede>en muß:
worüber man niemanden, und oft kaum �ich �eb�t Ne:

chèen�chaftzu geben�ich getrauet ; und wovon man früher
oder �päter Schande und Strafezu befürchtenR,hat: �olcheGe�chäffte mü��en dem Unglüklichen, der �ich
damit abgiebt, nothwendig�ein ganzes Leben verbittern ,

und kônnen nichts als Sorgenund “Bekümmerni��e¡ueFolgehaben.
Soll drittens ein ge�chä�tiges(eben einenabren:

großenWerth haben , �o muß Ordnung in den Gea
haftenherr�chen.Wir mü��enwi��en , wie die Ge:
chäffte auf einander folgen, wie �ie mit einander verz

bunden �ind, wie eines in das andere eingreift, eines

zur Erleichterung,zur Be�chleunigung,zur Beförderung
Des andern dienet, Wir mü��en eine richtigeund �o viel
möglichgengue Ueber�ichtdes Ganzenhabenund be�timme

i

wi��en, was wir zu jeder Zeit, an jedemOrte, in jedem.
Fache, in jeder Rüfficht zu thun und zu be�orgen haben..
Die Ordnung, M. A. Z., erleichtert uns alle, �elb
die männichfaltig�tenund �chwer�ten Ge�chäffte. Sie
kommen uns alsdann �elten unerwartet, finden uns �et:
ten unbereitet; und �elb�t das Zufälligeund Unerwartete
findet da, wo Ordnung herr�chet , noh immer Muße
und Raum. Die Ordnungläßt uns alles mit Ruhe„
mit gé�eztem We�en , mit gela��enemGei�te thun; und.

keine Arbeit er�chôp�tuns weniger , und gelingt uns.

be��er , als die wir in einer �olchenGemüthsfa��ungvev-
richten, Wo hingegenUnordnungin den Ge�chäften
i�t, da herr�chetVerwirrung, Wider�pruch , Zwietracht,
äng�tlicheUnruhe; da weiß man nicht, wo man anfan2
gen, wo man fortfahren , wo man aufhören �oll; da

verdrängteinGe�chäfte das andere; da vergißt man ein

Ge�chäffteüberdem andernz da wird man von Ge�chäfß
Es ten



E F Der Werth

ten bald úbereilet, bald überhäuft; da hat man #o viel
' verge��ene oder ver�äumte Ge�chäfftenachzuhdlen, daß man

an die gegenwärtigenkaum recht denken kann; da muß
man �ich zu der einen Zeit bis zur Ermüdungund Ent-
Fräftungan�trengen , und weiß zur andern Zeitnicht, was
man “eigentlichvornehmen �oll; da hat man kein fe�tes

« Ziel , nachwelchemman �trebet , und weißnie, wie nahe
oder wie weit man von dem�elben entfernt i�t; und dies

‘alles muß dem Men�chen nothwendig �eine Ge�chäfte
unangenehmund be�chwerlichmachen,

/

Soll endlich ein ge�chäfftiges Leben einen wahren,
-

“großen Werthfür uns haben, �o mü��en wir �olche -

Ge�chäfte treiben, von welchen wik uns für uns
�elb , oder für andere wahr�cheiulicher Wei�e
Nußenver�prechen können, ob es gleichnichts weni:

ger als nothwendigi�t, daß wir die�en Nußen be�timmt
und mit Gewißheit voraus�echen, oder de��elben immer

�o gleich und auf eine �ichtbare oder un�ern Wün�chen
und Be�trebungen‘angeme��ene Wei�e theilhaftig werden.

Jmnmer aufs Ungewi��e und ohne Hoffnungdes Prei�es
in den Schranken zu laufen, das muß zulezt auh den

__ muthig�ten Wettläufer ermüden. YJmmerzu arbeiten ,

und die Früchte�einer Arbeit nie reifenzu �ehen , nie ein-

�ammeln zu können , das kann auchden fleißig�ten, eifrig:
�ten Arbeiter zulezt verdro��en und träge machen. Jnzwi-
�chen ge�chiehtes �elten , und �elten ohne un�re Schuld ,

daß rehtmäßige, mit Ver�tand, mit Fleiß, mit Ordnung
getriebeneGe�chäffte niht uns und andern nüzlich�eyn
�ollten. Nun mü��en wir entweder eigennüßignoch hab-
�üchtig �eyn; nicht blos auf uns, �ondern auch auf das

gemeine Be�te �ehen; nicht blos die äußern �ichtbaren ,

gegenwärtigenVortheile �ondern auch die eutfernten gu-
ten Folgenun�rer Ge�chäffteund ihren Einfluß in un�re
gei�tigeVollkommenheitin Rechnungbringen ; und dann
wird es uns, auch beyeinem �ehr mittelmäßigenGlücfe,
nie weder an Antrieb zur Ge�chäfftigkeitnoch an Beloh-
nung für die�elbe fehlen.

I�t



eines ge�chäfftigenLebens. 75

Jf nun ein ge�chäfftigesLeben �o be�chaffen,M. A. Z.,
�ind die Ge�chäfte, die uns obliegen, un�ern Fähigkeiten:
und Kräften angeme��en ; �ind �ie un�chuldig und recht-
mäßig; treiben wir �te in der gehdrigenOrdnung; dúr-

feu wir uns Nußkendavon ver�prechen : �o �chreibenwir,
einem �olchenLeden einen wahren , großenWerth zu, |
ziehenwir da��elbe dem ge�chäfftlo�en Leben weit vor.

-

Und was giebt ihm nun wohl die�en Werth?
Worinnen be�tehet der�elbe? Um die�e Frage zu bez

antworten, dürfen wir nur die Folgen und Wirkungen
Eines auf die�e Art ge�chäfftigenLebens in Erwägung

ziehen. SEES
|

Ein ge�chäfftigesLebeni�t er�tlih das be�te, ia das
einzige �ichere Mittel gegen die Langeweile; und.
Langeweile i�t un�treitig eine �ehr drückende La�t. . Nie

i�t der ge�chäfftigeMann verlegen , woztt er die�en Tag,
die�e Stunde anwenden, wie und womiter �ich da be-

�chäftigenoder unterhalten �oll. Sobald er vom Schlafe
erwachet, geht er �einem Tagwerkeentgegen , �ieht es

{ón vor �h , und ordnet und verbindet alle Theile
de��elben mit einander, Jeder Ab�chnitt des Tages hat
�eine Be�timmungein Ge�chäfftefolgetauf das andere ,

eines we<�elt immer mit dem andern ab, jede Stunde
führet gleich�amvon �ich �elb�t das Jhrige herbey; und

die Muße, die ihm �einè Ge�chäf�te übrig la��en , i�t ge-
meiniglichzukurz, als

E
es ihm an Mitteln und Ge-

legenheitenfehlenkönnte, �ie auf eine eben �o angenehme-

als nüzlicheWei�e zuzubringen. Und �o lichen die

Stunden , die Tage, die Wochen, die Jahre dahin,
ohne daß �ie ihm je lang geworden, je zur La�t gefallen
wären; und doch �ind’ �ie für ihn nicht �chlechterdings
ver�chwunden , er weiß, daß er �ie gebraucht, daß er �ie
aufeine rechtmäßige,gemeinnüßigeArt gebraucht, däß
er �ie zum Recht - und Wohlthun angewandt hat, und

daß �ie in Rük�icht auf ihreFolgennicht für ihn verloren

find. — Wie unglüklichi�t nichthingegender Ge�chäffts-
lo�e, der Múßiggänger!Wie oft äußer�t verlegen,was

BR



De Vrh
__>œmit�eitem Tage anfangen, wie er die er�ten , die be�ten,

die mei�ten Stunden de��elben zubringen�oll! Wie äng�t-
lich �uchet er �ich zu zer�treueu! Wie unruhig, wie ver-

AS
er von einer Sache zur. andern, von einem

rte zum andern, von einer Ge�ell�chaft zur andern,
nimmt bald die�es, bald jenes vor, und findet an nichts
Ge�chmak , und wird durch nichts befriediget! Wie �ehr
hângt nicht �ein Vergnügen und �eine Zufriedenheitvon

den klein�tenZufällen ab, und wie leichtkann ihn nicht
jeder Mangel �einer gewohntenZer�treuungen und Ge-

�ell�chaften elend machen! Wie �chwer fällt es ihm nicht
oft, zu welcher �auern Arbeit wird es ihm nicht oft , �h
die Zeit zu vertreiben , oder, wie er es auch nennet , die

Zeitzu tôdten ! Wie ungedultig �chmachtet er oft nachder

Stuudé , woer die La�t der Langenweile, die ihn den ganzen
Tag hindurchdrükte , auf eine kürzereoder längereZeit
in den Armen des Schlafes von �ich wälzen.kann!

___ Ein ge�chä��tiges Leben i� ferner ein �icheres Ver-
wahrungsmittel vor tau�end Thorheitenund �ünd-
lichen Aus�chweifungen , die der Men�ch , der ein un-

be�chäftigtes, müßiges Leben führet , �elten vermeidet.
KGerkeine be�timmten Ge�chäffte hat , wer folglichvon der

Langenweilegedrúktund verfolget wird , der . fühlet �ich
unglüklich, hängt �ich al�o �ehr leichtan alles, was ihm
Zer�treuung, Unterhaltung, Vergnügen ver�pricht, an

alles , wovon er einige Erleichterung�eines Zu�tandes hof-
fenfann. Und da er �o viele Stunden , ganze Tage und

“Wochen und Jahre damit auszufüllen hat, �o darf er in

Der Wahl der Mittel und Per�onen , die ihmdazu verhel-

Le
können, nichte>el �eyn ; muß �ich oft mit den niedrig-

en, un�chmakhafte�ten Zeitvertreiben, mit den gröb�ten
Arten von Vergnügungenbefriedigen; und dadie be��ere,
die ge�chäftigeKla��e von Men�chen �einer weder bedarf
noch begehret„ �o �ieht er �ich gemeiniglihauf den Umgang
und die Ge�ell�chaft von Leuten einge�chränkt, die �o, wie
er; �ich �elb�t und andern zur La�t �ind, die �o wenig , als

ev, einen gurcen, edlen Gebrauchvon ihrenKräftenund

von



des ge�chäftigenLebens. 7
von ihrerZeit zu machenwi��en. Und vorwelchenThore
heiten und Aus�chweifungenkann er da wohl �icher �eyn ?

Welcher Thorheit , welchemLa�ter wird er �ich nicht gern
in die Arme werfen, �obald �ie ihmZeitvertreibund tu�t
ver�prechen? Ganz anders verhält es �ich. mit dem gee

�chäftigen Manne „, der nämlich �o ge�chäfftigi�t, wie ich
es vorhin be�chriebenhabe, Seine Ge�chäfte la��en ihm
zu wenigMuße übrig, und geben �einem Gei�te eine zu
männliche, ern�thafteRichtung, als daß er �o leicht ver-

�ucht werden �ollte, die�e wenige Muße �chlecht anzuwen-
den. DieLiebe zur Ordnung, die ihnbey �einen Ge�chä-
ten begleitet, die verläßt ihn auch in �einen Erholungs-
�tunden nicht; und da er die�elben vermöge�eines Chae
rafters und �eines Verhaltens in der Ge�ell�chaft der

be�ten, würdig�ten Men�chen zubringen kann und darf -

wie könnte er der�elben den Umgangmit Leicht�innigen
und Thoren , mit Men�chen, die ihm verächtlichund

gemein�chädlichvorklommen mü��en, vorziehen?
Ein ge�chäfftigesLeben i�t drittens der �tärk�te An-

trieb und das be�te Mittel, alle un�re Fähigkeiten
zu entwickeln,alle un�re Kräftezu außern, zu üben,
zu �tärken und dadur< un�re wahre Vollkommen4
heit zu befördern. OhneAufmerk�amkeit , ohneUeber-
legung, ohneNachdenken, ohneVergleichungund Ver-

bindung vieler Dinge mit einander , ohne be�tändige
Rúk�icht auf das Vergangeneund auf das Zukünftiges
la��en �ich keine Ge�chäfte, die nicht blos mechani�ch�inds
mit gutem Erfolgetreiben; und je zu�ammenge�ezter, jE
mannichfaltiger, jewichtiger�ie �ind, de�to mehr mü��en
wir un�re Aufmerk�amkeitund un�er Nachdenkendabep
verdoppeln, und alle un�re Gei�teskräfte in Thätigkeit:
�ehen. Eben �o wenig la��en �ichdie mit allenGe�chäften
mehroder weniger verbundenenHinderni��e und Schwiéo
rigkeiten, ohneFleiß , ohneOrdnung , ohne ausharrende
Geduld , ohneStandhaftigkeit, ohneVor�icht und Kluge
heit überwinden. Wie mächtigmú��en uns al�o da nichs
Pflicht, Nothwendigksit, Vortheil, Ehre, zur Anwens

|

ECA

bung
*



78 Der Werth
“

dung und nicht �elten zur An�trengungun�rer Kräfte an-

treiben! Und wie viel weiter mü��en wir es nicht in der

guten„in der be�ten Anwendungder�elben bringen ; wie

viel richtigerdenken lernen; wie viel ver�tändiger, vor-

�ichtiger, klüger, ge�chikter, tugendhafter; wie viel brauch-
barer für andere werden, als �olches alles bey einem ge-
chäfftslo�enLeben ge�chehenkönnte! Wie viel lernetnicht

der ge�chäftige Mann mit �einem Ver�tande umfa��en ,

in �einem Gedächtni��e behalten und mit �einen Kräften
ausrichten! Wie �chnell und wie leichtganze langeRei-

hen von Dingen und Begebenheitengleich�ammit einem“

Blieke über�ehen ! Wierichtig trift er nichtden Punkt, wor-

auf alles dabey anfômmt! Wie deutlich weiß er nicht
die verwikelte�te Sache auseinander zu �eßen! Wie viele

Zufälle und Veränderungen der Dinge �ieht er nicht
voraus; wie viele bringt er bey �einen Entwürfen und

Handlungenmit in An�chlag, die den Unwi��enden oder

den Ungeübtenbefremden und in ein bldd�inniges Er-

�taunen �eßen. Und welcheHinderni��eÜber�teigt, welche
Schwierigkeitenüberwindet er nicht zuleztmit Muthund

Zuver�icht ! Und �ollen dies niht Vorzüge, begehréèns-
würdigeVorzüge �eyn? Sollen �ie um den Preis eines

arbeit�amen , ge�chäftigenLebens zu theuer erfauft wer:

den? Können wir un�re Kräfte ohne die gehörigeAn-

�trengung üben , und ohneanhaltendeUebung�tärken und

érhdhen? Sind Fähigkeitenund Kräfte , die wir zwar be-

�iben, aber nicht äußern, nicht anwenden „ nicht recht zu

gebrauchenwi��en, von großem Werthe? Be�teht nicht
in dem richtig�ten, leichte�ten, be�ten, glüklich�tenGe-
brauche, in der größten, möglichenErhöhungder�elben
un�re innere gei�tigeVollkommenheit, die einzigeArt von

Vollkommenheit, die uns ewiglichbleibt? Und wir �ollten
�îe lieber durch ein trâgesmüßigesLeben{lummernla��en,
die�e edlen, �o viel vermögendenKräfte,als daß wir �ie durh<
Arbeit�amteitund Ge�chäfftigkeiterwekten und �tärkten?

Ein ge�chäfftigesLeben i�t viertens die be�te Gele-
genheit,andern Men�chen auf TESy

: Ee nuzUO)



des ge�chäftigenLebens 79“

nüzlichzu �eyn und einen mannifaltigen großen
Einfluß in das gemeine Be�te zu haben. Soll die

Ge�ell�chaft der Men�chen be�tehen, M. A. Z., �oll ihr -

es wohlgehen, �o mü��en von ihren Gliedern mancherley
Arbeiten und Ge�chäffte verrichtet, und mit Fleiß und

Treue verrichtet werden, Der cine muß für die�e, dee

andere für jene Gattung von Bedürfni��en , von Vor-
theilen , von Bequemlichkeitenund Vergnügungen�einex
Brüder �orgen. Je mehrArbeiten und Ge�chäffre die�er

|

Art wir al�o auf uns nehmen und vollbringen: de�to
núzlicherwerden wir der Ge�ell�chaft; de�to verdienter

machenwir uns um die�elbe; de�to reicheri�t der Beytrag,
den wir zum gemeinenBe�ten darbringen, Nur der ge-
�chäfftigeMann i�t dankbar gegen die Ge�ell�chaft , die ihn
nähret und {hÜßet, und ihmtau�end Vortheilever�cha�fet,
er vergiltihr , und vergiltihr oft mit Wucher die Dien�te,

*

die �ie ihmlei�tet, Der Ge�chäfftslo�e , der Müßiggängex
hingegen i�t ein Niederträchtiger, der immer empfängt
und niemals giebt, der niemanden nüßet , und doch vou

jedermannDien�te erhält ; ein bô�er Schuldner , der �eine
Schuld täglichhäufet, und nie an die Wiederbezahlung
der�elben denket, — Und wie weit wirket nicht der gee
�chäfftigeMann um �ich her! Für wie viele �einer nähern
und entferntern, ihm bekannten und unbekannten Brüz -

der von allen Ständen und Kla��en denket und �orget
und arbeiteter nicht mittelbarer und unmittelbarerWei�e?
Welche Dien�te lei�tet er ihnen nicht durch �einen Rath,
durch �einen Bey�tand , durch �eine Ein�ichten , dur
�eine Ge�chiklichkeit, dur �einen Fleiß, durch �eine
Treue! Wie viele andere �ebet ex nicht durch �eine Gez

�chäfte in die gemeinnüßig�te Thätigkeit! Wie viel

Bô�es verhindert, wie viel Gutes befördert er nicht
dadurch! Wie oft wird er durch die�es alles der Wohke|
thäter , nicht nur des. gegenwärtigen�ondern auch des

fünftigen Men�chenge�chlehts ! Und ein �olches Lebeix
�ollte nicht einen wahren , großen Werthhaben , �olite
nicht einem ge�chäf�tslo�en “Leben weit vorzuziehenath



go e
4: DeL Werth

__A� ader ein ge�chäftigesLeben{ehrnúzlih, �o muß
es auchfünftenseben deswegen cine reicde Quelle des
Vergnügens- und der Glük�eligkeitfür uns �eyn.
Und in der That, M. A. Z., welch ein Vergnügen i�
es nicht, �eine Kräfte zu äußern, �ie mit Leichtigkeit,

mit gutem Erfolge, auf eine gemeinnÜßigeArt zuäußern!
Welch ein Vergnügen, Hinderni��e über�tiegen, Schwie-
rigkeitenüberwunden, weitläu�tigeEntwürfe ausgeführt,
nüzlicheArbeiten vollbracht, gute Ab�ichten erreicht zu
haben! Welch ein Vergnügen, wenn man �ich am Ende
des Tages, der Woche, des Jahres Rechen�chaft von

der Anwendung �einer Zeit und �einer Kräfte geben,
wenn man �ich in dem Gedanken beruhigenkann , daß man

�ie nichtverloren-, nicht ver�chwendet , nichtgemißzbraucht„

�ondern �ie nach dem Willen Gottes angewandt und viele -

gute nüzlicheDinge damit ausgerichtethabe! Welch ein

Vergnügen, wenn man �ich �elb�t �agen darf, daß man

feinePflicht erfüllet , �eine Stelle würdig bekleidet , daß
man vielen �einer Nebenmen�chen gedienet und geholfen
habe , daß man ein Wohlthäter �einer Brüder gewe�en
�ey! Welch ein Vergnügen, wenn man �ich die Achtung,
die Liebe, die Dankbarkeit der ganzen Ge�ell�chaft ver-

�prechen , und ihre Gegendien�te, ihre Ehrenbezeugungen
und Belohnungen, mit gutem Gewi��en und im Gefühle,

daß man der�elben nicht unwerth �ey, annehmenund

gebrauchenkann! Und wie viel mü��en nicht alle die�e
Vergnügungenzur Glük�eligkeitdes Men�chenbeytragen !

‘Wieangenehm muß ihm nicht die Rük�icht auf �ein ver-

gangenes , der Genuß �eines gegenwärtigen, und die Aus-

“�icht in �ein künftigesLeben �eyn! Wie getro�t darf er

„niht an Gott gedenken, und wie frey und zuver�ichtlich
mit den Men�chen umgehen! Wie froh, wie zufrieden
muß ihn nicht das Bewußt�eyndes Wachsthums�einer
innern Vollkommenheitund-der Anblik des Guten , das
er außer �ich gewirkthat, machen! Wie �üße muß ihm
nicht jede kürzereoder längereErholung , der Genuß jedes
un�chuldigen, �innlichen oder gei�tigen , Vergnúgens

jeyn/,



eines ge�chäftigenLebens. 8L

�eyn, da er �ich durch núzlicheGe�chäffte dazu berechtiget,
und �einen Ge�chmaknicht durchden allzuhäu�igenGenuß
diè�erWúrze-desLebens abgenuzthat! Lauter Vortheile „

lauter Vergnügungenund Freuden, -die dem Ge�chäffts-
lo�en, dem Müßiggängerganz fremde �ind. Jhm �ind.

‘�eine Fähigkeiten„�eine Kräfte nicht �elten zur La�i. Für
ihn �ind alle Tage, alle Wochen, alle Jahre �eines Le-
bens gleich leer an Thaten und Begebenheiten , deren

Andenken ihn trô�ten und erfreuen kdnnate. Jhu be�chä-
met und Verwirret das Vergangene, das Gegenwärtige
und das Zukünftige; und �o oft er über �ich �elb�t nach-

zudenkengenöthigetwird , muß er �ich vor Gott und vor

den Men�chen �cheuen, Seine Vergnügungen �id eben

�o einfórmig als unbefriedigend. Und wie oft muß er

der�elben Überdrúßig,wie oft mü��en �ie ihm zum Eckel 5

werden! Wie groß muß denn auch in die�er Ab�icht der

Vorzug �eyn, den jeter vor die�em hat ! A

Endlich, M. A. Z., i�t ein ge�chäf�tigesLeben, das

mit Ver�tand, mit Ordnung, mit Gewi��enha�tigkeit

gerawird, und zum gemeinen Wohl abzweet, die

e�te Vorbereitung zu einem höhern, volllomme-
úern und glük�eligernZu�tande in der künftigen
Welt, Ye mehr wir hier un�re Fähigkeitenentwi>eln
und un�re Kräfte durch Uebungerhöhenund �tärken : zu
de�to größernund wichtigerDingen werden wir �ie dort
gebrauchenz de�to mehr werden wir dort damit gusrichten
können ; de�to ge�chwinderund leichter werden wir uns
dort dem Ziele der hôch�tenVolllommenheitnähern. Je
�orgfältiger und treuer wir in die�er Provinz des Reiches
Gottes das thun, was er uns da zu thun aufgetragen
hat

;

de�tomehr.wird ex uns in andern Provinzen �eines
Reiches zu thun und zu be�orgen anvertrauen. Je weiter

wir hier in gemeinnüßigenAb�ichten um uns her wirken ;

de�to grôßeri�t der Wirkungskreis, den er uns dort an-
wei�en wird. Je be��er wir uns hier von un�erm himm-
li�chenVatererziehenund bilden la��en z de�to be��er wicd

er uns dort , wenn wir die�en Stand der Kindheit mit.
IL: Band, 8 dem



8 Der Werth
“dem männlichen Stande verwech�eln, gebrauchenkdn-

nen, Ruhe und ErquickungohnevorhergegangeneAre
beit , Belohnung ohne Verdien�te „' Volllommenheit
ohne den be�ten, treu�ten Gebrauch un�rer Kräfte, Selig-
keit ohne ein thâtiges , ge�chäfftigesLeben , la��en �ich im

Himmel �o wenig als auf Erden denken , können dort �o
wenig als hierStatt finden, Welche ermunternde Aus-

�icht für den , der ein ge�chäfftigesLeben führet; und wel-

che tro�tlo�e , traurige Vor�tellung für den Trägen, der

�eine Tagein einem ge�chäfftslo�enMüßiggangezubringt!
Und nun, M. A. Z. „ fa��et die�es alles in euern Ge-

danken zu�ammen, bedenket , daß ein ge�chäfftigesLeben
den Men�chen von der drückenden La�t der Langenweile
befreyet; daß es ihn vor tau�end Thorheitenund �ündli-

«hen Aus�chweifungenbewahret; daß es ihn auf das

�tärk�te zur Entwiklung�einer Fähigkeiten, zur Aeußerung
und Uebung �einer Kräfte und dadurch zur Beförderung
�einer Vollkommenheitantreibt und anführet ; daß es ihm
Mittel und Gelegenheitgiebt , den Men�chen auf die

mannichfaltig�te Art nüzlichzu �eyn, und einen großen
Einfluß in das gemeineBe�te zu haben; daß es eine

reicheQuelle des Vergnügens und ‘derGlük�eligkeitfür:
ihn i�t; daß es ihn endlich zu einem hôöhernund be��ern-
Zu�tande vorbereitet und ge�chiktmachet : und �aget nah.
die�em allem, ob nicht ein ge�chä��tiges Leben einen wah-

ren, großenWerth habe, ob es nicht einem unthätigen„

müßigen, ge�chäfftslo�enLeben weit , weit vorzuziehen�ey.?

Gewiß, M. Th. Fr., dies i�t der be�te, der edel�te
Gebrauch des Lebens. . Dazu�ind wir be�timmt und be-

rufen ; dazu hat uns Gott Fähigkeitenund Kräfte, und:

fo viele dringendeBedürfni��e gegeben, Dadurch allein

Ffônnen wir �einen Willen erfüllenund �eine Ab�ichten auf-
Erden beförden, Dadurch ‘allein kônnen wir �o voll-

fominen , �o glüflih werden , als es Men�chen in dem.

‘gegenwärtigenZu�tande werden können „- und gus die�em:
�on�t �o kurzenund ungewi��en Lebenalle Vortheileziehen-:

die



eines ge�hätigenLebens. 83
die es uns zu gewährenvermag. So geht keinAugene
blik de��élben ungenuzt und ungeno��en vorbey. Sd vere

vielfältiget man gleich�am �eine Exi�tenz und verlängert-

�ein Leben, So leber und wirket man auch in andern und

durch andere, und oft noh in der �päten Nachwelt.
Dauket denn Gott , M. Th. Fr. , wenn er euh durh
�eine Vor�ehung Be�chäffte angewie�en hat, die euern
Kräften angeme��en �ind und eure Zeit ausfüllen, Klaget
ja nicht über die Mengeund ber die La�t der�elben. 'Seyd
ja nicht rrâgeund verdro��en in der Ausrichtungder�elben.
Sie �ind dem Stande der Uebungund der Erziehung, in

welchem wir hier leben, gemäß; und wenn ihr �ie mit

Ver�tand, mit Ordnung, mit Gewi��enhaftigkeitführet,
wenn ihr �ie als ein von Gott euch -aufgetragenesWerk

betrachtet und behandelt, �o werdet ihr �ie auh mit Lu�t
und Leichtigkeit, und ñie ohneVortheil führen. Schmach-
tet al�o ja nicht nachdem eingebildetenGlücfe einer un-

thätigenRuhe, die euchnur zu bald für die�en thöôrichten
Wun�ch �trafen würde. La��et es vielmehrgleichun�erm
Heilande eure Spei�e, euer Vergnügen �eyn, das zu
thun , was euchGott zu thun aufgetragenhat, ufd un-

ermúdet zu wirken , �o langees Tag i�t, damit euch nicht
die Nacht des Leidens oder des Todes úÚberfalle,eheihr
euer Tagwerkvollbracht habt. Seyd den treuen Knech-
ten gleich, die ihr Herr, wenn er kömmt, es �ey früh
oder �pät, mit �einem Dien�te be�chäffcigetfindet, Amen,

|

F2 XXU].Pres



#

4 ocDev, Werth

SL Predigt.
Der Werthder Handlung,

Text.

Ephe�er 4, 1.

So ermahne ih euh nun in dem Herrn, daß ihr wan-

delt , wie �ichs gebühreteuerm Beruf, darinn ihr berus

fen �eyd.

(Fot- ‘der du allesbeherr�che�t und alles regiere�t,

die Theile wie das Ganze, und das Kleine wie

das Große, welcheVerbindung, welcheOrdnung und

Ueberein�timmung herr�chet nicht in deinem ganzen un-

ermeßlichenReiche ; und wie viel mehr würden wir

uns nicht in tieferBewunderung und frohem Entzú-
>en verlieren, wenn wir einen größern Theil de��elben
über�ehen, und mit un�ern Gedanken umfa��en kfönn-
ten! Aber auh auf un�erm Erdboden, auch in der

Regierung, welche du über uns Men�chen führe�t ,

welche Spuren der -wei�e�ten ,  gütig�ten Auf�icht und

Für�orge entde>en wir da nicht ! Wie genau i�t da

alles dem größtenmöglichenWohl aller Lebendigenan-

geme��en ; wie innig alles mit einander verbunden und

in einander geflochten! Welch eine alles umfa��ende,
unguflöslicheKette von Ur�achenund Wirkungen, deren

Lezter



der Handlung- ‘a RF

lezterEndzwekund Erfolg Leben und Glük�ekigkeiti�t !

Einem jeden von uns ha�t du �eine Stelle angewie�en ,

einem jeden �ein be�timmtes Maaß von Fähigkeitenund
*

Kräften gegeben, einem jeden �einen Wirkungskreis
vorgezeichnet, einem jeden �eine be�ondern Ge�chäffte
aufgetragen; und wenn ein jeder von uns das thut,
was du ihn thun heiße�t , �o �orget und arbeitet ein

jeder für alle , und’ alle �orgen und arbeiten für einen
jeden, und �o wird die ganze zahllo�e Familie deiner

Kinder auf Erden idrer Be�timmung, ihrer Vollkom-

menheit immer näher gebraht. Wie würdig i�t auh
in die�er Ab�icht der Beruf , zu welchemdu uns beru-

fen ha�t ! Wie würdig, daß wix alle Pflichten de��el-
ben mit frohem Muthe, mit unabläßigemEifer, mit

unverbrüchlicher Treue erfüllen! O lehre uns doch
älle deinen Willen auch hierinnen als den Willen des
wei�e�ten , gütig�ten Vaters erkennen und verehren; laß

uns allen die Ge�chäfte un�ers Standes und Berufs
auf Erden recht wichtigund uns dadurch auf das �tärk-
�te angetriebenwerden , die�elben immer �orgfältiger
und auf eine immer edlere und würdigereArt zu ver-

richten, “Segnezu dem Ende un�er Nachdenken úber

die Lehrender Wahrheit, die man uns izt vortragen
wird. Laß un�re Ein�ichten dadurch vermehret und

‘un�re Ge�innungen veredelt und erhöhetwerden. Wir
bitten dich darum im Namen Je�u Chri�ti , un�ers
Herrn, und rufen dich ferner im Vertrauen auf �eine
Verheißungenan: Un�er Vater 2c

,

Ephe�er 4. , v. 1.
So ermahne ih eu< nun in dem Herrn, daß ihr wan

delt 7 wie �ichs gebühreteuerm Beruf, darinn ihr bes

rufen �eyd. 0

E° i�t viel daran gelegen, M. A. Zuhörer, daß �ich
der Men�ch �einen Beruf, oder die Lebensart , die

F 3 er



86 Der Werth-

er führet,- und die Ge�chäfte , die er treibt: , zu ver-

 edeln wi��e. Dies erleichtert ihm alle Be�chwerden
- und Unannehmlichkeiten, [die damit verbunden �indz

dies belohnetihn für den müh�amen Fleißund die un-
“

ausge�ezte Sorgfalt , die er darauf verwendet ; dies
treibt ihn an, alles, was dazu zehöret, gern und auf
die be�te Art zu thun , und nichts dabey zu ver�äumen,

oder �einer Aufmerk�amkeit unwürdig zu halten, wenn

es auch an und vor �ich �elb�t noch �o unbedeutend wäre,
Und wie ge�chieht nun die�es? Wie veredelt �ich der

Men�ch �einen Beruf ? Wie giebt er ihm eine größere
Würde ? Er thut es auf der einm Seite , wenn er

ihnals eine Folge der von Gott in der Welt fe�tge�ezs
ten Anordnungenund Einrichtungenbetrachtet, wenn

er zu �ich �elb�t �agt: das i�t der Wille Gottes , daß
die- Men�chen �o mit einander verbunden �eyn, �o für
einander arbeiten, �o zum gemeinenBe�ten" mitwirken

�ollen; und daß ich �olches insbe�ondere an der Stelle,
in dem Fache, auf die Art thue, als es mein Beruf
mit �ich bringt. Er thut es aber auch auf der andern
Seite, wenn er den Werth �eines Berufs, oder das -

was ihn wirklichwichtig und achtungswürdigmachet,
erfennet; wenn er �ich �eine Verbindung mit dem Be-
�ten der men�chlichen Ge�ell�chaft und �einen wohlthäti-
gen Einfluß in da��elbe vor�telle. So kann i< jeder
den Beruf, den er treibt, veredeln, wenn der�elbe nur

rechtmäßigi�t. Und dies i�t un�treitig das be�te Mit-
tel und der �tärk�te Antrieb , nach der Ermahnungdes

Apo�tels in Un�erm Texte, #0 zu wandeln, oder �ich
�o zu verhalten, wie es dem Berufe gebühret, wie
es �ich zu dem Berufe �chi>ket, in welchem man �teht.
— — Was von jedem Berufe gilt , das gilt auch
insbe�ondere von der Handlung; und da die mei�ten
von denjenigen, die eigentlichzu die�er Gemeinde ge-
hôren, die�en Beruf treiben, �o wird es wohl nicht

“

un�chiklih �eyn ; wenn ich ihneneinigeBetrachtungen
an die Haad gebe, wodurch�ie �ich E

veredeln
i können,



der Handlung. Z 87

können. So wie wir al�o neulich ‘den Werth- eines
ge�chäfftigenLebens überhauptunter�ucht haben, �o wol-

len wir izt inshe�ondere IEE

den Werthder Handlung

als einer eignen Gattung de��elben unter�uchen.: Jn
die�er Ab�icht mü��en wir

Er�tlich zeigen,was derHandlungan und vor

�h �bRtSMEGDEITY , großenWerth
gieyrz un

y

Dann, wieund wodurch die�er Werth.der�el-
benin Rük�icht auf denjenigen, der Handlung
treibt, erhöhet wird. i

i

Wenn wir der Handlung einen vorzüglichen
Werth zu�chreiben

,

M. A. Z., �o betrachten wir �e
nicht blos als ein Mittel, �ich �einen Unterhalt zu er-

werben. Das hat �ie mit jeder , �elb�t der niedrig�ten
Lebensart , die uns Nahrung und Kleider ver�chaffet
Und un�ern Bedúrfni��en abhilft , gemein. Eben 0
wenig betrachten wir �ie blos als ein Mittel, �ich zu
bereichern, und für �i �elb�t bequemerundangenehmer
als andere zu leben, oder eine an�ehnlichereRolle in

der Ge�ell�chaft zu �pielen, Dann auch das �ind Vor-

theile, die die�em Stande nicht aus�chließungswei�eeigen
�ind. Sie kônnen auh dem Kün�tler, dem Landwir-
the, dem Maune , der in öffentlichenBedienungen �teht „

zuweilen auch dem Gelehrtenzu Theil werden. Nein ,

wenn wir den vorzüglichenWerth der Handlung richtig
ein�ehen und be�timmen , und �ie dadur<h in un�ern

Augen veredeln wollen; �o mü��en wir ihren wohlthäti-
gen Einffuß in das allgemeineBe�te, das, was �te
zur men�chlihenVollkommenheitund Glúk�eligkeitbey-

trägt , in Erwägung ziehen. Und was thut, was wir-
ket �ie wohl in die�er Ab�icht ?

“0
pe

Sie



A Der Werth

_Sie �eßet er�tlih die Men�chen in eine.weit
“größereund mannichfaltigere und. dabey nüzliche

Thatigkeit, und alles, was nüzlicheThätigkeitunter

den Men�chen befördert, das befördertihrWohl. Denn
nur dadurch werden die in ihrem Junner�ten gleich�am
�{<hlummerndenFähigkeitenund Kräfte erwecket , entwi-

>elt, geübet, und nah und nach zu dem Grade der

Stärke und Vollkommenheitgebrachk,den �ie zu erxrei-

chen be�timmt �ind. Wie viel thut aber nicht die Hand-
lung in die�er Ab�icht ! Wie viéle Hände, wie viele

Köpfe be�chäfftiget �ie nicht! Wie vielèn Arten der Be-

trieb�amkeit und des Gewerbes gab und giebt �ie noh
immer das Leben! Wie vielen andern giebt �ie ein Ge-
wicht und einen Werth, die �ie �on�t nicht haben kônn-

ten, und bey deren Mangel �ie weit nachläßigerwürden

getriebenwerden! Wie viele Arten des Fleißes , der Ge-

chiflichkeit, der Kun�t, erwe>et und unterhält, näh-
ret und belohnet �ie nicht! Wie rege und ge�chäftig
machet �ie nicht in mancherleyAb�ichten die men�chliche
Erfindungskraft! Welch ein mächtiges, weitwirkendes

Triebrad des ganzen ge�elligen und ge�chäftigen Lebens
i�t �ie nicht! Wie viele andere, kleinere und größere
Triebräder die�er kün�tlichen Ma�chine bringt �ie nicht
in Bewegung! Und welche {hädlicheStokungen ent-

�tehen nicht da, wo �ie ihreWirk�amkeit verliert! Wie
viele Men�chen gehörennicht dazu, wie viele Men�chen
mü��en nicht ihre Kräfte auf mancherleyWei�e an�tren-
gen, um die Produkte der Natur zu gewinnen, zu
verarbeiten , zu veredeln, um �ie aufzubewahren, von

einem Orte zum andern zu bringen, und oft nah den

entfernte�ten Gegendendes Erdbodens zu �chaffen! Wie
viel weniger eifrig und fleißigwürde aber nicht die�es
alles ge�chehen, wie viel wenigerMen�chen könnten und
würden �ich damit be�chäfftigen, wenn nicht die�e Pro-
dukte gleich�am in den Händen eines jeden , der �ih
damitabgiebt, einen neuen Werth erhielten, wenn �ie
nichtvermittel�t dex Handlungengegen andere Werke der

Natur

vinte:



der Handlung. 89

Natur- oder der Kun�t mit Vortheil abge�ezt und aus-

‘getau�chtwerden könnten! — Wie viel weniger Leben ,

Munterkeit , Fleiß , Arbeit�amkeit i�t nicht da , .wo

wenig oder gar keine Haudlung i�t, als da, wo die�el-
be blühet! Wie viele Men�chenhände und Men�chen-
köpfe �ind dort beynaheunthätig, die hier auf die mans

nichfaltig�te und nüzlich�te Wei�e be�hä��tiget werden !

Wollet ihr euh das Leben und die Thätigkeit, welche
die Handlung unter den Men�chen hervorbringt. an-

chaulich machen„. �o ver�eßet euh in Gedanken in die

ihrer Handlung wegen berühmte�ten Städte, an ihre
Géewerbpläße,und in ihre Seehäfen , oder �tellet euch
wenig�tens einen volkreichen, �tarkbe�uchten Handlungs-
markt vor. Welch eine Menge und Ver�chiedenheit
von

-

be�chäftigten Men�chen aus allen Ständen und

Kla��en werdet ihr da nicht erblicken!Und doch i�t die�e
ungewöhnliche, auf eine kürzereZeit und auf einen

engern Raum einge�chränkte, Thätigkeitnur �ehr un-'

beträchtlichgegen diejenige, welcheeine immerwährens-
de, ununterbrochene Folge der Handlung in den mei-

�ten Ländern des bewohntenErdbodens i�t. Und �ollte
dies der�elben nicht . einen wahren , großen Werth
geben?

_

Die Handlung verbindet ferner die Men�chen
mehrmit einander , bringt �ie cinander näher , und
läßt �ie ihre gegen�eitige Abhängigkeitvon: einan-
der �tarker empfinden; und alles, was die Men�chen
einander näherbringt, und mit einander verbindet , das
i�t Quelle des Vergnügensund der Glük�eligkeitfur fie-

und kann auch Antrieb und Mittel zur Tugend für �ie
werden. Gegen�eitigeBedürfni��e , gemein�chaftliche
Ge�chäfte, gemein�chaftlicheAb�ichten und Vortheile»

welche�tarke Bande �ind das nicht! Wenn der Kaufs
mann des Fleißes , der Arbeit , der mechani�chenund
gei�tigen Kräfte, der Dien�te und Hülflei�tungen vow

tau�end Men�chenbedarf; �o bedürfendie�e hinwiederum
ta Fs die�es -



: IDE Der Werth

‘die�es Vor�chu��)es , �eines Bey�tandës, �einer Ermun-
terung, �einer Belohnung. Wenn jener �eine Ent-
wéörfeausführen , �eine Ab�ichten erreichen �oll; �o mü�-
�en tau�end andere dazu mitwirken. Wenn jener von

�einen Ge�chäfftendie erwün�chten Vortheile einerndten

. foll; �o. muß er tau�end andere eben �olche oder ähnli:
che Vortheile zukommenla��en. Wenn die Haudlung
mit Fortgang getrieben werden �oll; �o mü��en auch

Handwerke, Kün�te, Landwirth�chaftmehr oder weni-

ger blühen , �o mü��en alle Stände und Kla��en von

Men�chen mehr mit einander zu thun haben, mehrfür
einander arbeiten, in nähereVerbindung mit einander

treten. Und wie weit er�trecet �ich nicht die�e Verbin-

dung! Wie viele Arten und Gattungen von Men�chen
fa��et �ie nicht! WelchesVolk i�t �o entfernt, das nicht
den Uebrigendurch die Handlung nähergebrachtwürde ?

Durch welche fa�t unweg�ame Wü�ten, und welche
�teile Gebirge, auf welchen unbekannten �türmi�chen
Flü��en und Meeren weiß �h der Handelnde nicht
Wegezu �einen entfernte�ten Brüdern zu bahnen! Laßt
es immerhinEigennuzund Gewinn�ucht �eyn, die ihn
die�e Gefahren verachten und die�e Schwierigkeitenüber-
winden lehren, �o werden doh immer Men�chen mit

Men�chen dadurch verbunden, ge�ellige.Triebe in ihnen
erweft und unterhalten , die Theilnehmungan ihren
gegen�eitigenglüklichenund unglüklichenSchik�alen ver-

‘mehrt und ver�tärkt ; und �ollte nicht die�es alles zu-

�ammengenommender Men�chheit und ihrer allmähli-
gen Entwiklungund Vervolllommnungzum Vortheile
gereichen?

Eben dadur< , M. A. Z. , erleichtert drittens
“die Handlung den Men�chen die Mittheilung ih-

rer Ein�ichten , ihrer Empfindungen und Entde-
>ungen, ihrer Güter und Vorzüge. Sie verur-

facheteinen be�tändigen allgemeinenUmlauf und Um-

tau�ch aller die�ec Dinge unter ihnen, Freni
ver-

reitet



der Handlung. «00

breitet �ie auh mancherleyFehler und! La�ter’, und df
net mancherley Quellen des Leidens da , wo �ie �on�t
unbekannt waren. Aber �ollten jene Vortheile die�e
zufälligen�chädlichen Folgen nicht weit überwiegen?
Wie mannichfaltigund groß �ind �ie nicht! Wie weit
würde noch das men�chlicheGe�chlechtin allen Stücken

_ zurüe �eyn ; wie wenig weit würde es �{< über den

Stand dev er�ten Kindheit erhoben haben ; mit wie
vieler Mühe wird es no< �einen er�ten Bedürfni��en
abhelfen mü��en; wie lang�am würde �eine Cultur fort-
gehen, wenn jedes Volk, jede Provinz auf die ihnen
eignenErfahrungen, Beobachtungen, Keuntni��e und

*

Erfindungen einge�chränktgeblichenwäre ! Wie viel
lernet nicht ein Volk von dem andern, in nothwendi-
gen und núüzlichen, �o wie in angenehmenUünd unter-

haltenden Dingen , in mechani�chenund in �chdnen
Kün�ten, in- dem A>erbau und in der Landwirth�chaft
wié in den hdhernWi��en�chaften! Um wie viele Schritte
wird es nicht zuweilen durch die Mittheilung einer ein-

_ zigen Jdee , eines einzigenWerkzeuges, eines einzigen
Kuün�tgriffesin allen die�en Dingen weiter gebracht!—

Welche wichtigeVeränderungenkann nicht ein neuer

Handlüñgszweig, eine neue Art des Gewerbes und

der Betrieb�amkeit, ein neuer Schwung des Gei�tes
durch irgend eine aufblühendeKun�t oder Wi��en�chaft
unter einem ganzen Volke veranla��en ®Und wie {nell
verbreiten |< nun nicht die nüzlich�tenKenntni��e vos

einem Endedes bewohntenund angebautenErdbodens

zu dem ‘andern! Wie bald können die lichtvollenGe-
danken, welche izt die Seele eines meiner Brüder in
dem entfernte�ten Norden oder Süden be�chäfftigen,

auchdie meinigen werden, und Licht in meinem Ver-

“�tand , und Zufriedenheitin mein Herz, oder mehr
Ordnung in mein Verhalten und in meine Ge�chäffte
btingen ! Wie viel leichter und ge�chwinderkönnen

nicht dur< die�e größte Verbindung und Mittheilung
�elb�t die wichtig�tenNeligionskenntui��everbreiten, und

|

die



92 Dex Werth

__ die heil�am�te ,
|

trô�tlich�te Wahrheit dahin verpf�lanzet
werden , wo �on�t nur Unwi��enheit, Jrrthum und

äng�tlicher Aberglaubeherr�chten! Und i�t es nicht die

“Handlung, die die�e Verbindungund Mittheilung der

Men�chen unter einander am mei�ten befördertund er-

leichtert?
:

Außerdem, M. A. Z., ver�chaffet die Handlung
den Men�chen tau�end Bequemlichkeiten und An-

“_nehmlichkeiten,tau�enderley Arten der Lu�t und
des Vergnügens, die �ie �on�t entbehren müßten,
oder doch weit �chwerer , weit �eltener und mit
weit mehx Mühe und Unko�ten haben würden.
Muni�t fa�t keine Art von Gewäch�en und Früchten
der Erde, von Werken der Kun�t und des Fleißes it-

‘gend einem Lande aus�chließungswei�e eigen, Nun
wird alles’, was ein jedes vorzüglichGutes und Schd-
nes hat, gegen einander ausgetau�ht. Nun kônnen
wir die Wunder der Natur in ihren mannichfaltig�ten,

reizend�ten Geftalten erblicken; die Güter jedes Erd-

�trichs genießen; den Ver�tand , die Kräfte, die Ar-

beit jeder Nation gebrauchen; und alles, was den

Ge�chmak reizen“und das Auge ergdßen, alles was

un�re Wohnungen �{<mü>en , Uun�re Gärten ver�chd-
nern, un�re Kleidungund un�re Ruhe�tätte bequemer
machen, alles, was un�ern Gei�t be�chäftigen und

�eine Wißbegierdebefriedigenkann , aus den entfern-
te�ten und ver�chieden�ten Gegendendes Erdbodens zu-

fammenhäufenund als un�er Eigenthumbenußen; und

das kann in hunderterleyAb�ichten der Arme' �owohl
als der Reichs thun. Und wer wird �o gleichgültigge-
gen alle die�e Vortheile �eyn , daß er der Handlung ,

welche �ie ihm herbey�chaffet, keinen Werth zu�chreiben
�ollte? Oder wer wird �ich den Mißbrauch , der von

die�en Bequemlichkeitenund Annehmlichkeitendes Le-
bens gemacht werden kain , und freyli<h nur zit

|

oft



“

dev Handlung. 93

oft gemachtwird , verhindernla}en , �ie für �chäzbar
und begehrenswürdigzu: erkennen ? :

_

Endlich, M. A. Z., trägt die Handlung dur<
die�es alles nicht wenig dazu bey, die Sitten der
Men�chen milder und gefälligerzu machen, ihren
Ge�hmak zu bilden, und die gegen�eitige Dul-
dung und Vertraglichkeit unter ihnen zu beför-
dern. Je mehr die Men�chen mit einander umgehen,

und je genauer �ie mit einander verbunden �ind : de�to
aufmerk�amer werden �ie auf das, was andern mißfällt
oder wohlgefällt;

-

de�to mehr werden �ie angetrieben„

das , was ihnen ihrenUmgang mit einander er�chweren,
oder ihre Verbindungenmit einander �tóren und �hwä-
chen fönnte, abzulegen, und alles zu vermeiden, was
den einen dem andern an�tößig oder lä�tig machen könnte.

Je mehr �{döne und gute Dinge �ie mit einander ver-

gleichenund gegen einander halten können , und je öfter
�ie genöthiget�ind , zwi�chen den�elben zu wählen: de�to
mehr wird ihr Ge�chmak berichtigetund verfeinert; dez

�to wenigerein�eitig i�t ihr Urtheil von dem, was �{ôn
und gut i�t, Je mehr Ver�chiedenheit �ie endlich in

den Meynungen und Gebräuchen der Men�chen wahr
nehmen, und je mehr �ie bemerken, wie geringeder

Einfluß i� , den die�elben in ihre mei�ten und wichtige
�ten Urtheile und Handlungen haben : de�to richtiger
lernen �ie die�e Dinge beurtheilen; de�to mehrwird die

Entfernung oder die Abneigung, welche die�elben zwie
�chen ihnen verur�achen könnten , ge�chwächt; de�io
mehr gewöhnen�ie �ichdaran , den Men�chen als Mens

�chen zv �chäßen, und jeder guten Men�chen lieb zu gez
winnen, jeden ver�tändigenund recht�chaffenenMann

zu verehren, zu welcherNation er gehören, welche
Sprache er reden , welcheReligionsmeynungener ha-
ben, welcheGebräuche er beobachten mag. Auch iÆ
die�e gegen�eitigeAchtung und Duldung ‘unter handelne
den Völkern immer weit größer und allgemeiner,als

: unter -



94 Der Werth

|

“unter �olchen, die mehrin ihre eignenGränzeneinge-
* �{hlo��en �ind, und weniger Gemein�chaft mit andern

haben. At
__

Und dies, M. A. Z. - dies i�t es, was der Hand-
lung überhaupt und an und vor �ich �elb�t einen großen
Werth giebt, was �ie in den Augen des denkenden

_

Men�chen wichtigund achtungswürdigmachet. Die�en
Werth hat �ie mehr oder weniger, �elb�t alsdaan , wenn

derjenige, der fie treibt , niedrig denket und -eigennüßig
handelt, wenn ev blos auf das, was �ein i�t und ihn
betri��t, und gar nichtauf das, was des andern i�t und
andere betrifft, �iéht. Aber alsdann hat �ie fürihn�elb�t,
oder in Rúk�icht auf ihn �elb�t, gar keine oder einen

�ehr geringen Werth; dann würdiget er �ie durch �eine
Ge�innungenund �ein Verhaltenzur niedrig�ten, ver:
ächtlich�ten Lebensart herab. Es i� al�o ein großer
Unter�chied, M.A. Z., zwi�chen dem Werthe, den die

Handlungan und vor �i �elb�t, und im Ganzen ge-
nommen , hat; und zwi�chen dem Werthe, den �ie dem-

jenigengiebt, welcher �ie treibt. Jener i�t und bleibt
unmer �ehr groß; die�er i�t nur gar zu oft äußer�t klein.
— Wöeolletihr al�o , ihr, die ihr die�en Beruf treibet ,

den�elben auh in Rúük�ichtauf euch �elb�t veredeln, und

zu einem Mittel größererVollkommenheitund bleiben-
der Glüfk�eligkeitfür euch �elb�t machen, �o la��et euh

Ce Erinnerungen und Vor�chriften empfohlen
£yn, : i

;

Suchet euern Ver�tand dur< Nachdenken
mehr zu üben,und mit mehrnüzlichenKenntni�e
�en zu bereichern,und insbe�ondere mit �olchen
Kenntni��en , die �ch auf eure Ge�chäffte und Un-
ternehmungen.beziehen. Lernet die Dinge, mit de-
nen ihr es täglich zu thun habt, ihre Natur und Be-

|

�chaffenheit, ihren Nuben , ihren Gebrauch , ihre Ab-
änderungenund Verwandlungen, ihren Einfluß in das
allgemeineWohl der Ge�ell�chaft; lernet die Art und
e . Wei�e,



der Handlung. 95

Wei�e, wie �ieerzeuget, gewonnen,verarbeitet , ver-

edelt, angewandtwerdenz lernet den Zu�tand der Länder
und Völker , ‘mit welchenihr dur<h eure Ge�chäffte„_
mittelbarer oder unmittelbarer Wei�e, in Verbindung
�tehet ; lernet die Men�chen , mit welchenihr Ge�chäffte-
treibet oder dieihr dabey gebrauchet,und auf deren

Charakter bey der Führung der�elben�o viel ankômmt„
immer richtigerkennen: �o werdet ihr bey allem, was. /

ihr thut, immer mehr Be�chäfftigung und Nahrung
für euern Gei�t finden„ immer deutlicher wi��en, was.
und warum und wozuihres thut ; und dadurch werden

tau�end Dinge , die an und vor �ich �elb�t �ehr unbedeux.
tend �eyn môgen, mehr Gewicht und einen größern,
Werth in euern Augen bekommen. Jhr werdet das.
als denkende, als aufgeklärteMen�chen, mit Lu�t und

Vergnügen thun, was ihr �on�t nur als Taglöhner
aus Nothwendigkeit„ vielleiche mit Unwillen thun
würdet, ELE

e

Pi US

Erweitert al�oeuern Ge�ichtskreis, denUm-
fang eurer Kenntni��e und Ein�ichten, na<h dem -
Maaße, nach welchem �ich euer Wirkungskreis
erweitert. Treibet die Ge�chäfte, die euchvorkomz =

men , nicht blos mechani�ch; arbeitet und wirket nicht
gleich�amblindlings„ oder blos nach hergebrachtenVor-
�chriften und Gewohnheiten, �ondern nah wohlüber-
dachten Grund(äßenund Entwürfen, Suchet das -
Ganze, worauf ihr wirket , mehr zu umfa��en, und
mit mehr Theilnehmungzu umfa��en, Denket- oft an
die nähern und entferntern, gegenwärtigenund kün�ti-
gen Folgeneurer Handlungen.und Unternehmungen,
an den Einfluß, den �ie auf tau�enderley Art und Wei�e
in das Verhalten , die Schik�ale, die Glük�eligkeit�o
vielerMen�chenvon allen Ständen und Kla��en haben
fônnen und werden. Auch dies wird allem, was ihr

„ unternehmetund thut, mehrGewichtundWürdegeben,

e R



96 Der Wetth

Erweitert in eben die�er Ab�icht euer Herz
dur wohlwollende, men�chenfreundliche Ge�in-
nungen und Empfindungen. La��et niht Hab�ucht ,

nicht niedrigen Eigennuz, nichtEitelkeit , �ondern wahre ,
allgemeineMen�chenliebeund Bruderliebe die vornehm-
�te Triebfeder eurer Ge�chäfftigkeit und euers Flei��es
�eyn. Machèt es euch zur Pflicht und zur Ehre, nicht
blos für euer eigenes, �ondern anch für das allgemeine
Be�te zu arbeiten ; und thut �olches nicht blos vermdge
des natürlichen Zu�ammenhangesder Dinge, und ohne
eigentlichdaran zu denken, �ondern thut es mit Be-

wußt�eyn und Ueberlegung, und �o, daß die�e Ab�icht
euerm Gei�te dabey gegenwärtig �ey, Weigert euch
al�o nicht , oft Be�chwerden zu tragen , oft Arbeiten zu
úbernehmen, oft Ge�chäffte zu verrichten, von denen

ihr keinen be�ondern Vortheil zu erwarten habt , von

denen ihr aber wi��et, daß �ie andern Vortheil bringen
werden , oder zur Erhaltung und zum Be�ten des Gan-
zen gereichen; und haltet nichts für vergeblicheArbeit „

nichts für wahren Verlu�t, was �olche Folgen und

Wirkungen hat. Die Vor�teliung, daß alles, was

ihr in euerm re<tmäßigenBerufe und anf eine recht-
mäßigeWei�e thut, zu der Kette von Be�chäfftigungen
gehdret, wodurch der allgemeineWohl�tand erhalten
und befördert, wodur<h die Summe von Leben , von

Thätigkeit, von Vergnügen, von Glük�eligkeit, die

unter den Men�chen i� und �eyn kann, vermehretund

in Umlauf gebrachtwird ; die�e Vor�tellung mü��e euh
zu allem tu�t und Muth geben, und mit jedem Erfolge
eure guten Bemühungen zufrieden machen. Bey einer
�olhen Denkungsart wird jedes Ge�chä��te, das ihr
verrichtet, �o klein oder be�chwerlich es auh �eyn mag,
ein edles Ge�chäffte , ein Werk der Men�chenliebe �eyn.
Und �o werdet ihr euch durch nichts zu erniedrigen „

-

durch nichts eure Zeit zu verlieren, oder eure Kräfte zu
ver�chwenden glauben, was auf irgend eine Art der

Ge�ell�chaftnüzlih �eyn kann.

Ver-



det Händlong.
+

ORE
Veredelt endlich eure Berufsge�chäf�te dadurch,

ihr , die ihr als ver�tändige und gutge�innte Men�chen
Handlung treibet, daß ihr euch als Werkzeuge in
der Hand der Vor�ehung betrachtet, wodurchder

Anbau des Erdbodensuud die Cültur �einer Bewohner
befördert werden” �oll; als Werkzeuge, durch welche

Gott �eine mannichfaltigenGaben und Güter überalf

verbreitetund vervielfältiget, �eine ganze �o weit umher
zer�treuteFamilie fe�ter mit einander verbindet, einander

näher bringt , und �ie auf mancherley Art belebet ,

nähret, �egnet und erfreuet. Thutal�o alles, was euch
euer Beruf thun heißt, in Rúcf�icht auf die�e ehrenvolle
Be�timmung ; thut es aus Gehor�am und Liebe gegen

Gott, un�ern ‘geméin�chaftlichenhimmli�chen Vater z -

thut es gleich�am an �einer Statt und �o, wie es den

wei�en gütigenAb�ichten �einer Regierung am gemäße-
�ten i�t, Dadurch werdet ihr allen euern Ge�chäfften
und Arbeiten die größteWürde geben, und" eure Bea
rufstreue zur wahrenFrömmigkeiterhdhen. Jhr werdet

Gott dienen , indem ihr euern Brüdern dienet z;�einen -

Aillen erfüllen, indem ihr die Pflichten euers Berufes“
erfüllet ; �ein Werktreiben , indem ihr das eurigetreibet ;
und �o werdet ihr eu< als Men�chen,die ihre. von“
Gott ihnen angewie�ene Stelle würdig bekleiden , einen

getro�ten Ausgang gus die�er Welr und eine erwün�chte,
“

feligeZukunftver�prechendürfen, Amen,
:

LO AV



MS Der Werth
‘Gi luís

AX Predigt
i

Der Werth desLandlebens, oder der
lehrreicheAufenthaltauf dem Lande.

ELT,
|

Ev. Matthäi 14, v. 13,
Und Je�us giengvon dannenin eine Wü�te alleine.

(Y. du bi�t nicht ferne. von einem jeglichenunter

uns, Allenthalben, wo wir Werke deiner Hand
erblicfen, da bi�t du ; da wirke�t du; da offenbare�t du

dich uns als den Urquell alles de��en, was i�t und

lebet , als die hôch�te Weisheit und Güte. Und allent- .

halben, wo du bi�t und wirke�t, da �prich�t du: durch
deine Werke mit uns ; da unterrichte�t du uns näch dei-

nem Willen; da warne�t du uns vor dem Elende, und

zeige�t uns Mittel und Wege glük�elig zu werden. O
daß wir doch dich, den Allgegenwärtigen, allenthalben
�uchen und finden, dich in allen deinen Werken �ähen
und verehrten, und die Empfindungdeiner Gegenwart
nie verlóôren! O daß wir allenthalben und zu allen -

Zeiten auf deine Stimme merkten , uns gern von dix
unterrichten ließen, und deinem Rufe zur Glük�eligkeit
willig folgten! Wie ganz anders, wie viel wei�er und

be��er würden wir dann nicht denken und urtheilen und

handeln! Welches Lichtwürde �ich dann nicht überalle

“Un�re Wege verbreiten ! Wie �icher, wie getro�t, wie

�reudig würden wir úicht guf den�elben v3 !
EL ex Wie



des Landlebens.| 99

Wie ruhig unter deiner väterlichenAuf�icht, wie froh
und �elig in dem Gefühl deiner Gemein�chaft �eyn!
Lehre uns die�es erkennen, mit inniger Ueberzeugung
erfennen , gütig�ter Vater , und laß die�es heil�ame
Erkenntniß guch durh die Betrachtungenbefördert
werden , die uns izt be�chäftigenwerden. Wir bitten
dih darum , im Namen Je�u Chri�ti un�ers Herrn,
Und rufen dichferner an: Un�er Vater 2e

"
j

Mätthäi 14, v. 13.
“ UndJe�us wich von dannen in eine Wü�te alleine.

(Sêdte,großeund volkreicheStädte, habenun�treitig
= ihr Gutes. �owohl als ihr Bd�es. Jhre Eerichs

tung und Bewohnung gehdret zu den Mitteln, deren

�ich die Vor�ehung bedienet , ihreAb�ichten mit den Men-

�chen zu erreichen. Und dazu �ind �ie allerdings auf
mancherleyWei�e ge�chikk. Das nähereBeyeinanderse
�eyn, die engere Verbindung �o vieler Men�chen ver?

�tärket ihre Kräfte, und machet �ie vieler Unternehmunz
gen und Ge�chäffte fähig , zu- welchen �ie bey einer

größern Zer�treuung oder Entfernung ganz unge�chikt
�eyn würden. Handlung und Gewerbe, Kün�te und
Wi��en�chaften werden durch �olche genauere Verbindun?

gen, durch eine �olche Vereinigung und- gegen�eitige
Mittheilung von Ein�ichten , von Kräften, von Gaben
und Ge�chiklichkeitenzu einem Grade der Vollkommene

heit gebracht, den �ie �on�t nie erreichenkönnten. Durch
den täglichenUmgang �o vieler Men�chen , von �o verz

�chiedenen Denkungs - und Gemüthsarten mit einan-
der, werden viele natürliche Anlagen und Fähigkeiten

des Men�chen , ge�chwinder, leichter, in einem höhern
Grade entwickele , angewande, in Thätigkeit ge�ezt,
Die Nacheiferung und die Ehrbegierde�ind da weit

größer und ge�chäfftiger, und bringen weit mannichfal-
tigere und �tärkere Wirkungen hervor als in der Ein-

jamfkeit, oder in dem engen Krei�e von wenigenBe-
Ga kannten



x0 «Dex Werth

kannten und Nachbarn, Die Sikten werden ba verfei-
nert; die Bequemlichkeitenund Annehmlichkeitendes

tebonsvermehret ; die Mittel und Gelegenheitenzum
ge�ell�chaftlichenVergnügen“vervielfältiget; und die

_

Ausbrüche unordentlicher, heftigerLeiden�chaftenwerden

�eltenerund weniger an�ióßig. Lauter Vortheile ; die

wir , neb�t vielen andern , dem �tädti�chen Leben zudan-

fen , und die gewiß feinen geringen Werth haben.
Aufder andern Seite hingegen i�t das bô�e Bey-

�piel in großen und volkfreichènStädten weit an�te>en-
der; die Verführun(g zur Thorheitund zum La�ter weit
größerund weit �chwerer zu vermeiden; die Herr�chaft
der Mode allgemein und tyranui�ch; die blinde Nach-
ahmung der Er�ten, der Größten ;- der Reich�ten �cla-
vi�ch; der Zwang der eingeführtenSitten und Gebräu-
chehart und niederdrückfend. Un�chuld, Wahrheitsliebe,

Offenherzigkeitgehenda weit ge�chwinder verloren ;- die

Natur wird von der Kun�t ex�tikt; die Aufrichtigkeit
muß der Ver�tellung weichen; die Un�chuld wird als

Findi�che Einfalt verlacht; die Leiden�chaften verbergen
�ich, wirken aber nur de�io �tärker und gefährlicherim
Verborgenen. Der Ge�hmak wird verfeinert ; aber

zugleichge�chwächtund �ehr leicht eel : das Vergnúgen
vervielfältigetz. aber die: Fähigkeitzum Genu��e de��el:
ben vermindert;- Außerdem �ind. die größereGe�chä}-
tigkeit, „das mannich�altigeGeräu�ch , die häufigen

i Zer�treuungen„- die in volkreichen Städten herr�chen ,.

mächtige Hinderni��e der Sammlung des Gemüths ,
-

des Nachdenkens, der Wach�amkeit über �ich �elb�t ,

des ôftern und lebhaftern Auf�ehens auf Gott, und

folglih mächtigeHinderni��ee der Weisheit, der Tugend,

der Frömmigkeit.
Je mehr al�o -der Men�chdie Natur und ihren

Schöpfer und’ Vater liebet; je mehr Reize, Un�chuld,
Wahrheitsliebe„ Aufrichtigkeit, einfältige Sitten für
ihn haben; je mehr Ge�chmaker am �tillen Nachdenken

inte jemehr er �i Ms
mit �ich �eld�| zu ELOweiß;



des Landlebens. >. FS

weiß::_ je theurerihmWeisheit und Tugendund herzliche
Frömmigkeit�ind : de�to angenehmerwird es ihm �eyn,
wenn er zuweilen-dieUnruheder Stadt mit der Stille
des Landes vertau�chen ; wenn er da freyer athmen und

denken und leben; wenn er da recht zu �i< �elb�t kom-

men und mit �ich‘�elb�tumgehen, aufdie Stimme Got-
tes in dex Natur und in dem noch weniger verkün�telten
und verdorbenen Men�chen merken , und << den natür:

li�ten und wahre�ten Gedanken und Empfindungen
ohne Scheu und ohne Zurükhaltung überla��en kann."

Dies, M. A. Z., i�t zu allen Zeiten Nahrung des

Gei�tes und Belohnung des Fleißes für die wei�e�tenund be�ten unter den Men�chen gewe�en,
Auch un�er Heiland, die�es erhaben�teMu�ter aller

wei�en und guten Men�chen „ �cheint eben �o von die�en
Dingen gedacht und geurtheiltzu haben. Er entzog:
�ich zwar der Ge�ell�chaft -�einer Brüder und auch den

volkreichernStädten und Oertern , �elb�t der Haupt�tadt
des Landes nicht , denn da konnte er das Werk, das
ihm der Vater aufgetragenhatte, das Werk der Auf-
klärung und Verbe��erung �einer Zeitgeno��en und der

Men�chheit überhaupt, am be�ten Ausrichten. Doch
waren die�e volkreichen Oerter und Städte uicht �ein
be�tändigerAufenthalt.Zuweilenverließer die�elben,
entwich,wie es in un�erm Texte heißt, in eine Wü�tey
das i�t, in eine unbewohnteoder wenigerbewohnteGe-

gend alleine. Zuweilen�tieg er, wie ebenfalls in un-

�erm Textkapitelge�agt wird , auf einen Berg und brachte.
den Abendalleine da�elb�t zu. ‘Da erholte er �ich von

den ermüdenden Ge�chäfftendes Tages; dachteüber �eine
große Beßimmungna ; �ammelte durchNachdenken
und Gebet, durch den vertraulichenUmgang-mit �einen
himmli�chenVater, neue Kräfte zur Vollendung�eines
Werks auf Erden > freute �ih de��en, was er gethan
hatte und noh thun�ollte; und war’�elig in dem Gefühl
�einer Würde und �eines ME D dem, dere
IaNEEatte,

2 D G
3 |

An



102 Dev Werth4
: An Gelegenheiten, M. Th. Fr. , ähnlicheErfahrun-
_gen'anzu�tellenund ähnlicheFreudenzu genießen„, fehlet

es den wenig�ten unter uns. Mancher hat �h auch in

dem verflo��enen Sommer eines kürzern oder längern
‘Aufenthaltsin Gärten oder auf dem Lande zu erfreuen
gehabt. Aber ob wir uns alle die�en Aufenthalt als

uachdenkendewei�e Men�chen re<ht zu Nuße gemacht
haben; ob er uns allen recht heil�am und lehrreichge-
we�en i�t? Euch die Beantwortung die�er Frage zu
erleichtern, dazu i�t mein gegenwärtigerVortrag be-

�timmt. Jch möchte euh nämlichin einigenkurzen
_ Vetrachtungenetwas deutlicher zeigen:

Wie lehrreih der Aufenthaltauf demLande

_demnachdeukendenMen�chen, dem Chri�ten,
i�t und �eyn kann.

und un�er Verhältniß gegen ihn ; lehrreih in Ab-

Geauf den Werth und die Be�timmung des

Men�chen; lehrreichendlich in Ab�icht auf un�re
“Begriffe von Glük�eligkeit.
Der Aufenthaltauf dem Lande, �age ih, if
e�tlih lehrreih in Ab�icht auf Gott und un�er
Verhaltniß gegen ihn. Ju dem Gewühl der Städte,

in dem Gewirre des ge�chäfftigenLebens, in dem Tau-
“

wel zer�treuender Lu�tbarbeit ; da verlieret �ich der Ge-
danke an Gott und die Empfindungfeiner Gegenwart
uur gar zu leicht; da i�t die Erkenntniß , die wir von

ihm haben, nur gar zu oft todter Buch�tabe, und der

Gebrauch, den wir davon machen, mechani�chésGe-

�chäfte des Ver�tandes. Aber mitten guf dem großen
Schauplaße �einer Werke, von lauter Wirkungen �einer
Weisheit und Güte. umgeben, im Geuu��e der ländli-

chen Stille, bey dem offenen, freyen Anblicke �eines
Himmels und �einer Erde , da fühlet man es ganz an-

ders, weit inniger, daß man in ihm und durch ihni�t
und lebet und webet ; daß man �eine Luft in �ich hauchet,

Á
:

‘von



des Landlebens. 103

von �einer Sonne be�chienen und erwärtnet und erfreuet,
von �einer Kraft ge�tärket und zu ihmerhoben wird „

und von allen Seiten mit Gütern und Freuden , die er

uns bereitet hat , umringet i�t, Die Gottheit i�t uns

da gleich�amnäher, ob �ie �chon uirgends ferne von uns

i�t. Jhre Exi�tenz wird uns da gewi��er; �ie wird uns

an�chauend gewiß, und alle Zweifel, die uns vielleicht
�on�t verwirrten , verlieren da ihre Kraft. Gott i�t»
und er i�t dein und aller We�en Schöpfer und Vater -

dies rufet uns da alles, was uns umgiebt, mit unver-

hörbarer Stimme zu. Wir �ehen ihn da gleich�amhane-
“deln , wirken , �h mittheilen, mit freygebigenHänden
Wohlthaten um �h her verbreiten, und �i< mit der

Erhaltung und dem Wohl alles de��en, was ‘i�t und

leber, be�chäfftigen. Je weniger men�chlihe Kun�t,
und je mehrNatur, und je �hônere Natur wir da. vor

Uns �ehen ; de�to mehrführetuns alles auf Gott zurúcke;
de�to mehr erhöhetund belebet alles un�re Vor�tellungen
und Empfindungenvon ihm. Jedes Gras, jede Blu-
me des'Feldes , jede Pflanze - jeder Baum 5 jedes Ju-

“

�ekt, jedes Thier, die aufgehendeund’ die niedergehende
Sonne, der �anfterqui>ende Hauch der Abendluft und

die maje�täti�hé Gewalt des Sturmes „; der heitere
lachendeHimmel und die dunkle -Gewitternacht,

—

alles , alles kündigetuns da den Allmächtigen, den Alle

wei�en, den Allgütigenund �eine nähereGegenwartan ;
alles machet uns ihn gleich�am �ichtbar und fühlbar;

‘alles heißt uns vor ihm �ich ‘niederwerfen, und �eine
Herrlichkeit anbeten und �eines Da�eyns 'uns -frénen-
Da wird jeder Gedanke an Gott bey dem guten , gefühl-
vollen Men�chen Empfindung; und. jede Empfindung

von der hôch�ten Weisheit und Güte i�t. bey ihm, mit

Ehrfurcht, mit Liebe, mit Dankbarkeit , mit Freude,
mit Hoffnungund: Zuver�icht verknüpft. 478

Und hier, o Men�ch, o Chri�t , hier for�cheeinma

nach ; wie naheoder wie ferne, wie naturlich oder wie

fremdedir der Gedanke von

4 i�t, was fúr Eindruk



104
:

Dex Werth -

: ex auf dih machet, was fúr andere Gedankenund Em-
pfindungen er în dir erreget? Frage dich �elb�t: wie
war dir zu Muthe , was dachte�t , was empfande�t du,
wenn du ein�am auf dem lachendenGefilde, oder auf

‘der beblúmten Wie�e - oder im dunkeln Hayne , oder bey
dem �tillen Schimmer des Mondes einhergienge�t?Hat

dich da nie ein �anfter, ehrfurchtsvoller Schauer, nie

das heiligeGefühl der nähern Gottheit ‘ergriffen?War
es dir nie, als ob du den Herrn, wie dort im Vara--
die�e, unter �einen Ge�chöpfen wandeln �ähe�t, als ob
du ihn mit dir reden , und dir �einen Willen und �eine
Ab�ichten erklären hörte�t? Und wenn dir die�es �elige
Gefühl zu Theil geworden i�, wenn es je dein Herz
durchdrungenhat ; welche Liebe zu deinem Schdpfer
und Vater , welches Vertrauen auf �eine Gúte und

- Für�orge , welchen Eifer �einen Willen zu thun und-�eine
Ab�ichten zu befördern, welche wöhlwoollèndeGe�innun-
gen gegenalle deine Nebenge�chdpfe,welcheAhndungen-

von noch höhererVollkommenheit und Seligkeit muß
es nicht in dix erreget haben ! Wohl dem, der �ich
vieler �olcher �eligenden Augenblickezu erinnern weiß!
Jhm i� der Gedanke von Gott nicht fremde, Er

lebet und herr�chet in �einer Seœle, und gewähretihm'
lauter Lu�t und Freude. UA

Sehr lehrreich if zweytens das ländliche Leben
in Ab�icht auf den Werth und die Be�timmung
des Men�chen. Hier, mein chri�tlicher Bruders hier
zeiget �ich dir der Men�ch mehr als Men�ch , von allein

â¿ußern, blendenden Vorzügenenthüllet; hier kann�t du

ihn"mehr als Meu�chen �chätzen lernen z lernen, was

ibm als Men�chen �einen eigentlichenwahren Werth
giebt. Ein ge�under , �tarker Körper 3: ein ge�under ,

richtiger Ver�tand; ein froher Muth; ein aufrichtiges,
Gote und Men�chen liebendesHerz ; ein kluger und
ge�chäffttgerFleiß in �einem Berufe; Weisheit , die

�ich auf Jahre und Erfahrung gründet ; Tugend, die

mehr in Werken als in Worten be�teht; Fêmmigkeit
R

Y

- “0



_des Landlebens. 105
die eben nicht gelehrter, aber doh be��er und ruhiger
machet ; dies gilt da mehrals Geburt und Stand
und Rang, mehrals aller erborgteSchimmer, womit

der Reiche und der Große prangen ; - und eben dies

machet da und allenthalbenden wahren Werth des

Men�chen aus. Lerne al�o auch dich und die Bewohner
der Städte nah die�em Maaß�tabe �chäßen, �o wir�t
du vondir und von ihnen ganz ander�t und weit richti-

ger urtheilen. Kein eitler Stolz auf Dinge, die nicht
zu dir �elb�t gehdren, wird dich aufblähen ; keine über-

triebene Achtung für blos äußere Vorzüge dich zum
Schmeichler und Sclaven erniedrigen. Du wir�t jeden
Men�chen, der men�chlichdenket und handelt, als dei-
nen Bruder achten und lieben , und an dir und andern

nur innere , bleibende Vollkommenheitund Güte für
ehrwürdigerkennen. |

Hier fann�t du aber auh úber die Be�timmung
des Men�chen richtigerdenken und urtheilen lernen,

Wenn du da �ieh�t , wie viele und manni<faltige, -

müh�ame , anhaltendeArbeiten, wie viele Hände und

Kräfte dazu erfordert werden, die Erde fruchtbar zu
machen , dem Men�chen Nahrung und Kleidung zu
ver�chaffen, und �eine er�ten dringend�ten Bedürfni��e
zu befriedigen; fann�t du denn wohl daran zweifeln„
daß der Men�ch zu einem thätigen, ge�chä��tigen Leben„

daß er zur treuen Anwendung und An�trengung aller

�einer Kräfte be�timmt �ey ? Kann�t du dann wohl
glauben , daß er �einer Be�timmung ein Genúge lei�te -

wenn er alles, was Mühe heißt, �cheuet ; fe�tgeß�ezte»
anhaltende Arbeit. für ‘Zwang und Be�chwerde hält z

�eine Tage in träger Ruhez in weichlicherSchonung
�eine Kräfte zubringt ; oder - �ich blos mit fruchtlo�en

Spekulationen und Grübeleyen be�chäfftiget„ die

keinen Einfluß in das Be�te der men�chlichen Ge�ell-,
�chaft habea? Kann�t du dix wohl eiubilden , daß
Men�chen, die �o denken und handeln, no< wahre
Vorzûgevor demLandmannebehauptenkönnen? Oder

zZ

Gs fann�t



106 Det Werth
kann�t du dann an der größernWürde des Landmannes

‘und �einèr Be�timmung zweifeln? Kann�t du ihm die

Achtung und dén Dank, die er verdienet , ver�agen ?

“Nein, das Land zu ‘baueni�t der er�te, natürlich�te,
- nothwendig�te, edel�te, ehrwürdig�teStand und Beruf
“des Men�chen ; und wet die�en Stand verachtet, der

“verachtet GottesOrdnung, und vergißt,wozu der Men�ch
von �einem Schöpfer be�timmt i� |

O du, der du in Städten die Früchte des Landes
 verzehre�t, vergißnicht , wo die Spei�en , die du genie�-
fe�t, das Getränke, das dich erquiket, die Kleidung,

“die du träg�t, herkommen, wo und von wem�ie zu dei-
“nen Gebrauche bereitet und zugerú�tet werden ; und

_*
verachte ja ‘diejenigennicht, die dir die�e we�entlichen,

__"

unentbehrlichenDien�te lei�tet ! Ehrè den Landminann

“als deinen Pfleger und Ver�orger ; drúcke ihn ja nicht.
mit harter Dien�tbarkeit, mit �trengenForderungen„

“und noch weniger init der �o �chwer zu ertragenden La�t
‘der Verachtungz denn auch der hat men�chliches, mo-

“rali�hes Gefühl, und �ehr oft i�t es noh unverdorbener

béy ihm als bey den mei�ten Einwohnern der Städte.
“Ehre ihn als deinen âltern Brudér, der für die ganze

“

Fainilie �orget , ihre �{hwer�ten Ge�chäfte treibt , und

dadurch �einen jüngernBrüdern Zeit und Muße und

Kräfte läßt , mehr für Bequemlichkeitenals für Noth-
“

Vendigfkeitenzu �orgen , und mancherleyfeinere Vers

‘gnügungen'zu erfindenund zu genießen, Ja, ehreden

tandbau als die er�te, einzigeQuelle alles Reichthums,

als die ‘fe�te�te Stúße des Wohl�tandes des Staats „

“ohne welche weder Kün�te noh Wi��en�chaften , noh
_ Gewerbe, ohne welcheauchdeine �tädti�che Pracht und

- Veéppigkeitnicht be�tehen könnten; und wenn du keine

“ “Fáhigkeiten , keinen Beruf , keine Gelegenheitha�t,
_ Kún�te und Wi��en�chaften, Handlungen und Gewerbe

“_

zu treiben;oder in den’ �ogenanntenhöhern Ständen der

Welt’ zu“dienen „fo ‘eilezu deiner er�tea Be�timmung,
* zur Anbauungdes Feldeszurú>e, und glaube, daß du

:

LS a

dann
2



des Landlebens. 107
dann Gott „ deinem Herrn, weit mehr gefallen, und in
den Augen deiner ver�tändigenBrüder weit ehrwürdiger
�eyn wir�t, als wenn du: voll eiteln Stolzes deine Zeit
und deine Kräfte ver�<hwende�t, und da zu erndten be-

gehre�t, wo du nicht ge�äet ha�t! ESA

«___ Dies i�t nicht alles , mein chri�tlicherBruder.! �elb�t
in Ab�ichtauf die höhereBe�timmung des Men�chen
nach die�em Leben, kann dir der Aufenthalt auf dem

TUndeund der Umgang mit �einen Bewohnern lehrreich
�eyn. Wie viele Gei�teskräfte ; wie viele große, glüls.

liche Anlagen„,wie viele edle Ge�innungen wir�t du nicht
Unter ihnen finden, wovon �ie in ihremeinge�chränkten,
engen Wirkungskrei�e, bey ihren einfachenund einfdr-
migen Be�chäfftigungen,nur das wenige äußern , an-

wenden, gebrauchen, oder in dem Grade und ‘in dem

Umfangegebrauchen können, als �ie de��en Fähig wären:
Wieviele Köpfe, die �ich dur< Scharf�inn , durh Wiz,
durch Gelehr�amkeit, dur<h Erweiterungoder Berichti-
gung mancherWi��en�chaft , dur<h Staatsklugheitwür-

den ausgezeichnethaben; wenn �ie in andern Um�tänden
und Verbindungengelebt hätten! Wie ‘viele Herzen,

‘die des edel�ten, wirk�am�ten Wohlwollens empfindlich
wären, die das Glúk vieler tau�enden empfinden und

be�orgen könnten , wenn es ihnenniht an äußern Mit-

‘telu und Gelegenheitendazu fehlte! Wie viele Men�chena
“

die in der größtenDunkelheitleben und �terben, und die

auf einemgrößernSchauplake aller Augen auf �ich ges

zogen hätten! Und die�e Kräfte, die�e Anlagen �olltea
nie, �ollten nicht in einem andern Lebenentwickelt were

den ? Die�e edlen Ge�innungen �ollten �ich uie durch
Thaten äußern können ? Alle die�e lichtfähigenKöpfe-

alle die�e empfind�amenHerzen, alle die�e vorzüglichguten
“und brauchbaren men�chlichenGe�chöpfe �ollten nie das

�eyn und werden „ was �ie nach ihrer Anlage �eyn und

werden kônuten? Jhr Schöpfer �ollte �o großeZurüftuns
gen um �o geringer Eudzwee willen gemacht; �ollte �@
viel Kraft zur Hervorbringung�o kleiner Wirkungen

te A 11)



108 Dev Werth

ver�chwendet haben? Könnte�t du das von demjenigen
_" erwarten , den dir die ganzeNatur als den Allwei�en
_ verkündiget?Nein, je mehr unentwickelte Fähigkeiten„

Je mehr zurüfgehalteneKräfte , je mehrunvollendete

men�chlicheSeelen du unter deinen Brüdern antriff�z
de�to gewi��er darfÆ du dir ihre und deine Un�terb-
lichkeit , ihren und deinen ewigen Fortgang zu hdherer
Vollkominenheitver�prechen. LN

Sehr lehrreich i� drittens dem nachdenkenden
Men�chen �ein Aufenthalt auf dem Lande in Ah-
fichtauf das, was Glük�eligkeit heißt. Hier �ieh�t
du, o Men�ch , tau�ende von deinen Brüdern und

Schwe�tern, die keine Pallä�te, keine �hôn ge�hmükte
Häu�er bewohnen; die keine ausge�uchte , lün�tlich zube-
reitete Spei�en genießen, die keine fo�tbare, glänzende
Kleider tragen ; die kein weichesLagerhaben ; ‘und die

doch in ihren niedrigenHütten , bey ihren gemeinen
Spei�en , in ihrer �implen Kleidung,auf ihrem harten
4ager viel Schuz und Freude und Nahrung und Erqui-
>ung und Ruhe finden, die an die�em allen ‘vielleicht
mehr Ge�chmak finden, als du im Genu��e des Ueber-

flu��es und der Bequemlichkeit. Hier �ieh�t du tau�ende
von deinen Brüdern und Schwe�tern, die �h tägli<
mit müh�amen, dir höch�t be�chwerlichund unangenehm
�cheinendenArbeiten be�chäfftigen; und die doch bey ihrer
Arbeit froh ‘und mit ihrem Zu�tande zufrieden �ind :

Men�chen , denen alle deine Kun�twerke und die mei�ten
deiner feinernge�ell�chaftlihen Vergnügungenganz fremde
�ind; und die �ich doch weder über Langeweile, noh über

Mangeldes Vergnügeusund der Lu�t beklagen: Men-

�chen „ die das frohe Gefühl ihrer Ge�undheit und ihrer
“Kräfte, der Anblik der �hdönen Natur , die Aus�icht

auf eine ge�egnete Erndte, die glüklicheEin�ammlung
der Früchte des Feldes, der ruhige Genuß der kühlern
“Abend�tunde,das vertraulicheTi�chgefpräch, und die

 febhaftere Freude des Sonn- und Fe�ttages für deine

“uei�tenVorzúge mehr als �chadlos halten: Men�chen
EA endlich

: e

20



“des Landlebéèns.
;

10S:

endlich, die zwarau< in Religions�achentiñe ‘�ehreinz:

ge�chränkte, vielleicht in manchen Ab�ichten irrige, Er-

kenntnißhaben; aber �i<h am das, was �ie wi��en und“

glauben, fe�thalten,und �ich mit dem Gedanken an

Gott und an die zukünftigeWelt in tau�end Fällen bee

ruhigen und �tärken, wo du, der du mehr weißt oder: |
zu wi��en begehre�t, von. lauter Zweifeln Hinund pies j
getriebenwir�t , und nirgend Ruhe finde�t. H

O lerne hier, was wahreGlüfk�eligkeitift, wodureh.
und auf welchemWege du �ie �uchen und-findenfann�k,
Lerne hier, daß �ie nicht im Ueberflu��e; nicht im äußern

©

Schimmer; nicht in Rang und Titeln; nicht in einem

úppigen,
"

weichlichen, "müßigen, unthätigenLeben ;

nicht in dem ewigenHin : und Herlgufen in einem ens:

gern oder weitern Krei�e von Lu�tbarkeiten ; nicht in dem“

unglüklichenVermögen, jeder kindi�chen“‘thórichtenBes:

gierde Gehörzu geben, und auf ihre‘Befriedigungzu.
denken ; be�tehe. Nein „ lerne, daß �ie’ in ‘dem frohen
Gefühlund in der munternAnwendungun�rerKräfte,
in einem“ ge�chäfftigenthätigen Leben , in: der treuen

Wahrnehmungun�rer Berufspflichten, in der Ein�chräns*
fung un�rer Begierden,in‘ der Verminderungun�rer
erkün�telten Bedürfni��e:daß �ie in dex Zufriedenheitdes

Herzens„ und in dem trö�tlichen Gedanken an Gott und
an die zukünftigebe��ere Welt be�teht ; daß �ie al�o weit

mehr von uns: �elb�t und“ von un�rer Art, die Dinge
anzu�ehen und zu beurtheilen, als von un�ern äußern
Um�tänden und Verhältni��en abhängt; und daß keinem -

Men�chen der Zugang zu ihrem Be�iße und Genu��e
�chle<terdings ver�chlo��eni�t, in_welchemStande eu

auh �eyn mag. #

Lerne al�o auch deiner KlagendichGit und

be�chuldige niht mehr den Schöpfer uno Vater dop

We�t; be�chuldige dich �elb�t und deinen verwöhnten
Ge�chmak,und deine aus�chweifenden Begierden, und
deinen �clavi�hen Hang zur Nachahmung, und dein

fal�cheszj RUE Pes über den Werth der Dinge-

|

und

>:



E Der Werth desLandlebens.i

und dieSchwachheit, womitdu dich vonSchein und.
“_

Schimmerblenden , und von leeren Tdnèn betäuben läßt,
und den “Nichtgebrauch, oder den Mißbrauch‘deiner.

größernErkenntniß— die�e Dingeklageanz in die�en
Dingenändere und be��ere dich, wenn du nichtglük�elig,
oder wenigerglüf�eligbi�t, als du bey allen Quellen
der Glük�eligkeit�eyn könnte�t, welchedir die Natur ,

die Kun�t , das ge�ell�chaftlicheLeben und die Religion
dffnen. Und wenn du die�es. lerne�t, �o lerne�t du die
Wi��en�chaft , die unter allen die wichtig�tei�t , die Wi�e /

�en�chaft , froh , vergnügtundgläk�elig zu�eyn und im:
mer mehr zu werden!

Solehrreich , M.A. Re,fann.uns der Aufenthalt
auf dem Lande �eyn , und �o lehrreichi�t er dem nach-
denfendenMen�chen wirklich.So wird ihm das, was

nur Erholungund Vergnügenfür ihn zu �eyn �chien„

zur fruchtbarenQuelle der Weisheit. So wird �ein
Gei�tzugleichmit �einem Körper , die Ge�undheitvon

jenemzugleich mit der Ge�undheitvon die�em ge�tärkt,
-

So nähert er: �ich Gott �einem Schöpfer und Vater z
lernet ihn in allen �einen Werken �ehen und fühlen: i

und berichtiget �eine Urtheile úber den Werth und

die Be�timmung des Men�chen,und über. �einewahre
Glüf�eligkeit. Möchten wir alle die�es zu “un�rer
eignen Belehrung- und Be��erung erfahren haben ,

und beyjedec neuen Veleni.in reichermMs
ea Amen!

XXV, Pres



TIL

XXV, Predigt.

DerA desEE Glückes,
TDEXx4)

Ev. Matthäi2L;j M LA
“UndJe�us ließ �ie da, undgieng zur Stadt hinaus.gen

Bethanien , und blieb da�elb�t,

FZzott,ewiger, uner�höpflicherQuellaller Freude.undy

aller Gláf�eligkeit, wie -mannichfaltig, wie reich
�i nd die Quellen der Lu�t und des Vergnügens, die du
auch uns, deinen Kindern, geöffnetha�t, und.zu deren
Genu��e du uns �elb�t durch deine Vor�ehungeinlade�t!?
Ha�t du den Pfad un�ers Lebens zu un�rer Uebungund. „

Be��erung mit mancherleyHinderni��enund Schwierige
keiten be�ezt ; �o ha�t du ihn au< mit tau�end Schôn-.
heitenund Annehmlichkeitenausge�chmúkt,die uns zur
Ueberwindung jener SchwierigkeitenMuth. und Kraft
verleihen, Lege�tdu uns oft �chwere Pflichten, müh�az

-

me Ge�chäfte , drückende Leiden aufz �o erleichter�tund

ver�üße�t du uns jene und die�e durh noh mannichfaltis
gere und größereErquickungenund Freuden. Ja, wire

können, wir �ollen {hon hierauf Erden vergnügt und

glük�elig �eyn; und wenn wir es nicht �ind; �o. �ind wix
es durch un�re eigne Schuld. An Fhigkeit„an
Mitteln , an Gelegenheiten, an Ermunterungen dazu
läßt du es feinem von uns allen fehlen. Aber nur gar
zu oft la��en wir es an dem wei�en , treuen Gebrauche
desjenigenfehlen, was uns nachdeinem Willen glük�elig
machenfann und �oll! Nar gar zuoft la��en wir uns

:

den



112
; :

Der Werth
denSchein der Dingetäu�chen ; ver�{hmähenWahrheit
und Weisheit und Tugend„, die einzigen�icheren Führe
rinnen zuc Glüf�eligkeit; und la��en uns von dem Jrr-
thume, von der Thorheit und dem La�ter auf den Weg
des Kumwers und des Elendes verleiten, . Und dann

zweifeln wir an deiner Güte, murren gegendeine Ein-

tichtungenund Schikungen „ und klagenüber das trau-

rige Loos der Men�chheit! Gott , wie ungerecht�ind wir

nicht oft gegen dich, und wie feind�elig gegen uns �elb�i!
Ach „ verzeiheuns un�re Vergehungen, barmherziger
Vater, und führe uns von un�ern Frrwegen zurücfe,
Laß das Licht der Wahrheit ‘die Vortheile und Jrrthü-
mer zer�ireuen,

die uns �o oft verblenden.|

tchre uns

die wei�en , gütigenVeran�taltungen, die du zu un�rer

Glüf�eligfeitgemachtha�t, immer be��er kennen und im-
mer würdigergebrauchen. Gieb , daß: wir �ie alle da

“�uchenund finden , wo du wil�t, daß wir �ie �uchen und

finden �ollen , und laß uns alle immer ver�tändiger und

be��er, und dadurch ihres Genu��es immer fähiger wer-

den. Segne doch in die�er Ab�icht die Betrachtungen,
die izt un�er Nachdenken be�chäfftigen�ollen. Laß uns

das Glúf des hâuslichenLebens, zu welchemdu uns

alle berufe�t, in �einer wahren Ge�talt erblicfen, und

daraus alle dieSeligkeitSchöpfen , die es uns zu gewäh-
ren vermag. Wir bitten dich im Namen Je�u Chri�ti„
un�ers Heilandes, darum, und rufen dich ferner im
Vertrauen auf �cine Verhei��ungen an : Un�er Vater 2c,

Ev. Matthäi 21, yv. 17.

UndJe�us lies �ie da , und giengzur Stadt hinaus, genBethanien , und blieb da�elb�t,
:

Nit �elten �uchet der Men�ch das, was ihmganz
nahe liegt, was �ich ihm zum unmittelbaren Ge-

‘nu��e anbietet , in einér großenEntfernung von �ich; und

gemeiniglichi�t eben die�es die Ur�ache, warum er das,
was.



des hâuslichenGlückes, “US

was er �uchet, entweder gar nicht , oder doch nicht in

dem Maaße finder, in welchem er es wün�chet. . So

�uchen alle Men�chen Zufriedenheit‘und Glüfk�eligkeit.
Aber vielleicht �uchen �ie die wenig�ten da, wo �ie die�elbe
am leichte�ten , am gewi��e�ten , am völlig�ten finden
könnten, Sie über�ehenoder verachten die Quellender-

�elben, die ihnen am näch�ten liegen, die �chon in ihrem
Be�ike �indz die ihnen niemand ver�chließen, niemand

un�chmakhaft oder �treitigmachen kann; die zwar ohne
Geräu�ch,aber de�to reiner und únunterbrochenerflie�e
fen: und irren dagegen mit äng�tlicherUnruhenach an-

dern herum, die �ie nur müb�amentde>en, nur �par�am
“genießen, aus welchenfie nicht immer, aus welchen �ie

�elten unge�tört �chöpfen, ihrenDur�t nie ganz �tillen
können, - und oft Gefahre laufen, Bitterkeit und Tod
daraus zu �chöpfen, Jch will ohne Bilder reden. Nur

gar zu oft �uchet der Men�ch�ein vorneßhm�tesVergnügen,
�eineganze Glüfk�eligkeitin der �ogenannten großenWelt,

“in zahlreichen,glänzendenGe�ell�chaften, in zer�ireuen-
den und betäubenden Lu�tbarkeiten , in weitläu�tigen-

Verbindungenmit �olchenPer�onen „ die �ich durchihren
Stand, durch ihren Aufzug, dur< Reichthum, durh

Ueppigkeitund Pracht auszeichnen, und alle Tage herrlich
und in Freuden leben , oder dochzu leben {heinen, Nur

gar zu oft eilet er von einem �olchen �chimmerndenKrei�e
zum andern, aus einer �olchen, Freyheit und Freude
heuchelnden, Ge�ell�chaft zur andern , und hoffetda �ei-
nen Dur�t na Vergnügenund Glüfk�eligkeitzu�tillen.
Aber wie �elten findet ec da, was er �uchet! Wie viel

�eltener finder er es �o rein, #0 ganz, als er es �ich vers

�prochen harte! Wie oft ergreift er da den Schatten für
das We�en, den Schein für die Wahrheit , und findet
�ich in �einen �{<hön�ten Erwartungen auf eine eben 0
be�chämendeals �{merzhafte Wei�e betrogen!Und die�es
Vergnügen„ die�e Glüfkf�eligfeiten,wie viel leichterund

gewi��er, wie viel reiner und völligerhâtteer �ie nicht
fiadenund genießen VARAwenn er �ie nicht�o weit von

„Ul.Bande H _�<h



VE AMDerBe:
__�i<, �ondern in dem, was ihm am näch�ten liegt; nicht

im Geräu�che , �ondern in der Stille; nicht in dem, was

“von lauter Zufällen abhängt, �ondern in dem, was mehr
_in �einer Gewalt i�t ; kurz, wenn er �i im häuslichen

"* Leben ge�ucht hätte! ATI Y

Ja, in die�er kleinen, unberühmtenWelt , giebtes

weit mehrwahre, reine Freuden , als in der großenund

glänzenden; in die�em engen Krei�e von Be�chäfftigungen
und Vergnügungen findet �ih mehr Glük�eligkeit und

“

mannichfaltigereGlük�eligkeitals auf dem weitläufig�ten
_Schauplatze von �chimmerreichenSpielen , oder lärmen-

den Lu�ibarkeiten: Hier, in dem Genu��e des häuslichen
Glückes , i�t es, wo der Wei�e, wo der Chri�t vornemlich.
Erholung, Stärkung und Freude �uchet und findet. Hier
�uchte und fand �ie auh un�er Herr, de��en Ge�chmak
und Empfindungenin allen Ab�ichten �o men�chlichund

�o edel waren. Von den Ge�chäf�ten des Tages und von

dem Wider�pruche �einer Feinde ermüdet , ließ er �ie da ,

_

wie un�er Text �aget entzog �ich ihrenneidi�chen , bos

haftenBlicken und verfänglichenReden , und giengzux
Stadt hinaus gen Bethanien, um da an dem Frie-
den und der �tillen , frommen Freude einer innig�t mit

einander verbundenen und �ich zärtlichliebenden Familie,
der Familie des Lazarus und �einer Schwe�tern , Theil zu

nehmen, und ihre Zufriedenheitdur �eine Gegenwart
und �einen Umgang zu vermehren, Die�en �tillen Aufents
halt des häuslihen Glúfs zog er allen Pallä�ten der

Großen, allên Fe�ten der Reichen und der Schwelger
vor. Wohl dem, der auchin die�er Ab�icht �o ge�innet

i�t, wie Je�us ge�innet war! Jhm kann es nie an wahse
rex Glúf�eligfkeitfeblen.

Ja, M. Th. Fr., groß, ungemein groß i�t der
Werth des häauslichenGlückes ! "Aber unendlichgrö�s
�er fúr den , der ihn aus Erfahrung kennet , als für den ,

der ihn ñnur aus Be�chreibungen kennen lernen �oll.
Möcht es mir gelingen,dem�elbendurchmeine Vor�tellung
wenig�tens Gerechtigkeitwiderfahrenzu la��en! Laßtuns,

:

;

)

«Uu



des hâuslichenGlückes. IIS

"um die�es zu thun , zweyexleyUnter�uchungen an-

fiellen. :

:

Die er�te i�t : wie muß das hâuslicheLeben be-
:

{hafen �eyn, wenn es einen großen Werth
haben foll?

Die andere i�t: was giebt ihm die�en Werth?
oder, worinnen be�teht der�elbe?

Das häuslicheLeben i� �o, wie alle andere äußere
Góúter, nicht an und yor �ich �elb�t und nothwen-
‘diger Wei�e, �ondern nur unter gewi��en Bedin-
gungen, in gewi��en Um�tänden ein wahres Glük
und Quelle wahren Glük�eligkeit, Nur gar zu oft i�t
das häusliche Lebender Siz der Langenweileund des

Ueberdru��es ; der Kampfplaz niedriger, wilder Leiden:
�chaften ; die Wohnung des Grames „ der üblen $aune,
des mannichfaltig�tenStreites, der boshafte�ten Quál-
�ucht; uicht �elten ein wahres Vor�piel der Hölle. Ja,
das iftes immer mehr oder weniger, da, wo nicht Weis-
heit und Tugendmit zur Ge�ell�chaft des häuslichenLes
bens gehören, und �eine Ge�chäffte und Vergnügungen
bee�elen. Nur da , wo Weisheit und Tugendwohnen,

wover�tändige, gut ge�innte Men�chen bey einander
leben , nur da wohnen Ruhe, Zufriedenheitund Freus
de; nur �ie machen jede Hütte und jeden Palla�t zum
Site des Vergnügens; nur durch �ie wird jede größere
oder kleinere Familie des häuslichen Glückes fäbig.
Denn, nur der Ver�tändige und Gute weiß, was wahre
Glüf�eligfeit i�t; nur er hat Ge�chmak und Gefühlfüe
die�e Glüf�eligkeit; nur ec würdigetdie Dinge nah ib:
rem wahren Werthe, und weiß �i< über alles , was
wahr und �<{ôn und gut i�t, zu freuen, �o unbekannt
und unberühmt es auch in der größernWelt und unter
Men�cheni�t , die keiner einern Empfindungfähig �ind.
Jhm i�t ein Wort , das aus der Fülle des Herzensquille,
ein Blik , in welchem �ich die ganze Seele zeiget, eins
kleine aber un�chaldovo4eHandlung, eine unwichtige,

Ar
__

bep



6 “Der Werth
aber mit innigerLiebe gelei�teteGefälligkeit, ein ruhiges,
�tilles Selb�tgefühl und Freund�chafsgefühl, eine freye

 Ergießung �einer Gedanken und Empfindungen in den

Schooß der Seinigen mehrwerth , als alle noch�o volltde

nende Hôflichkeits- und Ehrenbezeugungen, als alle noch
�o {mei<elhafte Lobreden und Gefälligkeiten, als alle

noch �o freundlicheMienen und Geberden , als alle noch
�o �chimmerndeUnterhaltungen, die den Ruhm und das

Glüf der mei�ten großen Ge�ell�chaften ausmachen,
= Das hâuslicheGlük �eßet ferner da, wo es Statt

finden �oll, Men�chen voraus , die dur wahre, in-

nige Liebe und Freund�chaft mit einander verbun-
den �ind, die ganz fúr einander und in einander leben ,

die nichts von einander entfernet , �ondern alles einander

näherbringt , und die in ihrergegen�eitigen genauen Ver-

einigungihreStärke, ihreEhre , ihreGlük�eligkeit�uchen,
Nur Men�chen von die�er Art kann und muß alles wich-

tig �eyn, was ein jeder von ihnen hat und redet und thut
und genießt, was er will und was ihm begegnet. Nur

�ie kônnen die Vorzüge des einen mit neidlo�em Wohlge-
fallen betrachten; die. Schwachheitenund Fehler des an-

dern ohne Unwillen bemerken; die Vergehungen des |

dritten mit unbeleidigenderSanftinuth tadelu ; den Wink

eines jeden ver�tehen; dern Bedürfni��e oder dem Ver-

langen eines jeden zuvorkommen; �ich nach den Ab�ichten
eines jeden richten ; in die Empfindungeneines jeden ein-

�timmen z und �ich úber alles , �elb�t das gering�te, Gute,
das irgendeinem widerfährt , von ganzem Herzenfreuen,
Wo Kalt�inn und Unverträglichkeit, wo Selb�i�ucht
und niedriger Eigennuz, wo Neid und Eifer�ucht herr-
�chen,da i�t in feiner, am allerwenig�ten in der eng�tenund

4äglichenGe�ell�chaft wahre Glük�eligkeitmöglich.
“Das hâusliche Glúk �eßet endlih Ge�chmak an

der Wahrheit , an Natur , an edler Einfalt, an

�tiller Ruhe voraus , in �o weit �ie in der Ver�tellung,
der Kun�t dem Ge�uchten und Erzwungenen, und den

mehrAuf�ehen.-erregenden und geräu�chvollenVergnüe
[i

S6 gungen



des hauslichenGlü>kes. 117

gungen entgegen ‘ge�ezt�ind. Blos jener edle, reine Ge-

chmak giebt den Freuden des häuslichen Lebens ihren
Werth, und machet dem, der �ie kennet und genießt,

alles, was dazu gehöret, wichtig, alles theuer, alles zu
Quellen der Zufriedenheitund des Vergnügens. Hier
kömmt es nemlich nicht �owohl auf die Gegen�tände, als

auf das Auge, das�ie �ieht, und auf das Herz, das e
“empfindet; nicht �owohl auf die Wichtigkeitde��en , was

vorgehtund ge�chieht, als auf die natürliche , freyeArt»
womit es ge�chieht, und den frohenAntheil an, den alle

daran nehmen. Dem Men�chen von richtigemVer�tande
und unverdorbenem Herzen i�t da das heitereAntliz des

Gatten , das Stammeln des Unmündigen, das frohe
Spiel des Kindes , der Anblik“ der Vernunft in ihrem
Keime und in ihrerBlüthe ; ihm i�t die ern�te Lehrbegier-

. de des einen , die. un�chuldige Munterkeit des andern
das Wachsthum und der Fortgang des dritten , die Zu-
Friedenheitaller, einSchau�piel , das er bey �einer Dun-
kelheitund Einfalt jedemandern noch�o glänzendenund
verwickelten Schau�piele vorzieht; ihm i�t das �tille,
ruhige:Da�eyn in einer Ge�ell�chaft von offenen, �i
ohne Scheu und Zurúükhaltungmittheilenden„- lauter

Wohlwollen und Liebe athmendenHerzen ein Genuß,
eine Art der Exi�tenz, die er mit keinen andern , von dem

gro��en Haufen noch �o geprie�enen und beneideten Arten

der�elben vertau�chen würde.
_

Dies vorausge�czt, M. A. Z., hat das. Glük des

hâuslichenLebensun�treitig einen großen, einen vorzüg-
lich großenWerth. Laßtuns �ehen , was ihm die�en
Werth gebe, oder, worinnen der�elbe be�tehe?

*

Das Glák des hâäuslichenLebens i�t er�tlich die att-

genehm�te Erholung von der ta�t und Hike des Tages
und �einer oft drückenden Ge�chäffte , die �üße�te Beloh=-
nung für die vollbrachte, fur die vielleicht mit Múhe „

mit An�trengung, mit Wider�tand „+ mit unglüklichem
ErfolgevollbrachteArbeit, Hier wartet Stille , Rußhez

FS Erqui:



118 Der Werth ©

Erquickungauf den Hausvater , die Hausmuttet ; den

Hausgeno��en , die ihr Tageroerk, vielleichtim-Schweiße
ihres Ange�ichts , vollendet haben; und die kühle Abend:

dämmerungkann dem ermüúdeten Wanderer nicht ange:
nehmer�eyn , als die Erholung, die jene in dem Schooße
ihrer Geliebtengenießen. Hier ent�pannet der tiefe
Denker �einen Gei�t; ergdhet �ich an den angenehmen
Bildern , die er von außen enthält ; läßt �ich zur Fa��ung
des �tainmelnden Kindes , zur Fa��ung eines jeden herab;
wartet und pflegetjede-Blúhte des ge�unden Ver�tandes

|

Und des guten Herzens, die um ihn her hervor�pro��et ;
und überläßt �ich jedem Gedauken, ‘jeder Empfindung,
die �ich ihm unge�uchtdarbieten. Hier vergißt der Ge-
{ä}�tsmann �eine verwi>eltenGe�chäffte; �chüttet �eine
Sorgen „- wenn er �ie nicht ganFzu verbannen weiß, in

den Bu�en �einer Vertrauten ; wird von ihnen getrôftety
- ermuntert; und �ein Herz erweitert , �ein Ange�icht ex-

heitért �ih wieder, und Kummer und Sorgen entfernen
�ich, bis er neue Kräfte ge�ammelt hat, �ie zu ertragen
oder ihnen abzuhelfen. Hier bricht der Gelehrte den

Faden �einer müh�amen Unter�uchungen ab : tritt aus

dem Labyrinthe, in welches er �ich vielleichtverwickelt

hatte, heraus; und findet oft in dem Genu��e der Un-

{huld und der edeln Einfalt der Seinigen mehrWahr-
heit und mehr Beruhigung, mehr Nahrung für �einèn
Gei�t und �ein Herz, als ihm alle Geleht�ämkeit"und
Kun�t gebenkönnte, Hier �ieht und fühlet jeder, für
wen er gearbeitet, für wen er �eine Kräfte ange�trengt
hat ; und freuet �ich de��en, was er gethanhat, um �o.
viel mehr, um �o viel theurer-ihm diejenigen�ind, .wel-

chedieFrüchtedavon einerndten �ollen. Hier erhält jeder
der Beyfall und das £ob , die er verdienet , und erhält
�ie von Per�onen , deren Beyfall und Lob alles bey ihm
gelten, - Hier wird der Niederge�chlageneaufgerichtet;
der Fehlende:zurechtegewie�en, der Träge ermuntert

‘

der Aeng�tliche beruhet, und nah und nach verbreitet

�ich Zufriedenheitüber alle, Und wo, mein Freund ,

LODEN mein



des hâuslichenGlückes. LT

mein Bruder , wo:will�t, wo kann�t du die�es Gl,

die�e Erholung, die�e Belohnung �uchen und finden,
wenn du �ie im häuslichenLeben finde�t ! ;

Das Glúe des hâuslichenLebens i�t ferner�tiller
ruhiger Selb�tgenuß, und Selb�tgenuß, der �ich durch
die innig�te Theilnehmungan allen, die zu die�er ver-

trautern Ge�ell�chaft gehdren, vervielfältigetund ver-

edelt. Hier kômmt der Men�ch aus der Zer�treuung
zu �ich �elb�t; fühlet �ich �elb�t; hat ein klares , inniges
Bewußt�eyn von dem, was er i�t und hat, und lebet

mehr in �ich und für �ich und in denen und für die,

.

die

am näch�ten zu- �einem Jch gehören, als in . äu��ern
"

Dingen. Hier kômmt das, was- wir in Rúük�ichtauf
die größere bürgerlicheGe�ell�chaft �ind, und worüber

wir �o oft das, was wir an und für uns �elb�t �ind,
verge��en mü��en , in keineBetrachtung; wir legen Titel
und Aemter und Würden und erborgteVorzügeals ein

fe�tliches Kleid , das uns eben �o oft drúcfetals {mü-
det, von unsz treten in- einen natürlicheen , freyern
Zu�tand. zurücke; �pielen keine kün�tlicheRolle, �tellen
keine uns fremdePer�on vor; denken , reden, haadeln
ganz. nachun�erm eigenthümlichenCharakter , nah un-
�ern jedesmaligenEmpfindungen, und �ind ganz das
und nichts anders, als was wir wirklich �ind. Hier füh-
let und zeiget �ich der Men�ch als Men�ch, der Gatte
als Gatte , der Vater als Vater, das Kind als Kind,
der Freund als Freund ; aber keiner als Obrigkeit,
oder als Unterthan, keiner als Staatsbedienter , oder

als Lehrer, oder als Kaufmann, oder in irgend einem
andern Verhältni��e des- Standes und des Berufes.
Und wie �elig i�t nicht die�es innige, reine Gefühl

-

der Men�chheit, die�er �tille Genuß von wahrer, innerer,
von äußern Dingen unabhängigerVollkommenheituud
Würde! Wieviel �eliger , als jedeTheilnehmungan dem
betäubenden Geräu�che, an dem blendenden Schiminerder
großenWelt ! Wie viele un�chuldige, edlemen�chlicheEm-

: Ô 4 pfin-



120
/

Dér Werth

pfindungenerwachenUnd äußern �i< da nicht , die beydem
« gewöhnlichenGerwoirrevon Ge�chäfften und Zer�treuun-

gen in dem Jnner�ten der Seele �{lummern, und �h
vor dem Spotte und dem Gelächter des Leicht�innigen
oder des Boshaften �cheuen! Und heißt das nicht recht
eigentlichleben, �eines Lebens völliggenießen , und def-
�elben als ein vernünftigerMen�ch mit Bewußt�eyn und

-

Ueberlegungfroh werden?
|

Das Glüf des hauslichen Lebens i�t drittens die
�üße�te, frey�te Mittheilung, die innig�te Gemein-

haft zwi�chen gleirhge�timmten �ich liebenden See-
Ten. © Hier fällt aller Zwang der Kun�t, der Mode,
der ‘eingeführtenGebräuche und Ceremonien ; alle Furcht“
vor �trenger Beurtheilung , vor bitterm Tadel , vor

beißendem Spotte; alle äng�tlihe Zurükhaltungz alle
‘ermúdende Aufmerk�amkeit auf tau�ende gleichgültige,

unbedeutende Dinge weg. Hier zeiget�ich ein jeder o ,

wie er i�t, und darf �elb �eine un�chuldigeShwach-
heiten, �eine wirklichen Mängel und Fehler nicht müh-

‘fam verbergen, Hier dffnet �ich ein Herz dem andern;
und jederGedanke, jede Empfindung, geht unver�tellt ,

unverändert in voller Wahrheit und Stärke, aus dem

einen in das andere úber. Hier bleibt kein Kummer ,
keine Be�orgniß , kein Wun�ch , keine Freude, keine

Hoffnung in dem Juner�ten des Herzens:ver�chlo}en;
“aber durch freyegegen�eitige Mittheilung der�elben wird

‘jeder Kummer erleichtért, jede Be�orguiß ge�chwächt,
jeder gute Wun�ch unterhalten, jede Freude verdoppelt
und erhdhet, jedeHoffnungwird zum wirklichenGenu��e.
Hier wech�elt ein jeder das , was �ein i�t, gegendas,

was des andern i�t , aus , und giebtund empfängtgegen-
�eitig Licht und Tro�t und Kraft und Zufriedenheitund

Nuhez und alle fühlen �ich reicherund-größerund �tär-
ker und glük�eligerin dem , was �ie gemein�chaftlich�ind

und haben. Und wo, M. Th. Fr. , wo kanndie�e
“

Ergießung, die�e Mittheilung:des Herzens mit der �or:
__ genlo�en Freyheit, ‘in dem weiten UmfangePlaz abenHA e als



des hâuslichen Glückes. 127

als in dem -hâäuslichenLeben? Und welchenWerth muß.
dies nicht dem Glücke de��elben in den Augen des Men-
chen geben, der Natur und Wahrheit liebet , der cin
gefühlvolles, empfind�ames; �ich gern mittheilendesHerz
hat , und doch außer dem Krei�e �einer Vertrauten #0
wenig Nahrung fürda��elbe findet!

:

zl
Und wie viele andere angenehme Um�tände und

Vortheile �ind doh mit die�em Glücke verbunden, die

den Werth de��elben ungemein erhöhen!
t

| Das Glük des häuslichenLebens i�t viertens Uner-
{öpfli<. Es erneuert �ich täglich; es vervielfältiget
-�ih ins Unendliche. So viel mannichfaltigerund rei?
cher die Natur i�i als die Kun�t, �o viel mannichfalti-
ger und reicheran Vergnügenund Freudei�t auch die�es
Glúk als jedes andere. Hier �ind keine fe�tge�ezten
Schranken, keine be�timmte Art und Wei�e, wie und

wodurch und in wie weit man �ich vergnügenund freuen
�oll. So mannichfaltigdie Ge�chäffte, die Angelegen-
heiten, die Zufälle des mehñ�chlichenLebens, und �o man-

nich�altig die Veränderungen�ind „ die täglichin Rúk-
�icht auf alle die�e Dinge vorgehen; eben �o mannichfal-
tig �ind auch die Gegen�tände der freund�chaftlichenUn-

terhaltung und des vertrauten Ge�prächs im häuskichen
Leben, So uner�chöpflich die Denkkraft des men�chlichen
Gei�tes und das Empfindungsvermögendes men�chlichen
Herzensi�t, �o uner�chöpflich�ind die Quellen der Lu�t -

die da offen�tehen. Hier fällt kein gutes Wort auf die
Erdez hier bleibt keine Wirkung ohne Gegenwirkung,

-
-

- kein Gedanke, dernicht aufgefaßt, fein“ Beweis der

Liebe, der nicht erwiedert, keineGefälligkeit, die nicht
vergolten, keine Freudé, die nicht von allen geno��en
würde, feine Empfindung, die �ich nicht jedem Herzen
mittheilte, Hier i�t die Zurükerinnerungan das Ver-

gangene und die Aus�ficht in das Zukünftigemit dem
Genu��e des Gegenwärtigeninnig�t verbundenzalles

zu�ammen machet nur Ein hôch�t intere��antes Ganze
. aus; alle nehmenan allem den�elbenlebhaftenAntheilz

6 H 5 BO



r22 60 “DevWerth
= Und wie �ehr rnuß nicht durch die�esalles die angenehme

_SBe�chäffrigung und das. Vergnügeneinesjeden vervielo
- “fältigetwerden! Wie viel mehr, als da, wo nur ge-

wi��e, ‘immer in der�elben Ge�talt und mit den�elben
Ein�chränkungenwieder er�cheinende, Arten des Ver-
gnügens oder der Belu�tigung Statt finden; còôo man

o �elten ganz ver�tanden wird; o oft in den Wind re?

det; �o’ oft Gedanken und Empfindungenäu��ert, die

niemand mitdenket oder mitempfindet; �o oft durch �eine
ZufriedenheitNeid, und durch �eine Heiterkeit fin�tere
Mienenerreget ; und wo gemeiniglichdas ver�chieden�te,
nicht �elten das entgegenge�ezte�teJntere��e alle einzelne
Glieder der Ge�ell�chaft be�eelet! Kein Wunder, wenn

da das VérgnúÜgenoft ver�iegt , und �eine Einförmigkeit
da��elbe noch öfter un�hmakhaft machet!

-

Das Glük des häuslichenLebens er�eßet dabey den

Mangel jedes andern; aber �ein Mangel kann
durch kein ‘ anderes er�ezt werden, Läßt dir die

Welt , la��en dir deine Mitbürgernicht die Gerechtigkeit,
nicht die Achtungund Ehre wiederfahren, die du ver-

dien�t ; werden dir deine Wohlthaten mit Kalt�inn und

Undank vergolten: wie bald wir�t du die�en Mangel
die�e Leiden verge��en, wenn du in den Schoos der Dei-

nigen zurükkehre�t, mit offenenArmen und Herzenvon

ihnen empfangenwir�t, und in ihrer Mitte das gilt�t ,

- was du wirklich bi�t, den Beyfall und das Lob erhält�t ,

die du wirklich verdiene�t, und den ganzen Werth ihrer
Zuneigungund Liebe empfinde�t! Hat aller Schimmer
der großenWelt, aller Glanz des Hofes , aller Triumph
der Hoheit und Macht dein Herzkalt und leer gela��en :

hat dih das Schau�piel der Ver�tellung, der Argli�t,
der Fal�chheit , der kindi�chen Eitelkeit , das �ich dir da

dar�tellte, ermúdet und erbittert: wie bald wird �ich in

“dem Krei�e deiner Geliebten �anfte Wärme durch dein

“ermattetes Herz verbreiten , wie bald“ werden �üßere,
edlere Empfindungenda��elbe wieder erheben, wie bald

‘4verden dich die Wahrheit, die Offenheit, die Redlichkeit,

:

dié



des hâuslichenGlückes. 123
die Un�chuld , die da leben und weben, wieder mit der
Men�chheitver�dhnen ! — Genieß hingegeneines no<
�o glänzendenGlückes ; �ey der Lieblingder Großen ;
�ey der Göße des Volks; �ey der Tongeberin den fein-
�ten Ge�ell�chaften; �ey �elb�t groß und reichz herr�che
über nocho viele andere; aber deine Wohnung �ey die
Wohnungdev Zwietrachtund dér Eifer�ucht, und dein'
häuslichesLebenverweigeredir die Ruhe, die Zufrieden-
heit , das Vergnügen, die es dem Wei�en und Guten

gewähret: wie wenig wird dir jenes äußere , blendende
Glúk die�en we�entlichen, innern Mangel er�eßen! Wie

�ehr wird dir die�er Mangel den Genuß jenes Glückes
verbittern! Wie {wer , wie unerträglichwird dir nicht
oft die La�t de��elben werden!

|

+

Hiezufômmet, daß det Genußdes häuslichenGlücfes
immer eben �o lehrreich und nüzlichals angenehmi�t.
‘Hier lernet der Men�ch �eine wahre Be�timmung recht
kennen und fühlen; hier den Werth aller Güter des Le-
bens richtig beurtheilen; hier das Nicht der Hoheit -

des Glanzes, des Ranges , des Standes ein�ehen. Hier
lernet ex reht men�chli denken , empfinden, handeln;
lernet �eine äußern Vorzügeverge��en, und �ie mehr für
ta�t oder Tand als fúr �ehr begehrenswürdigeGüter
erkennen. Hier vereinigen�i aller Herzenimmer inni-

ger ; einer gewinnt den-audeen immer lieber; ein jeder
wird immer bereitwilliger,dem andern zu helfenund zu
dienen; alle �ammeln neue Lu�t und neue Kräfte, die

Pflichten ihresBerufs zuerfüllen, die Achtungund den

Beyfall der übrigenimmer mehezu verdienen, und da-

durch das Be�te der ganzen Ge�ell�chaft , die nur Ein
Herzund eine Seele i�t , zu befördern. WelcherEifer
muß nicht den Hausvater und. die Hausmütter in ihren
Ge�chäfftenbeleben , welchesAusharrens mü��en �ie dabey
nicht fähig �eyn, wenn �ie die Früchte ihres Flei��es in

dem Genu��e' des häuslichen Glücfes, in dem frohen
Umgangemit ihrenKindern, mit ihren Geliebten �hmez
>en, und �ich dur Fortge�eßtenFleiß täglichneue Ver-

;

___

gnügungen



E *DevWebthzzd

_ gnúgungenund Freudenbereiten! Welchen'Antrieb zue
treu�ten Erfüllungihrer Pflicht muß iznen das nicht
geben!"Und muß nicht jedes Vergnügen,das zugleich

'

Unterrichtet und be��ert ; einen doppelten Werth haben?
Noch: mehr. Zum Genu��e des häuslichenGlückes

gehôren, keine müh�ame, ko�tbare, Zurü�tungen und

Vorbereitungen. Es kann -zu jeder Zeït ; in jedem
>

-

Augenblickedes Lebens geno��en: werden, Sobald die

Stunde der gemciti�chaftlicenSrholung, die Stunde des

Frohen ‘Wieder�ehens, der Augenbliéder: vollbrachten
Arbeit da i�t , �obald tritt auh mit ihnenHeiterkeitund

Freude in den Kreis die�er Glüflichen.- ¿Sobald das

Bedúrfniß die�es Vergnügens �ich äußert und' dringend
wird, �obald �ind auh die Mittel vorhanden,

|

da��elbe
_

u befriedigen.Hier habenEigen�inn:und Laune, tau-

�end vorgegebeneoder wirélicheHinderni��e und Abhal-
tungen, die �o viel Entwúrfe des Vergnügens in der

größernWelt vereiteln , wenig Einfluß. Der Wille
des einen i�t der Wille des andern.

"

Jeder giebt:gern ,

was er hat, und empfängteben �o dankbar und froh das,
was ihmder andere giebt. Wenn �ich-eiñer freuet, #0
freuen �ich alle; wena einer mit heitern ‘Mienen in die

Mitte der übrigentritt, �o erheitert �ich das Antliz vou

allen. Wenn einer etwas Gutes gethan oder geno��en
hat , und er’theilet es �einen geliebtenmit , �o i�t allen
�o wohl als ob �ie es �elb�t gethan und geno��en hätten.
Welchen Vorzug haben:niht Vergnügungen"und Freu-

- den die�er Art vor �olchen, die oft ganze Wochen lanz
“angeordnet, zubereitet, erwartet; dann ‘durch Wider-

�pruch und Zufällenoch weiter hinausge�eztwerden; und

Zuleztin wenigenStunden vorbey�ind „und doch�o
; �eltendas lei�ten „ was �ie ver�prechen!

Zum Genu��e des häuslichen-Glückes gehödreteben
fo wenig Kun�t und Ge�chiklichkeitals Zurú�tung
und Vorbereitung. Es i�t ganz: das Werk der Natur
Und der Wahrheit; nichtdie Frucht von- genommenen

Verabredungen,von múh�amerlernten Rollen, von

äng�tlich



deshâuslichenGlückes. 125

äng�tlich beobachtenden Ge�eben des Wohl�tandes und

des einmal herr�chenden Tones. Ge�under Ver�tand
und ein gutes , liebevolles Herz-i�t alles , mein <ri�ilicher
Bruder, was du zum Genu��e die�es Glükes bedarf�t.
Fe weniger du da deinem Ver�tande und deinem Herzen"
Zwang anthu�tz je freyer du beyde wirken läßt: de�to
reiner und völligerwir�t du die�es Glük genie��en, Wenn

�ih in der grö�eenWelt beydë “in die Fe��eln der Ge-

-wohnheit�chmiegen-mü��en, und der Ver�tand �elten laut

denken, und des Herz �elten �ich �einen Empfindungen
berla��en darf; �o können hier beyde frey und ungehin-
dert ihrer Stimmung folgen, und ihre Kräfte in dem

Maaße und auf die Art äußern, wie es dem innern

Antriebe und dem jedesmaligenBedürfni��e gemäßi�t»
Auch das, M. A, Z. , giebt dem Glüke des häus-

lichen Lebens einen großen Vorzug, daß der Genuß
de��elben nie E>el und Ueberdruß, nie Kummer
und Reue nach fichzieht. “Es i�t wahrer Genuß 5
und die Wahrheitbehält �tets ihren Werth, Es i� unz

�<uldiger Genuß, und die Un�chuld darf keine Vorwürfe
fürchten. Es i�t gemein�chaftlicher, liebevoller Genuß;
der feinen Neid, keine Eifer�ucht erreget ; bey welchem
keiner leidet , keiner-darbet, keiner leer ausgeht, und ein

jeder.des andern �ich freuet. Es i�t Genuß, der un�erm
Vater im Himmel wohlgefällt, der durch den Gedanken

�einer Gegenwartnicht ge�tdret , �ondern erhöhetwird,
und der oft in frommerFreude über �eine Güte, in herz-
licherVerehrungund tobprei�ung die�es. erhaben�tenWe-

�ens be�teht. Nach dem Genu��e die�er -reinen , edel

Vergnügungen wir�t du dich nicht {heuen dürfen ; dich
__ �elb�t zur Rechen�chaft zu ziehen; wir�t -dichde��en , was-

du geredetund gethanha�t, niht �chämen dürfen ; wir�t"
nicht auf Be�änftigung des Beleidigten, nicht auf Er-
�etzung des deinem Bruder angethanenUnrechtszu den-"

ken Ur�ache haben; wir�t froh an Gott und an deine
Un�terblichkeit, und an die Zukunftdenken können. Ruhe
und Schlafwerden dichnicht fliehen;aber du wir�t die

:

:

Süßigkeit



126 Der Werth
Süßigkeitvon beyden de�to völliger{me>en , und an-

 genehme Bilder der geno��enen un�chuldigenlu�t werden
dich oft auch da noch ergôßen. — Und darf�t du dich
de��en auch rühmen, o du, der du deine Glük�eligkeitvor-

nemlich in größern, glänzendenGe�ell�chaften, in lauten,
geräu�chvollenVergnügungenund Lu�thbarkeiten�uche�t ?

Ha�t du die Zurúü�tungen, die Ko�ten, die Zeit, die

 Móúhe „, die du darauf verwandt ha�t, nochnie bereuen

dürfen? Bi�t du nichtoft weit verdrüßlicherund fin�terer
von den�elben zurükgeko:amen, als du Lahingegangen

war�t? Haben dich nicht oft Unruhenund Sorgen we-

gen der Folgen des Vorgefallenen, oder Vorwürfe über
-

deine Vergehungenin deine Wohnung begleitet? Haben
�ie nichr oft deine Zufriedenheitauf eine kürzereoder

LängereZeit ge�törer? Dich nicht oft am Gebete gehin-
dert , oder dir da��elbe lä�tig gemacht? Und wenn du

das erfahren ha�t und no< erfähr�t , �o erkenne den

Vorzug, den jene �tillen , un�chuldigenFreuden des

häuslichenLebens vor den deinigen haben,
____ Endlich: das Glük des häuslichenLebens i�t keiner.
“Kla��e von Men�chen eigen. Es i�t weder an Stand,
noch an Reichtbum„ nochan Hoheit und Macht gebun-
den ; weder auf Pallä�te noh auf Hütten einge�chränkt.
Es kann von jedem Men�chen, in jedem Stande, in

jedem Alter, an jedem Orte geno��en werden. Die

Quellen de��elben �ichen allen ofen: dem Armen wie dem

Reichen , dem Niedrigenwie dem Hohen, dem Jünglinge
wie dem Grei�e; jeder kann daraus �{ödpfen, und jeder
Wu�t und Seligkeit daraus {èpfen. Und woi�t ein

äußeres Glüf, das in die�er Ab�icht mit dem Glüke des

häuslichen Lebens verglichenwerden könnte? Wie we-

nige Men�chen können Über andere herr�chen! Wie we-

nige im Glanze eines hohenStandes �himmern! Wie

wenige �ich Reichthumund Ueberfluß erwerben ! Wie

wenige �ich durch per�dnlihe Vorzüge, oder dur<h Kun�t
und Gelehr�amkeit, oder durch große, rußmvolleThaten
über andere erheben, und �ich an dem Beyfallund der

:

/

Be-



des häuslichenGlües. 127

Bewunderungihrer Zeitgeno��enweiden! Aber-allevera

�tändige und gute Men�chen , der Sclave wie-�ein-Herr,
der Landmann wie �ein Städter , der Nichtgelehrtewie

der Gelehrte, alle föônnen das Glük des häuslichenLebens

genießen, und können es in vollem Maaße genießen, Es

i�t Men�chengefühl, Men�chenglük,

-

wozu jeder, der

Men�ch i�t, da��elbe Recht und die�elbe Fähigkeithat.
Und welch einen großen ; vorzüglichgroßenWerth muß
ihm das nicht geben! i

BE

Fa��et die�es alles zu�ammen , M. A. Z. „ Bedenket „

welch eine angenehmeErholung von der Arbeit, und

Belohnung für die Arbeit, welch ein �tiller , ruhiger
Selb�igenuß, welcheine freye, �üße Mittheilung �einer
inner�ten Gedanken und Empfindungender Genuß des

häuslihen Glücfes i�t; bedenfet , daß es eben �o man-

nichfaltigals uner�chöpflich i�t ; daß es den Mangel“
jedes andern Glückes er�cßet , aber dur< nichts er�ehet
werden fann ; daß es eben �o lehrreichund nüzlich als

angenehmi�tz daß zum Genu��e de��elben weder große
Zurü�tungen, noch be�ondere Kun�t. und Ge�chiklichkeit
erfordert werden ; daßes nie weder Ecfel noh Reue nah
�ich zieht; und daß es endlich keiner Kla��e von Men-
�chen eigeni�t, �ondern von allen geno��en werden kann:
Und �aget nach diefem allem, ob ihr irgendein anderes

äußeresGlúÚkkennet , das einen größern, oder cineneben
�o großenWerth als die�es hätte? (i

1

Nein, M. Th. Fr. , wollet ihr un�chuldige, reine,

�ich täglich exneuernde , nie he�chämende, nie ermüdende,
des Men�chen und des Chri�ten würdige, Vergnügungen
und Freuden genie��en: o �uchet �ie nicht in der Entfere
nung, da �ie euch �o nahe liegen; �uchet �ie nicht in

Dingen „ die nicht in eurer Gewalt �ind, �ondern in dem,
was mehr euer Eigenthumi�t; �uchet �ie im Glücke des

HhâuslichenLebens. Wenn ihr �ie irgendwo zu finden
hoffendürfet, �o werdek ihr �ie gewißda finden!Arnen-



LEE fe DerWerth

dé

KxVi,Predigt. Ó

Der e der Freund�chaft.
Te rt

Sprüche Salom. 18. v 24.

Ein treuer Freund liebet mehr , und �teht ve�ter MENdenn

__einBruder,

(GG ewige, uner�chöpflicheQuelle aller Liebe und
aller Glüf�eligkeit, welcheFreude, welcheSelig--

keiten ha�t du uns nicht dadurch bereitet, daß du uns

fähig gemachtha�t , einander zu lieben, und un�re Liébe

zur rein�ten , edel�ten Freund�chaft zu erhöhen! Welches
Gegengewichtgegen alle Be�chwerden und La�ten des
Lebens ha�t du uns nicht dadurch.gegeben! Welches
Lichtüber die fin�ter�tenPfade de��elben dadurchverbreitet ! -

Sa, alle Aulagen, alle Kräfte, alle Neigungen und.

Triebe,die du �elb�t in un�re Natur- gelegt ha�t, �ind
gut ; �ie zeugen alle davon, daß du uns als Vater
liebe�t, daß du uns nicht zur Traurigkeit, �ondern zur

Freude , nicht zum Elende, �ondern zur Glük�eligkeit
be�timmt ha�t! Möchten �ich nur bey uns allen die�e

:

Anlagen �o entwiceln , die�e Kräfte �o äußern , die�e
Neigungeneine �olche‘Richtungbekommen , und die�e
Triebe �ich o veredeln , wie es deinen huldreichenväter-
lichen* Ge�innungen gegen uns gemäß i�t ! Möchten
Weisheit und Tugend,möchte das Licht der Religion
uns alle dabey leiten und. führen, und uns

ME
der

8 Î



der Freund�chaft. 129

Vollkommenheitund Glük�eligkeitführen, deren wir

fähig �ind ! Wie viele ungerechte, �trafbare Klagen
Über men�chliches Elend würden dann nicht wegfallen!
Wie zufrieden wie �elig würden wir dann nicht in dem

jemein�chaftlichenE, Genu��e deiner Güte �eyn!
Wie�ehr uns durch gegen�eitige Liebennd Freund�chaft -

un�érn Fortgang auf dem Wege der Pflicht und der

Tugend erleichtern, und wie viel gewi��er und völliger
un�re Be�timmung erreichen! Gott „�ende du �elb�t
den Gei�t der Liebe , der rein�ten „ edel�ten Liebe in

uün�er-Herz!Oeffneda��elbe dem Reize der tugenhaften
_ Freud�chaft; laß uns ihren großen Werth deutlich

erfennen und innig. empfinden; und reinige uns von

allen niedrigen, �elb�t�üchtigen Leiden�chaftenund Neis

gungen, die mit der�elben �treiten, Gott, dir, dem

Water aller Gei�ter, näher zu kommen, und �ich eines
|

mit dem andern immer genauer zu vereinigen; darnah
�chmachtenalle denkende, empfindendeWe�en, darnach
{hnen �ich auch men�chliche Seelen ! Laß uns doh
die�es Glückes in beydenAb�ichten immér fähigerwer-

den, und aus die�er Quelle des Lebensimmer mehr
Seligkeit �{höpfen. Segne zu dem Ende die Beträchz
düngen," die wir izt

|

darüber anzu�tellen gedenken.
Stärke un�er Nachdenken , und laß es uns von tugend-

 hóften, edlen Ge�innungen und Empfindungendurch-
dringen, ‘Wir bitten dich darum als Verehrer deines

Sohns Je�u, un�ers Heilands , und rufen dichferner
im Vertrauen auf �eine Verheißungen an: Un�er
Vater 2c, ts

Sprüche Salom,18. v.24,
Ein treuer Freund liebet mehr, und �tichtfe�ter bey, dena

ein Bruder, N
|

M hat dem Chri�tenthumoftdenVorwurfgemacht,
> daß es der Freund�chaftnicht gün�tig �ey, weil,

ES die�elbe nichtgusdräflich ein�chärpfet, und �einen
WLBande A Dekfena



130 / DeL Werth.
-

Bekennern zwar Wohlwollengegen jedermann „ allge-
meine Gútigkeit und Men�chenliebe, aber nicht be�ondere. -

Freund�chaft vor�chreibt. - Allein , Freund�chaft . i�t.
eigentlichnichtPflicht , nichtunabläßigeVerbindlichkeit
für alle; �ie läßt �ich nicht �o wie Gerechtigkeitund.
allgemeineGütigkeit befehlen; ihre Ent�tehung , ihre
Einrichtung hängt�ehr oft von Um�tänden und Zu�ällen
ab, die nicht in un�rer Gewalt �ind; und auch �ehr
ver�tändige und. gute Men�chen , die ein empfind�ames ,,

freund�chaftlichesHerz haben , fönnen und mü��en oft:
ohneihre Schuld des Glückes der Freund�chaft, ich,
meyne die ganze-innige, vertraute Freund�chaft , entbeh-
ren. Je. mehr.inzwi�chender Men�ch �ein Herz dem.
allgemeinenWohlwollen, der Men�chenliebeund der.
Bruderliebe , die�en Hauptgebotendes.Chri�tenthums,„
öffnet; je mehr er �h von dem Gei�te de��elben beherr:.
�chen läßt: de�to fähiger.und ge�chikterwird er zu jeder„,

�elb�t der edel�ten und erhaben�tenArt der Freund�chaft
�eyn. Ja die,Freund�chaft.würde..eine�ehr allgemeine,
Tugend, und die. ganze Ge�ell�chaft:der Chri�ten -eine:

Ge�ell�chaft inuig�t mit einander verbundenerFreunde:
�eyn, wenu �ie alle den Vor�chriften der Lehre, die �ie;
bekennen „ unverbrüchlichfolgtenund �ich.ganz von ihrem,
Gei�ie. be�eelez Heßenai 0 Oa gau E

j

Daran läßt uns auchdas, was wir: von dem Stifter:
des Chri�tenthums„. und von �einen

.

er�ten Bekennern:
wi��en, nichtzweifeln. Wenn wir Je�um den �anften;
zärtlichen„ liebevollen Charakter �eines Jüngers Johannes:
mit vorzüglicherLiebeund Vertraulichkeitbelohnen, wenn

_wir die�en �einen Jünger �o oft an �einer Bru�t liegen
�chen , und ihn �tets den Jüngev, der er lieb hatte, nennen

hôren; wenn wir un�ern Herrn das Haus �eines Freun-
des Lazaruszu �einem Erholungs - und Zu�luchtsorte

*

wählen �ehen; wenn wir ihn zu �einen Begleitern �ägen
hdren: un�er Freund Lazarus �chläft, aber ich gehehiï7
daß ich ihn: aufwe>e; wenn er dann zu �einem Grabe

eilet , beydem Anblickedes Ver�torbenen weinet, und: die.



der Freund�chaft. IZT

Zu�chauerausrufen : �iehe , wie hat er ihn o lieb gehabt:
wie kônnen wir da an dem freund�chaftlichenCharakter.
e�u zweifeln, oder glauben, daß die�er Charaktermit
�einem Gei�te und mit �einer -Lehre�treite? — Unddie
VerbindungJe�a mit �einen Schülern und Nachfolgéen
überhaupt , wel< ein Mu�ter der edel�ten Freund�chaft
�tellet die uns nicht dar! Wie nach�ichtsvoll, wie lieb-

reich, wie vertraulich war nicht �ein Umgang mit ihnen!
Wie groß �eine Für�orge für �ie! Wollet ihr mich ha-
ben, �prach er bey �einer Gefahgennehmung, �o la��et
die�e gehen. S0, wie ex die Seineneinmal geliebt
hatte ; heißt es, �o liebetEx �ie bis ans Ende. Und
wie er �ie, da ex von ihnen cheiden�ollte „êtrd�tete , ermun-

terte, beruhigte! Wie er �ich �elb�t und �eine wichtig�ten"
Angelegenheitendarüber ganz zu, verge��en �chien! Wie.
ex bey dem leztenAbendmahleden zärtlich�ten Ab�chied,
von ihnen nahm, und �h ihrem:Andenken empfahl!
Wie er �ie �elb�t während �eines Leidens nicht aus dem:
Augenverlor, und �ich auch da nochihrer annahmUnd
wie er gleich�ameilte, �ih nach �einer Aufer�tehung von!
den Todten ihnen wieder zu zeigen, und'ihnen ihreThräz:
nèn abzutrokfnen! War das nicht Freund�chaft , nichtdie?

edel�teFreund�chaft? — Unddie er�ten Chri�ten , die alle,
von dem Gei�te des Chri�tenthums be�eelet, Ein Herz

|

und Eine Seele waren , die gleich�am alles mit einander:

gemeinhatten, die täglicheinmüthigbeyeinander waren :

machten die nichteine Ge�ell�chaft innig�t mit eingnder *

verbundener , durch Gettesliebeund Je�usliebe und
Bruderliebe mit cinandée verbundenerFreunde aus?

Nein, das Chri�tentham i�t der wahren, ‘tugende"
haftenFreund�chaftnichtswenigerals ungün�tig. Es:

flôßetuns vielmehr alle die Ge�innungen ein , treibt uns |

zu allen den Handlungenan, und machetuns zy allen
den Aufopferungéñfähig, die den Charakter und den
Ruhmder Freund�chaft ausmachen,Nur mü��en wir �ie

- recht kennenund beurtheilenlernen. Unddies i�t die Ab�icht
invines gegenwärtigenVortrags. Jh werde in dem�elben -

ed SDR



032 Der Werth-

Den Werth! der Freund�chaft,
“einesbie größten!Güter ‘des Lebens , mit Msunter�u-
cen. Zu dem Ende werde ih

“ex�tlichzeigen, wiedie Freund�chaftbe�hâf�en
“�eyn muß, wenn �i e einen uaeren, großen Werth

habèn �oll ;

‘dann, woriunenderWerthdet�elbenbe�tehe:ds

z:Fudlidh,wiewir unsin Rük�icht auf di�elbe ver-

‘haltenmü��en, wenn �ie uns das �eyn und lei�ten
Gli ;¿fôlly¿-

was �te ulis zu �eyn und zy lei�ten vermage

“Diesalles wird’ Uns ‘die Wahrheit des SpruchesSá�oinônsin un�erm Texte fühlen la}en: ein treuer

Freund liebet: mehrund�tehtfe�terbey, den

einBruder. ---

Freund�chaft- welcheinheiliger, verehrungswürdiz
ger;¿ = und welch ein -gemißbrauchter, entheiligter
Naiñe!--Bald das reizend�teGewand der Tugend: bald

die Larve des La�ters. Bald das unauflôsliche Band

der-rein�ten, edel�tén Seelen:

/

bald der gefährlich�teFalls -

�trik des Verführers déx Un�chuld, - Jzt ‘die Mutter der

Wührheit „ der “Aufrichtigkeit, der “Offenherzigkeit:

dann der Deknantel des kün�tlichen Betrugs und dere

_tief�tenArgli�t. Jzt-ein mächtigerAntrieb zu den �{öôdn-
�ten großinüthig�tenThaten „ dann ein niedrigesMittel,
die eigennüßig�tenAb�ichten zu verfolgenund zu orreichénss/

Finwi�chen behäuptet doch die wahre Freund�chaft ihres.
Rechte und ihre Würde. Sie- behauptet die erhabene

-

Stelle, die: �ie unter ‘den Sgt und: Vorzügendex

men�chlichenNatur , unter den Quellen un�rer Glük�e-
ligkeiteinnimmt, Aber nicht alles, was ihreà Namen

trägt, mcht alles, was ihre Ge�talt entlehnet; i�t �ie
�elb�t.

-

Laßt uns, um �ie zu retten, Schein und Wahr-

heitwohl unter�cheiden.
Wenn ich von dem Werthe derFreund�chaftrede»

�o DE ich nicht dgs darunter, wgs dex Mißbrauch
gemei-



der Freund�chaft. 333

gemeiniglich-� nennet ; niche jede weitläuftigere oder .

engere Verbindung, die �ich auf Verwandt�chaft-, oder
auf Ge�chäffte , oder auf Umgang, oder auf gemein-
�chaftlicheVergnügungenund Lu�tbarbeiten gründet, und
wobey weder innigeLiebe, noch Zärtlichkeit, noh Ver- |

kraulichkeit Statr findet. Dies i�t fa�t immer uichts.
anders , als ein eigennüßigerTau�ch von kleinen Gefäl-
ligkeitenund Dien�tlei�tungen , an welchen das Herz deu

wenig�ten Antheil hat; oft i�t es ein uiedriges Gewerbe
von gegen�eitigen Vortheilen , das nur �o lange be�teht, -

als jeder �eine Rechnungdabey findet. Nein , die wahre
Freund�chaft. i�t reine, edle Liebe, i�t innige, völlige
Vereinigungder Herzen, welche die wahrhaftig�te Theil-
nehmung an allen- Freuden„und Leidendes andern „die

größte gegen�eitige Offenheit und Vertraulichkeit , den

unneigennüßig�tenDien�teifer zeuget, und den Freund
mit �einem Freunde in Nük�icht auf Ge�innungen und

Empfindungen�o verbindet , daß �ie beydegleich�amnur
Ein Jch ausmachen,

:
|

Auch Aehnlichkeitoder Gleichförmigkeitder Denz

Fungsart , des Ge�chmackes, der Neigungen, der Ab-

�ichten und Be�trebungen , und ein daraus ent�tehender
�tärkerer Hang gegen einander , i�t nicht das einzige, nicht
das Vornehm�te, was beyder wahren„ die�es Namens

würdigen, Freund�chaft zum Grunde liegt. Die�e
Aehnlichkeit, die�e Gleichförmigkeit, die�er gegen�eitige
Hang kanu auh zwi�chen Thoren und Bö�ewichtern

|

Statt haben, und �ie auf cine kürzereoder längereZeit
Fehr genau mit einander verbindet.

-

Aber wer wird die-

�es Verbältniß und die�e Verbindung Freund�chaft nen-

nen? Nicht �elten i�t es Ver�hwdrung gegendas allge-
meine Be�te , Verbindung zu gemein�chaftlichenAus-
{hweifungen und Verbrechen. Nein , nur die Aehn-
lichkeit, die Gleiförmigfeitder Denkungs- und Sin-
nesart, die �ich auf gegen�eitige gute Neigungenund
Ge�innungen „

-

edle und gemeinnüßigeAb�ichten und

Be�trebungengründet, nur

Y
fann Men�chen einan-

|

“at der

“



234 Der’ Werth *
|

_der �o tiahebringen, und �o innigmit einandervereini-
"

gen, daß �îe gleih�am Ein Herz und Eine Seele wer-

den ; und nur aus die�er Vereinigung kann wahre»,
 érhabene Freund�chaft ent�tehen.

Soll al�o die Freund�chaft einen wahren,großen
*

Werth haben; �o muß �ie �ich auf wirklicheVorzögedes

Gei�tes und des Herzens; �ie muß ih auf Ver�tand
“Und Tugend, und auf gegen�eitige Hochachtung

gründen. Beyde , Gei�t und Herz, �ind dabey gleich
nothwendig, Das Gute Herz allein i�t zum Glücke der

Freund�chaft nicht genug. Ein ge�under , richtigerVer-

�tand muß da��elbe leiten, wenn uns nicht der Freund
wider �einen Willen oft mehr Verdruß als Freude ver-

Ur�achen , mehr �chaden als nüßen �oll. DasLicht , das

Uns als Freunde erleuchten, und die Wärme, die uns

beleben �oll, mú��en niht dem blendenden Scheine des

Blikes und der ver�engendenHiße des Sommers , �on-
“dern dem Lichtedes Tages und dem �anft erwärmenden

Hauche des Frühlings ähnlich �eyn. — Aber auch dee

richtigeVer�tand und das weich�te , zärtlich�teHerz �ind
ohnedie Hülfe der Tugendnur �{hwache, hinfälligeStü-
Gen der Freund�chaft. Freund�chaft , die �ich nicht auf
Tugend, auf gegen�eitige‘Liebe alles de��en , was �hôn
und wahr und recht und gut i�t, gründee, kann nicht
langeBe�tand haben. Sie i�t keiner edeln, großmüthi-
gen Aufopferungfähig. Der La�terha�te i�t immer

in gewi��en Stücken felb�t�üchtig , eigennüßig., Seine
Ab�ichten, �eine Vortheile ändern �ich �o wie �eine Nei-

gungen und Leiden�chaften; und �obald die�e ins Gedrän-

ge kommen, �o wird die Stimme der Freund�chaft nicht
meh gehört, und ihre heilig�ten Rechte werden unter

die Füße getreten. Die Freund�chaft zwi�chenBö�en
dâuert nur �o lange, als einer des andern zur Ausfüh-
rung �einer Entwoûrfe, oder zur Befriedigung �einer �inn-
lichen Lü�te, oder zur Bedruckungund zum Verderben
des dritten bedarf. Nun der Tugendhaftebleibt auch
dann noch�einem Freundegetreu, wenn ibme

feine
|

ors



|

der Freund�chaft. x35
Vortheilemehrver�chaffenund keine Hülfe mehrlei�ten ,

weun er ihn für alle �eine Gefälligkeitenund Dien�te
nicht als ein Herz, das ihren Werth erkennet und fühlet,

zurük gebenkann. Nur die Tugend kann endlich währe ,

dauerhafte Hochachtunggegen meinen Freund in mir

zeugen. Und was i�t Freund�chaft ohne Hochachtung?

Das Werk des Eigen�inns ,
der taune, der Sinnlichkeit ,

des Eigennußes, oder eines blinden , mechani�chenTrie-

bes, das eben �o vielen Abwechslungenund Zufällen un-

terworfen i�t, als der Grund, worauf es beruhet.
Soll die Freund�chaft ferner einen wahren , einen

großenWerth haben, �o muß �ie uneigennüßig, edel,
und dabey unyartheyi�h �eyn. Wer meine Freund-
�chaft nur deswegen�uchet und pfleget, weil er gewi��e

ihm vortheilhafte Ab�ichten durh mich zu befördern und

zu erreichen, oder gewi��e Entwürfe der Ehrbegierdede-

�to leichter auszuführen hoffet; wer nur in �o weit und

ó lange mein Freundi�t, als er �einen Nußenoder �ein
Vergnügendabeyfindet : der entheiligetden ehrwürdigen
Namen, worunter er �eine niedrigeSelb�t�ucht verbirgt.
Der wahre Freund denket mehr an das Wohl �eines
Freundesals an' �ein eignes Wohl, und fühlet �ich weit -

glüflicher , wenn er ihm geben, ihm helfen, für ihn ar-

beiten, für ihn leiden kann, als wenn er Hülfe und

Wohlthaten von ihm empfängt. Er verehretund liebet

den Gei�t , das Herz�eines Freundes, das , was ihn zu
einem verehrungs-und liebenswürdigenMen�chen ma-

__ et, und nicht�einen Stand, �einen Reichthum, �ein
An�ehen, �einen Einflußauf andere , �eine äußern Vor-

zuge« Bey dem. allen aber i�t ex unpartheyi�h, Er
verkennet die größern Vorzüge und Verdien�te anderer ,

mit denen er wenigergenau verbunden i�t, nicht; läßt
ihnen völligeGerechtigkeitwiderfahren; erwei�et ihnen,
wenn îe es verdienen und bedürfen, nochmehrAchtung,
noch mehr Ehrerbietung,noh mehr Hülfe, als dem

Freunde �eines Herzens ; �chet �te nicht nur in Gedanken,
�ondern in der That úbex den�elbea hinauf, und befdr-

TL dert



136 Der Werth
dert ihre Ab�ichten und ihr Glük �elb�t zum �cheinbaren

"Nachtheile �eines Freundes , wenn es Wahrheit und

Gerechtigkeitund das gemeineBe�te erfordern.

Ja, �oll die Freund�chaft einen wahren, großem
Werth haben; �oll �ie morali�ch gut �eyn, �o darf �ie
drittens weder mit der allgemeinen Men�chenliebe ,

noch mit dem Be�ten der ganzen Ge�ell�chaft , deren
Glied ich bin; no< mit den be�ondern Verhältni�-
�en �treiten , in welchen ich gegen Blutsverwandte ,

Ehegatten , Hausgeno��en , Mitbürger �tehe. Nein,
Freund�chaftsliebe darf eben �o wenig als Vaterlandsliebe
in Men�chenhaß ausarten. Nie darf ih meinem Freun-
de meine Pflicht, nie ihm die Rechte des Un�chuldigen,

nie das gemeineBe�te aufopfern ; nie mich �o aus�chlie�-
�ungswei�e an ihn hängen, und für ihn leben, daß ih
darüber andern , die ebenfalls An�prüche auf meine Achz
tung und}meine Liebe haben, mein Wohlwollen, oder
meinen Umgang und meineDien�te entziehe, Freunde
aft, die �ich auf Weisheis und auf Tugend gründet,
Xann und wird die�es nie fordern; ja �ie würde �ich beleiz.

diget „ entehret, ge�chändetfinden , wenn �olches ge�chähe.
Je mehr Vergnügen hingegenedle Freunde ihrer Pflicht
aufopfernz je würdigerein jeder �eine Stelle in der men�ch-
lichenund bürgerlichenGe�ell�chaft behauptet: de�to fe�ter
wird das Band der Freund�chaft zwi�chenihnen geknüpft.

Den größten Werth giebtendlich der Freund�chaft
die wahre Herzensfrommigkeit. Die verbindet den

Freund mit �einem Freundedurch akles , was die Reli-

gion ehrwürdiges, heiliges, trö�tliches hat, Diemachet
¿hnen alles , ‘woran dem Men�chen am mei�ten gelegen
i�t, zur gemein�chaftlichenAngelegenheit, Die reiniget
ihre Herzenvon allen �elb�i�üchtigen , niedrigen Trieben
und Neigungen. - Die verknüpfet �ie als Mitanbeter
Gottes, als Mitverehrer Je�u, als Miterben der zu-
künftigen Seligkeit , dur<h die eng�ten Bande des

Glaubensund der Hoffnungmit einander, Die eröff:
net



der Freund�chaft." 137

et ihnenAus�ichten in einen höhernZu�tand, wo �ie
�ich ewig lieben, und ewig mit vereinigtenKräften nah
WVolllommenheit�treben werden.“ Und welcher Treue,
welcher Aufopferungenmuß �ie dies nichtfähig machen!
Welche große , erhabeneEmpfindungenihnen wec�els-

weemittheilen! Welchen Werth ihrer Freund�chaft
QEU

i

dz

Ja , Freund�chaft, die �o be�chaffeni�t, die auf �ols
chen Gründen beruhet, die hat einen großen„ einen uy-
häzbar großenWerth! Laßt uns �ehen, was ihr dies

�en Werth gebe , oder worinnen der�elbe be�tehe?
_

Freund�cha�ti�t er�tlich die innig�te , �elig�te Verei-
nigung zwoer Seelen von einerlcy edeln Denkungs-
Und Sinnesart. Alles in der Natur, M. A. Z., in

der Gei�ter - wie-in der Körperwelt , �trebet nach Verei-

vigung , nah immer genauerer und völligererVereini-

gung, So wie �ih die Materie gegen�eitig anzieht: #0
ziehen �ich auh Gei�ter, �o men�chliche Seelen au; #0
�irebet alles , �ich dem zu nähern und mit dem zu vereinis

gen, was gleichartigmit ihm i�t oder zu �eyn �cheint»
Dies i�t der Grund derLiebe ; dies der Grund der Freund-
�chaft. Jene hat �innliche und gröbere; die�e gei�tige
und edlere Vereinigungzur Ab�icht. Je wei�er und be�s
Fer, je volllommner die Freunde �ind; de�to volllomme-

ner i�t auch ihre Vereinigung. Wenn beyde einen rich--
tig und �tark denkenden Ver�tand , ein viel umfa��endes „

gefühlvollesHerz; wenn beydeweit ausgebreiteteKennt-
ni��e, große, erhabeneGe�innungen, reine, edle Em-

pfindungen; bèeydeviel Thätigkeit im Guten haben: #0
�ind au< zwi�chen beyden gleich�am um �o viel mehr
Berührungspunkte, und eine �o viel größereGleichartig-
keit , die �ie einander immer näher bringt, und immer

unauflöslicherverbindet. Sie �ehen �o viele Dinge vow

der�elben Seite, aus dem�elben Ge�ichtspunkte, in der-
�elben Verbindungan ; �ie denken und urtheilen über �o
viele wichtigeDinge eben da��elbe ; �ie werden bey �s
vielen Gelegenheitenvon eben den�elbenEmpfindungen"

|

R durch-



138 O Br Vz

Durchdrungenzie be�chäfftigen�ich �o oft und �o gernmit

eben den�elben Dingen : daß ein jeder .�ih �elb�t in dem

ándern erbli>et , �ich �elb�t in dem andern fühlet, und

beyde�o denken und wollen und empfindenund handeln,
áls ob �ie nur Eins wären. Freund�chafti�t in der That
eine verdoppelte oder vervielfältigteArt zu �eyn und zu
wirken, und Gutes zu genie��en. Ein jeder exi�tiretzu-
gleichin dem andern , handelt und wirket durch den an-

dern. Das Güte, wasder eine thut , das haben beyde
gethan; die Freude, die der eine genießt, wird auh
von dem andern geno��en ; das Verdien�t des einen wird

zugleichauf die Rechnungdes andern ge�chrieben, Beyde
werden von dem�elben gemeinfchaftlichenJntere��e belebet

_Und in die mannichfaltig�teThätigkeitge�ezt. Und wie

�ehr muß nicht die�es alles gleichge�timmteSeelen verei-

nigen; und wie �elig muß nicht das Gefühl , der Genuß
die�er Vereinigung �eyn!

A

__ Die wahreFreund�chafti�t ferner die innig�te Gemein-
fchaft aller Freuden und Leiden des Lebens ; eine

Gemein�chaft , die jene eben �o �ehr ver�üßet und erhdhet,
als �ie die�e erleichtert. Keine Freude , die ganz in mei-

_nem Herzen ver�chlo��en bleibt , die ih nicht mit irgend
einemWe�en meiner Art theilen, die ih nicht mit ihm
genie��en kann, behält einen großen Werth; �elb�t die

erhaben�te , die göôttlich�tealler Freuden, die Andachts-
freude, würde nicht das �eyn, was �ie i�t, wenn ich �ie
nicht im Gefühl der Gegenwart Gottes , und meiner

Verbindungmit ihm genö}e; und jedes , �elb�t das ge-
ring�te Leidenkann drücfend , kann unerträglichwerden,

wenn ich es ganz allein tragen muß, wenn keiner von

allen, die mi< umgeben, mit mir leiden, oder wenn

mich nichtder Gedanke des Allgegenwärtigendabey un-

ter�túßet.. Aber welcheFreude wird niht dadurch er-

böhet und vervielfältiget, welche Freudewird nicht oft
dadur< zum Entzücken, daß ih dem Freunde meines

Herzensmittheile, daß er �ie eben �o innig , eben �o ganz
füßlet,als ih �ie �elb�t fühle, daß ex mich a ea

me



der Freund�chaft. 139

Um�tand, jedeFolge, jedeWirkung der�elben, die ihrén
Werth vermehret, aufmerk�am machet , und für mich
und mit mir aus der Fúlle meinesHerzensGott, ‘dem

Freudengeberdafúr danket! Und welcher wahre, gute
Gedanken , welchemen�chliche, edle Empfindung, welches
rühmlicheVorhaben , welches nüzlicheGe�chäfte, wél-

“cher merklicheFortgang in dem�elben, welcher un�chul-
dige Genuß der Natur , welcherWachsthum in der Er-

kenntniß oder in der Tugend, welcheAnnäherungzum

gemein�chaftlichenZiele wird nicht Freunden die�er Art

zur Quelle der Freude! Wie veredelt �ch nicht alles in

ihrénAugendurch den gegen�eitigenfrohenAntheil, den

“fie daran nehmen, durch das gefühlvolle,von Liebe

_durchdungeneHerz , womit �ie es genießen!— Und
ihre Leiden , wie viel erträglicher, wie viel leichter, mü�-
�en ihnendie nichtwerden , da �ie nicht ihrereigenenHef-
tigkeit und Wuth überla��en �ind, da �ie nicht in den

Inner�ten des Herzens ver�chlo��en bleiben, und da um

o viel tiefer verwunden und �{merzen , �ondern �ie. einer

in den Schooß des andern-aus�chüttet , einer dem andern
alles, was ihn äng�tiget und quälet, ohne Zurükhal-

tung anvettrauet , und auch das nichtvor ihmverbirgt „,

was ihn vielleichtkeine Gefahr , keineFolter zu entde>eñ
- vermöchte! Nein, keiner leidet für �ich allein; keiner

trägt die La�t , die ihn drúcket , allein; jeder findet béh
demandern allen Tro�t , allen Rath, alle Hülfe,die er
ihm nux immer zu gebenund zu lei�ten vermag. Und

welcheSüßigkeitenweißnichtdie Freund�chaft �elb�t über
die bitter�ten Leiden des Freundes zu verbreiten! Mit
welchemLichte die Fin�terniß , die ihn umgiebt, zu zer-

fireuen! Welchen Muth, welcheStärke �einem verzag-
tén, ermatteten Herzen einzuflößen! Welchen kleinen

Um�tand, der ihn erquikenund erheiternkann , benußet
fie nicht ! Mit welcher �anften Hand verbindet �ie nicht
�eine Wunden ! Welche Aufmerk�amkeit, welcheDien�t-
lei�tung, welcheGefälligkeit, welcheNach�icht, welches
Opferi�t ihr zu müh�am oder zu theuer! ius

ofs.

reuet y



x40 , Der Werth
- Freuet,was belohnet�ie mehr, als wen �ie den leidenden

Freund wenigerleiden , ruhiger leiden , nicht mehr leiden

fieht; wenn �ie thn gerettet, ge�tärket , erheitert, zufrieden
ên �eine Arme �chließen und an ihr Herz drücken kann !

Die wahre tugendhafte Freund�chaft i�t drittens

_“gemein�chaftlichesFort�treben nah einem und
eben dem�elben Ziele, Fort�treben nach immer hô-
Herer Vollkommenheit. Und ‘wie �ehr mü��en �h
nicht gutge�innte, edeldenkende Freunde die�es Fort�ires
Hen nach dem Zieleder Volikommenheiterleichtern! Hand
än Hand wandeln �ie auf dem Pfade der Weisheit und

DerTugend; mit vereinigten Herzen, mit zu�ammenge:
FeztenKräften arbeiten �ie an ihrer Be��erung und Glúk-

{eligkeit. Einer erwe>et und ermuntert den andern zum

Fortgange; einer treibt den andern zum Fleiße, zur Be-

Hharrlichkeit; einer feuert den andern zu edlen, rüßhmlichen
Thaten an. Jeder wachetüber den andern , o wie über

<< �elb�t; warnet ihn vox jederGefahr , erinnert ihn an

jedePflicht , unter�tüßet ihn bey jeder müh�amen , �{hwe-
xen Unternehmung, führet ihn von jedem Abwegeoder

Srrwege liebreih zurüke. Strauchelt oder fällt. der

eine, �o richtet ihn der andere wieder auf; wird der eine
in �einem Laufe verdro��en und müde, �o flôßet ihm der

Zuruf und das Bey�piel des' andern neuen Muth und
neue Standhaftigkeit ein, Jeder findetin hundertFäl-
Len bey dem andern die Ein�ichten, die Kräfte, die

Fertigkeiten, die er bey �ih �elb�t nicht findet, Nie ent-

Fernet und �chwächet �ie niedere Eifer�ucht ; aber edle

Macheiferungbe�eelet �ie �tets, und läßt keinen von bey-
den zurükbleiben. Sie kämpfen gemein�chaftlichgegen

jede unordentliche Leiden�chaft, die �ich in ihnen reget ,

gegen jeden Angriff des Neides und des Spottes , gegen
allen �chädlichen Einfluß herr�chender bö�er Grund�äße
und Gewohnheiten, gegen alle äng�tlicheSorgen und

Bekümmerni��e, Und wie �ehr muß ihnen die�es nicht
den Sieg über alle ihre Feinde erleichtern ! Je mehr
Hinderni��e und Schwierigkeiten,je mehr Gefahren�te

/

ue



der Freund�chaft.
|

T4L

auf ihremWegeantreffen : de�to fe�ter wird das Band ,

das �ie verbindet , geknüpft; de�to mehr wird ihreTreue |

geúbt und bewähret; de�to �tärker i�t das gegen�eitige
Gefühl der Freund�chaft; und- de�to wirk�amer ihre gez

mein�chaftlicheAn�trengung, alle Hinderni��e zu über�teis*
gen , alle Schwierigkeitenzu überwinden, mitten durchalle

Gefahren nach dem Zielezu eilen, und da��elbe mit innig?
verbundenenHänden und Herzen zu ergreifen.

“

Dis“

dringend�te Noth „die augen�cheinlich�teGefahr, die

{wer�ten, ko�tbar�ten Aufopferungen �ind, eben �owohl
Nahrung als Probe der edlen Freund�chaft; und je mehr :

dex Freund für: �einen Freund thun und wagen und aufs
opfern und leiden und erinnern kann, de�to �eliger i�t ex

im: Gefühle �einér-Freund�chaft. Und welcher Thaten > -.

welcher Unternehmungen �ind Freunde die�er Art nicht |

fähig! WelcherGrad der Tugend, welcheVolllommens
heit _i�t für �ie unerreichbar! |

“Und welch einen Werth , welch einen un�chäzbaren
Werth muß nicht die�es alles der Freund�chaft geben?

*

Welches irrdi�che Glúk , welcheräußere Vorzug kann

mit ihr verglichenwerden? Nein, �ie i�t weit mehre
*

werth als Reichthum und Ehre und Hoheit und
Macht , als'aller Glanz irrdi�cher Thronen. Mic
ihr kann der Men�ch die�es alles entbehrenund dochglükz:

�elig �eyn; ohne �ie kann jenes ‘alles �ein Herz nicht bez. ?

friedigenund �eine: Sehn�ucht nach Glük�eligkeit nicht
�tillen! — Selb�t- die Liebe muß der Freund�chaft

*

weichen. Sinnliche Uebe verzehretund zer�tdret �ich
�elb�t durchden Genußzund wenn�ie �ich.nichtzur Freunds ;

{aft erhebt und in Freund�chaft verwandelt , �o zieht. -

�ie bald Sättigung, Ueberdruß7 Eckel nach �ich. Die

Freuden der Freund�chaft allein �ind uner�chöpflich, und.

ihr Genuß läßt das Verlangen darnach nie ermatten. Jt 5

die Freund�chaftweniger lebhaft:und feurig als die Liebe„

dv.

�o i�t-�ie.um �o viel reiner und dauerhafter. Sie hat Gez -

gen�tände,die einer immer zunehmenden;einer unaufhörli-

neue
«henVollkommenheitfähig �ind; an welchen�ich-immex |

“Â>



I42 Or SE >

‘neus Schönheiten, neue Vorzúge, neue Blühten und

Früchte. entde>en und genießen la��en. Sie vereiniget
nicht Blumen „ die heuteblúhen und morgen verwelken z-
nicht hinfällige, be�tändig dem Staube und der Verwe-
�ung �ich nähernde.Körper: �ondern Seelen , Gei�ter , un--

__
�terbliche We�en mit einander; We�en die �ich immer

,
weiter úber den Staub erheben , und ihren gemein�cha�t-
lichenUrquell , dem Vater aller Gei�ter , immer näher
Tommen. Wenndie Liebe gemeiniglichnochdie��eits des
Grabes er�tirbt ; �o er�tre>et �ich die Freund�chaft bis
Über das Grab „bis indie zukünftige.be��ere Welt hinz
aus „ und der Todgiebtihr neues Leben ,  ver�ekßet�ie auf
einen neuen Schauplaz,. wo ihr Genuß-noch reiner -

noch völligeri�t, und �ie. durch nochedlere. Be�tree
bungen und Thaten äußert. A Re

«So groß dabey der Werth der Freund�chaft

,

M.A.
Z+„und �o beneidenswerthder Werth i�t, ‘der ihre Se-"

ligkeit genießt, �o i�t �ie doch kein Vorrecht der Lich-
linge des Glüfs, keinGut, auf welches nur Per�o--
nen vonhdöhernStänden An�pruch machen könnten
Nein „die Freund�chaft. wohnet �elten beyReichen, noch
�eltener’ bey Großen ‘und Mächtigen. Sie zieht die"

Hütte demPalla�te , die einfacheLebensart des be�cheide-
nen und mit �einem do�e zufriedénenMictelmannes dee .

Pracht ‘und Ueppigkeitder Vornehmem+�ehr-oft zieht�ie
die Wohnung des Leidens dem Sibe“der Freude vor

Men�chen von niedrigén Kla��en: halten“�ich' näher zu�am
men, fühlenihre:natürlicheGleichheit:mehr, durchkreus:
zen einander in ihren.Ab�ichtén und: Unternehmungen *

weniger, �ind �eltener Mitwerberum die�elben Vorzügea
�ind wenigerzer�treuetund betäubet," und'verlieren einäne
der nicht �o oft unter der ‘MengefremderGegen�tände

gus dem Ge�ichte:üúnd:dex Leidende bèdarfeines Mitlei-
denden, in de��en Herz ‘er: �einen Kummer“ gus�chütte,

de��en Gegenwart'ünd.Theilnehmungihn' trö�te und erz

heitere, und in de��en Umgange ‘er�einen. Verlu�t und

�eineLeidenverge��e: So ‘hâlt:�ehroft die Freund�chaft
; EAS

| dem

Î _.



dex Freund�chaft. 143

dem tief�ten Elende das Gegenwicht, und der Mangel
der�elben benimmt dem glänzend�tenWohl�tande einen
großenTheil �eines Werths. |

E
_

Lauter Betrachtungen, M. A. Z., die uns nicht
daran zweifelnla��en, daß die Freund�chaft ein �ehr begehs
renswürdigesGut , daß �ie eines der ko�tbar�ten, edel�ten

_Güter des Lebens �ey. Wohl dem „ der die�es �eltene Gut
be�izt , der �einen ganzen Werth zu �chäßenund �eine ganzë
Seligkeitzu empfinden weiß! Jhm kann es nie an Bee *.
ruhigung; an Tro�t , an Freude , an Glük�eligkeitfehleas
Ihm muß der Pfad �einesLebensweit ebenerund heiterer
und angenehmer�eyn als dem Unglüklichen„der ihn ohne
Begleiter, ohneFreund durchwandern,�eine Annehmlich-
keiten für �ich. allein bemerkenund- genießen, und �eine
Be�chwerden ohneHülfe und.Unter�tüßung tragen muß.

Will�t du „ mein chri�tliher Bruder, das Glük der

Freund�chaft aus Erfahrung kennen, �o �ey behut�anx
in der Wahl deines Freundes. Laß dih Weisheit“

Und Tugenddabeyleiten. Laßnicht äußereReize, nicht
freundliché,lächelndeMienen, nicht�chmeichelndeReden>-
nicht zuvorkommendeGefälligkeit, nicht den er�ten Ein-.
druk des Wohlgefallens, nicht jedeAehnlichkeitdes Sin-
nes oder des Ge�chmackesdich täu�chen. Gieb. dein Herz
jg nicht leicht�innigerWei�e jedem„ der An�prüche-darauf
machet, oder der izt Vergnügungenund Lu�t gewähret.„
dahia, Vertraue dich keinem-Unbe�onnenen,,.keinem.
Spôtter , keinemWüzlinge„keinem Verächter. der Reli-
gion und. dex: �trengen Sitt�amkeit. an.

-

Verbindedich:
mit niemanden,,-demdie Bande desehelichen, des hâus-.
lichen, des. ge�ell�chaftlichenLebens„ und die nochehr-

_wüúrdigern-Bande, die das-Ge�chöpfmit dem Schöpfer
verbinden, nicht heilig �ind. - Ziehe bey deiner Wahl
Ver�tand und Recht�chaffenheitallemGlanze des Reich-
thums und-des Standes, Offenheitund Redlichkeitdes
Herzensdem fein�ten , unterhaltend�tenWißke;ziehe�elb�t
den �treng�ten Tadler dem: gefällig�ten;Schmeichler-vor„
ILähle den Wghrheitsfreund,. den Tugendfreund, den .

C
E rs Men�chens“

e



T44 i

Der Werth
Men�chenfreund,den FreundGottes zu deinem Freunde.
Entbehre lieber des Glückes der Freund�chaftum �o viel

länger als das du dich der Gefahr blos �eßen �ollte�t „

da Kummer und Elend zu finden, wo du die rein�te
men�chlicheGlük�eligkeit �uchte�t! |

Will�t du ferner das Glük der Freund�chaftgenie�z
Fen, und es auf eine vernünftige, dauerhafteArt ge-
nießen, �o machedir keine übertriebene, keine ro-
manhafte Begriffe von dem , was Freund�chaft
i�t. Täu�che dich nicht mit dem Bilde eines Freundes,
der nirgendsexi�tiret , oder der, wena er �o exi�tirte, ein:

unbrauchbares und �hädliches Glied der Ge�ell�chaft
wäre, Sey billig in deinen Forderungen‘an deinen
Freund.

“

Verlange keine übermen�chlicheVollkommen-
heit „- feine Fehlerlo�igkeitvon ihm. Vergiß nie, daß
er ein Men�ch, ein �chwaches, einge�chränktesGe�chdpf
i�t, das o wie duirren und fehlen kann und muß und

wird, �o lange er Men�ch i�t. Vergiß nie, daß er Vater,
Gatte, Bruder, Bürger „Hauptoder Glied irgeud einer

kléinern oder größern Ge�ell�chaft i�t, und mit tau�end
andern“ Men�chen in mancherley Verbindüngen �teht.
Verlañge al�o nicht von ihm, daß er dich immer ganz

richtigbeurtheile, däß er dir immer den be�ten Rath gebe,
daß �ein“ Ange�icht immer gleich heiter, �ein Betragen
iminer gleicheinnehmendund ‘reizend/ �ein Hetz immer“

gleichempfiid�ani und'offen,�eine Theilnehmunganallem,
was dichbetrifft, immer gleichgroß und gleichwarm �ey+'
Verlage nichtvon ihm „daß er blos für dichlebe, blos:

mit dir umgehe; noh weñiger, daß er“um'déinetwillen"
�ein Gewi��en verles, �eine Pflicht ver�äuie , oder die

das Be�te dérjentgen , deren-Ver�orgerundBe�hüßer er

i�t, anfopfere. Nein, gegen�eitigeTreue und Néecht�chaffen-
heitinder Erfüllung �einer Pflichteni�t, �owie gègen�eitige
Räch�ichrund Geduld, das fe�te�te Bandder Freund�chaft.

Will�t du drittens die�es Glük ‘ganz Üühd‘lange-
geniéßen, & behandle deinen Freund mit Vor�ich-

tigkeit, Die Vlüme der Freund�cha�t will grsEy

an



der Freund�chaft. 145
Handgepfleget und gewartet �eyn; �ie hat Nahrung und

Erquiéung vonnôthen, wenn �ie nicht welken oder gar
verwelken �oll, Schoneal�o der un�chuldigen, aber dir

vielleichtbe�chwerlichen,Schwachheitendeines Freundes.
Legeihm keine Bürden auf, die ihn drúcfen könnten.
Gieb ihmeben �o gern und noch lieber, als du von ihm
empfäng�t, Seße ihn nie auf Proben , die Mißtrauen
verrathenoder Verdacht erwe>en könnten. Dringe ihm
deine Dien�te und Gefälligkeitennie auf; und zwing
ihm kein Geheimnißab, womit er dih nicht bela�ten
will. Hüte dich, ihm jede Miene, jedes Wort, jede
kleine Handlung, die vielleichtnicht freund�chaftlichge-
nug �ind, zum Verbrechen der beleidigtenFreund�chaft
anzurehnen, wenn du einmal �eines Herzens gewißbi�t.
Laß die Gewalt, die du über ihn ha�t, ja nicht in

Herr�ch�ucht und Strengez und die Freyheit und Ver-
traulichkeit, die zwi�chen dir und ihm Statt finden , ja
nicht in gänzlicheHintan�eßung alles Wohl�tandes und

aller Be�cheidenheitausarten.
:

Will�t du endlich das Glúük der Freund�chaft ge-
nießen und �einen ganzen Werth aus Erfahrung kennen

lernen, �o �ey eifrig und genau in der Erfüllung
aller Pflichten, die du deinem Freunde �chuldig
bi�t, Verliere �eine Bedürfni��e, �eine Angelegenheiten,

-

�eine Ab�ichten, �eine Verbindungen nie ganz agus dem

Ge�ichte; laß dir nichts von dem, was ihn betrifft
fremde, aber alles immer wichtigerund theurer werden.

Komm ihm, #oft als du nur kann�t, mit dem zuvor,
was er von deiner Freund�chaft erwarten oder verlangen
könnte ; und laß dich Heiterkeit und Freude bey allem
dem begleitenund beleben, was du furihn thu�t, Danke

ihm für die Gefälligkeitenund Dien�te, die er von dir

annimmt, eben�owohl als für diejenigen, die er dir

lei�tet, Sey vornemlich �orgfältig und treu in den wich-
tig�ten , edel�ten Erwei�ungen der tugendhaftenFreund-
�chaft. Erinnere ihn, warneihn , ermuntere ihn, treib
ihn zu allem, was �{ôn und gut i�t, an; und laß dich

IL Band, K die



146 Der Werth der Freund�chaft.
die Furcht, �eine Achtungund Liebedadurchzu verlieren,

"

nie davon abhalææn. Freund�chaft , die bey die�er Probe
nicht be�teht , die durch die�elbe nicht noch fe�ter geknüpft

_ wird, verdienet die�en ehrwürdigenNamen uicht, vere

dienet nicht, daß du �ie als das größteGut des Lebens,
mit aller möglichenSorgfalt unterhalte�t. Freylich
darf du dich die er�ten vergeblichenVer�uche nicht ab-

„chreckenla��en. Freylichmußt du deinen Erinnerungen,
deinen Warnungen, deinen Be�trafungen , durch alles, .*

was die Feund�chaft überredendes und Úberwältigendes
hat ,- Eingang und Gehör zu ver�chaffen �uchen. Fréy-
lichmußt du den Unwillen deines �on�t edeln Freundes
oft vertragen, und mit unge�hwächter Liebevertragen.
Aber wenn er �ich �chlechterdingsnicht erinnern, nicht

-

warnen, uicht �trafen läßt, wenn er blos ge�chmeichelt
�eyn will, �o laß die Bande, die dih mit ihm verbin-

den , �ich immerhinauflö�en, Sie waren nicht von der

Weisheit und Tugend geknüpft, und könnten dir leicht

zu Fall�teiken werden, — Wenn du aber jenes mit

Recht von deinem Freunde verlavze�t, �o nimm denn

auch aufder andern Seite die Srinnecungen, die Zu-
rechtwei�ungen, �elb�t die Be�trafungen deines Freundes
mit willigem, danfbgrem Herzen an. WVerehreund

liebe ihn um �o viel inniger , um �o viel �eltnere Proben
er dir dadurchvon �einer Achtung und Liebe giebt; und

eile �o mit ihm deni Ziele der inen�chlichenVollkommen-
heit entgegen , zu welcheáauns jede Tugend, jede Art

von Glüfk�eligkeit,und al�o auchdie Freund�chaft füh-
ren �oll:Amen,

XXVII. Pre



147

XXVII. Predigt.

Der Werth dex bürgerlichen und
Religionéfreyheit.

:

Text.

1 Covinth. 7, v. 23,

Ñ Werdet nicht der Men�chen Knecht.

Fzott, Schöpfer und Vater der Men�chen, weit ha�t
du uns über die Thiere des Feldes erhoben! Großer

Vollkommenheit und Glük�eligkeitha�t du uns fähig
gemacht!Du ha�t uns Vernunft und Freyheit gegeben:
Und welche Güter ha�t du uns dadurch nicht ge�chenket!.
Welche Mittel, immer wei�er , immex be��er, immer

glük�eliger zu werden , uns dadurch verliehen!Ja, du

ha�t uns nah deinem Bilde ge�chaffen, und, uns dei-
nen Kindern , �ichtbaren Zügeun�rer Herkunftvon dir

aufgedrükt. Durch Vernunft und Freyheitkönnen wir

Gemein�chaft mit dir haben, und dir, dem er�ten , dem

vollkommen�ten aller We�en 7 immerx näher kommen, -

immer ähnlicherwerden. Gott, mit welchenVorzügen
ha�t du nicht uns , Bewohnerdes Staubes , begnadiget!
Wie glüklih �ind wir , das zu �eyn, was uns deine

Liebe zu �eyn gebot! O möchtenwix nur un�re Würdè;
und die Wükde un�rer Brüder immer innigerempfinden,

und der�elben immer gemößerdenken uad handeln! Wir
�ind alle deine Kinder, alle gôttlichenGe�chlechts, alle

__ mit den�elbenVorzügen von dir begabet, alle zur Voll?
kommenheitund Glüf�eligfeit von dir be�timmt. Und
als �olche �ollen wir alle einander achten-und lieben,

;

K 2 = allé



148 Der Werth der bürgerlichen
alle als Brüder und Schwe�tern bey einander leben,

“

und keiner den andern von �einer Be�timmung entfernen,
oder von �einer Würde herab�eßen , aber alle einander

zur Erreichungund Behauptung der�elbenbehülflich�eyn.
_Das i�t dein Wille , gütig�ter Vater un�er aller, und

deinen Willen zu thun, i�t un�re Ehre und un�re Selig-
keit. O lehre uns doch deinen Willen immer treuer

_exfüllen, und die�e Seligkeit immer völliger genießen.
Un�re eigene Freyheit würdig zu gebrauchen, und die
Freyheit un�rer Brüder zu verehren und zu befördern;
dies mü��e un�er aller Ruhm, un�er eifrig�tes Be�treben

�eyn! Steure du �elb�t, barmherzigerVater , der Unter-

drúckungund Tyranney jeder Art, unter deren La�t noch
�o viele deiner Kinder auf dem Erdboden �eufzen ; zer-
brich die Fe��eln , die das Werk deiner Hände ent�tellen
und erniedrigen; belebe_ und erhöhe das in �o vielen

Men�chen fa�t er�torbene Gefühl ihrer Würde; laß �ich
den Gei�t der Freyheitimmer weiter verbreiten , und

¿hre Siege über die Knecht�chaft immer mannichfaltiger
und herrlicherwerden. Laß auch die Betrachtungen,

die wir izt anzu�tellen gedenken, in die�er Ab�icht ge�ege
net �eyn. Lehreuns alle den Werth der Freyheitrichtig
chäßen, und laß uns ihr Gefühl mit edlenGe�innungen,
mit Ge�innungen, die des Men�chen und des Chri�ten
würdig�ind , durchdringen. Zer�treuedurchdeinen Gei�t
alle Vorurtheile , die die�e guten Wirkungen der Wahr-
heit {wächen könnten ; und erhdre un�er Gebet durch
Je�um Chri�tum, durch welchendu uns alle zur Frey-

heit berufen ha�t. » Wir bitten dich als �eine Verehrer
mit findlicher Zuver�icht darum , und rufen. dichferner
in. �einem Namen an: Un�er Vater 2c.

x Corinth. 7, v. 23.
Werdetnichtder Men�chen Knechte.

Der Gei�t des Chri�tenthumsi�t ein Gei�t der Freyheit.
“

Daranla��en uns �eine ‘ehren, �eine Vor�chriften,
LO der



und Religionsfreyheit. 149

der Charakter�eines Stifters, und die ganze Bildung,
die es �einen ächten Bekennern giebt und geben �oll,
nicht zweifeln. Wo der Gei�t des Herrn i�, �agt
der Apo�tel, da i�t Freyheit. Das Chri�tenthum �oll -

Fréyheitjeder Art, bürgerlichen�owohl als Religionsfrey-
heit unter den Men�chen befördern. — Wenn es jene
nicht o offenbarzu begün�tigen, wenn es. irgendwo un-

einge�chränktenund gewi��ermaßen bliuden Gehor�am
gegen Obrigkeitenund Regenten von �einen Bekennern
zu fordern �cheint ; �o war dies zur Fe�t�eßung und Aus-

breitungde��elben in dener�ten Zeiten höch�t nothwendig.
Diechri�tliche Lehremußte alles von �ich und ihren An-

Häângernentfernen, was Verdacht von weltlichenAb�ichz
ten „ oder Furcht vor bürgerlichenUnruhen hätte erregen
können, Sie mußte er�t mehr Aufklärungund Mora-
lität unter den Men�chen verbreiten , ehe �ie ihnen gera-
dezu Antrieb und Ermunterung zur Behauptung ihrer
Rechte gebendurfte, Ein zu �tarkes Gefühl der Frey-
heit i�t Men�chen , die, im Ganzen genommen, noch
wenig Cultur und keine fe�te Grund�äße haben, �ehr oft
mehr �chädlih als nüzlih. Aber der Gei�t des Chri-
�tenthums , die ganze Denkungs- und Sinnesart , díe
es dem Men�chen'beybringt,hat un�treitig die Beförde-
rung jeder Art von Freyheit zur Ab�icht. Keine Lehre
läßt den Men�chen �eine natürliche Gleichheitmit allen

úbrigenMen�chen lebhafter fühlen; keine predigetihm
nachdrüklicherMen�chenliebeund Bruderliebe , allgemeiz
ne Gütigkfeitund Dien�tfertigkeit und Wohlthätigkeitz
keine flôßet ihm ein �tärkeres Gefühl von der Würde die
er als Men�ch hat , einz keine i�t fruchtbareran großen,
edeln, den Gei�t und das HerzerhebendenGedanken und

Empfindungen; keine lehretdeu Men�chen den Tod ru--

higerbetrachten und' ihm getro�ter entgegen gehen;feine
machet ihn bereitwilliger,für �eine Brüder und für das

gemeine Be�te zu �terben , �o. wie Je�us für die Men�chen
ge�torben i�t: und wer �ieht nicht, daß keine Gefinnun-“
gen offenbarermit dex Knecht�chaftund Sclgverey �treiz

RNA N



250 Der Werth der bürgerlichen

ten, und keine der Freyheit gün�tiger �ind als die�e TO
möchten�ie nur allgemeinerunter - den Chri�ten werden!

Und möchten auch Regenten und Obrigkeitenchri�tlicher
denken lernen! Wie viel würde nicht die Sache der Frey-
heitund folglichder men�chlichen Glüfk�eligkeitdabey ge-
winnen! Ferne �ey es von mir , M. A. Z., Aufruhr im

Staate , oder Trennungenund Spaltungen in der Kirche
zu predigen! Aber Freyheitzu predigenund zu befördern,
und euch das größereoder kleinere Maaß der�elben , das

ihr genießet, dadurch um�o viel theuer zu machen, das

i�t Men�chenp�licht , das i�t Chri�tenpflicht! Und etwas
-_

zur Erfüllungdie�er Pflicht beyzutragen, i�t die Ab�icht
meines gegenwärtigenVortrags. Jch werde in dem�elben

den Werth der Freyheit, der bürgerlichenund
der Religionsfreyheit, und ihren Einfluß in

die men�chliche Glük�eligkeit
|

unter�uchen, und euch dadurchdas Gewicht der apo�to-
li�hen Warnung in un�erm Texte: werdet nicht dex
Men�chen Kuechte , ans Herz legen. Ju die�er Ab:

�icht werde ih
BLE

,

er�ilih einige Anmerkungen zur rihtigen Be-
�timmung des Begriffes yon Freyheit und

_twhreswahren Werthes machen;
i

_dann ihren eigentlichenWerth auseinagüder �eßenz
und

y

endlih einige Erinnérungen in Rük�icht auf
un�er Verhalten gegen ‘die�elbe hinzufügen.

Bürgerliche Freyheit i�t in ihrer größten Voll-

kfommenheitda, wo man niemand als den Ge�eßen
unterthan i�t ,- und �eine Häupter oder Führer �elb�t
wählet. Ju andern Regierungsverfa��ungen i�t immer
um �o viel mehr oder wenigerFreyheit vorhanden, um

fo viel mehroder weniger die Ge�eke gelten, und um �o
_ viel mehr oder weniger �elb�t die Willkührund die Macht

des Regentendadurch einge�chränktwird. So i| auh
Religionsfreyheitin ihrer größten Vollkommenheit

Y

s da y



“und Religionsfreyheit. ISL

da, wo mán in Religions�achenkeinen andern Ge�ehen
als den Vor�chriften der Vernunft und �eines eigenen
Gewi��ens unterworfen i�t, und ihrenAntrieben und Be-

fehlenungehindertfolgenkann. Und wenn auchhierEin-

�chränkungenStatt finden,�o i�t um �o viel mehroder weni-

ger Freyheitdie�er Art vorhanden, um�o viel weitläuftiger
oder engerdie�e Ein�chränkungen �ind, um �o viel mehr
we�entliche oder außerwe�entliche Dinge �ie betreffen.

Uni tun den Werth die�er Freyheitrichtigzu �{häßen,
mú��en wir ver�chiedenes anmerken , und �ie wohl von dem-

jenigenunter�cheiden, was oft Freyheitheißt, aber nichti�t.
Freyheit i| er�tlich nicht Ungebundenheit, uicht

Ge�ezlo�igkeit, Frey �eyn heißt nicht, ohneGründe,

obne Ab�ichten, noch bloßerWillkühr handeln; nicht ,

alle Ein�chränkungenverachten und durhbrechen; nicht,
jedes Ge�ez für Zwang und La�t halten, und da��elbe ,

�obald- es im gering�ten drücket , von �ih werfen; nicht,
�ich über alles, was �chiklich , was wohlan�tändig i�t und

heißt, weg�eßen ; nicht , blos für �ich und ohneRük�icht
auf andere exi�tiren und leben, Nein, Ge�eße, genau
be�timmte, unverbrüchliche, alle Stände und Kla��en
von Men�chen , den Für�ten und die Obrigkeiten�o wie

die Unterthanen verbindende Ge�eße, �ind der er�te, der

fe�te�te Grund der Freyheit. Will�t du einer Freyheit
genießen, die an keine Ge�eße gebunden, durch keine Ge-

�eße einge�chränkti�t, die dich �chlechterdingsalles thun
läßt , was dichzu thun gelü�tet: �o verlaß die Ge�ell�chaft
der Men�chenz kehre in den �o-genannten Stand der

Natur zurüce; lebe unter deinen uiedrigern Verwandten,
den Thieren des Feldes; oder führe das Leben eines Ein-

�iedlers, und thue auf alle Vortheile und Vergnügungen
des ge�elligen Lebens Verzicht. Denn , wo Men�chen
bey einander leben, und �icher und glüklichbey einander-

leben �ollen: da mü��en Ge�ebe �eyn; da mü��en die Ge-

�ee alles gelten; da muß jedereinen Theil �einer natür:
|

lichen Freyheitdem ruhigenBe�iße des übrigen aufopfern,
Nein , jegrößerdie Freyheitder Bürgeri�t ; de�to heiliger

“KK

4 mú�en



152
:

DerWerth der bürgerlichen:
mü��en ihnen allen , den er�ten wie den lezten, die Ge:

|

“�ete des Staats �eyn. Je freyer der Gottesverehrer
denken darf, jewenigerer an Formeln undBekenntni��e
gebundeni� 5 de�to genauer und gewi��enha�ter muß er

�ich nach den ewigen, unveränderlichenGe�eßender Ver-
nunft , und nach den Vor�chriften derOffenbarungrichz
ten, die er für göttlicheOffenbarungerkennet.

Ferner. Freyheitsliebei�t nicht Tadel�ucht , nicht
Gei�t des Wider�pruchs gegen alle Ge�eke und Ver-

ordnungen , gegen alle angenommene Meynungen und

Lehren, gegen alle eingeführteEinrichtungen,„. Veran-

�taltungen , Gebräucheim bürgerlichen“und gottesdien�t-
lichen Leben. Nein , je mehr der Men�ch den Werth
�einer eignen Freyheit zu {häßen weiß; de�ts weniger
�ebet er der Freyheit anderer eigenmächtigeSchranken.
Je ungehinderter er �einem eignen Gewi��en folgen
kann z de�to mehr verehret er das Gewi��en , �elb�t das

irrende Gewi��en , �einer Brúder. Je weniger er �elb�t
an Meynungen und Lehrformelngebunden i�t, und je
empfindlicheres ihm fallen würde, wenn man �eines
Glaubens und �einer Ueberzeugung�potten wollte; de�to
mehr �chonet er der Meynungen und Ueberzeuguagen

“Lon andern, und de�to weniger erlaubt er �ich, �ie an-

ders als mit Gründen , und mit ruhigem, �anftmüchigem
Gei�te zu widerlegenoder zu berichtigen. Dér unzeitige
Tadler, der bittere Spôtter jeder Art, behauptet nicht
die Sache der Freyheit, �ondern �eine eigne Sachez; er

wird nicht von Freybeicsliebe, �ondern von Stolz und

Herr�ch�ucht be�eelet.
Die Freyheit hat endlich, �o wie alle Gúter die�es

Lebens,nur für denjenigen einen großen Werth,
der �ie recht gebrauchet. Oft i�t �ie für den Bür-
ger wie für den Gottesverehrer, in der Kirche wie im

Sraate, eine fruchtbare Quelle von Unruhen , Zerrüt-
tungen, Trennungen, Spaltungen. Oft wird �ile den

Leiden�chaften, dem Stolze, der Eitelkeit

,

dem Eigen-
nube,der Hartnäckigkeitdien�tbarzoftartet fiein Frechheit,

; in



|

und Religionsfreyheit. 153

in Ungebundenheit, in Wildheit aus: und dann kann

�ie freylih nichts anders als Elend zeugen, Jun den

Händen des Schwachen und des Bö�en wird alles, die

Wahrheit �elb|t , gefährlich, Aber dies benimmt der Frey-
heit �o wenig als der Wahrheit etwas von ihremWerthe.

_

Nein, groß, un�chäzbargroß i�t ihr Werth! Die

Glük�eligkeit, die �ie wirket und befördert, überwiegtjene
zufälligenUebel �ehr weit, FolgendeBetrachtungen,
die ihren Werth ins Licht�eßen �ollen, werden uns da-

vou überzeugen.
Freyheit i�t er�tlih dex natürlich�te Zu�tand und

der heiße�te Wun�ch des Men�chen... Nach Freyheit -

�eufzet und �trebet alles, was lebet und denket, Das

Thier trägt nicht ohneZwang die Fe��eln, die man ihm
anleget, und �träubet �ich unter dem Joche, das man ihm
aufbürdet; und je mehr Selb�tgefühl und Nachdenken
der Men�ch vor dem Thiere hat, de�to drückender und

unerträglichermuß es ihm �eyn, ähnlicheoder noch här-
tere Fe��eln zu tragen , und unter einem ähnlichenoder

noch �chwerern Joche zu �eufzen. Nein, der Men�ch i�t
nicht zum Selaven , nichtzur Knecht�chaftgeboren. Das

zeigen�eine Anlagen, �eine Fähigkeiten, �eine Kräfte, und
das Bewußt�eyn, daser von die�em allen hat, und der

mannichfaltige,auf Willkührund Ueberlegung�ih grün-
dende, Gebrauch, den er von die�em allen machen kann.

Jeder Men�ch hat die�e Anlagen , die�e Fähigkeiten, die�e
Kräfte, die�es Bewußt�eyn mit allen übrigenMen�chen -

gemein. Keiner i�t we�entlichvon dem andern unter�chies
den. Keiner -gehdretzu einer andern oder hdhern Art
und Gattung von We�en. Alle �ind einander als Men-
�chen gleich; alle in dem eigentlich�tenSinne des Wortes
Brüdern und Schwe�tern. Sich �elb�t zu be�timmen, nach
eigen Ein�ichten zu handeln, das erhebtden Men�chen
über alle Thiere des Feldes, das machet den Men�chen
zum Men�chen. Wer ihmdie�e Freyheitraubet oder ihr
willkährlicheSchranken�ebet , der erniedrigetund �chändet
al�o die men�chlicheNatur , und machet�ich des-Verbrez

s
: K 5 chens

Ff



154 Der Werth der bürgerlichen
chens der beleidigtenMen�chheit {uldig. Er maßet

_fih Vorzügeüber �eine Brüder, über Ge�chöpfe �einer
und �eines Ge�chlechts, an , die nur höhereWe�en über

den Men�chen behaupcenkönnten , �o_wie �ie der Men�ch
über die Thiere des Feldes behauptet. Die�e natürliche

Gleichheit der Men�chen und ihre darauf gegründeten
Rechte �ind unverkennbar , und können nie veräußertwer-

den. Die nicht we�entliche, �onder nur zufälligeVer-

�chicdenheit der Stärke und Schwäche der größern oder

geringern gei�tigen und körperlichenKräfte, der Men�chen
Tannund muß wohlgegen�eitigeAbhängigkeit, mancher-
ley Verbindungenund Verhältni��e, aber niht Tyran-
ney und Knecht�chaftzur Folgehaben, Auch der �chwäch:

© �te, „der einge�chränkte�te Men�ch bleibt doch Men�ch,
der wohl eines Führers , eines Rathgebers, eines Auf-
�ehers und Für�orgers , aber nicht eines tyrauni�chen
Herrn bedarf. Die bürgerliche�o wie die Religionsge-
�ell�chaft �oll das im Großen �eyn, was die häuslicheim

Kleinen i�t, Dort �ollen, wie hier, Väter und Kinder,
Lehrer und Schüler , Vorgänger und Nachfolger, Häup-

ter und Glieder, Befehl8haber und Untergebene;aber

weder dort nochhier �ollen Tyrannen und Sclaven �eyn.
Dies i�t die Stimme der Natur , die für jeden denkenden

Men�chenlaut genug �pricht, und deren Aus�prüche und

Forderungenjedem, der noh Selb�tgefühl hat „. heilig
�eyn mü��en.

_ _Freyheit,bürgerlichewie Religionsfreyheit, bringt
zweitens die gei�tigen Kräfte des Men�chen in größ
�cre Bewegung, �eßet �ie in größere und mannich-

cfaltigere Thätigkeit, ud befördert dadurch ihre
Vollkommenheit. Je mannichfaltiger und wichtiger
die Angelegenheiten�ind , die den Gei�t des Men�chen be-

�chäfftigen,und worüber er freydenken, freyurtheilen,frey
reden darf; de�to mehr Antrieb finderer in �ich und außer
�ich , �eine Kräfte zu äußern , zu úben, anzu�trengen, und

�ie dur<h An�trengung und Uebungzu �tärken. Und was

kann ihm wichtiger �eyn als die Angelegenheitendes
;

j Staats,



und Religionsfreyheit. 155

Staats, zu welchem er gehdret, auf der einen , und die

Angelegenheitender Religion , die er befennet , auf der

andern Seite ? Wen kann �eine eigneGlüf�eligkeit, und

wem können die Mittel und Wege, wodurch �ie befördert
oder verhindert wird , gleichgültig�eyn ? Und wer kann

wenn er es anders thun darf, ohne große Aufmerk�am-
keit und Theilnehmung, ohne die mannichfaltig�teAn-
wendung und Uebung �einer Gei�teskräfte darüber nach-
denfen und davon reden? Freylich, wer von Staats-
und Neligions�achennur �o viel denken und wi��en darfs
als man ihn denken und wi��en zu la��en für gut findet ;
wer von dem, was wahr und rechtund gut i�t, nah Vor-

�chriften und fe�tge�eztenFormeln urthcilen �oll: der hat
bald ausgedacht ; wird bald gegen Staat und Religion
gleichgültig; läßt andere für �ih denken und urtheilen;

�cheuet alles For�chen nah Wahrheit ; unterdrücket jeden
Zweifel; und �ein Gei�t ver�inket bald in Rük�icht auf
�eine wichtig�ten Angelegenheiten-in einen �orgenlo�en
Schlummer , in eine gänzlicheUnthätigkeit. Nur da, wo

Freyheitherr�chet , da herr�chetwahres Leben des Gei�tes.
Dawerden alle �eine Anlagenausgebildet, alle �eine Fä-
higkeiten entwicelt und angewandt. Da nimmt er an

allem, was ge�chieht, an allem, wäs den Men�chen und

�eine Glúük�eligkeitbetrifft , den innig�ten Antheil. Da

heuet er feine Hinderni��e, keine Schwierigkeiten, die

ihn im Denken und For�chen aufhalten , keine Schrekbil-
der des Aberglaubensoder der Meu�chenfurcht. Dai�t
ungehinderteMittheilung , ungehinderterUmlauf jeder
Wahrheit , jedes Zweifels, jedes Gedanken , der einige
Aufmerk�amkeit erreget; und jeder Licht�irahl fälle auf
hundert Lichtbedürftigezurúce, jeder Funkehimmli�chen-
Feuers theilet �ich hundert edlen Herzen mit; ein Gei�t
hilft dem andern in �einen Unter�uchungen und Be�tre-
bungenfort. Und wenn dadurch gei�tige Voillommenz

heit unter den Men�chenbefördert wird, wer kann der

Freyheit , welche die�elbe bewirket , ihren Werth ab-

�prechen?
|

i

iK

| JFreys-



156 Dex Werth dexbürgerlichen

___ Freyheit, bürgerliche�owohl als Religionsfreyheit,
i�t drittens das einzige kräftige Mittel gegen den
Sleaven�inn mit allen �cinen �chädlichenund den
Men�chen erniedrigenden Folgen. Wo jene, die

bürgerlicheFrehheit, fehlet, da geltenStand und Rang,
Gold und Silber , Hoheitund Macht , Titel und Wür=-
den , weit mehrals der Men�ch , der �ie be�izt oder beklci-

det; da vertreten ab�olute Befehle die Stelle aller Grün-
de, willkührlicheStrafen und Belohnungendie Stelle
aller innern Antriebe und eignenBe�timmungen , �o oder

anders zu handeln; da kriechet der Niedrige vor dem

Höhern , der Arme vor dem Reichen, der Untergebene
vor �einem Befehls haber; da billigenund bewundern die
einen blindlings alles, was die andern reden und thun ;
da denket und lebet ein jeder weit mehr in der Meynung
und dem Urtheileder andern als in < �elb�t und nah
�einer eignenEmpfindung; da i�t die Kun�t zu �chmeicheln,
die Kun�t zu heuchelnund �ich zu ver�tellen die wichtig�te
Kun�t des Lebens ; da thut und unternimmt keiner mehr -

zum Be�tien der Uebrigen,als er �chlechterdingsthun
muß; da �uchet ein jeder die Ge�eße zu täu�chen, �h
�einen Pflichtenunge�traft zu entziehen, und die Beloh-
nungen des Verdien�tes ohneVerdien�t an �ich zu reißen;
da leben Men�chen , die einander in allen Stücken gleich
�ind, Brüder , �o beyeinander , als ob �ie einander ganz
fremde, als ob �ie Ge�chöpfe von ganz ver�chiedenerArt
wären. Und wie �ehr muß nicht die�es alles jedenKeim
von edlen Ge�innungen und Thaten ; wie �ehr alle wahre
Men�chenliebe und Vaterlandsliebe er�tiken ! — Wo

die�e, die Religionsfreyheitfehlet, da zeiget �ich die Re-

ligion gemeiniglichdem Men�chen in einer fin�tern , ab-

__�chre>endenGe�talt; da i�t �ie nicht �eine vertraute�te
Freundinn, nicht �eine be�te Trö�terinn , aber wohl eine

traurige Freuden�tdrerinnz; eine �trenge Beherr�cherinn ,

die immer drohetund fordert , und blinden Glauben , und
blinden Gehor�am fordert; da muß ihr Bekenner �ich
�elb immer Zwang anthun, �eine natürlich�tenEmpfin-

dungen



und Religionsfreyheit. 157

dungen unterdrücken und den klär�ten Aus�prüchen �einer
Vernunft zuwiderdenken und zuwiderhandelnzda belez
bet ihn mehr.knechti�cheFurcht vor Gott und vor den

Strafen der zukünftigenWelt , als kindlicheLiebe zu
|

�einem himmli�chen Vater, und frohe Aus�icht in ein
be��eres Leben; da muß er Men�chen, die eben�o �hwach
und fehlbar �ind als er �elb�t, die Achtung und die Un-

terwerfung erwei�en , die er nur Gott und der Wahrheit
{uldig i�t; da wird er oft von dem �chändlich�ten Aber-
glaubengefe��elt

,

und muß unter allen Schrekni��en und

Erniedrigungende��elben �eufzen. Und wie könnte ihm
da die Religion verehrungs- und liebenswürdigvor-

kommen? Wie könnte �ie ihm das �eyn und lei�ten , was

�ie dem. Men�chen zu �eyn und zu lei�ten be�timmt i�t ?—

Nein, nur da, wo bürgerlicheFreyheit herr�chet, da

behält der Men�ch als Men�ch �einen Werth; da gelten
Ver�tand und Recht�chaffenheitmehr als alle äußere-
Vorzüge; da leben Men�chen mit Men�chen als mit

ihren Brúdèrn und Schwe�tern; da i�t ein jederdas,
was ex i�t „/ und zeiget �ich �o, wie er i�t ;. da i�t Wahr-
heit und Offenheitin Mienen und Geberden, in Worten
und Werken; da verehretund beobachtetjeder aus innerm
Antriebe die Ge�etze; da herr�chenmänuliche, edle, pa-

trioti�che Ge�innungen ; da fennet und befördert jeder
nach �einem Vermögen das gemeineBe�te, und opfert

em�elben mit Freuden per�önliche Vortheile und Ver-

gnügungen auf. -— Nur da, wo Religionsfreyheit
herr�chet , da wird die Religion dem Ver�tande und dem

“Herzen des Men�chen recht wichtig; da be�chäfftiget�ie
beyde; da hängt �ie mit �einem ganzen Gedanken - und

Empfindungs�y�teme zu�ammen; da bringt �ie Lichtund

Leben in jenes und die�es; da kaun �ie die be�tändige
Begleiterinn und Fúhrerinn des Men�chen �eyn, weil

�ie Vernunft und Freyheitzu ihren Ge�ell�chafterinnen
hat; da verbreitet �ie weder Furcht noh Schrecfen,

fondern Muth und Zuver�icht um �ih her; da erhebt
�ie den Gei�t des Men�chen , und erweitertund beruhi-

get



158 Dev Werth der bürgerlichen

“get �ein Herz; da läßt �ie �ih zu �einer Fa��ung herab,
“�teht in keinem Wider�pruche mit der wirklihen Welt,

init �einen natürlichen Empfindungenund Erfahrungen,

und fordert nichts von ihm, was er nicht lei�ten kann ,

und unter�aget ihm nichts, was un�chuldig undgut i�t;
da veredelt �ie alles in �einen Augen , �lößet ihm getro-

�te, kindlicheGefinnungengegen Gott ein , und macher
ihmjede Pflicht zur Freude. Und wie weit , M. Th.

__Fr., wie weit i�t nicht die�es alles von dem Sclaven-
�inne entfernet, der eine Folge der Unterdrückung und

Knecht�chafti�t, und welchenWerth muß es nicht der

Freyheit geben! :

i

Aus eben die�em Grunde i�t viertens Freyheit je-
der Art der Tugend gün�tig. Der Sclave kann

als Sclave nicht tugendhaft�eyn. Er kann gehorchen;

aber er gehorchetuicht aus Neigung, �ondern aus

Zwang. Er kann Böô�esunterla��en. und: Gutes thun ;

aber er hat weder innigen Ab�cheu vor jenem, noc über-
“

wiegende Liebe zu die�em. Er unterläßt jenes und thut
die�es nur in �o weit, als er es nothwendigunterla��en

-

und thun muß. So beobachtet der Men�ch, den die

Freyheitnicht be�eelet, die Ge�eke des Staats; �o be-

obachtet er die Ge�eke der Religion, Beyde drücken

ihn als eine {were La�t, die man ihm wider �einen
Willen aufgelegt hat , und gern würde er �ie von �ich
werfen, wenn er es ohne Gefahr thun könnte, © Auch
entziehter �ich den�elben �o oft, als er es nur immer

unbemerkt und ungeahndetthun kann, — Nein, die

Freyheit i�t der Grund, die Seele aller wahren Tu-

gend, aller großen und �chweren tugendhaftenBe�tre-
bungen und. Handlungen. Ja, dann, wenn ich das,
was ich thun oder la��en, was ih denfen oder glau-
ben, was ich hoffenund wovor ih mi< fürchten �oll ,'

elb�t unter�uchen und beurtheilen darfs, wenn ih mich
durch vernúnftiges, freyes Nachdenkenvon der Wahr-

“

heit meines Glaubens , von der Gerechrickeitund
Y

Villig-



undReligionsfreyheit,159

Billigkeit meiner Pflichten, von den Gründen meiner

Hoffnung oder meiner Furcht überzeugen: und dann

meinen Ein�ichten und. Ueberzeugungenfolgen kann:

dann treibt mich mein eignesHerz dazu anz dann halte
ih mich fe�t an das, was i<h für Wahrheit erkeune;
dann thue ih das was i< thun �oll, willig und gera

und nach meinem be�ten Vermögen; dann ent�teht wirk-

lich Haß gegen das Bö�e, und wahre, innige Liebe zu
allem, was �{hôdn und re<ht, und gut i�t, in mirz
dann �cheue ich weder-Hinderni��e noch Schwierigkeiten
bey der Befolgung meines Gewi��ens, bey der Erfüllung
meiner- Pflicht; daun thue ich nicht blos das, was ich
thun muß, �ondern alles, was i< zu thun vermag;
dann denke und handle ih im Verborgenen�o, wie vor

den Augen der Welt; dann herr�chet Ueberein�timmung
zwi�chenallem, was ich denke und will und thue; dann

�trebe ih nah immer reinerer , höherer Vollkommen-

heit; und nur dann bin und handle ich wirklih tu-

gendhaft, Und wo, M. Th. Fr., wo hat �ich die

Tugendin größermGlanze gezeigt, wo hat �ich größere
Dinge unternommen und ausgeführt , wo hat ihr Sinn
und Gei�t allgemeinergeherr�chet, wo hat �ie �chönere
Denkmale der Uneigennübigkeit, des Eedelmuths, der

Standhaftigkeit , der �{hwer�ien und grofmüthig�ten
Rufopferungen, der �elten�ten Größe und Stärke des
Gei�tes , von �ich zurükgela��en, als da, wo �ie des

koohlthätigenEinflu��es der Freyheit genoß und ganz
von ihrer Kraft be�celet war? -

ME

i
Freyheit , bürgerliche0 wie Religionsfreyheit,

i�t fün�tens die Mutter, die P�legerinn der Kün�te,
dey Wi��en�chafcen , aller Arten des öffentlichen
und be�ondern Wohl�tandes. Wer in irgend einer
Wi��en�chaft, in irgend einer hdhern Kun�t, beträcht-
liche Fort�chritte thun, wer es da zu einer gewi��en
Vollkommenheitbringen will, der muß einen freyen ,

edlen Sinn haben; �ein Gei�t muß nichtvon Fe��eln
|

j des



160 Der Werth der bürgerlichen

des Vorurtheils oder des men�chlichenAn�ehens gedrükt,
nicht von willkührlichenGe�eßen einge�chränkte, nicht
von Men�chenfurcht in �einen kühnern Be�trebungen
aufgehalten werden. - Er muß �ih �einen Gedanken,
�einen Empfindungen„, �einer Begei�terung unbe�orgt

“Úberla��en; muß die Wahrheit, die Schönheit, die

Vollkommenheitallenthalben�uchen durfenund können ;
ihr Bild, ihre Gegenwart allein muß ihm Ehrfurcht
einprägen, ihre Ge�eße allein mü��en ihmheilig �eyn. —

Mit der wichtig�ten und erhaben�ten aller Wi��en�chaf-
ten, mit der Wi��en�chaft der Religion, verhält es �ich
nichtanders. Aller Zwang, alle Ein�chränkungen �ind
ihrem Gei�te zuwider.

“ Sie i�t die Tochter des Him-
mels , und nimmt keine Befehle von Men�chen an.

Der��Freyheitsfrèundi�t ihr Freund. FJhmvertraut �ie
ihre Geheimni��e an ; ihm zeiget �ie �ich in ihrer natür-

lichen, himmli�chen Ge�talt, Der Sclave erblicfet nur
eine Larve von ‘ihr , nur ein von Men�chen zu�am-

_wenge�ezteskün�tliches Gewand , das ihm ihre wahre
Ge�talt verbirgt. - Nur da, wo das Denken über Reli-

gions�achennicht an fe�tge�ezte Formeln , nicht an men�ch-
liche Glaubensbefenntni��e gebunden i�t; nur da, wo

ihre Bekenner das Recht der freyen Unter�uchung behal:
ten: nur da kann die Erkenntniß der Neligion immer

deutlicher, immer richtiger, immer voll�tändiger; nur

da kann �ie von men�chlichenZu�äßen gereiniget, gegen
men�chlicheMißbräuche ge�ichert, und zu der allgemei-
nen Licht- und Lebensquellewerden , die zu �eyn be-

�timmt i�t. — Und �o wie die Religion, �o wie Kún-

�te und Wi��en�chaften‘durchden Einfluß der Freyheit
blühen, �o blühen auch alle Arten des öffentlichenund

be�ondern Wohl�tandes durch �ie. Sie bringt Leben
und Thätigkeitin alles, Sie �tärket den Schwachen,
ermuntext den Trägen„ erweckfet und belohnetden Fleiß
und die Arbeit�amkeit eines jeden , erleichtertund beför-
dert den Erfolg aller gemeinnüßigenUnternehmungen,

den Fortgangaller Arten der Handlung und des Ge-
werbes,



und Religionsfreyheit.a4 BOE

werbes, und �chafet da fruchtbare, reizendeGefildeund

äm�ige, frohe Ge�chäfftigkeit, wo �on�t traurige , men-

�chenleereWü�teneyen waren,
:

Noch mehr. Nur im Gefühl und Genu��e der
reyheit, der bürgerlichenwie der Religionsfreyheit,

ann der Men�ch �eine Würde als Men�ch und
als Chri�t behaupten. Was unter�cheidetden Men-

chen mehr vonidem Thiere als die Freyhedti�t? Was i�
fein größterVorzug, wenn es nicht die Freyheit? Daß
er nicht blinden, unwider�tehlichen Trieben folgen; daß
ex �ich nicht blos nach mechani�chen Ge�eßen bewegen
darf; daß er �ich be�innen, nachdenken, wählen; daß
er �ich �elb�t be�timmen und das thun kann, was er nah
�einen Ein�ichten für das Be�te hält: i�t das nicht die

wahre Würde des Men�chen? Und wie kann die der

Sclave genießenund behaupten; der Sclave, den eben

o �chwere als drückende Ketten bela�ten , der blindlings
dem Willen eines andern folgenmuß, der �ich im Denz
Fen und im Thunallenthalben durch willkührlicheVor:
�chriften und Ein�chränkungengehemmtund zurúkge�to�-
Fen fühlet? — Wie ganz anders empfindet und be-

hauptet nicht der Men�ch , der Chri�t �eine Würde , der

das Glüf der Freyheit fennet? Jefreyer der Men�ch als

Búxrgeri�t, de�to �tärker, de�to größer,de�to wichtigerfühlet
er �ich �elb�t, Alles , was er als ein �olcherdenket , redet

Und thut, befômmt dadurch einen gewi��en Werth. Er
i�t kein dem Staate gleichgültigesoder unnúßes Glied :

nimmt an allem, was den�elbenbetrift , Theil; hat in
alles Einfluß, oder glaubetdoch, in alles Einfluß zu
haben; füblet das Glüf der ganzen Ge�ell�chaft als �ein

eigenesGlúkf, und ihrenVerlu�t als �einen eignen Ver-

lu�t; arbeitet und wirketfürdie Nachwelt �o wie für �eine
Zeitgeno��en, und hoffetnoh lange nach �einem Tode
in �einen Nachkommen„ oder durch �eine gemeinnüßigen
Ge�chäffte und Veran�taltungen, der Wobhlthäter�einer
Brüder zu �eyn, Und wie groß muß er �ich da nicht

IL Bande Í füblen!



162 Dex Werth der bürgerlichen

fühlen! Welche Würde muß das nicht allen �einen
Bemühungenund Handlungengeben! — Und eben

�o verhält es �ich mit der Neligionsfreyheit, Je. freyer
der Men�ch als Gottesverehrer, als Chri�t i|, de�to
�tärker empfindet„de�to würdiger behauptet er die

Vorzüge„, die ihm als einem folchen eigen �ind. Nur
er verehret Gott im Gei�te und in der Wahrheit, mit

Ver�tand und Empfindung. Nur ihn treibt wahres
Bedürfniß zu allen Pflichten der Religion und des

Gottesdien�tes, zu allen Uebungen der Andacht und

der Frömmigkeitan. Nur er fühlet die Ehre und die

Seligkeit der Verhältni��e, in welchem das Ge�chöpf
mit �einem Schöpfer �teht , ganz, Nur ihmi�t es

wahre Nahrung und Erquikung des Gei�tes, wenn

er �ich mit �tillem Nachdenken über die Religion be-

chäf�tigen , wenn er mit ruhigem von Vorurctheilen
und Men�chenfurcht unbcfangenemVer�tande in . der

Erfor�chung und Anwendungder wichtig�tenWahrheiten
immer weiter gehen, wenn er �ich mit Freudigkeitund

Zuver�icht zu demer�ten und vollkommen�ten aller We�en
erheben, und �ich in der Vor�tellung de��elben , und

“dem Gefühle �einer Liebe ganz beruhigen kann. —

Fe freyer der Men�ch überhaupt denket und wirket,
ein de�io innigeres und froheres Bewußt�eyn hat er

von den Fähigkeitenund Kräften �einec Natur, von

�einer großen Be�timmung, von �einee Verwandt�chaft
mit höhern We�en und mit der Gottheit �elb�t , von

allem, was er izt i�t und künftig �eyn und werden �oll.
Und die Freyheit, die ihn dazu erhebt, die die�es
Bewußt�eyn in ihm erwe>et und unterhält , �ollte nicht
den größtenWerth in �einen Augen haben?

Freyheiti�t endlichder wahrhaftig�te, der �üße�te
Genuß des Lebens. Kein Sclave wird �eines Lebens

je recht froh; aber nur gar zu oft wird es ihm zur ta�t ;
nur gar zu oft wirft er es als eine unerträglicheBürde
von �ich. Seine Kräfte, �eine Güter , �eine Zeit , �ein
eben �elb�t �ind nicht �ein; ihr Be�iz, ihr Er/ ihré



und Religionsfreyheit. 163

ihre Fortdauer hängenvon der Willkühr �eines Herrn
ab, Heute wird ihm das, was er �ich ge�tern mit Mühe
erworben hatte , entri��en; und morgen werden die Ab-

�ichten, die Entwürfe, die ihn heute be�chä��tigen ,

-

ver-

eitelt. Er i�t und hat und thut und genießt nur das,

was �ein Beherr�cher will , daß er �eyn und haben und

thun und genießen�oll. Welchen großenWerth könnten
denn wohl jene Dinge in �einen Augen haben? Wie

un�chmakhaft, wie bitter muß ihm nicht oft ihr Genuß
werden! — Nein, nur der Freye kann �ie unge�tört
genießenund ihre Süßigkeit ganz �hme>en, Hat er

bürgerlicheFreyheit, �o darf er als Men�ch und als

Bürger weder Gewaltthätigkeitnoh Untèrdrückungbe-

fürchten, �o lange er den Ge�eßen gehorchet.Was er

i�t und hat, das i�t und hat er nicht für Fremde, �on-
dern für �ich und die Seinigen. Was er erfindet, er-

arbeitet, erwirbt, das i�t �cin, davon erndter er die

Früchte ein. Er kann jede rechtinäßigeArbeit ungehin-
‘dert verfolgen, jeden un�chädlichenEntwurf nach �einem
Wohlgefallenausführen, und hat auh dann, wenn er

für �eine Nachkommen, für die Zukunft arbeitet, weit

mehr Gewißheit, daß �eine Arbeit nicht vergeblich�eyn,
daß er �eines Endzweckesnichtverfehlenwerde. Er darf
weder die Schäße des Tyrannen häufen, no die Raub-

begierde�einer Diener �ättigen, noh �tine Kräfte und

�ein Leben in niedrigen Selavendien�ten ver�hwenden,
Er kaan �icher und ruhig in �einer Hütte wohnen, �einen
Ge�chäften. in �tillem Frieden obliegen, die Freuden
des Zäuslichenund des ge�elligen Lebens unbe�orgt
genießen, und darf nicht fürchten, daß ihm irgend
ein er�chlichener Befehl des Regenten, ‘irgend ein

Heimlicher, mächtiger“Feind , �eine Güter , oder �eine
Ehre, oder �eine Kinder, oder den natürlichenGebraüch
FeinerFreyheit enctrei��en werde, — Genießt ‘er Ree

Tigions* und Gewi��ensfreyheit, o i�t die“Religion,

die ‘er bekennt, wirkflih �eine Religion, und das

Gewi��en „ ‘das - ex verehret, �ein eigenes Gewi��en, -

LR 2 Die



164 Dex Werth der bürgerlichen
“Die Gedanken , die er ‘hat, die Gründe, die ihn be-

�timmen und leiten, �ind �eine eignenGedanken und

Gründe. Sein Glaube i�t das Werk �eines RNachden-
kens, die Frucht �einer Ueberzeugung. Er darf �ich
nicht äng�tlich vor jedem Jrrthume, ver jedem Zweifel,
vor jeder fremden Vor�tellungsart , vor jeder Abwei-

«hung von dem betretenen Wege , vor jedem ungewdhn-
lichen und den �clavi�hen Nachbeter verwirrenden Lichte
�cheuen. Jhn �chre>et weder das fin�tere Ge�pen�t des

Jrrthums, noch der höhereGlanz weniger bekännter

Wahrheit. Er hat Grund�äkße, an welche er �ich hält ,

nach welchen er alles prüfet „ und die ihn auch dann

beruhigenund �icher führen, wenn�ie ihn unent�chieden
und zweifelhaftla��en. Das, was er von Religions-
�achen weiß , das weiß er gründlich; das, was er

“glaubet , das glaubet er fe�t; das, was er hoffet, das

hoffeter getro�t; das, was er in allen die�en Ab�ichten
denket und thut , das denket und thut er gern und mit

Freuden. Und �o wird der Glükliche, der im Schooße
der Freyheit lebet , als Men�ch und als Chri�t �eines
Lebens froh, gebrauchtund genießt alle Güter und

Vortheile de��elben mit getro�tem Muthe , und darf
nicht fürchten, in dem Genu��e der�elben dur< den

Mißbrauch einer willkührklichengei�tlichenoder weltlichen
Obermacht ge�tôret zu werden. .

Und nun , urtheilet �elb�t, M. Th. Fr., ob nicht
die Freyheit, die bürzerlicheund die Religionsfreyheit
einen großen Werth. habe, da �ie der naturlich�te Zu-
�tand und der heiße�te Wun�ch des Men�chen i�t; da �te

die Thätigkeitund Vollkommenheit �einer Gei�teskrä�te
“ �o �ehr befördert; da �ie ihn von allem Selaven�inne

bewahretz da �ie der Tugend �o gúu�tig; da �ie die

Mutter der Kün�te, der Wi��en�chaften , des dfentlichen
und be�ondern Wohl�tandes ; da �ie die fc�te�te Stüße
der Würde des Men�chen und des Chri�ten; und der

wahrhaftig�te, �üße�te Genuß des Lebens i�t. Ja, Frey-
heit i�t ein un�chäzbares Gut; ein Gut, ohne welches

EER :

die



und Religionsfreyheit. 165

die mei�ten ÜbrigenGüter den größtenTheilihres Werths
verlieren, und durch welches �ie alle erhöhetund ver-

vielfältiget werden,

Doch, die Erkenntniß, die Ueberzeugungvon dem

Werthe der Freyheit darf nicht unfruchtbar bey uns

bleiben ; �ie muß Einfluß in un�er Verhalten haben.
Erkennet und fühlet ihr den Werth der Freyheit„

M. A. Z., �o gönnet�ie allen, die �ie genießen,
freuet euh ihres Glückes, und �uchet �ie ja nicht
in dem Genu��e de��elben zu �tôren oder einzu-
�chränken. Wer Freyheit irgend einer Art untergräbt
oder ein�chränket; wer �einen Brüdern Fe��eln von irgend
einer Art bereitetoder anleget, oder �ie an der Zerbre-
chung der�elben hindert : der i�t ein Men�chenfeind, ein

Verräther der Men�chheit , ein niedriger Sclave, der

gern alles, was um ihn her i�t, zu einer eben �o �cla-
vi�chen Denkungsart erniedrigen möchte. Nein, die

Freyheit un�rer Brüder mü��e uns eben �o heilig �eyn,
als ihre Güter , ‘als ihre Ehre „ als ihr Leben, als ihre
ganze Glüf�eligkeit, weil ohne jene die�e �ehr oft allen

Werth verlieren. Unter allen Verbrechern i�t der Ty-
rann, der klein wie der große, der Diener des Für�ten
wie der Für�t �elb�t, der �trafbar�te, und kein Verbre:
chenmuß mehr Erniedrigungund Schande und Quálen
in der zukünftigenWelt nach �ih ziehenals die�es, weil

feines mit dem Willen Gottes , mit allen �einen Ab�ih-
ten uud Befehlen, mit dem Gei�te der wahren Religion
und des Chri�tenthums, mit der ganzen men�chlichen
Glúf�eligkeit o��enbarex �treitet als die�es.

Doch, dies i�t nicht genug, Erkennetr ihr den

Werth der Freyheit , �o befdrdert �ie auh. Thut
die�es insbe�ondere, ihr, die ihr in ge�itteten , in hdhern
Ständen lebet , die ihr zum Stande der Gelehrten ge--
höret, die ihr Lehrer und Führer des Volks �eyd, die

ihr als Schrift�teller Einfluß in die Denkungsart eurer

Zeitgeno��en habt , oder die ihr euch �on�t durchgrößere
Aufklärungund eine edlere Denkungsart von andern.

SA aus:



166 Der Werth der bürgerlichen
“auszeichnet, Für euch alle i�t es unabläßigePflicht;
die Sache der Freyheit zu behaupten und zu befördern.
Jhr �eyd die Vormünder des Volks , die Be�chüßer
�einer Gerecht�ame, die Ausleger �eines Willens , die

Mittelsper�onen zwi�chen den- Regenten und ihren Un-

terthanenz und wehe euh, wenn ihr- euer An�ehen und

eure Vorzúge nicht dazu gebrauchet, wozu �ie euchder

Vater der Men�chen, der Richter der Welt , gegeben
hat ! - Behauptet und vertheidiget-al�o die unveränder-

lichen Rechte der Men�chheit ; behauptet und vertheidiz
get die eben �o heiligen Rechte des Gewi��ens. Ernie-

driget euch weder durch.blinden , �clavi�chen Gehor�am,
noch durch abergläubi�cheUnterwerfung an men�chliche
Saßkungenund Aus�prúche. Hütet euh, weder in

jener no< in die�er Ab�ichten der Men�chen Knechte zu
werden. Prüfet in beyten Ab�ichten alles, und beur-

theilet es �o, wie es euern be�ten Ein�ichten gemäß i�t.
Seyd ehrerbietiggegen die Großen und Mächtigen
die�er Erde: aber �chmeicheltihnen nie; kriechet nie vor

ihnen, als ob �ie Ge�chöpfe einer höhernArt wären. .

Beurtheilet ihre Handlungenmit Be�cheidenheit: aber

beurtheilet �ie nah eben den Ge�eßen , nah welchen ihr
“

die Handlungenanderer Men�chen beurtheilet; und bil:

liget oder lobet nichts blos deswegen, weil-es Men�chen
�agen oder thun , die ein gewi��er Glanz umgiebt. Ver:
ehret die Religion des Landes, Und ihreLehrer , und

ihre Gebräuche. Aber �cheuet euch nicht die Lehr�äßze
die�er Religion zu unter�uchen, die Aus�prüche die�er

Lehrer zu prüfen, und über die Schiklichkeit oder Un-

chiklichkeitdie�er Gebräuche zu urtheilen, La��et dem

Fortgange der men�chlihen Erkenntniß �einen freyen
Lauf; hindert keine be�cheideneUnter�uchungangenom?
mener Grund�äße und Lehrbegriffe,der Erfolg davon

�ey „ welcher er wolle, Die Wahrheit kann doch zulezt
nichtsdabeyverlieren , und einedeutlichgedachte, gründe
lih erkannte und tief empfundene Wahrheit. i�t, mehr
werth, und wirket mehr Gutes, als zehn andere,die

: einer



“und Religionsfreyheit. 169

einer dem andern nach�pricht, und keiner aus Gründen
und mit Ueberzeugungerkennet. i

:

Je mehreFreyheit ihr endlichgenießet, M. A. Z.-
de�to mehr la��et �ie das Gute bey eu< wirken,
was �ie wirken kann und �oll. Könnet ihr Gott

nach euern eignen Ein�ichten verehren: �o verehretihn
um o viel eifriger und freudiger; �o betet ihn um #0
viel mehr im Gei�te und in der Wahrheit , mit Ver�tand
und Empfindung, an. Könnet und dürfet ihr über

Religions�achen�elb�t denken und urtheilen: �o denket

um �o viel mehr über die�e wichtigenDinge nach; #0
machét aus der Erfor�chung und Erkenntniß der�elben
um �o viel mehr euer angenehm�tesGe�chäffte; #0 �uchet
euers Glaubens um fo viel mehr aus Gründen gewiß
zu werden. Wehe dem, den die Freyheit zu denken,

die Religions - und Gewi��ensfreyheit , gleichgültigge?

gen Wahrheit und Religion , oder unacht�am auf die

Stimme �eines Gewi��ens machet! An�tatt frey zu �eyn,
und durch Freyheit be��er und Glük�eliger zu werden ,

vertau�chet er eine Sclaverey mit der andern , und läßt
�i, zwar nicht von Men�chen , aber von �einen eignen

tü�ten und Leiden�chaftenfe��eln. Nein, wer �h des

Vorrechts , mit eignenAugen zu �ehen, und �ein Ziel
auf dem von ihm �elb�t gewähltenWege zu verfolgen,

nicht unwürdig machen will, der muß �eine Augen um

�o viel �orgfältiger gebrauchen, und auf �einem Wege
um o viel behut�amer wandeln. — Genießet ihr bür-

gerlicheFreyheit: �o beobachtet die Ge�eße des Staats

und der Ge�ell�chaft , zu welchen ihr gehdret, um o
viel williger und genauer ; denn die Beobachtung und

Handhabung der Ge�eke i�t der Grund aller Freyheit.
Befördert das Be�te die�es Staats, die�er Ge�ell�chaft
um �o viel eifriger, um �o viel inniger ihr Wohl�tand
mit dem eurigen verbunden i�t, um �o viel mehr Einfluß
ihr in die Beförderungde��elben habt und haben fönnet,

um �o viel mehr Schuz und Ruhe und Sicherheit und

Glúfk�eligkeitihr da findet und genießet, Denfet und

t4 handelt

wi
#



168 Der Werthder bürgerl.undNeligionsf.
handeltin allen Ab�ichten um #oviel edler und gemein-
núßiger, um �o viel weiter ihr über den Sclaven�tand

« erhoben �eyd. —- Strebet endlich alle, M. Th. Fr.,
nach der noch größern, noh we�entlichern Freyheit des

Wei�en und des Chri�ten, der �ih �elb�t beherr�chet,

�eine Lü�te und Leiden�chaftenbezwingt, �eine Glük�elig-
:

keit niht �owohl in äußern Dingen als in innerer

Vollkommenheit �uchet , �eine Würde nie vergißt, �ie
in jedem Stande beybehält, den Vor�chriften �einer
Veenun�ft und �eines Gewi��ens unverrükt folget, und

nichts anders will, als was Gott will, und nichts
anders thut, als was dem Willen Gottes gemäß i�t.
Ja, das i�t Freyheit, die den Mangel jeder andern

er�eßet , und uns un�rer hôhern Be�timmungimmer

näher bringt, Amen. BO

KXTIL



169

“=

OI Predigt. i

Der Werth der Gelehr�amkeit.

SEU
1 Könige 10, v. 8.

Selig �ind deine Leute, und deine Knechte , die allezeitvor

dir �tehen und deine Weiösheithören. i

(Gottvon dir kommt Ver�tand und Weisheit ; von

dir kommen alle Kenntni��e und Wi��en�chaften,
die den Men�chen leiten und führen; die ihn auf taux
�enderley Art beglúckenund erfreuen. Von dir, der

du in einem unzugänglichenLichtewohne�t , und �elb�t
lauter Licht, lauter Wahrheit und Vollkommenheitbi�t,
�trômet auf alle denkende We�en, �trômet auch auf uns

Uicht und Wahrheit und Glük�eligkeit herab! Du ha�t
uns allen die rege�te Wißbegierde, einen heißenDur�t
nach Erkenntniß der Wahrheit eingepflanzt;uns allen

Fähigkeitenund Kräfte zum Suchen und zum Erfor-
�chen der�elben gegeben;uns allen mancherleyQuellen

ur Be�änftigung_un�ers Dur�ties geöffnet,® Und wie |

viele Vortheile , wie viele Erqui>kungen, wie viele

Freuden, wie viele Seligkeitenhaben nicht deine Kin-
der, die Men�chen , �chon aus die�en Quellenge�chöpft,

und wie viel Segen und Lu�t �chöpfen �ie nicht täglich
und �tündlich aus den�elben! Dank und Lob �ey dir,
dem Vater aller We�en , aller Gei�ter , daß du auh
uns zu denkenden „ ver�tändigen , Erkenntniß - und
WeisheitsfähigenGe�chöpfengemacht,und uns �o viele

E

eS ILA Antriebe



E

|

Der Werth

Antriebe und Mittel verliehenha�t, die�eUn�re edel�ten
“ Fähigkeitenimmer mehr zu entwickeln , und in der

Erkenntniß und Weisheit immer weiter zu kommen!

Noch umhüllet und drücket uns freylih. in mancher
Ab�icht Nacht und Fin�terniß ; noh täu�chen uns oft
Jrrthum und Sinnlichkeit; noh �ind wir nur �tam-
melnde Kinder, nür �chwache Anfänger"it der Schule
der Weisheit : aber docheines unaufhörlichenFortgangs,
einer immer zunehmendenVollkommenheitfähig! Und

was läßt uns das nicht hoffen! Welche Aus�ichten
öffnet uns das nicht in alle künftigenZeiten und Ewig-
keiten! Ja, die Wahrheit , die von dir kömmt und zu
dir führet, die mü��e uns immer theurer, ihre Erfor-
�chung und ihre Erkenntniß immer wichtiger�eyn; und

nichts mú��e uns in un�erm -Fort�treben nah höherer
Weisheit und Vollkommenheit verdro��en und träge
machen! Und je unvolll’ommener hierun�re Erkenntniß.
i�t; je weniger.wir hier un�ern Dur�t nah Wahrheit ,

und un�re Sehn�ucht nach dir, ihrem ewigenUrquell,"

�tillen können : de�to mehr mü��e uns die Hoffnung
der Un�terblichkeit, zu welcher du uns durch Je�um
erhoben ha�t, freuen ; de�to eifriger mü��en wir uns:

bemühen , uns durch den be�ten , treue�ten Gebrauch
des Lichts, das du izt úber uns leuchten läßt, eines

weit größern und hellern Lichtes in der zukün�tigen
Welt fähig und würdig zu machen: Lehreuns doh

�elb, gütig�ter Gott, den Werth der Vorzüge , mit

welchen du. uns �chon izt in die�ec Ab�icht begnadiget
ha�t, immek richtiger erkennen, immer höher �chäßen

Und �ie immer mehr zur größten möglichenBeförde-
rung der men�chlihen Glüf�eligkeit anwenden. Segne“
zu dem Ende die Betrachtungen, die wir izt darüber-

an�tellen werden , und laß dir un�er Gebet wohlge-
fallen , dur< Je�um Chri�tum, un�ern Herrn , in

de��en Namen wir dih ferner anrufen und �prechen
Un�er Vater 2c,

E Ls

1 Könige
|



der Gelehr�amkeit. 171

1 Könige 10, v. $.

Selig �ind deine Leute , und deine Knechte, die allezeit vor

dir �tehen und deineWeisheit hören.

De Gelehr�amkeitwird �o, wie die übrigenVorzüge
und Güter der Men�chen , �elten ganz richtigbe-

urtheilet , �elten für das gehalten, was �ie wirklich i�t.
Sie findet eben �owohl Lobredner, die ihren Werth
Übertreiben , als �tolze oder unwi��ende Verächter , die

ihr nichteinmal Gerechtigkeitwiderfahrenla��en. Auch
hat �ie, im Allgemeinenbetrachtet, �o viel Gutes und

o viel Bô�es ge�tiftet; hat �h oft in der verehrungs-
würdig�ten , und �o oft in der lächerlich�tenGe�talt ge-
zeiget; und be�teht in der That in einer �o �onderbaren
Vermi�chung von wichtigenund unwichtigen Dingen :

daß �ie in Rük�iche auf die ver�chiedenenSeiten , die �ie
hat , und die ver�chiedenen Wirkungen, die �ie hervor-
bringt, �o wie in Rúk�icht auf die ver�chiedenen Per�o-
nen „ die �ich damit be�chä��tigen , nothwendig�ehr ver-

�chiedene

‘

und einander entgegenge�ezteBeurtheilungen
erfahren , und bald Lob und Bewunderung, bald Ver-

achtung und Tadel verdienen muß. — Juden frühern
Zeitendes Alterthums �cheint man �ie, im Ganzen ge-
nommen, höher ge�chäzt, und mehr verehret zu haben
als in neuern Zeiten. Vielleicht weil �ie damals weni-

ger gemeinwarz vielleicht, weil man ihre Nothwendig-
keit und ihrenNußen in mancher Ab�icht lebhafterem-

pfand, und ihcerHülfe wenigerentbehrenkonnte; viel-

leicht auch , weil �ie ein ehrwürdigeres, oder ein geheini-
nißvolleres An�ehen hatte, und einem hdhernUr�prunge
zuge�chriebenwurde. Auch die Kdniginnaus dem Reiche
Arabien , von welcher un�er Text redet, hatte eine �ehr
großeMeynung von ihremWerthe. Sie verließihren
Thron und ihr Volk „ um die Weisheit , oder , welches
in der Sprache der alten Welt eben da��elbe war, die Ge-

lehr�amkeit Salomons zu hören, oder kennen zu lernen,
Das Gerüchtehatte den Ruhm der�elbenin ferne Länder

:

| getragen»



172 Der Werth -

getragen , hätte ihre Neugierde�o wie ihre Wißbegierde
rege gemacht; und nun, da �ie die Sache �elb�t noch
weit größerfindet als das Gerúchte davon, rufet �ie,
von Bewunderungdurchdeungen,aus: Selig �ind
deine Leute, und deine Knechte, die allezeitvor
dir �ichen und deine Weisheit hören. So ziehtfie
Salomons Gelehr�amkeit allen �einen Schäßen , aller

Pracht und allem Glanze �eines Hofes vor; und die�es
Urtheil gereichetihr um �o viel mehr zur Ehre, um #0
viel �eltener die Großen und Mächtigendie�er Erde un-

partheyi�ch genug �ind, den Vorzügen des Gei�tes Gé-
rechtigleitwiderfahren zu la��en , und �ie über ihreeignen
blendenden Vorzügehinaußfzu�eßen.

‘taßt uns, M. A. Z., auch un�er Urtheil über die�e
Dinge zu berichtigen�uchen, Viele von meinen Zuhd-
xern �ind �elb�t Gelehrte, oder machen doch aus der Ge-

_

Lehr�amkeit ihr Hauprge�chäf�tez und die mei�ten übrigen
habenmancherley Verbindungenund Umgang mit jener
Klä��e von Men�chen. Für jene und die�e i�t es �ehr
wichtig, die Gelehr�amkeitrichtigzu �häßen; und wenn

ichgleich felb�t nur wenig Gelehr�amkeitbe�iße, �o kann
mir doch ihre wahre Be�chaffenheit , und ihr Einfluß in
die men�chliche Glük�eligkeitnicht unbekannt �eyn, und

vielleichtwerde ich �ie eben deßwegen, weil ih auf allen

Ruhmder�elben Verzicht thue , de�to unpartheyi�cher
beurtheilen, Laßt uns al�o

|

den Werth der Gelehr�amkeit
unter�uchen , undzu dem Ende : 4

er�tlich einigeAnmerkungenzur richtigenBe�tim-
mung ihres Werthes machen;

dann ihren Werth �elb| ins ticht �ehen; und

endlicheinigeRegeln in Rük�icht guf un�er Ver-
halten gegen die�elbe daraus herleiten.

:

___ Durch Gelehr�amkeit ver�tehe ichhier den ganzen
Umfangmen�chlicherKenntni��e und Wi��en�chaften „ die

' nicht



der Gelehr�amkeit. 173
nicht unmittelbar zur Befriedigung un�rer er�ten Bes
dürfni��e gehdren; alle Kenntni��e und Wi��en�chaften,

|

die mehr einem gewi��en Stande oder einer gewi��en
Kla��en von Men�chen, als dem Men�chen überhaupt
nothwendig und eigen �ind; |e mögen �ich übrigens
durch Mannichfaltigkeitund Weitläuftigkeit, - oder durch
Gründlichkeitund Ordnung auszeihnen, �ie mögenhi-
�tori�cher oder philo�ophi�cherArt �eyn, und mehr oder

weniger allgemeineBrauchbarkeit haben. Ein jeder ,

der �ich irgendeîner Gattung oder Art die�er Kenntni��e
und Wi��en�chaften wiedmet , den größtenTheil �einer
Zeit und �einer Kräfte darauf verwendet , und �ich
darinnen von andern auszeichnet , der trägt und verdie-

net den Namen eines Gelehrten. Um den Werth die�er
Gelehr�amkeitrichtigzu �chäßen, mü��en wir ver�chiedee
nes anmerken.

Das er�te und Wichtig�te i�t die�es: der Werth
den die Gelehr�amkeithat , kömmtihr größtentheilsnicht
als Endzwe>e, �ondern als Mittel zu höhern
Endzweckenzu; und dies hat �ie mit den mei�ten úbri-

gen Gütern und Vorzügen, die zur men�chlichenGlük-

�eligkeit gehören, gemein. Gewi��e Kenntni��e, gewi��e
Theile der Gelehr�amkeit haben zwar an und vor �ich
�elb�t einen Werth, einen innern, bleibenden Werth >
aber nur die wenig�ten. Von jener Art �ind vielleicht
die mei�ten mathemati�chenund a�tronomi�chen, mancha
tiefere philo�ophi�cheKenntni��e, ein Theil un�rer Relie

gionsbegrife; alles , was ewige, unveränderliche, und

ewig brauchbare Wahrheit i�t; alle Vor�tellungen und

Begriffe, die im Himmelwie auf Erden, unter höher
We�en wie unter Men�chen gelten; uud wenn wir �olo
cherVor�tellungen und Begriffenicht gar viele haben
�o �ind wir doch auch nicht ganz davon entblôßt„ und

�ie: machen un�treitig den �chäzbar�ten Theil aller Wi��ens
�chaft aus. Alles úbrige, was dazu gehöretund dazs
gerechnetwird, hat nichts als Endzwek, �ondern nur

als Mittel, �einen Werth, Es i�t nur in �o weit bes .

i gehrenss



_

174 Dex Werth.
gehrenswürdig, Und verdient uur in �o weit un�ce Ache

"

tung, un�re Aufmerk�amkeit und un�ern Fleiß, als es

un�re Gei�tesfräfte bet , uns und andern un�chuldiges,

edles Vergnügengewähret, uns auf die Spur der Wahr-
heit führet und ihre Erkenntniß erleuchtert , Thätigkeit
unter den Men�chen verbreitet , ihren äußern Wohl�tand,
ihre Bequemlichkeit, ihre Sicherheit , den Fortgang
ihrer Berufsge�chäf�te befördert, oder ihnenandere vor-

__ ÜbergehendeVortheile ver�chaffet, Dahin gehörendie

mei�ten hi�tori�chen , die mei�ten Kun�t : und Sprach:
kenntni��e, und der größte Theil der Gelehr�amkeit des

Theologen, des Arztes, des Rechtkundigen. Es �ind
nur Mittel, nur Werkzeuge,wodur<h wir in un�erm
gegenwärtigenZu�tande gewi��e gute Ab�ichten befördern
und erreichen�ollen; und die, wenn die�e Ab�ichten er-

reicht �ind, ihren Werth gänzlichverlieren, und als

Unbrauchbares Gerü�te wegfallen. Aber thdrichtwürde

derjenigedenken , der izt, da wir der�elben nicht ent-

‘behrenkönnen, da der Bau noch nicht vollendet i�t,
verachtenund wegwerfenwollte.

Hieraus folger von �ich �elb�t eine zweyte Regel,
die zur richtigenBeurtheilungdes Werthes der Gelehr-
�amkeit und ihrer be�ondern Theiledienet. Esi�t die�e:
Je größer ihre Brauchbarkeitund Gemeinnüßig-
keit i�t, de�to größer i�t auh ihr Werth. Schlech-
terdings unbrauchbar , wenig�tens als Mittel zu andern

Ab�ichten betrachtet, i�t zwar kein Theil der Gelehr�am-
keit; aber manche Theileder�elben �ind doh wohl des

äm�igen , unermüdeten Fleißes , des großenAufwandes
von Zeitund Kräften , die darauf verwandt werden, nicht
werth. Mancheerniedrigen und {wächen den Gei�t
des Men�chen mehr, als daß �ie ihn erhebenund �tärken
�ollten; und er�chlaffenund verengen �ein Herz, an�tatt
da��elbe zu erweitera , und mit großen, edeln Empfindun-
gen zu durchdringen. Mancheentfernen diejenigen, die

�ich damit be�chäftigen, mehr von ihrer Be�timmung,

von ihrer wahren Vollkommenheit, als daß �ie ihnen
_ die



der Gelehr�amkeit. 175

die Beförderung und Erreichung der�elben erleichtern
�ollten. Solche gelehrteKenntni��e und Be�chäftigungen
haben freylich einen �ehr geringenWerth; oft einen weit

geringernWerth als die Kenntni��e und “Be�chäfftigungen
des Handwerkers oder des. Tagelöhners; und wer daraus

�eine Haupt�achemachet, der klagenicht darüber , wenn
er weder geehrternoth glük�eligeri�t, als �o viele andere

Nichtgelehrte,die gleichihm ihre Zeit vertändeln und

ihre Kräfte ver�chwenden. + Nein, nur derjenigeverdie-
net beydes in einem höhern Grade zu �eyn, de��en Ge-

lehr�amfkeitauf irgendeine merklicheArt brauchbar und

gemeinnüßigi�t; der �< �elb�t Und andern von dem,
was er zum Be�te �einer Nebenmen�chenthut und aus-

richtet , Rechen�chaft gebenkann ; der wirklichLichtund

Thätigkeitin �ich und um �ich her verbreitet ; der �elb�t
be�er denken und leben lernet; und auch andere , mittel-
barer oder unmittelbarer Wei�e richtiger denken und

wei�er oder glüklicherleben lehret.
|

Ein dritteyx Um�tand , der bey der Schäßung der

Gelehr�amkeit, insbe�ondere in Rúk�icht auf einzelne
Per�onen , in Betrachtung kommt, i�t die�er: Je mehr

|

Be�cheidenheit und wahre Weisheit �ie zu Beglei-
terinnen und Führerinnen hat, de�to größer i�t
ihr Werth. Gelehr�amkeit, die dem Stolze Raum

giebt, artet bald in Herr�ch�ucht und Tyranney aus;

verhindertden , der �ie be�izt, nicht �elten an dem größern
- Fortgangein der Erkenntnißder Wi��en�chaft ; machet

�ie oft für andere unbrauchbar, oder weniger brauchbar„

und wie �ehr muß nicht die�es alles ihren Werth ver-
ringern! Noch wenigerWerth hat die Gelehr�amkeit,
die keinen morali�ch guten Einfluß in die Denkungs-
und Sinnesart der Gelehrtenhat; die ihn eben- �o niee

drigdenken, eben �o verkehrtund thöôrichthandeln, eben
�o �clavi�ch �einen Lü�ten und Leiden�chaftenfolgenläßt ,

als den Unwi��enden und Nichtgelehrten;und �o wenig
wahren , bleibenden Nußen �ie ihm�elber �chaffet, �o
�ehr muß die�er Mangel ihre Nuzbarkeitin Rük�icht auf

:

/

andre



176 Der Werth
-

andre vermindern , und ihren Einflußin die men�chliche
 Glüf�eligkeit {wächen. Rein, nur alsdann zeigt�ich

die Gelehr�amkeit in ihrer wahren Würde, in ihrem
vollen Glanze, und läßt niemanden an ihrem hohen
Werthe zweifeln, wenn �ie in“ der Ge�ell�chaft der Be-

cheidenheit und der Weisheit er�cheint; wenn �ie ihre
eignen Mängel und Fehlernicht verkennet , und �ich ihrer
Schranken nicht {hämet 4 wenn �ie mehr mit �anftem
Gei�te belehretals mié �tolzem Tone ent�cheidet ; wenn

�ie �ich andern gern mittheilet; wenn �ie �ich durch edle

Gef�innungen , durch einen Wohlthätigenge�chäffcigen
Eifer für die Sache der Wahrheit, der Tugend, der

_ Freyheit, der men�chlichenGlük�eligkeit, und durch ein
“ vorzüglicheswei�es, männliches, tugendhaftes, des guf-

geklärtenMen�chen würdigesVerhalten äußert.
Die�es vorausge�ezt, M. A. Z., laßt uns näher

unter�uchen, worinnen der wahre Werth der Ge-
lehr�amkeit be�iehe , und aus welchenGründen �ie
un�re Hochachtungverdiene, |

Die Gelehr�amkeiti�t er�tlih gei�tige Vollkom-
menheit und befördert gei�tige Vollkommenheit z
und wenn die�e ein wahrer, begehrenswürdigerVorzug
des Men�chen i�t, �o muß es auch jene �eyn, Det Ge-

lehrte , der die�en Namen verdienet, erkennet mehr
Wahrheit ; �ieht mehr von den Grunden und der Ver-

bindung der Wahrheiten ein; geht in der Erfor�chung
der�elben �icherer zu Werke; und läßt �ich dabey weniger
von dem Scheine täu�chen. Sein ge�chärfterBlik um-

_Fa��et mehr, �ein geübtesAuge reichet weiter ; er denket

deutlicher, tiefer, richtiger, als der große Haufe der

Men�chen zu denken vermag ; und wer muß dies nicht
fr Vollkommenheit, für Vorzügeerkennen?Laßt ihn
dabey immerhin �eines Ziels ‘oft verfehlen; laßt ihn
noch �o vielen Trug�chlü��en und Jrrthümern unterwors
fen; laßt die Zahl der ganzen ausgemachten, deutlich
erkannten und in einem höhern Grade brauchbaren
Wahrheiten„ die er entde>ket, vergleichungswei�enoch

h

|

�o



der Gelehr�amfeit. 249 E

�o Élein �eyn: �o übet er dochimmer �eine Gei�teskräfte,

lernet �ie immer leichter immer be��er gebrauchen, und

befördert dadurch ihre we�entliche , bleibende Vollkom-
menheit, — Tau�end Dinge , das gebenwirgerne zu ,

tau�end Dinge, die zur Sprachkunde, zur Völkerge-
�chichte , zur Natur - und Kun�tge�chichte, Und zu an-

dern Wi��en�chaften gehôren, und deren Kenntniß mit
zur Gelehr�amkeit gerechnetwird, �ind an und vor �ich
{elb| nicht werth, daß man �ich darum bekümmere,

�ie unter�uche und kennen lerne; aber außer der gez
nauen Verbindung, in welcher �ie oft mit andern wich-
tigern Dingen �tehen , können �ie nicht unter�ucht , nicht
erkannt, nicht vôn uns gedacht, geordnet , verbunden,
angewandt werden , ohne daß wir un�ern Ver�tand,
un�ern Scharf�inn, un�ern Wiz, un�er Gedächtnißda-

bey gebrauchen, ohne daß wir un�re Gei�teskräfteüben
und dur<h Uebung�tärken ; und dies giebt un�treitig
allen Kenntni��en , die wir ‘nicht auf eine blos mechanir
ce oder gedankenlo�eWei�e , �ondern mit Nachdenken
und Ueberlegungerlangen, einen wahren Werth, einen

Nukten, der uns auh dann noc bleibt, wenn jene
Kenntni��e �elb�t läng�t aus un�erm Gedächtni��e ver-

{wunden und in völligeVerge��enheit geräthen �ind.
So lernen wir alle in un�ern jüngern Fahren tau�end
Dinge, die wir im hôöhernAlter �chlechterdingsnicht
gebrauchenkönnen , und dèren Erlernungdoh einen
großen Werthfür uns hat, wenn wir dabey denken ,
ließen , urtheilen, viel über�ehen, viel umfa�en , viel

“mit einander verbinden gelernt haben. — Scheuedich
al�o nie, o Jüngling, irgendetwas zu lernen, was dich
im Denken übet , wenn du anders Zeit und Kräfte
und Gelegenheitdazu ha�t, ob du gleih den Nuten
davon nicht ein�ieh�t, und es vielleicht nie wir�t gebrau-
chen fônnen, Der wahre, der größte Nukßen,den du
davon haben kann�t, i�t in jedemFalle der, daß du
dadurch vernünftiger und wei�er wir�t, — Niemand -

verachte al�o auch E denjenigeny

CR

: der fi
11, Band, u

<



178 Dev -Werlh=1a
wie es �cheint, mit zu viel Ern�tha�tigkeitund zu vielem

“

Fleiße mit Dingen be�chäftiget , die an und vor �i<
- �elb�t unbedeutend�ind, und niemanden Vergnügenodex

Vortheilver�prechen.Es fommtalles auf die Are und

Wei�e an, wie er �ich damit be�chäfftiget, Thut er es

mit Ver�tand, mit Nachdenken, �o kann er dabeyeben

�o ordentlich, eben �o richtig, eben �o deutlichdenken

lernen,als es ein anderer bey der Bearbeitungder er-

haben�ten Gegen�tändelernet, Fu die�er Rúk�icht kann

�elb�t eine niedere Kun�t, ein gemeinesGewerbe dem

Men�chen , der �ie reht ausúbet und treibt, eben �o
vortheilhaft�eyn als die Gelehr�amkeit �elb�t. Jene
und die�e �ind, in mehrals einer Betrachtung, nichts
anders als Gerü�te, deren Werth dur<h-den Bau be-

�timmt wird , zu de��en Aufführung�ie diene

Die Gelehr�amkeitenthält zweytens einen großen
Werth dur<hdas edle und uner�chöpflicheVergnüú-
gen, das die Unter�uchung und die Erkenntniß
der Wahrheitmit �ichbringt, So groß:das Ver-

gnügen des Wanderersi�t „ der die krummen , verwikel-
ten Gänge eines labyrinthi�chen Waldes mit einen

geradenund lichtvollenPfade verwech�elt , oder nach.
der Fin�terniß der Nacht die er�ten Stralen der Sonne

A
erbliket: #0groß und noh weit größeri�t das Vergnüz
gen des denkendenMen�chen , wenn er Lichtund Ord-

nung und Zu�ammenhang in �eine Gedanken bringen„

und �ich dadur< der Erkenntniß der Wahrheit nähern
kann. Und die�es Vergnügen genießt der Gelehrte,
freylih nicht aus{hließungswei�e,aber doch in einent

höhernGrade. Jede nichtganz fruchtlo�e Anwendung
�einer Gei�tesfcäfte, jede Erweiterung�eines Ge�ichts-:

 Frei�es , jedeVermehrung�einer Kenntni��e und Ein�ich-
ten, jede Beruhigung�einer Vor�tellungenund Begriffe,
jeder nicht ungufmerk�ameBlik, den er in das unermeß-:
liche. Reichder Wahrheit thut , und jederLicht�tral, der

von da in �ein Auge zurükfällt, gewähretihm die�es
Vergnügen, Und wie mannichfaltig, CDL:

i



der Gelehr�amkeit. 179
i�t niht da��elbe! Jeder Stein , jedes Mineral, jede
Planze, jedes Thier, jeder Men�ch, jeder Theil des

-

Men�chen , die ganze Körper - und Gei�terwelt, das

Sichtbare und das Un�ichtbare, das Vergangene, das

Gegenwärtigeund dás Zukünftige, das Möglicheund
das Wirkliche, das Ge�chöpf und der Schöpfer : alles
reizet , alles be�héftiget die Wißbegierde, den Beobach-
tungs : und For�chungs8gei�tdes denfenden Gelehrtenz;
alles leitet ihn auf die Spur der Wahrheit; alles ent-
dectet ihm mehr oder weniger von der�elben; ‘alles läßt
ihn Ordnungund- Ueberein�timmungim Ganzen und in

den Theilen erbli>en; alles führet ihn auf den er�ten,
ewigen Quell alles Seyns, alles Lebens, aller Kraft,
aller Vollkommenheit;und eben dadurchgewähretihn -

alles Vergnúgen, dasrein�te , ‘edel�te Vergnúgen. Ein
Vergnügen, das oft bis zum Entzücken�teigt, wenn ex

gewi��e Hinderni��e, die ihn im Denkenaufhielten, über-

�tiegen , gewi��e Schwierigkeiten,die ihn verwirrten, wege
geräumt, gewi��e Knoten , die �einen Scharf�inn lange
vergeblichübten, aufgelö�t hat; wenn es ihm gelungen
i�t, irgend eine beträchtlicheLúcke in �einer Erkenntniß
auszufül�en, irgendeineReihevon Begriffenmit großer
Klarheit zu über�chauen , irgend einen größern Theil der

men�chlichen Wi��en�chaft völligerzu umfa��en , irgend
einen wichtigen, fruchtbaren Grund�az oder Erklärungs-

faz zu finden, irgend einen gemeinnüßigenGebrquh!
eine lichtoolleAnwendung von �einen Kenntni��en zu
machen „- oder irgendeine Spur vou Wahrheiten zu ente

‘denken , die ihm einen merklichenFortgang in der Bear-
beitung des Feldes , das ex �ich gewählthat, ver�pricht.
Wie oft und wie �ehr muß nicht die�es Vergnügenden
Naturforcher, den Sternkundigen , den Philo�ophen „

den Meßkün�tler, und jedenandern nah Wahrheit fort
�chenden Gei�t fur alle �eine An�trengung und Mühe
belohnen! Und wie wenig darf irgend einer von ihnen
fürchten, die Quellen, aus welchenec die�es Vergnügen:
{dpfet, jemalszu er�chöpfen, oder ihresGenu��es über«

#
:

M 3
__

drüßig



180
49

;
DerWerth '

_drúßig zu werden! Nein, hier �ind Quellen des Véer-

gnügens, die nie ver�iegen, die �ich über alle Zeiten und
Ewigkeitenverbreiten , und die um �o viel überfließender,

um �o viel reinerund �chmakhafter werden, um,�o viel

mehr und öfter man aus den�elben �chöpfet, Und Ver-
gnügungen die�er Art �ollten nicht der Gelehr�amkeit,
die �ie uns gewähret, einen großen Werth geben?
Die Gelehr�amkeithat drittens einen großenWerth
‘als Beförderungsmittel des allgemeinen Wohl-

_ �tandes der gauzen men�chlichen Ge�ell�chaft. Wie
viel haben nicht Schiffahrt und Handlungdurch a�tro-
nomi�che Beobachtungenz wie viel die Güte und Voll-

kommenheitder Manufakturen durch <ymi�che Unter-

�uchungen; wie viel die Baukun�t, die Kriegskun�tund

alles, was zur Mechanikgehöret, durh mathemati�che
Kenntni��e gewonnen; WelcheWerkzeugedesKün�tlers,
des Handwerkers, des Landmannes, �ind nicht mehr
oder weniger dadurch verbe��ert und vervolllommet wor-

den? Wie viele Produkte der Natur �ind nicht durh
den Fleiß des Naturfor�chers bekannt , veredelt, und

zu mancherleywichtigenAb�ichten brauchbar gemacht
worden ! Welche nüzlicheEinrichtungenim gemeinen
Und bürgerlichenLeben , welche Bequemlichkeiten-in
Nüúük�ichtauf Wohnung und Hausgeräthe, auf Ordnung
und Sicherheit , auf Handel und. Wandel, haben wir
nicht der Gelehr�amkeit, und insbe�ondere der Meßkun�t

__ Und den mit ihr verwandten Wi��en�chaften zu danken k
_

Wieviel �ind wir nicht den Rechtswi��en�chaften in Rük-*

�icht auf Ruhe und Frieden , und der Heilkundein Núk-

�icht guf Lebenund Ge�undheit �chuldig, �o großauch
immer die Fehler von jener und die Mängelvon die�er
�eyn mögen! Wie vieleangenehmeund nüzlicheKennt-
ni��e, wie viele Mittel des feinernge�ell�chaftlichenVer-

gnügens und der edlern Unterhaltung haben �ich nicht
aus allen die�en Quellen unter alle Stände und Kla��en
von Men�chen verbreitet! Vergleichetden Zu�tand eines

Volkes, wo Unwi��enheit und Aberglaubeherr�chen „
i

mit



der Gelehr�amkeit. t81

mit dem Zu�tande eines andern, wo Gelehr�amkeit und

Wi��en�chaft blühen. “Wie viel mehr Wildheit und

Barbarey , wie viel mehr Mängel und Verwirrung
werdet ihr nicht unter jenem als unter die�em finden!
Wie viele Quellen des Fleißes , der Kun�t, des Vergnüz
gens, der häuslichen und ge�ell�chaftlichenGlüf�eligkeir
�ind’jenem nichtver�chlo��en , die uns allen ofen �tehen ,

und aus welchenwir alle täglich tau�enderley. Vortheile
und Freuden�höpfen! Und wie viel mehr Vortheile und

Annehmlichkeitdie�er Art darf �ich nicht die ganze Ge-

�ell�chaft von der Gelehr�amkeit künftig ver�prechen, da

man �ich. ißt weit mehr als jemals angelegen�eyn läßt¿

die�elbe gemeinnüßigerUnd für alle Stände und Kla��en
der Mén�chen immer brauchbarer zu machen!

Die wahre Gelehr�amkeit hat viertens einen großen
Werth als Verwahrungsmittel gegen alle Arten
des Aberglaubens und der Schwärmerey. Sie

unterhält und verbreitet das Uchtder Wahrheit , welches
jeneGeburten der Fin�terniß nicht wohl ertragen können,
und welches�ie.oft wieder in die Dunkelheitzurük�cheuchet,

wo �ie ihren Ur�prung genommen haben. Sie befördert
das deutlicheDenken , die gründlicheUnter�uchung, den

wei�en Zweifel, das be�cheideneund ruhigeFor�chen nah
den Ur�achen, den Ab�ichten , der Verbindungder Dinge:
Sie waffnetuns gegen die Täu�chungder Sinne , der Einz

bildungsfraft, der Empfindung; gegen die betrüglichen
Reizedes Selt�amen , des Wunderbaren , des Geheimniß-

vollen z gegen den blendenden Scheineines be�ondern Tiefs
fiuns und verborgenerWeisheit, in welchen�ich die Unwi�e
�euheitund die Schwärmerey �o oft, �o gern verhüllen.Ja
�o wie wahre Gelehe�amfkeitund gründlicheWi��en�chaft
ihr An�ehen und ihrénEinfluß verlieren , �o erhebt �ich auf -

ihrenTrúmmern der Aberglaubemit �einem ganzen trau-

rigenGefolge, der Unwi��enheit, derFurcht�amkeit „ der

Schwärmmerey, demGewi��enszwange,derHerr�ucht,und

verbreitet Schreckenund Knecht�chaftund Elend von man-

{erley Art ühßerdie Völker, Die Wißbegierdeverläßtden

lf M 3 Men�chen



2 Der Werth-
Men�chen nie ganz. Kanner �ie nichtdurch ordentliches,

"

vernünftigesDenken be�chäftigen, �o �ucheter �ich durch
Träumereyenzu befriedigen.Die un�ichtbare,die Gei�tet-
welt, die Zukunfti�tihm immer wichtig. Hat er die�er ihm
unbekannten Welt nichteine aufgeklärte,geübtéVernunft,

�ondern nur dunkle Emp�indung zur Führerinnz o i�t er
vor keinem Abwege, -vor keinem Jrrwege �icher; �oläuft
er Gefahr ; das Spiel jedesBetrúgers oder Betrogenen
zu werden. Wer kannaber die �chädlichèn„die verderb-

lichen Wirkungen des Aberglaubensundder Shwärme-
rey. bedenken, und nicht dex: Gelehr�amkeit,- die-ihneu
entgegen wirket, und' ihrer Here�chaft Schränken �ehet
einengroßenWerthzu�chreiben?

Noch mehr. Auchals Stütze derReligion betrach:
tet, hat die Gelehr�amkeit, die die�es Namens nit un-

würdig i�t , einen �chr großenWerth; und dies muß dies

�elbe uns, die wir Bekenner und Verehrer der Religion
�ind, vornemlich theuermachen. Die Glaubwürdigkeit

und das göttlicheAn�ehen der chri�tlichenLehreberuhen,
“

wenig�tens zum Theil, auf hi�tori�chen Gründen, und

die�e Grúnde können ohne die Húlfe der Gelehr�amkeit
weder aufbewahretnoch erkannt ; nochrichtigabgewogen

werden, Der Ver�tand der heiligenBücher , die wir als

Quellen die�er Lehreverehren, �eßet Sprachkunde, Alter:

thumsfunde, und mancherley audere Kenntni��e voraus,
die zur Gelehr�amkeitgehören. Sollen dabeydie�e. Leh-
ren gegen die Einwürfe des Ungläubigenund dés Spôt-
ters gerettet ; �oll ihre Vernun�tmäßigkeitdargethan ;

�ollen �ie von men�chlichenZu�äßen gereinigetz �ollen �te
mehr entwickelt und in ein zu�ammenhängendes,innig
verbundenes Ganzegebracht; �ollen �ie auf eine, den Be-

dürfni��en der Men�chen und der Zeitenangeme��ene ,
Wei�e vorgetragen; �ollen �ie’ auchdem tiefer denkenden
und zum Zweifeln geneigtenGei�te-annehmungswürdig

gemacht; �ollen �ie gegen die Mißbräuchejeder Art ge-
�ichert werden: �o kann dies alles nicht ohne mänchetley

gelehrteKentni��e, nichtohne:philo�ophi�chenScharfe
fun,



der. Gelehr�amkeit.Î 133
�inn, nicht ohne eine aufgekblärteund geübteVernunft
ge�chehen. Ohne wahre Gelehr�amkeit und gründliche
Wi��en�chaft würde die Religion bald in Aberglauben
und Schwämerey ausarten, Je blühenderund allge-
meiner hingegenjene in einem Lande oder unter einem
Volke �ind und werden : de�to mehr Licht verbreitet �ich
auch Úber die�e: de�to mehr nähert �ich die�e. ihrer ur-
�prünglichenedlen Einfalt und Würde; und de�to größer
muß auh, im Ganzen genommen, ihr Einfluß guf die

men�hlihe Vollkommenheit und Glük�eligkeit�eyn,
Gründet �ich das Chri�tenthum auf Wahrheit , und fa��et
es Wahrheit in �h: �o muß ihmnothwendigalles gün�tig
und behülflih �eyn, wodurch die Erfor�chung und die

Erkfenntniß der Wahrheit berhaupt befördertwird. Und

welchenWerth muß dies nicht der Gelehr�amkeit in den
Augenjedes Men�chen geben, dem Religionund Wahre
heit nicht gleichgültigeDinge �ind!

Endlich i�t die Gelehr�amkeit, wenn �ie das i�t und
wirket, was �ie �eyn und wirken�oll und kann, einvor-

tre�lichesVorbereitungsmittelzu den Ge�chäften
und Vergnügungen eines höhernZu�tandes nach
dem Tode. Werden gleich viele, vielleichtdie aller
mei�ten, un�rer Kenntni��e und �o genannten Wi��en�chaf-
ten als ganz unbrauchbar für das zukünftigeLeben, als
Spielwerke un�rer Kindheitsjahre, wegfallen; �o mü��en
dochmancheandere, die von hôherer Art , von ewiger-

 unveränderlicher Wahrheit , von allgemeinerBrauchbar-
keit �ind, bleiben, und dem, der �ie mit �ich in jene
be��ere Welt hinüberbringt, einen größernoder kleinern

Vorfprungvor denjenigengeben, die davon entblôßt�ind.
‘aßt z. B. das, was der Sternkundige von den Him-
melsfôrpernund ihrenVehältni��en gegen einander weiß,
in Vergleihung mit dem unermeßlihhenWeltbau, der

ihm verborgeni�t, noch �o wenig�eyn , �o kennet er doch
einigeBuch�taben von der Sprache des Himmels, und

�cheintin jenen höhern Gegendenwenigerfremdezu �eyn
als der-ganzUnwi��ende. Wenn aber auchdie�es nicht

/

E M4 - wäre,



184 Der Werth

wäre, M. A. Z., �o übet doch der Gelehrte, der die�en
__ Namen mit der That behauptet, �eine Gei�teskräfte in

einem weit HdhernGrade; lernet weit mehrDinge úber-

�chen, umfa��en, mit einander verbinden z erhebt �ich
mit �einen Gedanken weiter über das Sinnliche und

Sichtbare ; gewöhnet�ich an gei�tigere, edlere Be�chäf-
tigungen und Vergnügungen; gewinnt die Wahrheit
Über alles lieb; findet in ihrer Erfor�chung und Er-
kenntniß die rein�te Lu�t; fúhlet die Eitelkeit und Nich-

tigkeit aller irrdi�chen Dinge lebhafter; fühlet �ich
�tärker nah dem Un�ichtbaren, nach dem Unendlichen
und Ewigen, nah Gott, dem Urquellalles Lichts und
aller Wahrheit , hingezogen,und geht �einem höhern
Zu�tande mit heiterernAus�ichten , mit größernErwar-»
kungen entgegen : und �ollte dies nicht eine �ehr �chikliche
Vorbereitungzu dem�elben �eyn ?

J�t aber dem al�o, M. A. Z.; i�t die Gelehr�amz
keit vorzüglicheUebungund Vollkommenheitdes men�h-
lichen Gei�tes ; ver�chaffet �ie ihm wahres Vergnügen,

Und die edel�ten, rein�ten Arten des Vergnügens;
befördert �ie auf mancherley Wei�e den allgemeinen
Wohl�tand der men�chlichen Ge�ell�chaft ; i� �ie ein

kräftiges Verwahrungsmittel gegen den Aberglauben
und die Schwärmereyz i�t �ie eine Stüße und ein

Befödrderungsmittelder wahren Neligion; kann �ie
uns in mehr als einer Ab�icht zu un�erm kün�tigen
böhern Zu�tande ge�chiktmachen: �o i�t es wohl un-

leugbar, daß �ie einen wahren , großen Werth hat;
daß �ie viel zur men�chlichenGlük�eligkeitbeytragenkann

und wirklich beyträgt.
|

Und wie mü��en wir uns nun in Rük�icht auf die-

�elbe verhalten ? Der Gelehrtehat �o, wie der Nicht-
gelehrte, in die�em Stücke be�ondere Pflichtenauf �ich.
taßt mich zum Schlu��e jenen und die�en mit wenigen
Worten darguf aufmerk�am machen, :

Ibr al�o, M, Tb.Fr. , die ihr euchder Gelehr-
�amkeit wiedmet, odex mit der�elben Ei

altet



der Gelehr�amkeit, 185
haltet �ie fúr das , was �ie i�t. Schätet „ beurtheilet�ie,
im Ganzen wie in. ihren befondernTheilen , nach ihrem
wahren Werthe; gebrauchet�ie nach ihrerBe�timmung.
Erkennetes , daßdas mei�te davon zwarbrauchbar, und

“in manchenAb�ichtennothwendigund nüzlich, aber doch

lange �o wichtignicht i�t, als es euch vielleichtVorut

theile.undEigenliebeglauben la��en. Erkennetund füh-
let und ge�tehetdas Mangelhafte, das Ungewi��e aller

men�chlichenErkenntniß und Wi��en�chaft. Haltet oft das,
was ihr wi��et , gegen das, was ihr nicht wi��en und nicht
wi��en könnet ; das , was ihr mit Zuverläßigkeitwi��en , gez

gen das , was nur Vermuthungoder geringeWahr�chein-
lichkeiti�t; das was ihr wirklich brauchen kdnnet , gegen
das, was nur Werkzeugund Uebungoder gar Täu�chung
und Jrrthum i�t; das, was ihr mit euchin die Ewigkeit
zu nehmenhoffendürfet, gegen das, was mit euch bez

graben werden und in die Nachr der Verge��enheit ver-

�inken wird: und la��et euchdie�es alles Be�cheidenheit
und Demuth lehren, La��et dabey dem ge�unden Men-

chenver�tande, den unverdorbenen Empfindungen des -

men�chlichen Herzens, der Weisheis , die �ich auf Er-

fahrung gründet und durch ein thätiges, ge�chäftiges
Leben äußert , Gerechtigkeitwiderfahren. WVerehretund

bewerbeteuh um die Gelehr�amkeitnur in �o weit, als

�ie euchver�tändiger, wei�er , be��er und brauchbarer maz

chetz und ziehetdas Wichtigedem wenigerWichtigen-

das Nüúzlicheredem weniger Nüzlichen�o oft und �o �ehr.
vor, als es euh Um�tände und Berufspflicht erlaubens

Seyd nicht eifer�üchtigauf eure Vorzúge, nicht zurüks
haltend mit euern be��ern Ein�ichten ; �uchet vielmehrale
les, was ihr rechtGutes und Brauchbares wi��et „ �uchet
jedegemeinnüßigeWahrheit auf alle Art und Wei�e der

Ma��e der gèmeinen men�chlichenKenntni��e einzuverleie
ben, La��et das größere Licht, das euch erfreuet, auc.
andern leuchten, Und verbergetes ja nicht aus Trägheit>
oder aus Furcht�amkeit, oder gus eigennübigen-Ab�ichs
ten vor den Augen der Welt. Hütet euh aber dabey

b

M 5 e



486 Der IZerth

die Gründe der Moralität und der Religionzu er�hüt-
“tern oder zu �chwächen." Dies dürftet ihr als Men�chen-

Freunde �elb�t daun nicht thun ,. wenn ihr die�e Gründe
_für ganz fal�ch erkennet; wenig�tens �o lange nicht , bis

hr -euern Brüdern fe�tere Stüßen des Glaubens und
der Beruhigung dafür geben könntet. “Nein, alles,
was men�hlihe Vollkommenheitund Glük�eligkeitbe-

fördert, mü��e euch heilig; und die wahre Religion,

welche die�elbe gewiß am mei�ten befördert, am heilig:
�ien �chn, — Befriediget euh auch nicht damit , ge:
lehrt zu �eyn, �ondern �uchet es ‘auf eine verehrungs-
Und liebenswürdigeWei�e zu �eyn.

- Hütet euchvor den

gewöhnlichenFehlern euers Standes ; ‘vor der Unge�el-
ligkeit, vor der Men�chenfeind�chaft, vor der Verach-
tung oder Gering�chäßungalles de��en, was nicht in
euerm Krei�e liegt, oder zu euern Be�chäfftigungenge-
hôret. Seyd nicht �tolz, nichtherr�ch�üchtig ; traget
den Schwachen , dea Unwi��enden , den Jrrenden mit

Liebe; be�chämetihn nicht, „aber belehretihn; ent�chei-
det nicht über alles , und ent�cheidetnie ohneGründe;
la��et euchzu-jedermanns Fa��ung herab; höret jeden bez

cheidenenWider�pruch mit Gela��enheit anz und lernet,
�elb�t von dem Nichtgelehrten, eben o gern, als ihr
andere lehret. Verehret alle: Ein�ichten , alle Vorzüge-
alle núzlicheBe�chäfftigungenanderer Men�chen , wenn

�ie euch gleichfremde �ind.  Machet endlichder Gelehr:
�amkeit durch den heil�amen Einfluß , den �ie in euern
Charakter und in euer Verhalten hat , Ehre; zeichnet

enh no< mehr dur edle Ge�innungen und gemein-
nüßige Ge�chäffteals dur<h weitläufigeWi��en�chaft
aus; ‘und ziehetimmer das Thun dem Wi��en, die Tu-

gend det Erkenntniß vor. SRE
|

* Und ihr, M. Fr., die ihr niht zur Kla��e der
Gelehrten gehöret, verachtetdas nicht, was euchfrem:

“

de i�t; oder wovon ihr nur dunkle und unvoll�tändige
Begriffehabt. Schäket vielmehrdas hoch und verehret
das ; wovon ihr bey einigemNachdenkenleichtein�ehen

¿6
i fkönnet,



der Gelehr�amkeite- - “n 187

_ Föônnet7 daß es euchund der- ganzen men�chlichenGe-

�ell�chaft von eben �o großemals mannichfaltigemNuten

i�t:

-

Verwerfet nicht die Sache �elb�t wegen ihres zu-

fälligen Mißbrauches.. Schreibet die Mängel und Feh-
ler der Gelehrten nicht der Gelehr�amkeitzu. Verlan-

get von Men�chen „ die mei�tens ein ein�ames Lebenfüh-
ren und führen mú��ew, und die �elten einen ganzen freyen

Gei�t haben, nicht die Munterkeit nicht die feinen

Sitten, nicht die gefälligeLebensart , nicht die Theil-

nehmungan allem , was vorgeth die ihr von Per�onen D

erwarten fônnet , die in der größtenWelt leben und añ

allen ge�ell�chaftlichenVergnügungenund tu�tbarkeiten

Theilnehmen. Ehret den Stand der Gelehrtmk,
gleich nicht alle, die zu dem�elben gehören,ehrw
�ind. Unter�túbet , befördert die Gelehr�amkeit jeder

Art durch die Achtung, die ihr den Gelehrtenerwei�et -

durch die Hülfe, die ihr ihnenlei�tet , durch die Bey?

träge, womit ihr ‘ihnen ihre oft ko�tbaren Bemühungen
und Unternehmungen erleichtert durch die Ehre und

‘die Belohnungen , die ihr ihrem Fleiße, und ihren der

Ge�ell�chaft gelei�tetenDien�ten widerfahrenla��et. Ge--

brauchèt aber auch das größere Licht, das die Gelehr-

�amkeit um euch her verbreitet, VBerichtiget- erweitert

vermittel�t de��elben eure Kenntni��e - �o weit es mit

-

euerm Berufe und mit euer übrigenPflichten be�tehen
kann, Aber �trebet nicht nach einer Gelehr�amkeit, die

ihr in euerm Stande nicht ohneVernachläßigung eurer

wichtig�ten Ge�chäffte und Angelegenheitenerlangen

fönncet , und die euch in dem Maaße „ in welchemwir

�ie vielleicht zu erlangen ho�en dür�tet , mehr verwirren

als �icher führen , mehr�chaden als nüßen würde, Praz

let auch nicht mit Kenntni��en und Wi��en�chaften , dié

euch entweder ganz fremde �ind, oder wovon ihr kaum

mehr nls den Namen wi��et , hôch�tens nur einîgeall-

gemeineBegriffe habt. Ju vielen Fällen i�t es weit

be��er, unwi��end zu �eyn und �i �einer Unwi��enheit

nicht zu �chämen, als bey �eichtenKenntni��en �ichen zu.
ZIER

| bleibén



“rs8

|

Der Werth der Gelehr�amkeit.
‘bleiben, unddarauf als auf wahre Gelehr�amkeit �tolz

Zu �eyn. — Denket und lebet endlichalle, M. A. Z.,
Gelehrte und Nichtgelehrte, als Men�chen , die das

Be�te einer und ebender�elben Familie befördern; als

Glieder Eines Leibes, wovon einer das Auge , ein an-

derer das Ohr, ‘ein dritter die Hand, ein vierter der

Fuß i�t, und' die alle zur Erhaltung, und zum Wohl-
�eyn des ganzen Körpers gleichnothwendig�ind, wovon

keines des andern:-ohneSchaden entbehren kann. So
‘werden wir alle un�re Pflicht erfüllen , alle un�ere Stelle
‘würdigbehauptenund un�re höhere Be�timmung. errei-

chen, alle cinander immer mehr achtenund lieben ler-

nen, ud einer durh den andern immer glük�eliger
fden,

*

Amen 0056 18

2:

« SUR



A4
| 189

XXIX,Predigt.
Der Werth der größernAufklärung

1

MEEMen�chen.C Rt

E

USR

Ephe�er24/04 A
Jhr �evd: ein Licht in deim Herrn; wandelt wie ‘dieKinder

|

ott , Vaterdes Lichts, von welchemalle gute Gaben
und-lautergute Gaben herkommen, auch uns ume.

leuchterund erfceuetdein Licht, das Lichtder Wahrheit
�o wie das Lichtder Sonnez und wie viel heller �cheint.
nicht jenes unter uns, als-unter �o vielen andern Mens

-

�chen und Völkern, die kaum einige �chwacheStxalen.,
de��elben erbli>en! Ja, du ha�t uns als Men�chen und
als Chri�ten vorzúglicheMittel des Unterrichts, der Erz
kenutniß,der immer größernAufklärungund gei�tigen
Vollkommenheitgegeben! Du ha�t uns aus dem Reiche

der Fin�terniß in das Reichdes Lichtsver�ezt,. Und wie
gläklich.�ind wir nichtdadurch geworden„. und wie viel,

glüklicherkönnen wir nicht no<h dadurchwerden! Wie
�ehr-hat ans nicht deine Güte dadurch den Pfad un�ers
tebens , die Erfüllung un�rer Pflichten, die Erreichung.-

un�rer Be�timmung erleichtert! Von welchenäng�tlichen
Sorgen., von welchen drückenden La�ten, von welcher
knechti�chenFurcht, von welchenSchrekni��en uns be--

freyet! Judem du uns zum Lichtegebracht, ha�t duuns

zur Freyheit, zur Gemäthsruhe , zu reinerer Tugend,
zu höhererGlük�eligkcitberufen, Jt gleichdie�es GB;

|
i

Place:
25: 0



19s _DerWerthdergrößern
y auchunterns noch‘nichtallgeinéin,nichtnbre,

nicht �tark genug , die Fin�terniß ganz zu zer�treuen , �o
läßt uns doch die Dämmerungden hellenMorgen, und
dann den vollen Mittagho�en, Ja, Dank �ey dir,
Vater des Lichts, für den frohen Anbruchundden all-

_ máhlichenFortgangde��elben, O laß es inimèr heller
�cheinen, �i< immer weiter verbreiten, und uns durch
�einen Einfluß immer wei�erUnd be��er werden! Nein ,

keiner von uns.-mü��e �eine Augenvor dem�elben.ver

ließen ; keiner �einen Fortgangund �eine Wirk�amkeit
hindern; keiner da��elbe zuv Sünde múßbrauchen; keiner
iù der Fin�ternißwandeln! Aber. jeder von uns mü��e
�ich beeifern, in der Erkenntniß der Wahrheit immer

__wêiter zu kömimnen, und durch dieWahrheit immer frèyer,
immer tugendhafterund vollkommener zu werden! Feder
von uns mü��e an �einem Orte, und nach �einem Stande,
als ein helles Licht weit um �h“ her leuchten, und die

größereAufklärung�einèr Brüder nach �einem Vermögen
befördern!Stehe uns dazu mächtiglihbey, gütig�ter

Vater. Lehreuns dochun�re Vorzügeerkennen und �ie
inmiimer treuer ‘gebrauchen.- Gieb „daß wir alle“ als

Kinderdes Lichtsvor dir wandeln„- und dadurchdie
Würdebehaupten, zu welcherdu uns als Men�chen und
als Chri�ten erhobenha�t, Segne auchizt u�er Nache

'

denkenüber die�ewichtigenDinge. Laß es Empyfindun-*

gen der Freude und der Dankbarkeit ; laß es Lu�t und
ifer zum unermüdeten Fort�treben nachdem Ziele-der-

Vollkommenheitin uns erwe>en. Wir bitten dichim
*

Namen Je�u Chri�ti , un�ers Herrn , darum, und rufen
-

dih ferner im Veetrauen auf�eine DROP anz;
Un�er Vater1%

:

Ihr �eyd ein Lichtin dem Mervewandeltwie MKinder
des Lichts.

D Zeiten, in welchenwir leben,M. A. Z,/ FR,
oftaufgeklärteZeiten, und �ie �ind die�es Namens

4 in



__Aufflärungder Men�chen. 19x
inder Thatnichtganz uñwerth. zt herr�chet, im Ganz
zen genommen, weniger Unwi��enheit > weniger Aber-

glaubenund blinder Glauben , alszur Zeit un�rer Väter-

Jzt denken un�treitig“ weit mehr Men�chen über mödrali-

�che und Religions�achennach , als vielleicht jemalsvor-
her. “Izt �ind hundert Per�onen, die �h mit Le�en
be�chäftigenund ‘�ichum Ein�icht und Wi��en�chaft be-

werben, für Eine, die �olches, ich will nicht �agen, in

den Zeitendes Alterthums , �ondern nochzu Anfangedes

gegenwärtigen, und in dem Laufedes näch�tverflo��eneix
Jahrhunderts , that,  Jzt haben �ich mancherley Kenn-

ni��)e unter alle Stände und Kla��en von Men�chenverz

breitet , die �on�t nur den Gelehrteneigen waren. Jzt
�chämet man �i< vieler Jrrchümer, vieler Vortheile,

«

vieler. abergläubi�chen, kindi�chen Meynungen und Ges
bränche , die �ou�t den Regenten wie ihren Unterthanen,
den Vornehm�ten-im Volke wie den Niedrig�ten heilig
waren, Jzt i�t For�chen nah Wahrheitund freye Uns
ter�uchung der Wahrheit allgemeinerals ehemals. Es
i�t al�o wirklich Aufklärung, es i�t ein größeresMaaß
von Erkeântniß, ès �ind mehr Mittel und Antriebe dazu
unter den Men�chen vorhanden, ob gleih weder jene
noch die�e lange �o großund allgemeinnicht �ind, als es
�ich mancher vor�tellet — Aber „ giebt die�e größere

- Aufklärungun�ern Zeiten einen wirklichenVorzug vr

den vorigen? Hat �ie einen wahren Werth? Darüber
urtheilet man �ehr ver�chieden, jenachdemmän die Sache
aus die�em oder gus einem andern .Ge�ichtspunktebes
trachtet.

Eee
HDEDS

(23

MO

‘Freylichziehtdie Aufflärung,, insbe�ondere anfänge
lich, únd ehe �ie zu einem gewi��en Grade der Volllom-
menheitgekommen i�t, mancherleygrößereund kleinere
Uebel nah �ich. Sie erregetZweifel;- �ie er�chüttert den
Glauben vieler Schwachen; �ie blähetden Stolzen'äufz -

�ie zeugt oft:Spötter; - �ie veranla}�et zuweilen-�chädliche
Verwircungenund Unruhen ;- �ie wird von dem- Bö�en
zur Gnt�chuldigungund Be�chönigung �einex Thorheiten -

BH
/

| Und:



192 Der Werth der größern
/

und La�ter gemißbrauchet; �ie befördertoder begün�tiget
in gewi��er Ab�icht die Liebe zur Ueppigkeitund Pracht,
den’ allzu�iarken Hang zur Zer�treuung und zum ge�ell-:

- �chaftlichenVergnügen;“ �ie c<wächet und entnervec viel:

leicht manchen , indem �ie �einen Ge�chmak' verfeinert,
und �einen Gei�t zum Nachtheil �eines Körpers be�chäf-
tiget; �ie verleitet manchen, �ich um ganz fremdeDinge,
um Dinge, die zu weit außer �einem Krei�e liegen , zube-
kümmern, und darüber wichtigereAngelegenheitenzuver-

�äumen ; �ie machet oft gewi��e noh brauchbare und nüz-
licheEinrichtungen, Methoden, Gebräuche, Schriften,
weniger wirk�am, weil man ihre Mängelund Fehler
erblicket , und �ie dochnochnicht zu er�chen weiß. Dies
alles i�tunleugbar. Allein , deßwegenbleibt dochdie grô�-
�ere Aufklärungeines Volks ein wahres , begehrenswúr-
diges Gut ; �ie i�t immer dem Gegentheileder�elben weit

vörzuziehen. Fene Uebel �ind nicht allgemein; �ind mei-

�tens nur vorübergehend; und werden von dem Guten; .

welches eine natürliche Folge der Aufklärung i�t, weit

überwogen. Unddies i�t es , M. A. Z., wovon ih mih
izt mit euchzu unterhalten gedenke. Auch unter uns nimmt
die Aufklärungmerklichzu, und wir fangen añ , der Vor-
theileder�elben zu genießen. So wie der Apo�tel in un�erm
Texte zu den Chri�ten �agt: Jhr �eyd ein Licht in dem

Herrn ; wändelt wie die Kinder des Lichts; ihr �eyd
als Chri�ten zur Erkenntnißder Wahrheit gekommen,den-

ket und lebet als Men�chen , welchedie Wahrheit erkennen :

�o mögen wir auch euchzurufen: ihr habt als Men�chen
und als Chri�ten mehrMittel des Unterrichts und der Er-

fenntniß ¿- als viele andere , als vielleichtdie mei�ten Men-

�chen und Völker haben; ihr �eyd �chon größererAufklä-
rung fähig als �ie; verhalteteuch �o, wie es die�en Vorzú-

gen gemäß i�t. Um euchdazuzu erwecen, M, A. Z./,
werde: ich euch

den Werth der größern Aufklärungeines Volks
oder einer Ge�ell�chaft

vor�tellen; Und dann einige



Aufklärungder Men�chem- 193

einigeRegeln in Rüf�icht auf euer Verhalten"
¿daraus herleiten, ">

Die allmähligeAufklärungder Men�chen i�t eine

natürliche Folge der Anordnungen und Einrichtungen,
die Gott in der Welt gemacht, und des Ganges , den

er dem men�chlichenGei�te vorge�chriebenhat. So wie

in der Natur auf die Nacht die Dâmmerung und auf
die�e der helleTag folget; und jedesGe�chdpf�ich zu ent-

wickeln, auszubreiten und �einem Ziele zu nähern �ih
gedrungenfühlen : �o nehmen auch die Kenntni��e und.
Ein�ichten der Men�chen an Umfang und Deutlichkeit
immer zu , und ihr Gei�t �trebet immer nach größerer
Œirk�amkeit , nachhdhererVollkommenheit,wenn nicht
der Fortgang von jenen , und das Be�treben von die�em
auf eine gewaltthärigeWei�e gehindertund einge�chränkt
wird, Die größereAufklärung gehöretal�o zu den Abe
�ichten Gottes , zu dem wei�en Entwurfe �einer Regierung -

Úber die Men�chen, Sie muß al�o gut �eyn; �ie muß
einen wahren, großenWerth haben, wenn wir auch den-

�elben nicht angebenkönnten. So lehretuns die Reli-

gion von die�er Sache urtheilen;. und un�er Nachdenken
darüber zeigetuns, daß die�es Urtheil richtig �ey. Denn,
welche mannichfaltige und beträchtlihe Vortheile ver-

ha�et nicht ein gewi��er Grad der Aufklärungden Men,
{en», dem Volke, die �ich der�elben zu erfreuen haben1

Er�tlich zeuget �ie da, wo �ie Statt findet , eine.
weit größere und vollkommnere Aeußerung und

Anwendung dex men�chlichen Gei�teskräfte. Dies

wird niemand leugnenkönnen, Sole aber die�er Ge-
brauch, die�e Uebung , die�e Vervollkommnungun�rer
edel�ten Kräfte nicht wún�chens8werth;und �ollte �ie nicht
in Rük�icht auf alle Men�chen wün�chenswerth�eyn ? Jt
nichtdie Be�timmung aller Men�chen im We�entlichen
eben die�elbe? Sollen �ie nichtalle auf die�e Stufe ihres
Da�eyns aus �innlichen vernünftigeGe�chöpfewerden 2

Sollen �ie nichtgile denken , wahr und richtigdenken»
1. Band, N “uudEt

M0

F>



1944 Dex Werth dér'gktöfern
. Und �ih mit ihren Gedanken immer mehr übet'idas

Sichtbare und Gegenwärtigeerhebenlernen? Sind �ie
“nicht alle eiñies be�tändigen Fortgangs fähig? Haben �ie

nicht alle die�elben naturlichen Anlagen, Fähigkeitenund

Kräfte? Kann das, was die�e Anlagen ausbildet, was
die�e Fähigkeitenund Kräfteentwi>elt und übet , bô�e und

‘chädlich �eyn ? Oder , �ollen �ie nur bey Gelehrten,uur

bey Men�chen von hôhernStänden ausgebildet, entwi-
>elt ; gebet werden ? Warum hätten �te denn die�elben
mit allen Men�chen gemein? Oder �oll und darf man

wohl die�er Ausbildung , die�er Entwiklung, die�er Ue-

bung der men�chlichenGei�teskräfte willkührlicheSchran-
fen �ehen? Wer darf �ich die�es Recht Über �eine Brüder

anmaßen ? Ent�tehen die�e Schranken , in �o. weit �ie
‘nothwendigund gut �ind, nicht von �ich �elb�t durch die

be�ondere Be�chaffenheit der Per�onen , der Zeiten , der

Um�tände , der Hülfsmittel, der jedesmaligen Lage der

Dinge? Und wenn �ie nun, in Allgemeinen,weiter aus-

gedehntwürden „ die�e Schranken , welchesUebel würde
denn das wohl �eyn? J�t denn die Wahrheit das Eigen-
thum des Gelehrten, oder des Regenten, oder des Rei-

chen und Vornehmen? Jt nicht jeder Men�ch zur Er-
kenntniß der Wahrheit be�timmt und berufen? Jf �ie
nicht jedem rühmlih und heil�am? Laßt �ie immerhin
von manchem mißver�tanden, von manchemgemißbraucht
werden! Wird �ie denn immer mißver�tanden, immer

gemißbrauchtwerden ? Folget nichtauf die pti
atder Morgen, und auf die�en der volle Mittag ? So!

denn keine Dämmerung �eyn , damit niemand, vön die-

�em �chwachenLichtegetäu�cht, �trauchle oder �einés We-

gesverfehle? J�t denn die Nacht dem Wanderer gün�ti-
ger als die Dämmerung 2 I�t der Irrthum , i�t die

Unwi��enheit immer un�chädlich? Sind nicht die Uebel,
welche �ie nach �ich ziehen, weit mannihfaltigerund

größer, als diejenigen , die aus dem Mißbrauche dev

Wahrheit ent�tehen kênnen ? Nein, wer die Men�chen,
‘�eineBrúder , achtetund liebet, wer ihreE



Aufélärung der: Men�chén: 195

Se�timmungkérnet, der verbreitet?wenn er kann; Licht
um �ich her, und i�t unbe�orgt'¿um. die Folgen, ‘die es

habenwird ; denn“das weiß“er gewiß, daß Lichtbe��er
i�t als Fin�terniß. # Nein, nur dem Betrüger „ nur dem

Tyrannen im Staat und in der Kirche , kann daran ge-

legen, kann es zur Erreichung�einer herr�ch�üchtigenAb-

�ichten nöthig �eyn, die Men�chen im Jrrthum und inder

Blindheit zu erhalten, und das Uchtvon ihnenzu-entfer-
nen, das �eine Ge�innungen und Thatenenthúllenwürde
Wer Bö�es will und Bö�es thut ," mag es auch hiere
heißen, der kommt nicht an das Lichtund verwehretauch
andern , �o viel an ihm liegt, den Zutritt zum Lichte.

IZo ferner größere Aufklärung i�t, da i�t voll-
Tommnerer, edlerer Gebrauch und Genuß aller
Schönheiten und Güter, womit Gott un�ern Erd2
boden ge�chmükt,und wodurch er uns �eine Größe und

Herrlichkeit geo�fenbarethat. Was �ind alle Schönheiz
ten , alle Wunder der Natur , alle ihre Güter und Freu-
"den, für den undenkenden Men�chen, der unter einen.

unaufgeklärtenVolke lebet!! Wie wenig werden �ie’ von

ihmbemerket ! Wie viel weniger mit vernúnftigemBez

wußt�eyn und froherErhebung des Gei�tes zu Gott gee
no��en ! Wie �elten zu den Ab�ichten gebraucht, zu wel-

chen �ie �ich ihm dar�tellen und anbieten! Wie vergeblich
predigenihm Himmel und Erde die HerrlichkeitGottes ,
des Schdpfers und: Vaters der Welt! Kalt und Gedanz-
kenlos �taunet er jenenund die�e an; belu�tiget �ich, gleich
einem Kinde , an den hellenFunken, die er des Nachts
an dem Firmamente“exbli>et,und an den bunten Far-
ben, die den Erdboden {hmüd>en; tritt Pflanzen und
Blumen und Thiere mit Gleichgültigkeitunter �eine

*

Füße; und nimmt'än'die�em allen weiter keinen Antheil,
als in �o fern es ihm unmittelbar Nußen oder Schaden
bringt. Mit �einém Gei�te wie mit �einem Körperan den

Staub geheftet , erhebt er �ich �elten über das Sichtbare
und Gegenwärtige; und bleibt immer weit nähermit den

Thieren des Feldes ‘als mit Gei�tern und höhernWe�en
N 2 verwandt,



1796 „Debt-Werth-dergrößern"

verwandt. Jun den engen Kreis �einer irrdi�chen-Ge�chäffte
“und �innlichenVergnügungeneinge�chlo��en, läßt er Son-

ne und Mond und Sterne auf --und- niedergehen, die

Tages---undJahrészeiten-mit einander abwech�eln „ und
Einen großen, wunderbaren Au�tritt «in der Natur auf
den andern folgen, ohne daß er nach den Ur�achen, den
Ab�ichten , der Verbindung die�er Dinge fragte , ohne
daß: er: �ich mit Beroußt�eyn und „Nachdenken darüber
freute, ohne daß er die Größe Gottes , die Gúte. �eines
himmli�chenVaters , und �ein eignes Glúk empfändee
Undi�t dies wohl ein Zu�tand, ein Verhalten, die des

Men�chen würdigwären? Behauptet er �o die Stelle,
die er, ‘als ein vernúnftiges Ge�chöpf „. als der Prie�ter
der Natur , auf dem Erdboden einnimmt ?- Erreichet er
wohl �o die Ab�icht, warum ihn Gott mit �o vielen

Schönheiten und Gütern, mit �o vielen Bewei�en �einer
Macht , �einer Weisheit und Güte umgeben, und ihm
einen Ver�tand, �ie zu erkennen , und ein Herz, -�ie zu

fühlen , verliehenhat? Und muß nicht größereAufklä-
rung, die die�e Ab�icht befördert, und jedem nicht ganz
unacht�amen Men�chen das Buch der Natur und zugleich
�eine eignen Augen öffnet „ dem Willen des Schöpfers
der Natur und des Men�chen gemäß �eyn ? Muß �ie

“nicht einen wahren großenWerth haben?

Die größere Aufklärung befreyetdrittens den
Men�chen von vielen ihn erniedrigendenund drü-
denden Fe��eln des: Aberglaubens und der knechti-
hen Furcht. Laßt immerhindie niedrigern und zahl-
reich�ten Kla��en der Men�chen engerer Ein�chränkungen
und eines �tärkern Zaums nöthig haben, wenn �ie ihre
Kräfte nicht mißbrauchen und ihre Pflichten erfüllen
�ollen: �o bedürfen �ie doch gewiß:in die�er Ab�icht des

Aberglaubensund ‘der Knecht�chaft niht; und Uebel,
die nicht anders als durch �olche Mittel verhütet werden

dunten, würden aufhören , Uebel zu �eyn. Nein, auh
cin. die�er Rük�icht dürfen wir nichts Bö�es thun , damit
¿Gutes daraus ent�tehe. Aberglaubeund Knecht�chaft

SUAWUT Y ernie



X N

Aufklärungder-Men�chenn 197

eniëdrigenden Men�chen viel zutief z- verdunkelnviel zu

�ehr das Bild Gottes, �eines-Schöpfers , an ihm; ent-

fernen ihn viel zu weit voy �einer Be�timmung; �treiten
viel zu offenbar mit �einer Vollkommenheit und Glük�e-
ligkeit: als daßwiruicht alles ,-. was ihn davor-bewahret
oder davon befreyet, als eine Sache. von großem,Werthe
hochchäken,verehrèn, befördern �ollten. Und das thut
un�treitig die größereAufklärung eines Volkes. Mit
ihr und durch �ie ver�chwinden tau�end und wieder tau-

�end Schrekbilder', - die �on�t den Men�chen verwirrten

und äng�tigten z- tau�end Arten des Jrrthums „und des

Betrugs „die ihn �on�t in der härte�ten Sklaverey erhiel-
ten. Nur durch eine �olche Aufklärung wird. der eben

fo kindi�che als �chädlicheGlaube an Ge�pen�ter, an Be-

{wörungen und Zaubereyen, an úbernatürliche Kün�te
und. Wi��en�chaften ,' an- die Macht und den Einfluß bô�ex
Gei�ter ge�chwächtund ge�tôret. Und wie �ehr entehret
‘und’ �chändet nicht die�er Glaube: den Men�chen, den

Chri�ten , den Verehrer des einigen wahren Gottes?
Wie wider�prechendläßt er ihn nicht denken, und wie

‘Ungereimt und thôricht ihn handeln! Wie oft benimmt

er ihm nicht allen-Muthzu guten Thaten ; ‘und wie oft
vérführet er ihn nicht zu den �chändlich�ten Verbrechen!
Welche äng�tliche Be�orgni��e verfolgenihn nicht allent-

halben; und wie �elten wird er �eines Lebens froh! —

Und wie können da , wo Aberglauben und knechti�che
Furcht herr�chen, wahre Religion und wahre Frômmig-

Feit Statt finden? Soll aber wahre Religionund wahre
Frömmigkeit, �oll kindlicheLiebe zu Gott , und kindliche
Freude über Gott, �oll vecnúnftiger, froherGenuß des

Lebens nur das Eigenthum einigerAuserwählten, oder

hôch�tenseiniger Stände und Kla��en von Men�chen �eyn-?
Kommen �ie nicht dem Men�chen als Men�chen, dem

Chri�ten als Chri�ten zu ?- Kann ihre Herr�chaft jemals
zu allgemeinund zu fe�t gegründet; kann ihr Einfluß in -

das men�chlicheVerhaltenund in die men�chlicheGlük-

�eligkeit jemals zu groß �eyn? Und wenn das nicht i�
3 wer



is Dés Wätth der qrb�eun:

“werkann den Werth der: Aufklärung,wodurch �ié 6
�ehr befördertwerden ¿leugnen? Oder wer darf ihr wille

kührlicheSchranken �egen? Nein , wer das thut, der

muß �elb�t , ohnedaß er és �ich vielleichtge�teht, an der

Wahrheit zweifeln„ und. die Gründe der Religion fúre
�ehr ungewiß und -wankend halten ,

- �on�t würde ihn die

Furcht, daßjene oder die�e etwas dabeyverlieren mdchte>
nicht täu�chen. EL ARS

Ja, die größere Aufklärung i�t insbe�ondere
der wahren Religion gün�tig.  Freylich nicht jeder
Religion; nicht den Zu�äßen , womit die Men�chen von

je her �elb�t die wahreReligionÜberladen und verun�tal-
tet haben. Die�e mü��en allerdingsnah und nach. da

wegfallen, wo größere Aufklärung und folglichfree
Unter�uchungStatt findet. Aber i�t denn dies Verlu�t
oder Gewinn ? Muß dies der Wahrheitsfceund," der

Meli�chénfreund fürchtenoder wün�chen ? Sind es nicht
_ebèn jene men�chlichenZu�äße, welche die Wirk�amkeit

der wahren Religion ‘�o �ehr ein�chränkenund {wächen,
welchedas, was Religionheißt , für die mei�ten Men-

chèn �o ‘unnüße,und für viele �o �chädlih machen?

Unter�uchet die Religioneines Volkes ohne alle Auffklä-
rungz eines Volkes, wo blinder Glaube herr�chet. Jt
�îe da in Rük�icht auf ihre allermei�ten Bekenner etwas

mehr als Gedächtnißwerk, als Ceremonienwerk, als

Heuchlerdien�t , als Selb�tbetrug ? Die niedrig�ten Be-

griffevon der Gottheit , und ein eben �o niedriges, knech-
ti�ches , kindi�ches Verhalten gegen die�elbe; die abet-

gläubig�ten Vor�tellungen von der Wunderkraft gewi��er
orte und feyerlichenGebräuche und äußern Handlun-
gen „ Und ein ganz blindes Vertrauen auf die�e Worte
und Gebräucheund Handlungen; äng�tlicheGewi��en-
haftigkeitin gleichgültigen, und roher Leicht�inn in den

wichtig�ten Dingen z �clavi�che Furcht und eitele Hoff-
nung ; Eifer ohne Ver�iandz Glaube ohne Tugeridz
Frömmigkeitohne Men�chenliebe; �trenge Beobachtung
willkührlicherVor�chriften und Gebote , und gemein?

�chädliche



Aufklärungdex Meii�cheit. 199

�chädlicheVerbindungvon den unabläßig�ten Pflichten+
das i�; im Ganzen genommen „- die Religion jedes
Volkes , ‘wo man das Licht �cheuet Und ihm den Zugang
zu dem Ver�tande der Men�chen verwehret, Und i�k
denn eine �olche Religion wohl �o verehrungswürdig, #0
heil�am „' daß �ie für unverlezlichund unverbe��erlichge-
halten , daß �ie gegen alle freyere Unter�uchungen und,

Aufélärungenge�ichert werden müßte ? Laßt immerhin
die�e Unter�uchungen, die�e Aufflärungen bey den einen
Unglauben, bey den andern: Zweifel�ucht, bey den drit-
ten Gleichgültigkeitzur Folge haben. Werden �ie denn

dies béy allen ; werden �ie es immer zur Folgehaben2?

Werden �ie nicht bey vielen , werden �ie nicht mit - der
Zeit vielleicht bey den mei�ten richtigeErkenntniß der

Wahrheit, und innige Ueberzeugungvon der Wahrheit
wirken ?“ Und i�t denn da, wo Fin�terniß und Unwi�-
�enheit herr�chen, nicht.auh, vielleichtnoch weit mehr>
Unglaube und Zweifel�uchtund Gleichgültigkeitin Rük-

�icht auf die wichtig�ten Dinge? Und wenn denn auh
die Anzahlder äußern Bekenner der Religion geringer

2

würde , was wúrde*�ie wohl. dur<h den Verlu�t �olcher
fal�chen oder falten Freunde verlieren? Wird nicht dee

vernünftige, auf. Ein�icht und Ueberzeugunggegründete
Glaube der Uebrigenum: �o viel mehr Gutes wirken ,

um �o viel mehr wahre Tugendund Glük�eligkeit in
ihnen und außer ihnen befördern? Nein, die wahre
Religion darf das Licht nicht �cheuen; und wer die�es
verbreitet , der befördertauch jene. Der Chri�t, heißt
es in un�erm Texte , i�t ein Licht in dem Herrnz

‘will er die�en Charakterbehaupten, #0 muß er �ich als
ein Kind des Lichtes, als ein Freund und Beförderer
dé��elben verhalten. i,

Auch der Tugend i�t fúnftens die Aufklärung
gün�tig. Freylich gehenAufflärung und Tugendnicht.

“immer in dem�elben Grade mit einander fort, Jene
kann �ogar die�er in ‘einzelnen Fällen �chädlich �eyn.

Aber gewißnicht iin Ganzen. Ja, die Tugendendes
% N 4

|

Möônchs-



200 Der Werth der größern“

Möônchs�tandes, die Tugenden des. Ein�tedlers; dîé
“ Tugenden des Schwärmers jeder Art, die können ,

wenn �ie anders die�en Namen verdienen, der Aufklä-
rung entbehren; die gedrihen be��er im Schooße der

__ Fin�terniß als bey dem Einflu��e des Lichts. Aber ge-
wiß nicht die Tugenden des gemeinnüßigenBürgers „

_des vernünftigenMen�chen, des wahren Chri�ten! Was
i�t Tugend, die �ih niht auf Ein�icht und freye Wahk
gründet„ �ondern das Werk der Nothwendigkeit, des

Zwanges„ der knechti�chenFurcht, oder einer blos me-

chani�chen Gewohnheiti�t ? Verdienet �ie wohl die�en
ehrwürdigenNarnen ? J��t �ie wohl mit �ich �elb�t über-

- ein�timmend ? Kann �ie wohl viel innere Stärke und

Fe�tigkeit haben? Gereichet �ie wohl dem Men�chen
zum Ruhme? Kann und wird �ie ihn wohl im Verbor-

genen �o wie vor den Augen der Welt, im gemeinen-

alltäglichenLeben �o wie bey feyerlichengottesdien�tilichen
oder bürgerlichenHandlungen, im Genu��e der Freyheit
und des Vergnügens �o wie beydem Gefühleder Macht,

2 Sie ihn beherr�chet, oder des Unglúks, das ihn drüet
leiten und regieren? Nein , nur die Tugendi�t die�es
Mamens ganz werth, die ‘eine Tochterdes Lichts, eine

Frucht deutlicher Ein�ichten und inniger Ueberzeugung
i�t „ die �ich auf richtigeErkenntnißun�rer Natur, un�rer

UO
und zukünftigenBe�timmung, un�rer

Verhöltni��e gegen Gott und die Men�chen, gegen das

Sichtbare und das Un�ichtbare gründet. Nur �ie i�k
�ich �elb�t immer gleich; beruhet auf fe�ten unwandelba-
ren Gründen; i� zu jeder Zeit, an jedem Orte, in

jedem Zu�tande immer die�elbe 5; erhöhet und veredelt

alles, was der Men�ch thut; begleitetihn allenthalben,
wo er i�t; und entzieht ihm ihren Rath und ihren Bey-
fand nie, Nuk �te bedarf weder äußerer Zwangsmittel
noch mechani�cherAntriebe , und findet in �ich �cib�t An-
trieb und Kraft genug, �tets das ¡zu <un , was recht
und gut „ was �chôn und edel, was in jedem Falle das >

De�ie i�t, Läßt �ich aber wohleine �olcheTugend.ohne
eig

-



Auftlärungdex Men�chen: 20x

eiñé gewi��e Aufklärungdenken? Muß nicht,alles , was

die�e befôrdertund verbreitet, früher oder �päter auch jener
gún�tig �eyn? Wie viel zarter und empfindlicher muß
nicht das morali�che Gefühl, das Gewi��en des aufge:

_Flärten Men�chen �eyn! Wie viel mehr Gründe „. und

wie viel höhere, edlere Grúnde mü��en �ich nicht �einem
Gei�te daxk�tellen, �o oft er zwi�chendem Bö�en und den
Guten, oder zwi�chen dem Guten und. dem Be��eru
wählen �oll! Wie viel weiter muß nicht �ein Blik auf
die entferntern Folgen �einer Unternehmungenund Hand-
lungen reichen! Wie viel richtiger muß er nicht die

allgemeinenRegeln �eines Verhaltens auf. jedeneinzelnen
Fall anwenden; wie viel leichterdas Gegenwärtigemit
dem Zukünftigenverbinden können ! Wie viel �icherer
den Schein von der Wahrheit, das,was nur die Ge-
�talt der Tugendhat, vonder Tugend �elb�t.unter�cheiden? -

Wie viel weniger �ich. mit jedem, noch �o geringen
Grade der�elben befriedigen!Nein, Freundeder Tugend,
fürchtet nicht das An�ehen und die Herr�chaft eurer

‘Freundinn dadurch unter den Men�chen einzu�chränken,
daß ihr das Reich des Lichts erweitert. Wahrheit und
Tugend �ind �chwe�terlich , �ind unauflöslichmit einandex
verbunden; die treuen Verehrer der einen �ind auch treue

Verehrer der andern ; jede herr�chet um �o viel unumz
hränfter, um �o viel unum�chränkter die andere herrs

‘�chet ; ihr Reich i�t ein und eben da��elbe
Die Aufklärungmachet �echstens: die Men�chen

ge�elliger, bringt �ie einander näher, verbindet �ie
genauer und durch mannichfaltigere Bande mit

einander. Jhre Sitten werden dadurch �anfter, ge-
fälliger; ihre Ge�präche unterhaltender; ihr Umgang
angenehmer und lehrreicher; ihreBegierdeund ihr Bez

�treben, einander zu gefallen, größer. Die höher
und niedrigernStände und Kla��en von Men�chenbleiz
ben wenigervon einander entfernt, vermi�chen �ich mehe
mit einander , haben mehr gemein�chaftlicheAngelegen-
heitenund Vergnügungen; und dadurchwird der Stolz

-N'5
7

DeR



202 Det Werth devgrößer?

der citen ge�<hwäht,und der Muth der ätidexi"erhdhet-
“Durch die Aufklärung“wird ‘das ge�ell�chaftlicheVer-

gnügenvervielfältiget/ verfeinert,- veredelt. Es wird

zumTheil aus Quellénge�chöpft, die dem unaufgeklär-
ten Volke ganz ver�chlo��en �ind. Natur und Kun�ti,

_ Men�chen - und Völkerkunde, eigne und fremdeErfah-
rungen und Beobachtungen, ‘gebenda den reich�ten und

Mmannichfaltig�tenStoff zur Unterredung „ zu eben #0
nüzlichenals angènehmenUebungen des

'

Ver�tandes,
des Scharf�inns, des Wilkes„| der Einbildungskraft,

Für Unterhaltlitig‘einer vernünftigen Munterkeit und

Fröhlichkeit her.

-

Jeder becifertch mehr, �ich von der

be�ten Seite “zu ‘zeigen, Kenntni��e gegen Kenntni��e
 Quszuwe<�eln / Und eben #o viel Lu�t und Freude zu

geben„, als zu empfangen. Und dies �ollten“ nicht be-

gehrenswürdigeVorzüge vor dein Zu�tande unaufgeklär-
ter Men�chen �eyn, deren Sitten gemeiniglichroh und

wild ; deren Köpfegedankenleer, deren Vergnügungen
|

Hänz�innlich ¿deren Lu�tbarkeitenblos betäubend „' deren

Unterredungenñinei�tens ganz unbedeutend , ‘derén Ein-

�ichten höch�t einge�chränkt , ‘deren Gei�teskräfte unent-

wickelt und ungeúbt �ind „ "und deren Betragen �elten
gefällig; aber de�to öfter �tolz und zurük�toßendi�t ? —

Und jene Vortheile �ollten nicht mit den Ab�ichten dee

Matur und der Religion überein�timmen? Habendenn

nicht beyde zur Ab�icht , die Men�chen immer genauer
mit einander zu vereinigen, ihnén immer mehr Achtung
UndLiebe gegeneinander einzuflößen„ �ie einander immer

nüzlicherund wohlgefälligerzu machen, ihre gegenu�eiti-
gen Fähigkeitenund Kräfte dur gemein�chaftlicheBe-

 dúrfni��e und Angelegenheiten, durchgemein�chaftliche
“Ge�chäfte und Vergnügungenimmer mehrzu entwieln ,

die Summe ihrex gemein�chaftlichenGlüf�eligkeit durch
die�es alles zu vermehren, und �ie �o ihrer Be�timmung,
als eène einzige , innigmit einander verbundene Familie
von Ge�chwi�tern bey einandér zu leben Und einander zut
beglücken„ immer näher zu bringen?. Laßtdenn

aiut 2
8 i



Aufélärunz?deMéên�hén, 1203

Hindie�e?grdßere-Ge�elligkeit, die�e Verfeinerung.der
‘Sitten, die�e Vermi�chung der Stände "die�e ausge-
‘breitere Thätigkeitund Wirk�amkeit , ihre unvermeid-

lichènUnbequemlichkeiten-und Nachtheilehaben."taßt
�ie oft in Eitelkeitund Tändeley ausarten ; ‘laßt �ie oft
Fal�chheit und: Ver�tellung zu Ge�ell�chafterinnen haben5

‘Taßt�ie die Aúfüterk�amkeitunddie Kräfte?vieler Men-
�chen zu �ehr zer�treuen ;* laßt �ié zuweilen‘die �trenge
Ordnung �tören. Jm Ganzen werden �ie doh* immer

‘weit mehr Gutes als Bö�es , weit mehr Glük�eligkeit
‘als Elend’ wikken } werden immer ‘ein Schritt zur Vér-
vollklommnungder men�chlichen"Natur’, ‘eineErleichte-

‘rung und Ver�üßung der Be�thwerden die�es' irrdi�chen
‘Lebens �eyn.

| KLT TR
IEE

_Die größere Aufklärung wirket noh“ mehrGutes.
Sie veredelt den Stand’ und die Ge�chäfte des

“Men�chen, und giebt ihm ‘al�o Antric- 7 jenen
“würdiger zu behaupten und die�e’ be��er zu betrei-

ben. Freylichwirken oft die“ er�ten Stralen der an-

‘brechenden Aufklärung gerade das Gegentheil.- Der

«Jüngling, der �ih einige Kenttni��e erworben, und

«�einen Ge�chmak-verfeinert zu ‘habendenket , der kann

�ich leicht dadurch verleiten la��en, den Stand und Bes

«tuf �einer Vorfahren zu verachten, und die Ge�chäffte
de��elben zu vernachläßigen, weil er �ich größerer,edlez

rer Dinge fähigglaubet. - Aber i�t die�es Uebel , das

nur in einzelnenFällen Statt- findet, und gemeiniglich
bald durch die Strafe, dié ‘darauf folget, oder durch
den Fortgang dex Ein�ichten geheiletwird, wohl mit
den allgemeinen und bleibenden Uebel zu“ vergleichen„

“die der Mangel. der Aufklärung in die�er Ab�icht nach
�ich zieht? Wie traurig i�t nicht der morali�che Zu�tand
eines Volkes be�chaffen, wo keiner ber den engen

“Kreis, den ihm�eine Kun�t, �ein Handwerk, �ein Ge-
werbe vorzeichnet, hinaus �ieht ; keiner �ih um das,
was außer dem�elben i�t und vorgeht, bekümmert ; keiz

ner an die Verbindungdes Ganzenund.an �einen Ein--

“fluß



-

204 Der Werth “der größerit

-fluß in da��elbe denket; keiner �ich um Kenntni��chewirbt,
«die er nicht. �chlechterdingsbedarf ; keiner aus dem

Glai�e , welches �eine Eltern und Vorelternbetreten

haben , herauszutreten�ich getrauet : wo ein jeder mehr
aus Zwangals gus Neigung arbeitet und �ich be�chäf-
tiget ; jeder blos vom-Eigennußebe�eelet und von der

ewohnheitgeführet wird ; und , wenn er von �einen
„mechani�chen Arbeiten. Zeit und Kräfte übrigbehält„

„nicht weiß, was er mit beyden anfangen „ und wozu ec

�ie anwenden�oll! Laßt hingegendie Aufklärungeinen
: gewi��en Fortgang unter einem Volke gewinnenz laßt
die Men�chen aller Stände und Kla��en mehrnachdenken
lernen; laßt �ie mehr von ihrer Be�timmung, und von

der Be�timmung ihrer Brüder, mehr von der wei�en
„HaushaltungGottes auf Erden, mehr von dem wahren
Werthe und dem Zu�ammenhangeder Dinge, mehrvon

dem, m «3 wahre.Ehre und Würde , was Vollkommen-
heit und Glúf�eligkeiti�t, wi��en ; laßt �ie in allem , was
�ie unternehmerund thun , weniger ma�chinenmäßig,
mit mehr vernünftiger Ueberlegungzu Werke gehen:
wie bald wird nicht ein jeder�einen Stand hoch�chäßen„

„die Nothwendigkeitund Nuzbarkeit de��elben erkennen,

pA

die Ge�chäfte, die er mit �ich bringt , ‘aus edleen Grún-
den und auf eine edlere Wei�e treiben , die Vortheile „

die er ihm gewähret„. vernünftigerund froher genießen,
und der Ge�ell�chaft auf alleWei�e nüzlicher�eyn lernen?
Und wie viel mehr wird er nicht fo �eine Zufriedenheit
und �eine gei�tige Vollkommenheitbefördern! Wie ganz
anders wird er �ich nicht für feinen Fleiß und �eine Ar-

beit�amkeit belohnet.finden! Wann wird es ihm, auch
außer �einem Krei�e , an Gelegenheitzu nüzlicherBe-

�{ä�tigung „ und an Quellen edler Erholung fehlen?
Wie nichtig, wie angenehm würde nicht �o dem Lands

manne, dem Kün�tler , dem Kaufmanne, dem Hand-
werker , jedem �eine Arbeiten und Ge�chäfte werden »

wenn er �ie mit einem von Vorurtheilen freyen Gei�te -

mit einer aufgeklärtenund im Denken geühßtenrauetriebe,



Aufélärungder Men�chen. 205

triebe, und den Werth alles. de��en , was er thut , em-

pfände!Und wie viel würden nichtalle dabey gewinnen!
Freylich�ind wir noch weit von die�em Grade-der- Aufz
klärung entfernt. - Aber wenn der�elbewün�chenswerth
i�t, �o muß auch deë Weg „ der dahin führet, gut �eyn-
wenn er, gleichmit mancherley-An�tóßen be�ezt wärez

Selb�t der be�te Aer i�t-nicht von allem Unkraute freyz
vielroenigerder-- der �o lange brachgelegen, den man

kaum zu bearbeiten angefangen hat , und der mit Saa-
menfôörnerne wird, die nie ganz rein und unvers

mi�cht �eyu können, : a
i

|

E

Größere Aufklärungi� endlich Vorbereitung
zu dem be��ern Zu�tande, der nach dem Tode auf
uns wartet ; ‘und das �o gewiß, als in jenem Zu�tande
Erkenntniß der Wahrheit und gei�tige Volllommenheit
dev Grund un�rer höhernGlüf�eligkeit ausmachen. Ich
weiß wohl, daß wir uns ißt von un�erm künftigen Zu-
�tande nur �ehr dunkle, unbe�timmte Vor�tellungen maz

chen„und von den eigentlichenGe�chäfftenund Vergnü-z
gungen de��elben überaus wenigwi��en können. Jch'bin
auch fe�t davon überzeugt, wie iches �chon neulich.anz

+

gemerft habe, daß un�re mei�ten Kenntni��e, als Kennts
ni��e betrachtet , von welcher Art und Gattung �ie auch.
�eyn mögen, dort als unbrauchbar wegfallen mü��en -

und daß in die�er Ab�icht der aufgeklärteund mit allen
Schôßen der Gelehc�amkeitbereicherte Men�ch keinen

großen Vorzugvor dem Unwi��enden habenwerde. Aber:
das i�t dochwohlgewiß, daß un�er künftigesLebenmit

dem gegenwärtigenzu�ammenhängen, daß es eine Folge
de��elben �eyn, daß der Grad der innecn Vollkommenheits
den wir hier erreichen, den Grad der Vollkommenheit
be�timmen wird , de��en wir dort fähig �ind. Das i�t

doch wohl gewiß, daß wir in jenem , �o-wie-in die�en -

Zu�tande denken , nah Wahrheit for�chen, dieWahrheit
erkennen;daß wir die�es alles als Men�chen.thun, und
es um �o viel, leichter oder {hwerer , um. �o viel.be��ere
oder �chlechterthun werden, um �o viel mehroderwenis -

/
4 Aa



206 Der Werth der größern

gerwir uns Hier darinnen geubt haben. - Und.wenn
Diesi�t: �o nuß alles, was'uns im Denken übet, alles;

wasinnere, gei�tige Vollkommenheitbefördert; �o muß
auchdie größereAufklärung, als der �tärk�te Antrieb
und ‘däs be�te Mittel dazu ¿ Voóörbereitungzu jenem

‘HôhernZu�tande �eyn ; �d muß die Aufklärüng al�s
___ auch 'indie�er Ab�icht einen wahren, "großèn Werth

__ haben. Sind wir �chon hier Kinder des Lichts; leben
wir �chon bier in dem Reiche des Lichts; fa��en wix

�hon hier alle; noh �o �chwache , Stxalen de��elben
begièrigauf : �o mú��en wir doch wohldadurch �eines
hellernScheines, �eines volletn Glanzes in einer be��ern
Welt um �o viel fähigerwerden! i

Dies wird hinlänglich�eyn, M. A. Z., den großei
Werth der Aufklärungbegreiflichzu machen, und außer
allen Zweifelzu �eßen, “ Laßtmich noh einige Erinnez

rungen in Rük�icht auf un�er Verhalten daraus

herleiten. bLA at
Md)

“ “Erkennéetihr déènWerth deë'Aufklärung, �o mathet
euh daß Maaß der�elben, das euch bealüc>et,�or
fältig zu ‘Nube, und la��et �ie bey euh das Gute
wirken , das {ie wirken kann und �oll. Je aufge-
klärter die Zeitenund die Men�chen �ind, in welchen
und unter welchenihr lebet; de�to mehr-múßtétihr euch
der Unwi��enheit , des Aberglaubens, des blinden Glau-
bens, der Gedankenlo�igkeitund Gleichgültigkeitin Rüke

�icht auf Dinge �chämen," an deren Erkenntniß allen

Men�chen, nd folglich auch euchviel gelegeni�t. Ver-
-

f�<ließêt al�d eure Augen nicht vor dem Lichte, das euh
umlevchtet.

"

Wandelt ‘nichtin Fin�terniß, da es Tag
zu werdenbeginnt. Da, wo-allés dunkél “i�t, wo Unz

wi��enheit und: Aberglaube unum�chränkt:hérr�éhen: da

darf �ichfreylich niemand �{hämen ; ‘unwi��eid und aber-

gläubig“zu�eyn , und im Dunkeln zu täppen-, “und bey
jedem Schritteden er thut , zu �trauchelnoder ju!fallen ;
denn da’ i�t einer �o �chwach und elend als'derandere ,

und dochglaubet keiner �chwachUnd elend zu �éyn. Abee
: dem



Aufélärungdex Men�chên:“Aok

dem tichté, das uns in die Augen�trälet , die Fin�terniß
vorzuziehenz auf einem Pfade „ den die Sonne be�cheintz
eben �o oft zu �traucheln und zu fallen„als ob ihn dis

tief�te Nacht bedekte; beyallen Mitteln der Erkenntni�s
und des vernünftigenGlaubens dochunwi��end und-aberz

gläubigzu bleiben: das erniedrigetden Men�chènz das
 machet ihn wirklich �trafbar. Und dies, M. Th. Fü

würde mehr oder weniger euer Fall �eyn.

-

Die Nacht
i�t vergangen, kann man auch euchin die�er Ab�icht
mit dem Apo�tel zurufen, dex Tag i�t naher heran
gerükt, eri�t wirklichangebrochen:die Stunde i�t daz
vom Schlafe. aufzu�tehen.

“

Die Zeit, wo freyeres
Denken und. Unter�uchen ein Verbrechen ‘und blindee
Glaube ein Verdien�t wax , i�t vorbey: an Mitteln und

Erweckungenzum Nachdenken, zum For�chen, zur Vert

‘mehrungund Berichtigung eurer Erkenntniß kann es

keinem von euch ohne �eine eigne Schuld fehlen. |Géê#
brauchet, benußetdie�e Mittel und Erwe>kungeno, wis,
es Men�chen, die mit Vernunft begabet, und Chri�ten;
die zur Fréyheitberufen �ind, geziemet. , Bleibet niche
da �tehen, wohineuh Herkbommen,Vorurtheilund der

er�te Unterricht geführethaben, als ob dies die Grenzen
der men�chlichen Erkenntniß wären,  Folget keinem

men�chlichenFührer blindlings; werdet aus Kinder
Männer , die �elb�t denken , �elb�t gehen; und mit fe�ten
Tritten auf dem Wege der Wahrheit fortgehenlernens

Nach wohlgéprüften,�ichern Grund�äßen zu denkenund
zu handeln; nach immer größermUchte, nach immer

mehr Gewißheitzu �treben; die Wahrheit über alles zu
lieben und �ie ohneRük�icht auf hérr�chendéMeinungen
Und äußere Um�tände mit willigemHerzenzu ergreifen
�o wie �ie �ich euch zeiget: dies mü��e euh von weniger
aufgeklärtenMen�chen, und euer Zeitaltervon den Zeiten
der Unwi��enheit und Fin�terniß unter�cheidens

2

Erkennet ihr ferney den großenWerth: der Aufkläz
rung einesVolkes, �o beförderedie�elbe cin jeder
nach �einem Stande und Berufe, -und-nach dem

VERI Maaße



200 „Dex Werth der größern
_

Maaße �einer Fähigkeiten. Befdrdert �e insbe�onz:
dere ihr, die ihr Lehrerdes Volks , oder �on�t in der

. Exrkenntniß weiter als. andere gekommen�ind, Aber

thut es mit der Weisheit und Liebe, die uns bey allen

un�ern Ge�chäften , und am mei�ten bey einem #0 wichti-
gen Ge�chäfte, leiten und be�eelenmü��en. Nicht jeder
Men�ch i�t der Erkenntniß jeder Wahrheit fähig. Nicht
jede Art, �elb�t-die gemeinnüßig�teWahrheit vorzutragen
und zu verbreiten , i�t die be�te. Wenige.Men�chen �ind
�tark und edeldenkend- genug, alle bisher von ihnen ver-

kannte Wahrheit , oder doch einen beträchtlichenTheil
der�elben , ‘auf einmal zu fa��en und anzunehmenund

recht zu gebrauchen. Ein zu hellesLicht, das nicht �tu-
fenwei�e ent�teht, �ondern plözlih und in vollem Glanze
hereinbricht,blendet oft mehr als es erleuchtet. Mein,
in der morali�chen wie in der natürlichen Welt muß der

Uebergang von der Fin�terniß der Nacht zum hellen
Mittagslichtenach und nach ge�chehen, wenn �ich die

Men�chen des Lichtesfreuen und ihre Augen nicht vor.

dem�elben ver�chließen �ollen.

-

Hütet euch al�o zwar,
den Jrrthum auf irgend eine Wei�e zu begün�tigen; hütet
euh noch vielmehr, ihn als Wahrheit zu bekennen und

zu lehren. Dies i�t �chändlicherHochverrathgegendie

Wahrheit, und erniedriget jeden Men�chen, der es thut,
wenn er es auch wirklich in guten Ab�ichten thäte. Aber

déswegen dúrfet ihr nicht jedenJrrthum geradezube�trei-
ten ; nicht alles, was Jrrthum i�t, ‘oder euh zu �eyn
�cheint , mit wilder Hiße be�türmen ; �on�t möchtetihr
die Gründe der Wahrheit , die oft in mehr als einer

Ab�icht mit dem Jrrthume genau zu�ammen hängt, zu-

gleicher�chüttern, und ihr den Zugang zu dem Herzen
der Men�chen ver�perren.

.

Eben �o wenig dürfet ihr jede
Wahrheit ohne Unter�chied-und ohne Ausnahme jedem
men�chlichenGei�te anvertrauen , oder gar aufdringen-
So wenig jedes Saamenkorn in jedem Felde gedeiht;
�o wenig i�t jede Wahrheit der Fa��ungsfraft jedes Men-

�chengemäß,Auch das gute Feld muß er�t bearbeitet.
tu

|

i werdens



Aufklärung.der Men�chen, 209

wenden„ ehe es mit Ho�fnung einer reichenErndte be-

�et werden kann. -— Wollet ihr die Aufklärungeurer

Brüder beefôrdern, �o thut �olchesvornämlich: dadurch,
daß ihr ihre Aufmerk�amkeit , ihre Wißbegierderege
machet; daß ihr �ie zum Gefähl ihrer Mängel, ihrer
gei�tigenBedúrfuni��e bringet ; daß ihr �ie- zum eignen
Denken anführet uud ihnen im Denken forthelfet ; daß:
¿hr �ie auf dieSpur der Wahrheit leitet, und ihnen da

die voruehm�ten:Hinderni��e und An�töße aus dem Wege
räumetz daß ihr �ie das, was �ie �chon wi��en und glau-
ben „ in eiñem hellernLichte erbli>en , oder mit mehr
Deutlichkeiterkennen la}et , und �ie dadurch ans deutliche
Denken gèwöhnet, und nah größerm Lichtebegierig
machet, - Arbeitet dabey dem Leicht71ne, der Trägheit,
der Siüunlichkeit, der Gleichgültigkeitin Religions�achen,
der niedrigenMen�chenfurcht , der fal�chen Gewi��enhafs-
tigkeit, der heuchleri�chenAndacht entgegen ; und ver-

�topfetdadurch die Quellen des Jrerthums und des Aber-
glaubens. Machet die Wahrheit durch die Be�cheiden:
heit und Sanftmuth., womit ihr �ie vortraget , durch
die Heiterkeit und Ruhe, womit ihr �ie bekennet und

ausúbet , durch den Einfluß, den �ie in eure ganzeDene
fungs - und Sinnesart hat, jedermannverehrungs : und“
liebenswürdig. Verbreitet alle gute: Schriften, - die
das Nachdenkenunter den Meu�chen befördern , und

der Erkenntnißder Wahrheit gün�tig �ind. ta��eteuch
insbe�ondere den Unterricht und die Bildung junger
Leute �orgfältig angelegen�eyn, und leget dadurchden

Grund zur größern Aufélärungdes näch�tfolgenden
 Men�chenge�chlechts.

Erkennet ihr endlichden Werth der größernAuf-
klärung, und genießetihr wirklich die FBattigIteder�el-
ben, �o wandelt, wie es in un�erm Texte heißt, als
Kinderdes Lichts. - Verhaltet euh als Men�chen ,

welche die Wahrheit erkennen, und durch die Erkennt-

niß der Wahrheit wei�e und frey geworden �ind. La��er
ihr Licht , ihren Einflußnicht blos euern Ver�tand,

+ Band, ° �ondern



210 Der Werthder größernAufklärung2e.

�ondern auch euer Herz und euern ganzen Wandel rë-
gieren, Lebet �o wie ihr denket. Zeichneteuh eben
�owohl und noh mehr durch edle Ge�innungen und
gute Thaten als durch richtigeBegriffe aus. Licht,
das nicht zugleichbelebet, erwärmet, befruchtet;Er-
kFenntniß,die uns nichtwei�er und be��er machet, i�t
von keinem großen Werthe, i�t uns oft mehr �chädlih
als núzlih, Euer Fortgang in der Erkenntniß mü��e
nicht �owohl Endzwek, als Mittel zu hdhernEnd-
zwecken; Mittel zu reinerer Tugend, zu größererVoll:
Fommenheitund Glüf�eligkeit �eyn. Die Wahrheit ,

die in euern Vor�tellungen herr�chet, die mú��e auh
in’ euern Empfindungen,in euern Ab�ichten und Be-

�irebungen, in euern Neigungenund Handlungen, in
euerm ganzen Verhalten herr�chen. Nur dadurch ,

daß ihr jede Sache �o beurtheilet, gegen die Sache
�o ge�innet �eyd, und jede Sache �o behandelt, wie

es ihrer Natur und Be�chaffenheit,und euern Ver-
Hâltni��en gegen die�elbe gemäß i�t, nur dadur<h wer:

det ihr euh der Volll'ommenheitund ihrem höch�ten
und ewigen Urbilde, der Gottheit, immer mehrnä

‘Hern; nur dadurch kann und wird euh die Erkennt-
viß der Wahrheit zu einer nîe vet�iegendenund ime

- mer reichernQuelle von Glük�eligkeitwerden! Amen,



ZTL

| XXX. Predigt.
DerWerthder Leiden undTrüb�alen.

Se LEL
_

Hôbrâer12, G1466

Alle Züchtigung aber , wcnn �ie da i�, dünket �ie uns nicht
Freude, �ondern Traurigkeit zu �eyn: aber darnach wird

�ie geben eine fried�ame Frucht der Gerechtigkeitdenen y

die dadurch geübet �ind. C =

(Fett-du ha�t uns alle hier in einen Stand der Zucht
-

und Uebungge�ezt. Hier �ind wir nie ganz das,
was wir nach un�ern Anlagen, nach un�etn Fähigkeiten
und Kräfteen �eyn können und �ollen. Aber die�e Anla-

gen „ die�e Fähigkeiten, die�e Kräfte �ollen hier nachund

nach eutwielt, ausgebildet, in Thätigkeitge�ezt wer-

den, Hier �ind wir dem Stande der Kindheit , aber
durch den�elben �ollen wir nach und nach zum reifern
Alter heranwach�en. Ja ,. hier will�t du uns zu einem

be��ern, hdhern Lebenerziehen, und dur<h mancherley
Uebungenzu den Ge�chä��ten und Seligkeiten de��elben
vorbereiten. Alles, was wir hier �ind und thun, was

wir geñießen und leiden, alles, was uns und andern

begegnet, i�t Mittel zu die�em erhabenen Endzweke,
-

Alles�oll uns ver�iändiger, wei�er , be��er , volllommner

machen, Darun ha�t du, wei�e�ter Vater, uns und

alles, was um uns i�t, �o vielen Zufällenund Abwechs-

lungen, die uns prúfen und üben �ollen, unterworfen,
Darum ha�t du un�re Laufoahn mit �o vielen Hinder-

5%
Be

aS “_ni��en



x2 Der Werth

ni��en- undSchwierigkeiten, die uns alle un�re Kräfte
äußern und an�trengen heißen, be�ezt. Darum ha�t du

Licht und Fin�terniß, Freuden und Leiden , Fortgang
und Wider�iand, Gläk und Unglúk in un�erm gegen-
wärtigen Zu�tande �o innig ,* und auf �o manni<hfalcige
Art in einander geflochten, und führe�t uns bald auf
ebenem Pfade, bald auf raußhemWege un�rer Be�tims
mung entgegen. O möchten wir uns nur immer als

folg�ame Kinder von dir , un�erm Vater, leiten“ und

führen la��en! Und möchten wir es auch dann thun,
wenn deine Führungenmit un�ern Wün�chen und Ent-

würfen �treiten, wenn wir die, Gründe und Ab�ichten
der�elben nicht entde>en können ! Wi��en wir doch+
daß auch deine �trenge Zucht die Zucht eines Väters *
des wei�e�ten und gütig�ten Vaters i�t! Sind wir doch
auf das gewi��e�te davon ver�ichert, daß du deines

Endzweksnie verfehlen kann�t, und daß dein Endzwek
kein anderer i�t noch �eyn kann, als uns glük�elig zu
machen! Ja, în die�er Ver�icherung wollen wir uns
dir’ mit kindlicher Zuver�icht ganz übergeben; in dir

und deinem Willen uns völligberuhigen; und aus dei-
ner Hand Gutes und Bô�es , Freuden und Leiden als

WÆWohlthatendankbar annehmen. Leite und führe uns

nach deinem Rathe! Dein Rath i�t lauter Weisheit
und Güte. Von dir geleitet, werden wir nie irre

gehen. Unter deinem Schuße und deiner Führung
“

werden wir das Ziel der Vollkommenheitgewiß:etz

reichen. Gott, �tärke und befe�tige du uns �elb�t in

die�en frommen Ge�innungen, und laß auch die Bes

trachtungen „ die wir izt an�tellen werden ," in die�er
Ab�icht ge�egnet �eyn. Wir bitten dih als Verehrer

… deines Sohnes Je�u darum ; der uns dich als Vater
kennen und lieben’ gelehrt hat, und rufen dich ferner
in �einem Namen an; Un�er Vater ic

:

D



der Leiden und Trüb�alen. 213

Hebräer 12, v. 11.
:

Alle Züchtigungaber , wenn �ie da i�t, dünket �e uns nicht

"Freude, �ondern Traurigkeir zu �eyn: abexdarnach wird

fie geben eine fried�ame Frucht der Gerechtigkeitdenen -

“die dadurch geübet �ind.

(Sz°ttliebet die Men�chen , �eine Ge�chöpfe. Das �agt
uns un�re und die ganze Natur. Das �agen uns alle

Fähigkeitenund Kräfte, die uns Gott gegeben„ alle Ein-

richtungen, die er in der phy�i�chen und morali�chenWelt

gemachthat. Glük�eligkeiti�t un�re wahre, un�re ganze

Be�timmungz die Be�timmung alles de��en, was i�t
und lebet, und glük�eligkeitsfähigi�t. Dazu hat uns

der Allgütigege�chaffen; dazu hat er uns die�en Wohn-
ort in �einem Réiche angewie�en, und ihn mit �o vielen

Schönheiten und Gütern ausge�chmükt; dazu hat ex

uns in die mannichfaltigenVerbindungen mit der Kör:

per: und Gei�terwelt ge�ezt , in welchenwir �tehen. Auch
Dur�t , {machtenden Dur�t nach Glük�eligkeit hat er

in uns allen erreget; und wie �ollte er, der Allgütige,
uns nicht auh Quellen geöffnethaben, aus welchenwir

die�en Dur�t �tillen kônnen! Ja - allenthalben �ind wir

mit Quellen ‘der Lu�t und des Vergnügens umgeben,

die uns alle zum Genu��e einladen, die eben �o mannich-
faltig als reich �ind, und die wir ‘nie ganz, nie alle zu

er�chdpfenvermögen. H
|

:

_ Juzwi�chen treffen doh den Men�chen , die�es von

Gott �o geliebteund �o offenbar zur Glüf�eligkeit be-

�timmte Ge�chdpf, oft viele, �chwereLeiden5 und keiner
von allen, die zu un�eem Ge�chlechtegehören, hat je
gelebt, ohne mehroder wenigergelitten zu: haben. Soll-
ten wohl die�e Leiden mit un�rer Be�timmung �treiten ?

Sollten fie uns wohl den Weg zur Glük�eligkeit ver-

�<hließen? Sollten �e wohl die huldreichenAb�ichten
un�ers Schöpfers , die Ab�ichten der allmächtigenGüte
vereiteln können? Nein, auch die�e Leiden mü��en zu et-

was gut �eyn, mü��en einen gewi��en Werthhaben,mü��en
| O 3 zue -



1°
24

ld Der Werth
zur Beförderungun�rer Glük�eligkeitdienen; �on�t würde-
�ie'der Gott, der uns als Vater liebet, und uns; als

�eine Kinder , froh und glük�eligwi��en will, gewißnicht
über uns fommen la��en, :

i

__ Und �oi�tes, M, Th. Fr., auchLeiden, au<hTrúb-
�alen �ind gut; �ind Wohlthatenun�ers himmli�chenVa-
ters. Es �ind Mittel, freylih �charfe unid unangeneh-
me, aber dochkräftigeund heil�ame Mittel, un�rer Rei-

nigung, un�rer Be��erung, un�rer höhernVollkommen-
- heit, Sie führen uns auf fin�tere, rauhe Pfade , auf
Pfade, die oft mit Aug�t�hweiß und Thränen benezt�ind;

aber auch auf die�en Pfaden führen �te uns zur. Glük�e-
ligkeit, Hieran la��en uns Vernunft und- Erfahrung
nicht zweifeln, und die heiligeSchrift be�tätiget das ,

was uns jene lehren, auf das nachdrüklich�te.Alle
Züchtigung, heißes in un�erm Texte,wenn �ie da i�t,

“dünket �ie uns nicht Freude, �ondern Traurigkeit
zu �eyn: alle Strenge i�t uns, �o lange wir �ie fühlen,

unangenehmund zuwider; aber darnach wird �ie geben
eine fried�ame Frucht der Gerechtigkeitdenen, die
dadurch geübet�ind, in der Folgebringt �ie denen, die
�ich dadurch be��ernla��en , heil�ameFrüchte, und machet
�ie zu guten , tugendhaftenMen�chen. Esi�t mir gut,
�agt der P�almi�t, daß du mich durch Leiden gedemúü-
thiget haft, damit ich deine Rechte lerne. Und die

Apo�tel un�ers Herrn rühmen �i<_�ogar in ihrem und

ihrer Mitchri�ten Namen derTrüb�alen , weil Trüb�al
Geduld, Geduld bewährteTugend wirket, und
die�e uns Hoffnung giebt, die niht zu Schaunden
werden läßt. Möchtenwir , M. A. Z., auchdie Leiden -

und Trüb�alen die�es Lebens eben �owohl als die eigent-
lichenGüter und Freuden de��elben für das , was �ie �ind
und �eyn �ollen, halten, und �ie zur Beförderungun�rer
Glüf�eligkeitgebrauchenlernen! Meine Ab�icht i�t, euh
durch meinen gegenwärtigen“Vortrag einigeAnleitung
zum Nachdenkenhierüberzu geben, Jh werde nämlich
mit eu<

den



dex Leiden und Trüb�alen. T15

“den Werth der Leiden und Trüb�alen in Rük-
�icht auf men�chlicheGlük�eligkeit

j

unter�uchen , und zu dem Ende

Er�ilich zeigen,wie undiu wiefern Leiden und

Trüb�alen einen wirklichenWerth haben; und

Dann, was ihnen die�en Werth gebe, worinn
der�elbe be�tehe, wie fie un�re Glük�eligkeit
befördern konnen.

Leiden und trieb�alen haben keinen Werth als

Endzwecke,�ondern nux als Mittel. Sie �ind nicht
an und vor �i �elb�t, �ondern nur in Rük�icht auf ihre
Wirkungen, gut und heil�am. Leiden �ind und bleiben
immer Leiden; unangenehme,�chmerzhafteEmpfindun-
gen. Trúb�alen �ind und bleiben immer Trüb�falen ;

widrige, mit un�ern Wün�chen und Ab�ichten �treitende-
Zufälle und Begebenheiten. Wenn �ie da �ind, �agt
un�er Text, dünken �ie uns nicht gut, nicht Freude zu

�eyn, und das �ind �ie auch an und vor �ich �elb�t nicht.
Es �ind Arzneyen, bittere Arzneyen„ die �ich nicht durch
ihren Wohlge�chmak, �ondern nur als Gene�ungsmittel
empfehlen, und die vielleicht er�t lange äng�tigen und

quálen, ehe �ie wirklichheilen. Es �ind Uebungen„- die

uns nicht um ihrer �elb�t, �ondern um ihrer Folgenwil-

len aufgelegtwerden. Die Schule hat nichtals Schule
betrachteteinen großen Werth. Nicht die Ein�chrän-
kungen, die �ie un�rer Freyheit �eßet ; nicht der müh�ame
Fleiß, wozu �ie uns bald antreibt , bald zwingt; nicht
die Zúchtigungen, womit �ie den unacht�amen Schüler
�irafet und zu be��ern �achet , machendie�elbe wün�chens-
werth. Mur die guten Wirkungendie�er be�chwerlichen
Ein�chränkungen, die�es müh�amen Fleißes , die�er uns

angenehmenZüchtigungen; nurdie nüzlichenKenntni��e,
*

die be��ern Ge�innungen, die guten Fertigkeiten, die wir

dadurcherlangen, die gebenallem, was wir da thun
und leiden, �einen ganzen Werth, Eben �o habenKrank-

9 4 heiten



200. Der Warth:

heiten, Unglükfsfälle, Verlu�t an Gütern und Ehre,
Verlu�t von Gönnern und Freunden , vereitelte An�chläge
und Unternehmungen, Armuth, Erniedrigung, Verfol-
gung, und was �on�t den Men�chen drüet und äng�tiget ,

nur in �o weit einèn wahrenWerth , als wir dadurchwei-

�er und bé��er und glük�eligerwerden. :

Hieraus folgetziveytens von �elb�t, daß fie die�eit
Werth nur durch den Gebrauch, den man davon
machet, erhalten, Nicht jeder , dem ma Arzneyen
beybringt, oder der �ie auh freywilligzu �h nimmt ,

wird dadurch ge�und. "Es mü��en noh Lebenskräftein
ihm vorhanden�eyn ; er muß die Wirkungender genom-
menen Arzneyen nicht vor�ezlichhindern und entkräftenz
er muß vieles thun oder unterla��en , was er zu andern

Zeitennichtthun und unterla��en dúrfte, und �ein ganzes
Verhalten �o einrichten, wie es �einem gegenwärtigen
Zu�tande gemäß i�t. Nicht jeder, der die Schule zu
be�uchen und �ich unterrichten zu la��en veranlaä��et oder ges

_ zwungen wird, lernet das , was er da lernen �oll. Man-
cher verläßt fie eben fo unwi��end und unge�chikt, vielleicht
nochverkehrterund boshafter , als er vorher war. Nur
der aufmerk�ame , lehrbegierde, folg�ame Schúler , der

Unterricht und Zucht willig annimmt und �orgfältig be-

nutet , kômmt mit Schäßen der Weisheit bereichertvon

der�elben zurücke, und �egnet den , der ihn dahin geführet
hatte, - Sollen Leiden und Trüb�alen einen wahren Werth
für uns haben: �o mü��en wir �ie rechtgebrauchen, Wir

mü��en �ie für das halten, was �ie �ind; mü��en �ie in

ihrerAbhängigkeitvon Gott und �einem Willen betrach-
ten; mü��en darüber nachdenken, �ie von ihrer morali�chen
Seite an�ehen , auf ibreBe�timmung merken , und uns

in allen Stücken �o verhalten, wie es un�er �o oder ane

devs dadurh veränderter Zu�tand erfordert.
__Oft haben endlich Leiden und Trüb�alen nux Yvey-

gleichung wei�e, nur in �o weit einen Werth, als �ie uns

_denGefahr:n des ununterbrochenen Wol�tandes entreif-
�en, und uns das lehren,was uns die�er nichtlehrenkonnte,

2

MBSA oder



der Leiden und Trüb�alen. 217

óder uns zu der Stufe der Weisheit und Tngendführen,

zu welcher ‘uns die�er nicht zu führen vermochte. Sie

�ind aus eben die�em Grunde nicht allen Men�chen auf
die�elbe Art und in dem�elben Grade nöthig. Es giebt
Kindet , die �ich durch lauter Liebe ziehenla��enz es giebt
andere, die einer gewi��en �trengern Zucht nicht entbehren
können. Jene habenein weiches, gefühlvolles“Herzz
empfinden den ganzen Werth jeder ihnen erwie�enen
Wohlthat; denken edel, und finden keine Pflicht, keine

Aufopferung zu �chwer, wodurch �ie ihrem Wohlthäter ,

ihremFreunde , ihrem Lehrerund Führer ihreDankbar-
Feit erwei�en können: die�e �ind härter, �elb�t�ächtiger ;

la��en �ich weit {werer lenken und führen; und mü��en.
eben deßwegen�tärker er�chüttert , mú��en oft empfindlich
gezüchtigetwerden, ehe�ie Unterwerfungund Gehor�anr
lernen, Sogiebt es edle, men�chliche Seelen , die dere

Wohl�tand nicht verblendet , nicht verhärtet , nicht zux

Thorheit und Sünde verführet; die in jeder Wohlthat ,

welche �ie von Gott empfangen , neuen Antrieb und neus

Kräfte zum Recht - und Wohlthun findenz und die,
von Gottesliebe und Men�chenliebe ganz durchdrungen„
keiner andern Gründe bedürfen ,

von allem , was fie �ind,
und haben, den be�ten, gemeinnÜßig�tengebrauh zu
machen. Abervielleicht gicbtes noh weit mehrere, die
den ununterbrochenen Wohl�tand nicht zu ertragen wi�e
�en, die Gefahr laufen, durh den�elben alles Gefühl
von Pflicht und Tugend„ alles Religionsgefühl, alles

Men�chenge�ühl zu verlieren, und nah und nach zur
größten La�terha�tigkeitherabzu�inken: und wenn �olche
Men�chen durch Leiden und Trúb�alen die�en Gefahren
entri��en werden , wenn dadurch in ihnen jeues fa�t ers

�iorbene Gefüßlvon dem, etwas {ôn und gut, wiee

der rege gemacht wird; �o mü��en allerdings Leidea und“

Trüb�alen für �ie einen weit größernWerth haben, als“
der blühend�te Wohl�tand. :

Und �o verhält es �ich in der That, M. A. Z. Wie

därfeu, um uns davon zu überzeugen, nur um�tändlia
N 95 qe



ng Der Werth

“licher erwägen,was den men�chlichenLeiden und
_—— CTrúb�alendie�en Werth gebe, oderwoorinnder�elbe

be�tehe, und wie �ie: al�o un�re Glük�eligkeitbefördern
Fônnen. j

Leiden und Trüb�alen find.er�tlich �ehr ge�chikt, den

Men�chen zum ern�thaften Nachdenkenüber-�ch �elb�t,
�eine Be�timmung „ �einen Zu�tand und den Wegzur
Glük�eligkeitzu erwe>en und ihn dadurch wirklichauf
die�en Weg zu führen. Wie �elten i�t die�es Nachdenken
bey dem blendenden Schimmer, bey dem verwirrenden
Geräu�che, beyder lauten, betäubendenLu�t, die gemei-
niglih den Wohl�tand begleiten! Wie wenig Gehör fin-
den da ern�te Gedanken! Wie bald ver�cheuchetund ver?

eitelt �ie da der Prunkder Eitelkeit , der Spott des Leicht-
finnigen, die Stimme des Schmeichlers! Wie �elten
Fömmt da der Men�ch recht zu �ich �elb�t! Wie leicht
über�ieht und vergißt er alle �eine innern Mängel, alle

feine gei�tigen Bedürfui��e bey dem Be�iße und Genu��e
�o vieler äußern Vorzúgeund Güter! Wie leichtver-

wech�elt er da den Schein mit der Wahrheit, das, was

er hat, mit dem, was er i�t, und verliert unter dén täu-

�chenden Bildern, die ihn um�chweben, �ich �elb�t und

die wahre Glük�eligkeitganz aus dem Ge�ichte! — Aber,
wenn die Scene �ih ändert ; wenn jedes Blendwerk vor

�einen Augen ver�chwindet, wenn der Leicht�innige, der

Spötter, der Schmeichler, der fal�che Freund, den

Unglüklichenfliehen; wenn alles um ihn her �chweigtund

ihn alles FeyerlichenErn�t gebietet: dann �teht er �tille,
erwachetaus �einem Traume, wird aufmerk�amauf �ich
�elb�t, fúhlet bas Leere �eines Herzens und das Betrüg-
liche des ver�chwundenenGlúckes; und was i�t natürli:

«her „ als daß er da die�e oder dergleichenUeberlegungen
“

bey �ich �elb�t an�tellet : Was i�t es denn eigentlich, das

fich in mir, oder an mir, oder um michverändert hat ?

Bin ich es �elb�t, oder �ind es die Dinge , die außer
mir �ind? Gehören �ie denn we�entlih zu mir , oder

ftehen�ie nur auf eine Zeitlangin gewi��en Verbältni��en
gegen



ña
dR

der Leidenund Trüb�alem 219

gegen mi<h? Machen �ie wohl meine ganze, meine vor?
nehm�te Glük�eligkeitaus? Läßt �ich ihr Verlu�t durh
nichts er�ezen ? War der Reichthum, den ich be�aß , ih
�elb|? War die Ehreund der Glanz, die michumgaben,
ih �elb|? War meine verlorne Ge�undheit ich �elb�t 2»
Bin ich nicht noh eben das was ich ge�tern und ehe-
ge�tern war ? Eben �o ver�tändig oder eben �o unver�tän-
dig, eben �o gut oder eben �o bô�e, als chmals? Und
was i�t wohl meine eigentlicheBe�timmung? Bin ich
hier, um reichund groß zu werden , um unter meinen

Brüdern zu �chimmern und zu glänzen, um alle meine

�innlichenLü�te zu befriedigen, um alle Tage herrlich
und’ in Freuden zu leben? Das hängt ja uichtvon mix
ab, das i�t ja tau�end Zufällenunterworfen! Das könz
nen ja nicht alle Men�chen �eyn und thun! Das können

�ie ja nicht �o lange �eyn und thun, als �ie es wün�chen?
Würde wohl die Vor�icht alle die�e Dinge �olchen Ab-

wech�elungenund Umkehrungenunterworfen haben,wenn

�ie un�er hôch�tes Gut �eyn, wenn wix durch ihren Bez |

�z und Genuß un�re ganze Be�timmung auf Erden ev-

füllen �ollten? Nein, die muß in jedem Zu�tande

z

die
muß von dem Arinen wie von dem Reichen , von dem

Niedrigenwie von dem Hohen, ‘von dem Kranken wie

von dem Ge�unden, von dem Unglüklichenwie von dem

Glüfklichen, erreicht werden kônnenz die muß al�o in

we�entlichern, dauerhafternDingen be�tehen! Und �ollte
das nicht Weisheitund ‘Tugend, �ollte das nicht Voll--

_ kommenheitdes Gei�tes �eyn? Die �ind ja innig- und

Unzertrennlichmit mir �elb�t , mit meinem Jch verbunr"

den! Dies kann mir ja fein Glúfsfall rauben! Die häne
gen ja weder mit dem Reichthumenoch mit der Armuth,
weder mit dcr Niedrigkeitnoh mit der Hoheit, weder
mit Ge�undheit noh mit Krankheitnothwendigzu�am-
men! Die kann ich in der größtenDunkelheit wie im

Glanzedes Hofes , in der Hütte wie im Palla�te, in der

Ein�amkeit wie in den zahleeich�tenGe�ell�chaften be?

�iben , genießenund ins Unendlichecid
Die

i y
i

tonnen



$20 Der Werth

 Tönnen mich ja in jedemZu�tande ruhig, zufrieden, glük-
�elig machen! Die kann-mir ja der Tod �elb�t nichtent-

reißen! Die nehme ich ja mit mir ins Grab und in die

ufünftigeWelt! Und kann ich die wohl zu theuerèr-

aufen ? Kann das wahrerVerlu�t, wahres Unglükfür
mich �eyn," was michdie�er Güter theilhaftigmachet,

 vder was �ie mich reiner und in einem größernUmfange
genießenläßt? — Wenn aber, M. A. Z. „ wenn Trúb-

Falenden Men�chen zu einem �olchenNachdenken , zu�ol-
hen Ueberlegungen,zu �olchen Schlü��en erwecken und

führen , welchenWerth mü��en �ie nicht für ihn haben!
# Leiden und Trübb�alen lehren uns ferner alle, die

Güterdie�er Erde richtiger�häßen, und un�re Be-
gierden nach den�elben und un�re Liebezu den�elben
mäßigen. Wie mancher, der �ein ganzes Herz an die�e
Güter hieng, der ihr Selave war, der leine andere Glüf-

 _feligkeitkannte , als die ihmdie�elben gewährtenoder ver-

�prachen, hat �ie er�t in die�er Schule für das halten
lernen, was �ie wirklih �ind! Ja, da er �ie, von

Schmerz und Krankheitgebunden, nicht gebrauchen-

uicht genießenkonnte; da ihm Kummer und Sorgen ih-
ren Genuß un�chmakhaft machten; da er �ie verlor; da

ein Wech�el des Glúckes das �tolze Gebäude �eines Wohl-
ftandes er�chútterte, und ihm mit dem Ein�turze de��el-
ben drohete; da ihm der Tod �eine Be�chüßer oder �eine
Geliebten entrißz da fiel der Schleyer, der ihn bisher
geblendethatte, von �einen Augen weg; da fühlte er

es innig, wie hinfällig, wie nichtig alle die�e Güter ,

wie unvermdgend�ie �ind , den Men�chen ganz und auf
immer glük�eligzu machen, und wie wenig �ie des hibi-
gen Be�trebens werth �ind, womit man �ch darum bez
‘wirbt. -Nun �ind die Bande, die ihn an die�elbefe��elten,
‘ge�chwächt. Nun �tütet er �ich nicht mehr aufzerbrechliche
‘Nohr�täbe, als ob er �ich auf einen Fel�en �tüzte. Nun

verläßt er �ich nicht mehr auf Güter, die ihm nur gelie-
ben �ind, als ob �ie �ein bleibendes Eigenthum wären;
¿verläßt�ich nicht mehrauf Vorzüge, die ihmjeder Zufall

:

j s. ent:



der Leiden und Trüb�alen. 226

entrei��en ¿ auf Kräfte, die cr �o bald -verfierenkann»
auf Men�chen , die no heute �terben können, auf eiu
Leben, das fo furz und ungewißi�t, Und da doch
�eine Sehn�ucht und Glük�eligkeit iminer gleich �tark,
immer uner�ättlich i�t ; �o richtet er �ich: auf andere,
dauerhaftere, �eines Be�trebens würdigere Güter,
Nun lernet er das Juuere dem Aeußern, Weisheie.-
und Tugendder Ehre und dem Neichthume„ gei�tige
Freuden und dem �innlichen Vergnügen, das Un�ichrbare
dem Sichtbaren,den Schöpfer dem Ge�chöpfevorziee
hen. Und wie viel muß er nicht damit gewinnen?
Wie viel �eltener �treuget er nun �eine Kräfte um�on�t
au! Wie viel �eltener {hlagen ihm nun �eine Erwar-
tungen und Hoffnungen fehl ! Wie viel fe�ter i�t nun
�ein Wohl�tand gegründet ! Und �ollten Trüb�alen ,

die ihm dazu verhelfen, nicht einen großen Werth
für ihn haben?

Eben �o lehrenuns ¿eidenund Trüb�alen �ehr oft
Enthalt�amkeit, Selb�tbeherr�hung,Entbehrung
vieler Dinge. Er�t zwingt uns die Nothwendigkeit
dazu, Wir können , wir dürfen gewi��e Dinge nicht
mehr thun , eine gewi��e Lebensgartnicht fort�eßen , gewi��e
tu�tbarkeiten nicht mehrgenie��en, Wir haben die Mit-
tel und die Nechte dazu verloren, Wir mü��en uns man-

cherleyEin�chräukungengefallenla��en, Nach und nah
werden wir de��en gewohnt;es wird uns leicht, anges
nehm; wir findenmancherleybeträchtlicheVortheile das

bey. Nun thunwir es aus Neigung, aus Grund�äßen5
nun fühlen wir uns Freyer,unabhängigervon äußern
Dingen; finden. uns weniger dem Unbe�tande und den

Streichendes Glücfes unterworfen z; lernen mehrin uns

als au��er uns leben und glúfk�elig�eyn; lernen dieStille,
‘die Ein�amkeit , die Éingezogenheitvertragen , boch-
�äßen, lieben, benußen, und werden durch die�es
alles be��er und voll?ommener. Wie mancherhat in
die�er Schule der Trúb�alen zuer�t �ich �elb�t beherr�chen„

unddie wahreFreyheitfennen undgenießengelernt!Wie
i manches



N22 Der Werth

- mancheri�t dadurch, zwar wider �einen Willen , “aber zu
feinemwahrenGlücfe, aus einem Krei�e von betäubenden
Zer�treuungenund Lu�tbarkeiten herausgeri��en worden,
woer �ich nie réchtbe�innen , �eines Lebens nie mit völli-

gemBewußt�eyn, nie als ein vernünftigerMen�ch froh
werden konnte, wo er fein fläglichesSpiel �einer eignen
ünd fremder Leiden�chaftenwar! Wie mancher hat da-

durch �eine Lü�te , denen er chmals als ein Sclave frdh:
“Ven mußte , bezwingen, und tau�end Dinge entbehren,

und ohne Müheentbehren gelernt„ die �on�t dringende
Bedürfni��e für ihnwaren! Nun i�t er in mancherAb�icht

“einge�chränkter,aber im Ganzen weit freyerz i�t mehr
�ich �elb�t überla��en , aber auch mit �i< �elb�t zufriedener
und in dem �tillen Genu��e �einer �elb�t glük�eliger.

“Leiden und Trüb�alen �ind viertens �ehr oft eine
Schule der Men�chlichkeit und der �anftern Tu-

genden des ge�elligen Lebens; und welchenWerth
muß ihnenauch die�es geben! Nur gar zu oft machetder

ununterbrochene Wohl�tand hart, unempfindlich, fühl-
los gegen fremde Noth. Der Glükliche kann �ich �elten
eine rechteVor�tellung von dèm Elende des Unglüklichen
machen; �ein Stand, �eine Ge�chäffte, �eine Ge�ell:
chaften entfernen ihn auchgemeiniglichvon dem Anblicke

de��elben. Der Ge�unde, der Starke hält �ehr oft alle

Klagen über Schmerz und Krankheitenfür übertrieben,
hat nie ähnliche Gefühle gehabt, und wenn er �ie auch
‘andern nicht ab�treitet, �o rühren �ie doch �einen fe�ten
‘Nervenbau nur �chwach. Wemalles gelingt, alles nach
Wun�ch von Statten geht„der i� nur gar zu geneigt-
den andern , der über vereitelte Entwürfe, Über fehlge-
{lagene Erwartungen, über vergeblicheBemühungen
und Be�trebungen�eufzet, der Unoor�ichtigkeitund des

�chlechten Verhaltens zu be�chuldigen, und wie �ehr muß
dies nicht �ein Mitleiden �chwächen! — Aber wer �elb�t

gelitten hat, M. Th. Fr. , o der fühlet die Leider �ei-
‘ner Brüder ganz anders ; den durchdringt wahrer!

“Schmerzbeydem Anblice des Schmerzenleidenden„ der
:

:

G vev-



der Leiden undTrüb�alen,Bas
vLermi�chét�einé Thränen mit den Thränen des Weinene
den, der empfindet jeden Streich, welcher andere trifft»
�o, als ob er ihn�elb�t träfe,  AlleSpuren , ‘welche�eine
ehmaligen Leiden'in �einem JYnner�tenzurükgela��en hae
ben, erneuern �ich, vereinigen �ich, dur<�chütteen ihn,
und �tellen ihm ein Gemälde vön dem Leiden des andern
dar, das ihn gewißweder glei{hgültig, noch-Unthätig
läßt, Wer �elb�t die La�t des Unglüksgetragenhat, der
fúblet es auch dann, wie �chwer �ie drücke? wenn er

andere darunter �eufzen hôret, und findet den' �tärk�ten
Antrieb in �ich, ihnendie�e Laft zu erleichtern, ‘wenn ex

�ie ihnennicht abnehmenkann. Wer es �elb erfahren
hat, wie leichtauch die klüg�ten An�chlägevereitelt wers
den können, wie oft die be�ten Unternehmungenmißlinz

gen, wie oft weder zum Laufen {nell �eyn,“ no< zum
Streite �tgrk �eyn, noch zum Rekchrhumeklug�eyn hilft,
wie viel in allen die�en Ab�ichten von dem Glúcke/ von

gün�tigen Um�tänden abhängt, der wird gewißandere ,

die eben die�es“erfahren, viel: billiger beurtheilen, �ie
nie �trenge richten, ihnen nie ihr Unglúkzum Verbres

chen anrechnen, und nie �ein Herz dem Mitleidengegen
�ie ver�chließen. Wer es �elb�t erfahren'hat , wie �üße
die Theilnehmung, der Tro�t, die Hülfe eines Freundes
im Leideni�t; wie dadur<h das Herz erleichtert, die

Aus�icht erheitert, die Hoffnungneu belebet wird , wenn

man �einen Kummer in den Schooß des andern ause

hütten darf, wenn man es fühlet, daß man nicht von

allen verla��en i�t , nicht allein leidet , und �ich �elb�t auf
dem rgube�ten Pfade Begleiterund Stüßen ver�prechen
darf: toer das erfahrenhat , o wie wird der eilen , �einen
leidenden Freund und Bruder �ein Herzzu“öffnen, �ei-
nem Kummer Luft zu �chaffen„ �eite Klagenund �eine
Thränenaufzufa��en, und alles zu thun, was nur eini
ges Licht in �eine Fin�terniß bringen, und ihm zur Ere

qui>ungund zum Tro�te dienen kann! Und wié �anft,
wie gefällig,wie dien�tfertig, wie men�chénfreundlih-

wie woblthätig mú��en ihn nicht überhaupt die�e.



224 Der Werth
Erfahrüngen-und Empfindungengegen

-

jedermann
machen!

-
;

-

Sn dE

__ ‘Leiden und Trüb�alen �ind oft eine Schule vieler
andern Tugenden , und -insbe�ondere der rein�ten
Frömmigkeit. Wie können wir be��er Unterwerfung,
gänzliche, unum�chränkte Unterwerfungunter den Wiilen
Gottes lernen, als wenn �ein Wille mit un�erm eignen

Willen �treitet , und er die Aufopferungvon �olchenDin-
gen „an welchen un�er ganzes Herz hängt, von uns for:
dert; und wir uns doch �einem Willen unterwerfen,
und doch �einen Willen für gerechtund gut und untadel-

haft erkennen, und ihm doch die�e Opfer , �o viel es uns

auch ko�tet, ohneWeigerungendarbringen,und mit Wahr-
heit8gefühlzu ihm �agen: Vater, nicht was ichwill ,

�ondern was du will�t, Vater, dein Wille ge�chehe?
Wie kfônnen wir un�ern Glauben an �eine höch�te Weis-
Heit und Güte, wie un�re kindliche, völligeZufrieden-
heit mit allen �einen Anordnungenund Schicfungen,
wie un�re Ueberzeugung„ daß �eine Gedankenund Wege
weit , weit über un�re Gedanken und Wege erhaben,
und unendlich be��er und vollkommener als die un�rigen
und „ �tärker bewei�en , als-wean wir ihn auh im Un-

glúf als den Allweîi�en und Allgütigen verehren„ „uns

alles , was er anordnet und thut , und zuläßt , ohne
- Widerrede gefallen la��en, und uns ganz mit dem Ge-

danken in �einer Regierungberuhigen, daß fie nichts als

Vollkommenheit und Glük�eligkeit zum Endzwecfehabe,
und ihres Endzweckesnie verfehlenkönne ? Wie können
air uns mehr im Vertrauen auf den Allmächtigen

. Üben, als wenn wir da��elbe auch in der größtenNoth
nicht fahren.la��en , und auch dann glauben und hoffen,

- 0b wir gleichnicht �ehen , ob gleich alles um: uns her
fin�ter i� „- alles uns zu verla��en �cheint , alles uns Ver-
Derben und Untergangdrohet? Und wenn wir �o durch
Leidenund Trüb�alen in der Unterwerfuugan den Willen
Gottes , im Vertrauen auf Gott, in der Zufriedenheit
mit �einen Wegengeübt und ge�tärkt werden; wenn wir

)

dadurch



der Leiden und Trüb�al 225

dadurchdiewer�teaber authdieedel�teArt des Gehors
�ams, dié �elten�te-aberdie rein�te, kindlicheFrömmigsz
keit lernen: muß dies nichtun�re innere Güte und Boll

fommienheit aufalle Wei�e befördern? Muß es uns
nicht der Gottheitnäherbringen,ünd ihresWohlgefal-
lens undihrer Gun�tbezeüguigenfähigerinachen? Muß
es uns michtvorzüglicheBelohnungender Treue ín eines

be��ern Welt bereiten? Und �ollte dies jeh Leiden und

Trüb�alen nichteinengtoßen Werth geben
?
;

Noh mehr: Wie wichtig , wie: theueë könneit
Und mi��en üichtoftLeiden und Trüb�alendem Men�chen
die Lehrenund Trö�tungènder Religioninachen|
Die Religion; die ex vielleicht�on�t wenig achtete, viel-

leichtblos auf gewi��e Meynungen, odeë Feyerlichkeite
- und Uebüngenein�hränkte, die er nur gar zu oft ent

behrenzu köntien glaubte, oder die �ich ihrnuur in éinem

fin�tern, reizlo�enGewande zeigté,uud die er nie als

Freundinnj Führexinn,Txô�terinndes Meuú�chenken-
nen lernte! Wenn wir leiden; was i�t natürlicher,als
daßwir Hülfe�uchen ? Und wie �elten köntei wir �ie
init Zuver�ichtbeydén Men�chen�uchen! Wieviel �eltez
ber �ie wirklichbey ihnen finden! Und wo�ollen tir �ie

denn �uchenals beydem, derallein, der �tets, der gewiß
“

helfenfann,und 0 gerire hilft? Ja ,
- Hexr , wenn

Trüb�al dai�t, dann �uchet inan dich! Dannwird
dex Gedankeeines allmächtigen, allwei�en,allgütigen
Weltbeherr�cers,eines Vaters im Himmel; dervielleicht
lange in der Seele ge�{hlummerthatte, wieder wachz

danu befommenihreBegierdenund Neigungenihrena-
türlicheRichtungwieder z �ie werden auf ihren Schdpfer
und Erhalter, auf den ewigetiQuell ihres Seyusund
ihres Wohl�eyns gerichtet, in welchenwix alle leben
und weben und �ind! Nun hat die beküminerte,von -

Sorgen hinund her getriebeneSeele wiedereinenfe�ten
Pürkt ; an den �ie �i halten , von dem�ie ausgehen;
und auf den �ie zurüffommet,, eineStúße; auf welhe
fie �i) verla��en, einen Labungsquell,aus welchemfië

E EN P Eté



226 OL Der Werth

Erquickung{bpfen kann. Wie ganz anders empfindet
�ie nun nicht ihre Abhängigkeitvon dem hdch�ten We�en ,

und das innige, �eligeVerhältniß, welchesdas Ge�chöpf
mit dem Schdpferverbindet! Nuni� �ie nichtmehr vers

la�en, niht mehr wie abge�chnitten und abgeri��en von

allem, womit �ie �on�t verbunden war , nicht mehr ein�am
mitten unter den Lebendigen!Nun hat �ie den Herrn,
den Allgegenwärtigen,vor Augen und weiß und fühlet
es, daß�ie unter �einer Auf�icht und �einem Schuße�teht ,

daß �ie in �einem Reiche lebet, zu �einen Kiudern und

Unterthanengehdret,und auf die mannichfaltig�te, in-

nig�te Art mit dem Sichtbaren uno dem Un�ichtbaren ,

mit der Körper - und der Gei�terwelt, durch den , der

alles umfa��et und in �i vereiniget , zu�ammenhängt.
Jn welchemganz andern Lichtemuß ihr da nicht die Lehre
von der alles leitenden Vor�ehung und Regierung des

Höch�tenvorkommen!WelchenTro�t, den �ie �on�t nie

ge�hmekt hatte , ihr einflöfan! Nun �cheint �ie �ich niht
mehr ein Spiel des Zufalls und des Glüks zu �eyn ; Éla-

get niht mehx murrend über erlittenes Unrecht$ wird

niht mehx von Zorn und Rach�ucht gegen die näch�ten
Ur�achen ihres Leidens, niht mehr von Begierden und

Entwürfen, Bb�es mit Bö�em zu vergelten,gemartert.
Nein, der Herrhat es gethan; alles �teht in �einer Hands
er theilet Glúk und Unglük, Reichthum und Armuth,
Ge�undheit nnd Krankheit, Leben und Tod nach �einem
Wohlgefallenunter die Men�chenkinderaus + ‘er erhöhet
und erniedriget, verwoundet und heilet, führet ins Grab

und wieder heraus; und was ex anordnet und thut, das

muß nothwendiggerechtund gut �eyn , das muß früher
oder �päter , �o oder anders mein Be�tes, und das Be�te
�einer ganzen Familie auf Erden befördern!Und dies,
M. Th. Fr. , dies beruhiget! Dies giebtBal�am in das

verwundete Herz! Dies giebt allem Leiden , eine ganz
andere , eine weit wenigerfürhterlihe Ge�talt !

Und wie wichtig, wie theuer muß nicht dem Leiden-

den die Lehrevon un�rer Un�terblichkeit, von dem zu-
Funfs



der Leiden und Trrüb�alen. 227

kXünftigen.be��ern Leben werden!Wenn ex die Nichtigkeit
des gegenwärtigenLebens und aller �einer Güter und

Vorzügeund Freuden�o lebhaftempfindet;wenn �o viele

Bande, die ihn an da��elhe fe��elten, zerri��en oder ges
{wächt werdenz wenn die Laufbahn, die noh vor ihm
i�t, �ich in Dunkelheitund Fin�terniß verliert; wenn ex

�o viele Steine des An�toßes, �o viele Hinderni��e und

Schwierigkeitenauf der�elben antrifft; wie erqui>kend
muß ihm da uicht die Aus�icht in ein höheres„ be��eres
Lebeu �eyn! Soerquikend als es dem müden, entkräfte-
ten, verfolgtenWanderer i�t, von weitem das Ziel�einer
Pilger�chaft , �ein Vaterland,zu erbliXen. Und wie viel
leichter , wie viel getro�ter kanner nun nichtdie Be�chwer-
den die�es Lebens er:ragen!Wie viel muthigerund freudi-
ger �einenLaufvollenden, da ex nichtaufs Ungewi��e läuft ,

und am Ende de��elben die reih�te Schadloshaltungfür
alles, die herrlih�te Vergeltung�einer Be�tändigkeit und

Treueerwarten darf! O welchenWerth muß uichtdas

dur) die Religion in �einenAugenbekommen : Und wels
hen Werth mü��en nichtLeiden und Trúb�alen haben, die

ihm ihre Vortreflichkeitentdekt, uud ihre Süßigkeit zu
{hme>en gegeben haben! :

Leiden und Trüb�alen find endlichdfters das kräf-
tig�te Mittel, den Men�chenüberhaupt zur ‘Be��e-
rung, zux ganzlichenVeranderung �eines Sinnes
und Lebens zu erwecken. Was alle Gründe der Vere
nunft und der Religion, was alle Wohlthaten Gottes,
was alle Vor�tellungenund Warnungenund Bitten von

Lehrern und Freunden, was alle lei�ere oder lautere Vor-

vourfeund Erinnerungendes Gewi��ens bey dem Men-
{en uichtausrichten köunen ¿ das richtenoft Leiden und

Trúb�alen aus, Jenegleiten niht �elten liber das Herz
des leicht�innigen,verhärteten Sünders �o, wie Wa��er
úber den glattenFel�en hinab, ohne eine Spur von �ich
zurükzu la��en. Die�e er�hre>en , er�chütternden Un-

be�ounenen, der �ein2m Verderben entgegen eilet + �ie
halten ihnplözlih und gewalt�amin �einemverkehrten

2
|

Laufs



228
|

Dex Weith

Laufe auf �ie dringeutiefer in �eiù inner�tes; éntfer-
nén, verdunkeln , zer�täuben alle Schattenbildèx von

Glüf�eligfeit, die ihn um�chwebten und täu�chtenz uid

la��en ihn nicht längerdarau zwei�elu , daß ex das nichr

{�t , was ér zu feyn glaubte; das nicht be�izt, wàs êër

zu be�ißenvermneyute, daß ex unglüf�elig und elend i�t.
Seine Verführer verla��e ihn, oder �potten �einer; �eine
Schmeichler�hweigen und entfernen �ich; die Fall�tricke
die ihn umgaben , entde>ken �i<h ihm; der Abgrunk,

_dem er �ich näherte, öffnet �ich vor �ciuen Augen. Er

er�hrift, érmuß �i be�innen, mußzurückekehxen,muß
"

andere Güter; andere Vergnügungen, andere Freunde
uchèn, ‘einen andernWeg zur Glüf�eligkeit ein�chlagen.
Von äußern Dingennicht mehr geblendetund getäu�cht,

�ieht er �ich �elb�t �o, wie er wirklich i�, und �ieht �o
viel Mängel und Fehler, fieht lauter Unordnungund
Zerrüttungin fich. Und wenn ex tin în die�em Zu�tan-
de, -bey �olhen Erfahrungéèn ünd Ewmpfindüngen,die

Stimme der Religidn hdret, den Ruf zur Be��erung
vernimmt, Ermunterüng und Anroei�ungdatubefdmuit z
wenn ihm die gütigeVor�ehung irgend ein be�onderes
Hüúlfsmitteldazu in die Händèbringt , ihm irgend einén

Botèn des Friedens, iLgeüdeinen gutdenkendenFreund
zu�endet : wie viel geneigtermuß er daun uicht �eyn, alf

jeneStimme zu merken , jenem Rufe zu folgen, und

#ich die�es Mittel zu �eîner Be��erung zu Nuße zu mä-

(hen! — Jch will damit nicht �agen , daß Leiden und

Trüb�alen imtner , daß �te �ehr oft �olche Wirküngen atf
den bd�en, la�terhaften Men�chen mächen, Oft erbit-

tern, oft verhärten, oft verkehren �ie ihn nur nochmehr.
Aber mancher hat doch in die�er Schüle �ich zu be�innen
und zu be��ern angefangen, Mancher haktda den er�ten
Antrieb dazuerhalten, mancher den er�ten Vor�az dazu

— gefaßt, die er�ten Schritte zur Rúkkehràuf den Weg
der Pflicht und der Tugendgethan. Mancher hät al�o
{on mit dem P�almi�ten �agen mü��en: Zch dänke dik,

Herr, daß du mich durchLeiden gedeimüthiget-
/

CZE cu



dex Leiden und Trüb�alen. 229
du dadurch meinen �tolzen , eiteln Sinn bezwungen,
meine heftigenLeiden�chaftengebändiget, mih zum le-

bendigen Gefühl meiner Schwoachheitund Nichtigkeit
gebrachtund mi �o gelehrt ha�t, deine Rechtezu
halten,

So, M. A. Z., �o bringtdie Züchtigungdemjenis
gen, der dadurh gebet wird; heil�ame Früchte, und

machet ihn zu einem guten , tugendhaftenMen�chen.
Sohaben aljoauc)Leiden und Trüb�aleneinen wahren y

‘oft �ehr großenWerth. So können �ie zu Wohlthaten
der Vox�ehung,zu Quellendex Glúf�eligkeitfür uns

werden.
“

Wenn Stürme und Ungewitterin der phy�is
�chen Welt verderbende Seuchen und Krankheitenvon -

un�ern Wohnungenver�cheuchen, und alleuthalbenLeben

und Ge�undheit und Fruchtbarkeitverbreiten: �o können

auh Stürme des Unglüksin der morali�chen Wekt den

Sc{)lummernden aus �einem gefährlichenSchlummer
ermuntern, dem Verblendeten die Augen öffnen,den

Er�chlaffrenneue Kräfte und neue Thätigkeiteinfldßen,
das abge�túmpfteGefühl des Halber�torbenen {{härfen.
und deu Geißtlichtodtenwieder ins Leben zurükrufen.

Herne�ey es denn von uns, uns durh Leiden und

Trüúb�alen im Glauben an die unveränderliche und.

uner{dpflihe Güte un�ers Vaters im Himmel irre

machen zu la��en! Nein, auh �ie �ind Wirkungen
und VBerwvei�eder�elben.Nein, wit kindlicherUnter-

werfung wollen wir den Kelch des Leidens aus �einer
väterlichen Hand annehmen„ und bey-aller Bitterkeit
de��elben uicht daran zweifeln,daß. es heil(ámeArzney.
i�t, mit welcher und dur< welcheuns der Allgútige
Gene�ungund Leben darreichet.Amen...

SL xa



E
230 Der Werth, oder die Wichtigkeit

g=
=

ae
-

EE RERE: SEE
— ———— amo

XXK1, Predigk.

Der Werth oder die Wichtigkeit der
men�chlichen Leben8zeitauf Erden.

L

i LX TA

Phalm 144, v. 4.
Die Zeit des Men�chen fähret dahin wie ein Schatten.

Gehalten am Meujahrstage 1783.

(Gett-der du allein Un�terblichkeit ha�t und von

Ewigkeit zu Ewigkeit lebe�t, wie gar nichts �ind
doh alle Men�chen vor dir, dem Ewigenund Unendli-
hen: Wir �ind vonge�tern her , und werden vielleicht
morgen nict mehr �eyn! Kurz und ungewiß �ind un�re
Tage auf Erdenz �ie fahren alle dahin wie ein Schat-

““

ten { Aber doch unter deiner Auf�icht und nah deiner

Ve�timmung! Aber doh reich an Folgen für alle künf-
tige Zeitenund Ewigkeiten,Ja, die Zahl un�rer Mon-
den �teht beydir, du ha�t uns allen ein Ziel ge�ezt , das

wir nicht über�chreitenkönnen. Täglich, �tündlih nä-

hern wir vns dem�elben+ und wie bald werden wir es

nicht ergreifen! Aber herrlich i�t das Ziel, das uns am

Ende un�rer Laufbahnentgegen {himmertk, das Ziel, nah
welchem du uns �treben heißtt es i�t höhereVollkom-
menheit, reinere Olüf�eligkeîit, als uns die�es Erdenle-
ben zu gewähren vermag ! Ja, du ha�t uns, die wir

“

Staub und A�che �ind , zur Un�terblichkeitberufenzdu

ha�t uns einer ewigenFortdauer, einer immer zuneh-
menden Slüf�eligkeitfähig gemacht. Und wie wichtig
wird uns dadurchuichtun�re kurzeLebenszeitauf Erden!

Wie



€

der men�chlichenLebenszeitauf Erden. 2zr i

Wie wichtigjeder Tag , jede Stunde der�elben! Hier
�ollen wir uns zu jenemhöhern, be��ern Leben bilden und

vorbereiten. Hier �ollenwir uns Schäße, Schäße der

Weisheit und der Tugend, für die Zukunft�ammeln.
O môchtenwir doh un�re große Be�timmung nie aus

dem Ge�ichte verlieren! Möchtenwir dochder�elben mit

jedemJahre, mit jedem Tage immer näher kommen!

Möchte insbe�onderedas Fahr, das wir heute angetre-
ten haben, auchin die�er Ab�icht ge�egnet �eyn , und �ich
durch eifriges, unabläßiges Fort�treben nah dem Ziele
der Vollkommenheitvon allen un�ern verflo��enenLebens-

jahren auszeichnen! Ja, dir, dem Herrn und Vater

un�ers Lebens, der treu�ten Erfüllung deines Willens
und aller Pflichtenun�ers höhern, himmli�chen Berufes
�ey es geheiliget, die�es Ge�chenk deiner Güte! O lehre
uns doch�ein Gercicht, lehre uns den Werth der kürzern
oder lángernZeit, die du einem jedenvon uns zu �einem
irrdi�hen Aufenthalte, zur Zeit �einer Uebungund Vors

bereitung,be�timmt ha�t, ret erkennen und empfindenz
und gieb doch, daß wir. �ie immer treuer gebrauchen,
immer �orgfältiger beuußen,und dadurchun�re Hoffnung
zur �eligen Un�terblichkeitimmer fe�ter gründen. Ja,
laß uns die�en neuen Ab�chnitt un�ers Lebens mit eben

den guten, frommen Ge�innungen und Empfindungen
fort�eßenund vollendèn, mit welchenwir ihn angefangen
haben. Segne zu dem Ende un�er Nachdenken über

die�e wichtigenDinge, und laß es kräftigen bleibenden

Eivfluß in un�ex ganzes kün�tiges Verhalten haben.
Wirbitten dih darum im Namen Je�u Chri�ti , un�ers
Herru, und rufen dichferner mit kindlicherZuver�icht
an; Un�er Vater 2c.

P�alm 144, v- 4

Die Zeit des Men�chenfähret dahin wie ein Schatten.

N! nichts gehenviele Men�chen �orglo�er um als mit
‘ihrerZeit, Nichts halten �ie für unbedeutender

P 4
:

als



Der Werth,oderdie Wichtigkeit
2Eine Stunde, Einen Tag, Eine Woche. Darum

haben�ie immer zuallem Zeit €genug, �chiebenalles von

einer Zeit zur andern auf, und achten keinenVerlu�t
der�elben,Darum rüket die Zeit nah ihrem Gefühk

oft �o lang�amfort , liegtoft �o �chwerauf ihneu , und
läßt �ie oft �o äng�tlichnach ixgendeinem Wech�elodev
Ab�chnitteder�elben�eufzen. Darumdenkenfie �o �orgz
fältig darguf, �ichdie Zeitzu verkürzen, und ergreifen
alles, was ihnendie�en Vortheilver�pricht, �o begierig.
Darumi�t ihnenjede Zer�treuung, jedeGe�ell�chaft, jede
Lu�tbarkeit, jedesÉleinereoder größereSchau�piel, jeder
neue Au�tritt, wenn ex gleich{hreflih oder fürchterlich
wäre, {0willkommen.Sollte mau nicht glauben, daß
Men�chen,die �o denken,ihres Lebens auf ganze Jahrs
hunderte oderJahrtau�endegewiß wären, und daß die

Aus�icht in diefelange Fortdauer�ie er�chrekteund bez

Fümmerte?Und-doch �ind es Men�chen, die nur von

gefiernherfind, und vielleichtmorgen niht mehr �eyn
werden! Men�chen, derenZeit, wie es in un�erm
Texte heißt,dahin fährt wie ein Schatten ! Mens
{en, deren läng�tes Lebeneben�o kurzals ungewißi�t,
und die �ich �elb�t nur gar zu oft úber die Kürze und
Ungewißheitde��elben beklagen!Woherdenn die�er Wis

der�pruchmit �ich �elb�t? Wie kann denn eine und eben
die�elbe Sache �o entgegenge�ezteEigen�chaften haben,

und �o entgegenge�ezteUrtheile veranla��en? Weil �ie
niht immer aus dem�elben Ge�ichtspunkteange�chen,

niht immer nachdem�elben Maa�i�tabe geme��enz weil
�ie niht nah dem, was �ie an und für �ich �elb�t i�, �on-
dern �o beurthciletwird, wie es der jedesmaligenEms
pfindung, die man davon hat, und deim Gebrauche,deu
man davon machet, gemäßi�t. J�t die Zeit noch zus
künftig,liegennoch ganze Mouate oder Jahre dazwia
hen ; �o machet ihre laug�ame Annäherungden �inulis
den Men�chenungeduldig;i�t �ie da, und ex weiß �ie
nichtret zu gebrauchenz(Èdrúcketihn ihre La�t : i�t
ficwheyund fie i�t ihmunbenuztund ungeno��en

ents



der men�chlichenLebenszeitauf Erdén. 233

ent{lüpft ; �o jammert er über ihre Flüchtigkeitund
Kürze, - Lauter Fehler, die nur derjenigevermeidet, der

den Werth der Zeit zu {äßeu, und �tets einen guten
Gebrauch davon zu machen weiß, Ihm i�t die Zit,
die ihm hier auf Erden zugeme��en i�t , hôch�t wichtig,
weil ex ihre Be�chaffenheitund ihre Be�timmungkennet ,

und beydebeyihrer Anwendung �tets vor Augen hat,
Und dies, M. Th. Fr., mü��e fieauh uns �eyn, uns,

die wir {ou “wieder einen größern Ab�chnitt der�elben

gurüfgelegt,und uns ihrem Ende umein ganzes Jahr
genäherthahen!Laßtuns, um die�e Ab�ichtzubefdrdern,

Er�tlich den großen Werth, oder das große Ge-
wicht der Zeit betrachten, in �o weit �ie un�ern
Aufenthalt und un�re Be�timmung auf Erden
be�hräuket; und

|

Danneinige Regeln zur wei�en Einrichtung un-

�ers Verhaltens iu Rúüf�ichtauf die�elbedaraus

hexleitèn,
4

:

Die Zeitun�ers Lebens auf Erden i�t wichtig, M.
A. Z., �ie hat einen großen Werth, deun �ie i�t kurz
und ihre Dauer i�t hoch�t ungewiß. Der möchte
der Zeit nicht achtenund ver�chwenderi�chmit dex Zeit
umgehen,dex Jahrtau�ende zu leben hätte und �eines
Lebens gewißwäre! Aber nichtder, der kaum �o vieles

Tagezählet, und auf keinen einzigendavon mit Gerwißs
heit rehnen kann? Ja ; furz i�t das läng�te Leben des

Men�chen z und doh erreihen nur wenige die äußer�te
Grenze de��elben. Viele, nuvx gar zu viele mü��en ihre
irrdi�he Laufbahn‘verla��en, nachdem{ie die�elbe kaum

betxetten, kaumeinige Schritte vorwärts gethanhaben„

nochche �ie ihre Be�timmung, ehe �te ihre Annehmlich-
keiten und ihre Ve�chwerden kennen, Und wie viels
andere werden niht, ehe�ie die Hälfte der�elbenzurüfks
gelegthaben, von detn Tode hinweggeri��en, und �techen
auf einmal am Ziele, daß �ie noh �o weit entfernt zu
�{{n glaubten{ Und was �ind. �elb�t fiebenzlg„ achtzig/

Ps Jahre



234 Der Werth, oderdieWichtigkeit
Jahre für den , der �ie durhlebt hat? Sind �ie für ein

We�en, das nah Un�terblichkeit �{<machtet,und uner-
“

�{öpflihe Kräfte und uner�ättlihe Begierdenin �ich
fühlet, mehr als ein flüchtigerMorgentraum?Undwer

von uns allen weiß, ob er die�en Traum austräumen,
ob er nicht weit früherin einem andern Zu�tande erwa-

chenwerde? Wer vou uns weiß, ob nicht die�es Jahr
das lezte, ob nicht die�er Tag der lezte für ihn �eyn
werde ? So gewiß wir ißt alle, die wir hier �ind, leben,
�o gewiß wird mehr als einer von uns. am Ende die�es
Jahres niht mehr auf Erden leben. Und die�es Loos-
kanndie Jüng�ten, die ge�unde�ten, die Stärk�ten eben
�o wohl als die Schwäch�ten und Betagte�teu z es kann

einen jeden von uns treffen, �o groß auchißt das Ge-

fühl �einer Lebenstraft i�t! Und die Zeit, die �o kurzund
ungewiß i, �ollte niht einen großen Werth für uns

haben? Wir �ollten vec�chwenderi�h damit umgehen?
Wir ollten �ie vertränmen, vertändeln, ver�cherzen?.
Wüßte der Jüngling, daß er noh im Frühlinge �eines
Lebens dem Tode zur Beute werden, daß er hier nur

blühen, aber uiht Früchte tragen ; wüfßiteder Mann,
daß er die Stufen des höôhernAlters nie er�teigen, daß
er mitten auf �einer Laufbahn ins Grab- �türzen würde :

wie ganz anders würden niht jener und die�er die ihnen
 zugeme��ene Zeit anwenden und genießen!Wie �org�äls-

tig würde niht jener der Blüthe {eines Lebens, der

Un�chuld, die ihn in einer be��ern Welt be�eligen �oll,
warten und pflegenz und wie eifrigdie�er �eine Be�tim-
mung zu exfällen �uchen! Weiß aber wohl jeneroder

die�er das Gegentheil davon mit einiger Gewißheit?
Kannjener auf den Sommer , kaun die�er auf den

Herb�t �eines Lebens mit Zuverläßigkeitre<hnen? Und

�ollten denn nicht beydedie wenigen, ungewi��en Jahre,
die �ie hier zu leben haben , �o zubringen, als ob

jedesder�elben das lezte wäre?
Die Zelt un�ers Lebens auf Erden i�t ferner wichtig,

M.A. Z., �te hat einen grogenWerth, deun �ie fließt
mit



der men�chlichenLebenszeitauf Erden. 235

mit unglaublicherSchnelligkeit dahin. Die Zeit
des Men�chen, �agt un�er Text, fahret dahin wie
ein Schatten. Seße dichan das Ufer eines rei��enden
LWald�tromes, bemerke, mit welcher unaufhaltbaren
Gewalt ein Tropfenden andern, eine Welle die andere

fortwoälzetund fortdrängt, wie in jedemAugeubli>edie-

Ge�talt des Stromes �ich ändert, wie bald und wie weit

�ich das, was du nochißt von dem�elben �ah�t, aus dei-

nem Ge�ichte verliert, und wie alles dem größernFlu��e ,

oder dem, Strôme und Flü��e ver�hlingenden, Welt-
wmeere entgegeneilet ; �o ha�t du ein Bild von der Schnels
ligkeit, mit welcherdeine Stunden, deine Tage, deine

Jahre dahin fließen. Ja, alles beflügeltgleich�amdie

Zeit. Welch einenbeträchtlihen Theil der�elben raubet
uns niht der Schlaf, der Brudev des Todes! Wie

nahe grenzetniht gemeiniglihder Angenblikdes Erwas
hens an den er�ten Augenblikdes Ein�{hlafens! Wie

unmerklich, wie ganz ausgelö�cht aus un�erm Gedächt-
vi��e , wie vôlligzernichteti�t niht die Zwi�chenzeitzwis
{henbeyden! Und dann , die mannichfaltigen, immer

auf einander folgenden, einander immer fortdrängenden,

keines Auf�chubes fähigen Ge�chäfte des Lebens z die

täglichen, die �tündlichen Veränderungenund Abwrwoehs-
lungen allex Dinge, die um uns �ind z un�ee eignes
ra�tlo�es Fort�treben nah irgend einem Ziele, nah
grèßerer Thätigkeitund Glük�eligkeit, nah neuen Vers

anúgungenund Aus�ichten z die Mannichfaltigkeitund

Ver�chiedenheit von Ab�ichten, von Entwürfen, von

Be�orgui��en, von Erwartungen, von Hinderni��en , von

Antrieben, von Freuden und Leiden, die uns allenthalz
ben auf dem Pfade des Lebens begleiten, verfolgen,

begegnen, fort�toßen: wie �chr mußnicht die�es alles
den Laufder Zeit be�chleunigen!Ja, {nell , unbegreif-

*

lich {nell i�t ihr Lauf! Ehe wir uns um�ehen, i�t �te
dahinz ehewir uns recht be�innen , i�t die Gelegenheit,
Gutes zu thun oder Gutes zu genießen, ver�hwunden,
Nichts kann�ie aufhalten, nichts die Eilfertigkeitihres

| Ganges
R



936 Det Werth , oderdie Wichtigkeit
Gangeshindern. So lang�am �te oft in Rük�icht auf

un�re Wün�che und. Erwartungen herankbmmt, �o ge-
�hwinde i�t �ie, wenn �ie einmal da i�t , vorüber; und

wer ihren Werth nicht zu {äßen weiß, und ihr Gewicht
nicht fühlet, wer Stunden und Augenblickeniht eben

o wohlals Tage und Jahre achtet, vor dem wird �ie
größtentheiluubenuztund ungeuo��en vorübereilen

Die Zeit un�ers Lebens auf Erden i�t drittens

wichtig, M. A. Z., �ie hat einen großen Werth, denn

�ie i�t unwiderhringlich, Jt �ie einmal dahin , �o
i�t �ie auf immer dahin, If �ie uns einmal unbenuzt
und ungeno��en entflohen, �o i�t �ie auf immer fúr uns

verloren. Keine Reue, keine Klagen, keine Thränen
Édnnen�ie aus dem Abgrundeder Vergangenheitzurük-
führen, Woi�t das Jahr, das wir ge�tern vollendet „

wo �ind die Stunden, die wir chou heute durchlebt
haben? Können wir jenes , können wir die�e noch eins
mal durchlebenund genießen? Woi�t die Zeit deinee
un�chuldigenKindheit , o Jüngling? Wo�ind die Tage

deiner blihenden Jugend, o du, der du im männlichen
Alter �teh�t? Woi�t deine ganze Lebenszeit, dein kinda
liches, dein jugendliches,dein männliches, dein höheres
Alter ; o Greis, der du am Rande des Grabes zitter�t ?
Jf nicht die Kindheit des Jünglings ,

die Jugend des
Mannes , die ganze Lebenszeitdes Grei�es auf immer

ver�chwunden , unwiderruflich ver�hwounden? Welcher
© von allen kann �eine Laufbahn noch einmal von neuem

durchlaufen, odex uur einen Schritt roeit auf dex�elben
zurückegehen? Vergeblichwün�che�t du , dex du deine

Jugend verträumt und ver�cherzt , und deine be�ten
Jahre imDien�te der Thorheit und des La�ters ver�chwoens
det ha�t, vergeblichwün�che�t du jeneund die�e zuri>e z;
vergeblich �eufze�t du über die unbegreifliheSchnellig-
feit ,- womit �ie dir entflohen �ind, vergeblichbeweine�t
du deinen Leichtk�inv, deine Unbe�onnenheit , und den

Mißbrauch, den du von deinen �chön�ten , be�ten Jah-
xen gemachtha�t! Jhrx Vexlu�t i�t unwicderbringlichz

| der



der mon�chlichenvebénszeitauf Erden. 237

dér unaufhaltbareStrom der Zeit hät fie ver�hlüngen,
und nichts kanu den Schaden, den du dir �elb�t das

dur<h zugefügt ha�t, ex�eßen, Du kann�t die Zeit,
die nöchvor dir i�t, wei�er Und be��er gebrauchen,und

dadurch noh glük�cliger werdenz-aber die Stunden,
die Tage, die Jahre, die einmal. hinter dir �ind, die

�ind nichk mehr in deiner Gewalt, und die �{ädlihen
Folgen ihres Nichtgebraths oder ihres Mißbranchs
Fföónnennie ganz aufgehobenwerden, Und die Zeit,

i, Th. Fr. , die 0 unwiderbringlih, deren Verlu�t
{ouner�ezlichi�t, �ollte niht ein großes Gewicht, einen

großen. Werth in un�ern Augen haben? Wix �ollten
init deni, was wix �o leichtver�äumen und verlieren,
aber vie unge�tra�t ver�äumen und verlieren können»
nicht �o vor�ichtig und Hrgfältig umgehen, als es nur

mbglichi�t ?
:

:

Die Zeit un�ers Lebens auf Erden i�t viertens

wichtig, M. A. Z., fie hat einen großen Werth, denti

�ie i�t zur Ausführungvieler , wichtiger, �chwerer
Dinge be�timmt. OD was haben wir niht alles in

die�er kurzenLebenszeitzu thun, wenn wir fie dazu ati-

wenden wollen , wozu �ie uns gegebeni� , wenu wir

hier das �eyn und werden wollen, was wix zu �eyn
und zu werden berufen �ind | Un�re thieri�chen Bedlnfs
vi��e zu befriedigen, uns Nahrung und Kleitung zu

ver�chaffen, un�er irrdi�ches Leben zu erhalten, irgend
eine Kun�t oder ein Gewerbe zn treibenz für den Vis

«terhalt der Un�cigen zu �orgen, den äußern Wohl�tand
der Ge�ell haft zu befördern uud in der�elben eine ge-

wi��e Nolle zu �piclent das i�t doh wohl nicht alles,
das i�t doh wohl niht das Vornehwmfte,was wir

hier zu verrichten und zu Stande zu bringen haben!
Dazu brauchten wir doh wohl nicht alle die großew
Fähigkeitenund Kräfte, mit welchenuns der Schdp�er
begabet, alle die Mittel hödhererVollkommenheit und

Glüf�eligkeit, die ex uns bereitet hat ! Nein , hiex

�ellen wix ver�tändige, wei�e „ tugendha�té Ge�chöpfe
|

:

- werde



238 Der Werth, oder die Wichtigkeit

werden; hier �ollen wir un�re Sinnlichkeit bezwingen,
uns �elb�t beherr�chen, nah Grund�äßen deuken und

leben; hier �ollen wix Gott und un�re Brüder lieben,
alle un�re Neigungenund Begierden auf die be�ten,
würdig�ten Dingerichten, im Recht «und Wohlthun
un�ce Freude �uben, un�ern Ge�hma> verfeinern und

veredeln, alle Un�re Fähigkeitenund Kräfte auf die

be�te Art gebrauchenlernen, und uns durch die�es
alles zu den Ge�chäftenund Vergnügungeneines hdhern
Lebens vorbereiten. Und find dies wohl Dinge, die

�o ge�hwinde , �v leiht zu Stande gebracht werden
kónnen? J�� dies wohl das Werk von wenigenStun-
den oder Tagen ? Gehören nicht viele, wiederholte
Ver�uche, anhaltendeUebungen, unabläßige Bemü-

hungendazu? Habenwir niht viele innere und äußere
Hinderni��e und Schwierigkeitendabeyzu überwinden ?

— Können wir in die�em allem jemals o fertig, o
vollkommen «werden,daß wir niht noh fertiger und
vollkommener darinnen werden kdnnten ? Sind wir

niht einer immer fortgehenden, einer unbegrenzten
Vollkommenheitfähig? Und die Zeit, iù welcherwir

die�es alles thun �ollen, und die �o kurz und ungewiß
i�t, die �ollte niht wichtig, niht ko�tbar in un�ern
Augen �eyn? Nein , derjenige, der �ich in �einen Ge-
danken zu den Thieren des Feldes herab�eßet, und nach
�einem Todeda��elbe Loos wit ihnen erwartet, der mag
die Zeit �eines Lebens auf Erden für unbedeutend und

ihren Gebrau< für gleichgültighalten! Aber dem,
der �eine wahre Be�timmung, dex die Würde des Men-

chen und desChri�ten kennet, der �eine Un�terblichkeit,

�eine Verwand�chaftmit hdhern We�en , und mit der

Gottheit �elb�t, bedenket und fühlet , dem muß , dem

wird jederTag, jede Stunde �eines irvdi�hen Da�eyns
höch�t wichtig, dem muß der be�te Gebrauchder�elben
Pfliht und Freude �eyn!

|

Ein fünfter Um�tand, der die Zeit un�ers Lebens

auf Erden �ehr wichtigmachet,und ihx einen großen
Werth



der men�chlichenLebenszeitauf Erden. 239

Werth giebt, i�t die�er : So kurz, �o ungewiß, �o unwoieders

bringlih die Zeit i�t, �o könnenwir doch in jedem,
größernoder kleinern Zeitab�chnitte �ehr viel Gu-
tes vder �ehr viel Bö�es thun, �ehr viel Nuten
oder �ehr viel Schäden �tiften. Dazu gehdren wes

der ganze Men�chenalter , noh ganze Jahre , noh
Monate, Jeder Tag kann uns und andern auf Jahr-
hunderte Glüfkf�eligkeitoder Elend bereiten. Jede
Stunde kann die Mutter von tau�end und wieder tau-

�end fin�tern öder heitern , fröhlichenoder traurigen
Stunden und Tagenwerden» Sie hängen alle zu�am-
men, �ind alle auf das innig�te in einander geflochten,

und alle fruchtbaran großen, wichtigenFolgen. Ha�t
du Eine Stunde, Einen Tag, Einen Monat , Ein

Fahr deines Lebens ver�hwendet und gemißbraucht:o
ha�t du nicht ‘nur die�e Zeit verloren, auf immer ver-

lorenz �ondern ihr Verlu�t und ihr Mißbrauch hat
den {ádli<�ten Einfluß auf �eine künftigenStunden
und Tage und Monate und Jahre. Ha�t du hingegen
die gegenwärtigeZeit , �ie �ey kurz oder lang , wohl
gebraucht+ ha�t du da guten Saamen ausge�treuet,
und dih in guten Dingeu geübt; {owir�t du noch in

künftigenZeitentau�endfältigeFrüchtedavon einerndten.
Und wie viel Gutes, oder wie viel Vöd�es,. wie viel

Gemeinnüßiges,oder Gemein�chädlihes können wir

nicht in einem Tage, in einer Stunde denkeu , wollen,
reden, verau�talten , thun! Wie oft da eine Quelle
von nie ver�iegenderFreude, oder von anhaltendem
Kummer uns und andecn d�nen! Wie oft da den

Grund zu tau�end angenehmenoder unangenehmen
Empfindungen, zu tau�end löblichen oder {ändlihen
Thaten legen! Wie oft uns und andern das ganze
künftigeLeben erleihtern oder er�hweren , verbittern

oder ver�üßen! Wie oft den Schwachen �tärken, oder

ihu noh {<wä<hermachen z den Unwi��enden belehren,

oder verwirren $ den Un�chuldigen leiten, oder ver�üh-
renz den Leidenden trö�ten , oder �eineL iden häufenz

/
i

den



240 Der Werth, oder die Jichcigkeit
_den Bö�en be��ern, odeëxüoc mehr verkehren+ dèn Gu-

ten erfreue; oder ärgern! Wie viel und wie weit wir-
ket niht óft Ein Gedanke, Ein Wort, Eiti Urtheil;
Eine That, Ein Fehltritt, Einë Ver�äurniß! Und
wénn Eine Stundè, Ein Tag für uns und andere �s
wichtig�eyn Lain, wiè wichtig mü��en nicht ganzeMo-
nate, gáhzeJahre; wiewichtig muß niht uù�ré ganze
Leben®Szeit�eyn! WelchedrückendeLa�t von bô�en, �traf-

‘barenBemühutgenund Handlungenmuß nicht während
der�elbe derLa�terhafte auf �i laden! Und - welche
reiche Schäßevon guten ; gottgefälligetiGe�innungen
ünd Thaten, von Thaten , die Gott belohuenwill,
kan�ich niht unterde��en der Tugendhaftéfainmelu!
Und die Zeit, da wir die�es oder jenes thun kónnen,
und eines von beydengewißthun werden, �ollte nicht
von dek größten Wichtigkeitfür uns �en?

__ Ja, die Zeit un�ers Lebensauf Erdeni� wichtig,
�ie hat cinen großenWerth ¿denn ihr Gebrauchoder
ihr Nichtgebrauchhât Einfluß in alle un�re künfti-
gen Schik�ale; ihre Folgen begleite üns ins Grab,
und über das Grab hinaus, in die Ewigkeit, Hier
i�t die Zeit der Äus�aat , mein chri�tlicherBrüude®.
Baue�t du da das dir angewie�enéFeld nict �orgfältig
anz �treue�t du nicht guten ‘Sáamen indä��elbe aus z
öder �ge�t du kärglich, uñd warte�t und pflege�t du nicht
des Keim-s und derBlúthe è �o darf du aüch derein�t
nicht zu erndten hoffen5 wir�t derein�t darben mü��enz
ivir�t Mangelund Elend leiden;oder du wir�t nur

�par�amerudten ; dü wir�t die bittern, verderblicher
Früchtedeiner bö�en Werkee��en mü��en: _Hieri�t die

Zeit der Zuchtünd der Uebung: Hier �oll du dichers

ziehen, bilden, be��ern la��en, Hiex �oll�t du deineFáz
higkeitenünd Kräftegebrauchen,�ie als ein vernünftiges
ün�terblihes Ge�chöpfgebrauchen, Wahrheirund Tus

AN
über alles hoh�häßenuns lieben; di< Gottes

reuen, ibm freudig gehorchen,und in der Erfüllung
�einesWillens zufrieden und �elig �eyn lernen, LuesA &



-

i

der men�chliC{enLebenszeitauf Erde 24x

dui dás ißt nicht$ verroirf�t du die Zuchtuid-den Un?

terricht deines Vaters im Himmelz)übe�i du! dich:ißt
picht in dem, was re<t und gut i�t: �o komm�t du unz

wi��end, ungebe��ert , unge�chikt zu-deiner-hdhern Bes

�timmung aus der Schule die�es Lebenss.�o dar��t;du zux
Zeit dex Vergeltung keine Belohuungein-deinesFleißes
und deiner Treue erwartenz �o mußt du die gerechten
Strafen deiner Ungélehrigkeitund deines. Ungehor�ams
leiden; �o mußt du, wénn du je glüf�eligwerden �oll,
�olchesdurchandere, weit �trengere und häktere Zucht-
mittel werden, Hier i�t die Zeit der Vorbereitungt hier
�oll�t du die Ge�chäfte , die Vergnugungen,die Vorzige
des zukünftigenLebens, wenig�tens dem Anfangenach»
kennen, lieben, gebrauchen,genießenlernen, und deinen

Neigungen, dèinem Ge�chmackeeine edlere, jenem Zu-
�tande angeme��enere Richtung.geben, Thu�t du das

nicht; bleib�t du ganz �innlich und irrdi�h ge�innet : �o
muß ja deine Lu�t, dein Vergnügen, deine Glükfeligkeit
mit die�em Leben ein völligesEnde uehmenz �o bi�t du

ja der reinernLu�t, des edl-rn Vergnugens,der höhern
Glük�eligkeitnicht fähig, die zur Zeit des Genu��es auf
die�enigénwarten, die �ich hier dazu vorbereitet und ge-

{hiftgemachthaben, Aber wohl und ewig wohl dem-

jenigen, die �ölches wirkli gethan haben, und noch
thun! Sie dürfen�ich von ihrer Aus�aat die reich�te
Erndte, von der Folg�amkeit, womit �ie �ich erziehen
und úbenließen , die herrlich�tenFrüchte, von ihrer

�orgfältigen Vorbereitungden �elia�ten Genußver�prechen.
Und die Zeit , die �o alle un�ce kün�tigen Schif�ale eut-

�cheidet, die uns Glük�eligkeitode Elend, Lohn oder

Strafe auf Ewigkeitenbereitet 1 die �ollte niht wichtig,»
�ollteniht un�chäzbar-inun�ern Augen �eyu ?“ /

J| aberdem al�o, M. Th. Frz �t die Zeitun�ers
Lebens auf Erden �o kurzund �o üngewißzfließt �ie �ô
{nell dahinz i�t �ie �o unwiedèrbringlich4 i�t �te zur
Ausrichtung �o vieler wichtiger und {werer Dingebes

�timmt; fôuneu wir in jeden, auh dem klein�ten Zeik-
1, Band, Q ab�chnitte



7

a

242 Der Werth, oderdieWichtigkeit

ab�chuitte�o viel Gutes oder �o vielBd�es , �o viel Ges

meinnüßigesoder Gemein�chädlichesthun; und hat ihe
Gebrauch eiñen �o größenEinfluß in alle uu�ce künftigen
Schik�alet o �o’ betrachtet Und gebrauchetdie Zeit
#0, wie es ihrem Werthe und ihrer Be�timmung
gemäßi�t. Sie. kann haushälteri�h angewaudtz �te
Faim aber auch ver�chwendet7 fiekann gewi��ermaaßen
verlängertz�ie ann aber auh verkürzetwerden: �te kann

Spuren voù �th zurük la��ed, die ‘uns nud andere ewig
erfreuenz �ie kann abex auth ganz, und auf imiter fü
üns ver�hœinden, Jenes i�t das Be�treben und das

Glüf des Wei�en: die�esdas Verhälten und die Strafe
des Thoren. O lá��et jenesanch euer Be�treben , euer

cifrig�tes, unäbläßigesBe�treben feyn, M. Th. Fr.
Schäßetdie Zeit, die kurze, die ungewi��e, die �o �chnell
vorübereilende,die nie zurükkehrende,die an Folgen�o
fruchtbareZeit, die ihr hier zu leben habt; {het jedes
Jahr, jedenTag, jedeStünde der�elben hoh, Gehet
nicht"ver�chroenderi�h , gehet haushältexi�h mit dem

Gebranchèeines Gütes üm, worauf ihx euch o wenig
verla��en Ennet, und von de��eu Auwendungihr derein�t
Rechen�chaftgeben mü��et. La��et euch die Zeit niht
ungebrauchtuid ütbénuztentfliehen,Verlieret�te nicht

. durch Nichtsthun oder dur Bö�esthun, Hüteteuch,
die Stunden, die Tage zu verträutnen , zu vertändeln,
zu ver�cherzen, deren Be�timmung{ogroß und wichtig)
und deren Verlu�t �o uner�ezlichi�e. Ekgreifet,benußet

jeden Augenblik,der in euxer Gewalt i�t bezeichnetiht
mit irgend einern Gedanken, mit irgendeiner That, die

des“ Mev�chèn niht unwerth �inds und gebetdadurch
dem, was �o flüchtigund eitel i�t, mehr Fe�tigkeitund

Dauer. Deúket und wirket �o viel Gutes, als ihr nur

immer könnet ¿ und weun ihr dadürchden �chnellenLauf
der Zeit niht aufzuhaltenverindget,{0mnachetfieeuch
dochdadurchUnvergéßlich, und die Zurükerinnerungan

die�elbe zur Quelle dec Freude. — Ver�chiebetnichts
aufdie Zukun�tz denndie Zeit i�t ungèwiß, fie i� nichr

n



dermen�chlichenLebenszeitauf Erden. 243

in eurer Gewoalt. Thut und genießietdas Gute, das

ihr heute thun und genießenkönnet,noch heutezdenn

ihr wi��et nicht, ob ihx morgen nochZeit uzd Krá�fte
und Gelegenheitdazuhabenwerdet. Betrachtet ; beur-

theilet , behandeltdas Gegenwärtige�tets in �einerVer-

bindungmit dem Zukünftigen.Deuket oft, daß bald
keine Zeitmehr für euh �eyn wirdz keine Zeit der Ue-

bungund der Vorbereitung: und.jè mehx ihx noch in

Rúk�icht auf eure Be��erungzu thun habt, de�to mehr
eilet, die�es wichtigeGe�chäftezu vollenden, Je weiter

der $0 eures irrdi�chenLebens chou fortgerükti�t; de�to
�orgfältigerwéndet alle übrigenStunden oder Augenblicke
de��elbèn zur Ausrichtung des euh aufgeträgenenTages

Foerktes an, damit ihr niht unbereitet vou der Nacht
überfallenwerdet , da uiemänd wirken kann. Und dann,
aber nur dan , M. Th, Fre imag eure Zeitinmimerwie

ein Schattendahin fahren! Sie i�t nichtverlorenz �ie
i�t euchdas geroe�en, und hat euchdas gelei�tet,aas
�ie euh �eyn und lei�ten �ollte+ und auf die wohlanges
wandte ZeitfolgenEwigkeiten, die Uns ihren treten

Gebrauchnie bereuen,die uns de��elben tmiau�hörlid)uns freuen la��en!
Und dies, M. Th. Fe. , dies müf�eeüer alleLoos;

�o wichtigund ge�egnet mü��e eu allen die Zeit feyn!
Dies i� gewißder be�te Wun�ch, det ih bey dem Ane
faugedie�es neuen Zeitab�chnittsfür euchundalle, deren

Ve�tes uns am mei�tèn angelegeni�t, thun kännz ein

Wun�ch,‘anwelchemmein Herz den innig�ten Autheil
nimmer! Ja, langund ge�egnet�ey die Zeit, die der

Beherr�cher der Welt un�erm Geliebte�ten Für�ten und

Seiner Sernahlinnzum Herr�chenund zum Wohlthun
|

gegebenhat. Jedes Jahr, jederTag der�elbennü��e
die Sunne der allgerneinenGlüf�eligfeit,und die Sum-

“_tmné des zuflu�tigenLohnsihrerväterlichen Liebe Und

Tréèue vermehren!Feder Tag, „jedesJahr mú��ees dém

auderitz alle mü��en es der Nächwelt �agen,wie glúfs
lichdas Volk i�t, das einen Vater zum Für�ten hat. —

Q 2 lang



244 Der Werth, oder die Wichtigkeit

‘Langtund ge�egnet�eyn die Lebenstageihrer Prînzeßinn
Tochter; Sie mü��e ein�t die ZierdeihresHau�es nnd

die Freude des ganzen Landes �eyn, �o wie Sie ißtdie

Freudeihrer Eltern i�t!
Lang und ge�egnet �ey die Zeit, dieGott den Räthen

und Dienern uú�ers Für�ten , die er den Rithtern und

Führern des Volks, die er den Lehrern der Wi��en�chafs
ten und der Religion, die ex den okrigkcitlihenPer�os
nen die�er Stadt zur Verwaltung ihrer Aemter und

Würden be�timmt hat! Keiner von allen mü��e das Ges
�chäfte, das ihm au�getragen i�t, nmchläßigtreiben !
Keiner von allen irgend eine Gelegenheit, Gutes zu

“thun und das Be�te �einer Brüder zu befördern , vor�äzz
lichver�äumen! Aber �eder mü��e in �einem Krei�e und

an �einer Stelle �o viel Licht, �o viel Tro�t, �o viel Freude
um �ich her verbreiten, uud �o viel zum allgemeinen
Wohl�tande beytragen, als er nur kann, damit jeder
derein�t, wenn �eine Zeit um i�t, vor dem Richter dex

Welt be�tehe, und jeder den Lohu der Recht�chaffenheit
und Treue aus �einer Handempfange!|

Lang und ge�egnet �eyn , würdigeVor�teher die�er
Gemeinde , lang und ge�egnet�eyn die Tage eures Lebens,
und des Lebens euers Mitvor�tehers und Lehrers , meines

werthe�ten Amtsgeno��en! Die immer treuere und fro-
here Erfüllungeurer Pflichten nü��e �ie alle ihm und

euch immer wichtigerUnd der ganzen Gemeinde immer

wvoohlthätigermachen!Reich mü��e eure und �eine Aus-

�aat in der Sterblichkeit, und reich �eine undeure Erndte
im Lande der Un�terblichen �eyn! —— — Langund ges

�egnet �eyn eure Tage, meine theure�ten Gemeinösgenoßen
und Zuhdrer?Froher Muth und fromme Freudemü��en
�ie alle begleitenz getro�te Hoffnungzu Gott und die

Aus�fichtin ein be��eresLeben mü��en Licht und Seligkeit
Über alle verbreiten! Ruhig und heiter mü��en �ie euh
alle an der Hand der Weisheit und der Tugenddahin
fließenzfreivon allen �elbftver�hulderen Leiden, frey

von allen Vorwürfen und äng�tlichen Sorgen“Kein

00s



der men�chlichenLebenszeitauf Erden. 245

Tag euers Lebens mü��e euh unbenuztund ungeno��en
entfliehenzKeiner mü��e euh in der ern�ten Stunde des

Todes verwirren und be�hämen! Keiner am Tage des

Gerichts wider euh zeugen!Aber jedermü��e mit núzo
lien Ge�chäfften, mit löblihen Thaten, mit dankbarem

Genu��e der göttlihen Güte bezeichnet,jeder fruchtbar
an {eligenFolgenfür die Zukunft �eyn! Ja, �o kurz
und flüchtigeure Tage auf Erden �ind, �o reih mü��en
�ie an SegnungenGottes, an Werken der Gerechtigkeit,
an Werken der Liebe und des Wohlthuns , und �o erz.

freulih mü��e ihr Andenken euh �elb�t �owohl als euern

Zeitgeno��en, euern Kindern und Nachkommen�eyn!
Und

-

wenn ein�t der lezte eurer Lebenstageer�cheint5
wenn ihr die Zeit mit der Ewigkeitverwech�eln �ollt:
dann mü��e der Friede Gottes euh beruhigenund ers

freuen, dann mü��e jenes Triumphlicd des Apo�tels
das eurige �eyn: Den Kampf habe ih rúhmlih aus-

getämpfet, die Laufbahn bis ans Ziel vollbracht; ih
bin Gott und der Tugend treu geblieben- nun erwarte

ih die Krone der Gerechtigkeit,die mix mein Ridchs
ter, der zuglei<hmein Vater i�t, darreiht , und die

er allen denen gebenwill und wird, die dur< �tands
haftew Fleiß in guten Werken nah Preis, nah Ehre
und Un�terblichkeittrachten! Ja, Gott, barmherzigex
Vater , lehre uns alle �o denken und leben, damit
wir alle derein�t o �terben, und durch den Tod ins

be��ere, ewigeLeben übergehenmögen!Amen,

2 XXX,



246 Dev Werth der men�chlichen

ANNIL Predigt

Der Werth der men�chlihenGlük�e-
2

7!

TigfeitfR

QSC OE

P�alm 104, v. 24+

Die Erde i� voll deinerGüte.

(Gt ewiger, uner�chöpflicherQuell alles Lebens und.
aller Elük�eligkeit, auch.aufuns, deine Kinder �trdz

met Leben und Glük�eligkeitvon mancherleyArt und in

reichemMaaßevon dir herab ; und de��en freuen wir

uns hier vor dix; dafürdanken wir dir, dem Allgütigen-
mit vereinigtemHerzen. Nein, duha�t kein Ge�chöpf,
keinen Men�chen zumElendez duha�t �ie alle zur Glük-
{eligkeitbe�timmt und berufen;und �elb�t das Elend,
das uns ohneoder durch un�re Schuldtrifft, muß und
wird Mittel und Weg zu die�em erwün�chtenZiele �eyn.
Das �agen uns alle Anlagen und Fähigkeitenun�cex
Natur

z

das lehren uus alle Einrichtungen,die duin der

Körper- und Gei�terwelt gemacht ha�t + davon ver�ichert
uns alles, was-dein Sohn Je�us uns gelehret und für
uns gethanhat. Täglichd�nen �ich uns tau�eud Quel-
len der Lu�t nnd des Vergnügens, aus welchenwir alle
�{dpfen, und die wir unie er�chöpfenkönnen. Väglich
empfangenwoir aus deinerfreygebigenHand tau�enderley
Wehlthaten und Segnungen, die alle Dank und Freunde
von uns fordern. Und wenn oft jeneQuellen der Lu�t
dur un�re Thränen getrübt werden, und die�e Wohl-
thatendurchLeiden cinen Theil ihresWerthes für ung

|

- verlie-
7



Glük�eligkeit�elb�t. 247

verlieren: �o behält doh. immer das Angenehmeund

Gute, womit du uus �egue�t und exfreue�t,- ein großes
Uebergewichtüber das Unangenehmeund Vö�e; das du
úber uns zu verhängen:für gut finde�t. Fa-, Gott, du

bi�t die. Liebe �elb�t ! Du will�t und wirke�t:uichts als

Glük�eligkeit;und will�t und wirke�t �ie auh dann, | wenn

wir �olches.am wenig�ten glauben, - Preis.und: Lob und

 Aubetung dir, dem Allgütigen, dem Vater der Mens

{{en! Glüf und. Heil uns und allen deinen Ge�chöpfen
im Himwelund-auf Erden! O daß wirdoch immer auf--
merk�amexaufdeine Güte, immer ge�elliger.indem Genu��e
der�elben, immer zufriedenermit allen deiuen Anordnun-

gen uud Einrichtungen , immer treuer und froher in dem

Gebrauche:deiner Wohlthaten würden ! Möchteauch ißt
un�ex Nachdenken über die�e wichtigen Dingeein helles
Lichtin un�erm Ver�tande, und viel Ruhe und Freude
in un�erm Herzen verbreiten! Segne doch da��elbe in

die�er: Ab�icht, gütig�ter Gott, und erhöre un�er Gebet

durc) Je�um Chri�tum, uu�ern Herrn , in de��en Namen
wir dichferner anxu�en.und �prechen€ Un�er Vater 2e.

P�alm LO) Ve 24e
h

Die Erde i�t: voll: deinerGúte.

E° i�t viel daran gelegen, M. A. Z., da�{manvonder

men�{lichenGlük�eligkeit, oder von dem Maaßie
der Lu�t und des Vergnügens,von der Summe der an-

genehmenEmp�indungen, die unter den Men�chen �tatt
finden, richtig urtheile, Werdie�elbe zu hochanrehnetz
wer �ich die�e Erde als ein Paradies, und den gegenwär-
tigen Zu�tand des Men�chen als einen Stand: des be�täns
digenGenu��es vor�tellet: der muß �ich iù �einen Erwar

tungen zu oft und zu grau�am betrogenfinden, als daß
er niht mißmüthigund ungeduldigdarüber werden �ollte.
Werhingegen das mannichfaltigeGute, das in der Welt

|

und unter den Men�chen i�t, woo nicht ganz, doh gro
�entheilsüber�ieht,oder

Sfniht den WerthBE:

|

e dex



1248 Der Werth der men�chlichen

‘der ihm wirklichzukommt5 wer allenthalbenlaute&Män-

¿gel, lanterSlénd'und Noth um �ich hex, in ‘dér- Nähe
¡uind in dev.Ferne, zu erblicken glaubet, und gleid�am
‘aus jedemanen�chlichenAugeThränenquellen, und aus

jeder! meni<hli<henBru�t Sèufzee empor�teigen �ieht:
¡voie kann dev'�einen und aller Men�chen Schdp�exals

den Allgütigenverehren? Wie �ich �eines Da�cyns, und

des Da�eyns ‘finer Nebenmen�chenfreuen ? Wie die

‘Vortheile' und Güter, die Annehmlichkeiten‘und Freu-
den die�es Lebèns mit daukbarein , frohemHerzen ges
nie�en? Undiroie viel wird nicht �elb�t �eine Tugendund

Frömmigkeit, �eine innere Vollkommenheit darunter

leiden! Wie nachläßigwird er oft �eine Pflicht“etfullen!
Wie leichtin: Recht ¿und Wohlthun verdro��en und

müde werden! Laßt uns vor die�er ftu�tern und {hädz
liven Dénkungsartuns hüten, M. A. Z., wenn" wir

un�ers Lebetis froh werden und. diè Pflichten ‘de��elbeu
treulichevfüllenwollen, Laßt uns Gott, das gütig�te,
wohlthätig�te*We�en,den Vater der Men�chen, ja niht
des ‘Mangelsder Güte be�chuldigen. Laßt uns un�re
Augenund un�re Herzendem Schdnen und Guten , das

in der Welt und untcr den Men�chen i�t, ja niht ver-

{ließen, oder un�ern Scharf�inn zur Herabwürdigung
de��elben mißbrauchen. Lafituns die men�chlicheGlüf�ez
ligkeitfür das halten, was �ie wirkli i�t, nnd im Gefühl
ihrer Größe mit dem P�almi�ten in un�erm Texte aus-

rufen: Ja, Herr, die Erde i�t voll ‘deiner Güte
Freylichi�t es {wer , es. i�t �ogar unmöglich,die Lu�t
und die Unlu�t , das Vergnügenund den Schmerz, die

Glüf�eligkeit und das Elend , die unter den Men�chen
Statt haben, genau gegen einander abzuwiegen,und dis
Summe von beydenganz richtig anzugeben, Das kann
nur der thun, der beydeWag�chalen in �einer Hand hat,

. den Fnhalt von beydennach �einem wei�en Wolgefallen
unter �eine Ge�chöpfeaustheilet , und dabey alles um-
fa��et, Und in jeder Begebenheitalle ihre möglichenund
wirlichenFolgenexblicket, Juzwi�chenkönnenwir doch

: die



Glük�eligkeit�elb�t, 249

“

die meti�hlihe Glüf�eligkeitrichtiger{häßenlernen, als
es gemeinigli ge�chieht. Man kann uns die�elbe von

manchen, �on�t weniger beobachtetenSeiten dar�tellen ,

und uns auf manchedazu gehdôrigeDingeund Um�tände
aufmerk�am machen , die wir vielleicht �on�t über�ehen
haven,

*

Und dies i�t die Ab�icht meines gegenwärtigen
Vortrages. Je) möchteeucheinige

:

Anleitungzur richtigenSchäkungder men�chli-
chenGluk�eligkeit

;

geben. Jh werde zu dem Ende zweyerleythun:

Er�t einige Betrachtungen über die Be�chaffen-
heit und die Größe der men�chlichenGlük�e-
ligeit überhauptmit euh au�tellenz und

:

Dann euch einigeRegelnzur richtigenSchäbung
oder Beurtheilung der�elben in einzelnenFals

«len an die Hand geben.
His

Es i�t ‘allerdings Glúf�eligkeitunter den Mens
�chen! Daran läßt uns- un�re eigne Erfahrungz daran

läßt uns das, was wir in Ab�icht auf: andere �ehen und
beobachten,im Gering�ten nicht zweifeln. Denn, was

wollen wir damit anders �agen, als: wir und andere

Mev�chen haben viele“ augenehmeVor�tellungen und

Empfindungen; wir �ehen, hören, fühlen, denken und

thun viele Dingegern und mit Lu�t; wir und andere ges

nießen oft Vergnügenund Freude; wir und andere �ind
oft mit un�erm Zu�tandezufrieden, und es i�t uns in dem

Bewußit�eyn und bey dee Betrachtung de��elben wohlz
wiv und andere exleben oft angenehme, erwün�chte.

Begebenheiten. Und i� nicht die�es alles zu�ammen
genommen Glük�eligkeit?

Freylih ift die men�chlicheGlük�eligkeitnicht
„unvermi�cht, niht ganz rein, Keinex von uns allen

hat lauter angenehmeVor�tellungenund Empfindungenz
keiner géènießtlauter Vergnügenund Frendez feiner i�t
mit allem, was ex i�t und thut, und was ihmbegegnet

WSA gw



250 Der Werth dermen�chlichen

ganz und immer zufrieden;keinex erfährt lauter er:

wün�chte Begebenheiten,Einem jedeni�t �ein Maaß
von Unlu�t , von Mißverguüigenund Schmerz, von

widrigen Zufällen“

be�chieden, Ein jeder muß den

Kelch des Leidens �o wie den Vecher der Freude ko-

�ten. Selb�t un�re mei�ten angenehmenVor�tellungen
und Empfindungen�ind mit. einem größernoder klei:
nern Zu�aßevon Dingeuvermi�cht, die unangenehm
und bitter �ind, Aber dies i�t unausbleibliche, noth«
wendige Folge un�rer Natux und der gegenwärtigen
Einrichtungder Dinge; und �o muß, es. �eyn , wenn

den Men�chen fein.Glük nicht blenden und. der Ges

uuß dex Freude niht berau�chen�oll.
/

Ft die men�chlicheGlük�eligkeitniht unvermi�cht,
#9 i�t �ie auch niht unterbrochen. Sie füllet nicht
alle Tage, alle Stunden, alle Augenblickeun�rer irr-

di�chenExi�tenz aus. So wié Lichtund. Fin�terniß in

der natürlichenWelt regelmäßigauf einandex folgen,{o
folgenauch‘indér morali�chen oft , aber dochweit elte-
ner, bó�eauf gute Tage, Elendauf Glük�eligkeit.Vers
gnügenund Schmerz, Freudenund Leiden grenzen {ehr
nahe an einander; we<�eln oft {nell mit einander abz
ent�tehen oft aus einander. Uebertriebenes Vergnügen
wird Schmerzzunmäßige Freude verwandelt �ich in

LeidensgehäuftesGlük drücket oft zu Boden. Un�re
Berbindungenmit den äußern Dingen , ihx Verhältniß

‘gegenuns und ihe Einfluß auf uns, �ind niht immer

die�elben, können morgen ganz anders �eyn, als �te: ge-
�tern warenz und die�e Dinge �elb�t �ind alle veränder-
lih, hinfällig, von kurzevDauer. Ju �o weit �ich al�o
un�re Glük�eligkeitauf das, was außer uns i��, grün-
det , în �o weit muß �ie oft unterbrochenwerden. Und
auh in uns �elb, in. uu�rer Denkungs- und Sinuesart ,
in un�rer cigneu Veränderlichkeit�ind Gründe genug
vorhanden, warum �ie niht in einer �tetigen, fe�t an

_ einander gekettetenReihe von lauter angenehmenVors

�tellungenuno Empfindungenbe�tehen kann,
Ei ie



Glük�eligkeit�elb�t.
- 251

Die men�chliheGlük�eligkeiti�t drittens nicht für
alle Men�chen gleichgroß, nud kann es nicht �eyn,
Nichtalle önnen den�elben Erd�trich bèwohuen, und die-

�elbeu natürlichenGüter und Annehmlichkeitengenießen5
niht alle fônnen eben die�elbe Erziehunghaben , eben

die�elbeStelle bekleiden, eben die�elbenGe�chäfftetreis

ben, ineben den�elben Verbindungenund Verhältni��en
gegen andere �tehen, odex eben den�elbenGrad der Kulz

tux und der Aufklärungexreichen, Nicht alle habeneben

die�elbeAulageund Fähigkeit, ein gewi��es: größeres.
Maaß, odex gewi��e edlere Arten von Glük�eligkeitzu.

�uchen, zu findenund zu. genießen, weil nichtalle. eben
den aufmerk�amen, rihztigenVer�tand, eben den feinen,
ausgebildetenGe�hmakë, eben das gefühlvolle„ theilnehs
nende Herzhaben, Nicht alle verhalten �ich. endlichauf
einerleyArt, und uur gar zu viele denken und handeln �o,
als ob es ihr Vor�azwäre, �{hle<terdingsnichtglúfk�elig

zu �eyn, �ondern immer elender zu werden, So groß
al�o die‘Ver�chiedenheitallex:die�er Dingeund Um�tände
i�t, o. groß muß auch die Ver�chiedenheitdes Maaßes.
der ZOG untex den Mey�chen �eyn,

Aber auch,einein und. eben dem�elbenMen�cheni�t
die Glük�cligkeit, die ihm zu Theil gewordeni�, nicht
immer gleichfühlbarund befriedigend.Zeit und

Genußhwächennur gar zu o�t das Gefühl des Guten,
das man be�izt. Kleine Verdrüßlichkeitenuud Leiden
benehmennict �elten allen Vortheilen und Freuden, die

wir in un�rex Gewalt haben, ihren Werth. Und dann

i�t weder un�er Körperuochun�er Gei�t immer o gez
�timmt, dafi wir des Genu��es, des mit Bewußt�eyn
begleitendenGenu��es, des Schonen und Guten, das in:

uns und außer uns i�t, zu jederZeitgleichfähig wären,
oder da��elbezu jederZeit gleichlebhaft und �tark ems

pfänden. - Ju die�er Ab�icht kömmtalles. theils auf den
Grad un�rex natürlichen Empfind�amkeit, theils auf die

“

be�ondereLageund

RNS anzin welcherwie

uns jedeômalbefinden, ;

�t



252 Der Werth der men�chlichen
Ft áber glei, M. A. Z, die men�chlicheGlük�e-

ligkeitweder unvermi�cht,, nochununterbrochen,nochfür
jedenMen�chengleichgroß, noch �elb�t für ihre Be�ißer
zu jederZeit gleichfühlbar und befciedigendz i�t �ie
dochwahr ; �ie i�t mannichfaltigz �ie i�t groß, üiberwies
gend großz �te i�t eines immerwährendenWachsthums
fähig. Vier Stücke, die ihre Be�chaffenheitund ihren
Werth in einhelleres Licht�eßen werden.

__Siei�t wahr, die men�chlicheGlük�eligkeit. Sie i�t
niht Einbildung, niht Täu�chung, nicht Selb�tbetcug.
Sie gründet �ich auf Vor�tellungen und Ewripfindungen,
deren wir uns eben �o klar und innig als un�ers Da�eyns
und un�ers Lebens bewußt �ind; und wenn uns die�e
Vor�tellungenund Empfindungenangenehm�ind, wenn

�ie uns Lu�t und Vergnügenverur�achen, o wird es uns

niemand �treitig machenkönnen , daß uns wohl i�, daf
wir mehr oder wenigerglüf�elig �ind, Und wo i�t dex

Men�ch, der nie, dex nicht oft �olche Vor�tellungen und

Empfindungengehabt, und" �ich in dem Bewußt�eyn
der�elbennichtglük�eliggefühlthätte? Sie hält aber auh
die Probe des Nachdenkens und der Ueberlegungaus,
die men�chlicheGlük�eligkeit,. Sie i�t niht die Frucht
der Betäubung, nichtein angenehmerTraum, derbeym
Erwachenver�chwindet. Sie �cheuet die Ruhe und die

Stille niht, hat gern-die'Vernunft zu ihrer Ge�ell�cha�-
terinn, und bleibt auh da, was �te vorher war. Ja -

da �tellet �te �ich dem denkenden und gefühlvollenMen-

cen er�t nachihrem ganzen Umfangeund in ihrer. wah-
ren Größe dar, Rechne nur, o Men�ch, rechnein ir-

gendeiner rechtruhigenund ern�ten Stunde des Lebens

alle die Güter , die du be�iße�t , und die deinen Gei�t,
deinen Körper, deinen äußernZu�tand beglücken; alle die

VBortheile,díe du im Leiblichenund im Gei�tlichen ha�t
und haben kann�tz alle die Vergnügungenund Freuden,
die du genieße�t und deren du fähigbi�t; alles G ute, was

in dir i�t, und woas durch dich ge�chieht; alle Aus�ichten
in eine be��ere Zukunft,die �ich vor dir b�fnen; AGs:

die�es



Gtük�eligkeit:�elb�t. 253

die�es alles zu�amen,unter�uche es �o �trenge uud unz

partheyi�, als du will�t, frage dih �elb�t ob die�e
*

Güter nichtwahre Güter , die�e Vortheile niht wahre
Vortheile, die�e Vergnügungenund Freuden nichtwahre
Vergnügungenund Freuden, die�es Gute nicht wirklich
gut, und die�e Aus�ichten nicht erwün�cht und beru-

higend �eynz und wenn du das uicht leugnenkann�t,
o ge�tehe es auch, daß die Glük�eligkeit,die daraus

hervorquillt; wahre Glüfk�eligkeit�ey.
So wahr die men�chlicheGlük�eligkeiti�t, M. A. Z,.,

�o mannichfaltigi�t �ie. Sie i�t �o mannich�altigals
es die Bedúrfni��e, die Fähigkeiten,die Neigungen, das

WVerhalteu,die Lage,die Um�tände dex Men�chenerfordern,
Tau�end Arten von Gütern und Vortheilen �ind uns allen

gemeinz tau�end Quellen der Lu�t und des Vergnügens
�tehen uns allen o�en. Leuchtetnichtuns allen die Son-
ne? Erfreuet uns nicht alle ihr Licht und ihre Wärme ?
Stellet �i nichtin uns allen die {dne Natur in ihrer
ganzen Pracht und Herrlichkeitdar? Entzücketuns nicht
alle ihr Anblik, wenn wir nur darauf �ehen und merken
wollen? Flößet uns niht alles, was lebet und webet,

Freude ein, wenn wir nur un�re Ohren und un�re Herzen
�einer Stimme öffnen?Erhebt nichtalles un�ern Gei�t
zu dem Schdpferund Vater der Welt , und heißt uns nicht
alles ihnals den Allgütigenprei�en? Finden wir nicht

“alleden angenehm�ten,reizend�tenGe�hmackin den Speis
Fn und in dem Getränke, die uns �eine Vor�ehung zu un-

�rer Erhaltung und Erquickungdarreicht? Sind wir

niht alle unzählicherangenehmer�inuliher Eindrúcke
-

und Empfindungenfähig? Sind uicht uns allen tau�end
und wieder tau�end Ge�chöpfedes Erdbodens dien�tbar ?
Sind niht Erde, Wa��er, Lu�t, Feuer, �ind uichtalle

Kräfte der Natur zu un�erm Wohl be�timmt, und mit

der Beforderung de��elben be�chäftiget? Erfreuet uns

niht alle tau�endrnal dex heitere Himmel, die �anfte,
erquiende Luft, das mit Nahrung und Segenbekleidete

Feld, der mit Blüthen und Früchtenbeladene Baum,
Ds der



254 Der Werth der men�chlichen

der �chattigteWald, der exfri�hendeQuell, die regeFreuz
’

de aller Lebendigen?Und wie maunichfaltigi�t nichtdas

Vergnügen, das wir alle genießen!Genießenwir nicht
alle das Vergnügendes Lebens und der willkührlichen
freyen Bewegüngzdas VergnügendesDenkens und des

Ueberlegens, desFor�chensund des Erfindens das Ver-

gnügender Arbeit und der Ruhe? [des wei�en Eitröurfes
und dèr glúklihenAusführung de��elbei z das Vergnüs
gendes ein�amen Genu��es un�reL �elb�t; und des ge�elli-

- gen Umgangeswit aûderu z das Vergnügeider empfan-
genen, oder der gelei�tetenHülfe ; das Vergnügen‘der

Elûiglihvermiedenen , odéL der �tandhaft überwindenen

Gefahr; das Vergtügendex Liebe ünd dér Freund�chaft;
das eotir

ff mesder vernünftigenGottesverehrungUnd der

Andácht? WelcheQuellen von Glúk�eligfeit�ind dié�es
niht! Wie ver�chieden,nnd dochwie reich,wie allgëmein!
WelchemMen�chen �tud �te ganz ver�chlo��en? Welcher
vón allen hat nie daraus ge�chöpft?Welcherkann nicht
täglichdaraus {dpfen? Und wie mannichfaltigmuß
nichtdie Gluk�eligkeit�eyn , die täglichvou allen daraus

ge�hdpftwird! — Hat nicht dabeyjedesAlter, jedes
Ge�chlecht, jederStand, jedéLébensart, jedeStelle, jede
Verbindungz hat nicht jedèFahreszeit, zedèGegend,
jedesLand, jedekleinere Und größereGe�ell�chaft, ihre
eignenVortheile, Vergnügungenund Freuden, ihre eige
ten Quellen von aigenchmenEmpfindungen,von Glük-
�eligkeit? Und wer kann beydie�er Mannichfaltigkeitvon

Quellen und Mittelndes Angèuehménund des Guten leer

ausgehen?Wer ohne�eine S<uld ganz unglük�elig�eyn?
Nein, Here, dié Erde i� volldeiner Güte!

Ft die men�chlicheGlük�eligkeitmnannichfaltig,M.
A. 2., o i� fie au< groß, Úberwiegendgroß.
Groß in Rüffichtauf die Menge von ängenehrnenEmz

p�tndungen4 groß in Rük�icht auf die Lebha�tigkeitund

Stärke, �o wie die Dauer der�elben. Wer kann’ die

Metige von angenehmenVor�tellungenund Empfinduttz
gen, die nur Ein Men�ch in Einem Jahre, die nur Ein

(eu �h



“ Glúk�cligkeit�elb�t. as

Men�ch in dem ganzen Laufe�eines Lebens hat ; wer die

Menge von angenehmenVor�tellungen, und Ewmpfin-
dungen, die unter allet zugleilz lebendenMen�chenîn

jederStunde, in jedemAugenblickeStatt finden, ausrech-
nen? WelcheSumme von Glük�eligkeitmuß nicht im

Ganzendaratis ent�tehe! Und wie oft gehènnicht die�e
Empfindungenbis zum Entzücken!Wie oftbrechen�ie
in heißeFkeudenthräuen, inlautes Frohlo>en,in Jubel-
ge�chreyaus! Und wie oft fließe nichtganzeJahre , und

noch größereAb�chnittedes Lebens dahin, wo den Men-

<en �tets wohl i�t, ws êr �einès Lebens�tets froh �eyn
Eau, und feineUr�achenzur Unzufriedenheit,und zum
Klagen findet! Freylichhabenzungleicher.Zeit tau�ender-
leyArten von unangenehmenVor�tellungenund Empfine
dungen unter den Men�chen Plazz freylih fließenzu
gleicheèZeit austau�end ünd wieder tau�end Augen
Thrätten des Kummers und des Schmerzes: aberwenn

die�es gleichdie Größedex men�chlihenGlük�eligkeitverz

mindert, o hebt �ie doch die�elbeniht auf, o bleibt�ie
dochnichknur groß, �ondernÜberwiegendgroß, Wo i�t
der Men�ch, dex, alles zu�ammengenommen,mehr unz

angenehmeals angenehmeVor�tellungenund Ewpfin-
dungengehabt, mehr Pein als Lu�t erfahrenhätte? Und
wenn es �olcheMen�chengiebt, wie klein i�t ihre Anzahl
gegen die Anzahlderjenigen, die �ich des Gegentheilszu
erfreuenhaben!Nein, dás Uebergewichtder Glük�elig-
keit vor dem Elendei�t groß¿ und �o gewiß, o gewiß
tnehr Leben als Tod, mehr Ge�undheitals Krankheit,
mehrUeberflußund Sättigungals Hungerund Man-

gel; mehr �reye und ungehinderteAenßerungder Gei�tes
und Leibeskräfteals gänzlicheUnthätigkeitoder{hmerz-
ha�teAn�trengungder�elben, mehr Liebe als Haß, mehr

- Hoffnungals Furcht, mehrWun�ch nah Verlängerütg
ihres Lebens als na< Verkürzungde��elben unter den

_ Men�cheni�t! Nein , für eine traurige Stunde , die wix

durch�eufzen,können wir hundert andere ruhigund froh
durchleben;für Eine Thräne, die uns der Schmerzause

preßt,



-

256 Der Werth der men�chlichen

prefit; nnen wir tau�end Thränen dex edlen Ernpfinds
�ainkeit, oder dex �tillen, frommen-Freude weinen z; für
Einen Unfall ; der uns begegnet, werden uns tau�end
erkannte uud unerkannte Wohlthaten zu Theil.

Endlich, M. A. Z., i�tdie men�chlicheGlük�eligkeit
eines immerwährendenWachsthums fahig. Und
dies erhdhetihren Werth ungemeinz dies heißt alle Kläz

gen über kurze Leiden und bald vorfibergehendesElend
ver�tummen,Die men�chlicheGlük�eligkeiti�t nicht in

die Grenzendie�es Lebens einge�chlo��enz �ie i�t �o , wie -

der Men�ch,der �ie genießt, un�terblih, Die Slük�elig-
Leit, die wir hiergenießen, und als vernünftigegute Mens

‘chengenieße, die uns ein Pfad von noh reinerer, höhe-
xer Glúk�eligkeitin einer be��ern Welt, und ihr Genuß
madchetuns des Genu��es die�er reinern und höhernGlük-

�eligkeit fähig. Laßt al�o die men�chlihe Glük�eligkeir
ißt noch�o vermi�cht, noch#0unterbrochen, noh o einz
ge�chränkt�eyn: welchein Gewicht, welch eine Süßigs
Xcit muß ihr nicht die Aus�ichtgeben,dafi �ie nie aufhó-
xen, �ondern immer forfdauern; immer zunehmen„immer

größer und vollkommener werden, und zuleztalles Uebel
“

und alles Elend gänzlichbe�iegen �oll!
Dies, M. A, Z., �ind die allgemeinenBegriffe,die

uns Vernunft und Erfahrung von der Be�chaffenheitund

Größe der men�chlichenGlük�eligkeitan die Hand geben,
Laßt mich noch einige Negeln zur richtigenSchäßung
oder Beurtheiluug der�elben in einzelnenFällen oder in

Rúük�ichtauf einzelneMen�chen hinzufügen.
Will�t du al�o, wein chri�tlicher Brudex , in einzel-

nen Fällen den Werth der men�chlichenGlük�eligkeitrichs

tig beurtheilen, und �ie gegen das men�hlihe Elend ab-

wiegen, �o verwechsleGlük und Glük�eligkeitja nicht
mit einander. Schließe ja niht von dem Mangel des

einen auf den Mangel des andern. Jenesi�t weit �elte-
ner als die�e : jenes be�teht in äußernVorzügenund Gü-
tern die uns �chmü>en, und-uns bald nüzlich,bald {ädr
li �ind; die�e in Vor�tellungeti/ des Ver�tandes und

Empfins



Glük�eligkeit�elb. 257

Empfindungendes Herzens, die uns Lu�t und Vergnügen
gewähren: jenes ijknicht in un�rer Gewalt, die�e hängt
größtentheilsvon uns �elb�t ab: beyde

‘

kdnnenfür �ich
be�tehen, beyde �tud oft von einander getrennt ; und �o
wenigdas Glut immer Glük�eligkeitzur Folge hat, eben

o wenig i�t jenesein nothwendigesErfordernißvon die�er.
Jreylih, wenn nux der Reiche, der Vornehme , der

Große, der Mächtige, nurder, den Slanz und Pracht
umgiebt, nur der, der alle Tage herrlichund in brauz

�enden Freudenlebet, glük�elig �eyn und heißen �oll, o
wir�t du wenigGlüf�eligkeitunter den Men�chenfindenz
denn vergleichungsroei�ekönnen nur wenige reih und

vornelhunund groß und mächtig �eyn, nur wenige�ich“
__dur<Pomp und Schimmer, oder durch ein üppiges,

wollü�tigesLeben von andern auszeihnen, Aber wenn

es nur wenige�olcheLieblingedes Glúks giebt, �o giebr
es um �o viel mehrGlük�elige, um �o viel mehr frohe
und zufriedeneMen�chen z und die kann�tdu in jeden
Stande, unter allen Kla��en von Men�chen, die kann�t
und wir�t du �ehr oft in den niedrig�ten Hütten des Landz
mannes, in der �hmuklo�e�ten Werk�tätte des Handwers
kers, niht �elten in dem wiedrig�ten Gewande der Arz

muth und des Elendes finden.
L

Will�t du fernerdie men�chlicheGlük�eligkeitîn eins

zeluenFällen richtig beurtheilen, �o hüte dich auf der

auderu Seite eben o �ehr , Ungkükund Unglük�elig-
keit für ein und eben da��elbe zu haltèn, odee aus
der Gegenwartdes einen immer auf die Gegenwart der

andern zu �chließen. Nein, Unglükgebiertniht immer,

gebiertbeydem wei�en und guten Men�chen nie Unglükz
�eligfeit; und un�er himmli�cher Vater, der uns zue
Glük�eligkeitbe�timmt hat, der hat un�re Natur und die

Matux der Dinge �o eingerichtet, daß wir viel Unglük
erfahren und doh glüfk�elig�eyn , und uns doch�einer

„Güte und un�ers gegenwärtigenund zukünftigenDa�eyns
freuen kônnen. Laßt cò �eyn, daßiih dur widrigeZu-
fälle Verlu�t an meinen Gütern , an meinen äußern

Li. Band. R Bors



258 Der Werth der men�chlichen

Vorzügen,an meiner Ge�undheit , an meiner Ehreleide,
daßeinigeQuellendes Vergnügensfür michver�iegen,
daß mir Freundeund Geliebte entri��en werdenz laßt es

�eyn , daß die�es alles meine Glüf�eligkeiter�chüttere,�tbre,
{hwäche;wird fie denn dadur gänzlih und auj immer

zer�tdret und zu Grunde gerichtet? Kann �te �ich denz

nichtgleichdem Baume, den der Sturm zur Erde nies

dergebeugt.hatte, wieder erheben, und die �ön�ten Blús
then und Früchtetragen, wenn das Gewitter vorüber ge-

gangen und Ruhe und Stille wieder herge�telt i�t? Habe
ih denn durch jenewidrigenZufällealle angenehineBor-

�tellungen und Empftndungen,die ih ehemals“hatte,
verloren? J�� mix denn mit jenen äugern Gütern und

Vorzügenauch meine innere gei�tige Vollkommenheit,
auh das Bewrußt�eyn de��en, was ic; bin und was ich
ein�t �eyn �oll , entri��en worden? Sind denn meine Ver-

hältni��e gegen Gott und die zukünftigeWelt, die mir �o
viel Tro�t und Beruhigung gewähren, au�gehoben?
Stehen mix denn nichtnoh tau�end andere Quellen der

Lu�t uud der Freudeofen? Heilen niht Zeit und Îach-
denken nnd Ge�chäfte die {merzhafte�ten Wunden , die

uns das Unglúkbeybringt?Hüte dichal�o jeden Unglükz
lichenfür unglüf�eligzu halten? Das Unglüki�t vorüber-

gehend;die Glük�eligkeirkaun tan�endAnfälle de��elben
aushalten , ehe-�ie da, wo�ie einmal fe�ten Grund ge-
faßt hat, entwurzeltwird. Hüte dich aus eben die�er
Ur�acheda, wo du Thränen fließen�iéh�t, immer Kum-
mer und Elend vorauszu�eßen®Sie flicßeneben �o oft,
vielleichtnochdfteraus Quellen dex Lu�t als des Schmer-
zes ; und gemeiniglich�ind es vermi�chteEmpfindungen,
bey welchendas Angenehtnedas Uebergewichtüber das

Unangenehmehat; Empfindungen, die mit den {üße�teu
Gefühlen des Wohlwollens undder Men�chenliebe, der

Tugendund der Großmuth, die nicht �elten mit entzú-
enden Erinnerungenan geno��ene, und mit denfrohe�ten
Anuö�ihtenauf küntigeSeligkeifnverbunden �ind.

Will�x



Glüfk�eligkeit�ebl�t. 259

Will�t du drittens, mein chri�tlicherBrudex, die

inmi�wlihe Glüfk�eligkeitin einzelenFällen und in Rük-

�it auf einzelePer�onen richtig beurtheilen, und nicht
den größten Theil der�elben über�chen, �o halte dich
nicht blos, nicht vornehmlichan die au��erordentli-
cen, glänzenden, jedérmann in die Augea fallens
den Arten und Au�tritte von Glúük�eligkeit,— die

�ind freylih �o häufig nicht in der Welt, — �ondern
zieheauch Und noch vielmehr die �tillen, hauslichen,

der Welt verborgenenVergnügungenund Freu-
den in Betrachtung. Bring die immer fortdaurenden
Vortheile und Güter, die der Men�ch genießt, mit in

Rechnung, wenn �ie gleicheben deswegen, weil �ie fort-
daurend �ind, kein �o �tarkes Gefühl von Lu�t und Freudé
in ihm erregen, Nur �elten köunen wir das lebhäfte
Vergnügender wiederherge�telltenGe�undheit und des

gefri�tetenLebens genießenz abertäglichdas �tillereVer-

gnügendex ununterbrochenenFortdauervon beyden, Nux

�elten können wir großeDinge zu Stande bringen,�elten
die Seligkeit, Wohlthäter und Erretter un�rer Brüder

zu �eyn, �{hme>enz aber täglichkönnen wir uns in dem

Gedanken, etwas Gutes und Nüzlichesan un�rer Stelle
und in un�erm Berufe ausgerichtetzu häben; beruhigen
und feeuen. Nur �elten können�ich �olchetnerklicheund

erwun�chteVeränderungenîn un�erm Zu�tande zutragen ,

die uns mit ganz be�ondern, noch nie geno��enen Freus
den durhdrängen4;aber täglichkönnen wir unzählicher
Annehmlichkeitenund Vortheile de��elben froh. werden.

Nur �elten können wir vielleichtan öffentlichenLu�tbarkei-
ten Theil nehmen , noc �eltener in dem hellen, blendenden

Glanze eines ausnehmendenuns wiederfahrnenGlückes

einhergehen; aber täglichkönnen wir das Vergnügendes

häuslichenLebens, des vertrauten Umgangs, und der

freund�{ha�tlihen Ge�präche mit den Un�rigengenießen,
täglichin dem�anften Lichtewandeln, welchesRuhe und

Zu�riedenheitum uns her verbreiten. Nur �elten �teigt
vielleichtun�re Andachtbis zum Entzückenz aber täglich

R 4 kann



260 _Dex Werth der menkhlichen

kann �ie uns Tro�t und Beruhigungund �tille Freude
gewähren. Und i�c nur jeues, i�t niht auchdie�es Glükz

�eligkeit? Soll das Gute und Anugçenehme,das wir �ooft,
das wir täglichgenießenkönnen, dadurch �einen Werth
verlieren, daß es uns �o oft, daß es uns täglichLu�k
und Vergnügenanbietet und gewähret? Sellte es uns

nicht eben die�es um �o viel {häzbarer machen?Trägt
es niht um �v viel mehr zu der Summe un�rer angeneh-
men Vor�tellungen und Enpfindungen, und al�o zu

uu�rer Glük�eligkeitbey?

Wl} du viertens, mein chri�tlicher Bruder , die

men�chlicheGlüf�eligkeitrihtig {äßen und beurtheilen,
und �olches insbe�ondere in Rüf�icht auf einzelneFälle
und Per�onen thun, �o betrachte den Men�chen nicht
blos als ein �innliches , �ondern auch als ein gei-
�üiges und morali�ches Ge�chöpfe, und bring auch
die Güter, die Vortheile, die Vergnügungenmit

“inRechnung, die er als ein �olches genießt. Oder,
haben wir nur dann angenchmeVor�tellungen und Eme

pfindungen, �ind wir nur dann glük�elig, wenn uns un�re
Sinne Lu�t und Vergnügengewähren, wenn un�er
Gaumengereizt wird , wenn wir un�re thieri�chenBes

dürfni��e befriedigen,wenn wir den Werth der Ge�und-
heit, der förperlihen Stärke, des Reichthums, des

äußern Wohllebensempfindenund genießen?Sind wir

es nichtauchund no< mehr, �o oft voir uu�rce Gei�tes-
kräfte mit Bewußt�eyn und nicht ohne guten Erfolg an-

wenden ; �o oft wir über wichtige, oder von uns für
wichtig gehalteneDinge nchdenken 4 o oft wir einige
Spuren der Wahrheit entde>en ; �ooft wir un�re Er-

kenntniß, von welcherArt �ie auch�ey, berichtigen,oder

vermehren? Sind wir es nichtauch, �o oft wir die Wür-
de un�rer Natur, die Größeun�rer Be�timmung, un�rer
�eligen Verbindungenmit der Gottheit empfindenz�o
oft wir als vernünftige, freye Ge�chöpfedie Herr�chaft
Uber uns �elb�t und über die Dinge, die außer uns �ind,
behanpt.nz�o oft wir einenSieg úber das Bö�e davou

tragt;



Glük�eligkeit�elb�t. 261

tragenz �o oft wir es merken, daß wir uns der chri�tli-
en Vollkommenheitnähern? Sind wir es niht auch,
�o oft voir ein gutes Vorhaben fa��en, oder ausführenz

�o oft uns Wohlwollenund Liebe gegen andere belebet!

�o oft wix uns mit Wohlthun be�chäftigen; �o oft wir

eine nüzlicheArbeit vollbracht, oder un�re Pflicht treu-

lich exrfüllethaben? Sind wir es nicht �elb�t alsdann,
wenn wir der Pflichtund der Tugend, oder dem gemei-
uen Be�ten etwas aufopfern; wenn wir aus Freund�chaft
oder aus Großmuth für andere leiden und dulden+wenn

wiv Widerwärtigkeitennnd Unglüksfälle�tandhaft er-

tragen und dadurh wei�er und be��er werden? O wie

viel zufriedener, wie viel glüf�eliger i�t niht oft der im

Dunkeln lebende, aber dentende und tugendhafteWei�e,
der leidendeaber fromtne Chri�t, als der reihe, vornehme
Weollü�tling, der ganz Flei�ch i�t und keine andere Ver-

gnügungenukennet , als die ihm �eine Sinne gewähren!
Bie viel mehr wahres, bleibendes Vergnügenver�chaf-
fet uns nicht oft Einc Stunde des ruhigen, heitern
Nachdenkensüber wichtigeDinge, und des �tillen Ge-

nu��eë un�rer gei�tigen Kräfte, als ganze Tage wilder,
brau�ender Freuden? Wieviel mehrträgt nichteíne edle ,

wolhlthätigeHandlungzu un�rer Zufriedenheitbey, als

nocho viele �chnell vorüber rau�chende�innliche Lu�tbar-
Feiten! Und wie �elten werden de��en ungeachtetjene rei
nen Vergnügungen,jene hößcru Freuden bey der Würs

digung der men�chlihenGlüfk�eligkeitin Rechnungge-
bracht !

Will�t du endlich, o Men�ch , deine und deiner

Brüder Slüfkf�eligkeitrichtig �häßen und beurtheilen, o
betrachte den Men�chen nicht blos nah gewi�-
�en Epochen oder Zeiten, �ondern nah dem gan-

zen Umfange �eines Lebens und �einer Schik�ale.
Verbinde das Vergangene, das Gegenwärtigeund das

Zukünftigein deinen Gedanken �o mit einander, wie �ie
in der Natux der Dinge mit einander verbunden �ind.
Wenn �ich die�er oder jener Ab�chnitt des Lebens eines

R-3 Men-



262 Der
|

Werth der men�chlichen

Men�chen durh Fin�terniß und Elend auszeichnet, {o
werden andere de�to mehr Licht darüber verbreiten, und

von de�to mehr geno��ener Glük�eligkeitzeugen. Oft i�t
der er�te Eintritt ins ge�chäftige , thätige Lebeu be-

{werli<h und müh�am, und �ein Fortgang bringt
Lu�t und Vergnügen, Oft i�t die Jugend , oft i�t
das höhere Alter reiher an Glük�eligkeit. Oft i�
{hon in die�em Leben mehr Genuß, oft mehr Zurüz
�tung und Vorbexeitungzum kün�tigetGenu��e. Will�t
du die Summe deiner und deiner Brüder Glük�eligkeit
be�timmen, �o halte die�es alles gegen einander , rene
alle angeuehme frohe Empfindungenzu�ammen, die

un�chuldigeLu�t der Kindheit, die lebhaftereFreude der

Jugend, die vernün�ftigern, edlern Vergnügungendes

mänulíchen und des höhern Ulters, Denke an alles,
was du Gutes und Angenehmesgene��cu ha�t. und

uoch genieße�t, und auh künftig zu genießenhoffen
darf�tz an alles, was du Gutes und Vorzügliches
bi�t uud ha�t und thu�t , uud iu folgendenZeiten �cyn
und haben und thun wir| und �oll|. Vergiß nie,
daß du un�terblich, daß du zur ewigen Glük�eligkeit
be�timmt , daß du �chon ißt in der Hoffnung�elig bi�t 5
und {licße von den Er�tlinzen auf die volle Erndte,
von der Süßigkeit des Vor�chmacks auf die ‘Süßigkeit
des völligenGenu��es. Die�e Regelu werden dich bey
der Schäßung der men�chlihen Glük�eligkeit �icher
leiten, und di die�elbe nah ihrer wahren Be�chaf-
fenheit und Größe erbli>en laßen.

Schließe al�o aus die�em allen , mein chri�tlicher
Bruder, daßder Men�ch von �einem Schöpferund Vaz

ter niht zum Elende, �ondern zur Olük�eligkeitge�chaf
fenz daß er mit großen Aulagen und Fähigkeitendazu
ausgerü�tet i�tz daß ev in �ih und außer�ih die maus

nihfaltig�ten uud reich�ten Quellender Lu�t und des Vers

gnügensfindetz und daßes fa�t immer �eine eigneSchuld
i�t, wenn er aus den�elben nichtZufriedenheirund Freu-
de {dpfet, Sließe fernerdaraus, daß die

Gelits



Glük�eligkeit�elb�t. 263

Glüfk�eligkeitLeine {o unbedeutende, verächtlicheSache
i�t, als �ich der Unglüklicheoder der Schwermüthige
zuweilenvor�tellet, und daß �ie uur der Men�chenfeind
ganz verkennen, nur der Unacht�ame und undenkende

Men�ch für klein uud unbeträchtlihhalten kann, Ja
{ließe zuver�ihtlih aus die�em allen, daß weit, weit

mehr angenehmeals unangenehmeEmpfindungen,weit

mehr Glük�eligkeitals Elend unter den Men�chen, weit,
weit mehr Gutes als Bö�es iu der Welt i�t. Erhöhe
endlichdie�e beruhigendeVor�tellung dur den wahren,
großenGedanken: daß-in dem ReicheGottes, des Got-

tes der: Liebe, die Glük�eligkeitimmer fortdauern und

immer allgemeinerund größerwerden, und daß hinge-
gen das Elend immer abnehmenund zulezt,ganz aufhds

xen „Sund Vollkommenheit und Seligkeit zur Folge
haben werde. So wir�t du würdig von Gott , und

xihtig von dem Zu�tande und der Be�timmung des

Men�chen denken. So wir�t du des gegenwärtigenLes

bens immer froher, und des zukünftigenimmer fähiger
werden. Amen,

i

R 4 XXXL



264 Regelnzur richtigenSchägung

XXXIII, Predigt.

Regelu zur rihtigen Schögungdes
= Werthes der Dinge.

SCOP
_P�alm-4j 9. 74

Viele �agen: wer wird uns wei�en ,; was gut i�t ?

(Kettder du die Liebe und Güte felberbi�t, und uichts
als Glüf�eligkeitwill�t und beförder�t, wie viel Fä,

higkeit, wie viel Mittel, glükfeligzu �eyn und zu wer-

den, ha�t du auh uns gegeben!Un�re Sinne und un�er
Gei�t, die Natur unddie Religion,das Sichtbareund das

Un�ichtbare,das Gegenwärtigeund das Zukünftige,alles

dffnetuns tau�endQuellen der Lu�t und des Vergnügens,
alles ver�pricht und gewähretuns Freude, alles ift be�timmt
und ge�chikt, uns immer vollkommener und glük�eligerzu
machen. Ja, du�orge�t, als ein kiebreicher, wohlthätigee
Water, für un�ern Leib und für un�re Seele, für un�re
thieri�chenund füxun�re gei�tigen Bedürfni��e, fix un�ern
äußern Wohl�tand, und für un�re innere Vollklommen-

heit, für un�er er�tes, ivrrdi�ches, und für un�er höheres,
ewigesLeben , fürdas, was uns un�ern Laufnachdem Ziele
erleichtern und angenchmmachen, uud {ür das, was uns

die wirklicheErreichungde��elben ver�ichernkann, Gott,
wie huldreich,wie gütig bi�t du! Wie viel ha�t du für
uns gethan! Wie väterlich für un�er Wohl ge�orgt! O
daß wir uns doch�elb�t eben�o liebten, als duuns liebe�t,
und von un�rer Seite eben foeifrig für un�re Glük�eligkeit
{�orgten, als du für diefelbe�orgte�t ! Duha�t uns zu ver-

vün�tigen, freyhaudeluden Ge�chöpfen gemacht. Wir
�ollenzwi�chendeim Guten und dcm Bö�en, zwi�chendem

VBe��ern



des Werthes dey Dinge. 263

Be��ern und dem Schlechternwählen, den Schein von

der Wahrheit unter�cheiden, uns über das Sinnliche und

Sichtbare erheben, und das Zukünftigemit dem Gegen-
wärtigen verbinden lernen. Un�re Glük�eligkeit�oll die

Folgeun�ers wei�en und guten Verhaltens �eyn: und dies

�oll ihr Fe�tigkeitund Dauer geben, und uns ihren Genuß
ver�üßen, Aber nochoft irren wir in un�erm Urtheile
und in un�rer Wahl + nochoft la��en wix uns den Schein
der Dingetäu�chenz nochoft die Sinulichkeirüber un�re
Vernunft herr�chen: noh oft ziehenwir betcügliche,
flüchtige,vergänglicheGüter und Vergnügungenden wes

�entlih�ten und däuerhafte�tenVorzügenund Seligkeiten
vor,

-

Und eben dârum find wir noh �o oft unzufrieden
und elend ; ebendarum mü��en wir noh �o oft über Mans

gel an Freudeund Glüf�eligkeit klagen. Gott , barms
herzigerGott, fül;re uns dochvon die�enIrrwegen zurüz
de. Lehreuns dochdeine gütigen,wohlthätigenAb�ichz
ten be��er exfennen und den�elben gemäßer denken und

handeln, Laß das Lichtdeiner Wahrheit den Pfad un-

�ers Lebens immer mehr exhellen, und uns aufGrimmer ver�tändigerund �icherer wandeln. Gieb doch,
daß wir die ver�chiedenenVortheile und Güter, die wir

aufdem�elben antreffen, und die uns alle Lu�tund Ver-
giügen,Freude und Glük�eligkeitanbieten , immer richti-
ger beurtheilen, und zwi�chen den�elbenimmer wei�er
wählen lernen. Segne zu dem Ende un�er Nachdenken
Uber die Lehrender Religion, die man uns ißt vortragen
wird. Laß uns ihre Wahrheit ein�ehenund empfinden,
und uns der�elbenals eines Leitfadens in un�ermganzen

künftigenVerhalten bedienen. Wir bitten dih als Chri-
fien mit kindlicherZuver�ichtdarum, und rufen dichferner
im Namen deines Sohnes, un�ers Herrnanz Un�er V. 2+

__Pfalm 4, v. 7+

Vicle fagen: wer wird uns wei�en, was gut i?

DesMen�ch kann mancherleyGüter be�ten, tnancherley
Verguligungengenießen, mancherleyVorzge �ich

R 5 erwerz



266 Regeln zur richtigenSchä6ung

erwerben, mancherleyArten von Vollkommenheit und

Glük{eligkeit�uchen und erlangen; aber niht alle haben
den�elbenWerth, und �elten kann�te der Men�challe, noh
�eltener alle in dem�elben Maaße oder Grade be�ißenund

genie�en.

-

Die�e Güter , die�e Verguugungen,die�e Vor-

zuge,die�e Arten von Vollkommenheitund Glük�eligkeit
Lonneu nichtimmer neben einander be�tehen. Die Erwer-

bung und der Ve�iz der Einen �treitet oft mit dem Be�iße
und der Erwerbungder andern, Die Einen können oft
nicht ohne den Verlu�t , oder die freywilligeAufopferung
der Andern erkgu�t oder erlangt werden, Es giebtFälle,

wo ich weder meinen Gei�t gehöriganbauen und vervoll-

Fommueu, nochdas Vergnügender treuerfülltenPflicht
genießenkaun, ohne meinen Körper zu �chwächenund

meiner Ge�undheit zu {adenz Fälle, woo ih meine Ges

wi��ensruhe und die Zufriedenheitmeines Herzens nicht
ohne offenbarenVerlu�t mancher irrdi�cheuVortheile er-

halten und bewahren kann; Fälle, wo ih zwi�chendem

WohlgefallenGottes und dem Beyfall und der Achtung
der Men�chen, zwi�cheninnerer, der Welt verborgener,
Vollkommenheitund äußern , glänzendenVorzügen, zwiz
�chen �inulichen und gei�tigen Vergnügungen,zwi�chen
gegenwärtigerund zukünftigerGlük�eligkeitwählen, und

das Eine um des Andernwillenfahrenla��en muß. Den
Meu�chen, der nicht nachfe�ten Grund�äßenhandelt, niht
Weisheit uud Tugendund Frömmigkeitzu �einen Fühs
revrinnen hat, können �olcheFälle leichtverwirren und in

Werlegenheit�eßen. Je wenigerer den Werth der Dinge
kennet; je mehx er �ih Ge�talt und Scheiúblendenläßt+
und je -�hwankender �eine Ge�iunungen und Neigungen
�ind: de�to ungewi��er wird er bey die�er Wahl �eyn, und

de�to dfter wird er das BVb�edem Guten, das Schlechtere
dem Be��ern vorzichen, Euch vordie�er eben o quälens
den als gefährlichenUngewißheitzubewahren , M. A. Z.,
und eu< in �olhen Fällen �ichere Ent�cheidungsgründe
an die Hand zu geben, i�t die Ab�ichtmeines gegenwärtis
gen Vortrages, Dadurchdeuke ih die FrageRun�erm

exte



des Werthes der Dinge © 267

Texte zu beantworten: Viele �agen, wer wird: uns.

wei�en, was gut, was in jedem Falledas. Be�te i�t?
Wir haben bey ver�chiedenen Gelegenheitenden

Werth der vornehm�ten Dinge, die zur men�chlichen
Glük�eligfeitgehörenoder dazu gerchnet werden, abges
wogen z wir haben das Gute und Vorzüglichedes Lebens,
der Ge�undheit, des Reichthums, der Ehre, des �inn-
lichen, des gei�tigen Vergnúgens, der Andacht , der

Tugend, der Frömmigkeit, der Religion> des Gottes

dien�tes; wir haben die Vorrheiledes ein�amen, des ges

�elligen, des ge�häftigen , des Landlebens, des häuslis
hen Glückes, der Freund�chaft, der Freyheit, der Ge-
lehr�amkeit u. . wo,unter�ucht, und ge�unden, daß �te alle

an und fur �i �elb�t Achtung verdienen, daß �te alle

mehr oder weniger zu un�rer Olük�eligkeit beytragen.
Laßt uns nun dée�eDinge unter einauder vergleichen,
oder �ehen, welchewir den andern vorziehen, welchewir

den andern aufopfern, odex um ihrentwillen fahrenla��en
mü��en, wenn wir �ie nicht zugleicherlangenund be�ißen
konnen. Will�t du in die�er Wahl �icher gehen, mein

chri�tliher Bruder, �o laß dir folgendeRegelnund

Ent�cheidungsgründedabeyemp�ohlen�eyn.
Ziehe er�tlih das Nothwendige dem blos Ange-

nehmen und Bequemenvor. Jenes i� der Grund
der Olüfk�eligkeit; die�es ein Theil des Gebäudes, das

du auf dem�elbenaufführen�oll�t. Jenes kann�t du nicht
entbehren ohne elend zu �eyuz der Mangel von die�em
vermindert uux deinen Wohl�tand und dein Vergnügen.
Esi�t angenehm, �ich zu bereichernund im Ueberflu��ezu
leben; aber nothwendig,ein unbefleïtesGewi��en zu has
ben, und �ich weder vox Gott noh vor Men�chen �cheuen
zu dürfen, Es i�t angenehm,von Jedermaungeachtet
zu werden z aber nothwendig,des WohlgefallensGottes
ver�ichert, und mit �ich �elb�t zufriedenzu �eyn. Es i�t
augenehm, �ih mannicfaltige, weitläuftigeKenntui��e
vou allem, was die Wißbegierderühret und befriediget,
zu erwerben; aber uothwendig,�ich um Hage LOide

;

ins



268 Regeln zur richtigen Schäbung

Ein�ichten in die Ge�chäfte �eines Standes und Berufes
zu bekünmern. Esi� angenehm,in manhzerleyVer-

bindungenmit vielen andern Men�chen zu treten, und weit

um �ich her zu wirkenz aber nothwendig,die engen Vers

bindungen,in welchenwir als Hausväter, als Gatten,
als Bürger �tehen, gewi��enhaft zu erfüllen, und in dem

nähern Wirkuvgskrei�e, den uns die Vor�ehung ange-
wie�en hat , ret ge�chäftigund nüzlih zu �eyn. Es i�
angenchm, lange und in dem Genuße einer blühenden
Ge�undheit zu leben-zaber nothwendig, tugendhaftund

fromm und gemeinnüßigzu leben. Es i�t angenehm,
mit äufern Vorzuúgenge�hmükr und von einem gewi��en
Glanzeumgebenzu �eyn z aber nothwendig,�ich um inne-

re Vollkommenheitzu bewerben und für ihr be�tändiges
Wachéthnmzu �orgen.

“

Es i�t bequem,nnter keiner Art
von Zwangzu �tehen, �eineu Neigungenit allen Stücken

zu folgen, �ich von andern bedienenzu la��en, uud �eine
Zeit zwi�chen Vergnügenund Ruhe zu theilenz aber .

nothwendig, díe Pflichten �eines Standes und Berufes
treu zu'erfüllen,und der Ge�ell�chaft die Dien�te, die �ie
uns lei�tet, durh Gegendien�tezu vergelten. Jenes alles
Éonnen wir entbehren, ohne unglük�eligzu �eyn, aber nicht
die�es. Zicheal�o in allen Fällen das Nothwendige, das ,

ohnewelchesdu nicht glük�elig�eyn kann�t, dem blos An-

genehmenund Bequemen , dem , was blos in gewi��er
Ab�icht deine Slük�eligkeitvermehret und erhöhet; ziehe
ein gutes Gewi��en allem Reichthume, das Wohlgefallen
Gottes allem Lobe der Men�chen, die Kenntni��e, die
du zu deinem Amte und Berufe nöôthigha�t, allen an-

dern Kenutni��en, deine häuslichenund bürgerlichenVerz

bindungen und Verhältni��e allen andern Verbindungen
und Verhältni��en, ein tugendha�tes und gemeinnüßLiges
dem läng�ten und gefunde�ten Leben ohueTugend und

Gemeinnüßigkeit,deine innere Vollkommenheit allen

äußern Vorzügen,deine Pflicht aller Bequemlichkeitund

Utiabhängigkeitvorz opfere jenemdie�es alles mit Freu-
den auf, weuu du zwi�chenbeyden wählenmußt. Jes

ues



des Werths der Dinge. 269

nes gchdretnothwendigund we�entlih zu deiner Glük-

�eligkeit7 die�es kann�t du entbehren und doh glük-
�elig �eyn.

Schäteferner, wenn du richtigurtheilenund wäh-
len will�t , �chaße diejeaigenGüter und Vorzüge,

die du dir �elb�t erwirb�t , die Folge und “Beloh-
nung deineswei�en und guten Verhaltens �ind,
weit hoher als diejenigen, die dir ohne dein Zu-

thun und ohne deine Verdien�te vermöge einer

gún�tigern Verbindung der äußernDinge zufallen,
wenn gleich die�e an und für �ich �elb| weit größer und

glänzender�eyn �ollten , als jene, Ein mäßiges Ver-

mögen, das du dir dur<h Ver�tand und Klugheit,
durchFleiß und Arbeit�amkeit , erworben ha�t, i�t weit

mehr werth als der größte Reichthum , den du ererbt
oder dur irgend einen glüklihenZufall erlangt ha�t.
Die gering�te Würde , das einge�chränkte�teAn�ehen,
wozudu dichdurch deine Ge�chiklichkeitund deine Ver-

dien�te um die Ge�ell�chaft erhoben ha�t, bringt dix

mehr wahre Ehre, als aller , noh {oblendende, Glanz,
der dih vermöge deiner Geburt umgiebt, oder von

Höhernund Größern, mit welchendu verbunden bi�t,
auf dichzurükfällt. Die Vorzúgedes Gei�tes und des

Herzens, die du als Früchte deiner tugendhaftenBes

mühungen, deines unabläßigenStrebens nah höherer
Vollkommenheitbetrachtendarf�e, mü��en dir theurex
�eyu, als alle noh �o große Gaben und Talente, die du

der Natur, oder deiner er�ten Erziehung zu verdanken

ha�t, Das Zengnißeines guten Gewi��ens , das �{<-
auf inniges Beroußt�eyn deiner Recht�chaffenheitgrún-
det und der Lohn deines Un�chuldigen, frommen Vere

haltens i�, mú��e mehr bey dir gelten, als der �hmei-
chelhafte�teVeyfall und bas lavte�te Lob der Men�chen,
die dich �elten genau genug kenuen, und gemeiniglih
mehr nah dem Scheine als nah der Wahrheit beurs

theilen, Die Achtungund Liebe, die man dir um deiner

_{elb�



270 Regeln zur richtigen Schäkung
�elb willen, um de��en willen, was du witlich bi�t und

thu�t, die man dix als einem ver�tändigen, gutenMen�chen,
als einem. núzlihenGliede der Ge�ell�chaft erwißt, die

mü��en dir weit mehx werth �eyn , als alle noh tiefe
Ehrenbezeugungen, die man dir um deines Standes, um

deines Amtes, um deines Reichthums willen rwoiderfahren
läßt. Denn alle jeneGüter undBorzüúge, deren Erwer-

bung {nd Be�iz mehr von dix �elb�t als von demn Slüúcke

abhâugen, kann�t du weder erlangennochbehaupten, ohne
deine edlern Fähigkeitenund Krä�te anzuwendenund zu .

üben, ohnedadurchwirkli wei�er und be��er und voll-
Xommener zuwerden; und die�eWeisheit , ‘die�e morali-
{e Güte, die�e Vollkommenheitbleibt dir eroig, bleibt

dir auch dann , wenn du jeneäußern Güter und Vorzúge
verlier�t, wenn du in einen Zu�tand übergeh�t,in welhem
�ie nichtmehr �tatt findenund keinen Werth mehr haben.

Ziehedrittens,mein chri�tlicherBruder, dex du die
Güter , die Vergnügungen,die Vorzügedie�es Lebens,das,
was zur men�chlichenGlük�eligkeitgehdretoder dazu gez
rechnetwird, richtigbeurtheilen, und zwi�chendie�en Din-

gen als ein Wei�er wählen will�t, zichedás, was in
deiner Gewalt i�t, demjenigenvor , was nicht von

dir , �ondern von lauter außern, zufälligenUr�achen
und Um�tändenabhängt. Nach jenem wir�t du nie

vergeblich�treben z jeneskann�t du geroiß,kann�t du immer

haben und genießen;da du in Rük�icht auf die�es �ehr oft
Zeitund Kräfte ver�chwenden,und der Fortdauer �eines
Be�ißes nie gewiß �eyn würde�t, Es �teht in deiner Ge-
walt , die Herr�chaft Über dich �elb zu behaupten, und

das Jochdes Jrrthumes , des Vorurtheils , der moralíis

chen Knecht�chaftvon dix zu îoerfenzaber es hängt nicht
von dir ab, ob du über andre herr�chen, oder ihnen un-

terworfeik �cyn, ob du die Stelle eines Befehl8habers oder

einesUntergebenenin der Ge�ell�chaft bekleiden will�t.
Es �teht in deiner Gewalt , dichdurch eine wei�e , chri�tliche
Dent -und Sinnesart der Seligkeiteines ruhigen, zu-

fries



des Werthes der Dinge. 27

faedenenHerzenszu ver�ichernzaber es hängt niht von

dix ab, das GlÛk des Reichthums, oder der Macht , oder

eines erhabenenStandes zu genießen. Es �teht in deiner

Gemalt, deinen Gei�t anzubauenund dein Herzzu reinigen
und zu be��ern 5 aber es hängt nichtvon dir ab, deinen

áußern Wohl�tand �o blühenduud glänzendzu machen»
als du es wün�chte�t, Es �teht in deiner Gewalt, das,
was du vermögedeines Amtes und Berufes zu thun ha�t,
gewi��enhaftund treu zu thunz aber es hängt niht von

dir ab, �o viel Gutes damit außer dir hervorzubringen-

und �o viel Einfluß in das gemeineBe�te zu haben, als
du gerne wollte�t, Es �teht in deinec Dewalt , dichdur
Recht�cha�fenheitund Tugendvon andern Men�chen auss"

zuzeichnenzaber es häugtniht immer von dir ab, dih
durchvorzüglicheGaben und Ge�chiklichkeiten,oder durch
be�ondereVerdien�te über �ie zu erheben. Es �teht in deiner

Gewalt, Gott, deinem höch�tenOberherrnund Richter,

vool)(zugefallenund dich�einer Gun�t zu erfreuenz aber es

hängtnichtimmer von dir ab, den Beyfall und das Lob
deiner Zeitgeno��enzu erlangen, oder dich der Gun�t der

Großen und Mähtigendie�er Erde zu ver�ichern. Es �teht
in deiner Gewalt , dix dur Be�cheidenheit, durchDien�t-
fertigkeit, dur<hWohlthun jederArt die Liebedeiner Nes

benmen�chenzuerwerben; aber es hängtnichtvon dir ab,
von ihnen verehrt, bewundert , hervorgezogen,oder auch
nachVerdien�t ge�chäztund belohntzu werden. Es �tehr
endlichin deiner Gewalt, tugendhaftund fromm zu leben,
und dich dadurchzu einem höhern Leben vorzubereiten;
aber es hängt nichtvon dir ab, eine grofie, eine glänzende
Rolle in die�em Lebenzu �pielen, oder da��elbebis zur höchs
�ten Stufe des men�chlichenAlters zu verlängern, Ver-

{wende al�o deine Zeitund deine Kräfte niht im Be-

�trebennah Gütern , nah Vorzügen,nah Vergnügungew
die nichtvon dir abhängen, nnd die eben �o oft und noch
dter demjenigen, der �ie niht �uchet und nicht verdienet ,

“als deznjenigen,der �ih darum bewirbt und ihrer werth
i�t, zufallen;�ondernverwende �ic aufdas , was in deiner

Gewalt



272 Regelnzur richtigèn Schäbung

Gemalt i�t, {owir�t du�ie nie vergeblichanwenden tid
deines Zieles, der Glük�eligkeit, nie verfehlen.

Zieheviertens, wenn du zwi�chenden Dingen, die

zur meu�chlizen Glük�eligkeitgehörenoder dazu gerechnet
werden, weislih wählenwill�t, ziehedie Thatigkcitder

Ruhe vor. Ruhe, unthätigeRuhe, i�t eigentlinur
Mangel , nur Ein�chränkung,nur Folgeund Beweis von

Schwachheit. Thätigkeitallein i�t Leben, i�t Genuß,i�t
Glúf�eligkeit. Fethätiger dubi�t, und jewei�er, �e wohl»

«thâtigerdeineThätigkeiti�t; de�to vollkommener, de�to
gottähnlicherbi�t du. Will du al�o deines Lebens recht
froh, will�t du glük�elig,undin einem hdhernGrade glük-
jelig �eyn ; o �trebe nie nah der Ruhe, als nah dem

Ziele; �onderngenieße �ie nur als Mittel zu größererThäs
tigkeit; und ziehedasjenige, was dich auf eine deinen
Kräften angeme��ene Wei�e be�chäftiget, und dir er�t nach
Müúheund Arbeit Lohn und Genußver�pricht , immer

demjenigenvor , was deine Kräfte ungebrauchtläßt , dich
in Trägheiteinwieget, und dir Vergnügenoder Vortheile
verheißt, die dih gar nichts ko�ten. Denke al�o lieber

lb, und �cheue die Mühe dex Unter�uchungnicht, als

daß du blos andere fúr dichdenken läßt, und dichin ihren
Aus�prüchenund Ein�ichten beruhige�t. Arbeite lieber

�elb�t , und übe dur Arbeit deine Kräfte, als daß du blos
andre für dicharbeiten läßt, und die Früchte ihrer Arbeit
in träger Ruhegeuieße�t. Zicheeine ge�chäftigeLebens-
art, ein Amt, eine Stelle, die deinen Gei�t in größere
Thâtigkeit�eßen und dir wenigMuße brig: la��en, jeder
andern Lebensart , jederandern Stelle vor , die dichwenig
oder gar nicht be�chäftigen,wenn gleichdie�e weit vortheil-
hafter und an�ehnlicher�eyn�ollten als jene. Schäßedas

Vergnügen, das die Frucht deines Nachdenkensund

deines Fleißes i�t, das du mit Mühe und Arbeit, im

Schweißedeines Ange�ichts, erkauftha�t, weit höherals

jedesandre, das dir der bloßeZufalldarbietet , und das du

blos genießen �oll�t, ohne es dir bereitet , oder da��elbe
verdient zu haben. Jenes wird dichweit vollkömmener,

: weit



des Werthes derDings 253

weit zufriedeñèrund glük�eligermachen als die�es) und

keine An�trêtigung, keinèMühe, die zu die�emZielefühtet,
i�t Verlu�t, jèdei�t Gewinn, und Gewinn, dex dir auch
daun noch bleibt, wenn der Träge von �einer unthätigen
Ruhe und von �einem �âttigenden Genu��e nichts als ein

trauriges Andenken übrigbehält,
IBill�t du fünfcens, mein chri�tliher Brüdéx, die

Güter, die Vorzüge, die Vergnügungen, die zur nens
lihèn Glük�eligkeitgehören,' oder dazugèrechnetwerden,
richtigbeurtheilen,und zwi�chenden�elben als ein Wei�er"
wählen, ziehedas Gei�tige dem Sinnlichen, das,
was deinen Gei�t zufriedenerund vollklomtnener wmadhet,

demjenigenvor , was dir blos vermittel�t deiner Sin? Lu�k
und Vergnügèngewähret, oder deinen äußernWohl�tand
befördert, Thieri�chesLeben,Ge�undheitund Stärke des

Körpers,Reichthumvon irrdi�chen Gütern, �ind un�treitig
begehrenswürdigeDinge$ abr gei�tiges Leben, Gé�unds
heitund Stärke der Seele, Reichthumaù Erkennkuiß;an

ANA und Tugend�ind weit’, weit bégehrenswürdiger.

we
kdnnen uns eben �ó leiht:{hädlichals núzlih wers

den: önnen uns eben �owohlelenòals glüf�elig machen;
und ‘rau�endZufälledunnen uns die�elbenentreißenè" dié�e
�ind und bleiben �tets wahreGüter; kbnnen uns nie chas
denz macheuns �ts und auf imwer glük�elig,-Jenè
�ind außexünsz gehörenuicht| nothwendigzu ns �elb�t z

�ind nux anfeinekürzereoder längéreZeit mit uns. verbunsz

. denz; die�e gehörenwe�entli zu un�et Jch, �ind ünaufs
lôslih mit uns vérbunden , undbe�tehen, längeáls wie

�elb�t be�ehen, Bedenke dichal�o nicht, dié Ge�utidheik
und das Leben deines Körpersdex Ge�undheit ünd-dérit

Leben deines Gei�tes , den Reichthuman Golö utid SilbeL
dem Reichthurnan Weisheitund-Tugend, dên äußerit
Wohl�tänd-deinex innern Vollkömmenhéitaufzuopfert;
wenú du zwi�chenbeydènwählen mußt , weun du nicht
beydezugleichbé�ißen und erhältenfanu�t: Jene �tud nux

Gelegenheitén, nux Mittel zur Glük�eligkeit: die�e mächen
dieo �elb�taus. Hütedich, das Mittel dem

Il, Bgndò‘ S Ends



274 Regeln zux richtigenSchô6ung
_

Endzwe>>evorzuziehen„oder nachjenemeben �o eifrigals

nachdie�em zu �treben. Stand, Rang, Machtund Gez

walt, An�ehen und Würde �ind allerdingsglänzendeVor-

zúgezaber geibterVer�tand, bewährteRecht�cha��enheit,
unverbrüchlicheTreue , fromme, chri�tlicheGe�inuungen,
ein reines Herz, ein un�chuldiges,wohlthätigesLeben , gröf-
{exeChxri�tusähnlichkeit,größereGottesähnlichkeit,�ind
voeit „weit häzbarereVorzüge. Jene gehörenzu deinem

äußern Zu�tande, und verändernfich:zugleih mit dem�els:
ben; ‘die�echmüd>endeinen Gei�t, uud �ind �owie ex uns

�terblich. Laß al�o nicht�ene, �onderndie�e, das lezteZiel.
deiner Wün�cheund Be�trebungen �eyn, SinnlicheVer-

gnügungen�ind un�treitig: wahre Vergnügungen, und

wenn �ie re<htmäßigund un�chädlich�ind, �o. �ind. �ie deines

Wun�ches und deines gemäßigtenBe�trebens werth: aber

weit reiner, weit edler �ind doh die Vergnügungendes

Gei�tes und des Herzensz das Vergnügen, das uns die

Erkenntnißder Wahrheit, die Erfüllungder Pflicht,

das Wohlthuu gegen -un�re-Brüder, der. Fortgang im

Guten, ‘die Gemein�cha�tmit Gott und die Freudeúber

Gott, die hoffuungsvolleAus�icht iu ein be��eres Leben

gewähren. Jene haben:wir: mit den Thierendes Feldes-
gemeinz:die�e verbinden uns: mit höhernLVe�en, mit dex

Gottheit �elb�t, Jene zichenoft Ueberbruß,Eckel und

Schmerz;nch�ich 3

-

die�e�ind eben �o wohlthätigals uns

{ädli<,: und verlieren-ihrenWerth und ihreSüßigkeit
nie. Laß-dichal�o jenenie an der Erwerbungund dèm

Genu��e vow die�en

:

hindernz laß nicht die Sinnlichkeit,
�onderndie Vernun�t dich.in der Wahl deines Verguú--:
gens leitenz{ße das,“ was deinen Gei�t und dein Herz.
befriedigetund erfreuet , weit höher als das, was deinen

Sinnen �{meichelt ; und opfredie�esohneBedenkenjenen
auf, wenn du nur eines von beydengenießenkmnn�c. So
wir�t du die Wahrheit dem Scheine, das We�entlichedem:

Zufälligenvorziehen, und deine Glük�eligkeitfe�t gründen.
Will�t duendlich die Güter, die Vorzüge, die Vers

gnügungen, die zur men�chlichenGlüf�eligkeitgehören,
richtig



des Werthes der Dinge: Î 255

richtigbeurtheilen, und zwi�chendetü�elbenin �olhei Fäl
len, wo �te nicht nebénéinander be�tehenkönnen, weisli<h
wählen, �o ziehedas BlèéibendédemVergänglichen/
das Ewige dem Zeitlichenvor. Du wün�che�t ja nicht
blos’auf etlicheTageoder Jahré 3 du wün�che�tauf imme
glük�eligzu �eyn." Suche al�o deine Glük�eligkeit, nicht
in dem, was nur wetüigéTâge oder Jahrê be�teht und
dann ver�chwindet+*�uche �ie votuemlichin dé, wás uns

vergänglichund imtnerwähréndi�t.

“

Alle äußereDinges
die'dichjeztbeglücken,vergnügen, erfreuen , �ind vergängz
li) �iud vön kurzerDauer nur deine innere ‘Vollkómsz
méênheit, die Vollkominenheitdeines Gei�tes ,' bleibt eroige
Wasi� ungerwi��er als dex Be�iz des Reichthtimns?Was
i�t vergänglicherals ‘irrdi�che Hoheit, als' An�ehen und
Ehre beyden Men�chen ? Was i�t bêtrügliher als ihre
Gun�t ? Was i�t flichtigerund eitleL'als�innlicheLu�t ?
Was i�t hinfälligerals Ge�undheitünd Stärke, als das
Leben �elb�t ? WelchenZufällen; welchènAbwvechslungen
und Umkeéhrungen�ind nicht allé die�éVörtheileüundGüz
ter unterworfen! Wer kann �ich nur Ein Jähr; nur Einett
Tag, nur Eine Stunde mit völligerGewißheitdardufvérz

la��én ? Und wie unausbleiblichi� nichtfrüheröder �pätéL
ihr gänzlicherVerlu�t! Nichts von die�einallen bleibt di
im Todé und irn Grábé? ‘nichtsvön die�em állen begleite
dichin die Ewigkeit; nihts von die�emallen behält int

jeñerbe��erti Welt’; der du entgegenéile�t, den gering�ten
Wekth/! Nein ;-dâhit begleitendic nux deine gei�tige
Vorzúgé7 deine gutenGe�innungtn‘'ündThätétè dort gilE
ur Weisheit ; Tugend,NRecht�chaffénheit',ein rithkigdens
Tender Ver�tatid, ein wohlgeordnetesHerz , eine glükliché
Fertigkeitre<ht undwöhlzu thun."

“

Nur“ dies �ind bleis
bénde Güter und Vörjlige;Güter undVorzüge,die dent
Wech�el der Dingenichtunterworfen �ind, die dir wedeL
Tod nochGrab entreißen können, “ Lérüe�t du“hier vèr-

vün�tig und edel denkeùz lerne�t du dich �elb beherr�chen
und deineLú�té be�iegenz lerne�t dualle deitiéFáhigkeitei
und Kräftenachdem Willen de��eü, der �ie dir gegebenhäf,

S s und



O

4s Regelnzuuricht.Schöbungdes Werthes 2c.

und zum Be�ten deiner Brüder gebrauchenzlerne�t: du

Gott über alles, und deinen Mäch�ten als dich�eb�t lieben z
erwirb�t u dir hiereineÜberwiegende„ wirk�ameReigung
zuallem, woas rechtund gut , was �chön und groß i�t; ma-

che�t du dix ißt die Erfüllung deiner Pflichtzur Freude,
“und Wohlthunzum Vergnügen2. �o bi�t du glük{elig,.

und wir�t es ewiglichbleiben, wenn du gleichweder reich,
nochgroß, no< mächlig,uochge�und, noh �tark bi�t, noch
langelebe�t. O �o vergiß uie, daß alles Sichtbare, o
blendendund �o reizendes auch�eyn mag , vergänglichi�t -

und nur eine kurzeZeitwähret 2 daß aber dein Gei�t uns
-

�terblich,daß deinekünftigeBe�timmung groß, daßdie�es
Leben nur Vorbereitungzu einem höhernLeben i�t, und

daß al�o in Rük�icht avf deine wahre Glük�cligkeitalles

darauf ankômmt, daßdu die Vollkommenheitdeines Geis

�tes beförder�t, deine große Be�timmung erreiche�t, und

dichjeneshöhernLebensfähigund würdigmache�t.
_

Unddies, M.A, Z., �ind dieEnt�cheidungsgründe,

die Regeln „ ¿die uns bey der Beurtheilung und in dex

Wahl der Dinge,diezur men�chlichenGlüf�eligkeitge-

hörenoder dazu gerechnetwerden, leiten mü��en, und die
uns gewiß �icher leiten werden,

- Wenn wir in Rük�icht
auf alle Gúter , alleGe�chäfte,alle Vorzüúge,alle Vers

gunügungenund Freuden die�es Lebeus das Nothwendige
dem blos Angenehmenund Bequemen, das , was wir

uns dur< Nacbdenkenund Uebungerwerben, dem , was

uns der Zufallunddas Glük darbieten , das, was in

uu�rer Gewalt i�, dem, was niht von uns abhängt;
wenn wir dieThätigkeitder Ruhe,das Gei�tige dem Sinn-

lichen, das Bleibende dem Vergänglichenuud das Ewige
dem Zeitlichenvorziehen:�o werden wir auf dem Wege,
der zur Glük�eligkeitführet , keinen einzigenvergeblichen
Schritt thun, und die�es eroun�chteZiel �o gewiß ergrei-
fen, als wir da��elbeauf die�em Wegeverfolgen.Amen.

Anhang.



Anhang
I. Predigt.

Das

Lob Gottes
für

die Wiederher�tellung des Friedens.

Eine FriedenSpredigt.

über

x Könige8, v. 56.

Gelobet �ey der Herr , der �cinem Volk J�rael Ruhe gegeben

hat ?

Gehaltenden 6 Zunii 1779.





GG“; barmßherzig�ter, gütig�ter Gott , Freude und Dank

ver�ammeln uns heute vor deinem Ange�ichte. Freude
Über die Wiederher�tellung un�rer Sicherheit und un�ersWohls
�tandes + Dank für den Schuz , womit du uns bedekt , und die

Hülfe, die du uns gelei�tet ha�t. Jadu ha�t un�er als ein Vater

ge�chonctz tau�end Gefahren und Uebel ha�t du von uns abges
wandt, und uns mit deinen ko�tbar�ten Segnungen , mit detn

Segen des Friedens und der Ruhe begnadiget. Gelobet �cy
deine barinherzigeGüte für die�es un�chäzbareGe�chenk! Ges
lobet �ey deine ver�chonende Gnade, die nicht mit uns handelt

‘nach un�ern Sünden und uns nicht vergilt nach un�ern Mi��es
thaten, die liebex �egnet als �trafet ; und uns mehr durch Wohls

thaten als durch �trenge Zuchtmittél zum Behor�am und zur

Picht erweckenwill ! Wohl uns, daß wir unter deiner Auf�icht
�tehen ¡ daß wir von dir beherr�chet und regieret werden; denn

deine Auf�icht i�t die Au��icht-des be�ten huldreich�tenVaters,
deine Herr�chafti�t die Herr�chaft des wei�e�ten, gütig�ten Res

genten ! Wohluns , daß alle un�re Schik�ale von dir abhängen;
denn’ du leite�t-�ie alle, �o wie es �ür'uns und die ganze unzähls
bare Familie deiner Kinder auf Crden ambe�ten i�t! Dáâs ers

fahren und bekennenalle deine Verehrer ; das �agt einTag dem

andern , eine Nacht der andern , eine Begebenheit der andernz

das rufét uns insbe�ondere der heutige Tag mit. lauter Stimme

zu z das i�t izt der Lobge�ang des ganzen , von dir geretteten und

vor dir ver�ammelten Landesz unddafürwerden dich ein�t mit

uns alle Zungen. und Völkerprei�en! Ja, unter deinem Schußze
fonnen und werden wir auch ferner �icher wohnen. Unter

deincr väterlichen Au��icht und Für�orge kann es uns an keinem

wahrenGuten fehlen. Vondir, un�erm huldreich�ten, wohls

thâtig�ien Vater „dürfen und wollen wir alles hoffen, alles ers
warten „was uns izt und in allen künftigenZeiten fromm und

glüf�elig machenkann. Dankbar und froh wollen wir nun den
Weg des Lebens.und. der Pflicht den du-uns.erhelletund ges

ebnet ha�t, fort�czen,undnie an deinexLiebeundHülfezweifelus
S 4 Vater,



280 Das Lob Gottes für die

Vater, �ichmit Wohlgefallen auf die Freude und den Dauk
deiner Kinderherab! Heilige die�e Freude ; laß die�en Dank

des-Herzens: laß ihn dauerhaft und fruchtbaran guten Wers
ken �eyn! Nein, ermü��e nicht auf die�en Tag, uicht auf den

Ort un�rer gottesdien�tlichen Ver�ammlungen einge�chräukt
�eyn, Nein, dich, un�ern gütig�ten Vater und Wohlthäter,
zu lieben, unsdeiner zufreuen, und dir aus Liebe zu gehors

chen, das mü��e heute und- morgen und alle Tage un�ers Lebens
un�er angenehm�tesund lieb�tesGe�chäfte �eyn, �owie es heute
und morgen und alle Tage un�ers Lebens un�re P�licht, un�ee -

Ehre und un�re Seligkeit i�t.
-

Befe�tige uns in die�eu Ge�ine
nungen durch die Betrachtungen , die wix izt über deine Güte
und un�re Glüfk�eligkeitan�tellen werden, und erhdre un�er
Gebet durch Je�um Chri�tum, in de��en Namen wir dich �ers
per anxufen und �prechen: Un�er Vater 24 ©

-

x Könige8, v. 56.

‘Gélobet�ey dex Herr, der�cincm Volk I�raelRuhege«
i

gehenhat!

‘einen Brüder güte Bot�thaftzu vertündignM: A. Z.z
“ �e’ auf die Wodbithatenun�ers Gottes: und Vaters irá

Himmelaufmerk�am ; und in dem Genu��e der�elbenecht froh

zu machen ; �te zur Lobpkci�ung �einer Güte , zur Dankbarkeit
und Liebe gegén ihu'zu erwe>cn: �e im Vertrauen auf ihn zu

�tärken, und ihnen Aus�ichten von noch größere Glük�eligkeit
zu öffnen+welch ein angenehmes, �eliges. Ge�chäfte i�t das

nicht für Men�chen ; die ihre Brüder, und'in' ihnen und mit

ihnén. ihre gemein�chaf�tlihen Wohltläter und. Vater im

Himrnel lieben ! Und die�es �elige Ge�chäfte i�t das“ un�criges
M. Th. Fr. Dazu �ind wit �tets. als Lehrer dex Religion
Und des Chri�tenthums berufe: “Dazu�ind wir: insbe�ondere
heute béruüfen, da wir euch Frieden predigen; Und cuh zuni

Danke gegen Gott , den Friedegeber, Und zur Freude über

die�es Ge�chenk �einer Gütè“exive>en �ölleri, "Hs vernthmet
| dennyn�ern'Auftrág'alr ad um�o viel aüfmerk�ämer,und

befolget



Wiederherßellungdes Friedens. 281

befolgetihn um �o viel williger , um �o viel erwün�chter und
trô�tlicher der Jnhalt de��elben i�t. x

Friede und Ruhe, meine Geliebten! Was will das nicht

alles jagen! Was fa��et das nicht alles in �ich! Wetche �chreks

liche Uebel., welcheTiefen dex Noth und des Elendes , welche

finîere Aus�ichten ver�chwinden da nicht, und welche Vors

heile, welcheSegnungeu, welche frohe Hofnungeu und Ers

warkuugen nehmen nicht ihre Stelle ein! So ver�chwinden

all: Schrefni��e einer: äng�tlichen, �orgeuvollen Nacht mit

dem Vnbruche des heitern Morgens ! So lô�et �ich oft ein

Ungewitter, das �chwer: über un�ern Häuptern hieng: und

alles zu verderben drohte, in einen �anften, befruchtenden

Regeu- auf, und �eine fürchterlich�ten Schläge waren nux

heil�ame Er�chütterungen! Uud die�es Glük �ollten wir vers

kennen, meine Brüder? Die�es Glückes uns nicht inniglich
freuen, und Gott, der uns damit begnadiget hat, nicht mit

gerührtemHerzen.dafür danken ? Nein „ nein, wir wollen

uns die�er �o. gegründetenFreude überla��en, und wolten ihr
. die Richtung zu geben �uchen, wodurch �te fromme , chri�tliche»

Gott gefälligeFreude, wodur< �ie herzliche Lobprei�üng

Gelobet, rief Salomo bey.der feyerlichenEinweihung
des von ihmerbauten Tempels aus, gelobet fep der Herr,

der �einem Volk J�rael Ruhe gegeben, der mich; �einen
Knecht, dadurch in den Stand gefezt hat, das zu �einer
Verherrlichung und zum Troße iner Verehrer zu thun p

was mein Vater Davidbey �einer friegeri�chen und unrußis
gen Regierungnicht thun konnte und �olite! Und wir , m.

Th. Fr. , wir rufen heute mit eben �o viel Recht einer dem

audern zu : Gelobet �ey der Herr , der uns und allen Eins
wohnern die�es Landes, und �o vielen. benachbarten und énts

fernien. Ländern und Völkern Ruhe gegeben! Gelobet �e
der Herr , der uns alle mit dem tô�tlichen Ge�chenke-des:

„Friedensbegnadiget hat ! Und wer von uns wird nicht gern:
in-die�e Lobprei�img Gottes mit ein�timmen ? Wer �ich weis

“gern ¿dem Höch�teg.dieOpfer des Dankes zubringen ; die die�e
: Se grôf�ie



282 "Das Lob Gottes! fürdie

grö�te aller irrdi�chen Wohlthaten'von uns fordert ? Möchten
wir es nur alle mit empfindungsvollen , frommen Herzen thun!

Das Lob Gottes für die Wiederher�tellungdes

Fricdens und dex Ruhe:
dies i�t das Ge�chäfte des heutigen Tages; und dies �oll auh
dex Juhalt meines gegenwärtigenVortrages �eyn !
"— Washeißt nun aber wohl Gott für die Wiederher�tellung
der Nuhe und' des Friedens loben? Es heißt, erkennen und

glauben, daß es Gott i�t, dem wir die�en Frieden und

die�e Ruhe zu danken haben : es heißt, den großen Werth

die�es Friedens und die�erRuhe ein�ehen und empfinden,
Und �i der�elben vor Gott herzlich freuen: es heißt»

auf die Ab�ichten die�er göttlichen Wohlthaten merken

und einen würdigen Gebrauch davon machen: es heißt

endlich; dur Mildthätigkeit gegen un�re Brüder die

Aufrichtigkeit un�rerDankbegierde gegenGöttbewi�en,
Wollet ihr al�o , in. Th. Fr. , wollet ihrGott für die Wies

derher�tellung des Friedens und der Ruhe �o loben, vie es

�einen vernünftigenVerehrern geziemet,wöllet ihr in Wahrheit
und mit Empfindung aus un�erm Texte ausrufen : Gelobet
�cy der Herr, der uns, �einem Volke, Ruhe gegeben hat: �o

bleibet nicht bey den näch�tén Uk�achen die�er glüklichenBe ges

benheit �tehenz betrachtet �ie in ihrer Abhängigkeitvon dem

Beherr�cher der Welt, und erFenntes, daß es wirklichder

Herr i�t, von dem die�e Wohlthaten herkommen , und

dem wir �ie zu verdanken haben,

‘

Und wie könnten wir

daran zweifeln, m. a. Z. ? J| es nicht der Herr, der das Licht
|

machet und die Fin�terniß �chaffet , der Friedegiebt und das

Uebel �chaffet ? Jl es nicht er , der die Herzen der Königein
�einer Hand hat, und �ie lenket wie Wa��erbäche, wohin er will?

Woi�t ein Ge�chöpf auf Erden , das nicht von ihm abhienge?
Woein ge�chaffener Gei�t ; der ohne ihn denken und wollen und

wirken,der ohne ihn und gegen ihn Ent�chlü��e fa��en und auss

führenkönnte ? Wo ein Men�chenfreund e ein Beförderer des

Friedens,der cs nicht durch �c¿neKraft,durch �einenGei�t wäre ?

Wocin: Men�chenfeind, ein Zer�törer der Ruhe , der nicht von

ihm



Wiederher�tellungdes Friedens. 283

ihm einge�chränktwürde, und mehr thun könnte, als er ihn

thun läßt? Wo eine Begebenheit , ein Zufall, die nicht von ihm

geleitetwürden? Und die erfreuliche Begebenheit, die uns heute

por'ihm ver�ammelt die �ollte nicht �ein Werk �eyn ? Nein -

je größerdie dabey�ich äußernden Schwierigkeiten waren, und

je ge�chwinderund glüklicher�ie gehoben wurden z de�to weniger
Édnnen wir in die�em Werke die Hand des Aklwei�en , des Alls
gütigen verkennen. Wie oft hörten wir nicht �agen, wie oft

�agten wir nicht vielleicht �elb�t + wer darf �ich damit �chmeiz

cheln, daß �o mächtigeKriegsheere den Kampfplazverla��en
werden , ohne etwas Ent�cheidendes unternommen, ohne ihre

Kräfte gegen einander im Schlachtfetde abgewogenzu haben?

Wer- darf hoffen , daß man einen �olchen außeroudentlichen
Nu�fwand, �olehe fürchterlicheZurü�tungen machen, �eine Aus.

�prüche und Gerecht�ame �o hitzigvertheidigen, und die�es alles

�obald dem Friedenaufopfern werde ? Wie ver�chieden, hieß
es, �ind nicht die Ge�innungeu , und die Ab�ichten; wie entges

genge�ezt und unverträglichdie Vortheile der �treitenden , oder

in den Streit-verwi>elten Partheyen è Welche Rük�icht auf
�tille , friedlicheTugenden und Seligkeiteu wird das Feuer des.

von Jugend und Macht ent�ammten Kriegers dämpfen und.

_ einern Dur�te nach Ruhm das Gegengewicht halten? Wieviel

mehx Große , und wie viel mehr Diener und Schmeichler der

Großen findenihren Nuzen und ihre vermeynte Ehre in den

Unruhen und in dex Verwirrung des Krieges; als bey dem.

ordentlichen Gangeder Ge�chäfte zur Zeit des Friedens! Wie:
�ollen alle die�e Hinderni��e über�tiegen, alle die�e Schwierigs.
keiten gehoben werden? — Eitele Sorgen! Unnöthige Bes,

kümmerni��e ! Un�er Gott i�t im Himmel, und kann �chaffeny,

waser will „ und was kann ihm, dem Allmächtigen,demAlls,
wei�en, Hinderniß oder Schwierigkeit �eyn ® Wenner �pricht,
�o. ge�chiehts 5 wenn er gebeut ,. �o �iehts da! Er will , daß.das.
Feuerder Zwietrachtauslö�chen.�oll, ehees. in volle Flammen
ausbricht ; und. alles um �ich her verzehret > und esli�cht. aus.
Er will , daßdas gezükte, �chonmit Blut be�tekté-„ äber noch
nicht voa Blute trunkene Schwerdt wieder in �eite Scheide

i zurúfe



284 Das Lob Gottes für die

zurüfkehren�oll; und es kehret in die�elbe zurü>e. Er will,
daß Friede und Nuhe un�er Land, und fo viele benachbarte

Länder erquicken und be�eligen �ollen; und nun mü��en tau�end
und wieder tau�end Dinge in der Gei�ter- und Körperwekt�ich
mit einander verbinden und auf einander wirken, um �einen
gnädigen Willen auszurichten. Nun muß ein Held, mitSies

gen und Jahren ge�ättiget , �einer Völkermehr, als �on|

Helden zu thun pflegen7 �chonen, und durch Mäßigung�eines
Feuers/ dur< Zurükhaltung �einer Stärke den Weg zum

Frieden unver�{lo��en la��en. Nun muß eine vermittelnde

Macht in einen anderweitigen lä�tigen Krieg verwiekelt �eyn, der

�ie der Wiederher�tellung derRuhe in den benachbarten Gegets

den wün�chen läßt , und ihr nicht erlaubet , an fremdem Zwi�te
thâtigern Antheil zu nehmen. Nun mü��en mächtigeFür�ten
im entfernten Norden und imeben �d entfernten Morgen cins

ander die Händezum Frieden bieten, und dadurch in denSktand

ge�ezt werden, den�elben weit von thren Grenzen unter andern

Völkern zu bewirken, Hier muß die Bexeitwilligkeit dazu
durch eine religid�e Denkungsart , und durch den �o natürlichen

Wun�ch nach einem ruhigen Alter befördert; und dort die Neis

gung zum Kriege durch innere und äußere ¡ häusliche und pos

liti�che Hinderni��e und vergebliche Ver�uche von maäncherley
Art ge�chwächetwerden. Und wer , m. Th. Fr- „wer hat nun

die�es alles vorherge�chen, zugela��en,herbeyaeführt , mit eins

ander verbunden ; gegen einander abgewogen è und' zur Erreis

chungdie�es. und feines andern Endzweks gelenket ? Wer als

der Allmächtige,der Allwei�e der alles beherr�chetund altes

regieret , und de��en Willen alles dien�tbar �eyn muß? Ja, ev

i�i es, der den Kriegen �teuert in aller Welt, der Bogen zerbricht,
Spieße zer�chlägtund Wagen mit Feuer verbrennet. So wie

er es i�t, der dem Schwerderufet über alle, dieauf Erden wohs

nen ; der dem�elben gebeut + Schwerdt, fahre durchs Land,

Men�chen und Vich auszurotten z �oit es auch er , der Frieden

chaffet der die Riegel der Thorebefe�tiget , daß man �icher im-

Lande wohnen kaun. Jaz er hatauch uns Frieden und Ruhe

gegeben,und hat �ie uns weit eher und in weit glüklichernUms
: �tänden



WWiederher�tellungdès Friedens. 285

fänden wieder gegeben, als wir es hoffendurften! Fhm, der

den Für�ten und ihren Räthen Ver�tand und Weisheit gab;

und beides ihre Stärke nnd ihre Schwäche zu �einen Ab�ichten

gebrauchte, ihm haben wirdie�e kö�tlichen Güter des Lebens

zu verdanken! Sein Name „ja �eim Name, dcr �o groß und

herrlich i�t, �ey beute und immerdar dafür gelobet !

Wollet ihr ferner, m. a, Z.) den Herrn un�ern Gott für

die Wiederhcr�iellung des Friedens und der Ruhejo loben,
wie es �einen vernünftigen Berehrern aeziemet; wollet ihr in

Wahyvheit und mit Empfi:-dung aus un�erm Texte ausrufent
Gelobet �ey der Herr y der uns, �einem Volte, Ruhe gegeben

bat : �o erFennet und empfindet den großen Werth dies

�er gêttlichen- Wohlthaten, und freuét euch der�elben

vor ihm. Und wo i| der Ver�tand, der �tumpf gênmig, das

Herz , das unempfindlich genug"wäre, um an die�er Freude
keinen Theil zu nehmen ? Welche erwün�chte Veränderung
hat vicht der Friede in un�erm-innern und äüßeknZu�tande

- hervorgebracht! Welche Gefahven von uns abgewandt ! Mit
welchen Segnungen uns über�chüttet ! — Noch �chwebte dèn

mei�ten von uns das Bild des vot hébge genehKrieges mit |
allen �einen Séhrefni��en und �einem ganzen langen Gefolge
von Jammer und Elend vor Augen! Welche traurige Erwars

tungen von ähnlichenAuftritten und Gefahren“mußtenuns
denn nicht:beh dem Ausbruche des izt geendigtèn' Ktieges"ero

�chrecken ! Wie furcht�am machen hit Erfahrungenvon die�er
Art �elb�t die Beherzten!Schon die Ungewißheit , in welcher

wir gegen den Schluß des vorigenSdnimers lebten,wie bes
unruhigte uns die nicht! Ein fal�ches Gerüchtvon der Annás

herung des Feindes , wie äng�tigte das nicht die Einwohner der /
Stadt und des herumliegenden Landes! Und wenn nun die
Um�tände die�elben gebliebenwären,wie �orgenvoll würden wir
nicht der Eröffnung des Feldzuges entgegen ge�ehen ! Welche
Un�icherheit in Ab�icht auf un�re Güter , un�re Per�onen , den

Ort un�ers Aufenthakts wúrde uns nicht gequälethaben! Wie
�ehrwürden wir nicht dadurch iu allen un�ern Unternehmungen
und Ge�chäftenge�idrt, aufgehalten;verwirrt worden �eyn! —

Und



——-

286 Das Lob'Gottesfür die“
und wie viele weit größereund �chreklicheèe Uebel Hätten uns

nicht treffenLdnnen , ‘wein �ich: bás �o veränderlicheGlúk der

Waffengegen uns gewendethäkte, wenn és dem Feinde ges

lungen wvâxe , in das Junere des Landes einzudringen!Welché

Verwü�tungen , welche Erpre��ungen) welche träurtgeWegfühs?
rungen un�rer Verwandtenziun�rerFreunde,unfrer Mitbürger
würdenuicht vielleicht die Folgen davon gewe�en �eyn! Wer

_kanuda die Schrankeñ votaus�ehen , die der erbitterte, rach-
“gierige Krieger �ich �elb�t �een wird? Wer den'verderblichen'

Einflußberechnen , den Vek�chiedenheit det Religionsbegriffez
den -Nationalhaßund Sekteneifer bey unaufgeklärten und ros

hern Men�chenhabenwerden? Schon �ah ich iin Gei�te, wenn

ich mir die Wirklichkeitdie�ermöglichenUnfälledachte) da �ah
ich einen beträchtlicheuTheil-derEinwohner die�er Städt auf
der Flucht begriffen, Brüder von Brüdern, Freunde von

Freunden,Eltern von ihren Kindern, Gatten vowihxénGatten

getrenntyunddie übriggebliebenenfür �ich und füt andere

gedrúfty ihrer Freyheit beraubt ; in allen ihLer Ge�chäften ges

hemmt,vondeni gröô�tenThcileihres Vermögensentblößt,und"

vielleichtaußerStand ge�eztz ihrén zer�iörténWohl�tand jt-

malswiederherzü�telleuzWelcheGolesAus�iWRWelche’
traurigeAhndungènni. Th. Fr. 1 —

|

1
:

Und wo �ind �ienunz die�e Anus�ichten, die�eAhridüngen
die�e.Unruhen,die�e Gefahren, die�e nähern ind êntferntern®
Uebel?Sie �iud alle, allé zugleich init dem Kriégé, ihrer

un�eligenQuelléy ver�chwunden!Und Muth, -und Zuver�ichty
und 5Freudigkeity und Genuß.und.Erwartungder �chäzbar�ten*
Güterhabenihre Stelle beyuns unduntéxuns eingenömitienz:

habenallem, was uns umgiebt und uns betrifft, eine‘andere
Ge�talt gegeben! Wie viel �chönerblühte uns uicht der Früh
ling, da wir ihm mit der Hofnungdés nähen Feièdensblühen:
ahn! Wie gánz anders jauchitenwir dá nicht �einer Ankunft:
entgegen! Und wenn nun der Himmelheitet itz o fühlen wix

es, und fretten tins de��en; denn auch in uns und um tins i�

Heiterkeitund Freude. Das �<hwarzeGewölkte; dás uns Vers
derbenund Untergaugdrohte, i�t zer�ixeut, Wenn tun die

Natux



Wiedérher�tellungdes Friedens, 287

Natur alle ihre Schönheitenvor uns verbreitet, und alles,
was um uns i�, lebet und webet, und �ich �eines Da�eyns

freuetz �o nehmen wir “an die�em allen frohen Antheil, ens

pfindenalle die�e Schönheiten; und erheben uns mit daukbarent

Herzen zu dem, der �ich in állem und durch allés als den All®

wei�en und. Allgütigendffenbaret. Nun wäch�t und reifet das

Getragide �icher der Erndte entgegen. Dex Krieger wird �e nicht

mit �einem Fuße zertreten, kein �chrekliches Schlachtge�chrey
wird die Fluren entheiligen , wo des frommen Landmanns

Ge�ang, und das Frohlo>ken der Schnittér er�challen �ollen.
Kein Fremder wird das einerndten, was der Einheimi�che auss

ge�äet hat. Einjeder wird �ich der Früchte�einer Arbeit freuen,
wird �üße Ruhe nach der Avbeit finden uid kein feindlicher
Ueberfall wird ihn in �einer Ruhe �tören. “Nun könnenwit
alleun�re Ge�chäfte nut mehr Sicherheit utid bé��erm Fortgäng!
treiben z ‘nun die un�chuldigen Freuden des ge�ell�chaftlichen
Lebens mit �orgenfreyen Herten genießeiiznn'�edes Gewerbe,-
jeden Zweig der Handling, jede Kun�t, jede Wi��en�chaft itn
Schooße des Friedens'und der Nuhe ungéhitidertbearbeiten;
und zu'immer größererVollkömmenheit bringen. Y

Und dann, m. "Th: Fre — 0 bedenkét auh die�es; — es
4�t‘än und vor {�elb�t und in �einen Folgenvon großen
Géivichte—unddänn dié'Aufhébungeines Alten, nur gar zut

tief geibukzeltenGrölleszwi�chen zwo benachbartenNationenz*
die nähere Verbindungvon ziveendurch ihre gegen�eitigeLage
und Sicherheit, und dürchgegen�eitigeVortheile nätürlicher
Wei�e vérbundenen y ‘abér bisher 0° weitgetrennt gewe�ene"
Staaten zzdie Anfrechthältuiigind Be�tätigung der ko�tbar�ten
Frechheitenun�ers gemein�chaftlichendeut�chéfüVaterlandes ;

das unker den ver�chiedenenGliedern die�es: Staatskörpers ers

hälteñe nôthige Gleichgewicht von An�ehen und Macht; viels
leicht �elb�| die Ver�topfung mancher Quellen der Zwietracht"
und des Streites für das Zukünftige:welcheVortheile �inddas
nicht ! Wer kann ihren Werth verkennen? Wer �ie für das

halten, was fie �ind, ohne �ich der�elben inniglih zu freuen, ohne

den Allgütigenj der fieuns ver�chafftbat,pon ganzem Herzeis'
j dafür



288 Das Lob Gottes für die

dafür zu prei�en ? Ja, freuet euch mit rnit; meine Brhder und

Schwe�tern,-der �üßen Ruhe, die uns der Herrgegebet z freuet

euchdes mächtigen.Schutzes,womit er uns bey allen Gefahren
die uns. drohten, bedekt , und der herrlithen Hülfedie et Uns-
gelei�tet; frenet euch aller der Güter und Segnungen, die ek:

uns durch den Frieden ge�chenkt und der frohen Aus�ichténe

die ex uns in die Zukunftgeöffnethat! Freude i�t: der Dank)
das Lob, die er, un�er gútiger Vater im Himmel,voruemlich
von uns verlanget ! Aber freylichnicht wilde, nicht ausgela��enez
nicht uns und andern �chädlicheFreude z �ondern Freude; wie

fie �ich für �eine ver�tändigen, höherer Vollkommenheit und

Glük�eligkeitfähigenKinder �chi>et; Freude, die mit dem Ges

dankenan ihn verbunden ; und durch den Gedankenan thn

erhdhetwird, und �< dann nur de�to willigeres und unvers-

dro��eneres.Rechtund Wohlthui äußert,
Wenn ihr dem Herrn un�erm Gott das Öpfereinet�ole

chenFreude bringet , m. a. Z. „(0 werdet ihr ihn gewiß auch

dadurchloben, daß ihr aufdie Ab�ichtén �einer üns.erwiesz

�enen Wohlthaten merket , und einen re<ht wüxdigen
Gebrauch davon zu machen �uchet, Seine Ub�icht, eine
Geliebteny i�tin. deLThat keine andere als Retiutg, áls Ses
ligfeit!Der Endzwekalles de��en, waszer;anorduetund thut1
wasev verhängtund zuläßt! LebewundFreudeund Volltoms,

menheitund Glüf�eligkeitunter, �einen Ge�chöpfen zu verbreis
ten und zu befördernzdahiu zielen alle.-Wohithatenund alle

Züchtigungendes Gottes dex Liebez alleerwün�chte undallé,
widrigeSchik�aleab4-welchedie Men�chenunter �einer Aufe
�ichtundRegierungtreffen. Nie �irafet er, bloß um zu ras.
fenz nie zer�töret-er, um bloß zu zer�törenz nie lá er: das
Schwerdt oderden Hunger, oder andere Arten des Todes auf

;

demErdbodenwüthenybloß um Jammer und Klagen untex
�einen Bewchnern zu erregenz nie richtet er als Richter , dér

bloß Richter, der nicht auch Schöpfer, niht auch Vater, nicht
die Liebe �elb�t wäre! Nein, ewig i�t und bleibt ex die Liebes
ewig i�t und bleibt ex der liebevoli�teVater aller �einer Kinder?

ejvigi�tundbleibt �ein Thun lauterSegen! Früher oder �päter
muß



Wiederher�tellungdes Friedens. 289

muß aus der Fin�terniß Licht , aus dem Tode Leben, aus dem

Elende Glük�eligkeitent�pringen ; denn �on�t würde in �einem

Reicheweder Fin�terniß,nochTod noch Elend �tatt finden kön-
nen. Früher oder �pätermü��en alle Vhrânen, alle Seufzer,
alle Klagen , alle SchmerzenLu�t und Freude gebähren; denn"

�on � könnten in �cinem Reiche keine Thränen vergo��en, keine"
Seufzer und Klagen gehört , keine Schmerzen eräpfunden“.

werdeu. Freylich �icht und glaubet dies nur der Wei�e , nux
der Chri�t , der auf dem Wege der Weisheit und der kindlichen

Frömmigkeit�chon weiter gekommeni�t 3 freylich betet auch
die�er nur dann Gott obne alle Ausnahme und Ein�chränkung
als den Gott der Liebe an, wenn ein reicheres Maas von Licht
und Kraft �einen Gei�t durch�trômet, und er �ich höher als gee
wöhnlich zu �einem Ur�prunge , zu demVater aller Gei�ter:

empor�chwingt.N

__Abèrwelcher Chri�t, welcher Men�ch , er �ey �tark oder

�{wac<, �ey Kind, oder Jüngling,oder Mamn in der Weisheit

und im Chri�tenthume, welcher fann dann. die Güte und Huld
�eines Vaters im Himmel verkennen , wenn er �eine ko�tbar�ten

Segnungen úber uns ausgeußt, und wenn er �olches zu der Zeit
>

und in den Um�tänden thut, da wir es am wenig�ten hoffen-
und erwarten durften ? Wer findet �ich den nicht gedrungen
auézurufen : Barmherzig und gnädig i�t der Herr, ges
duldig und von großer Güte; er hält nicht ewiglih
Zorn: er erbarmet �ih un�er , wie �ih ein Vater über
�eine Rinder erbarmet! Und das, eben das , meine Brüder,
�oll uns auch das Ge�chenk des Friedens lehren, womit uns
Gott ge�egnet hat. Er �oll uns allen zurufen: Men�chen,zweis
felt nichtan dem Wohlwollen , an der gnädigenAuf�icht und.
Für�orge euers Vaters im Himmel. Sehet, wie gern er hilft, :

wie mächtiger hilft, wie nahe er euch ofr mit �einer Hülfe i�t,
wenn ihr �ie noch �o weit entfernt zu �eyn glaubet! Sehet / y

�o gnâdiglichhat er die Bitten �ciner Kinder um Friede und“
Ruhe erhôrt! So baid trofnet er die Thränen von dem Gea
�ichte der Betrübten und Bekümmertenab! So bald läßt ex

die Freude in die Wohnung derGeâng�ietenund Drauriges,-H, QIN ER: E
Ó guri



290
‘ Das LobGottesfür die

zurükfchren!Mit �olchem väterlichenMitleiden giebter der
_ Mutter ihren Sohn, der Gattin ihren Gehülfen,dcm Bruder

�cinen Bruder, dem Freunde �einen Freund wieder! O glaubet
es, daßGott lauter Liebe , daß er auch für euch lauter Licbe

i�t; daß ex gern und jedermann wohlthut ; und daß er nie �tra»

fen, nie �trengere Mittel der Zucht gebrauchen würde, wena

“nicht eben die�e �eine Liebe , die alle Men�chen, und alle Schif»

�ale der Men�chen, und alle Revolutionen der Zeit und dex

Ewigkeit umfa��ct , �olches erforderte.
i

/

Und wenn ihr die�es glaubet ; wenn thr izt �olche unläug-.
bare Bewei�e davon vor Augen habt : �oll das nicht , wie der.

wei�e König bald nach un�erm Tepte �agt, eure Herzen zu ihm

neigen ? Soll euch das nicht Licbe, herzliche , innige Liebe zu

ihm einßdßen? Nicht die völig�te Ergebenheit an ihn in euch

wirken ? Soll euch das nicht beivegen , in �cinen Wegen zu

wandeln, und alle �eine Geboteund Rechte zu halten? Wie ?

ihr könnet die�em Gott der Liebeeuren Gehor�am verweigern?
“ Euch gegen die�en huldreich�tenWohlthäter durch muthwilige

Sünden der �chändlich�ten Undanfbarkteit �chuldig machen ?

Wie 2 ihr könntet den Frieden, die Ruhe, die euch Gott �chenket,

zur Sichergzeit,zur Gottesverge��enheit,zur Vermehrung eurer

Ueppigkeitund Pracht, zur Vercitlung eures Sinnes, zur Ents
: fernung eures Herzens von Gott mißbrauchen?Nein, nein -

m. Th, Fr., wollet ihr die�es Ge�chenk Gottes würdig gebrau-

chen , �o mü��et ihr eszu den Ab�ichten gebrauchen, zu welchen
es uns Gott gegeben-hat : und die �iud eure und eurer Brüdee

wahre, bleibende Volitkommenheitund Gläf�eligfeit ; die �ind

Gehor�am aus Liebe und aus Dankbarkeit. Nun, da euch Gott
Frieden �chenket, fonnet ihr �o vicl ruhiger und glüklicheran:

‘eurex Verbe��erung arbeiten ; könnet �o viel mehr Zeit zur Ers

weiterungUnd Berichtiguug eurer Erkenutniß, und zur Uebung

in der Tugend‘anwenden; fönnet �o viel unge�törter und fre yer

dem. Gottesdien�teund allen vernünftigen Andachtsübungen
obliegen. Nun fönnet ihr �o viel �icherer an dem Wohl�iguüde

eurer Familicn, und an dem Ve�ien dex bürgerlichen Ge�ell-

|- �aft arbeiten, Nun habt ihr �o vielmehrKräfte und Ers

_muntes



Wiederherfiellungdes Friedens. 29x

munterungen zu gemeinnüßzigenBemühungen. —, Nun �ey
al�o derHausvater ,- die Hausmutter�o viel �orgfältiger und

eifrigerin dex Erzichung ihrer Kinder! Nunla��e �ich der Lehrer
der Religion und der Wi��en�chaften die Beförderung der Wahr-
heit, der Weisheit, der Tugend , des Chrienthum �v viel ern�te

licher ange�egen �eyn! Nun arbeite der Staatsmaun , der Richs
ter , die obrigkeitlichePer�on de�to freudiger. und unverdro��ener
an deminnern Wobl�tande des Landes, der Stadt, der grö��ern
oder Éleinern Ge�ell�chaft, der einzelnenPer�onen , deren Be�t:s
er befördern fann und �oul ! Nun treibe der Landmann, der
Kün�tler, der Handwerker „der Kaufmann, nun treibe ein jeder“
die Ge�chäfte �eines Berufs, �eines Standes und Amtes, de�to
froher und getro�ier; aber auch de�io gewi��cnhafter und edler,
dáes Gott i�t/der ihm die Ruhe und die Kräfte dazu ge�chenkt
hat !:Nun �trebe ein jeder darnach , �h dur< hâuslichen und.

ge�ell�chaftlichen Frieden, durch Frieden mit �einemeignenHer -
zen und Gewi��en , dürch Frieden mit Gott, �einem Schöpfez
und Richter, den Genuß des öffentlichenFriedens zu ver�ü��en
und recht dauerhaft zu machen ! Dadurch wird er die gütigen
Ab�ichten , die Gott dabei hat, gewiß befördern und erreichen.
Dadurch wird er ihn würdigerloben als durchalle Feyerlichs
keiten uad

ars des heutigen Tages
Endlich , M.A.Z. - wollet ihr den Herrn un�ern Gottie

die Wiederher�tellung der Ruhe und des Friedensauf cine ihm
gefällige Wei�e loben ,- 0 verge��et jg niht wohlzuthun.
und mitzukheilen , deu �olche Opfer gefallen ihm vorzüglich
wohl, Sey mildthätigyfreygebig gegen diejenigenvon un�ern
Brüdern , welche die Gei��el des Krieges wirklich getrof�cn und

zuni Theil hart getroffen.hat, O wie viel glüklicherwaren
wiv nicht als �ie ! Wenn wir uns ruhig in die Arme des Schlas
fes legen und in den�elbenErquikung �uchen und findenkonn

ten: �o mußten oft �ie, un�re Brüder , der er�chöpftenNätuk

Gewalt anthun und den �ü��en Schlaf von �ich entfernen ; oder
konnten �ich dem�elben nicheohne äng�tliche Unruhe überla��enz

oder mußten�ich dem�eiben voll Scyreeen vor der �ich nähern
den , oder �ie �chon ergreifendenGefahr cutrei��en,Wennwikt

Tè nux



292 “Das Lob Gottesfürdie

nur aus Eczâblinigenetwas von Feindenun�ers Vaterlandes_

von kriegeri�chenZurü�tungen und Aufzügen, von angefangenen
oder fortge�ezten Feind�eligkeiten, von bald zu erwartenden

wichtigern Auftritten wußten und hörten : �o hatten jene, un�re

Brüder, alle die�e Gegen�tände der Furcht und des Schreens
oft vor Augenz �ahen und hörten mehr ais einmal ihre Feinde
unmittelbar gegen �ie anrücken ; waren �iets ihren eren Ucber-

Fällen, den er�ten Wirkungendes kriegeri�chen Muthes der cinen,
und dex unmen�chlichen Wuth des andern blos ge�ezt, und em-

pfanden mehr als einmalalles Elend, welches rohe Wildheit
und zügello��eRaubbegierde um �ich herverbreiten. Wenn wir

u�ern Berufsge�chäften unge�tört obliegen, und dadurch für

un�ern und der Un�rigen Wohl�tand forgen konnten: �o mußten

jene, un�re Brüder , �ehr oft ihre Handlung, ihr Gewerbe, ihre

Wohnungen,ihre Gatten , ihre Kinder und Angehörigenver-

la��en, ihre Ge�chäfte aufeinmal unterbrechen, und mit Preis

_ gebung alles Ubrigen vur für die Sicherheit ihrer Per�onen

�orgen. Wennwir bey dem Be�iße un�trs ganzen Vermögens
geblieben�ind, und da��elbe vielleicht noch dur< Handel und

Wandel vermehret habea : �o haben manche von jenen , un�ern

Brüdern , ihre ganze Habe dahin geben mü��en; manche nur

denklein�ten Theil der�elben gerettet : manche �elb�t die Werk-

zeuge , die Mittel ihres Gewerbes und ihres Unterhalts verloren.

Und wer kannalle die Uebel berechnen, die ihnen Furcht, Schres
“

>en , Kummer , erlitiene Mishandlungen und äng�tliche Er-

wartung de��en, was no< kommen würde, in Ab�icht auf ihre

Gé�undheit , ihre Gemüthsrußhe, ihre VR verur�a-
chet haben?

- lind die�e un�re Brüder , die wirklich in ¿cléeSinne

für uns gelitten , die alle Streiche , welche�ie getroffen, von uns

und denUn�rigen abgehalten haben, derer �ollten wir uns nicht

gern und nachdrüklichannehmen ? denen �ollten wir nicht gerne

durch un�re Mildthätigkeit Freude machen ? Freylich freuen

�ie �h auch izt mit uns , und freuen �ich gewißmit tiefer ges

rührtemHerzenals wir über die Wiederher�tellungdes Fries

densund der Rube. Aber ihreFreudei�t uicht rein , nicht uns

permi�cht



Wiederher�tellung des Friedens, > 293

vermi�cht von Traurigkeit und Sorgen , und kannes nicht�cyn.
Thränen der tiefen Wehmuth und des innig�ten Kummers

mi�chen �ich gewißhäufig in ihre Freudenthränen. Noch können

fle nicht ohne Schrecken an’ die erlittene Ang�t und Gefahr zus

rüfdenfken, Noch beweinet die�er den Verlu�t �einer kleinen

Heerde; jener die Verwü�tung �eines Feldes ; ein dritter die
"

Bexaubung �eines Hau�es und �ciner Scheunen z ein vierter

die Eatrei��ung �eines �o müh�am erworbenen und er�parten -

‘für �eine Kinder erworbenen und er�parten, oderzur Erquikung
in �einen kranken Tagen zurükgelegtengeringen Vermögens;
und alle beweinen die Zerrüttung ihres chemaligen Wohl�tans.
des, die Verwirrung ihres Gewerbes, den Mangel und Mittel
und der Gelegenheit zur gedeihlichenFort�cezungde��elben. Und

wir, m. chri�tl. Fr. , die Gott vor allen die�en Gefahren und

Uebeln bewahret , denen er unterde��en �o viel Gutes zugenie��en
gegeben hat, wir �ollten nicht gern das un�rige dazu beytragen,

“un�ern wenigerglükl:chenBrüdern jene Thränen abzuwi�chen,
jenen Verlu�t und Mangel zu er�ctzen , ihnen wieder aufzuhels
fen, �ie für das, was �ie um des Ganzen, was �ie auch um un-

�ertwillen erduldet haben , �o viel möglich �chadlos zu halten,
und dadurch ihre Freude vollflommenerund dauerhafter zu

machen ? Ja , dies, dies i�t das vornehm�te Opfer der Danks-

barkeit und des Lobes, das Gott, der Friedens�tifter, der Freus
dengeber, von uns fordert. Auch fie �ind �eine Kinder ! Auch
�ie liebet éf als �eine Kinder! Auch ihnen will er geholfen
wi��en! Und das durch ihre Brúder und Schwe�tern und unter

den�elben auch durch uns. Auch wir �ollen an der Ehre und

an dem Glücke,Werkzeuge �einer Wohlthätigkeitund �einer
Hülfe zu �eyn, Theil haben, Eben darum hat er un�er ge-

�chonet, und uns die Mittel des Wohlthuns erhalten. O laßt
uns �eine Ab�icht nicht verkennen, die Ehre und das Glük ,

an �einer Statt und in �einer Hand Trö�ter, Erretter , Heilande

un�rer Brüder zu �eyn , gehörig�chätzen, und es �o gebrauchen,
vie es Kindern des huldreich�ten Vaters, Bekennern und Nachs

folgerndes gütig�ten, wohlthätig�ten Je�u geziemet!O was.

würde er, die�er Men�chenfreund, nicht thun, wenn er izt an

T3 un�rer



294 Das Lob Gottesfürdie Widerher�t.+.
gs un�rerStelle ivReYChri�tèn , laßtes izt-die That bewei�en ,

“

daß ‘ihr Chri�ten�cyd. Thut das, was: euer Anführer und

“VorgängerJe�us an eurer Stelle thun würde. Machet- ihm,
machet euerm Vater im Himmel durch den Eifer , durch -die

“Freygebigfeit, womit ihr euch eurer unglüfklichenBrüder und

Schwe�tern , eurer dürftigenMitchri�ten annehmet , die Freude,
die ihm der Anblik einer innig verbundenen und von thätiger
Liebè be�eelten Familie, der Anblif einer ‘von dem Gei�te des

“ Chri�tenthums ganz dur<drungenenChri�tenge�ell�cha�t machen

muß. So wird Freude weit um euch her, und Freude in dem

Inner�ten eures Herzens , Freudeauf Erden und Freude im

Himmel �eyn! Amen. :

YU.Prés



“T1 Predigt.
n

Grúnde gegen dic Eitelkeit.

CLT:

y Philipper 2, v. 3.

Thut nichtsdurcheitele Ehre.

(Zt un�re Be�timmung i� groß ; und deine Güte läßt es

uns weder an-Mitteln noch an Ermunterungen fehlen 5

das zu �eyn und immer völliger zu werden, wozu du uns bes

�timmt ha�t. Ver�tändige, wei�e, tugendhafe Men�chen ; Ges

{dpfe, die �ich von einer Stufe der Volkemmenheitund Ses

ligkeit zu andern erhüben , dir , ihrem Schöpfer und Vater,

dadurch immer näher kämen, und deinerGemein�chaftund

eines höhern, be��ern Lebens immer fähigerwürden : das �ollten

und könnten wir alle �eyn. Dazu ha�t du uns als Men�chen
und als Chri�ten berufen. Dazu haf du uns an deinem Sohne

Je�u den vollkommen�ten Anführer und Vorgänger gegebeu.
Aber nur gar zu oft, o Gott, nur gar zu oft verlicren wir ihn

und un�re Be�timmung , und die Würde un�rer Natur und die

gro��en Ab�ichten deiner wei�en Güte ang dem Ge�ichte ; ver

ge��en, was wir �iud und. werden �ollen 5 denken, urtheilen -

handeln �o unedet, �o uiedrig , als ob wir Ge�chöpfe von eincr

ganz andern, weit. geringernArt wären z la��en uns, an�tatt.

dex edelu Ehrbegierde, an�tatt der Begierde nach wahrer , blei

bender Vollkommenktxit» die du uns ins Herz gegeben, yon fits

di�cher Eitelkeit regiercn ; und �o �inken wir immer tiefer herab,
an�tatt uns zu. erheben! Ach bewahre du �elb|, darmherziger
Gott, vu�re Natur, das Werk deiner Hände, vor ihremgänz=
lichen Verfalle, Richte du �elb�t �ie wieder auf, und lehre uns

i T 44 richa



296 Gründe gegen die Eitelkeit.

richtiger denken , nach be��ern 1nd würdigernDingen {treben,
_ Und demherrlichen Ziele , das du uns vorge�ezt ha�t, mit un-

verdro��enen Eifer entgegeneilen, Laß uns dochdie Thorheit
und die Gefahr alles de��en , was uns davon entfernen könnte,
immer deutlicher erkennen , und da��elbe immer �orgfältiger
vermeiden. Segne zu dem Ende die. Lehren , die man uns

jezt vortragen wird. Gieb doch, daß wir ihre Wahrheit ganz eins

�ehen und empfinden �ie willig annehmen , �ie in einem guten

Herzen bewahren und einen treuen Gebrauch davoa machen.

_

Wierbitten di darum als Verehrer deines Sohnes Je�u,
“

Und rufen dich ferner in �einem Namen an: Un�er Vater 2c,

_.

Philipper 2. v. 34

Thut nichts durch eitele Ehre.

s giebt Fehler und La�ter, M. A. Z., die �o offeúbar das zu

�eyn �cheinen, was �ie wirklich �ind , und deren �chändliche

Natur und �chädliche Folgen einem jeden nicht ganz undeukens

den Men�chen �o helle in die Augen leuchten , daß �ich niemand

getrauet , ihnen das Wort zu reden ; daß man �ie allenthalben,
wo man �ie findet , und unter welcher Ge�talt �ie �ich zeigen,

geradezu für Fehler und La�ter erkläret , und als �olche verab-

�cheuet , oder doch für verab�chcuungswürdig erkennet. So

‘verhältes ich, zum Bey�piel, mit dem Dieb�tal, und Morde,
dem fal�chen Eide, dem Geite , der Lügenhaftigkeit, der o�ens

barenRach�ucht , der gröbernund niedrigern Art von Schwel-

_gereyund Wollu�t, Schon ihr Name i�t Schande ; ihr bloßer
Verdachtentehret z-Uundihr. verderblicherEinfluß in den Wohl

fand der ganzen Ge�ell�chaft i�t! �o augen�cheinlich und �o un-

leugbar , daß �ie immer. von dem grô�ten Theile der�elben bes

�tritten, und eben deswegennie allgemein herr�chend wcrden

Eönnen , uie ihr Hauptdeutlichund ohne Scheu emporheben
dürfen.

|

Es giebt aber au< andere Fehler und Lo�fer, M. A. Z.,
die �o �elten ganz für das gehalten werden, was fie �ind; die

fichunter �o ASENun�chuldigen, oder angenehmen und

reizen



I

Gründegegen die Eitelkeit. 297

reizendenGefialten zu verbergen wi��enz und deren �chädliche
Folgen �o wenig "auffallend , und für die mei�ten Men�chen �o

wenig beruhigend �ind: daß man �ie ent�tehen, �ich ausbreiten,-
vèrvielfältigen, und nach und nach immer herr�chender und all»

gemeinerwerden �ieht , ohne die gering�te Be�orgniß darüber zu

äu��ern , daß �ie der Ge�ell�chaft überhaupt, oder einzelnenMit»

gliedern der�elben insbe�ondere , nachtheilig werden möchten.

Dahin gehörenz. B.Leicht�inn , der Hang zu cinem gar zu zers

�treuten Lebeny der aus�chlie��ende Ge�chmakan ge�ell �chaftlichen
Vergnügungenund Lu�tbarkeiten , Pracht, Ueppigkeit, Stolz,
Eitelkeit, Lauter Fehler und La�tery die �ich um fo viel leichter
fe�t wurzeln ; und um �o viel �icherer herr�chen können, um �o

“viel betrüglicher ihre äu��ere Ge�talt; um �o viel unbe�timmter
Und veränderlicher der Begriff i�t, den nan�ich davon machet;
um �o viel weniger Furcht und Ab�cheu �ie erregen, und um
�o viel weniger Wider�tand �ie folglich finden mü��en. Aber

hören �ie deswegen auf das z1 �eyn, was �ie �ind? Wirken �ie
deswegen weniger Bö�es, weil �ie es nicht geradezu, nicht uns

mittelbar , uicht auf eine �o an�idßige und widrigeArt , �ondern

�tiller , lang�amer, unbemerkter wirken? Werden nicht vielmehr

eben dadurch ihre Angriffe auf un�ere Wohlfahrt um �o viel ge

fährlicher , daß �ie die�elbe nicht offenbar be�türmen, �ondern

heimlichuntergraben ? Und wenn nun, ungeachtet aller un�rer

Sicherheit und Ruhe, doch wirklich Gefahr , nähere oder ent-

ferntere Gefahr, da i�t, �ollten uns nicht wenig�tens die Lehrer

der Weisheit und der Religion davor warnen? Sie �ollen ja

nicht allein mit uns, �ondern �elb�t für uns wachen z auch dann

wachen , wenn �ich die mei�ten einem unbe�orgten Schlummsrx
Überla��en !

-

Wohlan , M. A. 2. , erlaubet mir, die�es Amt heute in

Ab�icht auf einen dex vorhin genannten Fehler zu verwaltenz
und die�er Fehler i�t die Eitelkeit, Mir kömmt�ie gefährlicher
vor , als �ie vielleicht euch vortöómmt. Vielleicht habe-ichmehr

und unpartheyi�cher darüber nachgedachtals manche von euch.

Wenig�tens i�t es meine Vicht, daßich euh �age , was für

bô�e , �chädlicheFolgen ich davon befürchtez und euch 1T5 f



AES Gründegegendie Eitelkeit.
‘es zu, dahin ju �ehen, daß den�elben vorgebogen„- oder daß �e
aufgehobeñ werden. — Nicht Tadel�ucht , FondernLiebe, das

Fdunct ihr fe�t glauben; M: Th: Z., wahre, reine Liebe zu euch,
innigeBegierde , eure Vollkommenheit zu befördern, i� es; die

Mir alles, ‘was ich euch darüber �agen werde, eingegebenhats

und in eben die�er Gemüthsfa��ung werdet ihr, wie ich hoffe,
anhôren und benußen. Anwendungen werde ich gar nicht
machen, ‘Die follen gänzlicheurem eignen Urtheile úberla��en
�eyn, Schon der Apo�iel Paulus warnet in un�erm Texte die

Chri�ien vor dem Fehler “vor welchem ich euch zu warnen ges
denke, Thut nichts, rufet er ihnen zu, thut nichts durch
eitle Ehre, oder aus eiteler Begierde, zu aefallen. Um von

die�er Ermahnung den be�ten MAREzu machen , werde ih
Hun zweyerleythun:

Lri�tlich zeigen, was Litelkeit �y , wodurch �ie fi< âuf
�ere, und wodurch �ie �trafbar und zum La�ter werde;

Und

Daun ihre �châdlichen Folgen ins Licht �chen , und euch

dadurch mit den nôthigen Waffen zur Be�treitung der�el-
__

ben ver�ehen.

Verwech�elt die Litelkeit nicht mit der laubteiedlen

Æhrbegierde. Die�e treibt uns an, auf dem Wege der Weis-

heit , der Tugend, eines wohlthätigen und gemeinnüßigenLes

bens nach der Achtung un�rer Nebenmen�chen und Mitbürger
au �ireben, oder vielmehr uns ‘der�elben würdig zu macheny

_ fiemag uns denn zu Theil werden oder nicht : jene, die Eitel-
Feit heißt uns in allen, und insbe�ondere in kleinern , weniger
wichtigen, oder ganz unbedeutenden Dingen den Vorzug �uchenz
immer nach Beyfall und Lob ha�chen ; und zu dem Ende alles,
was nur irgend einen Werth hat, und auf irgend eine Art

uns angehört, oder in Verbindung mit uns �teht , ins gün�tig�te
Licht �etzen , und auf alle Wei�e geltend machen,

 Verwech�elt auch die Litelkeit nicht mit dem Stolze
oder dem Zohmuthe. Beydes find Fehler; ader nicht ganz

cinerley Fehler ; und nichtimmer bey�ammen. Beyde können

für |< allein be�tehen, J� der Stolz nicht �elten mit deœ

Eitel»



Gründegegendie Eitelkeit. 299

Eitelkeit verbunden, �o {ließt er die�elbe eben �o oft, vielleicht

noch öfter auê ;- �o wie die Eitelkeithmwiederum �ehr oft, ja

gemeiniglichshuiStolz i�t. Mancher i�t zu �tolz um-eitel zue,

�eyn: viele ; �ehr viele �ind blos deswegen eitel,weil �ie nicht

�tolz genug �ind, oder nicht Stoff geuug zum Stolze haben.
-

Stolz gründet �h mehr auf das Gefühl innerer Kräfte, und

i�t übertriebene Würdigungund Hoch�chäßungder�elben : Eis

telfcit hat es mehr mit äu��ern Dinge zu“ thun, die nicht zu
uns �elb�t gehdren, und keinen innern Werth haben. Sie i�

eben deswegen ein noch niedrigerer Fehler , eine noch unedlere
Denkungsart , als der Skolz, und �ti�tet, im Ganzen genommen,
noch mehr- Bö�es als die�er. Jnzwi�chen la��en �ich die Grena

zen die�er Fehler nicht immer ganz genau be�timmenz fie laus

fen oft in einander; werden oft im Sprachgebrauche mit

einandex verwech�elt; und wenn wir auch bey der Be�treitung
der�elben den einen mit dem andern vexrwech�elu�ollten , �o wers

den wir doch immer nur einen Feindun�rer Wohl�ahrt mit

dem anderu , abex nie Feind mit AL vertau�chen, Klo

zur Haup�ache! :

Was i|, und wodux< äu��ert �ich dieEitelkeit? Die

Eitelkeit. hat ein �ehr weites Gebiet; �ie äu��ert �ich auf �ehr

mannichfaltige Art. Sie be�ieht überhaupt in der Begierde
und dem Be�reben , �ich �ehen zu la��en, �ich von andern zu

unter�cheiden , �eine Vorzüge ins Lichtzu �cen und geltend zu

machen, So mannigfaltig die�e Vorzüge�ind, �o mannigfaltig
�ind die Arten und Acu��erungen der Eitelkeit, So läßt der

Witzige�einen Wiz, der Reiche �einen Reichthum, der Vornehme

FAineäußern Ehrenzeichen�chimmern. So will die Schönheit
- ihre Gewalt , die Armuth ihren Reiz, die Kun�t ihre An�prüche

auf Bewunderung, die Wi��en�chaft ihre Macht über den

men�chlichen Ver�tand, zuweilen �elb�t die Tugend die thr zus

�ländige Herr�chaft überdas men�chliche Herz, andere fühlen
la��en, und �ich durch die Dar�tellung und den Gebrauch ihrer

“Vorzüge, Achtung, Beyfall, Lob, Unterwerfung, Ehrfurcht
erwerben ; und wenn �ie aus �olchenGründen und in �olchen

j Kblichtenreden, i<weigen, bnvuni�ichzeigen,�o mi�chet fic .

Es



300 Gründe gegen die Eitelkeit.

Eitelkeit in das Verhalten des Tugendhaften , des Gelehrten ,

des Kün�tlers ; der Armuth oder der Schönheit: und wenn

die�e Gründe , die�e Ab�ichten oft, wenn �ie gewöhnlichihre
Reden und. Handlungen be�timmen, wenn �ie mehr bey ihnen
gelten , und �tärker auf �ie wirken,als die Licbe zu dem was

wahr und gut i�t, mehrals die BegierdeGott zu gefallenund

ihren-Nebenmen�chen nüzlichzu werden ; �o wird die�e Eitels
„Feit zum La�ter bey ihnen , und benimmt ihren Vorzügenden

grö�ten Theil ihres Werths. —

“Die�en Unter�chied mü��en wit wohl bemerken,M.
A. Z. Die Begierde zu gefallen i�t uns allen natürlich z e
treibt uns alle an, uns andern gern von der be�ten Seite zu

zeigen; und ihr haben wir un�treitig viele Annehmlichkeiten
und Vortheile, insbe�ondere in Rük�icht auf den ge�ell�chafts
lichen Umgang, zu danken. Sie verhindert manche Ausbrüche
niedriger und �chändlicher Leiden�chaften ¿+ er�paret uns den

ecfelzaften Anblik vieler unan�tändigen, pöbelhaftenAuftritte ;

‘vermindert die An�tô��e und Aergerni��e in der Welt; veran-

la��et oft gute Thaten; kann nah und nach �elb�t auf die Ge»

finnungen des Men�chen einen heil�amen Einßguß haben ; und

i�t immer eiue Huldigung, die wir der Würde der Men�chheit
Und der Tugend lei�ten. So lange die�e Begierde zu gefallen
nicht die vornehm�te, uicht die herr�chende Begierde in un�rer
Seele i�t ; �o lange �ie dem , was wir Gott und der Religion,
der Wahrheit und un�rer Pflicht �chuldig �ind, untergeordnet
bleibt ; �o lange �ie �ich keiner unre<htmäßigen, andere Mens

�chen beeinträchtigendenund beleidigendenMittel bedienet, �i<
zu befriedigen: �o lange können wir �ie zu den guten Trieb-

federn un�ers Verhaltens rechnen , und dürfen fie nicht �trafe
bare Eitelkeit nennen.

Beherr�chet �ie uns aber �o, die�e Begierde zu gefallen,
daß wir nicht mehr fragen : was i�t wahr , was i�t recht ; was

i�t ‘dem Willen Gottes und meiner Picht gemäß? �ondern
mur: was gefällt? was darf �ich Beyfall und Lob ver�prechen ?

was wird meine Vorzüge in das gün�tigeLicht �een ? Beherr-

{it �ie uns�o, daß wir jedermann, dem Thoren wie dem

Wei�en;



Gründe gegen die Eitelkeit. gor

Wei�en, dem La�terhaftenwie dem Tugendha�ten» denen , die

Kinder am Ver�tande �ind, �o wie denen, die nämlich denken

zu gefallen �uchen z beherr�chet �ie uns �o, daß wir nicht nur

un�re Vorzügegeltend zu machen , �ondern zugleichdieVorzüge
andérer zu verdunkeln , zu verkleinern, Verdacht dagegen zu ers:

regen uns -bermühenzbeherr�chet �ie uns �o, daß wir uus aus

allem demjenigen, was äu��ere Ge�talt; Schmuk, Anzug u. �, 1,:

betrifft , ein ern�thaftes, wichtiges Ge�chäfte machen , und auf

�olche, mei�tens unbedeutende Dinge , viel Zeit und Sorgfalt

perwendenzbeherr�chet �ie uns endlich �o , daß wir , um andern

zu gefallen , auch wohl etwasBö�es ; wenig�tens , etwas Zweys -

deutiges zu thun uns bereden la��en, oder es doch niht wagen

dürfen , das Gute zu �agen und zu thun, das vielleichtnicht

gâángund gäbe, und dem Ge�chmacke der mei�ten nicht anges

me��en i�, und die Picht zu erfüllen, und genau zuerfüllen,
aus derenVer�äumung und Vernachläßigungman �ich viel-.

leicht eine Ehre machet : ja dann i�t un�re Begierde zu gefallen
und un�re Vorzügegeltend zu machen höch�t �trafbar; dann

i�t �ie niedrige Eitelkeit ; Eitelkeit, die des Men�chen und des

Chri�ten ganz unwürdigi�t!

Und wie �chr wün�chteich nun, euh davon zu überzeu
gen, M. A. Z,! Welch eineMengevon �chädlichen , verderbs

lichen Folgen zieht nicht die Eitelkeit überhaupt , und ins-

be�ondere auch die Begierde, durch äu��ere Dinge zu gefallen,
nach �ich | Folger mir bey die�en Betrachtungen mit �iiller
Aufrnerk�amkeit ; uud �ammelt euchdadurchStoff I

Nacho
denfen darüber.

Die Eitelkeitbenimmt dem Men�chen gemeiniglich
das Figenthümliche, das Originelle, das er hat, und das
ihn zu die�em ünd keinem andern Men�chen machet ; die Richs

tung des Gei�tes , die ihn die Dinge, welche um ihn und au��er
ihm �ind, von die�er und nichtvon einer andern Seite an�ehen,
beurtheilen, behandelnläßt; und wodurch er al�o auchandern
Veranla��ung giebt , Hundert Dinge von einer neuen, noh uns

bemerktenStite , oder in neuen; nicht gewöhnlichenVerbino

dungen¿u betrachten/ und �o ihren Ge�ichtsfreis zu erweitern z*-

ihr



zo2 Gründe gegen dieEitelkeit.

ihr Urtheil und ihren Ge�chmak zu berichtenu. £ w. Dies
alles fálltunter Men�chen , welche die Eitelkeit beherr�chet ,

gröftentheilsweg. Keiner getrauet �ich da , das zu �eyn, oder

zu �cheinen, was er wirklich. i�t; �ich �eb�t und- andere Men-

�chen oder Dinge �o anzu�chenz zu beuctheilen y zu behandeln,
wie ihm das alles wirklich vorkömmt ; �ich �o zu betragenund

zu verhalten, wie es �einen Ein�ichten , �einer Neigungen -

�einem Ge�chmake, �einen Bedürfni��en gemäß wäre. Jedere
mauy will �ich nah dém herx�chendèn Tone richtenz' jedermann
das �eyn oder zu �eyn �cheinen, was andere �ind-öder zu �cyn
�cheinen. Al�o urtheilet ciner wie der andere; undalle �o, wie
etliche wenige Men�chen , denen es gelungen i, den Ton ans

zugeben, Al�o beträgt �ich ciner wie dcr andere, geberdet�ich
eincr wie der-andere, kleidet �ich ‘erner wie der andere; und

alle �o, wie es dem Zufall oder der Laune eines Unbekannten,
oder der Thorheit und demLeicht�inne eines Fremden gefallen
hat, es zu be�timmen, daß man �ich betragen und geberden und

kleiden �oll. Al�o verleugnet ein jeder hundert und wieder huns
“

dertmal �einen Ge�chmak ; �einen Ver�tand , �eine Empfindung,
um das zu thun, was andere thun ; fühlet wohl: die La�t, die

ihn drücket ;- �cufzet wohl im Stillen darüber; wezß nicht cis

gentlich, wer „�ie ihm aufgelegt hat ; und darf es doch nicht
wagen, �ie von: �ich zu werfen, Al�o bildet und modelt �ch

immer ciner nach dem andern ; �chränket�ich immer mehr von

‘allen Seiten einz läßt �ich immer mehr Bande anlegen + wird

�ich �eló�t immer unähniicher ; und zeiget �ch hundertmal in

der angenommenen Larve, che er �ich einmal in �einer natúr-

lichenGe�talt dar�teltet, Und daraus ent�teht nothwendig eine

langweilige, verdrüßlicheEinfdrmigkeitin Reden, -Ge�prachen,
_Urtheilen, Sitten , Gebräuchen zein �chädlicher Still�tand oder
�ehr lang�amer Fortgang in der Entwiklung der men�chlichen
Fähigkeitenund Kräfte; die Kun�t verdrängt die Natur , und

der Men�ch verliert �ich unter den mancherley Hüllen, die

“ihn umgeben und ver�tellen,

. “Litelkeit, insbe�ondere auh in Ab�icht auf äu��ere , ents

„lehuteDinge , �egetferner gemeiniglichSchwachheit -
1

; Mangel



Gründegegen dieEitelkeit. zaz
Mangel wahrerVerdien�te, Mangel an wirklich verehs
renswürdigen Licten�chaften voraus z �ie i�t fa�t unmex

der Fehler leerer Köpfe, kleiner Seelen. Weyx�cinen Werth“
als Men�ch, als Bürger, als Chri�t, als ein recht�chaffener

Hausvater, als eine würdige Hausmutter, fühletz wer es weiß
und fühlet, daß er �cinem Stande, �einem Amte Ehre macht,

�eine Pflicht gewi��enhaft erfüller „der Ge�ell�chaft nüzliche
Dieu�te lei�tet# der weiß.und fühlet es auch , daß er Beyfallp-

Achtung, Ehre verdienet z der- �uchet �ie al�o-nicht äng�tlich »

machet nicht- äu��ere , Fleinunbedeatende Vorzügegeltend 5

die, gegenjene betrachtet,nichts-�ind , unddie ev �ich �elb�t nie

zum Verdien�te anrechnen kann, Wer aber von- �olchen wale
ren Vorzügeneùtblößt i�t , keine-innereKra�t- und Stärke in
�ich fühlet „ �ich.weder-durchWeisheit , noch durch Tugend y

noch durch ein gemeinaüßtigesLebenvon andern unter�cheidet,
©

keine wirkliche Verdien�tebe�izt „ und �h auh weder ge�chikt
nochwillig.findet, �ich �olche zu-erwerben, und denù doch in

der men�chlichen Ge�ell�chaft twas vor�tellen , da eine gewi��e
Rollen �pielen , und �ich Aufmerkiamkeit und Achtung erzwins
gen will : der muß freylich zu �olchèn kleinen Kun�tgriffen �eine

Zufluchtnehmen,und �ich bemühen, durch �einen Pomp, �cine

Kleidung, �einen Scymuk, �eine Ge�talt, �cin äu��eres Betragen
den Mangel wahre Vorzüge und Verdien�te zu verbergeny

oder einigerma��en zu er�ezen, Eine Betrachtung, m. Th.Fr. e

die jede Seele, in welcher noch irgend ein Funke edlern Feuers«
glimmt, irgendein Gefühl von innerer Kraft und Würde i�
von aller Eitelkeitzurüfk�chre>en, und �e mit Schaam übers

�chütten �ollte, �o oft �ie in Ver�uchung geräth, ihren Werth :

oder ihre Ehre in äu��ern, zufälligen, nicht zu ihremFh désY

“

hôrigen Dingen zu �uchen. Î:

Eitelkeit i� drittens die Mutter unzähligerJrrthu
mer ; �i&verhindert den Men�chen, den Werth der Dinge richs
tig einzu�ehen, und zu beurtheilen-,ih lb und andere Men-
�chen nach dem rechten Maas�tabezu würdigen, und einejede
Sache für daß: zu halten, was �ie ‘i�t. Eitelkeiti� die ges
�{hworne LLOEderBEINunddesge�unden“‘Men�chen«

i

/

ver�iandes.



“304 Gründegegen die Eitelkeit.

ver�tandes. Wo �ie herr�chet, da will alles täu�chen, und wird
alles getäu�cht; da unter�cheidet man �elten den Schein von

dem We�en, läßt �ich jeden Schimmer blenden, hält Kun�t für“
Natur, Larve für Ge�talt, lebet mehrin ciner eingebildetenals

in einer wirklichenWelt. Was nicht glänzet , das wird ver-

achtet , verworfen , �ollte, es auch der edel�te Demant (eyn!

Nur das , was in die Augen fällt , was glänzt , wird ge�chäzt
und verehret , �olite es auch das leichte�te Flittergold �eyn ! Wo

die Eitelkeit herr�chet , da wird die Weisheit im �implen Ge-

wande , da wird die Tugendin ihrer unge�chminktenSchôns
heit verkannt; und wvénn �ie hervortreten �ih getrauen, laus

fen �ie Gefahr , ‘verhöhnetund ver�pottet zu werden. Aber die -

Thorheit in ihrem bunten, �chimmernden Kleide , und das Las
�ter in �einem Pomp und geräu�chvollemAufzuge, die werden
bald der undenkenden , eiteln Menge in allen Ständen Aufs
merk�amkeit, Beyfall, Achtung, Lob�präche,Ehrerbietung ges
bieten. Jh will deutlicherreden. Wodic Eitelkeit herr�chet,
und den Ton angiebt , da wird der Men�ch nicht als Men�ch
ge�chäzt; da wird der Reiche , weil er reich i�t, geachtet, der

Arme, weil er armi�t, ver�chmähet ; da wird nicht nah Weis-

heit, nicht nach Tugend, �ondern nach An�tand, nach Lebensart,
nach �einen, gefälligenSitten gefragt ; da bekümmert man �i<

*

nicht darum ,* wer der men�chlich�teMen�ch , der nüzlich�te
Bürger, der be�te Chri�t, �ondern wer der angenehm�teGe�ellz
ha�tex , der Mann nach dem fein�ten Ge�chmae , der volls

kommen�te Wiederhall des herr�chenden Tones �eyz da i�t es
niht um Verdien�te, �ondern um den Schein von Verdien�ten“
zu thun ; da be�timmt das Kleid den Werth des Mannes ; da

giebt es liebenswürdigeLa�ter und ha��enswürdigeTugenden;
da werden leichter zehn morali�che Fehler , zehn wirklich bö�e
Thaten, als ein Fehler gegen die Ge�etzedes Wohl�tandes und
der Artigkeit, über�ehen.

/

Die Litelkeit i� viertens“ eine offenbareundanhal-
tende Beleidigungder ganzen Ge�ell�chaft| Der Eitele
�uchet uns immerzu blenden, zu bintergehen/in Jrrthum zu

perleiten; jede Sache aus ihrer Stellezu rüen , und �ie in

einem



Gründe gegen die Eitelkeit. 305

einen fal�chen Ge�ichtspunkfte zu zeigen. Wir �ollen ihn für
mehr _halten, als er i�t; hm mehrzu�chreiben, als er hatz
mehr zutrauen, als er kann und vermag ; eine be��ere Meinung
von ihm haben, als er verdient. Jmmergeht er damit um,

uns die Achtung und die Ehrenbezeuguugen zu entreißen, die

nur dem Verdien�te gehdren; das An�chen und. die Vorzüge-

die der Weisheit und der Tugend von Rechtswegen zutoms
men, �ich, �einem Kleide , �einem Aufzüge, �einementlehnten

„äußern Glanze zuzueignenz oder doch �ich �elb�t und �eine

Per�on unter dem Geräu�che und Schimmer, die ihn umges

ben, un�rer verdienten Verachtung zu entzichen. Gewiß eine

Beleidigung, die alle wei�e und gute Men�chenbewegen �ollte -

de�to �orgfältiger auf ihrer Hut zu �eyn , �ich de�io weniger
täu�chen zu la��en, und nie vor dem Gögender Eitelkeit ihre

“Kniee zu beugèn!

„Dies i�t niht alles, M. A. Z. » die Litelkeit entnervet
- den Men�chen , �ie verzärteltihn; benimmt ihm den Ge�chmak

an dem, was wirklich groß, was in �ich �elb�t und zu allen

Zeiten �chôn und verchrungswürdigi�tz den Ge�chmak an der
edlen , erhabenen Einfalt ; �ie machet ihn aller �chweren, müh-
�amen , großmüthigenThaten , von welchen man kein Lob und

keinen Ruhm zu- erwarten hat , aller häuslichen , �tillen Tus

genden , aller gemeinnützigenWirk�amkeit im Verborgenen
unfähigz unterhält und nähret ihnmit Schein und Tandz leh-
ret ihn mit Worten und. Enpfindungen �pielen , bey welchen
er nichts denket und nichts fühlet; täu�chet ihn mit lügenhafs
ten Schmeicheleien; verbirgt ihm die Mängel und Bedürfni��e

- �eines Gei�tes , und- benimmt ihm zulezt alles Gefühl ianerer
Würde und höherer Be�timmung. Sie be�chäftiget ihn im-

„mer mit Kleinigkeitenzweiß ihm die�elben immer wichtiger ;

und eben dadurch das wirklich Wichtige immer gleichgültiger;
oder be�chwerlich zu machen. Sie giebt jedem Nichts -

jedem flüchtigen Schimmer, iedem vergänglichen Reize, 0
viel Werth in �cinen Augen, daß er weder Zeit noh*Kräfte-
übrig behält, fh um das, was Etwas, etwas Bleibendes

|

wirklich Schäzbaresi�t, zu bekümmern,

1, Band, RA Daraus



306 Gründegegen die Eitelkeit.

Daraus folget �echstens , daß die Eitelkeit, und: insbes

"�onderediejenige, die �ich auf äußere Dinge bezieht, den Men»

�chen erniedriget und mit �ciner Würde �treitet, Undin

der That, M. A. _Z. , wenn ich mir ‘ein Ge�chöpf, wie der

Men�ch i�, vor�telle ; ein Ge�chöpf, das nach dem Bilde Gottes

ge�chaffen, das �o großer Dinge fähig, das un�terblich, das

zum Streben nach immer höherer Volléommenheitbe�iimmt

i�i; ein Ge�chöpf, das'es in der Erkenntniß und in der Tugend
-

o weit bringen , und von �einer Zeit und von �einen Kräften
einen �o mannichfaltigen, edlen und in �einen Folgen unaufs

börlich nüzlichenGebrauch machen kann ; wenn ich mir al�o
den Men�chen, wie er wirklich ‘i�t, vor�telle, und dann die�en

Men�chen mir denke, wie er einen großen Theil des Tages1
Und folglich ‘einen großen und noch dazu den be�ten Theil �eines,
Lebens dazu anwendet , für �einen hinfälligenKörper zu �örgen
feiner Ge�talt irgendeinen neuen Reiz zu geben , �ich in Ab-

ficht auf �einen Anzug, �einen Schmuk , �ein ganzes äußeres
We�en , genau nach dem neue�ien herr�chenden Ge�chmak und

Tone zu richten; wie er da �o aufmerk�am nachdenket, übers

Ieget , �ich berath�chlaget, wählet , verwirft , und aufs neue

wählet; wenn ich mir ‘den Men�chen �o denke ,- dann — ih
muß es ge�tehen — dannwerde ich ver�ucht, mich die�es Men-

�chen, meinesBruders, zu �chärnen ; ichbeklage ihn, daß er �o
tief von �einer Würde herabge�unken i� ; fich �o weit von �einer
Be�timmung entfernt, �o �ehr �einer Herkunft, �einer Verwandts

�chaft mit höhern, We�en und mit Gott �elb verge��en hat,
und �o wenig das i� ; was er �eyn-könnte und �ollte !

Noch mehr. PLitelkeit , insbe�ondere in Rüúük�ichtauf
außere Dinge , i� die �tärk�te Ciahrung des Leicht�innes.

Wer �ich �o oft, �olange , �o ern�thaft mit Kleinigkeitenbes
�chäftiget; den�elben �o viel Werth beylegt, immer die Kleinigs
keiten und unter Kleinigkeiten lebet und webet, �ein Dichten
und Trachten be�tändig darauf richtet , an allen �ich darauf
beziehenden Abänderungen, �o wie an allen Arten von �innlicher
Lu�ibarkeit den eifrig�ten Antheil nimmt, und daraus oft �cin

POSA machet,wisN der Ge�chmak an ern�thaften,
: -pvirflih



Gründe gegen die Eitelkeit. 307

wirklichgroßenand erhabenen Dingen finden? wie ihren Werth,
ihr Gewicht ein�ehen und fühlen? wie jemals Mann werden,
oder männlichdenken lernen? J� nicht �ein Leben, �o weit
er auch úber die Fünglingsjahrehinausi�t , eine fortwährende,
�ich immer erneuernde Kindheit ? Wie können da die Gedanken
von Gott, von der Religion, von einem zukünftigenbe��ern
Leben Eingang bey ihm finden , �eine ganze Aufmerk�amkeit

gewinnen, �ein ganzes Nachdenkenbe�chäftigen , �ich �einem

Gei�te in ihrem vollen Lichte dar�tellen ? Wie können �ich die�e

Gedanken mit allen �einen Angelegenheitenund Ge�chäften
mit allem, was er im gemeinenLeben, zu Hau�e und in Ges-

�ell�chaft , denket und thut, verbinden , und dadurch zu �einer

Be��erung und Glük�eligkeitkräftig werden? — Wie oft wird

ihn nicht hingegen �eine Eitelkeit die häuslichen Uebungen der

Andacht unterla��en heißen! Wie oft ihn hindern, an der öffents
lichen Verehrung Gottes Theil zu nehmen! Wie oft ihn da

zer�treuen und �eine Aufmerk�amkeit auf ganz andere Dinge
richten, ols worauf er �ie richten �ollte! Wie baldwird der

Anblik irgend eines Gegen�tandes dex Eitelkeit die guten Eins
_

drü>e, die er da erhalten hat, wieder auslö�chen! Wie une

�chmakhaft wird ihm nach und nach alles werden, was �ich
nicht auf Glanz, Schimmer, Än�tand, Schönheit , Spiels

Lu�ibarkeitu. �. w. bezieht! Undwo der Leicht�inn herr�chety
M. A. Z., wie kanñ da der Men�ch wei�e und tugendhaft,
wie ein Chri�t werden, wie mit Ern�t an-�einex Be��erung ars

beiten, wie �eine Be�timmung erreichen, wie �ich zu cinem

höhern Leben , das doch wahrhaftig nicht in Tändeleyenbes
�tehen wird, vorbereiten und ge�chikt machen ?

E

Wo Witelkeit herr�chet, M. A. Z., und auch dies i�t
“eine hôch�t verderbliche Folge der�elben , wo Eitelkeit herr�chet -

da herr�chen auh £-id, Eifer�ucht, �trenges Richten,
üble Liachrede. Man will nicht nur glänzen; �ondern mehr
als andere glänzen, alfeine glänzen. Man will die �chön�te
Ge�talt , das angenehm�te We�en, die artig�ten Sitten , den
fein�ten Ge�hmakp die be�te Lebensart , den neue�ten Ton

PDI wil gemMn y aber nicht übertroffenwerden. Mir
AE welchen



zo Gründe gegen die Eitelkeit.

welchem�charfen, durchdringenden Auge betrachtetnan al�o

diejenigen nicht , die eben die�elben An�prüche haben! Wie
7 begierig �uchet man nicht ihre Fehler auf! Wie gerne ver»

größert man �ie! Wie willig giebt man dem Bö�en, das

von ihnen ge�agt wird, Gehör ! Wie kün�tlich verkleinert
oder ver�iellet man nicht das Gute, das Schône, das Vor-

zügliche, das ihnen eigen i�t! Und wenn man die�es nicht

thun fann, wenn man ihnen, man mag wollen oder nicht,

muß Gerechtigkeitwiederfahren la��en + �ieht man �ie da mir

dem herzlichen, brüderlichenWohlwollen an, mit welchem

“der Wei�e und der Chri�t alles, was �chôn und gut i�t, ans

fieht? Fühlet man da keine Kränkungen der Eigenliebe?

Wird man da nicht �ehr oft alles ge�ell�chaftlichen Vergnügens
bexaubet ? Und �ollten dann keine Regungen des Ha��es und

der Feind�chaft in dem Herzen auf�tcigen ? kein geheimer Groll

�ich in dem�elben fe�t�ezen? nichts die Licbe �chwächen , die

“wir als Men�chen und als Chri�ten einander �chuldig �ind?

Sind aber nicht die�es alles niedrige , �c{ändliche Leiden�chafs
tenz und muß és die Eitelkeit , die�ie alle zeuget und nähret ,

niht au< �eyn?

Endlich,M. A. Z.- �treitetdie Eitelkeitdanz mit dem

Geifte des Chri�tenthums. Das Chri�ienthum , das prèdis

get uns allenthalben Be�cheidenheitund Demuth; das heißt
uns im Stillen tugenhaft �eyn, und mehr Gott als den Men-

. �chen zu gefallen �trében, mehr auf das Un�ichtbareals auf das.

Sichtbare �ehen. Welche �chöne Vor�chriften geben nicht die

Apo�tel! un�ers Herrn insbe�ondere den Bekennerinnen der

chri�tlichen Lehré hierüber! Sie �ollen �ich als Chri�tinnen

nichtdurch kö�tliches Gewand, �ondern durch gute edle Thas

tén von andern vinter�cheiden. Und wer das thut , wer �ich �o

unter�cheidet , der bedarf keiner Kün�te der Eitelkeit, um. �ich

“Achtung und Ehre zu ver�chaffen. Sie �ollen den verborgenen-

innern Men�chen {mü>ten, ihren Gei�t mit Erkenntniß, mit

 Weisheit , mit Tugend�chmücken,und �i durch �anftes, �tilles

_

We�en von andern auszeichnen. Das, �agt der Apo�tel, das

i�t Tôftlichpor Gott; das
e �elb�tinlinenAugen einen

| ‘großen



Gründe gegendie Eitelkeit." 309

großenWerthz das gefälltihm ; auf den�elbenUrtheil und Wohls

gefallen alles anfómmt.
Und welch ein Bey�piel hat“ uns au in die�em Stücke

Fe�us hinterlaMn! Nicht nur keiner entlehnten , erborgten,
äußern Vorzüge rühmte er �ich?“ nein , �elb�t wahrer , inne»
rer, wirklich großer Vorzúge rühmte er �ich nicht: er verbarg
�ie vielmehr ; entäußerte �ich der�elben; gebrauchte �ie nie in

eiteln Ab�ichten; that nie Wunder, um �ich �ehen zu la��enz
offenbarte �eine Weisheit und �eine höhern Ein�ichten nie,
um Er�taunen bey �einen Zuhörern zu erwe>en. — Wäre

es möglich, daß ein eitler Men�ch auch nur cinen geringen
Theil von der Macht und den Vorzügen Je�u hätte, welches

Nuf�ehen , welches Geräu�ch würde er nicht damiterregen!
Wie �ehr alles, was um ihn her wäre , damit verdunkeln,
verwirren , zu Boden drücken! Wie weit war nicht un�er

Herr von allen Fehlern und Schwachheiten die�er Art ents

fernet! Wie richtig beurtheilte ex den Werth der Dinge und

der Men�chen! Kein Schein kounte ihn täu�chen; kein Bey
fall , kein Lob ihn blenden; Wahrheit , innere Güte ; Aufrichs

tigkeit und Recht�chaffenheit , die galten alles bey ihm. Und

wie wenig �uchte er das Seine! Wie �ehr vergaß-er �i �eib�t -

über dem Eifer ,“ womit er für das Heil �einer Brüder �orgte!
— — Und wir, M. A. Z.,/ wirv- �ollten Chri�ten, �ollten

Schüler ; Nachfolger , Fréundedie�es. Je�u �eyn , �ollten �eine
Stelle unter den Men�chen gewi��ermaßen vertreten können,
wenn wix uns voh der Eitelkeit beherr�chen la��en; wenn wir

jeden wahren und fal�chen , eigenthümlichen“und erborgten
Vorzug 5 wenn wix insbe�ondere die - allerunbedeutend�ten

äußern Dinge mit âng�ilicher Sorgfalt ins Licht zu- �een
und auf alle Wei�e geltend zu. machen �uchen, und darüber
Zeit und Kraft und Lu�t zu be��ern und edlern Dingen, zu

wirklich chri�tlichen Uebungen und. Thaten verlieren? Nein»
nein , Eiteikeit �treitet o�enbar mit dem Chri�tenthume, #0
wie �ie mit der Vernunft, mit dex Würde der Men�chheit;
mit un�rer innern Vollkommenheit, mit dem"Be�ten der gans

zen Ge�ell�chaft�ixciter!

u3 und



3710 - Gründegegen die Eitelkeit.

Und nun urtheile ein jeder, ob �ie ein �o geringer Fehler
fey, als man gemeiniglichglaubet z ob �ie nicht die chädlich�en-

 verderblich�tenFolgen nach �ich ziche; ob man nicht die wich-
tich�ten Ur�achenhabe, Men�chen, die man liebet, vor die�er
furchtbarenQuelle der Thorheitund des Uebelszu warnen, —

|

Jch weiß wohl ; M. A. Z. , daß die Eitelkeit noch nicht in dem
Grade unter uns herr�chet , wie �ie etwa in größern Städten -

herr�chen mag, und daß �ich al�o noch nicht alle ihre bô�e Fol-
gen �o offenbar unter uns äußern, wie �ie �ich dort äußern
mögen, und wie ich �ie als natürliche Wirkungen der�elben vor»,

ge�tellt habe. Aberwas �ie izt noch nicht i�t und thut, das

Xann und wird'�ie früher oder �päter werden und thun, wenn

ihr kein Einhalt ge�chieht. — Jch weiß auch wohl, daß die

mei�ten äußern Dinge, daß insbe�ondere alles , was zux Kleis

dung und zum Schmucke des Körpers gehöret„an und vor �ih
�elb�t �ehr gleichgültigeDinge �ind; aber in ihren Gründen , in

der Art �ie anzu�chen und zu behandeln, und in dem Einflu��e ,

den �ie auf un�ere Denkungsart haben können und wirklich

haben , hören �ie gewiß auf, gleichgültigzu �eyn. — Jch weiß
endlichwohl, daß das einzigeWort : man muß �ich nicht auss

zeichnen, muß kein Sonderling �cyn, alles, was der Lehrerder

MWeisheitund der Religion darüber �agen kann , beyden meis

fien auf einmal entkräftet. Aber wie �tumpf würden nicht

bald die�e fürchterlichen Waffen der Eitelkeit �eyn, wenn nur

wenige , recht wei�e, gute, verehrungwürdigePer�onen �ich mit

einander verbänden , �h dem Stromezu wider�etzen, �ich mit

dem Gefühl ihres innern Werths und dem Beyfall einer kleinen

Anzahl vorzüglichver�tändiger und tugenhafter Men�chen zu

befriedigen! Welch einen tôdtlichen-Streich würden fe nicht
dadurch der Eitelkeit ver�ezen! Und �ollte �ich die�es nicht früs

her oder �päter erwarten, unter Chri�ten nicht erwarten la�s
�n? — Jnzwi�chen will ich, wie ich gleich anfänglich �agte,
Éeine Anwendung machen, niemanden beurtheilen, niemanden

Ge�ege vor�chreiben , nichts von dem, was anund vor �ich �elb�t
gleichgültigi�t, �chlechterdings verwerfen und verdammen,

MeineAb�icht wax nur, denjenigen, die denken könnenund

wollen ;



Das chri�tlihe Lehramt.

|

ZII

wollen, Stoff zum Nachdenken zu geben, und Saatnen aus-

zu�treuen, der vielleicht hier und da in einedlères Herz fallen,
Wurzel in dem�elben fa��en, im Verborgenen auffeimen und

mit der Zeit Fürchte tragen möchte. Wer al�o Ohren hat
zu hören, der hore! Amen,

11L Predigt.

Das chri�tliche Lehramt.

Dert.

i

Ephe�er 4/ Ir,

Er hat etlichezu Hirten und Lehrern ge�ezt.

2 ott , Vater der Men�chen, wie viel ha�t du nicht an uns,
deinen Kindérn, gethan, und wie viel thu�t du nicht tâgs

lich für uns! Alles offenbaretuns deine Herrlichkeitund Größe,
deine Huld und Vaterliebe gegen uns. Alles unterrichtetuns |

von deinem Willen und von un�rer gro�tenBe�timmung. Alles
. treibt uns zur Erfüllung deines Willens , und zur irnmer völs

ligern Erreichung un�rer Be�timmung an. Die Natur wæ
die Religion ; die Vernunft, womit du uns begaber ha�t, 0
wie deine nähere Offenbarung. Dané und Lob �ey dir , dem

Allgütigen, für alle Mittel des Unterrichts und der Erkenntniß,
die du uns �chenke�! Dank und Lob �ey dir insbe�ondere für
die Vorzüge, mit welchen duuns als Chri�ten îu die�er Ab�icht
begnadiget ha�t! Ja, durch deinen Sohn Je�um, hafi-du ein

- helleres Licht über uns aufgehen la��en, Durch ihn �ind wir
dir , un�erm Vater, und der Erkenntniß der Wahrheit näher
gekommen. Durch ihn haben wir von tau�end wichtigen»

trô�tlichen Dingen richtiger denken gelernt, Durchihn Nile wx



z12 Das chri�tliche Lehramt.
wir mehr Gewißheitvon deinem Willen und von deinen gnä-

digen Ge�innungengegen uns, mehr Hofnung und Zuver�icht
im Leben und im Sterben erlangt. Durch ihn ha�t di: das

chri�tliche Lehramt. auch unter uns aufgerichtet ; und wel e

Mittel , welche Erwe>ungen, in der Erkenntniß und Tugeid
immer weiter zu kommen , ‘ha�t du uns nicht dadurch ge�chenkt
Wie �ehr uns den Weg zur Vollkommenheit und Glükt�cügkeit
erleichtert ! O möchte dochdie�es wichtige Amt von allen ; die

es führen, immer treuer verwaltet werden, und immer mehr
Licht und Tro�t und Freude , immer mehr gute Ge�innungen
und Thaten unter den Men�chen verbreiten! Reinige und hei-
lige du �elb�t deine Kirche , gütig�ter Gott , und laß Lehrer und

-

KHuhörereinander immer mehr das �cyn und werden, was

�ie einander �eyn �ollen und können. Ach gieße Gei�t und Kraft
über uns alle aus / die wir un�ern Brüdern deinen Willen

verkündigen, und �ie zu dir und zur Seligkeit führen �ollen ;

lehre uns alle die Wahrheit richtigerkennen, fe�t glauben, ihren
:

Vor�chriften treulich folgen, �e andern mit Ueberzeugungvor-

tragen zund ôffneihr dadurch den Zugang zu dem Ver�tande
und dem Herzen derjenigen, die uns hören, Laß aber auch
die�e immer mehr Lehrbegierde und Aufmerk�amkeit zu dein
Vortrage ihrer Lehrer mitbringen, und �ich den�elben immer

�orgfältiger zu ihrer Be��erung zu Nute machen. O möchte
doch �o das Reich deines Sohnes Je�u, das Reich der Wahr-
heit und der Tugend , der Freyheit und der Glük�eligkeit toms

“men, �<{< immerweiter ausbreiten , immer mehr befe�tigen,
|

und immer herrlichereSiege über Frrthum und La�ter und

Elenddavon tragen! Segne zur: Beförderung die�er Ab�ichten
- tin�er Nachdenken über die wei�en Beran�taltungen, die du

dazu gemacht ha�i; und erhôre uns dur< Je�um Chri�tum,
un�ern Herrn, in de��en Namen wir dich ferner anrufenund

�prechen; Un�erVateri

Ephe�er



Das <hri�tlicheLehramt.
|

313

Ephe�er 4.) Vv.11.

|

Er hatetliche zu Hirten und Lehrernge�ezt.

as Predigtamt, das allenthalben in der chri�tlichen Kirche

eingeführt i�t, und de��en Ur�prung �ich von den Zeiten
der Apo�tel her�chreibt, i�i gewiß eine höch�t gemeinnüßzigeVer-

an�taltung ; eine Veran�taltung, die Je�u und �einen Schülern
eine der er�ten Stellen unter den Wohlthäterndes men�chlichen

Ge�chlechts ver�ichernmüßte, wenn wir�ie auch bloß als wei�e
-

Mánner , und nicht als be�onders bevollmächtigte Ge�andte

Gottes an die: Men�chen , betrachteten. Nirgends finden wir „

in der alten Welt, �o weit �e uus bekannt i�, �olche Lehrer des

Volks; Lehrer, die ihreBrüder, ohne Unter�chied des Standes,
des Alters, des Ge�chlechts, derLebensart , von ihren Verhälts
vi��en gegenGott und die Men�chen , von ihren Pflichten, von -

ihrer gegenwärtigen und zukünftigenBe�timmung unterrichtetz -

die �ie zu gewi��en fe�tge�ezten und nicht weit von einander

entferntenZeiten von die�en wichtigenDingen unterrichtet ;

die �ie zum Nachdenken und zur Tugend angeführt,in ihren

Bekümmerni��en getrö�tet, und auf �o mancherlcy Art ihre Zus
friedenheit und Glük�eligkeit beförderthätten, — Aber Gözo
zenprie�ter und herr�ch�üchtige Führer des Volksfindenwir

in dex áltérn und neuern ; heidni�chen oder nicht chri�tlichen
Welt allènthalben; Men�chen, die �h die Unwißcnheit und

Schwachheit ihrer Nebenmen�chen zur Befe�tigung einer ty-

ranni�chen, hartdrü>endenGewalt , zur Erpre��ung reicher Ga-

ben und Ge�chenke, oder zur Erreichunganderer �elb�t�üchtiger
Ab�ichten zu. Nuße machten, die Furcht und Schre>en unr
�ich her verbreiteten , und durch alle Feyerlichkeitender Religion
und des Gottesdien�tes weder Weisheitnoch Tugend beförs
derten, aber wohl den Aberglauben und das La�ter begün�tigs
ten, — Jch weiß wohl, M. A. Z., daß auch das chrißliche

Lehramt�ehr oft und �ehr �chändlichgemißbraucht worden i�t,
und noch gemißbraucht wird , daß es nicht immer undnicht
ganz das i� und wirket, was es �eyn und wirken �ollte und.

könnte;und dies befremdet mich eben nicht, da es von Mena

Us {hen



314 Das chri�tlicheLehramt.

�chen geführt wird, die gleich den übrigenMen�chen �o vielen

“ Frrthümern “undFehlern unterworfen �ind, und �o leicht von

Leiden�chaften getäu�cht werden können, Junzwi�chen hat es

doch gewiß unendlich viel Gutes ge�tiftet ; �tiftet noh immer y

im Ganzen genommen, viel Gutes ; und wird — das dürfen
wir zuver�ichtlich hoffen, — in der Folge der Zeit nochweit -

mehr Gutes �tiften. Die chri�tlichen Lehrer verdienen al�o uns

fireitigwegen des Amtes, das �ic führen,und wegen des Nußens,
den �ie dadurch �chaffen, Achtung. Soll aber die�e Achtung
vernünftig �eyn, und einen uns heil�amen Einfluß in un�er

Verhalten haben; �oll/�ie nicht entweder in Aberglauben aus»

arten , oder nach und nach dec Gering�chäßungund Verachtung
Plaz machen : �o muß�ie �ich auf richtige Ein�ichten von dem,

_was chri�tliche Lehrer �ind und �eyn �ollen, gründen. Wir

mü��en niht mehr von ihnen fordern und erwarten, als wir

mit Recht von ihnen fordern und erwarten können. Und die�e

Ein�ichten zu berichtigenund gemeinerzu machen , i�t: die Abs

cht meines heutigen Vortrages. Chri�tus, heißt es in un�erm

Texte, hat etliche in �einer Kirche zu Hirten und Lehren

Ge�ezt, oder angeordnet. Dies �ind eben die Per�onen , die wir
izt gemeiniglichPrediger nennen, und deren Be�timmung wir
nun näherkennen lernen �ollen, Wir werden nämlich

Das Verhältniß unter�uchen, in welchem ein Prediger
gegeii �eine Gemeinde �teht; oder euch zeugen, was

eigentlich der Prediger in Ub�icht auf �eine Gemein-

de i�t und �eyn �ol.
Bu dem Ende mü��en wir

_Er�tlichdie fal�chen Vor�tellungen, die man �ich von die-

�em Verhältni��e machet , aus dem Wege räumen; und

Dann die wahre Be�chaffenheit de��elben ins Licht

�etzen.
_Der Prediger i� er�itih kein Prie�ter in dem eigentlis

chen und gewöhnlichenSinne des Wörtes. Eri�t keine

Per�on, die in einem nähern Verhältni��e gegen Gott �tünde

odereinen genauern und vertrautern Umgang mit ihm hätte,
; : als



Das chri�tlide Lehramt 315
als �eine übrigen Verehrer ; keine Per�on , die uns, wenn wir

ge�ündigéthaben, dur Opfer , durch Gebräuche, durch Fürs
bitte von der verdienten Strafe befreyen, und uns mit un�erm
beleidigten Oberherrn wieder aus�dhnen könnte. Er kannund

�oll uns Gnade und Leben von Gottes“ wegen. verkündigeny
den Werth �einer Wohlthaten und Segnungen in dér Natur
und in der Religion ins Licht �egen , und uns zur Freude dars

über erwe>ken; aber er kann weder jene noch die�e nach �einem
Wohlgefallen aus�pénden. Er kann und �oll uns Vergebung
der Sünden und ewigeSeligkeit auf gewi��e Bedingungen ins
Namen Gottes verheißen; aber er kann �ie niht wirklich ere

theilen. Er kann und �oll uns die göttlichenGe�eße erklären
und ein�chärfen; aber niemand von der Erfüllungder�elben

frey�prechen. Er fann uns keine Gelübde,keine Verbindlichs
keiten , keine Pglichten eigenmächtigauflegen , oder abnehmen.
Er i� auch keine �olche -Mittelsper�on zwi�chen Gott und den

Men�chen , die“ un�ern gottesdien�tlichenHandlungen einen
größernWerth gebenkönnte , als �ie �on�t haben würden; oder
die durch gewi��e geheiligteWorte , dem Wa��er in der Taufey
und den Zeichen des Leibes und Blutes Je�u in dem heiligen
Abendmahl eine Kraft verleihen könnte, die �ie vorher nicht
hatten; oder deren Gebet endlich Gott gefälligerund wirk�as
mer wäre, als das Gebet jedes andern recht�chaffenen Chris
�ten — Je�us Chri�tus wird uns in den Schriften der Apos
�tel, und insbe�ondere in den Schrifien des Apo�tels Pauli, als

der einzige Hoheprie�ter und Mittler zwi�chen Gott und den

Men�chen vorge�tellet, um die Men�chen, und vornemlich die

Juden „wegen der durchdas Chri�tenthum ge�chebenen Abo
�chaffung des Prie�terthumsunddes Opferdien�teszu beruhis
gen, ihnen ein kindlichesZutrauenzu Gott, dem Allerhöch�tens

*

einzu��ößen, und �ie auf eine, ihrer Fa��ung angeme��ene , �ints
liche Wei�e von �einer Huld und Gun�t zu ver�ichern. Alle

Begriffe von eigentlichen Prie�tern und Opfern , die man in

die chri�tliche Religion und den chri�tlichen Gottesdien�t aufs
genommen hat , find abergläubi�ch; fie �ind der Ab�icht und

dem Gei�tedie�er heiligen Religion, und die�es vernünftigens
veinea



216 <- Das chri�tliche Lehramt.
|

reinen Gottesdien�tes offenbar zuwiderz �ie entfernen uns von
"dem Gott, zu welchem uns Je�us den freyen Zugang geöffnet,

Und déner uns als un�ern Vater kennen und lieben gelehret

hat, Es �ind Uebcerbleib�el der {wachen , jüdi�chenDenkungs-
art, welchedie chri�tliche Lehre nach und nach aufheben, und
von welcher unter Chri�ten , die nicht mehr Kinder , �ondern
Mánner in Erkenntni��e und im Glauben �cyn wollen , keine

Spur mchr vorhanden �eyn �ollte.

Der Prediger i� zweytens kein Seel�orcier in dem

�rengien Ver�tande die�es Wortes, da man nämlich eine

Per�on dadurchver�teht, von deren Bemühungenund Ver-

halten das Heil oder die Seligkeitder übrigen, wo nicht ganz,

doch grö�tentheils, abhängt; die eben �o viel oder noch mehr,
als �ie �elb�t , zu ihrer Be��erung, zu ihrer gei�tlichenund ewigen
Wohlfahrt beytragen kann und mußz und deren zukün�tiges
Schik�al mit dem Schik�ale der ihr anvertrauten Seelen uns

_‘au�lôslich verbunden i�t. . Nein, ein jeder muß für �eine eigne
Seele �orgen, �eine eigne Schuld tragen, und für �i �elb�t
Gott Rechen�chaft geben. Jeder muß �eine Pgicht nach �einem

|

be�ten Vermögen erfüllen; aber keiner kann für den Erfolg
der�elben �ehen , noch. weniger �ie für andere erfüllen. Und

welcher vernünftige Men�ch würdedas Predigtamt auf �ich

tiehmen, wenn er �ich dadurch verbindlich machen müßte, von

‘dem Thun und La��en aller derjenigen die zu �ciner Gemeinde
gehören, Rede und Antwort zu geben, oder für die Seligkeit
eines jeden insbe�ondere (o zu �orgen, wie ein Vater für �eine

‘Kinder, oder ein Hauslehrer für �eine Zöglinge �orget ? Sollte

‘er die�es thun: �o müßte ex ja alle �eine Gemeindsgeno��en
auf das genau�te kennen z; Ææmüßten �ich ihm zu allen. Zeiten
und in allen Um�tänden �o zeigen, wie �ie wirklich �ind; �ie

müßten ihn zum Vertrauten ihrer geheim�ten Ge�innungen
Und An�chläge machen ; er müßte der Zeuge ihres Verhaltens
in der häuslichen und. bürgerlichenGe�ell�chaft �eyn könnens
ex müßte das Recht und die Freyheit haben , ihnen über alles

-

die be�ti�umte�tenVor�chriften zu geben; und wenn auch die�es
alles wäre, welchesdoch nicht i�t , und nicht �eyn wird, noch

�cyn



Das chri�tlicheLehramt. 317

�eyn kann, �o würde es noch immer �tolze Verwegenheit�eyn,
die be�ondere und eigentlichè Führung o vieler Men�cheu von
�o ver�chiedenen Fähigkeitenund Gemüthsarten auf �ich zu
nehmen, und in dem göttlichenGerichte gewi��ermaßenfür
�ie zu �ehen,

Nein , M. A. Z., wenn ihr uns, Prediger,eure eraidiges
nennét , �o kônnet ihr damit vernünftigerWei�e aichts anders
von uns fordern als die�es: wir �ollen euch nach un�ern be�ten

Ein�ichten , und auf eine euêrn Bedürfni��en angeme��ene Ark
zeigen, was ihr thun, und wie ihr es anfangén mü��et, um

eure Seelen von der Herr�chaftdes Jrrthums ,- derSinnlichs
keit, des La�ters zu befreyen,oder vor der�elben zu bewahren z

um �ie mit Weisheit und Tugend zu �chmücken ; um �ie in

die�er und in der zukünftigenWelt �o vollkommen , gluf�eligs
‘�o gottgefällig zu machen, als �ie werden können und �ollen.
Wir follen euch in die�er Ab�icht mit eben �o viel Liebe als

Ern�t unterrichten, ermahnen, warnen, be�irafen, bitten; auf

alles, was euch zu jeder Zeit und bey jeder Veränderung euves
Zu�tandes vornämlichnüzlichoder �chädlich �eyn könnte , mers

ken ; die�es alles zur Beförderungder Sache dex Wahrheit -

der Tugend undfurerGlük�eligkeit�orgfältig gebrauchen; und

darinnen , �elb�t bey dem �chlechte�ten Erfolge, nieverdro��en
und müde werden. So �ollen wir für eure Seelen wachen»
als die wir Rechen�chaft davon gebenmü��en, die wir euch

unterrichtet , und wie wir uns die Zeiten , die Um�tände, dis

Veranla��uügen dazu zu Nute gemacht háben.
|

Wir können guch in einem noch �tärkern Sinne als Seela
�orger von euchbetrachterwerden, wenn ihr uns Gelegenheit
und Aufmunterung gebetdas, was wir hier im Allgemeinen
vortragen und lehren, dur freund�chafiliche-Privatunterres
dungen brauchbarerfür euh zu machen, es näher auf euer
Zu�tand und eure jedesmaligenBedürfni��e anzuwenden, euh
an eure be�ondern Pflichten, Fehler , Vergchungen zu erinnern
an der Beförderung oder Wiederher�tellung des häuslichen-
Friedens mit euch zu arbeiten , oder euch �on be�timmters

Vor�chriften und Mittelzu euerm Fortgangein der Erkenntnis
und



318 Das <ri�tlicheLehramt.
und Tugendan die Hand zu geben, Jnzwi�chen kann der

"Prediger , wie jedermann leicht �ieht, die�e Pflicht der brüderlis
chen Erinnerungen und be�ondern Ermunterungen zum Guten
nicht ohne oder wider den Willen �einer Gemeindsgeno��en er-

füllen, Sie liegt ihm auch nichts aus�chließurgswei�e ob ; �n-

dern er hat �ie mit allen Chri�ten gemein. Nurdaß er �ie in

gewi��en Fällen und bey gewi��en Per�onen wegen des größern
An�ehens, in welchem er bey ihuen �teht , und wegen der Eins

�ichten , die man ihm zutrauet , mit be��erm Erfolge erfüllen
kannals andere.

Der fal�che und abergläubi�cheBegriff, den man mit der
“Benennung eines Seel�orgers verbindet , zeiget�ich insbe�on

dere in An�ehung des Kranéen- und Sterbebettes. Da. grün--
det man nur gar zu oft fa�i die ganze Hofnung der Seligkeit
des Men�chenauf die Gegenwart, auf den Zu�pruch, auf das

Gebet des �ogenannten Seel�orgers. Da äng�tiget man �i<
wohl �ehr darüber, wenn der Krauke ohne die�e Hülfeoder Vors

bereitung �terben muß. Was kann man anders daraus clie
�en, als daß man dem Seel�orger weit mehr Vermögenund

Macht zu�chreibt , als er wirklich hat? Wir mißbilligen es

gar nicht , daß man uns zu Kranken und Sterbenden rufen
läßt; und wenn wir gute, chri�tliche Gedanken und Emp�fin-
dungen. in ihnen erwe>en oder unterhalten, wenn wir etwas

zu ihrem Tro�te, zur Erleuchterung ihres Ueberganges aus
die�er in die zukünftigeWelt beytragen können , �o thun wir es

gern. Aber einmali�t es doch unmöglich, daß wir oder irgend
jèmand anders alsdann einen bô�en Men�chen gut machen,
oder einem Sünder , der �ein ganzes Leben hindurch ein Sclave
der Sünde und des La�ters gewe�en. i�t, gleich�am die Pforten
des Himmels ôffnen, und ihn gegen die Strafen, die er zu

befürchtenhat, in Sicherheit �ezen fönnen. Und dann i�t die

VBe�uchungder Kranken ebenfallseine Pflicht , die nicht uns
allein obliegt,�ondern die wir mit den úbrigenChri�ten gemein
Haben.Sie �ollen alle einander in ihren Leiden und Beküms
{merni��enbey�tehen, trö�ten, zum Guten ermahnen und darin-

MEws ; �ie �ollen alle mit einander und für einander beten,

Jn



Das chri�tliche Lehramt. 319

Jn der er�ten chri�tlichen Kirche , zur Zeit der Apo�tel und unter

ihrer Nachfolgern , da man es be��er ein�ah. oder doch mehr

glaubte, daß das Schif�al eines Men�chen nach �einem Tode

nicht von der Art , 1Tie er die lezten Tage oder Stunden �eines

Lebens zubrächte , �ondern von �einen herr�chenden Ge�innute

gen, und von �einem ganzen vorhergegangenen Verhalten abs

hânge, da war es cigentlich nicht das Amt der Lehrer, die
Kranken und Sterbenden zu be�uchen, �ondern es war die

Micht der Alte�tenund Vor�icherder Gemeinde , und in

Rük�icht auf das andere Ge�chlecht war es die Pflicht der Acls

te�tinnen oder Dienerinnen, folches zu thun. Die�e nahmen
fich der Kranken und Sterbenden mit wahrer Bruder „und

Schwe�terliebe an , tröô�teten �ie, beteten mit ihnen, �orgten,
‘wenn es Arme waren , für ihren Unterhalt und ihreErquikung,
vervllegten �ie, und thatenihnen mancherleyper�önliche Hands
reichung. Und das find un�treitig die be�ten Dien�ie , die man

‘den Men�chen zu �olchen Zeiten lei�ten kann, und die ihnen
ein jeder nach �cinem Vermögenlei�ten �oll.

i

Lin Prediger i�t drittens kein men�{ von einer atts

dern Art und Gattung als andere Men�chen, £Er i�>
Fein Seiliger, in fo fern man durch dic�es. Wort entweder

¿Einen ganz vollfommenen , oder einen über alle �innliche, irrdi�che

Dinge erhabenen Men�chen ver�teht. Die�en fal�chen Begriff
hat der Mißbrauch des Namens, Gei�tlicher , gezeuget; odere
um noch richtiger zu reden, �o-war die�er Name �elb�t ein -

‘Mißbrauch ; wodurch �ich die Lehrer der Religion’ in �pätern

Zeiten einen Vorzugvor andern Men�chen zu geben,und �ich
‘in ‘ein größeres An�chen zu �etzen �uchten. Man ver�iund
nämlich dadurch, und noch izt ver�tehtman nicht �elten dadurch
einen Mann , der gegen . alles, was �innlich und �ichtbar i�t e

‘gegen alles , was andere Men�chen erfreuet oder betrübet , gans

gleichgültigi�t; der die�es alles verachtet ; den Ehre und Schatta

de, Reichthum und Armuth;Schmerz und Vergnügen,nichb
rühren z der �ich immer mit  Religionsbetrachtungenund eis

gentlichenAndachtsübungenbe�chäftiget ; de��en Gedanfenuns

RENE auf dis wichtig�ien und erhaben�tenDingegerich-
;

l
¡y letz



320 2 Das’ chri�tlicheLehramt.
tet ; in de��en Angen Muntexkeit und Freude, Wiz und Scherz
�trafbare Verbrechen �ind; de��en Gegenwart alleLu�t ver-

�cheucht, und fin�tern Ern�t um �i her verbreitet. Nein,

M A. Z. , �olche Men�chen �ind wir nic” , und �ollen es nicht

�eyn; und wenn wir es �eyn könnten oder wollten , 0 würden

wir entweder verächtliche, oder mitlcidenswürdige, und in

jedem Falle gemein�chädlicheMen�chen �eyn. Nein, wir �ind

-euch in allem, was den Men�en zum Men�chen machet, in

Rük�icht auf �eine �chwache, �o wie in Rüfk�icht auf �eine gute
Seite, völliggleich ; und wenn euch einige von uns an Weis-

Heit und Tugend übertreffen,�o i�t die�es kein Vorzug un�ers
Standes , �onderù ein per�önlicher Vorzug , den ein jeder von
euch auch über uns haben fann. |

Es i�t wahr, daß uns un�erStand und un�er Amt einige
Hülfsmittel zur Tugendund Frömmigkeitgeben, oder zu geben
�cheinen , die ihe nicht habt. Wir be�chäftigen uns oft , und

weit ôfter und anhaltenderals ihr , mit Nachdenken über Gott

und �einen Willen, über die Be�timmung und die Pflichtendes

Men�chen. Aber wie �ehr mü��en wir nicht über uns �elb�t
‘wachen, wie �chr un�re Aufmerk�amkeit an�trengen, wenn uns

nicht die�er an und por �ich �elb vortheilha�te Um�tand �chäd-
lich werden �oll ! Eben dadurch , daß wir uns �o oft, und �o

oft bloß in Rúk�icht auf andere, und auch wohl zu �olchenZei»
ten; wo wir eben keinen be�ondern Antrieb dazu haben; und

nicht dazu aufgelegt �ind, mit den Léhren der Religion be�chäf»

“tigen mü��en, eben dadurch können �ie in Ab�icht aaf uns viel

von ihrer Kraft verlieren. Die�e Gedanken werdenuns dur<
die dftere Wiederholung der�elben o geläu�ig , daß wir die

Sachen �elb�t zu erkennen und zu empfinden glauben, und doch

zuweilen bloße Wörterdenken, Dazu kömmt, daß �ie oft die

Schwierigkeitenund Zweifel nach eben dem Maaße vermehs

ren, nah welchem wir in der Erkenntuiß weiter kommen;
und daß hingegendas Vergnügen, welches mit Vektrachtüngen
und Andachtsübungenverknüpft i�t, durch dex häufigenGenuß

‘de��elbenviel von �ciner Lebhaftigkeitverlieren kann. Welch

eineErquifungmuß es nichtdemchri�tlichen Kaufinanne,
:

| oder



_

Das ‘hri�tlicheLehramt, 321

oder Handwerksmanne,oder jedemandern, der- kein:Ge�ilither

i�t, �eyn, wenn ex nach gewi��enhaft vollbrachterBer ufsarbeit
�ich des Abends aus dér Zer�treuung �ammeln ; und da auf

einekürzereoder längereZeit mit �ich �elb�t undmit Gott ums

gehen und über �eine wichtig�ten Angelegenheiten,nachdenken
kanñ! Gewiß,das Vergnügen, das ihtn die�e Be�chäftigungen
gewähren,muß �ehr oft uni �o viel ledhafter als das unfige
�eyn, um fd viel dein Men�chen; der langè gefa�tet hat, die

Spei�er die er genießt, be��er {me>en, als denmientzen,dek

fa�t den ganzen Tag hindurch an einer. völlen Tafel ge�e��en
hat. — Außerdem haden wirk, Prediger, gemeiniglichnicht
�d’ viel Gelegenheitunid Mittel , uns in der Weisheit und Tus

gend zu úben ; und ihre Vor�chri�ten auf �o ver�chiedenë Vors
fallenheitendes gemeinenLebens anzuwenden » als derjenige;
der in mannigfaltigern Verbindungen mit ändexn Men�chen
�teht, der �d vielerley Ge�chäfte zu be�orgen, #0viellerleyPflicha
ten zu erfüllen, und mit Per�onen von �o ver�chiedener Détts
kungs - und Sinnesart umzugehen hat 3 und äuch in die�er
Ab�icht kann uns ein wohlunterrichtetex , recht�chaffenexrChri�t,
der kein Gei�tlicheri�t » �ehr leichtan Weisheit und Tugend
Übertre��en.

Uebrigens, M. A. Z. ; haben wir keine andere P�ichtèn
Und Verbindlichkeiten auf uns , als die euch obliegen. Was
wahr und ret und gut i�t, das i�t für euh und uns und alle

Men�chenwahr und recht und gut. Was fal�ch, unrecht,
bö�e i�t; das i�t in Anfehungeuer und un�er ��. Was eu<

zu thun erlaubt i�t, das i�t auh uns erlaubt. Was-Gott uns

in �einem Worte oder durch das Licht der Vernunft verbietet -

das verbietet er auch euch, Wie haven alle die�elben Ge�e:
Wir mü��en alle auf dem�elbenWege nach Preis, nach Ehrè,
zach Un�terblichkeit trachten, Wenn wir Rechen�chaft davön

geben mü��en , wie wir un�er Lehramt verwaltet haben, �d
werdet ihr mü��en Rechen�chaft davon geben ; wie ihr eure

bürgerlichenAernter verwaltet ; wie ihr den Beruf einesKäufs
manns ; eines Kün�tlers , eines Handwerkêmannesgetrieben,
wie ihr die Stelle eines Herru/ einesVoxrimundes, eines Bêa

‘TU,N X dienten



322 Das chri�tlicheLehramt.

dienten, u. �w. behauptet habe; und von euh und uns wird

in-allen die�en Ab�ichtenTreue und Recht�cha�fenheitgefordert
werden.

Freylichmü��en wir ‘unséfaitierDingeenthaïten , die

ihr thun dürfet , oder doch thut, Aber , entweder �ind die�e

Dinge .an undvor �ich �elb�t bô�e, oder �ie �ind es nicht. Sind
�ie an und vor �ich �elb�t bô�e, �o habt ihr eben �o wenig Recht
und Befugniß, �ie zu thun oder zu gebrauchen , als wir ; und

da ent�chuldigetkeinUnter�chied zwi�chen Gei�tlichen und Welts

lichen. Gift bleibt immer Gift, es mag geno��en werden von

wem es- will, Sind aber die�e Dinge nicht bö�e , und wir

enthalten uns der�elben dennoch , �o thunwir es aus Schonung

gewi��er herr�chenden Vorurtheile, die man vielleichtnicht ohne

Schaden geradezube�treiten oder verachten könnte ; wir thun

es, um nicht den Schwachen zum An�toße zu gerreichenz wir

thun es , um durch un�re gänzlicheEnthalt�amkeit in die�en

Stücken vielleichteinem noch größern Mißbrauche der�elben

vorzubeugen, und wenig�tens dur< un�er Bey�piel zu zeigen,
daß man der�elben entbehren und doch N

und glüf�elig
�eyn kann,

____
Wir mü��en endlichallerdings andernein gutes Bei�piel

geben; und wenn es uns wirklich darum zu thun i�i, daß mán

_ un�ern Lehren glaube und un�ern' Vor�chriften fdlge, �o werden

_

wir gewiß recht �orgfältig �eyn , ‘es jedermann durc un�er

ganzesVerhaltenzu bewei�en, daß wir �elb�t die�e Lehren glau»
ben, und die�e Vor�chriften für gerecht und gut erkennen, Jm
übrigen haben wir auch die�e Pflicht mit euch allen gemein,
Niemand �oll dem andern An�toß oder Aergerniß geben. Jes

_dermann �oll das Licht �einer Tugend vor den Leuten leuchten

la��en, Wir �ollen alle einander zu -guten Werken: reizen,

Un�er Bei�piel kann auch nicht einmal �o- ausgebreitet und

lehrreich �eyn als das eurige. Un�re Lebensart i�t zu cinfôrmig.
Un�re Verbindungenund Ge�chäfte �ind nicht mannigfaltig

genug. Dazu kömmt , daß der Gedanke ! daß wir man hes

blos un�ers Standes und Amtes wegen thun, was wir�on�t

nicht thunwürden, un�ern be�ten Bey�pielennicht �elten, ihre

Kraft



Daschri�tlicheLehramt. 323

Kraft benimmt, Wie oft heißt es nicht, wenn wir etwas Gu-
tes thun: Ja, darum i�t er auch ein Gei�tlicher ; weun es �olche

Per�onen nicht thun wollten, wer �olkte es denn thun? Wir

find nun einmal gemeine Chri�ten , die es in dex chri�tlichen

Vollkommenheit�o weit nicht bringenkönnen, von denen man

�o viel nicht fordern fann! Wie oft heißt es. niht : Ja, das

mußte er wohl thun oder unterla��en, wenn er �einem Stande

Ehre machen, wenn er �ich nicht �elb�t wider�prechenwolltez

hâtte ihn nicht die�e Betrachtung, hätte ihn nicht die Furcht
zurükgehalten,wäre er an un�rer Stelle gewe�en, er würde �{<
wohl ganz anders verhalten haben! So {.oächen nur gar zu

oft Vorurtheil und Partheylichkeitden Einfluß un�ers Beys
�piels. Bey euch, M.A. Z., fällt die�es weg, Euer gutes
Bey�piel wirket ungehindert und völliger. Wenn der Kauf-
mann Proben ciner großen Redlichkeitund Gewi��enhaftigkeit
gibt ; wenn der Reiche und Vornehmebe�cheiden i�t, und durch

�ein Verhalten zeiget, wie wenig �eine äußern Vorzügein �einen
Augen zu bedeuten haben,und wie wenig derjenige, derarm.

und niedrig i�t, deswegen verdiene,verachtetzu.werden ; wenn

der Weltmann, oder der �ogenannte Weltliche,tiefe Ehrfurcht|

vor Gott und der Religion äußert und wahre Andacht von

�i bli>en läßt; wenn derjenige,der in Rük�icht auf �ein Vers
mögen der Ueppigkeitund Pracht,und allenArten von Lu�t-
barkeiten nachhängen könnte,eingezogenund ordentlichlebet,
und �ich im Genu��e des �innlichen Vergnügensmäßiget; wenn

Per�onen, die der Reiz der Jugend und der Schönheit{mü*
>et , �ich. nichtdurch Eitelkeit und kindi�chen Prunk , �ondern
durh Weisheit und Tugend auszuzeichnen�uchen, und zwar
ein heiteres, frohes Gemüth, aberkeinleicht�inniges, unbe�on®
nenes We�enverrathen : Mads, Th. Fr. , das machet Eins
drufkauf alle diejenigen,die Zeugendavon �ind, weit mehrEin-
druf als un�re inei�ten Reden und Thatenmachenkönnen. :

Visher haben wir Vorurtheile, eben �o gemeineals �chäâds
licheVorurtheile, be�tritten, M. A. Z. Nunwirdesunsum

Bvielleichter �eyn, uns die Sache,von welcherwird redet nach
ihreron Be�chaffenheitvorzu�tellen,Wenn al�o die�es

X 2 nicht



324 Das éri�tliche Lehramt.
nicht das Verhältniß i�t, in welchem der Prediger gegen �eine

_

Gemeinde�teht, was �oll ex ihr denn�eyn, und was i�t

_ér ihr wirklih?
“Œr QU er�ilih det Léhrevdes Valks oder der Ges
meinde �œyn. Gewiß eine würdige, aber zugleicheine �chwere
Be�timmung ! Wie wichtigfind nicht die Dingey die er lehrèn
�oll; und wie piel kömmt nicht auf die Art und Wei�e an,

'

wie ex �ic lehret!Er �oll ein Lehrer der Religion und der gts

meinnügigenWeisheit �ey. Als ein Lehrer der Religion
�oll ex �eine Zuhörervon den Verhältni��en unterrichten, in wel-

(en �ie gegen Gott , ihren Schöpfer und Erhalter, ihren Vater
und Woblthäter,ibren Ge�ezgeber und Richter, und gegen
Je�umChri�tum ; �einen Sohn und Ge�andten , ihren Erretter
und Herrn, �tehen. Er�oll ihnen richtige und würdigeBegriffe
pondex Maje�tät und VollkommenheitGottes , von �einer

Huldund Liebe gegendie Men�chen, von der Heiligkeitund

Gerechtigkeit�einer Ge�eze, von der Weisheit und Güte �einer
Vor�ehung,undvon den Wohlthaten, womiter �ie durch Je�urn
und �ein Werkauf Erden begnadiget hat , beybringen, Ex

�oll ihnen�agn, wie Gottgegen �ie ge�inket �eyz was er von
ihnenfordere;was �ie nach der Ver�chiedenheit ihres Verhal-
tens von ihm zu hoffenoder zu fürchten haben; wozu �ie in

die�er und in der zukünftigenWelt von ihm be�timmt �eyn
Und was �ie thun mü��en, um das zu �eyn und zu werden y
was.�ie nach dem gnädigenWillen Gottes �eyn und werden

�ollen. Er�oll ihnen ¡eigen, wie �ie die Lehren der Religion
auf �ich �elb�t anwenden z wie �ie die�elbe bey allen Vorfallens
heitendie�es Lebensgebrauchenzwie �ie �ich dadurch gegen die

Ver�uchungenzum Bö�enwaffnen, die Ausübungdes Guten
erleichtern,den Gé�chmakan den Annehmlichkeitenund Freus

den, dieihnenGott zu geuießgenvergönnet, erhöhen, und�ich
die Be�chwerdenund La�ten, die er ihnen auflegt, erträglich
machen�ollen, Er �oll al�o vornâmlichan ihrerBe��erung und

Beruhigungarbeiten ; e zur Berläugnung alles ungöttlichen
We�ens undaller weltlichenLü�te , und zu einem mäßigen,ges

rechtenund gott�eligen Leben antreibenz fe von ihrenVers
hâlte



Das chri�tlicheLehramt. 325

hâltni��en und Pichten gegen einander belehren, und ihnen
ret gütige, wohlthätige ,- brüderliche Ge�innungengegen alle

ihre Mitchri�ten und Nebenmen�chen einzußößen �uchen, Er

�oll �ie zu guten, gemeinnüßigenBürgern, zu fried�aaen
Ehegatten , zu treuen Hausväterund Hausmüttern, zu
redlichen Freunden , zu recht�{afenen Gottesverehrern bilden.

Er �oll �ie Gewi��enhaftigkeit in ihrem Berufe, Be�cheiden-
heit und Mäßigung im Glücke, Geduld im Leiden , Stand-

haftigkeit in den Trüb�alen, Hoffnung und Freudigkeitiu
*

Tode lehren, Kurz, er �oll �ie auf dem Wege der Tugend
und der Religionzur Gemühtsruhe, zu immer höhererVolls
kommenheit und Glük�ligkeit leiten, So �ollen Prediger
ihren Zuhörern den ganzen Rath Gottes von ihrerSeligkeit
verkündigen, So �ollen (e ihnen Je�um Chri�tum, den Ges

kreuzigten, das i�t , die Lehre Je�u Chri�ti, des Gekreuzigteny
îm Gegen�az gegen"die jüdi�chen Erwartungen cines weltlis

chen Meßias und gegen die Götterlehre der Heiden predigen.
Eine Lehre, die von einem großen, unbe�timmten Umfange
i�t, und gewiß nichts, was den Men�chen LE undbe��er
machen kann,aus�chließt.

Nein , M. A. Z., �o bald ichWahrheit predigedie men�chs
liche Vollkommenheitund Glük�eligkeitbefördert; Wahrheits -

die cinennúzlichenEinflußin das morali�cheVerhalten und

in die Beruhigungund Zufriedenheitder Men�chenhat: �o
predigeih Je�um, den Gekreuzigtenz�o treibe ih �ein Werk
auf Erden; �o vertrete i< gewi��ermaßen �eineStelle unter

meinen Brüdern.Denner kam, er lebte, er'lehrte, er litt

_und�tarb, er �tand von den Todten auf, und i�t nun das Haupk
und dez Herr �einer Kirche, um Wahrheit und Tugendund
Glüfk�eligkeitunter den Men�chen zu verbreiten; und alles
wasdie�elben befördert, das if �ein Werk, das i�t �einerAb�icht

gemäß, das erweitert und befe�tiget �ein Reichz wenn es gleich
weder unmittelbar mit �einer Ge�chichte zu�ammenhängt,noh
ausdrüflichin �einen auf uns gekommenenReden enthalten
i�t, So unveränderlichdie Wahrheit �elb�t i�t ; �o wenigläßt

�ich ihr Umfangund die Art ihres Vortrags für alle DL N
As

‘ un



386, Das chri�tliche Lehramt.
und Men�chen fe�t�eßen. Jedes Zeitalter , jedeGe�ell�chaftvon

Men�chen hat einen eignen Ge�ichts - und Fa��ungskrets, eigne
Bedürfni��e ; eigne Hinderni��e und Hülfsmittel; und darnach

muß �ich der Lehrer der Religion richten, wenn ex �eine Pflicht

erfüllen, wenn er, �o weit es ihm �eine Schwachheit erlaubet ,

das thun will, was Je�us oder �cine Apo�icl gethan härten,

wenn �ie an �ciner Stelle gewe�enwären,
Die Lehrer der Religion �ollen al�o auch Lehrerder

Weisheit in einem allgemeinern Ver�tande �eyn, Sie �ollen

ihren Zuhörern, und insbe�ondere der Jugend, welche�ie un-

terrichten, nicht nur die eigentlichen Lehren der Religion vors

“tragen, �ondern auch andere nüzlicheKenntni��e beybringen,

die entweder vor der Kenntniß der Religion hergehen, dabey

zum Grundeliegen, die�elben befördern und berichtigen,oder
die �on�t zur men�chlichenBe��erung und Beruhigung dienen

Xönnen. Und, M. A. Z., machet man �i<h ebenfalls nur

gar zu oft fal�che Vor�tellungen von der Be�timmung und. dem

Amte des chri�tlichen Lehrers. Manverdenket es ihm, man

rechnet es ihm wohl zur Sünde an, wenn er nichtoft, nicht
�tets von den �ogenannten Geheimni��en des Chri�tenthums,

-

d. i, von Dingen redet , die wir entweder gar nicht, oder doch
pur höch�t unvollkommen ver�tehen. Man verdenketes ihm,
wenn er nicht immerdie eigentlich �ogenannten Glaubenslehren;

vorträgt! wenn er in Rük�icht auf die�elben eine eben �o uns

vermeidlicheals un�chädliche Ver�chiedenheitvon Vor�tellungs»
arten zugiebt, und nicht jeden Jrrthum für fo gefährlichhält
als das La�ier. Man nennt das wohl �pottwei�e philo�ophi�che ,

„morali�che Predigten, wenn män von der Natur und Be�tim-
mung des Men�chen,von dem wahrenWerthe der Güterund

FreudenundGe�chäfte die�es Lebens, wenn man von einzelnen
Pflichten und Tugenden , von ihrem Einflu��e in un�re gegen-

wärtigeGlük�eligkeit, von den Gründen , welcheuns �chondie

ge�unde Vernunft zur Erfüllungdie�er P�lichten, und zur Aus»

übung die�er Tugenden giebt , und von der Art und Wei�e ,

wie wir �ind in jedem Falle erfüllenund ausüben mü��en , redet.

_
Aber wie ungerecht�ind nicht die�e Vorwürfe:I�t dennVere

nunft



Daschri�tlicheLehramt. 327

nunft nicht auch Ge�chenk und OffenbarungGottes? Stims

met nicht alle Wahrheit mit �ich �elb�t überein ? Welchen Werth
kann denn ein blinder Glaube haben ? Welchen Werth ein

Glaube ohne Werke? Eine Religion ohne Moral ? J| die�e
nicht der Endzwekvon jener ? Hat nicht die ganze Religion
zur Ab�icht, uns wei�er und be��er zu machen ? Und kann irgend. -

etwas, das die�e Ab�ichtbefördert, verwerflich �eyn ? Können
die Gründe un�rer Tugend und un�rer Hoffnung zu tief anges

legt , oder zu �orgfältig befe�tiget werden ?

Nein, der Prediger i�t nach der ißzigenVerfa��ung der Dinge
für die mei�ten Men�chen der einzigeöffentlicheLehrer der gez

meinnützigenWeisheit ; und die�en Charakter zu behaupten

muß �ein Be�treben und �cin Ruhm �eyn. Durch �eine Ver

tnittlung �ollen die Men�chen „| die feinen andern Unterrichb

haben, zum vernünftigenNachdenken, zum be��ern Gebrauche

ihrer Gei�tesfräfte, zu größererAufmerk�amkeit auf morali�che

un�ichtbare, entferntere Dinge angeführtz durch �eine Vermitt-

Iung �ollen alle her�chende Vorurtheile. und Frrthümer , die.

einen �chädlichen Einfluß in das Verhalten und die Gemüthss
ruhe der Men�chen haben, be�tritten, die gemeinnüßig�tenphis

lo�ophi�chen Kenntni��e immer weiter verbreitet, und nach und

nach der Ma��e von Wahrheiten , diejedermann erfennet und

annimmt , einverleibt werden. Freylich muß er die�es alles

�o vorzutragen �uchen , wie es der Fa��ung der Nichtgelehrten
gemäßi�t, und �ich dazu nicht der Bücher - oder Schul�pracheé,
�ondern der Sprache des gemeinen Lebens , die unter wohlera

zogenen, ge�itteten Men�chen üblich iß7bedienen. Thuter das 5

i�t er auf die�e Wei�e zugleichein Lehrer der Religion und der

Weisheit + �o wird er gewißum �o viel mehr zur Be��erung und

Glüf�eligkeit der Men�chen beytragen. Die�e zuzbefördernik
�eine ganze Be�timmung ; und alles, was etwas dazu denltódtei�t �einem Amte und Berufegemäß.

Der Prediger �oll zweytensdie Mittelsper�on�eyn,
durch welche �ih die Gemeinde bey ihrem öffentlichen -

Golttesdien�te pereiniget, und die ver�chiedenenZandluns
gen de��elben. gemein�chaftlich verrichtet ? Ordnung muß

in



328
_ Das <hri�tlihe Lhratat.

în jeder Ge�ell�chaft �eyn ; und wenn gewi��e Dinge gerneits
�chaftlich ge�chehen �ollen ; �o muß einer von der Ge�ell�chaft
das Wort führen ; er muß das Werkzeug�eyn, durch welches

die übrigenihre Ge�innungen , ihr Verlangen , ihre Freude;
ihre Hoffaung, u. �. w. ausdrücen, “Unddies i�t der Prede
ger. Errichtet die ver�chiedenen Handlungen des Gottesdietts
�ies , das Le�en, das Beten, den Ge�ang , den Vortrag der

Lehre ‘�o ein , wie es �ich zu den iedesmaligenUm�tänden und
Bedürfni��en der Gemeinde �chi>et. Er i� gleich�am ihr
Mund , wenn �ie ihre Sünden vor dem höch�ten Richter der

Welt ‘bekennet; wenn �ie �ch vox �einer Maje�tät erniedriget,
Und �eine Herclichkeitanbetet ; wenn �ie ihn um Hülfe und

Gnade an�flehet , ihm für �eine Wohlthaten danket , und �ich
aufs neue zu �einem Gehor�ame verpflichtet. Er vereiniget
fich mit der ganzen Ge�ell�chaft der Verehrer Gottes und
Fe�u Chri�ti în die�en frommen Ge�innungen und Empfindun-
gen : und �uchet �ie in ihremmNamen �o auszudrücken, wie es

am be�ten zur Erwe>kung und Unterhaltung der Andacht diés
net. Eben �o nimmt er als Vor�teher und Dieñer der Ges

meinde ihre Glieder durch die Taufe in die Gemein�chaft der

<<hri�tlichenKirche auf 5 und erinnert bey die�er Gelegenheit
die übrigenan das, was �ie als Chri�ten �ind und �eyn �ollen.
So vertritt er endlich bey dern Gebrauche des heiligen Abends

mahls die Stelle des Hausvaters, der das Brod und den Wein
unter �eine Ti�chgeno��en austHeilet ; und �uchet durch �chikliche
Anreden und Ermahnungen ihre Gedanken und Herzen auf
die wichtigenDinge zu richten, deren Andenken �ie da feyern,
Allein die�es alles verrichtet er, wie ich �chon angemerkethabe,
nicht als eine Per�on , deren Vermittlung un�ern gottesdien�t-
lichen Handkungeneinen größern Werth , oder un�ern heiligen
Gebräuchen eine be�ondere, von der Gemüthsfa��ung der Gläus

bigen unabhängige Kraft verleihen könnte + �ondern er thut

es, weil es die Ordnung und die gemein�chaftlihe Erdauung
érfordern , daß gewi��e Per�onen zur Verrichtung die�er Ges

hâfte be�timmt �eyn , und weil ihm dieGemeinde , �olches

zu thun, aufgetragenhat.

Endlich



_Das chri�tliche Lehramt. 329

Endlich- M.A. Z., U der Predigerauch der Freund
und Rathgeber�einer Gemeinds@eno��en�yn. Wenn

der <ri�tliche Lehrerdiesmehr wäre undmehr �eyn könnte,
�o würde er allerdings mit �einem AmremehrNuten �tiften.

Allein , er kann,die�es nur in �o weit �eyn, als es �eine Ges

meindsgeno��enhabea wollen,daß er es �eyn �oll. Makann
fich niemandenzum Freündeoder zum Rathgeber aufdringenz.
uind wer �ich dazu aufdringenwollte, der würde ebendadurch
die Ab�ichten, die er dabeyhâtte, verfehlen, Junzwi�chenmuß
der Lehrer immerbereit dazu �eyn, und die Gelegenheiten,die

�ich ihm natürlicherWei�e dazu anbieten , gern ergreifen und
treulich gebrauchen. Das ver�teht �h von �elb�t, daß er ih
nicht in fremde Dinge mi�chen,und das An�ehen, welchesihm
�ein Amt,‘oder �eine perfönlichenVorzügegebenindgen,niht
zur BeförderungeigennüßigerAb�ichten , oder gar zur Befries
digungunordentlicherLeiden�chaftenmißbrauchen muß. Als

Lehréêrhat ‘ex es eigentlichmit morali�chen und Neligions�as
chen , und mit ihrer Anwendungauf be�ondere Fälle undAn-

gelegénheitendes Lebens zu thun, Da man mit Grund vors

aus�ezen kann, daß er über die�e Dingè mehr nachgedachthabe,
- und �ie génauer kennne als �eine mei�ten Zuhörer; und da er

doch in �einemedffentlichenVortrage vor einer �ehr vermi�chten
Ver�ammlungnicht alles �agen kann, was einem jeden insbes
�ondere zu wi��en nöthigund gut wäre: �o würde es allerdings
�ehr nüzlich �eyn , wénn man ihm Gelegenheitgäbe, die�en
unvermeidlichenMangel“des Unterrichts durchbe�ondereUn»
terredungen zu er�eßen, Da könnte er demjenigen, der in der

Erkenntniß der Religion weiter zu kommenwün�chte, Anlei,
tung und Hülfsmitreldazu an die Hand geben:da könnteev

dem ehrlichen Zweifler (eineZweifel auflö�en , oder ihn doch
darüber beruhigen: da könnte er dem äng�tlichen,bekümmers-
ten Chri�ten manches Vorurtheil benehmen, und ihn zu cinem
getro�ternfreudigern We�en im Chri�teuthume anführen : da

*Fönnte er dem Schwachen , aber Aufrichtigge�innten, Muth
kin�prechen , und ihm vielleichtden Sieg über < �etb�i und

die Welt erleichtern: da könnte er cinen jeden lehren „ wie er

die



zzo Daschri�tlicheLehramt.
die allgemeinenVor�chriften und Tro�tgründe der Religion
auf �ich �elb und �eine be�ondern Um�tände anwenden müßte.
So würde der Lehrer zugleichder Führer und Rathgeber�einer
Gemeinde �eyn; und �o könnte er auch in einem �tärkern Sinne
für ihre Seelen wachen , und mit rnehr Erfolg an ihrer Be�s
�erung und Glüfk�eligkeitarbeiten.

Und dies, M. A. Z. - i�t das Verhältniß, in welchem dex

Predigergegen �eine Gemeindsgeno��en�teht : er i�t ihr Lehrer,
ihr Vorgänger, ihr Freund und Rathgeber. Laßt mich die�en
Vortrag damit �chließen, daß ich einige Folgen daraus her-
leite, und euch an die Pflichten erinnere, die euch indie�er
Ab�icht obliegen.

Jhr �ehet aus allemî, was ichbisher ge�agt habe, deutlich,
M. A. Z. , daß wir, Prediger,keinen blinden Glauben,
Feinen (lavi�chèn Gehor�am, keinen uneinge�chränkten
Beyÿfallvon euch verlangen. Dazu; fühlen wir un�re
Fehlbarkeit und un�re Schwachheit viel zu �tark; und je mehr

uns der Gei�t des Chri�tenthumsbe�eelet , de�to eifrigerwerden»
wir die Sache der Freyheit in jeder Ab�icht behaupten. Nein,
prúfetalles, was wir euch als Wahrheit lehren , und als Pflicht

vor�chreibenz vergleichetes mit dem ; was eu< Vernunft und
Schrift von Gott und �einem Willen �agez prxúfetalles, und

das Gute behaltet, Je �orgfältiger ihr un�re Lehren unter-

Fuchet; je mehx ihr darüber nachdenket ; je mehr ihr euch mit
sinander in guten Ab�ichten darüber unterredet ; de�to mehr
Hoffnunghaben wir, daß ihr Nuten daraus �chöpfen werdet.

Er�t durch ein �olches Nachdenken, er�t durch �olche Unter�its
chungen und Ueberlegungenkann �ich das, was wir eu<
fagen und lehren, mit dem Sy�teme eurer eignen Gedanken
verbinden, und da��elbe. berichten oder erweitern.

Ihr �ehet ferner. M. A. Z. , daß wir keine übertriebene
und abergläubi�che Verehrung von euch verlangen:
Das Amt, das wir führen , i� allerdings ehrwürdig; und die-

kenigen, die es führen , mü��en in einer gewi��en Achtung �tehen,
wenn �ie es mit gutem Erfolge führen �ollen. Wenn ihr al�o

un�er {honet ; wenn ihr unfre Fehler und Schwachheiten in
: dex



Das chri�tlicheLehramt. 537

der: Ab�icht verberget, damit das An�ehen un�ers Amtes“ bey
partheyé�chen Richtern nicht ge�chwächt, undder Nugen de��el-
ben-niht verhindert werde : �o handelt ihr weislich und eurer

Pflicht gemäß. Beurtheilet uns übrigens �o, wie die Billigkeit
und die men�chenliebewollen, daß ihr euern Näch�ten übers

haupt beurtheilen�ollt; und la��et uns ebendie Gerechtigkeit
“und Nach�icht wiederfahren, die ihr jedermann �chuldig�eyd.

Jhr �ehet drittens , M. A. Z., in was für einemVerhälts
ni��e wir eigentlich gegen euh �tehen. Fordert al�o nict.

mehr von uns, als ihr nah dem�elben vernünftiger:
Wei�e von uns fordern könnet. Fordert weder übernas
türliche Gaben und Kräfte, noch übermen�chlicheVollkommen

heit von uns. Schreibet un�ern Worten und Handlungen
kein größeres Gewicht , keine größereWirk�amkeit zu , als �ie
wirklich haben. Verla��et eu< nicht auf uns in Dingen , wo

�ich kein Men�ch auf. den andern verla��en kann und darf; wo.

ein jederfúr �ich �elb und �eine eignenAngelegenheiten�orgen
muß. Glaubet ja nict , daß wir das mei�te und das vor-

nehm�te von dem thun könnenUnd mü��en, was das Heil
eurer Seelen und eure ewigeSeligkeit-betri�t. Nein, uns

_Xômmtes zu, euch zu zeigen,was ihr in die�er Ab�icht thun

mú��et, und euch kömmtes zu, �olches wirklich zu thun; und

die�es lezterei�t un�treitig viel wichtigerund �chwerer “als das

er�tere, Bürdet uns al�o’jakeine Verantwortung auf, die

nicht von uns, �ondern von euch wird gefordertwerden; und
“

denket �tets an jene Aus�prüchedes Apo�tels : ein jeglicher
wird �eine eigne Lafi tragenz ein jeglicherwird für �ich
�lb�| Gott Rechen�chaft geben.

Jhr �ehet endlich, M. A. Z., wie wichtigund {werun�er
Verufi�t. 1Lrleichtert uns al�o, (0 viel möglich, die Wahr-

nehmung der Pflichten de��elben. Erleichtert�ie uns dur<
die Aufmeck�amkeit , die ihr auf un�ern Vortrag richtet ; dur< -

den Eifer und die Andacht, womit ihr allen Uebungen des

Gottesdien�tesbeywohnet; durch die genaue Auf�icht, die ihr
Über eure Kinder, welche wirunterrichten ; führet; dur< die

Ermunterungendie ihr ihnengebet; durch dieUnterredungenz>
die



WIT _Dâs chri�tlicheLehramt.
die ihr mit ihnenüber das , was �ie lernen und gelétnt Yäben;

_ an�tellet ; dur die Anwendung

/

die ihr davon zur Bildung
ihres Héèrzetnsund zur Einrichtung ihres Verhaltens mac{,cti
Erleuchtert ‘uns vornämlich un�er Amt und belohnetuns für

“un�re Arbeit durch ‘den treuen Gebrauch, den ihr von’ un�ern
Lehren machet ; ‘durch den ‘willigenGehor�am, den ihr un�een
gegründeten Erinnerungenund Ermahnungen lei�tetz durch

“die �guten Thaten , die ihr verrichtet; durch: die glänzenden
Tugenden , wodurch ihr cu< von andern auszeichnet; durch
euer be�tändiges Wachsthum in-der Weisheit und, Frömmigs
Leit, “Dies wird uns zum Bewei�e dienen, daß: wir nicht
vergeblichan euch gearbeitet haben+ und die�e Ver�icherung
wird uns alle Mühe und Arbeit leicht und angenehm machen,
Sie wird uns nie verdro��en und träge werden la��en; und

noch în- der Stunde des Todes und an jenem Tage dts Ges

richtswird fie un�er Tro�t und un�re+I �eyn, Mine


	307-400
	401-500
	501-600
	601-642

