N~ VN

e — T —

T ———

THEOLOGISCHER
JAHRESBERICHT.

UNTER MITWIRKUNG

VON

Evrsexnmaxs, Everrine, Ficksr, Forrster, Funerr, HASENCLEVER,
Heerer, Herine, Komuscammr, Lemuany, Lomscme, LupEMANN,
Loruasn, MareacH, Maver, PrevscrEN, Screies, Sieerriep,

' SrirTa, SULzE.

HERAUSGEGEBEN
vox o
Dr. H. HOLTZMANN Dr. G. KRUGER
PROFESSOR IN STRASSBURG, ELSASS, PROFESBOR IN GIESSEN.

NEUNZEHNTER BAND

ENTHALTEND

DIE LITERATUR DES JAHRES 1899.

DRITTE ABTHEILUNG
-SYSTEMATISCHE THEOLOGIE

BEARBEITET
VON

MAYER, SCHEIBE, SULZE 'vxo ELSENHANS.

R

BERLIN 1900.
C. A. SCHWETSCHKE UND SOHN.

LONDON. | NEW-YORK.
WILLIAMS & NORGATE. GUSTAV E, STECHERT.
14, HENRIETTA STREET, COVENT GARDEN. 9 Easr 16tk sTREET.
PARIS

LIBRAIRIE FISCHBACHER.
(8OCIETE ANONYME) 33, RUE DE SEINE.

T e R e

e T T ————




Verlag von C. A. Schwetschke und Sohn in Berlin V.

ANAA

Undogmatiécheg Christentumn.

Betrachtungen eines delifschen Idealisten

von
Otto Dreyer, Dr. theol.
Dritte und vierte Auflage.
Preis 2,— Mark.

Das johanneische Christentum,
das Christentum der Zukunft,
Ausblick, Umblick, Riickblick

von

ProfeflTor Dr. Heinrich Kratz.
Preis 80 Pfg.

Ist eine religionslose Moral moglich?

Eine Zeitfrage unteréucht

von

Karl Liihr,

Pfarrer in Gotha.
Preis 1,— Mark.

Evangelium und moderne Moral.

Von
L. Ragaz,

Pfarrer in Chur (Schweiz).

Preis 80 Pfg.

Kurze evangelische Christenlehre

fir jung und alt.
Von
P, Graue,

Prediger an der Lutherkirche zu Berlin.

Preis 80 Pfg.



D. Otto Dreyer ¥
*

Dankbarste Erinnerung schuldet der ,, Theologische Jahresbericht“
dem am 3. Mai 1900 verstorbenen Oberkirchenrath D. Qtto Dreyer,
welcher von 1881 bis 1893 die ,,Predigt- und Erbauungsliteratur®, seit
1894 die Literatur zur ,,Ethik® bearbeitet hat. Geboren am 4. Decbr.
1837 in Hamburg, gebildet in der Privatanstalt des Dr. H. Schleiden
und im Johanneum, machte er 1857 bis 1861 seine theologischen
Studien in Halle, Heidelberg und Gottingen. Am nachhaltigsten er-
wies sich die Einwirkung von R. Rothe, der ihm den ,stirkenden
Genesungstrank® reichte. Dazu kam seit 1863 in Gotha der Verkehr
mit seinem Schwicgervater, dem Generalsuperintendenten Dr. A. Petersen,
und mit dessen Nachfolger Dr. C. Schwarz, welcher seinerseits an den seit
1865 als Pfarrer neben ihm wirkenden jiingeren Freund als eigenen
dereinstigen Nachfolger zu denken gewohnt war. So ist es nun zwar
nicht gekommen. Wohl aber hat ihn 1891 der Herzog von Meiningen
an die Spitze der dortigen Geistlichkeit gestellt. Seine Schriften »Fester
Glaube und freie Wissenschaft“ (1869), ,Das einzige Erkennungs-
zeichen religioser Wahrheiten* (1874), ,Das Christenthum und der
Wunderglaube“ (1880), ,Undogmatisches Christenthum* (seit 1888 in
4. Auflage) sind lauter Documente ehrlichster innerer Errungenschaften,
wie sie der theologische Entwickelungsgang ihres Verfassers zur Reife
gebracht hat. Zumal die letztgenannte, iiber welche Lipsius hier be-
richtet hat (Jahrgang 8, S. 399 f), ist fir viele Gleichgesinnte ein
gemeinsames Zeichen der Sammlung geworden. Den iiberzeugendsten
Commentar zu Dreyer's Werken hat sein Wirken gegeben. Es war
ein Idealbild von Kirchendienst und Kirchenleitung. Auch hat D. den

»Allgemeinen Ev. Prot. Missionsverein“ mit ins Leben gerufen und bis
Theolog. Jahresbericht, X1X. 35



zuletat leiten helfen; eine hnliche Stellung nahm er im ,Landesverein
fiir Innere Mission“ ein.

Das Lebensbild dieses Mannes zu zeichnen hatte eben der Be-
rufenste von allen unternommen, als ihn selbst am 7. Juli der Tod dahin-
rafite. Es war Dreyer’s Jugendfreund, der Hamburger Dr. Johannes
Cropp, dessen hier auch schon mehrfach gedacht worden ist (Jahrgang
9, S. 251. 488; 16, 8. 445; 19, 8. 474), zuletzt anlisslich seiner nicht
hoch genug zu schitzenden Erinnerungen an unsern gemeinsamen Lehrer
Rothe (Jahrgang 17, 8. 397). Geboren am 30. Juli 1837, theologisch
gebildet in Gottingen und Heidelberg, wirkte er als Pastor seit 1866
in Moorburg, seit 1881 in Eimsbiittel. In meinem ersten Zuhorer-
verzeichniss vom Sommer 1858 stehen beider Namen nebeneinander.
Lebenslang sind sie durch gemeinsame Ideale innig verbunden gewesen.
Ich aber — es sei mir vergdnnt, dies noch auszusprechen — durfte in
ihnen stets Freunde, Mitkimpfer, Vorbilder begriissen.

H. Holtzmann.



Systematische Theologie.

Encyclopiddie und Apologetik.

Bearbeitet von

Dr. E. W. Mayer

Professor der Theologie in Strassburg i. E.

1. Encyclopiidie und Methodologie.

d'Arcy, C. F., Idealism and theology: a study of 1presuppositionsx. 307. Lo,
fﬂ)dder. 6 sh. — Arrnaud, E., Dictionnaire usuel de la doctrine et de la vie
chrétienne en 372 articles. XIII, 519, P., Fischbacher. fr. 10. — Bachelet,
Le, Catholicisme et progrés (Etudes publ. p. d. p. d. 1. C. d. J., mars, 622
—64b), — Barrelet, J., la critique sacrée, sa raison d’étre et ses limites (Lib,
chrét. avr. 167—178). — Bdrthold, d. moderne Kritik d. A. T. im Vergleich mit
andern Wissensch. (KM. 18, 531—536). — Bavinck, H., Theol. school en vrije
universiteit. 81. Kampen, Bos. fl, —,65. — Ders., Het recht der Kerken en
de vrijheid der wetenschap. 47. Kampen, Zalsman. fl. —45. — Bazaillas,
4., une réaction contre l'intellectualisme (Ann. d. phil. chr., déc. 339—346).
— Berger, S., des études d’histoire ecclésiastique. 16. P., Fischbacher. —
Berliére, U., 'étude de I'histoire ecclésiastique (RBd. 16, 113—130). — Bib-
liotheca Theologica et Philologica. 870. Leyden, Burgersdijk & .Niermans.
M 2,50. — Biesterfeld, P., Object, uitgangspunt en doel van de symboliek.
(Tijdschr. voor geref. Theol. jan,, 242—257). — Boudin, le mouvement néo-
chrétien. 31. P., Soc. fran¢. d'impr. et de libr. — Bowsset, W., zur Me-
thodol. d. Wissens. vom N. T. (ThR. 2, 1—15’3. — Britten, J., Protestant fiction,
160. Lo., Cath. Truth soc. 1 sh. — Brooke, C. E., This church and realm:
gome difficulties of the day examined. 164. Lo., Rivingtons. 2 sh. 6 d. —
Brown, F., What is orthodoxy? (North Am. Rev. apr. 409—417). — Buch-
rucker, K. v., die Irrwege des Subjectivismus (NKZ. 10, 1—17). — Car-
negic, W. H., Church troubles and common sense: a plea for reason and re-
sponsibility. 134. Lo., Murray. 2sh. 6 d. — Cheyne, F. K. and Black, S.,
ncyclopaedia biblica: a critical dictionary of the literary, political and religious
history, the archaeology, geography and natural history of the bible. A—D.
XXVIIIL, 572. N.Y., Macmillan. % 7,50. — The origin of , Christian scivnce®.
(Blackwood’s Mag., may, 845—852). — Cosby, D. S. A., the crisis in the
church: ,the Christianity of the Church of England“ (Westm. Rev., apr. 427
—442). — Couture, L., de I'histoire de Ja théologie (BLE. 1, 51—59). —
Crandall, A. L., Some facts concerning christian science. 47. Chi., Mem.
Press. # 10. — Creigthon, M., the position of the Church of England. 24.
Lo., Longmans. 6d. — Curtis, E. L., the outlook in theology (BS. 56, 1—11).
35*



536 E. W. Maver, Encyclopidie und Apologetik. [4

— Ciinlis, was Ende des 19. Jhrh.s der evangel. Kirche zu wiinschen ist? 98.
Diisseldorf, Schaffnit, A —,70. — Dole, C. F., the theology of civilization.
XXIV, 256. N.Y., Crowell. # 1. — Fcce clerus; or the christian minister
in many lights by a student of the times. II, 341. N.Y., Eaton & Mains.
— Egger, A.. der Katholicismus als Princip des Fortschritts. Vortrag. 37.
St. Gallen, Koppel. Jb —,30. — Farquhar, I., the trouble in the Church
of England (RITh. 7, 537—543). — Fonck, L., Kritik und Tradition im A. T.
(ZkTh. 23, 263—281). — Frémont, G, la religion catholique peut-elle étre
une science? 64. P., Bloud & Barral, fr. —60. — Galton, A., Message
and position ot the Church of England. 258. Lo., Paul. 3 sh. 6 d. —
Garvie, A. E., the Ritschlian theology: critical and constructive; an exposi-
tion and an estimate. N.Y., Scribner's sons. $ 8. — Gerhart, E. V.,
relative authority of the Gospels (Al1Th. 3, 275—294). — Glossner, M., Scho-
lastik, Reformkatholicismus u. reformkathol. Philos. (JPhspTh. 18, 14). — Good-
acre, R, H., the ritualistic crisis and protestant craze. 28. Lo., Simpkin.
3 d. — Hammond, J., Church and her accusers at the present crisis. 102,
Lo., Skeffington. 2 sh. — Harcowrt, W. V., Crisis in the Church. 152
Lo., Thynne. 6 d. — Harris, C. E., for church and crown: historical pro-
testantism of English Catholicity. 386. Lo., Simpkin. 1 sh. — Hastie, W,
Theol. as a science and its present position and prospects in Reformed Church. 114,
Lo., Mac Lehose. 2 sh. — Hastings, J., a Dictionary of the Bible. Vol. II.
Ed., Clark. — Hauck, A., Realencyclopidie fiir protestantische Theologie
und Kirche. Begriindet von J. J. Herzog. 3. verb. und verm. Aufl. Bd. VI,
808. Bd. VII, 804, L., Hinrichs. o 10, geb. M 12. — Hegler, 4., Katho-
licismus und moderne Cultur. Ein Riickblick auf den Fall Schell (ChrW. 13,
364—369. 392—397. 411—415, 459—465. 536—543). — Heilly, L. de, Christia-
nisme et catholicisme. .24. Guéret, Betoulle. — He»rtling, G. Frhr. v.,
das Princip des Katholicismus und die Wissenschaft. Grundsatzl. Erérterungen
aus Anlass einer Tagesfrage. III, 102. Fr., Herder. M —,90. — Hoffet,
F., T'avenir du protestantisme en Allemagne. Réponse & Mr. G. Goyau. 25,
Strassburg, Heimat. — King, H. Ch., Reconstruction in theology (ALTh. 3,
205—323). — Klinkenberg, de strijd onzer dagen en de evangelische
richting (GV. 33, 221—247). — Krieg, C., Encyclopidie der theol. Wissen-
schaften nebst Methodenlehre. XI1I, 279. Fr., Herder. J/t 4. — Kuyper, A.,
Encyclopaedia of sacred theology. Intro. by B. B. Warfield. 710. Lo.,
Hodder. 12 sh. — Lagrange, Vesprit traditionnel et I'esprit critique (BLE.
1, 37—50). — Lang, A., Myth, ritual and religion. 2 v. XXXIX, 339 und
VI, 380. N.Y., Longmans., $ 2,50. — Langen, J., Religion, Theologie, Kirchen-
politik (RITh.7, 19—39). — Langerveldt, de schoolstrijd en het protestan-
tisme (GV. 33, 1—12). — Léndsay, J., Mysticism — true and false (PrRR.
10, 617—623). — Lipps, G. F., Grundriss der Psychophysik. 167. L.,
Goschen, — Ldber, wie Bruchstiicke der Wahrheit in Irrthiimer und Thor-
heiten sich verwandeln (NKZ. 10, 44—91). — Loom, J. van, historische of
mythologische behandeling van de evangelische geschiedenis? (ThT. 33, 226
bis 266). — Lueken, W., Bibliographie [der theol. Literatur] (ThR. 2,
*1—*158). — Lslmann, C., theol. Wissenschaft und evangel. Kirche (PrM. 3,
27—30). — Litgert, W., Geschichtl. Sinn und Kirchlichkeit in ibrem Zu-
sammenh. 122, Aus Beitr. zur Forder. christl. Theol. — MecGiffert, 4. C., the
ﬂfud{{_of Early Church History (NW. 8, 1—22). — Maekintosh, H. R.,
the Ritschlian doctrine of knowledge (AITh. 3, 22—44). — Maclaren, J., the
religious situation in England (North Amer. Rev. May, 539—bb1). — Manen,
W. C. van, moderne Theologie en moderne hichting (ThT. 33, 1—14). —
Milburn, J, B., the church and the universities (Dubl. Rev. No. 249, 814—2341).
Mozom, P. 8., the place of the christian minister in modern life (Treasury,
jul). — Nationalkirche, die deutsche. 9. Oppeln, Maske. b —.40. —
Nostiz-Rieneck, R, v., von der Denkfreiheit und der Lehrfreiheit (StML.
56, 126—142). — Ders., Autorititsglaube und ,ldiotismus‘. Ein zweites
Wort der Abwehr wider Prof. Paulsen (StML. 56, 475—495). — Nuelsen,
J. L., Autoritit und Individualitat. 29. Cincinnati, Curts & Jennings. —



5] Encyclopadie und Methodologie. h37

Parayre, R., les diverses phases de la méthode théologique (UC. 32 [nicht
22], 240—263. 405—427). — Ders., Physiognomie historique de la théologie
positive (ib, 582—607). — Pole, H., Church of England. 226. Lo., Skeffing-
ton. 5 sh. — Purrington, W. A., the case against christian science (North
Amer. Rev., Aug. 190—209). — Rabus, Wicdergeburt und Wissenschaft
(NKZ. 10, 139—168. 219—256). — Réwille, J., D'esprit protestant. 24. P,
Fischbacher. — Rickert, H., Culturwissenschaft und Naturwissenschaft. Ein
Vortrag. 71. Fr.,, Mohr. — Rocholl, R., Altiora quaero. Drei Capitel
iib. Spiritualismus u. Realismus. V, 94. L., Deichert. J4 1,60. — Rolffs, E.,
die Theol. als Wissenschaft. 32. (HChrW. No. 38). Fr., Mohr. J —,60.
— Sachs, Streiflichter iiber die ,freiere* Bibelforschung (Kath. 79, 3; F. 20,
169—179). — Salvisberg, P. v., der Ultramontanismus und die deutsch. Uni-
versititen (Hochschulnachr., Apr. 128—130). — Schanz, Apologetik u. Dog-
matik (ThQ. 81, 32—62). — Schuurbecque-Boeije, het gezond verstand op
godsdienstig gebied (ThSt. 17, 20—49). — Schoeller, R., der Katholicismus
als Princip des Riickschritts f. d. Christenthum u. den Staat sowie als Hemm-
niss f. d. Vernunft u. d. Wahrheitsgefihl. 39. Zu., Fafi & Beer. M —,80.
— Schriecke, 0., historische of philosophische Kritiek? (ThSt. 17, 66—172). —
Schwalm, R. P., le dogmatisme du coeur et celui de l'esprit. 49. P., Levé, —
Sell, K., die wissenschaftl. Aufgaben einer Geschichte der christl. Religion
(PrJ. 98, 10—57). — Séverin, Peuple, religion, clergé en France au seuil du
20. siecle. 72. Valence, Vercelin & Gauthier. fr. —75. — Smith, R. B.,
the crisis in the church (NC., march, 358—-367). — Snell, M. M., the practi-
cal value of the science of comparative religion (BW. 13, 88—93). — Stade,
B., susgewihlte akademische Reden und Abhandlungen. VII, 296. Gi,
Ricker. b 6. — Tissot, D., a propos du subjectivisme (RThPh. 32, 74—80).
— Vischer, E, Religion und Kirche im Christenthum (ZThK. 9, 250—272).
— Wace, H., Church and faith: Essays on teaching of Church of Engl. 508.
Lo., Blackwood. 7 sh. 6 d. — Watr%gant, H., une nouvelle ¢école de spiri-
tualité (Et.publ.p.d.p.d.lc. d.J.,, H. 79, 612—629). — Wetzer und Weltes,
Kirchenlexikon, beg. von Hergenréther, fortges. von Kaulen. 11. Bd. 2116.
Fr., Herder. geb. Jl 13,40. — Williams, M. C., the crisis in the church of
England (PrRR. 10. 389—412). — Wobberimnin, G., zwei akademische Vor-
lesungen iiber Grundprobleme der systemat. Theol. I. Der Wahrheitsheweis
fir die christl. Religion. II. Aufgabe und Methode der evang. Dogmatik.
334 l?a.élDuncker. M 1. — Wright, G. F., ,Christian scientists* (BS. apr.
274381,

Von HRE. sind wiederum zwei Binde erschienen, der sechste
und siebente. Auch diesmal sind zahlreiche Artikel neu aufgenommen:
so Feneberg (4. Hauck}{, Finney (Brendel), Finnlind. Kirche
(Cederberg), F. H. R. Frank (R. Seeberg), Grabe (Erdmann), Grimm
(E. v. Dobschiitz), Gustav Adolf (M. Lenz), Haar (Benzinger), Hase
(@. Kriiger) u. V. a. Ebenso ist ein grosser Theil der Aufsitze um-
gearbeitet worden: Vgl. beispielsweise .Gelasms Iund II (C. Mirbt),
Gericht, gottliches (M. Kdhler), Gesenius (Kraetzschmar), Gleichnisse
Jesu (G. Heinrici), Gnosis, Gnosticismus (G. Kriger), Gregor von
Nazianz und Nyssa (F. Loofs) Helvetische Consensformel (E. Egl)
u. s. w. Es darf gesagt werden, dass die jiingsten Lieferungen auf
demselben Niveau wie die fritheren stehen. — Der 11. Band von
KL. enthilt die Artikel ,Sculptur —  Trient, Concil von.“ Der
letztgenannte Artikel, 78 Spalten umfassend, von 4. Kndpfler, muss
als Abschlagszahlung auf die immer noch ausstehende Fortsetzung der
Hefele'schen Conciliengeschichte angesehen werden, Wichtig sind



538 E. W. Maver, Encyclopiadie und Apologetik. 6

wieder die Artikel iiber einzelne Linder und DiGcesen: Spanien
(St. Neher), Speyer (J. Zimmern), Strassburg (E. Miller), Tirol
(A. Schate), Toledo (St. Neher), Toulouse (ders.), Tours (ders) —
Hasting’s Bibellexikon ist bis zu dem Buchstaben M vorgeriickt. —
Cheyne’s biblische Encyclopddie tritt mit dem ersten von A—D
reichenden Band auf den Plan. Vgl. fiir beide Werke Holiemann’s
Besprechung in GGA. 1900, No. 3. — Der Freiburger Professor der
Philosophie, Rickert, gibt eine Eintheilung der gesammten mensch-
lichen Erkenntniss. Er unterscheidet dem Gegenstande nach zwischen
Natur- und Culturwissenschaften. Was die Methode anlangt, so
zielen die ersteren auf allgemeine Gesetze ab. Die letzteren dagegen
wollen Werthe ausheben und zur Darstellung bringen: darum dringen
sie auch zur Anerkennung eines letzten und hochsten, alles Empirische
iiberragenden, objectiven Werthmaassstabes. — Ausgehend von dem
Satz, dass alles Streben nach Erkenntniss einen Glauben voraussetzt,
nidmlich den an den Werth der Wahrheit und damit des Guten,
wendet sich JRolffs gegen die Anschauungen de Lagarde’s und
Bernoulli’s und plaidirt fiir die Moglichkeit und das Recht einer
Theologie, die zugleich wissenschaftlich ist und der Kirche dienen
will: wobei freilich gegen die Verwechslung der letzteren mit einem
Rechtsinstitut Verwahrung eingelegt wird. — Klinkenberg kenn-
zeichnet Rationalismus, Pantheismus und Materialismus als Mani-
festationen antichristlicher Bestrebungen und erwartet eine erfolgreiche
Gegenwirkung von der ,evangelischen“ Theologie im Unterschied von
der modernen und orthodoxen. — wan Manen polemisirt gegen
van den Bergh’s ,Bankroet van Religie en Christendom“ und nimmt
speciell die moderne theologische Richtung in Schutz. — In einem
durchdachten Artikel stellt Kéng die charakteristischen Merkmale der
modernen Welt- und Lebensanschauung zusammen und sucht zu
zeigen, welchen Einfluss dieselbe, insbesondere das Princip der freien
Forschung, die Errungenschaften der Naturwissenschaften und histo-
rischen Kritik, das Wachsthum des ethischen Sinnes und die héhere
Schétzung der geschichtlichen Person Jesu bei der unvermeidlichen
Umgestaltung der Theologie auszuiiben berufen sind. — Im Anschluss
an die Lehre des Hebrderbriefs von einer iibersinnlichen Welt fordert
v. Buchrucker eine stirkere Betonung der objectiven Grossen im
Christenthum und polemisirt gegen den ,,Subjectivismus,* dessen Ent-
wicklung von den Schwarmgeistern bis auf Schleiérmacher er mit
einigen fliichtigen Strichen anzudeuten versucht. — Auf die Reden Stade’s
muss insofern aufmerksam gemacht werden, als einzelne die Bedeutung
der Theologie iiberhaupt und speciell die Stellung der alttestamentlichen
Wissenschaft innerhalb derselben beleuchten. — Von den zwei Vor-
lesungen Wobbermin’s kommt hier die zweite in Betracht. Sie weist
der Dogmatik eine dreifache Aufgabe zu: 1. darzuthun, dass ,es ver-
niinftig und nothwendig ist, sich fiir die letzten Fragen“ menschlicher
Erkenntniss ,auf den Standtpunct des christlichen Glaubens zu stellen;
2. die Lehrsitze zu entwickeln, die der letztere in sich schliesst ;



7] Encyclopadie und Methodologie. 539

3. zu zeigen, dass diese Dogmen ,nicht im Widerspruch stehen mit
anerkannten wissenschaftlichen Resultaten.” Was die Methode an-
langt, so empfiehlt Vf. das ,,historisch-psycholog.“ Verfahren, welches
darauf bedacht ist, den Gefiihls- und Willensgehalt als den ,eigent-
lichen Kern“ in dem ,normgemissen“ ,religios-sittlichen Bewusstsein“
der neutestamentlichen Schriftsteller zu erfassen. — Schanz verlangt
Raum fiir die neuere, auf die religiose Psychologie gegriindete und
das Gefiihl- und Willensleben beriicksichtigende katholische Apolo-
getik und polemisirt gegen das rein intellectualistische Verfahren. Er
bemiiht sich die Vertriiglichkeit seiner Desiderien mit der Constitution
des vaticanischen Concils darzuthun und versiumt es nicht, auf die
Erfolge Sabatier’s zu verweisen. — Parayre setzt seine Unter-
suchung fort iiber die Eigenart der gegenwirtig in der katholischen
Theologie gebriauchlichen Methode. Wihrend er sie frither mit dem
patristischen Verfahren verglich, stellt er sie jetzt dem scholastischen
gegeniiber, das namentlich darauf bedacht gewesen sei, die von den
Vitern formulirten Glaubenssitze systematisch zu ordnen und mit den
Mitteln der Philosophie zu beweisen. Dagegen bestehe die heute
herrschende Methode, welche die positive genannt wird, ,wesentlich
darin die Geschichte der Dogmen im Lauf der Jahrhunderte historisch
zu beobachten, um ihre unmittelbare Abkunft von gottlicher Unter-
weisung festzustellen und sie von jedem metaphysischen Zusatz zu
befreien. — Mackintosh beleuchtet die Erkenntnisstheorie Ritschl’s
und dessen Auffassung vom Verhiltniss des Glaubens und Wissens,
indem er zugleich die Anschauungen Kaftan’s und Hermann’s in Betracht
zieht. Als berechtigt erscheint ihm zwar das Bestreben zwischen Re-
ligion und Theologie zu unterscheiden; im iibrigen protestirt er gegen
die Beschrinkung des Elementes der notitia zu Gunsten der fiducia.
— Sell verlangt eine Geschichte der christlichen Religion im Sinne
einer historischen Darstellung des ,innersten personlichen frommen
»Empfindungslebens und der entsprechenden Vorstellungswelt und
Handlungsweise. Als die Hauptbestandtheile einer derartigen Disciplin
nennt er die ,Genealogie“, die ,Morphologie“ und die Beschreibung
der ,geschichtlichen Entwicklung.“ Er selbst deutet einen Losungs-
versuch fiir wenigstens zwei der damit bezeichneten Aufgaben an,
indem er die Urspriinge der monotheistischen Bewegung, die zum
Christenthum hinleitet, bis auf die Zeit Moses zuriickfihrt und die
,morphologischen Gestalten“ des &ltesten Christenthums, des Ka-
tholicismus, des Protestantismus, des Pietismus und des christlichen
Humanismus kennzeichnet und vergleicht. — Bousset widmet den
bekannten, auf den Betrieb der neutestamentlichen Wissenschaften be-
ziiglichen Vorschligen Kriiger's und Wrede's eine im ganzen zu-
stimmende und etwaige Bedenken beschwichtigende Besprechung. —
Lagrange beruft sich auf die Entstehungsgeschichte der Vulgata,
um gegeniiber der traditionellen Behandlung der Bibel einer wissen-
schaftlichen Auslegung das Wort zu reden. — Couture spricht iiber
die Bedeutung einer Geschichte der theologischen Literatur fiir den



540 E. W. Mayer, Encyklopiadie und Apologetik. [8

Laien wie fiir den Cleriker. — Berger rithmt den kirchengeschicht-
lichen Studien nach, dass sie in der Bescheidenheit, Duldsamkeit und
Selbstlosigkeit iiben, und erwartet, dass sie historischen Sinn und
Geschmack und Liebe zur Kirche wecken. — Nuelsen bekimpft
den Individualismus und verlangt Unterwerfung unter die Autoritat
Gottes. Dieser spricht zum Menschen als dem Subject des religios-
sittlichen Lebens durch die Person Christi. Eben derselbe Gott ist
es aber auch, der zu uns als denkenden und forschenden Wesen
durch die Natur und Geschichte redet. Deshalb kann auf die Dauer
kein Zwiespalt bestehen zwischen Glauben und Wissen. — Rocholl
veroffentlicht seine in NkZ. erschienenen Aufsitze jetzt im Separat-
abdruck und in stark erweiterter Form. Er bekimpft den ,Idealis-
mus“ in der Theologie und verficht in der Lehre von Gott, den
Sacramenten, der Kirche den ,Realismus¥, d. h., die Geist und Leib,
Inhalt und Form zugleich beriicksichtigende Auffassung der Dinge.
(Vgl. JB. XVHI). — Lober warnt vor der einseitigen und aus-
schiesslichen Benutzung einzelner isolirter Erkenntnissquellen, wie
etwa die ,Schopfungswelt“ oder die ,H. Schrift“ oder die ,miindliche
Verkiindigung des Heils“ oder ,die Philosophie® u. s. w. — Gerhart
nimmt fiir die Episteln das gleiche Ansehen in Anspruch wie fiir die
Evangelien, weil die Bedeutung beider darauf beruht, dass sie unter
dem Einfluss des erhohten Christus entstanden sind. — Hoffet
wendet sich gegen die Aeusserungen Goyau’s iiber den deutschen
Protestantismus und sieht in der bisherigen Entwicklung und gegen-
wirtigen Theologie des letzteren eine berubigende Garantie fiir die
Zukunft. — Hertling vertritt eine recht optimistische Auffassung
von der Vertraglichkeit des katholischen Princips mit der Selbst-
stindigkeit der Wissenschaft. (Vgl. die Besprechung von F. X.
Kraus in DLZ. 1900, Nr. 1). — ©. Nostitz- Rieneck wendet
sich gegen Paulsen und die Forderung ,absoluter Denkfreiheit
und ,schrankenloser Lehrfreiheit. — In einer Serie fesselnder
Artikel erortert Hegler Ursachen, TFolgen und Bedeutung des
Falles Schell sowie die Niederlage des Amerikanismus. — Lindsay
redet dem Mysticismus, der Verstandes- und Willensthitigkeit nicht
nothwendig ausschliesse, das Wort. — Auf die mit inneren Wirren
der engl. Kirche sich befassende Schrift Galton’s und #hnliche
kann hier nur im Voriibergehen hingewiesen werden. — Langer-
reld plaidirt zu Gunsten der sogenannten ,neutralen“ Schule, —
Lipps will die Psychophysik als eine vollstiindige von der Psycho-
logie und Physik zu unterscheidende Wissenschaft betrieben sehen.
— Zur Orientirung werthvoll ist die vom laufenden Jahrgang ab der
Theologischen Rundschau beigegebene, von Lueken verfasste Biblio-
graphie, die die wissenschaftlich theologische Literatur des In- und
Auslandes vollstindig, die erbauliche in ihren hervorragenderen E}'—
scheinungen beriicksichtigen will. — Hingewiesen sei endlich auf die
von Burgersdijk und Niermans herausgegebene Bébliotheca, einen
ungewdhnlich reichhaltigen Catalog, der als ein wichtiges bibliogra-



9] Apologetik. b41

phisches Mittel, vorziiglich durch die Register, auch bei den Lesern
des JB. viel Interesse finden wird. Der Preis fiir das gut gebundene
Exemplar ist licherlich gering. (Notiz von Kriiger). —

2. Apologetik.

Allin, T., Race and religion: Hellenistic theology, its place in christian thought.
174. Lo., Clarke. 1 sh. 6 . — Anderson, R., the Buddha of Christendom.
342. Lo., Hodder. 5 sh. — _4ndresen, K., die Lehre von der Wieder-
geburt auf theistischer Grundlage. Ein Beitrag zur Erneuerung der christl.
Religion. 2. Aufl. VIIL, 198. Hamburg, Grife & Sillem. — Ardigo, R.,
la dottrina spenceriana dell'inconoscibile. 139. Rom, Capaccini. — Baewer,
D. J., the church in the twentieth century (Indep. Apr.) — Baltus, N., le
christianisme sans dogmes (RBd. 16, 563—575). — Barbier, E., la théorie évo-
lutive en face du dogme catholique et de ses formules. 33. Arras, Sueur
& Charruey. — Barre, De la, l'ordre de la naturc et le miracle. Faits sur-
naturels et forces naturelles chimiques, psychiques, physiques. 63. P., Bloud et
Barral. — Barrows, J. H., the abiding realities of religion (BS., jul.,, 543 —560).
— Battershall, W. W., Interpretations of life and religion. 282, Lo., Allen-
son. 5 sh, — Beck, G., der Urmensch. Kritische Studie. 62. Ba., Geering.
M 1. — Bellord, J., Meditations on Christian dogma. XL, 732. St. Louis,
Herder. % 2,50. — Bender, W., Mythologie und Metaphysik. Die Ent-
stehung der Weltanschauungen im griech. Alterthum. III, 288. St., From-
mann. J 4. — Berger, A. E., sind Humanismus und Protestantismus Gegen-
sitze ? Vortrag. 36. L., Buchh. d. ev. Bundes. A —,10. — Bertling, zehn
Fragen iib. d. Wahrh, des christl. Glaubens, II, 156. L., Hinrichs. Al 2. —
Bertrand, C. M., le Livre de Dieu, de sa puissance et de 1'humanité par la di-
vinité méme. 95. Saint-Malo, Imprim. du Comm. — Beyschlag, W., die
neueste Zurechtlegung der Auferstehungsberichte (StKr. 72, 507—539). —
Bixby, J. T., the scientific and christian view of illness (NW. 8, 471—484).
— Blake, S. L., the place of a miracle (BS. 56, 12—25). — Bléhbaum, E.,
Christus redivivus, d. i, Wie der Stifter unserer Relig. sein religidses System
dem heutgeistigen Entwicklungsstande der gebildeten Welt entsprechend dar-
stellen wirde. Zugleich ein Nachweis des volligen Gegensatzes zwischen
dem Lechrsysteme der Orthodoxie und demjenigen Jesu und seiner Apostel.
1. Die Voraussetzungen aller Wissenschaft. X1, 209. B., Schwetschke. Jl 3.
— Bois, H., le surnaturel. Suite et fin (RThQR. Heft 1, 66—116; Heft 2,
188—248). — Bolliger, Gelzer und die Zukunft unseres Christenglaubens
(PrM. 8,489—494). — Bolliger, A., der Weg zu Gott fiir unser Geschlecht.
Ein Stuck Erfahrungstheologie.  VII, 67. Frauenfeld, Huber. Jt 1,50. —
Bonhoff, C., der moderne Mensch und die Religion (PrM. 3, 381—396). —
Bornhduser, K., das Recht des Bekenntnisses zur Auferstehung d. Fleisches.
67. Diss., Greifswald. — Boulay, N., I'évolution et le dogme. 20. P., Sueur-
Charruey. — Bourchany, J. M., le Bouddha d’aprés sa légende et le Iésus
des ,Evangiles® (UC. 30 [nicht 20], 335—358). — Brémond, H., la vision
intuitive de Dieu I (Rev. d. sc. ecc., aoat, 136—148). — Brooks, P., Influence
of Jesus on the social, emotional and intellectual life of man. 192, Man-
chester, Robinson. 2 sh. 6 d. — Bruining, P., het christendom en de sociale
kwestie. XII, 66. Haarlem, Theenk Willink, fr. 0,75. — Briining, der
Dbibl, Schopfungsbericht im Lichte der Naturwissenschaft (BG. 35, 62—77). —
Budde, E., die Beweise fir das Dasein Gottes von Anselm von Canterbury
bis zu Renatus Descartes. Diss. 86.‘ lgrlangen. — Busse, L., Leib und
Seele (ZPhKr. 114, 1—26). — Caird, E., 8t. Anselms argument for the being
of God (JThSt. 1, 23—39). — Caird, J., Fundamental ideas of Christianity.
2 vol., 682. Lo., Maclehose. 128h. — Calderons, il positivismo, I'evoluzionismo
e il materialismo e la critica. 148. Roma, Desclée, Lefebure & Co. L. 1,75. —
Callow, C., History of origin and development of creeds. 248, Lo., Stock.
5 sh. — Carus, P., Immorality as a philosophic principle. A study of the



542 E. W. Maver, Encyclopadie und Apologetik. [10

phil. of F. Nietzsche (Monist. 9, 572—616). — Chamberlain, H. St., die
Grundlagen des 19.Jhrhs. 1031. M., Bruckmann. In 2 Bde. geb. Jf 24. —
Chénes, M. Des, lidée de Dieu et le matérialisme. 51. P., Dupont. —
Chollet, A., Quelques considérations sur une conception moniste de I'univers,
(Rev. des scienc. eccl.,, juil, 28—42), — Chose, C. H., the immateriality of
soul and God (Monist. 9, 282—291). — Un chrétien libéré, le Christianisme 3
la lumiére de la vérité. 144. Sceaux, libr.républ. fr. 2. — Claassen, J.,
die Sterne und die Erde in Natur, Geist und Leben. VI, 211. Gii., Bertels-
mann. AL 2,20. — Clarke, N. N., what shall we think of christianity ? 158.
Lo., Clark. 2 sh. 6 d. — Cossmann, Elemente der empirischen Teleologie.
132. St., Zimmer. — Coustant, H., Etude philosophique. Le Christ, le
christianisme et la religion de l'avenir. 411. P., Soc. d'éd. lit. — Cook, E.
W., the origin of sin and its relations to God and the universe. 11, 387.
N.Y.,, Funk & Wagnalls Co. — Corus, P., God (Monist, oct., 106—130). —
Crame, F., the religion of to morrow. VIII, 367. Chi, Stone. $ 1,50. —
Cremer, R., doel en plan in natur en geschiedenis (GV. 33, 3561—382). —
Crothers, S., History a teacher of liberal religion (NW. 8, 215—228). —
Curtin, J., Creation myths of primitive Amerika in relation to religious history
and mental development of mankind. 572. Lo., Williams & Norgate. 10 sh.
6 d. — Daubanton, F. E., het voortbestaan van het menschelijk geslecht. V.
(ThSt. 17, 1—19. 89—113. 157—184). — Deppe, B., der bibl. Schopfungs-
bericht und die Naturwissenschaft (Nat. u. Offenb. Heft 7, 417—428; Heft 8,
489—499). — Didio, Ch., d. sittl. Gottesbeweis. XVIII, 230. Wii., Goebel.
M 2,30. — Dodd, F. J., Miracles; were they or were they not performed by
Jesus? A question of fact not of science or theology. 207. Cincinatti, Curts
& Jennings. $ 1. — Dodel, A., Moses eller Darwin? Et skolespargsmaal.
Autor. oversaet of A. Paulson. II, 206. Bergen, Paulson. 2 kr. 50 ére. —
Dresser, J. A., the true history of mental science. The facts concerning
the discovery of mental healing. II, 63. Bo., Ellis. $ —25. — Dugas, la
dissolution et la conservation de la foi (RPh., mai, 528—532). — Duperrut,
F., Quest-ce que la Bible? 20. P. Fischbacher. — Dyke, H. van, the
gospel of a world of sin: a companion volume to ,the gospel of an age of
doubt. IX, 192. N.Y., Macmillan. $ 1,25. — Fwald, P., wer war Jesus?
Ein Vortrag. 36. L., Deichert. Jt —,60. — Festugiére, P., Kant et le pro-
bléme religieux (Ann. d. phil. chr., juin, 267—284). — Fiske, J,, through
nature to God. XV, 194. Bo., Houghton, Mifflin & Co. $ 1. — Fligel, O,
Kant und der Protestantismus (ZPhP. Heft 6, 433—469). — Foerster, E.,
das Christenthum der Zeitgenossen (ZThK. 9, 1-96). — Fogazzaro, A.,
Ascensioni umane. 288. Mailand, Baldini. L. 3. — Fonsegrive, G. L., le
catholicisme et la religion de l’esprit, 63. P., Bloud & Barral. — Fornerod,
A., Péché et évolution (RThPh. 32, 48—73). — Fraser, A. C., Philosophy
of Theism. 2 ed. 831. Lo., Blackwood. — Freybe, A., die wilde Jagd
des Abfalls und das Pseudo-Evangelium des modernen Zeitgeistes in Goethe’s
Fausttragodie (BG. 35, 49—62. 113—123. 153—163. 182—195). — Frobenius,
L., Xdeen iib. d. Entwicklung d. primitiven Weltanschauung (AR. 2, 64—85).
— Puchs, Religion und Christenthum, die Kirche und ibre Diener bei Shake-
speare (Allg. cons. Monatschr., Mai, 417—490). — Funcke, O., der Christus
der Phantasie u. d. bibl. Christus. Vortrag. 27. Altenburg, Geibel. Jb 3,50.
— Firer, C. E., der Process wider Jesum in den wechselnden Phasen
seines Verlaufs (BG. 35, 89—113). — Gardner, P., Exploratio evangelica.
A brief examination of the basis and origin of christian belief. X, 521. Lo,
Black. — Genung, G. F., Personality from the monistic point of view (AJTh.
8, 4713—498). — Geyser, ., das philos. Gottesproblem in seinen Wichtigsten
Auffassungen. VIII, 291. Bonn, Hanstein. Al 3,80. — Gittde, 4., les lé-
gendes du déluge devant I'ethnographie et I'histoire (Rev. d. Belg nov., 250
—265; déc., 350—362). — Glebe, eine Bilanz der deutsch-evang. Kirche am
Ende des Jhrh.s (DEBL 24, 636—647). — Goebel, S., Johannes d. Taufer,
Dichtung und Wahrheit (BG. 35, 165—182). — Goebel, H. u. Antrim, E.,



Apologetik. 543

Fr. Nietzsche’s Uebermensch (Monist, jul., 563—571%. — Goiz, A, le sur-
naturel et la science; le miracle III (Ann. d. phil. chr. avr., 79—99, juil,
414-439). — Goreckr, K., Ursachen und Folgen der Sintfluth, 15, Progr.
Stanislan. — Grandmaison, L. de, 1a religion et l'égoisme. Etude sur F.
Nietzsche (Etud. publ. p. 1. 'Comp. de Jés. 20 déc. 798—817). — Grasserie,
R. d. l, des religions examinées au point de vue sociologique. 400. P.,
Giard & Britre. — Gray, W. H., old creeds and new beliefs. 316. Lo,
Blackwood & Sons. 5 sh. — Gray, A. H., Aspects of protestantism. 158.
Lo., Hodder. 1 sh. 6 d. — Greene, W. B., the metaphysics of christian
apologetics (PrRR. 10, 25—b7. 237—266). — Gregory, D. S., Herbert
Spencer, ,our great philosopher* versus the known God (PrRR. 10, 98—119.
267—284. 413—440). — Grimard, E., une échappée sur l'infini. Vivre; mourir;
revivre. 418. P., Leymarie. fr. 8,00. — Grimm, E., das Problem Friedr.
Nietzsche’s. 264. B., Schwetschke. — Irstes Jahrbiichlein der Gustav-
Glogau-Gesellschaft. 35. Zu haben bei der Geschaftsstelle der Glogau-
Gesellschaft, Past. La Roche in Derwitz bei Gr.-Kreuz (Mark). — Guitber-
let, C., der Kampf um die Seele. Vortrige iib. die brennenden Fragen der
modernen Psychologie. VII, 501. Mz, Kirchheim. i 7,50. — Haeckel,
E., die Weltrathsel. Gemeinverstindl. Studien ib. monistische Philosophie,
VIII, 473. Bonn, Strauss, — Hardwicke, W. W., Evolution of man; his
religious systems and social customs. 316. Lo., Watts. 5 sh, — Hardy, E,.
Glaube und Brauch od. Brauch und Glaube (AR. 2, 177—181). — Harnack,
Ad., Thoughts on the present position of Protestantism. transl. with the
author’s sanction by T. B. Saunders. 64. N.Y., Macmillian. $ 1. — Hart,
J., im Kampf um  eine Weltanschauung. Zukunftsland. 1. Bd.: Der neue
Gott. Ein Ausblick auf das kommende Jhrh. Mit Kopfleisten von W. Caspari.
VII, 350. Flor. & L., Diederichs. Jt 5. — Hartmann, E. v., Geschichte
der Metaphysik. 1. Theil. XIV, 588. L., Haacke. M 12. — Haug, K.,
die Frommigkeit des Menschengeschlechts im Lichte des Christenthums. VII,
336. L., Deichert. Jb 4,50. — Heinrich, J. B., kosmolog. Gottesbeweis u.
Kant’s Kritik d. r. V. 31, Mz, Prickarts. — Hiller, H. C., Heresies; or
agnostic theism, ethics, sociology and metaphysics. Vol.I. 352. Lo., Richards.
5 sh. — Hills, N. D., the influence of Jesus Christ in civilisation (BS. 56,
327—340). — Hoedemaker, P. J., het ziele leven in verband met de heden-
daagsche theosophy. 207. A., Egeling. Fl 1,75. — Hoffmann, A,, Vernunft
und Offenbarung (ZThK. 9, 273—315). — Holler, P., Missionsapologetik, eine
neue Wissenschaft (BG. 35, 314—318). — Holtzmann, H., iber Begriff
und Inhalt der rel. Erfahrung (PrM. 3, 217-—225. 270—285). — Horine, .J.
W., Christianity and Anti-Christianity (LChR. Heft 1, 85—93). — Hutton, F. W.,
Darwinism and Lamarckism, old an new. IX, 226. N.Y., Putnams. $ 1. — Hyslop,
J. 4., Immortality and psychical research (NW. 8,255—272), - Ingram, g w.,
Our empty churches: cause and remedy. Lo., Houlston. 2sh. 6 d. — Ingram,
A. F. W., Banners of the Christian Faith. 222, Lo., Gardner. 3 sh. 6 d. —
James, W., der Wille zum Glauben u. a. popular-philosophische Essays.
Uebersetzung von Th. Lorenz. Mit einem Geleitswort von Fr. Paulsen. X ,
196. St., Frommann. b 3. — Jerusalem, W., Einleitung in die Philo-
sophie. VIII, 189. W.u L M3 — Jones, K., Ascent through Christ:
study of doctrine of redemption in the light of theory of evolution. 498.
Lo., Bowden. 7 sh. 6 d. — Kessler, L., tber Offenbarung und Wunder.
III, 94. Go., Vandenhoeck & Ruprecht. ot 240. — King, J. M., the
fatherhood of God viewed in the light of Christs personal teachings on the
subject (PrRR 10, 589—598). — Kéhler, H., socialistische Irrlehren von
der Entstehung des Christenthums und ihre Widerlegung. IV, 272. L.,
Hinrichs. M 4,40. — !{orﬂ', zur Auferstehung Jesu Christi (BG. 35, 125
bis 153). — Laberthonniére, les idées et les hommes: la vie de I'esprit et le
catholicisme (Ann, d. phil. chr., juin, 333—3838.) — Lalande, A., la disso-
lution opposée a I'évolution dans les sciences physiques et morales. 492. P.,
Alcan. — Largent, A, I'apologétique dans les oraisons funébres de Bossuet



544 E. W. Maver, Encyclopadie und Apologetik. [12

(Ann. d. phil. chr., juil, 386—401). — Leadbeater, C. W., Christian Creed:
its origin and signification. 110. Lo., Theosoph. Pub. Soc. 1 sh. — Lebius,
R., die Religion der Zukunft u. d. Kern aller Religionen. 62. Bamberg,
Handelsdruckerei. M —,50. — Leenhardt, F., I'Evolution (RThQR. Heft 6,
573—608). — Lem, M. H., God (ThT. 33, 385—408). — Lescoeurs, L., ceux
qui ne croient pas au miracle (Ann. d. phil. chrét., déc.. 281—3812). — Lieb-
mann, O., Gedanken und Thatsachen. Philosoph. Abhandlungen, Apho-
rismen und Studien. X, 470, Strassburg, Tribner. b 9. — Lindsay, J.,
Christianity and idealism (BS. 56, 61—77). — Liépsius, F. R., die Vor-
fragen der systemat. Theologie. Mit besonderer Riicksicht auf die Philosophie
W. Wundt’s krit. untersucht. VII, 119. Fr., Mohr. Jit 2. — Lloyd, A. H., Evo-
lution evolved (Monist, jan., 197—218). — Loofs, F., die Schopfungs-
geschichte, der Siindenfall und der Thurmbau zu Babel in drei im akadem.
Gottesdienst zu Halle gehaltenen Predigten behandelt. 42. (HChrW. No. 39).
Fr., Mobr. J/t —,75. — Ders., has the gospel of the reformation become
antiquated ? (AJTh. 3, 433—472). — Ders., offener Brief an den Herrn
Prof. Dr. Ernst Haeckel in Jena (ChrW. 13, 1067—1072). — Lot?, R.,
die Philos. und der Zweck des Lebens. III, 73. Athen, Barth & v. Hirst.
M 1,20. — Lucius, E., die apologet. Bedeutung der christl. Liebesthatig-
keit fiir die Gegenwart. Vortrag, gehalten auf dem 80. Congress fiir Innere
Mission. 12. Strassburg i. E., Evang. Gesellschaft. — Lutoslawski, W.,
Seelenmacht. Abriss einer zeitgemassen Weltanschauung. XVI, 301. L,
Engelmann., f 9.— Lyttleton, A. T., the place of miracles in religion. 154.
N.Y., Scribner’s sons. $ 2. — Maetertinclk, M., Weisheit und Schicksal.
Uebers. von F. v. Oppeln-Bronikowski. 231. L., Diederichs. o 4,50. —
Marcus, E., die exacte Aufdeckung des Fundaments der Sittlichkeit und
Religion und die Construction der Welt aus den Elementen des Kant. XXXI,
240 u. 161. L., Haacke. Jt 8. — Mauroy, V., le pur esprit ou le Menta-
lisme absolu et relatif. P., Bibl. art. et lit. — Mc Cabe, J., Religion of the
twentieth century. 102, Lo., Watts, 1 sh. — Mees, de mechanische verklaring
der levensverschijnselen. 115, ’s Gravenh., Nijhoff. ¥l 1,25, — Ménégoz, E.,
du rapport entre Ihistoire sainte et la foi religieuse (RChr., Heft2, 81—104).
— Michaud, E., 1a nouvelle apologétique dans I’Eglise Romaine (RITh. 7,
511—536). — Minton, H. C., Christianity and the cosmic philosophy (PrRR.
10, 1—24). — Mohr, G., christl. Weltanschauung auf bibl. Grunde. 1V, 206.
Ulm, Kerler. Jt 2,50. — Moller, J., was hast Du an Deiner Kirche? Nach
einem Vortrage. 32. Gii.,, Bertelsmann. At —,30. — Moral und Leben,
Beitrag zur Religions- und Sittenlehre von einem Nichttheologen. 60. B.,
Deubner. M —,80. — Miiller, A., das Wirkliche in der Welt. Religions-
philos. Skizzen. IV, 282. Go., Perthes. Ji 3,60. — Ders., Protestantismus
und deutsches Volksthum. Vortrag. 38. Gii, Bertelsmann. J —,60. —
Mziller, F. M., das Pferdebiirla. Tagesfragen. 267. B., Paetel. — Muth,
J. F. 8., der Kampf des heidn. Philos. Celsus gegen das Christenthum. Kine
apolog.-patrist. Abhandlung. Mz, Kirchheim, Jt 3,50. — Naumann, O., F.
Nietzsche’s antichristl. Philos. (NkZ. 10, 582—602. 670—686). — Newbolt, W.
C. E., Religion. 308. Lo., Longmans. 5 sh, — Newton, R. H., Christian science:
the truths of spiritual healing and their contributions to the growth of ortho-
doxy. IX, 78.  N.Y., Putnam’s sons. $ —,25. — Nichols, J. B., Evangelical
belief: prize essay on present conflict between evangelicalism and sacerdota-
lism, 384, Lo., Rel. Tract. Soc. 6 sh. — Nielsen, M., zur Religion. Ein
Wort zur Verstindigung an die Gebildeten unter ihren Verehrern und Ver-
achtern. 42, Hamburg, Digel, it 1,50. — Oehninger, F., Christenthum
u. moderne Weltanschanung. Studien und Kritiken, III, 127. Ga., Bertels-
mann. Jb 1,60. — Opitz, H. G., Grundriss einer Seinswissenschaft. 1. Bd.
Erscheinungslehre, 2. Abth. Willenslehre. XXII, 299. L., Haacke. Jt 7.
— Otley, H. B., Christ in the City; elements of the religion in common life.
168. Lo, Gardner. 2 sh, 6 d. — Otten, 4., das Reich des Geistes und des
Stoffes. VIIIL, 100. W., Mayer & Co. b 2,20. — Of%to, A., Hemmungen
des Christenthums. Gegner und Orthodoxieen. 1. Heft, XI, 109, 2. Heft,



13] Apologetik. 545

VII, 123. Schwetschke. — Palmer, I, is nature christian? (NW. 8, 714 his
721). — Pape, G., Lotze’s rel. Weltanschanung. 94. B., Skopnik. Jb 1,50.
— Paulsen, F., Kant, der Philosoph des Protestantismus. 40. Fr., Mohr.
M —,80. — Petavel-Ollif, E., Darwin et Jésus-Christ, étude sur I'évolutionisme
chrétien (RChr,, Heft 2, 106—121). — Petronicvics, B., Principien der Er-
kenntnisslehre. Prolegomena zur absol. Methaphysik. VI, 134. B., Hofmann.
M 8,50, — Pfennigsdorf, E., Christus im modernen Geistesleben. Christl.
Einfithrung in die Geisteswelt der Gegenwart. XIV, 265. Dessan, Buchh. d.
ev. Vereinhauses. Jl 3,50. — Pfister, O., modernes Antichristenthum, anti-
modernes Christenthum u. d. Evangelium Jesu (ZSchw. 16, 97—116. 174—186.
193—202). — Prel, C. du, der Tod, das Jenseits, das Leben im Jenseits. 119.
M., Miihlthaler. b 2,70. — Quackenbos, J. D., Enemies and evidences of
christianity : thoughts and questions of the hour. IL, 365. N.Y., Eaton &
Mains. ¢ 1,50. — Ragaz, L., zur Philosophie des Glaubens (PrM. 3, 261
—270. 300—318). — Rankin, J. E., the influence of the Bible upon the
human intellect. (BS., jul.,, 415—439). — Ratzenhofer, G., der posit. Monis-
mus u. das einheitl. Princip aller Erscheinungen. XII, 157. L., Brockhaus.
M 4. — Reinhardt, L., kennt die Bibel das Jenseits? und woher stammt der
Glaube an die Unsterblichkeit der Seele, an Holle, Fegfeuer (Zwischenzustand)
und Himmel? IV, 184. M, Reinhardt. L 2,50. — Reinke, J., die Welt
als That. Umrisse einer Weltansicht auf naturwissenschaftl. Grundl, IV, 483.
B., Paetel. ol 10. — Remus, T., Christus od. Mohammed, wer soll siegen?
111. B., Akad. Buchh. i 2. — Renowvier, Ch. u. I’rat, L., la nouvelle
Monadologie. 546. P., Colin. — Rishell, C. W., the foundation of the
christian faith. XVIII, 616. N.Y., Eaton & Mains. $ 3,50. — Ritschl, O.,
Nietzsche’s Welt- und Lebensanschauung in ibrer Entstehung u. Entwicklung.
I, 107. Fr., Mohr. — Robertson, J. M., a short history of freethought
ancient and modern. XYV, 447, Lo., Sonnenschein. 7 sh. 6 d. — Romanes,
G. I., Gedanken iib. Religion. Die rel. Entwickl. eines Naturforschers vom
Atheismus z. Christenthum. Uebers. von E. Dennert. IV, 162. Gé., Vanden-
hoeck & Ruprecht. Ji 2,60. — Sabatier, 4., Religion and modern culture
(NW. 8, 91—100). — Sack, ., monist. Gottes- und Weltanschauung. Ver-
such einer idealen Begrindung des Monismus auf dem Boden der Wirklich-
keit. VIII. 278. L., Engelmann. Jl b. — Samtleben, G., die Gewissheit
der Auferstehung Jesu (BG. 35, 265—278). — Ders., zwei Wege vom Wisser
zur Religion zuriick (BG. 35, 77—87). — Saunders, T. B., the quest of faith:
being notes on the current philosophy of religion. VI, 191. N.Y., Macmillan.
$ 2,60. — Schellwien, R., Wille u. Erkenntniss. Philos. Essays. 122.
Hamburg, Janssen. — Scherer, C. Chir., der biolog.-psycholog. Gottesbeweis
bei H. S, Reimarus. Eine philos.-geschichtl. Studie. 22. Wi, Gébel. il —,50.
— Schanidi, die inductive apolog. Methode Goethes (BG. 35, 396—400). —
Schraml, J., das Princip der modernen Anschauung und die Anschauung im
Relxglonsuq’sernchte. Eine apolog.-method. Studie. 143. R., Habbel. Jit 1,50,
— Schaweigers L., Philosophie der Geschichte, Volkerpsychologie u, Socio-
logie in ihren gegenseitigen Beziehungen. 78. Bern, Sturzenmegger. J 1,50.
— Seeberg, R., warum glauben wir an Christus? (KM. 18, 323—340). — Seiss,
J. A., Questions concerning miracles (LChR., apr., 185—193). — Sefborne, R.,
Earl of, a defence of the Church of England against disestablishment. 418.
Lo., Macmillan. 2sh. 6 d. — Sell, K., Goethe’s Stellung zu Religion und
Christenthum. Vortrag mit Erliuterungen. IV, 104. Fr., Mohr. ft 1,80. —
Simon, 0. J., the unity of the religious idea (Fortnightly Rev., apr., 666—679). —
Smith, 0. H. P, E\'rolutlon' and consciousness (Monist,, jan,, 219—239). —
Snider, D. J., the will and its world; psychical and ethical. 575. St. Louis,
Sigma. publ. Comp. $ 2. — Société de la Haye pour la défense de la religion
chrétienne. Programme de 1899 (RThPh. 32 539—564). — Souben, R. P. J.,
IEsthétique du dogme chrétien. 348. P., Lethielleux. 1898, fr. 8,50. —
Staat, der neue; genauer: die neue Kirche und der neue Staat; oder: Staat
und Kirche, und was damit zusammenhingt auf der nachst hgheren Stufe der
Civilisation. Von der Zinne der Zeit, Brsch., Sattler. L 4,50. — Starbuck,



546 E. W. Maver, Encyclopiadie und Apologetik, [14

E. D, Psychology of religion: empirical study of growth of religious con-
sciousness. 464. Lo., Black. 6 sh, — Stein, E., kénnen wir angesichts der
modernen Geistesbildung mit gutem Gewissen d. é’candpunct d. bibl. Christen-
thums vertreten? Vortrag. 19. Diisseldorf, Schaffnit. JM —,20. — Stein-
mann, Th., der Primat der Religion im menschl. Geistesleben (Bericht d.
theol. Seminars d. Briidergemeinde in Gnadenfeld.) VIII, 120. L., Jansa.
M 1,50, — Stentzel, A., Weltschopfung, Sintfluth und Gott. Die Ueber-
lieferungen auf Grund der Naturwissenschaft. Mit 8 Tafeln. VII, 183. L.,
Dieter. b 4,50. — Steude, E. G., der Beweis f. d. Wahrheit d. Christen-
thums. Ein Beitrag zur Apologetik. VIII, 148. Aus Beitr. z. Forderung
christl. Theol. 3. Heft 5. Git, Bertelsmann. — Ders., zu Tyndalls Frag-
menten aus den Naturwissenschaften (BG. 35, 441—455). — Ders., der An-
stoss des Wunders (ebd. 195—210). — Ders., die neueste Kundgebung
Haeckel's (ebd, 15—32). — Ders., zu Korff’s Auferstehungshypothese (ebd.
213—229). — Stimson, A. H., the apostles creed in the light of modern
discussion. XII, 362. Bo., Pilgrim Press. $ 1,50, — Stréhl-Imhof, eine
Stufe hoher. VII, 289. Aarau, Wirz. Jb 4,50. — Stratton, G. M., the
psychological evidence for Theism. (NW. 8, 326—343). — Straubd, J., Kant
und die natiirl. Gotteserkenntniss (Phil. Jahrb, Bd. XII, Heft 3, 261—270). —
Strong, A. H., great poets and their Theology. 550. Lo., Bapt. Tract &
Book Soc. 7 sh. 6 d. — Strong, D. M. Metaphysic of Christianity and
Buddhism: a symphony. 144, Lo, Watts. 2 sh. 6 d. — Surbled, les fron-
tiéres du sur-naturel (Scienc. cath. aolt, 869—781). — Sworcik, C., iibersichtl.
Darstellung und Priifung der philos. Beweise fiir die Geistigkeit und die Un-
sterblichkeit der menschl. Seele (Phil. Jahrb. Heft 2, 148—167). — Tait, J,,
Christianity without the conscience. V, 208. Montreal, Drysdale. — Tamm,
H. C., das Wesen des evangel. Glaubens. 195. B., Schwetschke. J 3. —
Thury, M., la preuve cosmologique de l’existence de Dieu (RChr., juin, 422
—425.) — Tienes, A., Nietzsche’s Stellung zu den Grundfragen der Ethik
genetisch dargestellt. Berner Studien z. Philos. und ihrer Gesch. Bd.XVIL
50, Bern, Sturzenegger. — Traub, zur Kritik der materialist. Geschichts-
auffassung (ZThK. 9, 357—420). — T'schitscherin, B., philos. Forschungen.
Aus dem Russischen iibersetzt. X, 536. Heidelberg, Petters. Jl 8. — Voigt,
@G., Christenthum u. Bildung. 29. L., Dirr. At —,60. — Volkmann, F.,
Schiller’s Philosophie. 31. B., Riite. — Walker, W. L., the spirit and the
incarnation in the light of the scripture science and practical need. 380.
N.Y., Scribner's sons. % 3,50. — Ward, J., Naturalism and agnosticism.
2 v. XVIII, 302 u. XIII, 291. Lo., Black. sh. 18. — Ward, W., Catholic
apologetics: a reply (NC. 955—961), — Weber, L., Positivisme et rationa-
lisme (Rev. d. Métaph. et de morale, Heft 4, 426—-445). — Weener, J.,
Schepping en Voorzienigheid. VII, 144. U., Huffel. — Wellisch, S., das
Alter d. Welt. Auf mechan.-astronom. Grundlage. 80. W., Hartleben. b 2.
— Werner, O., die Menschheit. Gedanken uber religiose, culturelle und
ethische Entwicklung. 260. L., Haberland. Jt 3,50. — Wicksteed, P. H.,
Religion of time and religion of eternity: study of certain relations between
mediaeval and modern thought. 108. Lo, Green. 1 sh. — Wilson, S. L.,
Theology of modern literature. 466. Lo., Clark. 7 sh. 6 d. — Witt-Hyde,
W, de, the reorganisation of the faith (NW. 8, 48—b55). — Wittmer, G.,
Beitrage zur Weltanschauung auf Grund der Kant-Schopenhanerschen Philos.
(Bayr. Bl, Heft 2—7). — Wobbermin, G., zwei akadem. Vorlesungen iib.
Grundprobleme der systemat. Theologie. I. Der Wahrheitsbeweis f. d. christl.
Religion. IL Aufgabe und Methode der evang. Dogmatik. 43. B, Dunker.
M 1. — Wolff, @., Beitrage zur Kritik der Darwin’schen Lehre. V, 71
L., Georgi. Jt 2. — Zehnder, L., die Entstehung des Lebens. VIII, 256,
Fr, Mohr. 6. — Ziegler, Th., die geistigen und socialen Strémungen des
19. Jabrhs VIL, 714. B, Bondi. Jt 10. — Ziegler, Th., Glauben und
Wissen. 31. Strassburg, Heitz. M —,80. — Ziemssen, O., die Bibel in der
Geschichte. Beitrige zur Bibelfrage und zu einer Geschichtsphilosophie vom
Mittelpuncte der bibl. Anschauung. XI, 120. Go., Thienemann. ot 2,40.



15] Apologetik. 547

Das nach Romanes benannte Buch setzt sich, abgesehen von
den Vorbemerkungen des Uebersetzers und Herausgebers, aus drei
Theilen zusammen, die zumeist unverdffentlichte Aufzeichnungen des
berithmten Naturforschers enthalten und dessen Wandlungen in der
Beurtheilung von Religion und Christenthum veranschaulichen.
Aeussert sich der erste Abschnitt durchaus kritisch und ablehnend,
der zweite schon erheblich vorsichtiger, so bietet der dritte die Bruch-
stiicke einer Apologetik dar, deren Nerv wohl der Hinweis auf die
Moglichkeit einer moralischen und geistlichen (spiritual) Erkenntniss
neben der naturwissenschaftlichen ist.  Vergleiche den folgenden
Abschnitt. — Ziegler, dessen Beschreibung der geistigen Ent-
wicklung im 19. Jahrhundert nicht unerwihnt bleiben darf, be-
spricht in einer akademischen Rede das Verhiltniss von Glauben
und Wissen. Wenngleich beide verschiedenen Ursprunges sind,
so lassen sich fortwahrende Conflicte doch nicht vermeiden. Auf-
gabe der Religionsphilosophie ist es, nicht diese zu l5sen oder zu
verhiiten, wohl aber zu erkliren und eben damit zu mildern. —
Holtzmann beschiftigt sich mit Art und Wesen der relig. Erfah-
rung, die er zun#chst nicht als specifisch christl,, sondern als allgemein
menschliche in’s Auge fasst. Dieselbe wird gefunden einerseits in Ge-
fiihlen der Endlichkeit und Abhingigkeit, anderseits in zur Dankbar-
keit anregenden Gefithlen der Lebensforderung, welche beide auf
eine iiber die ,Vielheit der innerweltlich wirkenden Ursachen“ hinaus-
liegende Einheit zuriickweisen. Auf hoherer Stufe stellen sich dann
dieselben Gefiihle als solche der sittlichen Noth und Erhebung dar.
Der geistvolle und inhaltreiche Aufsatz setzt sich in Kiirze auch mit
andern Theorieen auseinander. — W. B. Greene bringt seine
Abbandlung zum Abschluss, die sich die Aufgabe stellt, die fiir die
christliche Apologetik unentbhehrlichen metaphysichen Wahrheiten dar-
zulegen und zu begriinden. Diesmal hat er es speciell mit der
philosophischen Lehre von der Unsterblichkeit und von der Existenz
eines personlichen, sich selbst offenbarenden Uebernatiirlichen zu
thun. (Vgl. JB. XVIII). — Wobbermin will in der ersten seiner
beiden Vorlesungen einen Beweis liefern fiir die Wahrheit des
Christenthums. Er fiihrt aus, dass wir in uns ein sittlich-religidses
Bewusstsein vorfinden, das auf eine Autoritit iiber uns hindeutet. Eine
solche zeigt uns die Geschichte in der Person Jesu, wie sie ,in den
Berichten, dem Zeugniss der Jiinger und Apostel“ sich darstellt, —
Bolliger erhebt in den lebhaftesten Tonen Protest dagegen, dass
der Prediger seine Aussagen bloss auf die Bibel oder die Person
Jesu griinden solle und nur auf einen Glauben, nicht auch eine Er-
kenntniss hinzuwirken habe. Im Gegensatz dazu verlangt er, dass
fiir die Wahrheit der christlichen Verkiindigung der wissenschaftliche
Beweis geliefert werde. Aus dem Umstand, dass die einzelnen end-
lichen Erscheinungen in Wechselwirkung stehen, folgert er nach dem
Vorgang Lotze's die Existenz des Schipfers und Erhalters. Aus der
Thatsache, dass der Mensch und daher auch wohl die anderen Dinge



H48 E. W. Maver, Encyclopadie und Apologetik. [16

ibrer Substanz nach geistige Wesen sind, schliesst er auf die Per-
sonlichkeit, aus den Spuren der allméhlich zur Herrschaft gelangenden
Liebe in der Welt auf die Giite Gottes. Er versiumt nicht die
letztere gegen die mancherlei dem irdischen Uebel entnommenen
Einwinde sicher zu stellen. Zu der so gewonnenen Einsicht muss dann
natiirlich nachtriiglich noch der Glaube hinzukommen als die vollige
Hingabe des Herzens an den erkannten Gott. In einem letzten Ab-
schnitt bemiiht sich der Vf. zu zeigen, dass seine Auffassung des
Verhiltnisses von cognitio und fides, dass seine ganze Lehre iiber-
haupt ibhrem Inhalt nach und dass auch seine Methode zu Gott zu
filhren wirklich christlich seien. Unniitz zu sagen, dass die iibrigens
frisch und flott geschriebene Abhandlung in schroffstem Gegensatz
zu den herrschenden Anschauungen steht, — F. M., Miiller ver-
theidigt im Plauderton und in popularisirender Form unter mancherlei
Abschweifungen seine Weltanschauung, als deren Hauptbestandtheile
sich die Sidtze herausheben lassen, dass die Welt das Werk eines
verniinftigen Wesens ist, dass der Geist nicht das Resultat der Materie
sein kann, dass in Christus der Gedanke Gottes, der Logos seinen
vollkommensten Ausdruck gefunden hat, dass in uns Allen wie in
Jesus Ewiges und Unsterbliches lebt. Die Apologie wendet sich an
materialistische und darwinistische Gegner unter den mancherlei
Correspondenten des Autors und operirt wesentlich mit dem Hinweis
auf die Sprache als besonderes Kennzeichen menschlicher Wiirde,
mit der bekannten Theorie von der Wahrnehmung des Unendlichen,
mit teleologischen Betrachtungen, mit Reflexionen iiber den besondern
Werth und den Inhalt des Johannesevangeliums und anderem. —
Die Fragen, die Bertling erortert, lauten: ist die Welt des Geistes
wirklich? gibt es einen personlichen Gott? menschliche Willens-
freiheit? Gebetserhorung und Wuuder, tiberhaupt einen Verkehr mit
dem Allméchtigen? historische fortschreitende Offenbarung? ins-
besondere zuverlidssige Geschichte im A, T.? was fiir eine Bewandtniss
hat es mit dem biblischen Schopfungsbericht? mit den Erzihlungen
iiber das Leben Jesu? was ist von Christi Person und Wesen zu
denken? von der Trinitéit? von einer Existenz nach dem Tode? Der
Standpunct, den Vf. einnimmt, ist der der Vermittlungstheologie, um
nicht zu sagen, einer milden Orthodoxie. Die Schrift ist dem Ge-
dichtniss Tholuck’s gewidmet. — Das Biichlein Steude’s enthilt
selbst keine Apologetik, sondern nur eine Anweisung dazu, wie eine
solche zu gestalten ist. Die verschiedenen Arten, das Christenthum
zu vertheidigen, werden durchgegangen und mit Sorgfalt gepriift
und abgeschitzt. Dabei ergibt sich das Resultat, dass die grosste
Bedeutung dem mittels historischer Forschung zu fithrenden Nachweis
der Siindlosigkeit, Wunderthitigkeit und leiblichen Auferstehung Jesu
zuzusprechen sei: diesem dreigliedrigen Argument gegeniiber sollen
alle andern in die Stellung eines blossen Priludiums oder Nachspiels
treten. VL. vermag freilich seine Auffassung nicht durchzufiihren
ohne den Begriff der Apologetik eigenthiimlich abzugrenzen und die



17] Apologetik. 549

Aufgabe dieser Disciplin lediglich auf die Abwehr gewisser intellec-
tuahstischer, von nichtchristlicher Seite erhobener, Einwinde zu be-
schrinken. — Ders. begriisst die 2. Ausgabe von Tyndall’s Frag-
menten aus den Naturwissenschaften und bemiiht sich zu zeigen,
worin der gelegentlich als apologetischer Schriftsteller gepriesene eng-
lische Forscher von der christlichen Weltanschauung abweicht. —
Ders. wendet sich gegen Haeckel's Vortrag auf dem Cambridger
Zoologen-Congress, indem er die Abstammung des Menschen vom
Thiere als eine Hypothese und den Monismus als eine Unmdglichkeit
bezeichnet. — Ders. redet in einer Auseinandersetzung mit Stopford
A. Brooke den Wundern das Wort unter Berufung auf die Thatsache,
dass die Naturwissenschaft solche ,im ersten Auftreten des Proto-
plasmas, der Empfindung und der Vernunft“ anerkenne und unter
Hinweis auf die Auffassung Christi. — Die apologetische Bedeutung
der Schrift Tamm's liegt wesentlich in der Betonung des Unter-
schieds zwischen evangel. Glauben und Fiirwahrhalten einer Dogmatik.
— Der Titel, den Oehninger seiner Broschiire giebt, deckt sich
nicht vollig mit deren Inhalt. Es handelt sich um sieben ganz ver-
schiedene Aufsitze. Der erste weist auf die Paradoxie und Anstossig-
keit des christlichen Glaubens hin und erklart sie aus dem Gegensatz
von Gott und der siindigen Welt. Ein anderer polemisirt, indem er
besonders an Gizycki’s Moralphilosophie exemplificirt, gegen religions-
lose Ethik. Noch einer glossirt Hermann’s ,,Verkehr mit Gott*; er
gewahrt darin viel Werthvolles, beméangelt aber die einseitige Beriick-
sichtigung des ,historischen Christus® und die unzureichende Wiirdi-
gung des Gebets. Ein vierter findet den Grund der Unsterblichkeits-
hoffnung weniger in philosophischen Argumenten als in Gottes Ver-
heissungen, in dessen Gerechtigkeit, Lebendigkeit und Aehnlichem. Die
iibrigen sind kiirzer und besprechen das Verhalten gegen die Separa-
tisten, das Recht der ,,Alten* neben den ,Jungen‘ in der Kirche,
den dreifachen Zweck des Evangeliums oder der ,Predigt von Christo“
(Rettung, Heiligung, Beseligung.) Die Darstellung triigt den Stempel
emner eigenartigen, ithre Wege fiir sich wandelnden Jndividualitit. —
Pfister charakterisirt das ,,moderne Antichristenthum* durch einen
Hinweis auf die Anschauungen E. Dithring’s, E. von Hartmann’s und
F. Nietzsche’s, wihrend er Kierkegaard, Kiibel und E. Forster als
Vertreter des ,antimodernen Christenthums auffiihrt. Obgleich er
hier wie dort Berechtigtes neben Verkehrtem findet, stellt er doch
beiden als die sieghafte Macht der Zukunft das schlichte , Evange-
lium Jesu* gegenitber. — In einem anregenden Artikel bezeichnet
Loofs das Evangelium der Reformation als die Botschaft der
Siindenvergebung durch Jesus, in dem Gott sich geoffenbart und durch
dessen Tod und Auferstehung er uns von Siinde und Verderben erlost
hat. Vf. constatirt, dass in dieser Verkiindigung zwar viererlei dem
modernen Bewusstsein besonders befremdend sein moge: die hohe
Werthung des Verhiltnisses, in dem der Mensch zu Gott steht; die
starke Betonung der Siindenvergebung ; die Begriindung der letzteren
Theolog. Jahresbericht., XIX. 36



550 E. W. Maver, Encyclopidie und Apologetik. [18

auf den Tod Christi und die supranaturalistische Deutung der Ge-
schichte, speciell der Person Jesu. Doch fiihrt er aus, dass die Ab-
neigung hiergegen am Ende zu iiberwinden und das Evangelium der
Reformation daher noch immer zeitgemiiss sei. — Dess. Predigten
sind ein interessanter Versuch den religigsen Gehalt des biblischen
Schopfungsberichts, der Geschichte vom Siindenfall und vom Thurmbau
zu Babel fiir die Gemeinde fliissig zu machen. — Welche Auffassung
des Christenthums begegnet uns bei hervorragenden Zeitgenossen ?
Diese Frage beantwortet E. Forster, indem er an einer Reihe moderner
Forscher, Politiker, Kiinstler und Literaten exemplificirt. Vgl. u. S. 563.
— In einem gedankenreichen Vortrag beleuchtet Lwcius von der
hohen Warte des Geschichtsforschers aus die Ursachen der religiosen
und sittlichen Nothstinde in der Gegenwart, nicht ohne zugleich auf
die bereits sichtbaren Zeichen einer beginnenden Wandlung und
Besserung hinzuweisen. Hat diese allerdings ihren nichsten Anlass
nur in einer gewissen Enttiuschung und Erniichterung der modernen
Menschheit, so glaubt der Historiker ibr doch Dauer und Bestand
zusprechen und auf Grund eines Vergleichs mit den Zustinden der
antiken Welt zur Zeit Jesu einen neuen Aufschwung des Christenthums
voraussagen zu diirfen, weil dieses allein, wie speciell die von der
Innern Mission betriebene Liebesthitigkeit beweist, die sittlichen
Krifte zu erzeugen vermag, deren das lebende Geschlecht fiir die
Losung der ihm gestellten und von ihm ergriffenen Aufgaben bedarf.
— Als charakteristisches Merkmal des modernen Menschen nennt
Bonhoff das Streben nach Selbstindigkeit. Er fiihrt aus, dass
dieses erst durch das Christenthum volle Befriedigung erlangen
konne. — Haug verfolgt apologetische Zwecke, wenn er dem
evangelischen Christenthum alle andern Arten menschlicher Frommig-
keit als ,Enthusiasmus®“ oder ,Ergismus gegeniiberstellt. (Vgl.
ThLz., No. 11). — Die Schrift Pfennigsdorf’s mochte dem heran-
wachsenden Geschlecht einen Halt gewihren, indem sie die feste und
sichere Position des Christenthums innerhalb der mancherlei Stré-
mungen der Gegenwart darstellt und begriindet. Sie geht von dem
Gedanken aus, dass dasselbe das menschliche Bediirfniss nach Aus-
gleich des Conflicts zwischen Natur und Geist, Ideal und Wirklich-
keit vollig befriedigt und so die allein wahre Religion ist. Sie schildert
In anschaulicher, durch zahlreiche Beispiele illustrierter Darstellung
das Verhiltniss, in welchem es zur Wissenschaft, Kunst und Sittlich-
keit steht, und sucht zu zeigen, dass diese Michte, statt dass sie den
Glauben verdriingen oder ersetzen konnten, immer irgendwie auf ihn
als ihre Ergiinzung oder Voraussetzung angewiesen sind. Sie be-
schreibt weiter die Expansionskraft der von Jesu gestifteten Religion
und ihre Bedeutung fiir das sociale Leben. Sie beleuchtet endlich
das Wesen des Glaubens, der mit keinerlei Fiirwahrhalten zu ver-
wechseln sei, und klingt in einem Abschnitt aus, der von der Hoff-
nung des Christen handelt. Den verschiedenen kirchlichen Parteien
und theologischen Schulen steht das ansprechende Biichlein durchaus



19] Apologetik. 551

irenisch gegeniiber, wie es denn gelegentlich auch vor eklektischem
Verfahren nicht zuriickschreckt. — Kessler bezweckt einen , Ausgleich“
der Begriffe Offenbarung und Wunder, wie er ,,von den durch Natur-
und Geschichtswissenschaft herbeigefiihrten Veranderungen der Welt-
anschauung gefordert wird.* — O#to ist zu seinem Elaborat veranlasst
durch eine abfillige Kritik, die Weis’ Buch ,Erkennen und Schauen
Gottes* erfahren hat. Er beabsichtigt ,,zu zeigen, dass das Christen-
thum die allgemein menschliche und daher wissenschaftliche Wahrheit*
ist, und zugleich darzuthun, wieso eben ,,der Orthodoxismus die
Hemmung* desselben sei. Dabei will er nicht ,abstract, gelehrt und
systematisch schreiben, sondern von Vorstellungen, Behauptungen
und Thatsachen ausgehend, moglichst elementar, allgemein verstind-
lich, anschaulich und lebendig.“ Dies Programm sucht er in einer
Reihe lose zusammenhingender Aufséitze zu verwirklichen. Er stellt
zunéchst fest, dass Jesus nicht nur Altes in frische Schliuche ge-
fasst, sondern auch thatséichlich Neues gebracht hat, das sich in dem
Satze resiimiren ldsst ,,Mein Reich ist nicht von dieser Welt.* Dann
schildert er an der Hand von Humboldt’s Kosmos die Naturbeurtheilung,
die der jungen Christenheit eigen war. Folgt ein Abschnitt, der die
,Kernpuncte®, um die es sich im N. T. handelt, aufzihlt; es sind
»die drei Begriffe: Schuld, Gnade und Verséhnung.* Den Schluss
des ersten Bandchens bildet ein Capitel, das iiber Bibel und Offen-
barung, namentlich aber vom Wunder redet: ein solches wird vor
Allem in der Weltschopfung erkannt; gerade diese beweist aber, dass
Gott noch andere verrichten konnte, wo er es fiir nothig hielt. Im
zweiten Heft beschreibt der Autor, indem er aus allerhand Quellen
von sehr verschiedenem Werthe schopft, die Zustinde und Ent-
wicklung der alten Kirche, fiir die Glauben und Sittlichkeit zu-
sammenfielen. Darauf erhebt er die Anklage, dass Augustin ,,das
Evangelium in ein einheitlich geschlossenes Lehrsystem brachte* und
der eigentliche Vater der Orthodoxie wurde. Endlich setzt er sich
mit seinen Gegnern und ,modernen Ketzerrichtern auseinander, die
den moralischen Charakter des Christenthums verkennen. Die Publica-
tion beansprucht nicht dem Fachmann etwas mitzutheilen; sie will
vielmehr bloss ,,gelehrt Bekanntes allgemeiner bekannt machen‘;
d. h., Otto bietet die Ergebnisse. seiner umfassenden und das Mannig-
faltigste umspannenden Lectiire in der Form und Gestalt dar, die sie
in seinem Geiste angenommen haben. — Moh» entwirft mit Hiilfe
der synoptischen Evangelien ein Bild des Christenthums fiir Gebildete,
die auf das Recht eigenen Denkens nicht verzichten wollen. (Vgl.
ThR. 8, 192—193). — In Bezug auf die interessante Schrift von
Steinmann vgl. JB. XVIIL — Der lesenswerthe Aufsatz
Trauwb's zerfillt in zwei Theile. Der erste schildert die Grund-
gedanken der materialistischen Geschichtsauffassung in Gestalt der
marxistischen Theorie und ihrer Abwandlungen und iibt, an die
letzteren ankniipfend, eingehende Kritik. Der zweite beleuchtet das
Verhiiltniss des historischen Materialismus zu Religion und Ethik. —
36*



552 E. W, Maver, Encyclopadie und Apologetik. [20

Schweiger bestimmt das Verhiiltniss von Geschichtsphilosophie und
Sociologie dahin, dass sie sich gegenseitig erginzen als zwei , Seiten
einer und derselben Miinze, wo auf der einen das Problem in in-
ductiver, auf der andern in deductiver Weise behandelt wird. Beide
bilden dann die ,,concrete Unterlage der Volkerpsychologie®, die
freilich ihrerseits wiederum ihnen zu dienen berufen ist. — In ein-
gehender Auseinandersetzung mit den Schriften von Kautzky, Mehring,
Siuberlich sucht Kohler die socialistischen Theorieen von der Ent-
stehung des Christenthums zu widerlegen. (Vgl. ThLz. No. 18). —
Nachdem die Schrift Diédio’s, die aus der Schule Schell’s hervor-
gegangen zu sein scheint, die ausnahmslose Giiltigkeit des Causalitits-
gesetzes und die Moglichkeit das Wesen der Dinge und das Absolute
zu erkennen festgestellt hat, veranstaltet sie in drei ausfiihrlichen
Abschnitten eine Analyse des sittlichen Bewusstseins. Aus den ob-
jectiven und subjectiven Daten, die sie darin enthalten findet, und
aus der Zusammenschau beider leitet sie dann einen angeblich streng
y,wissenschaftlichen* Beweis fiir das Dasein Gottes ab, der verschiedene
Gestaltungen des alten moralischen Arguments combinirt und erneuert.
Die Darstellung ist reich an Citaten und an Auseinandersetzungen
mit einschligigen Lehrsitzen der modernen Philosophie. — J. M.
King bestreitet, dass die Vaterschaft Gottes sich gleichmissig auf
Alle beziehe. — C. E. Fitrer beschreibt den Verlauf des Prozesses
wider Jesum und tritt fiir die Moglichkeit ein, die ,,verschiedenartigen
Berichte der Evangelisten® dariiber untereinander auszugleichen. —
In einer Polemik wider O. Pfleiderer, Egidy und den anonymen Autor
der Schrift ,,Gegen die Dunkelminner’ behauptet G. Samitleben
die Thatsachlichkeit der Auferstehung Christi, die durch ,,die plotz-
liche vollige Umwandlung der Jiinger“ am besten bezeugt werde,
wihrend die verschiedenen Berichte der Evangelien sich nicht wider-
sprechen, sondern nur erginzen. — Ders. findet in den Schriften
Grabowsky's und in den ,sceptischen Briefen“ eines Anonymus zwei
Wege angedeutet, die vom ,,Wissen zur Religion zuriick fiihren. —
Den Christus der Phantasie findet Funcke bei Renan, Strauss,
Schenkel, Keim, Delff, den Theologen der Ritschl’schen Schule und
des Protestantenvereins. Der wirkliche stellt sich ihm dar in
den Evangelien, wo er zugleich als ein Gott und, wie aus dem Aus-
druck Menschensohn bewiesen wird, als ein echter Mensch auftritt,
als der Retter der Verlorenen und als der Verschner durch seinen
Tod. Ausdriicklich verwahrt sich Vf. dagegen, dass Jesus ein Jude
gewesen sei. — Korff vertheidigt gegen Steude seine Auffassung der
Auferstehung Christi als eines iibersinnlichen Vorganges. — Steude
hilt im wesentlichen an seinen Bedenken fest und begriindet sie
exegetisch. — Briining beweist, dass der Schopfungsbericht Gen. 1,
der auf einer Vision Moses beruhen soll, die Kant-Laplace’sche
Theorie zum Inhalt hat. — Stentzel, der von der Voraussetzung
ausgeht, dass »es einen personlichen Gott nicht gibt und auch nie
gegeben hat,” leitet aus einer vergleichenden Betrachtung zahlreicher



21 ] Apologetik. 553

Kosmogonieen die Gewissheit ab, ,,dass die traditionellen Schopfungs-
geschichten identisch sind mit Sintfluthberichten und sich von diesen
nur dadurch unterscheiden, dass sie nicht den Anfang und Verlauf,
sondern das Ende der grossen Fluth, also die Neuschopfung nach der
Verwiistung durch die Katastrophe behandeln.* Die Ergiessung des
Wasseriiberschusses von der nérdlichen Hemisphire der Erde nach
der siidlichen ,hat zur Zeit der Herbst-Tag- und Nachtgleiche ihren
Anfang genommen und Ende October oder Anfang November ihr
Ende erreicht. Die ,Sintfluth- und Schopfungsgottheit war ein
Gestirn und zwar ein Comet mit zwei Schweifen., — Zehnder
macht den Versuch mittels einer Reihe von Hypothesen die Ent-
stehung der organischen Wesen und zwar zuniichst der Moneren,
Zellen, Protisten mechanisch zu erkliren (Vgl. LC. No. 41). —
Wellisch glaubt, gestiitzt auf die Kant-Laplace’sche Hypothese,
das Alter der Erde auf 9108300 und das der Menschheit auf
8 824 500 Jahre bestimmen zu konnen. (Vgl. LC. No. 41). —
Wolfff veroffentlicht drei nicht unbedeutende Abhandlungen, die
seinerzeit im Biologischen Centralblatt erschienen sind und die
mittels naturwissenschaftlicher Untersuchungen die These erhirten
wollen, ,dass die mechanische Erklirbarkeit der organischen Zweck-
missigkeit lediglich als Dogma‘ dastehe und ,dass es mit dem
Darwinismus eine arge Tiuschung gewesen sei. — Scherer be-
schreibt und erortert den Gottesbeweis, den H. S. Reimarus aus
der Betrachtung des animalischen Lebens und insbesondere der thie-
rischen Kunsttriecbe ableitet. — Beck fasst in geschickter Weise die
Ergebnisse neuerer Forschung iiber die Beschaffenheit des priihisto-
rischen Menschen zusammen, wobei er die Identitit des letzteren mit
dem Pithecanthropus bestreitet und die Arteinheit des menchlichen
Geschlechts behauptet. — R. Oremer kimpft fiir die Befugniss,
trotz mechanischer Welterklarung und Darvinismus einen Plan und
Zweck in Natur und Geschichte anzuerkennen und will damit das
Recht des Gottesglaubens begriinden. — Die durchdachte Schrift
Cossmann’s ist ein Versuch, das Organische in der Natur fest ab-
zugrenzen und eine bestimmte Methodik fiir die Erforschung desselben
aufzustellen. Vgl. Vierteljahrsschr. f. wiss. Phil. 24, H. 1. — In
einem fundamentalen Theil, der vom Ursprung und Wesen der
Seelen handelt und den Theismus mit monistischen Anschauungen
verbinden will, begriindet Andresen mit metaphysischen Argumenten
seine Lehre von der Wiedergeburt nach dem Tode (Reincarnation).
In einem zweiten Abschnitt, der sich mit den Erfahrungsthatsachen
auseinandersetzen soll, formu_hrt er dieselbe genauer. Er ergeht sich
iiber ihre Bedeutung fiir die Ethik, verficht die These, dass Jesus
Christus, dem ein einzigartiges Ansehen zukomme, sie vertreten
habe, fiihrt noch andere Autorititen in’s Feld und schliesst mit dem
Hinweis auf eine Zukunftsreligion, die dem Abendland den Begriff
des personlichen Gottes und dem Morgenland die Unsterblichkeits-
vorstellung entnehmen werde. — Auf eine voluntaristische Erkenntniss-



5H4 E. W. Mavsr, Encyclopadie und Apologetik, (22

theorie sich stiitzend, bekimpft Ragaz die Meinung, dass die Ethik
sich wissenschaftlich begriinden lasse, und Bolliger’s Anschauung iiber
den Weg zu Gott fiir unser Geschlecht. — Das jedenfalls mit grossem
Ernst geschriebene Buch Gardner’s ist wesentlich historischen
Inhalts. Auf einen ersten Theil, der von der Religion im Allgemeinen
handelt, folgen zwei weitere umfangreichere, die sich mit einer ein-
gehenden Untersuchung iiber die Entstehung des Christenthums be-
fassen. Als seine Lehrmeister in Bezug auf dies geschichtliche
Problem nennt der Autor Harnack, Lightfoot, de Réville, Schiirer
u. a. Der Zweck, den er verfolgt, ist, zu zeigen, dass der Glaube,
der zu verschiedenen Zeiten verschieden formulirt werden kann und
muss, zu Recht nur besteht, wenn er auf religiosen und sittlichen
Erfahrungen beruht und den vorhandenen Bediirfnissen und Um-
stinden angemessen ist. — Ward bekimpft den ,,Naturalismus‘
und ,,Agnosticismus®, indem er sich gegen die mechanische Welt-
erklirung, die Evolutionstheorie und die Lehre vom psychophysischen
Parallelismus wendet, und vertritt einen spiritualistischen Monismus.
Vgl. Mind, 1900, apr. — Strdhl-Jmhof hilt nicht viel von den
Versuchen, das Christenthum zu reformiren, die auf die Bibel oder
andere Autorititen sich stiitzen, Er hat nichts Geringeres vor, als
,eine natiirliche Religion gleichsam neu zu begriinden.* Dabei will
er lediglich das menschliche ,Bediirfniss zu Rathe ziehen; doch
wird bisweilen auch an die Logik, die Vernunft und Aehnliches
appellirt. Die Resultate, zu denen er gelangt, bestehen in den
Satzen, dass es einen allméichtigen Gott gibt, dessen vornehmste
Eigenschaft die Gerechtigkeit ist, dass wir ein ewiges Leben im
Sinne einer ,,hoheren Entwicklung' nach dem Tode zu gewirtigen
haben, dass Siindenvergebung allen denjenigen zukommt, ,.die hier
noch bereuten, der Welt entsagten und den Frieden mit Gott fanden*,
dass man ernstlich Liebe iiben soll. Ein besonderer Abschnitt beschreibt,
wie die letztere nothwendig wirken muss, indem er alle moglichen
socialen, wirthschaftlichen, pidagogischen, politischen und hygienischen
Fragen ercrtert. Ein anderer ertheilt Rathschlige fiir die Gestaltung
des Cultus und den Betrieb der Mission. Endlich wird gezeigt, dass
die gefundene und empfohlene Religion diejenige Jesu sei, die von
Haus aus allen andern iiberlegen war, die aber spiterhin durch
fremdartige Zusitze entstellt wurde. Dies ist nicht nur innerhalb des
Katholizismus, sondern auch innerhalb des Protestantismus geschehen,
dem unter Anderm vorgeworfen wird, dass ,er den Verdienst der
guten Werke als zu nebensichlich auffasst.” Der Autor ist augen-
scheinlich Autodidakt. — Pape wendet sich gegen die Bemerkung
Hartmann’s, dass es der modernen Theologie unwiirdig sei, sich auf
die gegen das Christenthum indifferente Philosophie Lotze’s zn
stittzen, und ist sich bewusst, eine ,,apologetische Tendenz‘ zu ver-
folgen, indem er Gedanken und Aeusserungen dieses Denkers iiber
die Welt, den Menschen und Gott und das Verhiltniss beider
zusammenstellt. — Lipsius, der Sobn des bekannten Jenenser Pro-



23] Apologetik. 555

fessors, veroffentlicht ecine Untersuchung dariiber, inwieweit die
Wundt’sche Philosophie geeignet sei zur Grundlage fiir die christliche
Dogmatik. — Ritschl's Charakteristik Nietzsche’s erscheint in zweiter
Auflage. Die Verinderungen beziehen sich weniger auf die Dar-
stellung als auf die Einleitung und die Kritik, die mit Riicksicht auf
die Biographie von Frau Forster eine Umwandlung erfahren hat. —
Die Eigenthiimlichkeit des Buchs von G7iémm besteht darin, dass
es moglichst abstrahiren will von der Personlichkeit Nietzsche’s und
lediglich dessen Lehre zu schildern beabsichtigt. V. beschreibt diese,
indem er fiinf verschiedene Perioden in der Gedankenentwicklung
des Philosophen unterscheidet, und kniiptt eine im Ganzen abfillige,
auf die Widerspriiche des Systems hinweisende Beurtheilung an. —
Tienes michte ,,die allmihliche Entstehung der letzten und reifsten
Urtheile* Nietzsche’s ,iiber die Principienfragen der Moral schildern.
— Lalande vertritt im Gegensatz zu Spencer den Gedanken, dass
der fiir den Weltlauf bestimmende Factor nicht die Evolution sei
oder die Entwicklung vom Homogenen zum Heterogenen, sondern
umgekehrt die ,,Dissolution®, d. h., der Gang vom Heterogenen zum
Homogenen, die auf Ausgleich und auf Aufhebung der Unterschiede
und der Individuation gerichtete Bewegung. Daraus zieht er Con-
sequenzen fiir die Moral. Vgl. Rev. phil. 24, 516. — Gregory
veroffentlicht eine sehr leidenschaftliche und bittere, aber nicht ganz
ungerechte Kritik von H. Spencer’s Philosophie. — Ebenso geht
Ardigé streng in’s Gericht mit der Philosophie des englischen Po-
sitivisten. — Pawulsen erkennt den protestantischen Charakter
der Kant’schen Philosophie darin, dass sie fiir die Autonomie der
Vernunft eintritt, den Dogmatismus ablehnt und einem praktisch be-
griindeten Glauben das Wort redet. Er ist der Ueberzeugung, dass
die Position des Konigsberger Denkers die richtige sei und stellt
darum dem evangelischen Christenthum ein giinstiges Horoskop. —
Der Kieler Botaniker Reinke bekennt sich als einen ausgesprochenen
Gegner des Monismus und als iiberzeugten Anhinger des ,,Dualismus®.
In seinem klar und fasslich geschriebenen Buch, das in fiinf ,,Ab-
schnitten vom ,,Subject und Object der Naturforschung®, von ,,der
Weltbiihne*, vom , Wesen des Lebens®, von ,,dem Darwinismus“ und
von ,der Naturwissenschaft und dem Gottesbegriff“ handelt, vertritt
er die Anschauung, dass man bei der Erklirung der Pflanzen und
Thiere mit Materie und Energie, mit physikalischen und chemischen
Factoren allein nicht auskomme, sondern wie bei den von Menschen-
hand geschaffenen Maschinen und Kunstwerken die Mitwirkung von
,JRichtkriften oder ,Dominanten®, d. h. geistigen Potenzen vor-
aussetzen miisse. Letatere berechtigen uns zu dem Schlusse oder
nothigen uns ,vielmehr zu der Folgerung®, dass ,die Organismen
einer transcendenten Intelligenz ihr Dasein verdanken.“ Diese ,ist
unzweifelhaft eine andere als die des Menschen; sie verhilt sich aber
der menschlichen Vernunft analog; darum mag sie als kosmische
Vernunft bezeichnet werden.“ Ob derselben ein ,materieller Triger®



556 E. W. Mavur, Encyclopidie und Apologetik. [24

eignet oder nicht, ldsst der Vf. auf sich beruhen, der sich im
Uebrigen fiir den ,,Theismus* gegen den ,Pantheismus‘‘ entscheidet.
Eins der schwiicheren Capitel des Werks diirfte die Auseinandersetzung
mit der dem Moses zugesprochenen ,Kosmogonie* Gen. 1 sein, die,
obgleich ,,Wahrheit und Dichtung* in ihr sich verkniipfen, doch ,,eine
der grossten Geistesthaten der Geschichte“ sei. — Die Dissertation
Weener’s will einen Beitrag liefern zur Kenntniss und Wiirdigung
des Theismus, den sie speciell gegen E. v. Hartmann’s Religions-
philosophie in Schutz nimmt. Sie legt die Wurzeln und das Recht
des Schopfungs- und Vorsehungsglaubens dar und ertheilt Anweisungen
fiir die Formulirung desselben. Zum Schluss geht sie noch kurz ein
auf die Probleme der Theodicee. — Fogazzaro macht einen Ver-
such, das christliche Dogma mit Darwin’schen Ideen auszugleichen.
(Vgl. LC. No. 31.) — Minton beschiftigt sich mit dem Verhiltniss
von J. Fiske’s ,Kosmischer Philosophie* zum Christenthum und be-
leuchtet die Schwichen der ersteren und die Widerspriiche, in die sie
sich verwickelt. — Claassen fihrt unverdrossen fort die einzelnen
Erscheinungen des Kosmos als Symbole zu deuten und das ,That-
sdchlich-Wirkliche* zu erkliren als ,,Gleichniss geistlicher und wesen-
hafter Wahrheit fiir das innere ewige Leben und Sein in dem ewigen
Worte als Centrum und Urbild.“ Diesmal hat er es speciell zu thun
mit ,den Weltkérpern sammt dem, was unsere Erde an Steinen und
Gesteinen wie an festen und fliissigen Gebilden uns vor Augen stellt.“
Seine Auslegungskunst ist im wesentlichen dieselbe geblieben. —
Sell entwirft eine durch zahlreiche Belege illustrirte Darstellung der
Anschauungen Goethe’s iiber Religion und Christenthum. FEr folgt
dabei, indem er immer nur die einschligigen Schriften und Aeusse-
rungen einer bestimmten Periode zu einer Einheit zusammenfasst,
der Entwicklung des Dichters und gewinnt so ein an Formen und
Schattirungen reiches Bild. — Maeterlinck gibt eine Anleitung, das
bose Geschick im eigenen Innern zu iiberwinden, deren Verhiltniss
zum Christenthum den Apologeten immerhin interessiren diirfte an-
gesichts der Beliebtheit, die der Autor in gewissen Kreisen geniesst.
— Das erste Jahrbiichlein der Gustav-Glogau-Gesellschaft
enthilt unter Anderem einen Aufsatz von Clasen iiber Glogau’s Meta-
physik, einen andern von La Roche iiber seine Ethik der Familie. —
Schmidt stellt einige apologetisch zu verwerthende Aeusserungen
Goethe’s zusammen. — Freybe deutet Goethe's Faust, in dessen
letzter Scene er eine Parodie zu erkennen meint, als eine Darstellung
und Verhthnung des Abfalls vom Offenbarungs-, Kirchen- und Volks-
glauben und als eine indirecte Apologie lutherischen Christenthums.
— Goebel protestirt im Namen der Geschichte gegen die Zeichnung
des Tdufers in dem bekannten Sudermann’schen Drama. — Auf der
Grundlage einer an Leibniz’ Monadologie anklingenden, aber auch
mit Erscheinungen wie Telepathie, Hellsehen, Suggestion und &hn-
lichem rechnenden Metaphysik entwickelt Lettoslawski eine Lehre
von Gott, die freilich dem’ ,hichsten Wesen an der Spitze der ganzen



9 5] Apologetik. 55T

Seelenwelt* Schopferthitigkeit und absolute Allmacht abspricht, und
eine eigenthiimliche, die Annahme der Wiedergeburt nicht aus-
schliessende, Theorie von der Unsterblichkeit. Vf., der von der Ver-
breitung seiner Anschauungen eine Regeneration der Menschheit er-
wartet, rilhmt sich, Vertreter eines ,durchaus consequenten Indivi-
dualismus® zu sein und zieht die Folgerungen eines solchen fiir das
Erziehungswesen, die Gestaltung der Ehe und den Ausbau der Ge-
sellschaft. — Haeckel’s Buch, ,,die Weltrithsel®, soll eine ,weitere
Ausfiihrung, Begriindung und Ergénzung der Ueberzeugungen“ sein,
die Vf. in fritheren Schriften ausgesprochen hat. Es zerfillt in vier
Abschnitte, die von dem Menschen, der Seele, der Welt und Gott
handeln. Die verfochtene Weltanschauung, die als ,Monismus‘ be-
zeichnet wird, ist bekanntlich weiter nichts als vulgdrer Materialismus,
der mit einigen nicht vollig assimilirten spiritualistischen Elementen
versetzt ist. Die Darstellung wird belebt durch allerhand Ausfille
gegen Theologie und Christenthum. — ,Die Weltrithsel“ veranlassen
Loofs zu einem offenen Brief; darin deckt er zwei der gribsten ge-
schichtlichen Irrthiimer auf, mit denen der Jenenser Gelehrte als
mit verlisslichen Argumenten operirt. Ueber den ,Anti-Haeckel“
(Halle 1900) kann erst im nichsten Jahrgang berichtet werden. —
Etwas ernster gehalten als Haeckel's , Weltrithsel* ist Ratzen-
hofer's ,Positiver Monismus.” Die Schrift bildet eine FErginzung
zu den Werken des Autors iiber sociologische Erkenntniss und Politik.
Sie verwahrt sich in gleicher Weise gegen Spiritualismus und Ma-
terialismus und getraut sich durch eine , Entwicklungshypothese® zu
beweisen, dass ,sich die Welt auf Grund der Naturgesetze als reine
unzweifelhafte und alleinige Emanation der Urkra ft erfassen lasse.“
Auch das organische Leben ist ihr weiter nichts als ,,eine nach den
gegebenen kosmischen und geologischen Bedingungen nothwendige
Wirkung der Contraction und Repulsion. Die ,psychologischen
Begriffe sind nur Substitutionen und Nominationen fiir Energie-
dusserungen. Den grossten Schwierigkeiten, die sich bei der Be-
grindung der Theorie und namentlich bei der Ableitung der geistigen
Phéinomene ergeben, entzieht sich R. durch die Bemerkung ,dass
uns die thitige Urkraft iiberhaupt unerklirlich bleibt“, und dass wir
iiber ihr eigentliches Wesen nichts auszumachen vermdgen. Damit
hingt zusammen, dass er moch einen gewissen Raum offen lisst fiir
die Religion als ,innerste Angelegenheit des Einzelnen.* — Ein
weiterer Trieb moderner Metaphysik ist die Schrift Sack’s. Indem
Vf, nach ,analogischem Verfahren“, d. h., aus der Betrachtung des
Menschen die Welt deutet, gelangt er zu der Annahme eines persén-
lichen, mit den Attributen des ,Selbstbewusstseins und ,Zweck-
bewusstseins" ausgestatteten Gottes, der jedoch ,mit dem Kosmos
identisch ist.“ Davon ausgehend, beschreibt er die wesentlich durch
zwei Principienreihen (Gemeinschaft, Bewegung, Attraction einerseits,
Individualitit, Beharrung, Repulsion anderseits) herbeigefiihrte Ent-
wicklung der Dinge bis zum Menschen einschliesslich, fiir den iibrigens



hH8 E. W. Maver, Encyclopadie und Apologetik. [26

eine personliche Fortdauer nach dem Tode nicht in Anspruch ge-
nommen werden kann. Drei besondere Capitel behandeln dann noch
eingehend das Aesthetische, das Sittliche und die Religion. Wird das
Erstere in letzter Instanz auf ,thierisch sinnliche Lustempfindungen¥
zuriickgefiihrt, wird das Moralische als Product der auf den Egoismus
einwirkenden Gesellschaft hingestellt, so wird die Religion, in einer
Modification und Erweiterung der Max Miiller'schen Theorie vom
Unendlichen, aus dem ,Gefiihl des Erhabenen“ abgeleitet. Es wird
behauptet, dass sie von Haus aus ,Monismus“ war, dass sie spiter
unter dem Einfluss verschiedener Factoren eine Deteriorirung erfuhr
und die Hohe des Ideals erst wieder erreichen werde, wenn sie zu
der vom Vf. vorgetragenen Gottesauffassung zuriickkehrt. — Das
Werk Chambertain’s, auf das hier nicht weiter einzugehen ist,
enthilt eine Fiille eigenartiger Bemerkungen iiber Jesus und das
Christenthum und deren Bedeutung fiir die Entwicklung der gegen-
wirtigen Cultur. — Opitz, der ein ganzes System der Philosophie
unter dem Titel ,,Grundriss einer Seinswissenschaft® angekiindigt
hat, veroffentlicht den zweiten Theil seiner ,Erscheinungslehre, der
spiter die ,,Wesenslehre‘ folgen soll. Wiahrend der erste in JB. XVII
angezeigte Band die ,,Vorstellungserregungen behandelte und eine
Erkenntnisstheorie enthielt, hat es der vorliegende mit den ,Be-
wegungserregungen* oder einer Willenslehre zu thun. Vf. unter-
scheidet auch hier: a) die ,Bewegungserregungen in der Form der
Gebundenheit* und b) die fiir den Menschen im Gegensatz zum Thier
charakteristischen ,,Bewegungserregungen in der Form der Freiheit.
Unter a beleuchtet er die Gefithle, Triebe und Wollungen im All-
gemeinen, die er auf eine ,Lebenskraft zuriickfiihrt. Unter b be-
spricht er die Willensfreiheit, erliutert die Bethitigung derselben in
Recht und Staat, Religion und Kunst und constatirt, dass sie sich
nicht verstehen lasse ohne die Annahme eines Zweckes des mensch-
lichen Daseins, der dann seinerseits auf einen zwecksetzenden ,,Ur-
willen* hinweist. Indem dies Resultat combinirt wird mit der nach-
traglich noch aus den erkenntnisstheoretischen Untersuchungen ab-
geleiteten Hypothese einer ,,Urkraft, kommt es zu einer eigenthiim-
lichen Gotteslehre. ,Nur die Ankniipfung an eine Urkraft machte
es uns moglich, uns eine Vorstellung von Naturgesetzen zu bilden
und eine Naturwissenschaft auf ihnen zu errichten, und nur die An-
kniipfung an einen Urwillen, also einen Zweck, und schlechterdings nur
diese macht es uns moglich eine Wissenschaft von den Erscheinungen
unseres #usseren und inneren Ich aufzustellen. Den Schluss bildet
eine Eintheilung der Geisteswissenschaften. Die eingestreute Polemik
gegen Kant diirfte nicht frei von Missverstindnissen sein. — Lotz
empfiehlt die Philosophie als eine Gehiilfin bei der Realisirung des
Lebenszwecks, der in der Gliickseligkeit besteht (Vgl. DLZ. Nr. 34),
— W. James huldigt nach einer Anzeige in LC. 1900, Nr. 12 dem
Empirismus, bekennt sich aber in ethischer und religiéser Hinsicht
zum Idealismus. Er wendet sich ebenso entschieden gegen unklares



27] Apologetik. 559

Schwirmerthum wie gegen einen -einseitigen Materialismus, Seine
Schrift, die den Glauben als einen nothwendigen Willensact hinstellt,
wird von Paulsen warm empfohlen; auch Kaftan spendet ihr in
ThLz. 1900, No. 12 das grosste Lob. — G. M. Stratton kritisirt
den von James in einem Essay iiber ,reflex action and theism“ vor-
getragenen Gottesbeweis. — O. Liebmamnn veroffentlicht eine Reihe
philosophischer und naturwissenschaftlicher Abhandlungen, deren
Grundvoraussetzung das Axiom ist, ,,dass der Mensch alles schlechthin
pur in dem Medium des Bewusstseins erkennt.* — Fraser’s Apo-
logie des Theismus, die in zweiter Aufl. erscheint, hat nicht unbe-
deutende Verdnderungen erfahren. — Renouvier u. Prat tragen
eine stark modificirte Monadenlehre vor. — Fiir Werner vgl.
ZPhP. 7, Heft 2. — Das Buch 7'schitscherin’s zerfillt in zwei
selbstindige Schriften, die sich gegenseitig erginzen. Die erste hat
es auf eine detaillirte Darstellung und kritische Besprechung der
Philosophie Comte’s abgesehen und fithrt den Nachweis, dass der
Positivismus die von ihm versprochene Einigung der Wissenschaften
nicht herzustellen vermag. Diese ist vielmehr nur erreichbar fiir
eine mit der dialektischen Methode operirende Metaphysik. Die
Elemente einer solchen zugleich mit den Principien der Logik legt
dann Vf. im zweiten Theile dar. Indem er das Verfahren Hegel’s
sich aneignet, freilich nicht ohne es zugleich zu modificiren, unter-
nimmt er eine aprioristische Construction des Erkennbaren. Ein
besonderes Capitel handelt von dem Verhiltniss der Philosophie als
dem ,Erkennen des Absoluten‘ zur Religion als der realen , Wechsel-
wirkung mit dem Absoluten von dem ganzen geistigen Wesen des
Menschen, seiner Vernunft, seinem Gefiihl und seinem Willen. —
Schellwien publicirt eine Anzahl philosophischer Essays, die bald
erkenntnisstheoretischen oder pidagogischen Inhalts sind, bald sich
speciell mit einzelnen Denkern wie Kant, Schopenhauer, Stirner,
Nietzsche beschiftigen. Als ein einheitliches Ganzes stellen sie sich
dar, sofern sie alle Beitrige liefern zur Begriindung der an die
speculativen Systeme erinnernden Methaphysik des Autors. Im
Mittelpunct steht der Gedanke, dass der, in der Erkenntniss die
Natur producirende und im sittlichen Handeln die Unfreiheit in
Freiheit umzusetzende, menschliche Geist die ,,nachschopferische
Selbstoffenbarung des Absoluten“ ist und so Individual- und Allwille
zusammenfallen. — Das Buch Jerusalem’s enthilt unter anderm
die Ansitze zu einer theistischen Metaphysik. — Gutberlet be-
handelt eine Reihe von Fragen, die durch folgende Titel gekenn-
zeichnet werden: 1. Der gegenwirtige Stand der Psychologie. 2.
Ist die Seele Thatigkeit oder Substanz? 3. Das ,Ich.“ 4. Der
psychophysische Parallelismus. 5 TUeber den Sitz der Seele. 6.
Neues und Altes iiber das Gqfiihl. 7. Psychologische Religion.
8. Der Spiritismus ein psychologisches Problem. 9. Der Determinis-
mus ein materialistisches pantheistisches Vorurtheil. Eine wahrhaft
ungeheure Literatur ist beriicksichtigt. Fiir die Resultate ist cha-



560 E. W. Maver, Encyclopidie und Apologetik. [28

rakteristisch, dass Vf. die Substanzialitit der Seele behauptet, den
psychophysischen Parallelismus ablehnt, gegen moderne Forscher wie
Wundt und Paulsen lebhaft polemisirt, fiir die Verbindung von
Psychologie und Metaphysik und fiir das Ansehen des heil. Thomas
eintritt. — J. M. Robertson schreibt eine summarische Geschichte
der Freidenkerei, wobei er unter dieser etwas Relatives versteht,
nimlich die Opposition gegen die jeweilig herrschenden Meinungen
und Ideen. (Vgl. LC. No. 41). — Das Buch Geyser’s ist, obgleich
es einer thetischen Darstellung der Gotteslehre vorarbeiten will,
wesentlich historischen Inhalts. Es beschreibt die Behandlung, welche
die natiirliche Theologie oder, wie Vf. sich ausdriickt, die ,,Theodicee
innerhalb der griechischen Philosophie und bei einzelnen Modernen
wie Descartes, den englischen Empiristen, Kant, Avenarius erfahren
hat. Besonders eingehend und sorgfiltig wird Aristoteles besprochen
als der Denker, auf den Thomas zuriickgreift, und als der Begriinder
einer Erkenntnisstheorie, durch die allein eine wissenschaftliche Losung
des Gottesproblems erméglicht werde. — Volkmann’s Schrift iiber
Schiller’s Philosophie erfihrt seitens F. Krueger’s eine abschitzige
Beurtheilung (vgl. Vierteljahresschr. f. wissensch. Philos. 24, H. 2). —
Der Dichter J. Ha»t trigt unter mancherlei Ausfillen gegen
Nietzsche und das Christenthum in tropen- und figurenreicher Sprache
eine isthetische Weltanschauung vor. Vgl. DLZ. No. 14 und die
ausfiihrliche Besprechung von Bonus in ChrW. 1900, 19—22, —
Bender will zeigen, wie das Bediirfniss nach einer abschliessenden
Welterklarung in der Mythologie und Metaphysik der Griechen be-
friedigt worden ist. Er weist zugleich darauf hin, dass diese und
jene vielfach in einander iibergreifen (Vgl. ThLz. No. 26 u. LC.
No. 49). — E. v. Hartmann’s Geschichte der Metaphysik ist
jedenfalls eine sehr beachtenswerthe Leistung. Fliessend und klar
geschrieben, behandelt sie die Zeit von Thales an bis auf Kant,
dessen Darstellung einem spdteren Band vorbehalten bleibt. Sie
zeichnet sich nicht bloss aus durch eine Fiille von Details und durch
die Beriicksichtigung von Erscheinungen, die sonst vielfach von
philosophischeu Historiographen ignorirt werden (vgl. beispielsweise
die Abschnitte, die von der spitgriechischen Religionsmetaphysik
oder von der Renaissance und Reformationszeit handeln); sie frappirt
auch durch die Art der Gruppirung und die Originalitit der Be-
urtheilung. Freilich muss mancher der zur Besprechung heran-
gezogenen Denker sich mit ein paar flichtigen Andeutungen be-
gniigen; auch steht die Kritik durchaus unter dem Einfluss von des
Autors Weltanschauung: es ist bezeichnend, das dem System Plotin’s,
wdem Gipfel der hellenischen Metaphysik“, mehr Raum gewidmet
wird als irgend einem anderen.



Religionsphilosophie und principielle
Theologie.

Bearbeitet von

Lic. Dr. M. Scheibe.

Privatdocenten der Theologie in Halle a. S.

1. Religion und das sonstige geistige Leben.
a) Die gegenwartige Lage.

Banks, J. S, Present day philosophy and religion (London Quart. Rev. Apr.). —
Barry, W., the terminology of catholic doctrine in view of modern thought
and literature. (Aus: Compte-rendu du IV congrés scientif. internat. des Cathol.

Fribourg [Suisse] 1898. St. Paul. I. Sciences relig.). — Baczaillas, A., une
réaction contre lintellectualisme. M. Ollé-Laprune. (Ann. de phil, chrét.
Déc.). — Ders.,, une philosophie de la certitude et de la vie. Léon Ollé-

Laprune (RdM. 1. Nov.). — Bois, H., la conservation de la foi (Rev. Philos.
47, 233—258. 390--403). — Bdhme, E., theolog. Streifziige in der ,,Welt-
wanderung® eines Philosophen (PrM. 3, 355—367). — Bohn, H. v., der Zeit-
geist u. unsere Stellung zu ihm (DAZ. 20, H. 5). — Bonhoff, C., d. mod.
Mensch u. die Religion (PrM. 3, 381—393). — Chamberlain, A. M., Modern
Phases of Unbelief (Christ. Quart. 325—337). — Coppée, F., Rettendes Leiden
(La bonne souffrance). Uebers. v. Bernh. Meyer. XX, 248, Mz, Kirchheim,
M 8. — Dugas, 1a dissolution et la conservation de la foi (Rev. Philos. 47,
528—532). — Dutoit, Marie, Antoine Fogazzaro. Ses idées morales et reli-
gieuses (RChr. 8. sér. 9, 286—293. 367—371). — Egger, A., der Katholicis-
mus als Princip des Fortschritts. St. Gallen, Koppel. 37. M —,50. —
Eucken, B., Runebergs Lebensanschauung (AZ. Beil. No. 251). — Forster,
E., das Christenthum der Zeitgenossen (Aus ZThK. 9, H.1). 96. Fr., Mohr.
M 1,50, — Foveau de Courmelles, Vesprit scientifique contemporain. P., Fas-
quelle, fr. 3,50. — Gdohre, P, die Gottesanffassung der verschiedenen Volks-
klassen (Die Umschau 3, No. 1). — Grabmann, M., Streiflichter uber Ziel
u. Weg des Studiums der thomist. Philos. m. bes. Bezugn. auf mod. Probleme
(JPhspTh. 14, 137—155). — Heriling, G., Frhr. v., das Princip des Katholi-
cismus u. die Wissenschaft. Grundsitzliche Erorterungen aus Anlass einer
Tagesfrage. 102. Fr., Herder. A —,90. — Laberthonnitre, L., un mystique
au XIX, s. (La Quinzaine, aot). — Maeterlincl, M., Weisheit u. Schicksal.
Uebers. v. F. v. Oppeln-Bronikowski. 231 L., Diedrichs. M 4,50. — Majal,
E., la pensée religieuse de Léon Tolstoi (Theése théol. Montauban). 63. Cahors,
Coneslant. — Marius, G., John Ruskin (Moderne denkers II). VI, 168.
8'Gravenh., Nijhoff. fl. 1,90. — Nilsen, M., zur Religion. Ein Wort z. Ver-
stindigang an d. Gebildeten unter ihren Verehrern u. Verichtern. 42, Ham-
burg, Digel. Jb 1,50. — Oehninger, F., Christenthum und moderne Welt-
anschanung. Studien und Kritiken. ~127. Gii., Bertelsmann. Jt 1,60. —



562 M. Scnrinr, Religionsphilosophie u. principielle Theologie. (30

Ossip-Lowrié, la philosophie de Tolstoi (Bibl. de philos. contemp). 200.
P., Alcan. — Pfennigsdorf, E., Christus im modernen Geistesleben. Christl.
Einfiithrung in d. Geisteswelt d. Gegenwart. XIV, 265. Dessau, Buchh. d.
ev. Vereinsh. Al 3,60. — Pfister, O., modernes Antichristenthum, anti-
modernes Christenth. u. d. Evang. Jesu (ZSchw. 16, 97—116. 174—186. 193
bis 202). — Rethwisch, E., Aufsitze u. Tagesschriften. 319. L., Strauch.
M 5. — Rowre, L., Bulletin philosophique. Revues francaises pendant I’année
1898 (Etudes, 5 mr. 675—692). — Sabatier, A., Religion and modern cul-
ture (NW. 8, 91—110). — Samtleben, G., Christus und sein Evangelium
nach Tolstoi (BG. 35, 422—438). — Schanz, P., die geistigen Stromungen d.
Gegenwart (Die Cultur. Hrsg.v. d. 6st. Leo-Gesellsch. 1, H. 1). — Sching, 4.,
un champion de l'incrédulité aux Etats-Unis. Robert G. Ingersoll (RThPh. 32,
512—58b). -— Schoeller, K., Katholicismus als Princip des Rickschritts f. d.
Christenth, u. d. Staat, sowie als Hemmniss f. d. Vernunft u. d. Wahrheits-
gefith! (Aus ZSchw.). 39. Zi., Fisi M —,80. — Sizeranne, R. de la,
Ruskin and the relig. of beauty. Trans. fr. French. 320. Lo., Allen. —
Talbot, Romain, les étapes d'un sceptique. II,197. L., Breitkopf & Hartel.
M 2,50. — Tolstoi, L. Gr., was sollen wir also thun! Deutsch v. Aug. Scholz.
5. bis 6. Umschlag-Taus. 159. B, Steinitz. MM 1,50. — Voigt, G., Christenth.
u. Bildung. 29. L., Diurr. J —,60. — Wicksteed, P. H., Religion of time
and religion of eternity: study of certain relations between mediaeval and
modern thought. 108. Lo., Green. 1 sh. — Wilson, S. Law, the theology
of modern literature. 466. Ed., Clark. 7 sh. 6 d. — Wollny, F., Irrwege
der Gegenwart. 26. L., Mutze. J —,60. — Wolzogen, H. v., Richard
Wagner u. d. Christenth. (Thirmer 1, H. 10). — Ziegler, Theob., Indivi-
dualismus u. Socialismus im Geistesleben des 19. Jhrhs. 27. Dr, v. Zahn &
Jaensch. — Zins, Zino, Leo Tolstoi e la litteratura evangelica del 19. secolo.

(Nuova Anth, Juni).

Der Aufsatz von Sabatier ist die englische Wiedergabe des
bereits in franzosischer und deutscher Sprache erschienenen, auf dem
Stockholmer religionswissenschaftlichen Congresse gehaltenen Vortrags
desselben Vf.s, iiber den bereits im vorigen JB. 474 u. 491 referirt
worden ist. — Bonhoff’ versucht das innere Verhiltniss des modernen
Menschen zur Religion im Lichte eines Grundstrebens der neuen
Zeit klarzulegen. Er findet, in der Nachfolge Sabatier’s, dieses in
dem Streben nach Selbstindigkeit auf allen Gebieten und fragt, ob
die Religion diesen Lebensnerv des modernen Menschen in seinen
Schwingungen lihmen muss oder ob sie vielleicht gerade im Gegen-
theile seine tiefste Lebens- und Schwungkraft ist. Nachdem die all-
gemeinsten geschichtlichen Ausgangspuncte des modernen Strebens
nach Selbstindigkeit, seine wichtigsten bisher errungenen Erfolge,
seine Gefahren, sein besonderer Uebergangscharakter in der Gegén-
wart unbefangen und feinsinnig dargelegt sind, wird das Problem
dahin gelgst, dass erst die christliche Religion, freilich ohne dogma-
tische Versteinerung, jenem Streben die nothwendige innere Einheit
und Festigkeit zu verleihen vermag, dass sie dem Menschen ein
eigenes inneres Selbst mit ewigem Grund und Ziel erst wirklich zu
gewinnen ermiglicht, von dem aus er die ganze Cultur beherrschen
und geniessen kann, ohne in ihr sich zu verlieren. — Pfister gibt
in einem trefflichen Aufsatze nach einer kurzen Zeichnung der Grund-
ziige des modernen Geisteslebens zunichst eine Charakteristik des
modernen bis in die Massen verbreiteten, von den Fiihrern auf litera-



31] Religion und das sonstige geistige Leben. Hh63

rischem und socialem Gebiete gepflegten Antichristenthums. Er wihlt
als Reprasentanten Diihring, v. Hartmann und Nietzsche, weil jeder
von ihnen eine hervorragende moderne Tendenz vertrete, Diihring den
niichternen Realismus und Positivismus, der die christliche Religion
als Feindin der diesseitigen Culturaufgaben u. des natiirlichen Lebens-
genusses bekimpft, Hartmann den die Gerechtigkeit u. Giite Gottes
negirenden Pessimismus, Nietzsche den potenzirten Egoismus u. Scepticis-
mus. Das ,antimoderne Christenthum, als dessen Hauptvertreter
Kierkegaard, Kiibel u. Erich Férster genannt werden, bietet insofern
eine Parallele zu dem modernen Antichristenthum, als es infolge
seiner extremen Jenseitigkeitsethik und seines consequenten Supra-
naturalismus die principielle Unvereinbarkeit des Christenthums mit
moderner Lebensgestaltung und einheitlichem Wissenschaftsbetrieb
proclamirt, als es alle natiirliche Behaglichkeit der Welt schroff
abweist u. bestindig eine Dosis Weltschmerz fordert, als ihm endlich
trotz seiner Unterwerfung unter objective Autorititen ein stark sub-
jectivistischer Zug eignet. Dieses antimoderne Christenthum versteht
aber nicht nur nicht die Realitdt der modernen Bediirfnisse, sondern
es will auch gar nicht die ganze Menschheit, sondern nur eine Schaar
Erwihlter retten. Daher ist es nicht fihig, die Gegenwart christlich
neu zu beleben u. die christusfeindlichen Strémungen zu iiberwinden.
Das kann nur geschehen, indem wir die berechtigten Momente der
Stellung der antichristlichen Gegner uns aneignen, den Sinn fiir
praktisch-sittliche Bethitigung u. die riickhaltslose Anerkennung der
von einer unabhingigen Wissenschaft gewonnenen Resultate, die Ab-
lehnung einer culturseligen Stimmung und eines weibisch-siisslichen
Christenthums, indem wir aber auch den Tendenzen des antimodernen
Christenthums gerecht zu werden suchen, so gewiss dieses consequent
durchgefiihrt in Katholicismus oder doch unprotestantische Anschau-
ungen endigen muss. Die Aufgabe der Zukunft ist, Christenthum u.
Cultur in harmonische Ausgleichung zu bringen. Dazu bedarf es vor
Allem einer wissenschaftlichen Eruirung des Evangeliums Jesu. —
Ueber die Schrift von Forster ist schon JB. XVIII, 487 berichtet.
Reischle, DLZ. 20, 1497—99 bemerkt, man bekomme nur dann kein
schiefes Bild aus der Skizze, wenn man bedenke, dass auch die nicht
mitbehandelten theologisch gebildeten u. specifisch christlichen Schrift-
steller u. Zeitschriften einen bedeutenden Einfluss in unserem Volke
ausiiben. — Ziegler’s Vortrag behandelt den Gegensatz von In-
dividualismus u. Socialismus als den unter all den am Ende unseres
Jahrhunderts herrschenden als der scharfste heraustretenden, indem
er zunichst der Geschichte dieses Gggensatzes nachgeht und dann
die Frage zu béantworten sucht, ob die Kluft zwischen beiden Lebens-
anschauungen wirklich uniiberbriickbar sei. Der Gegensatz ist so alt
wie das Jahrhundert selbst. Dieses beginnt im Neuhumanismus in
der Philosophie Fichte’s und in der Romantik mit schirfstem In-
dividualismus und Subjectivismus, doch begegnen wir in einer Reihe
von Vertretern dieser Standpuncte, besonders in Fichte, gleichzeitig



564 M. Scueme, Religionsphilosophie u. principielle Theologie. [32

Gedanken, die auf den socialen Staat und die sociale Erziehung ge-
richtet sind. Den entschiedensten Gegensatz zum Individualismus
bringt Hegel; dazu kommt das Eindringen communistischer Ideen
von Frankreich. Dagegen erhebt sich der Individualismus Stirner’s.
Nachdem aber dann die neue Aera in Preussen dem Socialismus
Bewegungsfreiheit verschafft, wird er durch die Wirksamkeit von
Lasalle u. Marx und durch die Bildung der Industriearbeitermassen
zu einer gewaltigen Macht und bringt sich in der Nationalokonomie,
der Gesetzgebung, der Kirche u. Kunst zu michtiger Geltung. Aber
bereits ist dem gegeniiber der Individualismus wieder rege geworden,
verkorpert in Bismarck, Carlyle, Kierkegaard, Lagarde, Schrempf,
Bocklin und besonders Nietzsche. Die Moglichkeit einer Versohnung
beider Standpuncte erblickt Z. darin, dass in der Wurzel des Socia-
lismus ein gut Stiick Individualismus steckt, sofern ersterer die An-
gehorigen des vierten Standes zu selbstindigen Menschen machen
will. Freilich in ihrer Ausbildung sind beide Weltanschauungen weit
auseinandergegangen, und so ist die Aufgabe der Zukunft, sie in der
Einheit einer Welt- u. Lebensanschauung zusammenzuschliessen, die
sociale Tugend der Hingabe und die individualistische Tugend der
Selbstbehauptung in einem zu iiben, wenn dies auch nicht ganz ohne
Rest geschehen kann. — EFwucken macht bekannt mit der Lebens-
anschauung des grossten finnlindischen Dichters, Runeberg (1804 bis
1877); sie trigt einen durchaus geschlossenen Charakter, wie sie
denn auch ausser in den Dichtungen in philosophischen Schriften
niedergelegt ist. Sie stellt sich dar als eine Vereinigung ernster ethisch-
theistischer Religiositdt mit mannhafter, freudiger Lebensbejahung.
— Die von Bbohme dargebotenen Ausziige aus den Dichtungen des
Jenaer Philosophen Liebmann (Weltwanderung. 1899. St., Cotta)
zeigen eine Weltanschauung, die durch ihre Richtung auf das Meta-
physische, ihre Anerkennung eines Absoluten, Ewigen, Gottlichen, ihr
Bewusstsein von den Schranken des menschlichen Erkennens u. dem
Rechte des religiosen Glaubens, ihre Schitzung der selbstlosen in
Jesus erschienenen Liebe als des Wissen u. Kunst an Werth Ueber-
ragenden ein freundliches Verhiltniss zu Religion und Christenthum
darstellt. — Der belgische Schriftsteller Maeterlinck vertritt nach
Simmel (DLZ. 1900, 21, 229—231) eine antiintellectualistische und
demokratische, in scharfem Gegensatze zu Nietzsche stehende Richtung.
— Samitleben sieht in Tolstoi die berechtigte Reaction gegen den
versumpften Katholicismus und die versumpfte moderne Gesellschaft,
sodass daher die von 7. eingeleitete Reaction fiir die griechische
Kirche der Anfang der Riickkehr zur Wahrheit sei, wie die Los-von-
Rom-Bewegung fiir die romische Kirche. Aber seine Reaction sei
iiber das Ziel hinausgegangen u. zum rationalistischen Subjectivismus
u. individualistischen Ethicismus geworden. Daher bildet einen Haupt-
gegenstand der Abhandlung S.s eine vom Standpuncte der evangel.
Orthodoxie aus unternommene Bestreitung von I's Leugnung der
Auferstehung und Gottheit Christi und der personlichen Unsterblich- °



33] Religion und das sonstige geistige Leben. 565

keit und seiner Reducirung des Evangelismus auf blosse Sittenlehre.
— Ueber Ossip-Lourié siehe Nachtrag. — Coppé gehort nach
Paulsen, DLZ. 20, 1860—62, in die Gruppe Derer, die von der Anti-
kirchlichkeit zum Beichtstuhl zuriickgekehrt sind u. darin die Rettung
fir Frankreich sehen. — Gegeniiber dem eine fast direct entgegen-
gesetzte Richtung einschlagenden Dugas (vgl. JB. XVIII, 439 sucht
Bois nachzuweisen, dass zwar nicht der Katholicismus, wohl aber
der Protestantismus und zwar in seiner orthodoxen Gestalt gegen-
iiber dem modernen Denken u. Leben haltbar und mit ihm vereinbar
sei. D). hilt jedoch in seiner Antwort an seinem Standpuncte fest.
— Talbot’s Schrift ist nach LC. 1740 ein freidenkerisches Bekennt-
niss und hietet ein religitses, ethisches u. theilweise volkswirthschaft-
liches Programm, das auf dem Nachweise ruht, wie wenig verfinglich
der kirchliche Dogmenglaube fiir tiefer denkende Naturen, zumal fiir
naturwissenschaftlich Gebildete ist. — Roure's dem Ref. nicht be-
kannter Aufsatz bespricht 1. Le mouvement idéaliste. 2. Le probléme
de la foi religieuse. 3. La certitude de sens. — Auch von Retwisch's
Buch konnen nur die Aufsatztitel namhaft gemacht werden: Die
gegenwirtige Aufgabe der Philosophie. Die Freiheit der Religion.
Harnack und das Apostolicum. Katholiken und Protestanten.

b) Principielle Erérterungen.
«) Allgemeines.

Allin, T., Race and Religion: Hellenistic Theol, its Place in Christ. Thought.
174. Lo., Clarke. 1sh. 6 d. — Arey, C. F, d’, Idealism and theology: a
study of presuppositions. 307. Lo., Hodder and Stoughton. 6 sh. — Bene,
F., ewig od. zeitlich? 2. Aufl 47. Zi., Schmidt. A —,60. — Berr, H.,
I’avenir de la philosophie. Esquisse d'une synthése des connaissances fondée
sur Dhistoire. X, 511. P., Hachette. — Calderons, il positivismo, I'evoluzio-
nismo e il materialismo ¢ la critica. 148. Roma, Lefebure. L. 1,75. —
Chamberiain, H. St., das 19. Jhrh. 1. Bd. Die Grundlagen des 19, Jhrh.s.
1031. M., Bruckmann. geb. J, 24. — Chapey, A., 1a Chrétienne philosophe. 231,
La Ferté-Macé, Bouquerel. — Constant, H., Etude philosoPhique. Le Christ,
le christianisme et la religion de Vavenir. 411. P., Soc. d’édit. litt. — Dole,
C. F.,, the theology of civilization. XXIV, 256. N.-Y,, Crowell. $ 1. —
Dyke, H. van, the gospel of world of sin: a companion volume to ‘the gos-
pel of an age of doubt’. ~IX, 192. N.-Y, Macmillan. $ 1,25. — Kitienne,
J. de, Progrés, science et religion (Sc. Cath. 782—795). — Fischer-Colbrie,
A., das Problem der Cultur (Kath. 79, 1 (19), 343 —350). — Glasenapp, G.v.,
Essays. Kosmopolitische Studien zur Poesie, Philosophie u. Religionsgeschichte.
III, 481. Riga, Jonck u. Pohewskﬁ b 6. — Graef, J. E, Christian ideas
the dominant force in the World (Reform. Church Rev. 368 —377). — Haeckel,
E., Monismus als Band zwischen Religion u, Wissenschaft. Glaubensbekennt-
niss e, Naturforschers. 8. verb. Aufl, 46. Bonn, Strauss. Jt 1,60, — Ders.,
das Weltratsel. Gemeinverstindl. Studien. X, 473, Bonn, Strauss. o 8. —
Hiller, H. ., Heresies; or agnostic theism, ethics, sociology and metaphysics.
Vol. I. 852. Lo, Richards. 5 sh. — Kuyper, 4., Evolutie. 56. A.-Pretoria,
Hoveker & Wormser. fl. —860. — Lindsay, J., Christianity and idealisme
(BS. 61—17). — [Liidemann, Heinr., "die Vorherrschaft des Geistes.
Religionsphilos, u. erkenntnisstheoret, Apergus. VII, 96. B. Eichblatt. —
Méobius, P, J., drei Gespriche iiber Religion (Zukunft No. 43). — Miiller,
Friedr. Max, das Pferdebiirla. Tagesfragen. 267. B., Paetel. Jb 5 —

Theolog. Jahresbericht, XIX. 37



566 M. Scumse, Religionsphilosophie u. principielle Theologie. [34

Nisbet, J. F, the human machine. An inquiry into the diversity of human
faculty in its bearings upon social life, religion, education and politics. 310.
Lo, Richards. 6 sh. — Rabus, Wiedergeburt u. Wissenschaft (NkZ. 10,
1—30. 219—256). — Rudolf, K. u. Kaftan, J., iber den Glauben. Eine
Diskussion (PrJ. 95, 1—26). — Scheffler, H., das Wesen des Geistes. VI,
218. Brsch., Wagner. — Stein, Ludw., an der Wende des Jahrhunderts.
Versuch e, Culturphilosophie. VII, 415. Fr., Mohr. Jt 7,50. — Steinmann,
Th., der Primat d. Religion im menschlichen Geistesleben (Ber. d. theol.
Semin, d. Briidergem. i. Gnadenfeld). VIII, 120. L., Jansa. J4 1,50. —
Strong, A. H., Great Poets and their theology. 550. Lo., Bapt. tract. and
book Soc. 7 sh. 6 d. — Tiirck, Herm., der geniale Mensch. 4. verm. A.
X, 400. — Wallace, Will., Lectures and essays on natural theology and ethics.
Ed. with a biograph. introd. by Edw. Caird. 406. Lo., Clarendon Press.
12 sh. 6 d. — Werner, Otto, die Menschheit. Gedanken iiber ihre relig.,
culturelle u, eth. Entwickl. 260. L., Haberland. M 3,50. — Witle Hyde,
W. de, the reorganization of the Faith (NW. 8, 43—56).

Von Z%#rck’s Buch hat auch dieses Jahr wieder eine neue Auf-
lage gebracht, die zu den Abschnitten iiber Faust und Jesus Er-
ginzungen bringt. — Das Werk von Berr, das von der franzdsischen
Kritik wegen seiner umfassenden Betrachtungsweise, seines reichen
Inhaltes und seines Charakters als eines personlichen Bekenntnisses
trotz des Vorhandenseins mancher Unklarheiten u. Ueberschwinglich-
keiten achtungsvoll begriisst worden ist, sucht die Synthese zwischen
Denken und Handeln, zwischen Wissenschaft, Moral und Religion,
deren Auseinandergehen die gegenwirtige Krise bilde, d. h. also eine die
Bediirfnisse des Erkennens wie des Lebens gleicherweise befriedigende
einheitliche Philosophie auf Grund der Geschichte zu gewinnen. Das-
jenige nun, was als Resultat des gesammten Entwicklungsganges der
bisherigen Philosophie und des geistigen Lebens iiberhaupt u. damit
als wahre Philosophie herausgestellt wird, ist ein Positivismus, der
auf einen allerdings nicht bewiesenen Monismus, d. h. auf der hypo-
thetischen Voraussetzuug der Einheit von Subject und Object, der
Uebereinstimmung der Mittel des Irkennens und Handelns mit dem
Gegenstande ruht, womit freilich die von B. bekdmpfte Metaphysik
wieder zur Stelle ist, u. fiir den die Psychologie die Grundlage aller
Wissenschaften ist. Von der Religion kann in diese Philosophie der
in jener vorhandene Zug zum Monismus iibernommen werden, wihrend
der Gedanke einer realen transsubjectiven gottlichen Einheit weg-
fallen muss, ebenso von Offenbarung und religiosem Glauben keine
Rede sein kann. — Das Buch von Steim, in dem meist friiher
gesondert veroffentlichte Aufsitze geschichtlichen wie systematischen
Charakters vereint sind, verkiindigt in einer manchmal etwas zu
leichten Art einen antimetaphysischen, evolutionistischen, den Dar-
winismus auf Psychologie und Erkenntnisslehre anwendenden Kriti-
cismus und einen socialen Optimismus; die Geschichte zeigt, dass
pder Fortschritt nicht blos ein nothwendiger, sondern fiir uns Menschen
ein nothwendig guter war, sofern im Ringen nach den neuen Daseins-
formen nur das Niitzlichere, Passendere sich behauptet hat, wihrend
das minder Niitzliche und Lebensunfihige untergegangen ist.“ So



35] Religion und das sonstige geistige Leben. 567

bietet uns die Geschichte auch Normen fiir unser kiinftiges Verhalten.
Religion hat als zuversichtliche hoffnungsvolle Stimmung und als
humane Gesinnung ihre Berechtigung, aber in der Wahrheitsfrage
entscheidet allein der Verstand; die Oberhoheit des Intellects wird
gegeniiber anderen, den Primat des Gefiihls u. Willens proclamirenden
Anschauungen scharf vertheidigt. — Eine von Berr u. Stein durchaus
verschiedene philosophische Stellung u. Wiirdigung der Religion ver-
treten die nun zu besprechenden Schriften. Scheffler behandelt
die Thitigkeiten des Geistes und die Principien der Wissenschaften
in antidarwinistischer, die Selbstindigkeit und Ueberlegenheit des
geistigen Lebens gegeniiber der Natur verfechtender, den Gottes-
glauben und den Gedanken einer jenseitigen Weiterentwicklung ver-
tretender Tendenz, jedoch in wenig wissenschaftlicher, z. T. schrullen-
hafter Weise. — Die von grosser Belesenheit zeugenden Betrachtungen
des Privatlehrers Litdemann bewegen sich in den Bahnen der
Philosophie Eucken’s. Eine iiber die sinnenfillige Wirklichkeit und
den anthropozentrischen Standpunct hinausgehende, vielmehr in den
Kern des Seienden eindringende, die Dinge in ihrem Eigenwerthe und
ihrer kosmischen Bedeutung erfassende Weltanschauung und eine
den Egoismus iiberwindende Lebensfiihrung setzen ein selbstéindiges,
nicht bloss ein Anhingsel des Naturhaften bildendes, sondern mit
eigenem Gehalte erfiilltes geistiges Leben im menschlichen Ich voraus
und sind nur durchfiihrbar, wenn das natiirliche und geistige Sein
getragen werden von einem sie zu einem Kosmos befassenden ein-
heitlichen gottlichen Princip, das durch die Natur hindurch seine
Realideen verwirklichen will, so jedoch, dass dies nicht ohne Selbst-
bethétigung u. schmerzlichen Kampf seitens des Menschen geschieht.
Indem der Naturalismus oder Positivismus eine von dem sinnlich
Gegebenen abweichende, dieses corrigirende Naturauffassung vertritt,
beweist er durch sein eigenes Dasein das Unrecht seines Grundsatzes
von der ,Secundogenitur des Geistes gegeniiber der Sinnenwelt.“
Vielmehr ist das geistig personale Sein das eigentlich wahre Sein.
Jedes Individuum hat ,fiirstlichen Charakter, Ewigkeitswerth. Diese
dem antiken, seinen Gehalt im Staate findenden Menschen noch nicht
bewusste Wiirde brachte gerade mit dem Untergange des antiken
Staatswesens das Christenthum fiir die Menschen an’s Licht. Die
nichste Wirkung davon war die Ueberzeugung von dem Selbstwerthe
des Nichsten und die allumfassende Menschenliebe, mit dem Anfange
der Neuzeit auch die FErsetzung der anthropozentrischen Natur-
auffassung durch die objective, auf den Sachgehalt der Erscheinungen
gerichtete, sofern ,der Men_sch auch zur Natur in diejenige Stellung
trat, die der Christ dem Mitmenschen gegeniiber einnimmt. Leider
entspricht dem Werthe dieser Gedanken in keiner Weise die Form,
in der sie vorgetragen werden, die vielmehr durch Mangel an
Ordnung des Materials im Einzelnen und durch mannigfache Kiinst-
lichkeit, Dunkelheit und Geschmacklosigkeit Anlass zu dem iibrigens
vom Vf, (8. VI) erwarteten Anstoss gibt. — Das dem Ref. nur aus
37*



568 M. Scumise, Religionsphilosophie u. principielle Theologie. (36

PrM. 3, 80—84 ( Websky) und DLZ. 1900, 21, 225—227 ( Wobbermin)
bekannte, auch von Anschauungen Eucken’s, ebenso Siebeck’s be-
einflusste, um seiner freimiithigen Art, wie seines tiefen Eindringens
in die schwierigen Probleme gerilhmte Buch Steinmann’s stellt
fest, dass zwar dem Anspruche der Religion auf Alleinherrschaft nicht
absolute, sondern nur relative Berechtigung zugestanden werden kénne,
und der Eigenwerth u. die selbstdndige Geltung der anderen Gebiete,
der culturellen, wissenschaftlichen, kiinstlerischen und sittlichen Be-
thitigung, anerkannt werden miisse, dass aber ein Primat der Religion
zu behaupten sei, sofern einmal dem Verhalten auf den anderen
Gebieten mehr oder weniger eine der religiésen verwandte Stimmung,
die des demiithigen sich Verlierens eignen muss, u. sofern vor Allem
die gesammte innerweltliche Bethitigung, der innerzeitliche geschicht-
liche Entwicklungsprocess iiber sich hinausweist auf ein transscen-
dentes Ziel; in der Religion ist aber die Transscendenzstimmung gerade
das Herrschende, und das transscendente Object das Allergewisseste
und Sicherste. — Rabus sucht nach einem Ueberblicke iiber die in
der Geschichte, der modernen Dogmatik und Philosophie vorliegenden
Auffassungen der Wiedergeburt das religios-christliche Leben, das
eben in der Wiedergeburt entscheidend zur subjectiven Verwirklichung
kommt, in seiner nothwendigen Stellung im menschlichen Seelenleben
iiberhaupt zu erweisen und sodann darzulegen, wie das christliche
Bewusstsein das Princip des weltgeschichtlichen Fortschritts bildet
und wie es — hier beriihrt sich R. mit Liidemann — umgestaltend
und fordernd auch auf den gesammtwissenschaftlichen Trieb gewirkt
hat und noch zu wirken vermag. Allerdings ist fiir B. das christ-
liche Princip identisch mit seiner Auspriagung im Neulutherthum. —
Fischer zeigt, dass ohne Riicksicht auf ein sittliches Ziel eine Be-
stimmung des Wesens der Cultur unmdglich ist. — Als einer der
entscheidensten u. bleibenden Factoren fiir das Culturleben erscheint
die Religion, in ihrem Inhalte freilich sehr subjectiv aufgefasst, auch
in dem Buche von Chamberlain, iber das Ref. nur auf Grund
von Recens. berichten kann. Dieses Werk, verfasst von einem von
der Naturwissenschaft ausgegangenen, dann auf dem Gebiete der
Richard Wagner-Literatur thatigen Schriftsteller, ist von der Kritik
zwar keineswegs ohne dass sachliche Bedenken z. T. sehr gewichtiger
Art erhoben worden wiiren, doch allseitig mit grosster Bewunderung
aufgenommen worden als Ausdruck eines individuell scharf aus-
geprigten, iiber traditionelle wissenschaftliche Ansichten sich kiihn
hinwegsetzenden, von gewaltigen Stimmungen geleiteten, nur auf das
Grosse, die Ideen gerichteten, gerade die Imponderabilien feinsinnig
aufdeckenden, mit der Kraft der Intuition reich ausgeriisteten Geistes,
Beeinflusst ist Ch., dessen Art oft an die Romantik erinnert, bes.
von Gobineau’s Rassentheorie, die er aber vertieft, und von Richard
Wagner’s Stellung zum Judenthume. Der Grundgedanke seines Werkes
ist: Das Heil fiir unsere Cultur liegt im Germanenthum, in das die
Kelten u. Slaven theilweise eingeschlossen werden, in der Auswirkung



37] Religion und das sonstige geistigze Leben. 569

der indogermanischen Rasseneigenthiimlichkeit, als deren wesentliche
Charakterziige die schopferische Gestaltungskraft, die michtige, un-
mittelbare Empfindung des Unendlichen, die in der Tiefe des Gemiiths
wurzelnde u. innerliche, weltfreudige, thitige Religiositit, die organische
Verbindung von Weltanschauung und Religion und die daraus ent-
springende Fihigkeit zu lebensvoller Cultur bezeichnet werden gegen-
iiber dem Rationalismus und Historizismus der semitischen, speciell
jildischen Rasse, ,die an religiosem Instinkt erstaunlich arm ist.“
Fiir diese Auswirkung haben wir als werthvolles Erbe iibernommen
die hellenische Kunst, das romische Recht u. die sittliche Personlich-
keit Christi. Diese Person, deren Auftreten in keiner Weise geschicht-
lich erklarbar ist — Ch. wendet sich scharf gegen Strauss u. Renan
— ,bedeutet die Erscheinung einer neuen Menschenart® und steht
mit ihrem Optimismus, ihrer Ablehnung aller Askese, ihrer Kampfes-
freudigkeit in striktem Gegensatze zum Judenthum (und auch zu
Buddha, dessen Lehre infolge- Rassenmischung mit Nichtariern auf-
gekommen ist), wie denn auch Jesus, was durch den Hinweis auf die
gemischte Bevolkerung Galildas begriindet wird, der Rasse nach nicht
aus dem Judenthum hervorgegangen ist. Diesem werthvollen, auf
uns iiberkommenen Erbe steht aber ein fremdes gegeniiber, das auf
uns lastet und auch dem 19. Jhrh. den Charakter des Widerspruchs-
vollen und Gahrenden aufgeprigt hat, ndmlich die Nachwirkung der
Rassenmischung in der romischen Kaiserzeit, die Beeinflussung durch
das Semitische, wie es uns bes. in der von diesen Elementen con-
stituirten christlichen Kirche, ihren Dogmen und ihrer Verfassung,
ihrem Universalismus und ihrer Aeusserlichkeit entgegentritt. Die
Aufgabe der Zukunft ist also, dass die seit 1200 erwachten Germanen
dieses Fremde abschiitteln und mit einer ihrer Art entsprechenden
Religion auch eine dementsprechende rein germanische Cultur und
damit eine gliickliche Zeit herbeifihren. Aus Ch.s Buch werden
gerade als die glinzendsten Capitel diejenigen iiber die Erscheinung
Christi und iiber Weltanschauung und Religion (von Franz v. Assisi
bis Kant) geriihmt. Vgl. 0. Bulle (AZ. Beil. 291 u, 292), Arth. Drews
(Gegenwart No. 32), F. Hueppe (Bohemia No. 104) (die beiden Letzteren
vereint in , Die Grundlagen der geistigen u. materiellen Cultur d. Gegen-
wart4, Bruckmann), K. Krumbacher (DLZ. 1900, 178—184), H. Thode
(LC. 1900, 437—440), G. Kriger (ChrW. 1900). 8. auch den Aufsatz
Ch.s, Paul Deussen u. d. Bed. d. altindischen Weltansch. f. d. Leben
d. Gegenw. (AZ. Beil, 229.230.). — Werner sicht in der Selbst-
behauptung der urspriinglichen inneren Wesensrichtung des Menschen,
die mit dem sittlichen Streben zusammenfillt, mit welch Letzterem
wieder das Gottesbewusstsein innig zusammenhiingt, ebenso das eigent-
liche Merkmal des Menschlichen wie den treibenden Factor alles
wahren menschlichen Lebens und erblickt, wie Chamberlain, auch in
den Germanen, diese aber im engeren Sinne genommen, die Tréger
der Weltgeschichte und Stiitzen des unverfilschten Christenthums. —
Die Discussion zwischen Rudolf, einem Vertreter der gebildeten



570 M. Scueme, Religionsphilosophie u. principielle Theologie. (38

Laienwelt, und Keaftan hat zum Gegenstande die von ersterem be-
strittene, von Letzterem behauptete Unentbehrlichkeit d. Anerkennung
von gewissen Glaubensgedanken, der Ueberzeugung von einer be-
stimmten Art des Wesens und der Bethitigung Gottes und von dem
Dasein Gottes iiberhaupt, fiir die Gestaltung eines gottwohlgefilligen
Lebens. R. meint, die Forderung des Glaubens entspringe aus einem
anthropomorphen Gottesbegriffe ; eine Personlichkeit von der sittlichen
Grossartigkeit einer Gottheit konne durch die Versagung der An-
erkennung eines Menschen nicht beriihrt werden; nur die Liebe mache
gottwohlgefillig und selig. K. macht dagegen geltend, dass wohl
ein Einzelner, aber nicht die Gemeinschaft christliche Gesinnung ohne
den christlichen Gottesgedanken besitzen konne, und dass ferner mit
der auch von R. geforderten Auffassung Gottes als der heiligen
Liebe sich die Annahme einer Gleichgiltigkeit Gottes gegeniiber
Glauben und Unglauben nicht vertrage. Dagegen weiss sich K. mit
R. eins in der Ablehnung der Forderung eines Glaubens, der in der
dusserlichen Zustimmung zu autoritativ iiberlieferten, nicht in ihrem
Zusammenhang mit dem personlichen Leben aufgewiesenen Lehren
besteht und gegen den zu polemisiren die eigentliche Absicht R.s
ist. — Max Mditller, in dessen Buche frither in der Deutschen
Rundschau erschienene Aufsitze vereint sind, sucht nach AZ. Beil.,
No. 266 (Alb. Geiger) und LC. 1900, 188 gegeniiber naturalistischen
Anschauungen die Prioritit des Geistes und die Verniinftigkeit der
Religion und des Christenthums zu rechtfertigen, indem er zugleich
die dusserlich supranaturalistischen Elemente der christlichen Ueber-
lieferung psychologisch u. historisch zu erkliren sucht. — Das dem
Ref. unbekannte Buch von van Dyke ist, wie wohl aus dem friiheren
Werk desselben VI. (s. JB. XVI, 514 f.) geschlossen werden darf, von
einem philosophisch agnostischen, theologisch Ritschl und dessen ge-
mildertem Supranaturalismus nahestehenden Standpuncte geschrieben.

) Glauben und Wissen, Religion und Philosophie.

Adickes, E., Philosophie, Metaphysik und Einzelwissenschaften (ZPhKr. 113,
216—231). — Bolliger, A., der Weg zu Gott f. uns. Geschlecht. E. Stiack
Erfahrungstheologie. VIII, 67. Fraunenfeld, Huber. Jt 1,50. — Camerlynck,
H., Théisme. 330. P., Fischbacher. — Crandall, L. A., Some facts con-
cerning christian science. 47. Chi., Mem. Press. c. 10. — ,Christian science®,
the Origin of (Blackwood’s Mag. My.). — Folghera, Philosophie, Science,
Religion d’aprés un livre récent: Pensées et Portraits par C.-C. Charaux (P.,
Pedone-Lauriel) (Rev. Thom. 7, H. 3). — Fraser, 4. C., Philosophy of
theism. Gifford Lect. 2. ed., amended. XVIII, 331. Ed. u. Lo., Blackwood.
— Frémont, G., la religion peut-elle étre une science ? 22. Nice, imp. des
Alpes-Marit. — Geyser, J., das philosophische Gottesproblem in seinen wich-
tigsten Auffassungen. VIII, 291. Bonn, Hanstein. ot 3,80. — Hutton, R. H,
Aspects of religious and scientific thought. Selected from the ,Spectator
and ed. by his niece. 428, Lo. u. N.-Y., Macmillan. # 1,50. (The eversley
series.) — Iverach,.J,, Theism in the light of present science and philosophy.
X, 330. N.-Y,, Macmillan, $ 1,50. — James, Will., der Wille zum Glauben
u. andere popularphilos. Essays. Uebers. v. Th. Lorenz. M. e. Geleitsw. v.
Fr. Paulsen. XX, 196. St., Frommann. /M 3. — Jerusalem, W., Ein-



39] Religion und das sonstige geistige Leben. 571

leitung in d. Philos. VIII, 189. W. u, L., Braumiller. M 3. — Kessler,
L., iiber Offenbarung u. Wunder. 94. Gé., Vandenhoeck & Ruprecht. Jt 2,40.
_Lem, M. H., God (ThT. 33, 385—403). — Luzzatti, L., Scienza e fede
(Nuova Anthol. Juni). — Malvert, Science et religion. Ed. class. et pop.
181. P., Soc. d’éd scient. fr. 2. — Mead, C. M., Tendencies of recent
theistic thought (Homil. Rev. Mai). — Miller, D. S, ,the will to believe*
and the duty to doubt (IJE. 9, Jan. Siehe auch H. R. Marshall, ib. Apr.
359—373 u. Will. Coldwell 373—378). — Parker, E., a Synopsis of Fisher’s
Grounds of Theistic and Christian Belief. Chapt 5 to 9 & 11: the portions
set for Group D. 40. Lo., Simpkin. 2 sh. — Purrington, W. A., ,Christian
Science“ and its legal aspects (North Am. Rev. Miarz 345—361). — Ders,,
the caise against christian science (ib. Aug. 190—209). — Ragaz, L., zur
Philosophie des Glaubens (I. Die Begriindung der Moral. II. Der Weg zu
Gott. PrM. 3, 261—270. 308—318). — Salembier, L., sur une histoire de la
lutte entre la science et la théologie (Rev. d. scienc. ecclés Déc.). — Sami-
leben, G., zwei Wege vom Wissen zur Religion zurick (BG. 35, 77—87), —
Schnurbecque- Baeije, M. J., het gezond verstand op godsdienstig gebied (ThSt.
17, 20—49). — Schwalm, B., la croyance naturelle et la science (Aus: Compte-
rendu du IV congr. scient. internat. des Cath. Fribourg [Suisse], 1898.
St. Paul. III. Sciences philos.). — Stein, E., kénnen wir angesichts d. mod.
Geistesbildung d. Standp. des bibl. Christenth. vertreten? 19. Diisseldorf,
Schaffnit. A —,20. — Stratton, G. M., the psychological evidence for theism
(NW. 8, 326—343). — Tangermann, W., Vernunft und Offenbarung.
Antbropol.-philos, Erért. (MCG. 8, 1—18). — Ward, J., Naturalism and
Agnosticism, 2 vols. Gifford Lect. Lo. u. N.-Y., Macmillan. XVII, 302.
XIII, 294. b 21,50. — Ziegler, Theob., Glauben u. Wissen. Rektorats-
rede. 31. Strassburg, Heitz. M —,80.

Jerusalem, der eine recht brauchbare klare Orientirung iiber
die gegenwértige philosophische Forschung besonders auf erkenntniss-
theoretischem, psychologischem u. ethischem Gebiete liefert, und der
seinen eigenen Standpunct dahin zusammenfasst: Die Philosophie
miisse eine den Verstand wie das Gemiith befriedigende Gesammt-
weltanschauung bieten, empirisch u. strengwissenschaftlich verfahren,
das Psychische und Physische als zwei eigenartige, von einander ver-
schiedene, aber miteinander in Wechselwirkung stehende Seinsweisen
ansehen, zur Auffassung des gereinigten nichtphilosophischen Bewusst-
seins zuriickkehren, d. h. den Standpunct des kritischen Realismus
vertreten, das psychische Geschehen nach genetischer, biologischer wu.
socialer Methode betrachten, — spricht sich, wenn auch in kurzer und
nicht allzu tiefer Weise, iiber die Religion und das Verhiltniss der-
selben zur Philosophie aus. Beide sind ihrer Art nach verschieden,
in Ersterer sind Phantasie und Gemiith, in Letzterer der Erkenntniss-
trieb die wirkenden Factoren, Erstere hat autoritativen und socialen,
Letztere kritischen u. individualistischen Charakter. Aber die Religion
ist eine so allgemeine und so tief in das Culturleben eingreifende
Erscheinung, dass die Philosophie die Resultate der vergleichenden
Religionswissenschaft ebenso beriicksichtigen muss, wie die Ergebnisse
der anderen Wissenschaften. Zu einer Vereinigung von Philosophie
mit allerdings geliuterter, namentlich vom Wunderglauben sich los-
sagender Religion liegt aber um so mehr Anlass vor, als die Annahme
eines unendlichen, den Urgrund fiir Materie und Geist bildenden



572 M. Scoswe, Religionsphilosophie u. principielle Theologie. [40

miichtigen Willens ein Postulat der theoretischen Vernunft ist; wie
uns nidmlich die Aneignung jedes uns in der Wahrnehmung gegebenen
Vorgangs nur dadurch, aber wie die Erfahrung zeigt, auch sicher
gelingt, dass wir in der Urtheilsfunction ihn auf ein Kraftcentrum
beziehen und als Kraftiusserung dieses Kraftcentrums hinstellen, so
liegt es nahe, dass wir diese Form auch auf die Gesammtheit des
Weltgeschehens anwenden, das ups dann als Kraftiusserung eines
unendlichen Willens erscheinen wird. Diesen Theil der Metaphysik,
der sich auf das theoretische Gottesproblem bezieht, nennt J. Religions-
philosophie. Der Moral kann die Religion niitzen, indem sie den
sittlichen Normen eine trostliche Wirme verleiht, doch hat die Moral,
wie sie unabhingig von der Religion entstanden ist, in dieser auch
nicht ihre letzte Begriindung zu suchen. Andererseits verdankt die
Religion ihre Lduterung nur sittlichen Erwiigungen. — Lem repro-
ducirt die Ausfihrungen Wundt's iiber die Einordnung des religiosen
Gottesglaubens in eine alle Bestandtheile des menschlichen Denkens
umfassende Weltanschauung und die damit seitens der Wissenschaft
gelieferte u. von dem einheitlichen Menschengeiste geforderte Recht-
fertigung dieses Glaubens, der an sich in seinen Motiven und Zielen
gegeniiber der Wissenschaft selbstindig ist. — ddickes sucht seine
in dem Aufsatze ,Wissen und Glauben“ (vgl. JB. XVIII, 492f) ent-
wickelten Gedanken an einer Kritik der Waundt’schen Metaphysik zu
erproben, indem er nachweisen will, dass wie bei jeder Metaphysik
so auch bei derjenigen W.'s nicht objective Thatsachen, sondern sub-
jective Factoren, Gemiithsbediirfnisse das Entscheidende sind, dass
auch sie als tiber die Erfahrung hinausgehend keine Wissenschaft,
sondern wie jede rel. Weltanschauung blosser Glaube, ,Triumerei
ist. Meines Erachtens liegt diesen Argumentationen eine erst der
Klirung bediirftige Fassung des Begriffs Erfahrung zugrunde und ein
Uebersehen der Thatsache, dass in der Metaphysik W.’s wie anderer
Philosophen Momente, die allerdings Gemiithsbediirfnissen und sitt-
lichen Erlebnissen entspringen, vereint sind mit solchen, von denen
nicht geleugnet werden kann, dass sie auf Grund rein theoretischer
Erwigungen sich ergeben, denen freilich ein nur sehr hypothetischer
und blasser Charakter eignet. Zu jenem im vorjihrigen Aufsatze
von A. proclamirten, in Parallele zu den Theorieen der Ritschl’schen
Theologie stehenden Friedensschlusse zwischen Wissen und Glauben
und zu der Begriindung des Glaubens auf das der Persénlichkeit
Werthvolle macht Vaihinger (Kantstud. 3, 190—192) die Bemerkung,
dass bei jener Theologie der Werthurtheile das Wichtigste iibersehen
werde, der Werthunterschied zwischen d. Werthurtheilen verschiedener
Subjecte. Damit ist allerdings das Hauptproblem bezeichnet (wenn
auch die Ritschl’sche Schule in ihrer Weise eine Losung gefunden
hat, die freilich wissenschaftlich nicht brauchbar ist). Wenn aber
V. fortfdhrt: ,Um diese Werthung festzusetzen, dazu ist der Intellect
oder nach Kant’scher Terminologie die theoretische Vernunft doch
wieder absolut nothwendig, und ihr gutes Recht darf nicht durch die



41] Religion und das sonstige geistige Leben. b3

Willkiir der Einzelsubjecte mit ihren angeblichen ,Bediirfnissen ver-
kiimmert werden¥, so kann dies leicht eine Bevormundung der Religion
durch den Verstand und eine Schiidigung der Eigenthiimlichkeit der
Religion bedeuten. — Kessler's Schrift ist auch ein Beitrag zur
Erorterung des Verhiltnisses von Religion und Wissenschaft. Die
Verfasserin will die Begriffe Offenbarung u. Wunder unter Wahrung
ihres unverginglichen religiosen Inhalts gemiss den durch Natur und
Geschichtswissenschaft herbeigefiihrten Veriinderungen unserer Welt-
anschauung gegeniiber der biblischen umpriigen. Dies geschieht unter
Zugrundelegung der strengsten Unterscheidung zwischen dem nach
dem Satze vom Grunde verfahrenden, mit dem Ursach- und Zweck-
begriffe operirenden, den Charakter des Verstandesmissigen und
Eigentlichen tragenden Welterkennen und dem der 4sthetischen und
und ethischen Betrachtungsweise verwandten, den Charakter des Un-
mittelbaren, Acausalen, Bildlichen und Gefiihlsméssigen tragenden
religiosen Erkennen oder Glauben. Demgemiss wird es abgelehnt,
in der Weise des teleologischen Gottesbeweises die Naturzweckmissig-
keit als eine Offenbarung Gottes anzusehen, sowie die Wunder als
gottliche Eingriffe in den Naturzusammenhang aufzufassen und ihre
Wirklichkeit und Geschichtlichkeit in dem Sinne, wie diese Begriffe
gewohnlich verstanden werden, zu rechtfertigen ; ebenso wird anderer-
seits das Bestreben der Liberalen, der Offenbarung durch Unter-
suchung des Selbstbewusstseins des Religionsstifters historisch nahe
zu kommen, als vergeblich und den Glauben schidigend abgewiesen.
Vielmehr ist gerade die Unvorstellbarkeit das Merkmal des Religiosen.
- Offenbarung ist ein Vorgang im Bewusstsein der Gliubigen, in welchem
der Mensch durch Vermittlung eines Endlichen als des unentbehr-
lichen und unléslichen Bildes fiir das Unendliche die Berithrung mit
diesem, die Kundgebung einer hoheren Welt erlebt. Wunder ist
alles Endliche und Natiirliche zu nennen, an dem das Uebernatiirliche
sich veranschaulicht, dasjenige, was Bild und menschliche Bethitigung
der Liebeseinheit zwischen Gott, Christus und den Gliubigen ist;
daher fallen Gebet, Mythus und Cultus unter den Gesichtspunct des
Wunders, und es liegt auch der Werth und die Wirklichkeit der
biblischen Wunder in ihrem allezeit innerlich zu erfahrenden Sinne,
nicht in dem Dass u. Wie ihres einmaligen Husserlichen Geschehens,
in dem geschichtlich Eigentlichen derselben; fiir dieses Gebiet gilt
durchaus die Geschlossenheit des endlichen Causalzusammenhanges.
Die in Folge eines wenig lichtvollen Stils nicht leicht zu erfassenden
Gedanken K.s bewegen sich in Bahnen, die denen der Theologie Ritschl’s
verwandt sind, wie auch K. selbst die Uebereinstimmung mit den
gegen Baumgarten gerichteten Ausfithrungen Herrmann'’s (ChrW. 1898,
893 f.; s. JB. XVIII, 535)_ hervorhebt, nur dass bei K., und darin
besteht das Bedeutsame der Schrift, die Consequenzen viel schirfer
gezogen sind, speciell betreffs der Geschichtlichkeit der biblischen
Waunder, Freilich um so mehr tritt auch das Gefdhrliche des dua-
listischen Grundprincips und des causale und religiose Erkenntniss



574 M. Soneme, Religionsphilosophie u. principielle Theologie. [42

als zwei verschiedene subjective Betrachtungsweisen ansehenden
Standpuncts hervor. Die religiose Betrachtungsweise kann da leicht
zur Illusion oder bloss poetischen Verklirung der Dinge herabsinken.
Daher diirfte es darauf ankommen, Méglichkeit und Nothwendigkeit
gottlichen Wirkens u. gottlicher Offenbarung gerade in einer causal-
teleologisch geordneten Welt darzulegen. (Vgl. Lobstein ThLz. 1900.
25, 89f. — Stein sichert dem biblischen Christenthum sein Recht,
indem er auch vom Kant’schen Standpunct aus fiir den Glauben eine
besondere Welt in Anspruch nimmt. Vgl. DEK. 1900. Litt. Beil. 1,
S. 2. — Ziegler, dessen Rede mir nur aus der Anzeige v. Troeltsch,
DLZ. 20, 1899—1901 bekannt ist, verlangt fiir die Religion von der
Philosophie nicht Beweis oder Ersatz der Glaubensobjecte einer be-
stimmten Religion, sondern historisch-psychologisches Verstindniss
der Religion u. erkenntnisstheoretische Priifung der in ihr enthaltenen
Wirklichkeitserkenntnis. Der Conflict zwischen Wissen und Glauben
entsteht wegen des bestindig hypothetischen und verdnderlichen
Charakters der philosophischen Wissenschaft einerseits, des festen,
conservativen und jede Verdnderung fiirchtenden Charakters der
religivsen Vorstellungswelt andererseits. Eine Losung kann dadurch
geschehen, dass die Nothwendigkeit dieses Conflicts eingesehen, und
er dadurch geduldig ertragen wird. 7. wendet ein, dass weder die
fir die Religion wichtige Weltanschauung des Idealismus etwas so
schwankendes noch die lebendige, undogmatische Religion etwas so
starres sei, und meint demgeméss, dass auch das Ergebniss betreffs
der Losung des Conflicts positiver, im Sinne der Polaritit gefasst
werden konne; freilich sel1 dazu nothig, dass zunichst unter den
geschichtlichen Religionen eine als die Hochste erwiesen werde, eine
Aufgabe, die Z. nur gestreift habe. — Ragaz, der sich ganz in
den Bahnen von R. A. Lipsius bewegt, vertheidigt in Bezug auf die
Begriindung der Moral wie des Gottesglaubens Recht, ja Nothwendig-
keit der voluntaristischen Beantwortung der Frage nach dem Kriterium
der Wahrheit gegeniiber der Intellectualistischen. Weder vermag
das causal-theoretische Erkennen ein Moralprincip als das echte und
allein wahre zu erweisen ; denn selbst wenn man den wissenschaftlichen
Nachweis versuchen wollte, dass Thatsachen der Naturwissenschaft,
Psychologie und Culturentwicklung auf ein bestimmtes Moral-Ideal
als Ziel der Entwicklung hinweisen, so bliebe doch die Annahme
moglich, dass die Entwicklung umbiegen und neue Wege einschlagen
werde; noch kann, wie an der Hand einer Kritik von Bolliger’s
»Weg zu Gott“ dargelegt wird, die Ueberzeugung von der Existenz
eines geistigen, liehenden Weltgrundes als Ergebniss logischen Zwanges
und exacter Forschung ausgegeben werden; denn einerseits bietet
die Geschichte der Menschheit vielfach Thatsachen, die einen gegen-
theiligen Schluss nahezulegen scheinen, andererseits kann und will
das Verhiiltniss des Menschen zu Gott als ein Liebes- u. Vertrauens-
verhiltniss gar nicht bewiesen werden. Vielmehr gibt in beiden
Fillen der Glaube, der eine That des Willens, eine Aeusserung der



43] Religion und das sonstige geistige Leben. 5Y6)

Freiheit, ein Wagniss ist, den Ausschlag. An der Ruhe u. Freudig-
keit, an dem practischen Erfolge erweist sich die Wahrheit dessen,
was der Glaube ergriffen; und diesem Erweise wohnt eine Sicherheit
bei, die hoher ist als die, welche den Resultaten des theoretischen
Wissens eignet. Durch diese Behauptung des Primats des Glaubens
soll aber das Recht der Wissenschaft nicht verkiimmert werden, viel-
mehr, ,wo das Wissen sein Urtheil endgiltig gefillt hat, darf der
Glaube nicht daran riitteln%; das gilt bes. gegeniiber der Wunder-
frage. — Denselben Standpunct wie Ragaz vertritt James. Vgl
LC. 1900, 24. 25. — Tangermann bestimmt das Verhdltniss von
Vernunft u. Offenbarung nach dem Schema einer gemilderten Ortho-
doxie in intellectualistischer Weise, die moderne religiose Erkenntniss-
theorie nicht beachtend. — Am engsten ist die Verbindung von
Glauben und Wissen bei Fraser, dessen schon bei ihrem ersten
Erscheinen im JB. XVI, 507 f. besprochene Vorlesungen in 2. Aufl.
vorliegen. Die Verinderungen beziehen sich vornehmlich auf die
Form, die einen gedringteren u. wissenschaftlich strengeren Charakter
gewonnen hat; die fritheren zwei Binde sind zu einem Bande zu-
sammengezogen. Das Buch ist in drei Haupttheile gegliedert. Der
erste Theil zeigt, wie der das Universum auf eine, nicht moralische
Substanz oder Kraft zuriickfihrende Monismus in seinen drei Ge-
stalten als Materialismus, Panegoismus (d. i. der Standpunct der
Bewusstseinsimmanenz) und Pantheismus nothwendig in Skepticismus
endigen und zur Verzweifelung fithren muss. Der zweite Theil be-
griindet die Annahme eines giitigen personlichen Gottes und einer
zweckvollen Weltordnung, zwar nicht als Gegenstand einer philo-
sophischen Erkenntniss im Sinne Hegel’s, aber als Gegenstand eines
Glaubens, der vor der Wissenschaft durch den Nachweis sich recht-
fertigen kann, dass alle menschliche Erkenntnissthitigkeit, auch alles
verniinftige Zweifeln, ebenso alles moralische Wirken diesen Glauben
involvirt, eine zweckmissige Bezogenheit der Menschen und der
Dinge und der Menschen untereinander voraussetzt. Der dritte Theil
beschiftigt sich mit den der theistischen Weltanschauung aus der
Thatsache des Bosen und Uebels erwachsenden Schwierigkeiten und
zeigt, wie diese, wenn auch nicht voll gelost, so doch gemildert
werden konnen. — Das Verhiltniss von Theologie und Philosophie
erortert auch die unter 3b besprochene Schrift von Dunkmann.

¥) Religion und Naturwissenschaft.

Albrecht, Eug., gegen d. Teleologie (AZ. Beil. No. 293). — Anderson, N. L.,
the recoil of evolution’s assault upon theology, A review of the Jargument
to design® (Quart. Rev. Apr. 268—280). — Bailey, L. H., Evolution nature
and religion (Independent 2. F.). — Barre, de la, D'ordre de la nature et le
miracle. Faits surnaturels et forces naturelles chimiques, psychiques, physiques.
63. P., Blond et Barral. — Bixby, J. T., the scientific and christian view of
illness (NW. 8, 471—484). — Buchner, Hans, Empirist. Teleologie (AZ. Beil.
No. 267). — Cossmann, P. N., Elemente der empirischen Teleologie. 128.
St.. Zimmer. — Fiske, John, Through nature to God. 194 Bo. —



A6 M. Scnewn, Religionsphilosophie u. principielle Theologie. [44

Fogazzaro, A., Ascensioni umane. 288. Mailand, Baldini. L. 3. — Leen-
hardt, I’évolution (RThQR. 578—603). — Liebmann, Otto, Gedanken
u. Thatsachen. Philos. Abhandlungen, Aphorismen und Studien. 1. XI, 470
Strassburg, Tritbner. — Macalister, A., Anthropology and christianity (London
Quart. Rev. Jul.). — Mees, K. Az., de mechanische verklaring der levensver-
sckijnselen. X, 155. Haag, Nijhoff fl. 1,25. — Minton, H., Christianity and
the cosmic philosophy (PrRR. 10, 1—19). — Miihlenhardt, iber das Wesen
der Natur- u. Lebenskrifte. 16, B., Thormann & Goetsch. — Petavel~
Oullif, Darwin et Jésus-Christ. Titude sur D'évolutionnisme chrétienne (RChr.
46, 105—121. 173—188). — Romanes, G. J., Gedanken iiber Religion.
Die religiose Entwicklung cines Naturforschers v. Atheismus zum Christenth.
Uebers. v. E. Dennert. 1V, 162. Go., Vandenhoeck & Ruprecht. Jt 2,60. —
Steude, E. G., zu Tyndall's ,Fragmenten aus den Naturwissenschaften“
(BG. 35, 441-—55).

Wie fir den ganzen Abschnitt 1, so ist bes. fiir diesen Unter-
theil die Abtheil. Apologetik zu vergleichen. — Aus Anlass der im
vorigen und diesem Jahre erschienenen zweiten Ausgabe der Ueber-
setzung der beriihmten Reden u. Aufsitze von Tyndall stellt Steude
die Anschauungen desselben dar als einen Typus modernen Schwankens
zwischen naturwissenschaftlich-mechanischer Erklirung des gesammten
Seins und einem trotzdem noch mannigfach sich geltend machenden
Festhalten religios-sittlicher Realititen. — Leenhardt behandelt
den Entwicklungsbegriff, soweit derselbe auf die Geschichte der Natur,
speciell der Organismen Anwendung findet, und sucht nachzuweisen,
dass durch die Thatsachen die Annahme einer solchen Entwicklung
gefordert werde, die keinen fatalistischen Charakter trage, sondern
bei der schon vor dem Auftreten des Menschen die Activitit der
Organismen, ihre Selbstindigkeit gegeniiber dem Milieu als Factor
bei ihrer Gestaltung sich geltend mache und die daher auch mit
dem Glauben an einen allmichtigen und weisen Gott vertriglich sei.
— Petavel-Olliff strebt eine Vermittlung an zwischen Sabatier
als dem consequenten Vertreter des Entwicklungsprincips u. zwischen
Gaston Frommel, Charles Porret und Jul. Bovon, die im Evolutionis-
mus eine ,moralische Gefahr“ sehen. Er sucht daher einerseits die
Richtigkeit der Darwin’schen Lehre von der Entstehung der Arten,
bes. des Menschen und ihre Vereinbarkeit mit dem Christenthum
darzuthun, andererseits die Begriffe der Freiheit, Siinde u. Erlosung
dadurch zu wahren, dass er eine gottliche Gesetzesoffenbarung, eine
besondere erzieherische Arbeit Gottes u. einen Widerspruch dagegen
annimmt, aber nicht bei dem ersten Menschenpaare .sondern bei
einer bestimmten, wahrscheinlich der weissen Menschenrasse, welche
sich vor dem Falle im Stande kindlicher Unschuld befand, und der
bereits Menschengeschlechter vorangegangen waren, die kein anderes
Gesetz kannten als ihre Instincte. Die Unterscheidung dieser zwei
Stadien stiitzt Vf. auf die Differenz zwischen dem Gen. 1 und dem
Gen. 2 u. 3 Berichteten. — Fogazzaro ist nach LC. 1059 iiber-
zeugt, das Dogma des Christenthums mit der materialistischen Philo-
sophie in seiner Erklirung der Darwin’schen _Entvymklungstheorie in
Finklang zu bringen. — Das Buch des amerikanischen Philosophen



45] Religion und das sonstige geistige Leben. Y@

Fiske scheint nach RHR. 40, 237—241 eine sehr interessante Be-
handlung der Probleme des Bosen, des Uebels, der Urspriinge der
Moral und des Ziels des kosmischen Processes, sowie der Realitit der
Religion u. der Personlichkeit Gottes zu sein von einem Standpuncte
aus, der den Theismus mit der Entwicklungslehre zu vereinigen sucht.
— Die 1895 erschienenen Thoughts on religion von Romanes, dem
englischen Biologen und Freunde Darwin’s, die innerhalb zwei Jahren
in England sieben Auflagen erlebt haben, liegen in einer zumeist gut
leserlichen deutschen Uebersetzung vor. R., anfangs oftenbarungs-
gliubig, hat dann unter dem Einflusse der Darwin’schen Stromung
eine ganzlich antireligiose Richtung eingeschlagen, ist aber schliess-
lich zur Anerkennung des christlichen Glaubens zuriickgekehrt. Diese
Entwicklung wird uns in dem nach R.s Tode herausgegebenen, auch
mit Notizen des Herausg. wie des Uebers. versehenen Buche vor-
gefiilhrt. Es enthilt aus verschiedenen Zeiten stammende Aufzeich-
nungen. In der Schrift ,Eine unbefangene Priifung des Theismus
von 1876 vertritt R. einen véllig skeptischen u. atheistischen Stand-
punct; der Naturforscher bedarf zur Erkldrung der Welt nicht der
Annahme eines Gottes, die naturwissenschaftliche Methode ist aber
der einzige Weg, auf dem Erkenntniss gewonnen wird. Zwei ungefihr
1888 geschriebene Abhandlungen iiber den Einfluss der Naturwissen-
schaft auf die Religion haben zum Resultate, dass fiir die Erklarung
der einzelnen Naturerscheinungen, auch der Organismen, die natur-
wissenschaftlich- causale Methode ausreiche und der Recurs auf
schopferische Eingriffe eines zwecksetzenden Princips unstatthaft sei,
dass jedoch die Thatsache der Harmonie des Ganzen auf eine
hochste Intelligenz schliessen lasse, die aber nicht als moralisches,
giitiges Wesen aufgefasst werden konne. Dieser Skepticismus beziig-
lich des inhaltlichen Wesens der Gottheit ist iiberwunden in der
dritten und letzten Gestalt der Anschauungen von R., reprisentirt
durch die fragmentarischen Notizen zu einem unvollendeten Werke:
,Eine unbefangene Priifung der Religion.“ Hier vertritt R. den
Standpunct des reinen Agnosticismus, wonach das Uebersinnliche,
wenn es auf naturwissenschaftlichem Wege nicht erfassbar ist, nicht
iiherhaupt als unerkennbar hingestellt wird (so der gewdhnliche
Agnosticismus z. B. Spencer’s), sondern offen gelassen wird, dass
Gott sich auf cinem anderen Wege als dem der Husseren Natur
offenbart und durch ein anderes Organ als das des Verstandes,
namlich das des sittlich gearteten Glaubens erkannt werden konne.
Die Thatsache des religiosen Triebes in der Menschheit und des
Gliicks, das dessen Befriedigung bringt, gilt jetzt fiir R. als Beweis
dafiir, dass dem Objecte der Religion Realitiit zukommt. Freilich
bedeutet fiir ihn, wie dies bei der in England herrschenden Auffassung
der Religion bes. begreiflich ist, die Riickkehr zur Religion zugleich die
Riickkehr zu fast allen iiberlieferten christlichen Dogmen, womit eine
§rosse Unterschiitzung der Bedeutung der Resultate der biblischen Kritik
iir die Auflosung des orthodoxen Lehrgebsudes verbunden ist. Da



578 M. Scueme, Religionsphilosophie u. principielle Theologie. [46

aber R. daneben nicht nur einen geschlossenen Causalzusammenhang
in der Natur lehrt, sondern auch eine entwicklungsgeschichtliche Be-
trachtung des sittlich-religiosen Lebens befiirwortet, so bleibt seine
Losung des Conflicts zwischen Wissen u. Glauben mit Unklarheiten
und Widerspriichen behaftet und daher nicht recht befriedigend, so
gewiss das Zeugniss dieses Mannes werthvoll ist gegeniiber der Ober-
flichlichkeit und Kritiklosigkeit z. B. eines Haeckel. — Liebmann,
in dessen Werke mehrere Capitel der Naturphilosophie gewidmet
sind, und Cossmann, dem Buchner, ein Naturforscher, ebenso
Arth. Drews (PrJ. 99, 315—317) zustimmen, treten fiir Moglichkeit
und Recht, ja Nothwendigkeit der teleologischen Betrachtung gegen-
iiber der blos mechanischen bes. in Bezug auf die Organismen ein.
Der Artikel von Albrecht gegen B. muss das Bestrittene doch auch
halb zugeben. — Mithlenhardt kommt in einer zur Schwere des
Problems freilich stark contrastirenden kurzen und einfachen Weise
zu dem Resultate, dass alle Krifte der unorganischen Natur auf eine
einheitliche Grundkraft zuriickzufiihren sind, die als Ich vorgestellt
und als Schopfer bezeichnet werden muss. Die Lebensthitigkeit der
Organismen, die sich aus dem Wirken der Krifte der unorganischen
Natur nicht erkliren lisst, ist begriindet in dem Wirken von Eigen-
wesen oder Seelen, denen ebenfalls Ichqualitit sowie ein, wenn auch bei
den niedrigsten Thier- u. Pflanzenseelen noch so dunkles Selbstbewusst-
sein zukommt, die jedoch nicht vollstdndig selbstindig sind, sondern
in einem gewissen Abhingigkeitsverhiltnisse vom Schopfer stehen und
deren Zweck die Vollziehung der Geistesthitigkeit, besonders der Vor-
stellung der Welt ist. — Biaxby bekimpft moderne amerikanische
Bewegungen, welche die Krankheiten sei es fiir Démonenwirkungen,
sei es fiir blosse Einbildungen erkliren und eine demgemisse Be-
kampfung derselben lehren, u. bringt dem gegeniiber die Auffassung
zur Geltung, dass die Krankheiten in der gottgewollten Naturordnung
begriindet, daher mit natiirlichen, von der Naturwissenschaft zu
findenden Mitteln zu bekdmpfen und, wenn nicht heilbar, in Ergebung
zu tragen sind.

2. Religionsphilosophie als Ganzes.

Barrows, J. H., the abiding realities of religion (BS. 543—560). — Battershall,
W. W., Interpretations of life and religion. 282. Lo., Allenson. 5 sh, —
Carus, P., is religion a feeling of Dependence (Open Count 564—567)., —
Castrén, Zach., Uskonnonfilosofian Kisitteesta ja Metoodista (Ueber Begriff
u. Methode der Religionsphilosophie). I. 89. Helsingfors. — Cathrein, V.,
Realwissenschaftliche Religion u. Moral (StML. 55, H. 9). — Farel, P., la
religion d’aprés M. Sabatier, son origine et son histoire (RThQR. 8, 121—142,
249—268). — Farrar, F., true Religion. 220. Lo., Freemantle. 3 sh. 6 g,
— Gehring, Alb., the Genesis of faith (NW. 8, 460—470). — Grasserie,
R. de la, de la psychologie des religions (Bibl. de philos. contemporaine).
308. P, Alcan. fr.'5. — Ders., des religions comparées au point de vue
sociologique (Bibl. sociol. internat. 17). 400. P., Giard et Briere. fr. 7. —
Grimard, E., une échappée sur Pinfini. Vivre, Mourir, Revivre. 418. P,
Leymarie. fr. 3,50. — Hardy, E., Glaube u. Brauch od. Brauch u, Glaube?



47 ] Religionsphilosophie als Ganzes. 579

(AR. 2, 177—181). — Haug, K., die Frommigkeit des Menschengeschlechts
im Lichte d. Christenthums. VII, 836. L., Deichert. /W 4,60, — Linden,
J. W. van der, Hoekstra’s godsdienstleer (ThT. 33, 404—424). — Lipsius,
F. R., die Vorfragen d. systemat. Theologie mit bes. Ricksicht auf d. Philo-
sophie Wilh., Wundt's kritisch unters. VII, 119. Fr., Mohr. — Meanchot,
C., das Dogma im Lichte d. Religionsphilosophie (PrM. 3, 85—96). — Mathe-
son, G., the Bible definition of religion. 53. Chi., Revell. $ —,30. —
Miiller, Adolf, das Wirkliche in d. Welt. Religionsphilos. Skizzen. IV,
282. Go., Perthes. Jt 3,60. — Ders., d. Ursprung u. d. Entwicklungs-
faktoren der Religion (BG. 35, 375—391). — Newbolt, W. C. E., Religion.
801. Lo. u. N.-Y, Longmans. (The Oxford Library of Practical Theology.)
5 sh. — Orelli, C. v., Allgemeine Religionsgeschichte. Sammlung theol.
Handb. 1, grundl. Theil, 2. Abth. X1I, 866. Bonn, A. Marcus u. E. Weber’s
Verlag. — Saunders, Th. B., the quest of fa'th: being notes on the current
philosophy of religion. VI, 191. N.-Y., Macmillan. $ 2,50. — Selby, T. G., the
Unheeding God. 392. Lo., Hodder. 6 sh. — Sell, Karl, die wissenschaftl. Auf-
gaben einer Geschichte der christl. Religion (PrJ. 98, 12—57). — Simon, 0.J.,
the unity of the religious idea (Fortnightly Rev. 666 —679). — Tamm, H. C.,
das Wesen des evangel. Glaubens. 195. B., Schwetschke. Jl 3. — T¥%ele,
C. P., Einleitung in die Religionswissenschaft. Gifford-Vorlesungen. Deutsch
v. Gehrich. 1.Thl. Morphologie. XI, 259. Go., Perthes. M 4. — Ders.,
Elements of the Science of Religion. Part. 2.: Ontological: Gifford Lectures.
Vol. 2. Lo., Blackwood. 7 sh. 6 d. — Ders., Inleid}ng tot de godsdienst
wetenschap.  Gifford-lezingen. Ile reeks. Nederl. uitg. X1V, 247. A,
Kampen. fr. 2,75. — Tyrrell, G., External religion: its use and abuse. 172,
Lo., Sands. 3 sh. 6 d. u. XII, 106. St. Louis, Herder. % 1. — Williamson,
W., the great law: a study of religious origins and of the unity underlying
them. XX, 431. N.-Y., Longmans. $ 4,50 u. 452. Lo, Ebda. 14 sh.

An erster Stelle stehe der Bericht iiber die bedeutendste Er-
scheinung der hier verzeichneten Literatur. Von Tiele’s Einleitung
liegt der erste, 1897 erschienene u. JB. XVII, 540—544 besprochene,
die Morphologie behandelnde Theil in vortrefflicher deutscher Ueber-
setzung vor. Sodann hat dieses Jahr die Verdffentlichung des zweiten,
ontologischen, Theiles gebracht, womit das ganze Werk abgeschlossen
ist. Ein Register fiir dieses ist dem zweiten Bande beigegeben. Es
handelt sich um die Herausstellung der gemeinsamen Substanz, die
den unendlich verschiedenen Formen, in denen die Religion in der
Geschichte und im individuellen Leben auftritt, immanent ist. Die
erste Vorlesung sucht die psychologischen Elemente auf, die in keiner
gesunden und vollsténdigen Religion fehlen und fehlen diirfen. Diese
sind Gefiihlseindriicke, Vorstellungen und Willensbewegungen. Von
den drei Elementen hat das erstgenannte die Prioritit; zwar liegt in
diesen Gefiihlseindriicken, wie sie von Eltern, Lehrern, der Betrachtung
des Himmels oder der Geschichte des Volkes ausgehen, nicht der
Ursprung der Religion, vielmehr setzen sie eine religiose Anlage
voraus, aber mit ihnen beginnt das bewusste religivse Leben. Fast
alle krankhaften u. abstossenden Erscheinungen der Religion riihren
von dem ausschliesslichen Ueberwiegen eines jener Elemente her.
Wihrend in den anderen Ge;stesthﬁtigkeiten eine solche Pravalenz
etwas Natiirliches ist, muss in der Religion als dem Centrum des
geistigen Lebens ein Gleichgewicht der drei Elemente herrschen. Die
zweite Vorl. handelt iiber das Werden und den Werth der Glaubens-



580 M. Screme, Religionsphilosophie u. principielle Theologie. 48

vorstellungen. Die religiosen Gefithle und Erlebnisse und die damit
gegebenen Glaubensgedanken formen sich unmittelbar und immer zu
einer Vorstellung; diese ist bildlichen, symbolischen Charakters und
eine Schopfung der Phantasie. Der letzteren Function in der Religion
besteht also nur darin, dass sie dem Glauben eine concrete Form
gibt, wie sie dies auch fiir andere Gebiete des geistigen l.ebens, z. B.
der Geschichtsforschung, der Philosophie leistet, wihrend das Wesent-
liche in der Religion von den Gefiihlen u. Glaubensgedanken gehildet
wird. Wenn diese reiner und feiner werden, muss sich auch die
Vorstellung Andern. Glaube und Wissen haben beide gleiches Recht;
sie gerathen nur in Conflict, wenn eins von beiden die Grenzen seines
Gebiets {iberschreitet. Auch ist der Unterschied zwischen beiden
nicht ein so grosser, als man gewGhnlich meint, weil auch die
Wissenschaft auf der unbeweisbaren Voraussetzung der Giltigkeit des
Causalgesetzes ruht, u. weil iiberall da, wo es sich um Beurtheilung
von Thatsachen handelt, ein subjectiver Factor nicht vollig aus-
scheidbar ist. Wenn ferner die Verbreitung und Anerkennung des
Glaubens anders erfolgt als die des Wissens, némlich durch An-
fassung des Herzens, durch Einwirkung von personlichen Autorititen,
so darf es doch nicht, wie gegen Balfour erklirt wird, bei einem
blinden sich Fortreissenlassen durch die &dussere Autoritdt bleiben,
sondern der Glaube muss in unserem Herzen ein Echo finden. Die
dritte Vorlesung hat zum Gegenstande das Verh&ltniss von Philo-
sophie und Theologie d. h. der die religisen Vorstellungen zu einer
Theorie des religiosen Lebens verarbeitenden Doctrin. Beide waren
zunichst vermischt, nach ihrer Trennung bestehen zwischen ihnen
vielfache Conflicte, andererseits auch ein reicher gegenseitiger Aus-
tausch. Die Philosophie will die gesammte Welt erkliren und unser
gesammtes Wissen zu einer Einheit zusammenfassen, sie priift daher
auch, ob die religiése Lehre im Einklang mit den logischen Gesetzen
und den sicheren Resultaten des Welterkennens sich befindet, aber
sie will nur den Forderungen des logischen Denkens Geniige leisten.
Die Theologie bezieht sich zwar auch auf metaphysische Objecte,
aber die Gewissheit von deren Realitit ruht fiir sie auf Gefiihls-
erlebnissen, und sie fragt vor allem nach der Bedeutung derselben
fir unser Leben. Die Conflicte zwischen Philosophie und Theologie
haben darin ihren Grund, dass beide oft den religitsen Kern mit
der dogmatischen Formulirung verwechseln, und besonders darin,
dass die Entwicklung der Theologie wegen ihres Zusammenhanges
mit einer organisirten Gemeinschaft viel langsamer verlduft als die-
Jjenige der Philosophie. Die religitse Doctrin hat viel Schaden ver-
ursacht, andererseits ist sie unentbehrlich fiir die Erhaltung, Be-
festigung, Entwicklung und Reinigung der Religion. Alle religigse
Lehre (animistische Theorieen oder Mythen oder Dogmen) lisst sich
schliesslich auf drei Grundlehren zuriickfithren, auf die Lehre von
Gott (Theologie im engeren Sinne), von der religiosen Bestimmung
des Menschen (Anthropologie) und der Aufhebung des Zuriickbleibens



49] Religionspkilosophie als Ganzes. 581

des Menschen hinter dieser Bestimmung (Soteriologie). Jede religitse
Lehre ist nach 7. eine Heilslehre, jede Religion eine Erlosungs-
religion. Das wesentliche und bleibende Element in allen Vor-
stellungen von der Gottheit, so fiihrt die vierte Vorlesung aus, ist
dasjenige der iibermenschlichen, wenn auch nicht sofort iibersinn-
lichen, Macht. Uebermenschlich ist aber die gottliche Macht nicht
nur in dem Sinne, dass sie grosser ist als die menschliche, sondern
insofern, als sie den Bedingungen und Grenzen, denen die mensch-
liche Macht unterliegt, nicht unterworfen ist. Andererseits finden
wir, wie die fiinfte Vorlesung zeigt, iiberall den Glauben an die
Verwandtschaft des Menschen mit Gott. Dieser Glaube kommt zur
Ausgestaltung in den Vorstellungen eines anfinglichen paradiesischen
Zustandes und einer vollkommenen Zukunft, vor Allem aber in der
Vorstellung eines Mittlers. Das Gefiihl der Verwandtschaft mit Gott
wie das Bewusstsein der Abhingigkeit von ihm treibt den Menschen,
die Gemeinschaft mit Gott zu suchen, bezw. die verlorene wieder
herzustellen. Dies geschieht durch den Cultus, von dem die sechste
Vorlesung handelt. In feinsinniger Weise wird hier bei Besprechung
des Gebetes die Magie als eine nicht urspriingliche, vielmehr krank-
hafte Erscheinung aufgezeigt. Die Opfer, zu denen 7. auch Fasten,
Reinigungen u. s. w. rechnet, und vor deren Erklirung aus einer
einzigen Art er warnt, bringen simmtlich das Bediirfniss des Menschen
zum Ausdrucke, die Gottheit nahe zu haben, ihr soweit als moglich
gleich zu werden. Die siebente Vorlesung erdrtert die andere Seite
des Cultus, den Glauben an die géttliche Beantwortung des mensch-
lichen Thuns, der in dem Orakelwesen, der Mantik, der Thora, der
Auslegung der heiligen Biicher, in der Prophetie und dramatischen
Vorstellungen sich darstellt, u. den Kirchenbegriff. Gegen Rauwen-
hoff u. Pfleiderer wird die aus dem Charakter besonders der hoheren
Religionen entspringende dauernde Nothwendigkeit nicht bloss des
ortlichen Zusammenschlusses gleichgesinnter Frommen, sondern grosser
geschlossenen Bekenntnisskirchen betont. Das Gebiet der Kirche ist
aber ausschliesslich das religiose, sie hat nicht irgendwie in die An-
gelegenheit des Staats, der Wissenschaft, Kunst, Schule u. sonstigen
freien Vereinigungen dirigirend einzugreifen, wenn sich auch ihr
innerlicher sittlicher Einfluss iiberall geltend machen wird; anderer-
seits muss der Staat die Kirche wohl der dusseren Ordnung unter-
werfen, soll sich aber nicht in ihr religidses Leben einmischen. Die
drei letzten Vorlesungen dringen zu den principiellsten Problemen
vor. Die achte Vorlesung fragt unter Kritisirung verschiedener
Definitionen, besonders derjenigen Siebeck’s, nach dem Wesen der
Religion; dieses ist in einer Gemiithsstimmung zu suchen, und zwar
in derjenigen der Frommigkeit; deren Wesen aber ist Anbetung. In
,Anbetung¢ vereinigen sich die zwei Seiten der Religion, die trans-
scendente und immanente, das Aufsehen zu Gott als dem hoch-
erhabenen und das sich verwandt Fiihlen mit Gott als dem Vater.
Die neunte Vorlesung untersucht das Problem des Ursprungs der
Thaolog. Jahresbericht, XIX, 38



582 M. Scumse, Religionsphilosophie u. principielle Theologie. [60

Religion, der Quelle derselben im menschlichen Seelenleben u. gelangt,
nachdem die Erklarungen Fechner's, Rauwenhoff’s, Schleiermacher’s,
diejenigen aus der primitiven Weltanschauung, der Phantasie, dem
Causalitiitstriebe, der Spannung zwischen Selbstbewusstsein u. Welt-
bewusstsein als ungeniigend abgewiesen worden sind, zu dem Resultate,
dass die Religion gegriindet ist auf einem dem Menschen angeborenen,
zunichst nur als Instinct, als unbewusste Vorstellungsform vorhandenen
Besitze des Unendlichen, der sein eigentliches Wesen ausmacht; der
Mensch hat das Unendliche in sich, daher ist er unbefriedigt von
dem Irdischen und strebt nach einem hoheren Sein, daher kommt
z. B. schon dem kindlichen Menschen der Tod als etwas widernatiir-
liches vor, und er triumt von einer schoneren Vergangenheit und
Zukunft. Die Religionspsychologie vermag zwar nicht das Wohl-
gegriindetsein dieses Glaubens an das Unendliche, das Vorhandensein
eines transsubjectiven Correlats zu erweisen — das ist die Aufgabe
der Apologetik u. Dogmatik oder der Metaphysik —, aber sie kann
sich darauf berufen, dass der Mensch nicht bloss Intellect ist, und
es thoricht ist, das von diesem nicht zu Erweisende einfach zu ver-
werfen, sondern dass neben dem Verstande auch das Gemiith sein
Recht hat. Die Auslosung des Triebes zum Unendlichen, das Hervor-
gehen der Religion aus jenem Grunde erfolgt nun — dies fiihrt
zunichst die zehnte Vorlesung aus — unter Einwirkung derjenigen
Factoren, in denen man mit Unrecht den Ursprung der Religion
erblickt hat. Endlich wird die Stellung der Religion im geistigen
Leben des Menschen, ihr Verhdltniss zu Wissenschaft, Kunst und
sittlichem Leben erortert. Es besteht eine Verwandtschaft der Religion
mit diesen Gebieten, die Verschiedenheit und Selbstéindigkeit der
ersteren gegeniiber den letzteren ist aber vor Allem darin gegriindet,
dass diese zwar ein bestimmtes, ja grosses Maass von Befriedigung,
aber nicht vollkommene Gemiithsruhe und Verséhnung des Menschen
mit sich und der Welt gewihren. Andererseits verwirft 7. die An-
sicht, dass Wissenschaft, Kunst, Sittlichkeit u. Recht aus der Religion
hervorgegangen sind, vielmehr haben diese ihren eigenen Ursprung.
T. schliesst mit dem Ausdrucke der Ueberzeugung, dass die Ent-
wicklung zwar nicht zu einer Unterwerfung des Verstandes unter die
Priesterschaft und veraltete kirchliche Formen fiihren werde u. diirfe,
dass aber die Religion auch nicht untergehen, sondern zu einer herr-
lichen Erneuung gelangen werde, denn nie kann die Religion durch
andere Geistesthitigkeiten ersetzt werden, und ohne sie konnen auch
die Errungenschaften des 19. Jhrh.s nicht gewahrt bleiben. Wenn
gegeniiber diesem durch Tiefe, Reichthum u. Wahrheit der nganken
80 ausgezeichneten Werke, das in einer ebenso philosophlsgh be-
sonnenen wie ernst religiosen Weise den Ertrag der modernen religions-
geschichtlichen Forschung fiir die Religionsphilosophie nutzbar macht,
hier noch auf ein Desiderium hingewiesen werden darf, so wire dies
zu nennen, dass der Begriff der Oftenbarung zu kurz kommt. Beziig-
lich der Frage nach dem Ursprunge der Religion iiberhaupt ist ihm



51] Religionsphilosophie als Ganzes. 583

zwar Rechnung getragen, nicht jedoch ist Gegenstand genauerer Be-
trachtung, dass auch die besonderen geschichtlichen Religionen von
ihren Anhéngern stets auf besondere Offenbarung zuriickgefiihrt
werden. Damit hingt wohl zusammen, dass im ersten Theile die
Entwicklung der religiosen Gemiithszustéinde, der Frommigkeit von
derjenigen der vorstellungsmiissigen Ausprigung der Religion nicht
immer klar geschieden wird, und mehrfach der Eindruck erweckt
wird, als vollzoge sie sich nach 7.s Meinung nicht in selbstéindiger
Weise, sondern nur in Abhingigkeit vom Culturfortschritt. (Ausziige
aus 7's Buch bieten J. R. Hanne, PrM. 3, 202—210 und bis jetzt
fiir Vorlesung 1—5, mit einigen kritischen Bemerkungen, Alb. Réville,
RHR. 40, 374—413.) — Ein, wenn auch keineswegs gleichwerthiges
Seitenstiick zu Tiele’s Werk bilden die Werke des besonders auf
sociologischem und sprachwissenschaftlichem Gebiete schriftstellerisch
sehr fruchtbaren franzisischen Juristen de la Grasserie. In dem
erstgenannte Werke ,Ueber die Psychologie der Religionen* will G.
die religiosen Phénomene in’s Auge fassen, sofern sie sich als Product
des menschlichen Geistes, als von dessen Kigenart bestimmt und von
seinen Gesetzen regiert darstellen. So handelt der erste Theil von
der psychologischen Genesis und Entwicklung der Religionen. Das
erste Capitel stellt fest, dass entsprechend den drei Seiten des mensch-
lichen Geistes, Intellect, Wille und Gefithl, die Religion in Lehre,
Moral und Cultus sich verwirkliche, Die Religion hat mit dem Cultus
begonnen, dann folgte die Lehre, und noch spiter ist die Moral
hinzugekommen. Beziiglich der Stellung des moralischen Elements
in der Religion unterscheidet G. zwischen psychologischer oder natiir-
licher und cultischer Moral; erstere hat ihre Wurzel im Gewissen,
griindet sich auf tiefe, zunichst dunkle Instincte, bezieht sich auf
das an sich Gute u. Bose, hat das Humane zum Gegenstand, letztere
ruht auf dem Willen der Gottheit, bringt deren oft rein willkiirliche
Anforderungen zum Ausdrucke. Diese letztere ist von frith an ein
wesentlicher Bestandtheil der Religion und als solcher entstanden.
Dagegen ist die erstere unabhiingig von der Religion erwachsen und
hat sich zuniichst selbstindig entwickelt. Vielfach bestand ein Conflict
zwischen cultischer und psychologischer Moral. Erst auf spiterer
Stufe hat eine Verbindung der psychologischen Moral mit der Religion
stattgefunden, die allerdings fiir die Gestaltung der Religion von
hochster Bedeutung gewesen ist und eine neue Entwicklungsstufe fiir
dieselbe herbeigefiihrt hat. Andererseits hat auch die psychologische
Moral durch ihre Fusion mit der Religion wichtige Beeinflussung er-
fahren, Die folgenden Capitel bieten eine reichhaltige Phinomenologie
der Religion; durch eine Fiille religionsgeschichtlichen Stoffes werden
die mannigfachen Lebensiusserungen der Religion veranschaulicht.
Das Capitel iiber die Lehre behandelt zunichst diese nach ihrem
Inhalt, wo die verschiedenen Kosmogonieen zur Sprache kommen,
nach ihren Entwicklungsstufen, der Mythologie u. dem Dogma, iiber
deren Verschiedenheit u. Verschmelzung feine Bemerkungen gemacht
38*



584 M. Scmeise, Religionsphilosophie u. principielle Theologie. (52

werden, nach ihrer fortschreitenden Ausbildung (Griindung, Tradition,
Interpretation oder Theologie, officielle dogmatische Entscheidungen)
und bespricht die heiligen Biicher; dann folgen kurze Darlegungen
iiber die Art der Mittheilung der Lehre und iiber diejenige ihrer
Aneignung, d. h. den Glauben und dessen Eigenart gegeniiber dem
Wissen. Die religiose Moral kommt zur Darstellung unter den
Hauptgesichtspuncten der Gebote und Verbote, wobei vor Allem das
Tabu ausfiihrlich besprochen wird, der Siinde, der die Moral sanctio-
nirenden diesseitigen wie jenseitigen Belohnungen und Bestrafungen,
wobei ausfiihrlich iiber die eschatologischen Vorstellungen gehandelt
und die psychologische Wurzel des Unsterblichkeitsglaubens in dem
instinctiven, ,mechanischen“ Triebe der Erhaltung gefunden wird,
ferner der Strafablosung durch Compensation und derjenigen ohne
solche, d. h. mittels Busse und Gnade. In dem Capitel iiber den
Cultus kommen zuniichst zur Sprache die verschiedenen Mittel des
Verkehrs zwischen Gott und Mensch, und zwar die einseitig von den
Menschen geiibten, wie Gebet, Opfer, Reinigung, Askese, die einseitig
von Gott geiibten wie Vision, Stigmatisation, Wunder, Inspiration u.
Weissagungen, und die unter Betheiligung beider Seiten geiibten, die
Sacramente, wo vor Allem auf die von der mexicanischen Religion
gebotenen Parallelen zu den christlichen Sacramenten hingewiesen
wird; anhangsweise wird hier auch des Cultus gedacht, der Toten,
Geistern, die zwischen Gott und Mensch stehen, lebenden Menschen
und niederen Wesen, den Thieren, erwiesen wird. An zweiter Stelle
werden die cultischen Zeiten, Riume, Orte, Gegenstinde, Personen
und Ceremonieen, sowie die religiise Kunst behandelt. Der zweite
Theil, der interessanteste und originellste des Werkes, stellt sich zur
Aufgabe, die beschriebenen Phidnomene einzuordnen unter die ver-
schiedenen psychologischen Gesetze, aus denen sie hervorgehen, wo-
durch manches scheinbar Geheimnissvolle in der Religion begreiflich
wird. Da die Religion aus dem menschlichen Geiste hervorgeht, so
finden auf sie die allgemeinen Regeln der Entwicklung des mensch-
lichen Geistes Anwendung, dieselben Regeln, denen wir auch in den
anderen geistigen Bethitigungen des Menschen, im Rechte, im wirth-
schaftlichen Leben, in der Politik, der Sprache begegnen, wofiir von
. vielfache Belege gegeben werden. Die Mehrzahl der religisen
Institutionen u. Glaubensvorstellungen haben so une origine purement
mécanique. Das erste dieser Gesetze ist das Gesetz des causes
efficientes et des causes téléologiques ; darunter soll verstanden werden,
dass verschiedene Phiinomene zunichst eine rein mechanische Ursache
haben und erst im Laufe der Entwicklung ein finales Moment ein-
gefilhrt wird. Richtiger freilich wire auf Grund fast aller der von
G. angefiihrten Beispiele zu sagen, u. das Gesetz auf die Thatsache
zu reduciren, dass die Griinde fiir eine Erscheinung zunichst den
Charakter des Einfachen, Unmittelbaren, Sinnlichen, Selbstverstind-
lichen tragen, wihrend spiter kiinstliche, auf Reflexion beruhende,
geistige, moralische Motivirungen eintreten; dagegen ist auch schon



53] " Religionsphilosophie als Ganzes. 585

am Anfange der Gedanke eines Zweckes wenigstens in den meisten
Fillen wirksam. So gleich bei dem ersten von G. angefiihrten und
fiir besonders wichtig gehaltenen Beispiele, dem Opfer, das zuerst die
Bedeutung eines Geschenkes an die Gotter und einer directen Be-
friedigung ihrer sinnlichen Bediirfnisse hat, aber doch mit der Absicht
dargebracht wird, um das Wohlgefallen der Gotter zu erhalten, und
das am Ende der Entwicklung den Charakter der Siihne fiir moralische
Vergehen trigt. G. veranschaulicht das Gesetz weiter an der Metem-
psychose, der Entstehung des Monotheismus, am Totemismus, an der
Anthropophagie, den Waschungen, der Bedeutung der Religion fiir
die Moral und der Askese. Das zweite ist das Gesetz der spiralen-
artigen Form der Entwicklung, dem . eine Monographie ge-
widmet hat. Danach verliuft die Entwicklung immer in einer Riick-
kehr zum Anfangszustand, so jedoch, dass diese Riickkehr zugleich
eine Vervollkommnung, eine hohere Stufe reprisentirt. So haben
wir am Anfange eine Unabhingigkeit der natiirlichen Moral von der
Religion, spiter eine Verbindung beider, jetzt wieder das Streben
nach selbstiindiger Moral, doch ist diese Moral nicht mehr wie am
Anfange, egoistisch und utilitarisch, sondern sie ist unter dem Ein-
flusse der Religion altruistisch geworden. Im modernen Spiritismus
tritt die Anfangsstufe der Religion, der Animismus, wieder auf, jedoch
werden in beiden Fillen mit der Herbeirufung der Geister andere
Zwecke verfolgt. Wie am Anfange so trigt in der Gegenwart das
lehrhafte Moment fliissigen Charakter, u. s. w. Von der Voraussetzung
ausgehend, dass eine starke Analogie zwischen den physikalischen,
chemischen u. biologischen Gesetzen und denen des geistigen Lebens
bestehe, constatirt . weiter das Gesetz der Condensation und Rare-
faction, gemiss welchem sowohl im religiésen Leben des Einzelnen
als auch vor Allem in der Geschichte der Religionen Zeiten der Gluth
und straffen Zusammenfassung und Zeiten der Erschlaffung und des
Auseinandergehens wechseln; ferner das Gesetz der Heterogeneitit,
wonach, wie Christenthum und Buddhismus zeigen, neue Religionen
nicht auf dem Boden, dem sie entstammen, ihre Bliithe erlangen,
sondern durch Ansiedelung auf fremdem Boden; das Gesetz des
Symbolismus, des Formalismus d. h. des Instincts nach ciremoniellen
Formen, des Mythismus d. h. des natiirlichen Gefallens des Menschen
an Erzihlungen, das Gesetz der Nachahmung, das freilich wegen des
exclusiven Charakters der Religion nur in geringem Maasse auf diese
Anwendung findet. Ein bedeutsames Gesetz ist das der Einheit des
menschlichen Geistes, worauf zur Erklirung der grossen Ueber-
einstimmung der Religionen in einzelnen Dingen recurrirt werden
muss. @. giebt hier eine eingehende Vergleichung des Buddhismus
und des Christenthums, wobei er aber die Verschiedenheit beider zu
sehr iibersicht. Ferner nennt G. das Gesetz der Kapillaritat, die
Tendenz, sich zur Gottheit und zu deren Charakter zu erheben und
ihr schliesslich in der Apotheose ganz gleich zu werden, endlich das
Gesetz des Wechselns zwischen dem Objectiven und Subjectiven —



586 M. Scagse, Religionsphilosophie u. principielle Theologie. 54

der Mensch verehrt zunichst die Toten, also Menschen, dann folgt
der Cult von Naturobjecten, dann aber wieder derjenige von anthro-
pomorphen Gottern; ebenso je weniger intensiv der religiose Glaube,
um so stirker die Pietit gegen die Toten und umgekehrt — und das
Gesetz des Wechsels zwischen dem Concreten und Abstracten; man
verehrt zunichst das beseelte Naturobject, dann abstrahirt man die
Seele von der Naturerscheinung, stellt sie aber danach doch wieder
concret in Menschengestalt vor; feinsinnig wird bemerkt, dass die
nachtrigliche Concretisirung neue Gotter geschaffen habe, die des
Todes, der Schonheit; bei Nichtriickkehr zum Concreten entsteht der
Pantheismus und Monismus. Der dritte Theil erdrtert die psycho-
logischen Beweggriinde der Religionen. Die zeitlich ersten sind die
egoistischen u. zwar zuniichst die Furcht; die Furcht vor den Ahnen,
vor dem Tode, vor Leiden hat den Totencult, den Unsterblichkeits-
glauben und die Vorstellung der biosen Gottheiten hervorgerufen.
Eine hchere Stufe ist herbeigefiihrt durch die ego-altruistischen Motive,
das Verlangen nach Gerechtigkeit, den Schauer vor Isolirung und das
Mitleid. Am hochsten steht das altruistische Motiv der Liebe, der
Drang, sich vollig der Gottheit hinzugeben, in ihr aufzugehen, wobei
man gar nicht an sein Wohl denkt. Zum Schlusse bemerkt G., dass,
wenn er hier die psychologischen Wurzeln der Religion aufgezeigt
habe, damit die Religion nicht zu einem blossen Producte des Menschen-
geistes erkliart werden solle u. diirfe; das Vorhandensein der Gottes-
idee im Menschengeiste sei zwar kein Beweis fiir die Existenz Gottes,
da aber die Voraussetzung, dass eine Uebereinstimmung zwischen dem
Subjectiven und Objectiven bestehe, dass das subjective Wiinschen,
Bediirfen und Ahnen auch auf eine Realitiit treffe, sich so oft be-
stitige, so diirfe auch in der Religion wenigstens die Moglichkeit
einer solchen Uebereinstimmung angenommen werden. Obgleich G.
bis zu den tiefsten Problemen der Religionspsychologie nicht vor-
gedrungen ist, obgleich die Deutung der religiésen Phidnomene nicht
immer richtig, das Christenthum z. B. viel zu moralistisch aufgefasst
ist, obgleich manche Unebenheiten und Unklarheiten z. B. iiber die
anfingliche Religion sich finden, obgleich in der Aufstellung der
Gesetze, besonders in den Vergleichungen mit den Gesetzen der un-
belebten Natur mannigfache Kiinstelei und fehlerhafte Generalisation
vorliegt, so bietet doch das Buch ganz abgesehen von der grossen
Stoffsammlung viele feinsinnige und richtige Beobachtungen u. reiche
Anregung, besonders auch in der Vergleichung mit der Gesetzmaissigkeit
auf den anderen Gebieten des geistigen Lebens; iiberhaupt ist der
Versuch der energischen Durchfiihrung der Betrachtung der Religion
als psychologischer Erscheinung schitzenswerth. (Vgl. die Bespr. v.
Goblet d’ Alviella, die werthvolle Erginzungen und Ermissigungen
besonders zu dem Capitel iiber die Gesetze bringt, RHR. 40, 249 bis
255). Ueber das andere Werk von @.s. d. Nachtrag. — Vor Allem
der Wahrheitsfrage, daneben auch allen sonstigen Hauptproblemen
der Religionsphilosophie gewidmet ist die Schrift von Lipsius, dem



55] Religionsphilosophie als Ganzes. h8T

Sohne des verstorbenen berithmten Jenaer Theologen. Mit Recht
gieht L. in einer solchen, noch nicht vom Standpunct des Christen-
thums aus unternommenen philos. Untersuchung den fiir eine wirklich
wissenschaftliche Grundlegung der Dogmatik einzig moglichen Aus-
gangspunct. Da in der Religion eine Beziehung des Menschen auf
ein transsubjectives Sein und ein solches Verhiltniss des geistigen
zum materiellen Sein behauptet wird, wobei dem ersteren Eigenwerth
und Ueberlegenheit gegeniiber dem letzteren zukommt, so gilt es vor
Allem, das Recht der Metaphysik und zwar der idealistischen sicher
zu stellen. Im ersten Theile wird demgemiss zunéchst die Unhaltbar-
keit der immanenten Philosophie und des transcendenten Idealismus,
soweit dieser sich streng an die kritischen Voraussetzungen Kant’s
hilt, aufgewiesen; beide Theorieen endigen im Skepticismus, letzterer
widerlegt sich jedoch durch sich selbst. Aber auch diejenigen
Theorieen, die Kant verbessernd im Selbsterkennen den Unterschied
zwischen Erscheinung und Ding an sich und die Beschrinkung der
Giltigkeit der Kategorieen auf die Erscheinungswelt aufgeben, aber
iiber die Erkenntniss des Nichtich phinomenalistisch denken, wie es
neuerdings in besonderer Beziehung auf die Theologie von Liidemann
vertreten worden ist, fihren nach L. nicht zu dem gewiinschten
Ziele und kommen schliesslich iiber den Skepticismus nicht hinaus.
Vielmehr ist es Wundt’s kritischer Realismus mit seiner allméhlichen
Abstreifung aller subjectiven Elemente vom Erfahrungsinhalte, der
wirklich iiber den Subjectivismus hinausfithrt u. das feste Fundament
fiir die idealistische Metaphysik liefert. Ist so die Moglichkeit der
Religion gesichert, so handelt es sich weiter um ihre Wahrheit. Die
Leistung, die der Philos. beziiglich des Wahrheitsbeweises fiir die
Religion zukommt, besteht nicht bloss darin, die religiose Welt-
anschauung als mit der Wissenschaft allenfalls vereinbar aufzuzeigen,
sondern darin, Thatsachen nachzuweisen, die die unabweisbare Noth-
wendigkeit der Religion darthun. Im zweiten Theile werden ab-
gewiesen die supranaturalistische Beweisfiihrung, ebenso die ratio-
nalistische und mit dieser auch die modernen Gottesbeweise von
Lotze und Pfleiderer, aber auch der , providentielle Evolutionismus“ von
R. A. Lipsius. Es miissen vielmehr wirkliche Erfahrungen aufgewiesen
werden, die durch die Wechselwirkung mit der iibersinnlichen Welt
entstanden sind. Es gilt zuriickzugehen auf die innere Erfahrung,
aber nicht in der Weise Schleiermacher’s, dem Liidemann folgt,
sondern so, dass man, wie Kant, R. A. L. und Ritschl es gethan,
den religiosen zu dem ethischen Factor des Geisteslebens in Beziehung
getzt. Daher geht zundchst L. daran, die Unhaltbarkeit aller bloss
empiristischen Ableitung des Sittlichen, aber auch der evolutionistischen
Ethik Wundt’s zu zeigen. ple eigene positive Anschauung, die mit
Siebeck’s und Wendt’s Ausfiihrungen verwandt ist, entwickelt L. im
ersten Abschnitt des dritten Theils. Er sieht in der sittlichen Freiheit,
in dem Vermogen, im Dienste des Guten zu stehen, wodurch
,die Personlichkeit als ein in sich geschlossenes Ganzes aus dem



588 M. Scurme, Religionsphilosophie u. principielle Theologie. [66

Weltzusammenhang herausgehoben und allem bloss naturhaften Sein
als ein Neues gegeniibergestellt wird, das selbst nicht weiter reducir-
bare Grundfactum, aus dem alle Religion und Sittlichkeit entspringt¥.
Nun hat aber dieses Freiheitsbewusstsein ,zu seinem Correlat die
Ueberzeugung vom Dasein einer Macht, in der jene Freiheit ihre
Quelle hat, und die der zerstreuenden Vielheit der den Menschen
dusserlich umfangenden, oft feindlichen Gewalten wenigstens relativ
iiberlegen ist.“ Der Gottesglaube ist nicht ein Product nachtrig-
licher Reflexion, eine Hypothese oder ein Postulat, sondern im
Freiheitsbewusstsein erlebt man unmittelbar die Zugehorigkeit zu
einer hoheren Welt. Die sittliche Grundthatsache ist zugleich ein
religioses Factum. Die Schwierigkeit, die gottliche Einwirkung mit
der durchaus anzuerkennenden Geschlossenheit des natiirlichen Causal-
zusammenhangs zu vereinigen, kann nur gelost werden, wenn man
principiell auf jeden Versuch verzichtet, Gott irgendwie als Einzel-
ursache zu fassen. Gott ist ,die absolute, die unendliche Totalitdt
in sich befassende Einheit. Die geistige Weltordnung stellt kein
blosses Zusammenarbeiten vieler Einzelwillen dar, sondern diese sind
Setzungen eines in ihnen allen sich bethitigenden Gesammtwillens.“
Betreffs des Verhiltnisses von Absolutheit und Persinlichkeit Gottes
folgt L. den Ausfiihrungen seines Vaters. Im zweiten Abschnitt des
dritten Theils handelt L. von der religiosen Vorstellungsbildung und
Entwicklung und bietet Ausfiihrungen iiber die urspriinglichste Gestalt
der Religion, das Verhaltniss von religioser u. sittlicher Entwicklung,
vielfach wieder im Anschlusse an Wundt, sodann, Troeltsch folgend,
aber auch iiber ihn hinausgehend, iiber die Absolutheit des Christen-
thums und der Person Christi, und endlich iiber das Unsterblichkeits-
problem, die beiden letzteren Puncte im positiven Sinne beantwortend.
Das Buch erfreut durch lichtvolle Darstellung, scharfsinnige Behand-
lung und Unbefangenheit, Ernst und Weite des Standpuncts. Leider
sind zu viele Probleme auf wenig Raum angefasst, sodass eine um-
fassende Erledigung und iiberzeugende Beweisfiihrung nicht gegeben
werden konnte. So erscheint mir z B. die Haltlosigkeit und Un-
brauchbarkeit des erkenntnisstheoretischen Standpuncts Liidemann’s
nicht erwiesen zu sein. Ebenso erweckt Bedenken der Determinismus
des Vf. u, die damit zusammenhéngende Anerkennung der Wundt’schen
Leugnung der Seelensubstanz. Beziiglich des Hauptresultats ist zu
bemerken, dass weder in der Freiheit, wie sie bei L. gefasst ist, ohne
die genaue Unterscheidung zwischen Freiheit, Selbstandigkeit gegen-
iiber dem Naturmechanismus und Freiheit vom Bisen, unmittelbar
die Ueberzeugung vom Dasein eines Gottes im Sinne der Religion
gegeben ist, noch dass das Gebiet echt religitser Erfahrung ein so
engbegrenztes ist, wie es nach L. erscheinen muss. (Vgl. betreffs
des Letzteren den unter 3b zu besprechenden Aufsatz Holtzmann’s,)
Sehr richtig hat L. gesehen, dass fiir die den Supranaturalismus
consequent ablehnende Richtung in der niiheren Vorstelligmachung
der gottlichen Wirkungen ein ebenso wichtiges wie schwieriges und



57] Religionsphilosophie als Ganzes. 589

noch nicht gelostes Problem vorliegt. Mit seiner consequenten Ver-
tretung der universalen Giltigkeit des Causalgesetzes bildet L. den
schérfsten Gegensatz zu Dunkmann’s bald zu erwihnender Schrift. —
Die Tendenz des Buches von Muitller ist die Polemik gegen den
von der griechischen Philosophie ausgegangenen, von der kirchlichen
Lebrbildung iibernommenen und bis in die neuzeitliche Philosophie
fortwirkenden Intellectualismus und geger den damit gegebenen
starren Substanzbegriff, wonach das wahre Sein in dem abstract be-
stimmungslos Allgemeinen erblickt wird. Dem gegeniiber vertritt M.
den Standpunct, dass das menschliche Selbstbewusstsein, das seine
verschiedenen unter sich gleichwerthigen Functionen einheitlich um-
fassende selbstdndige Ich, als Norm fiir die Bestimmung des Wirk-
lichen zu nehmen, und dass Gott in Analogie zur inhaltsvollen
menschlichen Personlichkeit, deren Quell er ist, aufzufassen sei; nur
unter dieser Bedingung sei auch ein reales lebendiges Wechselverhilt-
niss zwischen Gott und Mensch mdglich, wie es von der Religion,
speciell vom Christenthume vorausgesetzt werde. M. schliesst “sich
bei der Entwicklung dieses Standpuncts vor Allem an die Gestaltung
an, die derselbe bei Teichmiiller gefunden hat. Die Ausfiihrung bei
M. geschieht in der Form historisch-kritischer Erorterungen, in denen
auch Manches nicht unmittelbar zur Sache Gehériges beigebracht
wird, wodurch die Straffheit der Durchfiihrung des Grundgedankens
gelitten hat, und eine etwas ermiidende Breite veranlasst worden ist.
Der erste Theil gibt eine Geschichte des Substanzbegriffs von Xeno-
phanes bis Teichmiiller, der zweite Theil behandelt die Gottesidee im
orientalischen Pantheismus, in der griechischen Philosophie und in
der Philosophie der Neuzeit, der dritte Theil bietet nach Darlegungen
iiber Wesen und Ursprung der Religion, iiber das Recht der Religion
gegeniiber widerstreitenden Weltanschauungen und iiber die Ent-
wicklungsfactoren der Religion eine Erorterung der Vorstellungen
iiber Gott und das Verhiltniss zwischen gottlichem u. menschlichem
Geiste in der israelitisch-jiidischen Religion und besonders in der
christlichen Dogmengeschichte und schliesst mit einigen Bemerkungen
iiber die Bedeutung der Beweise fiir das Dasein Gottes. — Der
Aufsatz desselben Vf.s fiihrt unter Berufung auf Rauwenhoff und
0. Pfleiderer aus, dass nur diejenigen Naturgeister sich dem Menschen
als Objecte der religivsen Beziehung aufgedringt haben, die ihm
nicht bloss als niitzlich oder furchtbar erschienen, sondern die ihm
das Gefiihl innerlicher Verpflichtung, Achtung, Pietit erweckt hitten,
dasselbe Gefiihl, welches das Familienoberhaupt einflésste. Die beiden
Bestandtheile, die in dieser Erklirung des Ursprungs der Religion
liegen, die Weltanschauung und die sittlich geartete Gebundenheit
an die aus der Weltanschauung gewonnene tibersinnliche Macht sind
auch die Factoren der Entwicklung der Religiositit; die wahre
Wissenschaft wird immer reicheres Material bieten, das auf einen
Gott hinweist, und das sich lduternde sittliche Bewusstsein, das zu
unterscheiden ist von dem blossen rechtlichen und utilitaristisch-



590 M. Scnmise, Religionsphilosophie u. principielle Theologie. (58

humanitiren, wird sich stets in veredeltes Gottesbewusstsein um-
setzen. — Aus der Allgem. Religionsgeschichte von v. Orellé sind
an dieser Stelle die Einleitung (S. 1—27) u. die Schlusshemerkungen
(S. 837—848) zu erwihnen, die principielle religionsphilosophische
Fragen kurz behandeln. Das Eigenthiimliche der Religion gegeniiber
einem bloss verstandesmissigen Bewusstsein von einem Absoluten wird
darin gesehen, dass bei ersterer die Gottheit mit unmittelbarer Gewissheit
ins Bewusstsein getreten und fiir dasselbe Autoritit geworden ist. Da
die Gottheit am Innersten des menschlichen Personenlebens offenbar
wird, wirkt sie sich deshalb im Gefiihl, Intellect und Willen aus; der
dussere Ausdruck der Religion erfolgt demgemiss in Cultus, Lehre
und religioser Moral. Beziiglich des Verhiltnisses von Religion und
Cultur, welch’ letztere bezeichnet wird als das Verhiltniss des
Menschen zur Welt, soweit diese durch seine verniinftige Thitigkeit
bestimmt ist, wird ausgefiihrt, dass sich beide in ihrer Entwicklung
gegenseitig fordern, dass aber auch Conflicte eintreten konnen, die
jedoch etwas anormales sind und der christlichen Auffassung der
Cultur nicht entsprechen. Als die zutreffendste sachliche Eintheilung
der Religionen wird diejenige in naturbefangene u. naturfreie empfohlen.
Die allgemeine Religionsgeschichte hat eine Bedeutung 1. fiir die
historische Theologie, sofern das Christenthum u. seine alttestament-
liche Vorreligion ohne die Kenntniss der fremden Religionen, mit
denen es in so mannigfache Berithrung gekommen ist, nicht zu ver-
stehen ist, 2. fiir die systematische Theologie, sofern zur Heraus-
stellung des Wesens u. Werthes des Christenthums eine Vergleichung
mit den anderen Religionen unerldsslich ist, 3. fiir die practische
Theologie, speciell fiir die Ausiibung der Mission. ». O. will seine
Geschichtsdarstellung vom Standpuncte des christlichen Bewusstseins
aus geben, d. h. den durchaus objectiv zu eruirenden Thatbestand doch
von der im Christenthum vorliegenden absoluten Offenbarung aus
verstehen und beurtheilen, ohne das Recht einer bloss von allgemein
philosophischen, humanistischen, anthropologischen Primissen aus-
gebenden Betrachtung zu bestreiten, einer Betrachtung, die jedoch,
ebenso wie die vom christlichen Standpuncte ausgehende, von Sub-
jectivismus nicht frei sein werde. (Freilich wiirde es sich eben fragen,
auf welcher Seite das grossere Maass von Subjectivismus liege.) All-
gemeinheit der Religion bei den Menschen nach Zeit und Raum und
damit ihre Urspriinglichkeit wird vom Vf. constatirt. Ueber die
friitheste zu erschliessende Gestalt der Religion, die jedoch noch nicht
ohne Weiteres mit der Urreligion identisch sei, dussert sich ». 0. dahin,
dass sie nicht ein den Polytheismus principiell ausschliessender Mono-
theismus, aber auch kein Polytheismus gewesen sei, sondern ein naiver
Henotheismus, wobei das Gottliche an die Erscheinung des Himmels
gekniipft wurde, aber durchaus nicht des ethischen Charakters ent-
behrte. Gerade mit dem Zuriicktreten des Ethischen sei der Verfall
in das rein Naturhafte eingetreten. Das Verhiltniss der Vglker-
religionen zum Christenthum fasst v. O. vom Standpuncte des traditio-



59] Religionsphilosophie als Ganzes. 591

nellen Supranaturalismus auf: zwar waltet auch in den heidnischen
Religionen der gottliche Geist als treibendes Agens, aber die israe-
litische und christliche Religion sind nicht als Product dieses der
Menschheit immanenten Gottesgeistes zu begreifen, sondern sie sind
unmittelbar von dem iiber der Menschenwelt erhabenen Gott selbst
ausgegangen. — Van der Linden sucht zunichst darzulegen, dass
Hoekstra in seinem 1894 erschienenen grossen religionsphilosophischen
Werke seinem eigentlichen Grundgedanken, den er bereits 1864 in
der Schrift ,Bronnen en grondslagen van het godsdienstig geloof“
ausgesprochen und durch dessen Vertretung er sich, auch nach
Rauwenhoff’s Urtheil, ein bleibendes Verdienst um die Religions-
forschung erworben habe, — dem Gedanken ni#mlich, dass die
Religion entstehe aus dem Conflicte zwischen dem Selbstgefiihle und
Lebensbediirfnisse des Menschen und einer feindlichen Naturordnung,
dass der Glaube an das Uebersinnliche begriindet sei im Glauben
des Menschen an sich selbst — nicht vollkommen treu geblieben sei,
ihn vielmehr durch fremdartige, dem Einflusse der alten theologia
naturalis entstammenden Stiitzungen des Gottesglaubens alterirt habe.
Sodann gibt L., damit der Glaube an das Uebersinnliche als recht-
missig erscheine, u. die Versittlichung der Religion zu erkliren sei,
eine Erginzung der Theorie H.s dahin, dass nicht, wie Letzterer
thue, dem urspriinglichen Menschen nur sinnliche Bediirfnisse und
ein rein sinnliches Selbstgefiihl, allerdings auch nicht, wie Rauwen-
hoff meine, der Begriff einer sittlichen Verpflichtung zuzuschreiben
seien, wohl aber, im Unterschiede von den Thieren, ein freilich noch
diirftiges ethisches Gemiithsleben, ein Gefiihl der menschlichen Wiirde.
— Farel befindet sich in principieller Opposition gegeniiber Sabatier.
Er behauptet zundchst, dass der von S. als Quelle der Religion
vorausgesetzte Conflict zwischen Welt und Ich, zwischen Passivitit
und Activitit im Ich selbst nicht vorhanden sei, und dass, wenn er
wirklich bestehe, aus ihm nicht die Religion, sondern vielmehr Ver-
zweiflung und Pessimismus hervorgehen wiirde, dass sich auch bei
dieser Theorie nicht die Furcht vor Gott erkliren lasse. Er wirft
sodann S. vor, dass er sich zu wenig an die uns bekannte Geschichte
halte, vielmehr zu sehr construire und vor Allem den Selbstzeug-
nissen der Propheten und Jesu iiber die ihnen zu Theil gewordene
Offenbarung Gottes nicht Rechnung trage, dass er die Wirksamkeit
des iiber der Menschheit stehenden Gottes und die gottliche Initiative
aus der Religionsgeschichte beseitige oder wenigstens nur auf die
Setzung der religiosen Anlage beschriinke, dass er den Charakter der
Religion als moralischer Pflicht hinter ihrem Charakter als Natur-
nothwendigkeit zuriicktreten und die Bedeutung der Siinde nicht zur
Geltung kommen lasse. Er erhebt endlich als schwerstes Bedenken
dies, dass bei S. die Realitit der religisen Objecte unsicher bleibe.
Man wird diesen Einwendungen einen berechtigten Kern nicht ab-
sprechen konnen, sofern in der That bei S. der Selbstanspruch, die
Unmittelbarkeit und sonstige wesentliche Charakterziige der Religion,



592 M. Scurise, Religionsphilosophie u. principielle Theologie. (60

ebenso der objective gottliche Factor nicht zu ihrem vollen u. klaren
Rechte gelangen, und der erkenntnisstheoretische Standpunct die
Gefahr des Subjectivismus einschliesst, wenn auch andererseits zu
sagen ist, dass F. weder das, was S. unter der das Ich bedriickenden,
dessen Bestrebungen so oft sich widersetzenden Welt noch das, was
dieser unter der activen Seite des Ich, nimlich den Selbstbehauptungs-
trieb gegeniiber dem sich Verlieren an die Objecte, meint, vollig ver-
standen u. gewiirdigt hat, und dass er einen nicht haltbaren Zusser-
lichen Supranaturalismus vertritt. — Geh»ring legt dar, dass der
innerste Beweggrund und die tiefste Wurzel des religiosen Glaubens,
besonders des Unsterblichkeitsglaubens, im Gefiihle liegen, in dem
trotz aller Misserfolge unausrottbaren Bediirfnisse des Menschen nach
Realisirung von Werthen, wihrend verstandesmissige Erwigungen
die Bedeutung einer nachtriglichen Unterstiitzung der Glaubens-
gewissheit haben. — Nach einer Anzeige von Arvid Grotenfelt in
ZPhKr. 1900, Bd. 116, 120—123 behandelt die finnische Dissert. von
Castrén den Begriff der Religionsphil. und ihr Verhiltniss zu an-
grenzenden Forschungsgebieten. Die Religionsphil. bildet wie z. B.
die Natur- und Rechtsphil. eine Art Mittelglied zwischen der Meta-
physik, der Wissenschaft der hochsten Principien, wozu auch die
Erkenntnisstheorie gehort, u. den Einzelwissenschaften. Von letzteren
bilden die Basis fiir die Religionsphil. die Religionsgeschichte, die
eine Materialiensammlung ist, und die allgemeine vergleichende
Religionswissenschaft, welche die Causalverhiltnisse, Entwicklungs-
gesetze u. das Wesen der religivsen Phénomene zu ermitteln sucht.
In der Religionsphil. selbst unterscheidet C., vielen anderen folgend,
das historische oder historisch-philosophische, das psychologische
und das metaphysische Problem. Letzteres hat die Frage nach der
Wahrheit der religiosen Vorstellungen zum Gegenstande; hier will C,
vor Allem zeigen, dass die Religion nicht durch Zuhilfenahme des
metaphysischen Denkens iiber den letzten Weltgrund, sondern ledig-
lich durch die religiose Erfahrung festgestellt werden diirfe, wofiir
C. sich auf Eucken beruft, und dass die Religionsphilosophie einen
indirecten Beweis fiir die Wahrheit der religiosen Ueberzeugungen
fiilhren konne, wie dies Siebeck gethan, den Beweis, dass das Geistes-
leben der Menschheit unvollstindig und widersprechend sei, wenn es
nicht durch die religiose Idee erginzt werde. Der Recens. bemerkt
mit Recht, es sei, wenn man wie C. die Berechtigung der Metaphysik
zugebe, unvermeidlich, dass das metaphysische Denken priifen miisse,
ob die Weltansicht des Glaubens mit den von der Wissenschaft fest-
gestellten Wahrheiten sich vereinen lasse. — Die Schrift von Zamm
ist auch hier zu erwihnen, da sie Methodologisches und Inhaltliches
iiber den Religionsbegriff enthilt. Das Wesen der Religion wird in
antiintellectualistischem Sinne bestimmt; in der methodologischen
Frage stellt er sich auf die Seite Reischle’s gegen Kaftan. (Vgl. 0.
Ritschl, ThLz. 24, Sp. 634f. und K. Liikr, PrM. 3, 210—-213.) —
Sell bietet in seinem hochbedeutsamen, von Gedanken Rothe’s wohl



61] Religionspsychologie und -Erkenntnisstheorie. 593

nicht unbeeinflussten Aufsatze im Zusammenhange mit seiner Forderung,
hinter der Geschichte der Dogmen die Geschichte der christlichen
Frommigkeit aufzusuchen, Beitriige fiir die Analyse des religitsen
Bewusstseins iiberhaupt, fiir die Herausstellung der wesentlichen und
urspriinglichen Momente und der constituirenden Factoren aller
Frommigkeit, und fiir das geschichtliche Begreifen der Entstehung
eines neuen religivsen Typus, die der Beachtung des Religionsphilo-
sophen werth sind. — Das Buch von Hawug ist schon im vorigen
JB. 495—497 von Troeltsch eingehend besprochen worden. Elsenhans,
ThLz. 24, Sp. 342f. tadelt besonders, dass die ganze Religionsgesch.
in den Rahmen einiger Begriffe gespannt werde. — Manchot ver-
gleicht die theilweise sich gegenseitig erginzenden u. berichtigenden
Auffassungen, die das Dogma in den religionsphilosophischen Systemen
von O. Pfleiderer und A. Sabatier gefunden hat, und gibt eine Reihe
die Untersuchung vertiefender und weiterfithrender Ergénzungen,
wesentlich in Beziehung auf die Stellung des Dogmas in der christ-
lichen Religion, indem er zeigt, wie im Christenthum sowohl der
Gebrauch des Dogmas, sein Verhéltniss zur priesterlichen Autoritiit
gegeniiber demjenigen auf den niederen Religionsstufen eine Ver-
inderung erleidet, als auch das Wesen des Dogmas u. zwar beziiglich
seiner gottlichen Beglaubigung, seiner urspriinglich beanspruchten
Geltung als von gottlicher Autoritit unmittelbar gestiitzter Norm
eine Wandlung erfihrt, und indem er die praktische, nicht primir
wissenschaftlich-systematische Abzweckung der Dogmenbildung betont.
Treffend ist die besondere Bemerkung, dass die Verbindung eines
religiosen Elements mit den durch die Zeitbildung gelieferten Elementen
— durch welche Verbindung eben ein Dogma zu Stande kommt —
nur so vor sich geht, dass letztere durch die religitse Bearbeitung
zugleich einer Umbildung unterliegen, und aus ihnen eine Auswahl
stattfindet. Zu beanstanden ist die Isolirung des Christenthums
gegeniiber Buddhismus u. Islam, so kann z. B. nicht gesagt werden,
dass in der Art der gottlichen Beglaubigung des Dogmas durch den
einmiithigen Spruch der versammelten Bischéfe eine Besonderheit des
christlichen Dogmas hervortrete, da auch im Buddhismus dogmatische
Concilsentscheidungen unter dem Kénige Asoka vorliegen. — Hardy
erklirt mit Recht, dass allerdings fiir jede religiose Handlung, fiir
jeden Brauch eine Vorstelling oder Stimmung als das prius voraus-
zusetzen sei, aber die selbstindige Ausbildung des Vorstellungselements
erst dem Brauche als Deutung desselben folge, daher auf den primi-
tiven Religionsstufen der Brauch streng geregelt, der Glaube, der
Mythus freigegeben war.

3. Religionspsychologie und -Erkenntnisstheorie.
a) Allgemeine Psychologie und Erkenntnisstheorie.

Beetz, K. O., Einfubrung in die moderne Psychologie. 1. Thl. Mit Illustr.
424, Osterwieck am Harz, Zickfeld. /M 4,80. — Bierens de Haan, P.,



594 M. Scumise, Religionsphilosophie u. principielle Theologie. [62

Hoofdlijnen eener psychologie met metafysischen grondslag 1898. XI, 291,
A. (Auch als Amsterdamer Univers.schr. ersch.) — Bergmann, Jul., Seele
u. Leib. 3. (Schluss-)Art. (APh. 5, 25—68). — Busse, L., Leib u. Seele
(mit bes. Beriicks. der Rehmke’schen Schrift: Innenwelt u. Aussenwelt, Leib
u. Seele) (ZPhKr. 114, 1—26). — Gérard-Varet, L., ignorance et I'irréflexion.
Essai de psychologie objective. P., Alcan. fr. 5. — Gutberlet, C., der
Kampf um die Seele. Vortrige iib. diec brennenden Fragen der modernen
Psychologie. VIII, 501. M., Kirchheim. Jt 7. — Hacks, die Principien
der Mechanik von Hertz u. das Causalgesetz (APh. 5, 202—214). — Hart-
mann, Ed. v., die allotrope Causalitit (ib. 1—24). — Heinrich, W., zur
Principienfrage der Psychologie. 74. Zu., Speigel. Jt 2. — Huntington,
W. R., Psyche: a study of the soul. IV, 97. N.-Y., Whittaker. $ —,25. —
Liebmann, 0., Gedanken u. Thatsachen. Philos. Abhandlungen, Aphorismen
u. Studien. I. XI, 470. Strassburg, Tribner. — Mabie, H., the Life of
the spirit Lo. 6 sh. — Mivart, St. G-, the new psychology (NC. Febr.). —
Paulsen, Friedr., noch ein Wort zur Theorie des Parallelismus (ZPhKr.
115, 1—9). — Rauh, F., de la méthode dans la psychologie des sentiments.
305. P. Alcan. fr. 5. — Remacle, G., Recherche d'une méthode en
psychologie (Troisiéme et dernier article. Rev. de Métaphys. et de Moral
7, 1271—151). — Schellwien, R., Wille u. Erkenntniss. Philos. Essays. Ham-
burg, Janssen. Jb 2,40. — Ders., der Wille. (6. Erkenntniss u. Wille bei
Schopenhauer. 7. Der menschliche Wille u. die Gottesidee. 8. Der Wille in
d. kritischen Philos.) (Paedag. Stud. 20, 191—218). — Sieckermann, F.,
zur Kritik des psychophysischen Parallelismus. Greifswalder philos. Dissert.
58, — Smith, O. H. P., Evolution and consciousness (Monist 9, 219—233).
— Willy, R., die Krisis in der Psychologie. XVI, 253. L., Reisland. o 5.
Ziegler, Theob., das Gefiihl. Eine psycholog. Untersuchung. 3. (Titel-)Aufl.
328, L., Goschen. Jb 4,20.

Bertauld, P. A., Positivisme et philosophie scientifique. III, 218. P., Alcan.
fr. 2,60. — Carus, P., Kant and Spencer, a study of the fallacies of agnosti-
cism. 105. Chi,, Open Court Pub. Co. ¢. 20. — Dwelshauvers, G.,
Réalisme naif et Réalisme critique (Rev. de I'Univers. de Bruxelles 2, 47—65).
— Gutberlet, C., Lehrbuch der Philosophie. (4. Bd.) Logik u. Erkenntniss-
theorie. 3. Aufl. XII, 314. Mstr., Theissing. At 3,60. — Haldar, the Con-
ception of the Absolute (Philosophical Review 8, No. 3). — Ladd, G. T., a
theory of reality: an essay on metaphysical system upon the basis of cognitive
experience. XV, 556. N.-Y. b 20. — Maier, Heinr., die Bedeutung d.
Erkenntnisstheorie Kant’s f. d. Gegenwart. (Schl) (Kantstud. 3, 10—40). —
Marvin, W. T., die Giltigkeit unserer Erkenntniss der objectiven Welt.
96. HI, Niemeyer. (Abhandlungen z. Philos. u. ihrer Gesch. Hrsg. v. Benno
Erdmann, 11. H.). — Peterson, J. B., Kant’s theory of the ,formes of thought*
(BS. 56, 440—454). — Petronievicz, B., Principien d. Erkenntnisslehre. Prole-
gomena zur absoluten Metaphysik. VI, 134. B., Hofmann. J 3,50. — Roy,
Ed. Le, Science et Philosophie {Rev. de Métaph. et de Moral 7, 375—425,
503—562. 7106—1731). — Staudinger, Frz., der Streit um das Ding an sich
u. seine Erneuerung im socialistischen Lager (Kantstudien 4, 167—189), —
T'schitscherin, B., Philosophische Forschungen. Aus d. Russ. iibersetat.
X, 536. Heidelberg, Petters. — Wartenberg, M., Kant’s Theorie der
Causalitit mit bes. Berticks. der Grundprincipien seiner Theorie der Erfahrung.
Eine hist. u. krit. Unters. zur Erkenntnisstheorie. VIII, 294. L., Haacke.
M 6. — Weber, Louis, Positivisme et Rationalisme (Rev. de Mét':aph. et
de Moral 7, 426—445), — Weinmann, R., Wundt iber naiven u. kritischen
Realismus (Kantstudien 3, 417—423). — Winslow, a defence of realism (The
Philos. Rev. 8, No. 8). — Winchester, the study of metaph{E'lCS (The Metaph,
Mag. 9, No. 5). — Zeller, Ed., iber Systeme u. Systembildung (Deutsche
Rundschau 101, 1. H.). — " Ziehen, Th., Psychophysiologische Erkenntniss-
theorie. V, 105. 1898. Jena, Fischer. J 2,80.



63] Religionspsychologie und -Erkenntnisstheorie. 595

Das Buch von Beet#, zunichst fiir Lehrer bestimmt, wird von
Siebert (ThLBr. 23, S. 811, Jhrg. 1900) sehr empfohlen als vortreff-
lich iiber die gegenwirtige Forschung unterrichtend und einen der
Wiirde der menschlichen Personlichkeit gerecht werdenden Stand-
punct vertretend. — Das Werk des katholischen Theologen G-
berlet enthilt neun Vortrige iiber gegenwértig viel verhandelte
und meist principiell bedeutsame Probleme der Psychologie. G. ist
in der modernen psychologischen und auch physiologischen Literatur
ausserordentlich bewandert. Der erste Vortrag iiber den gegen-
wartigen Stand der Psychologie weist vor Allem auf Grund der That-
sache, dass die verschiedenen Vertreter der empiristischen Psychologie
alle einander Metaphysik vorwerfen, nach, dass eine Ausscheidung
aller Metaphysik aus der Psychologie unmdglich sei, ohne dass G.
die Verdienste der exakten psychologischen Forschung verkennen will.
Der zweite Vortrag vertheidigt in geschickter Weise gegeniiber Rehmke,
Wundt und Paulsen Recht und Nothwendigkeit der Annahme einer
Seelensubstanz, eines constanten Subjects als Trégers der seelischen
Thitigkeiten; es wird u. a gezeigt, wie die Anwendung des Substanz-
begriffs keineswegs eine materialistische Auffassung des Seelenlebens
zur Folge hat, wie ohne ein concretes Ich der Zusammenhang des
Geisteslebens nicht verstindlich ist. Im dritten Vortrage wird jene
Annahme gesichert gegeniiber den krankhaften Erscheinungen des
Doppelichs und gegeniiber Kant, von dem das Herabgesunkensein der
modernen Philosophie in Skepticismus herrithrt, woraus nur Thomas
retten kann, Der vierte Vortrag behandelt den psychophysischen
Parallelismus, bekdmpft ihn u. tritt, vor Allem unter Beriicksichtigung
und Abwehr der aus dem Energiegesetze entnommenen Einwinde, fiir
die Theorie der Wechselwirkung zwischen Leib und Seele ein, und
zwar unter Annahme nicht des influxus physicus, sondern, im An-
schlusse an die Kirchenlehre, der substantiellen Einheit von Leib und
Seele im Menschen. Im fiinften Vortrage glaubt G. ,den Satz der
alten Schule, dass die Seele im ganzen Korper und in jedem Theile
desselben gegenwirtig ist, ganz und gar nach dem Stande der
Wissenschaft mit den Resultaten der fortgeschrittensten Forschung
bewiesen zu haben.“ Der sechste Vortrag ,Neues und Altes iiber
das Gefiihl“ wendet sich besonders gegen die physiologische Ab-
leitung der Gefithle; der. Wille wird als Subject der Gefiihle an-
gesehen und die Nothwendigkeit der Annahme eines besonderen
Gefithlsvermogens neben dem Willensvermogen bestritten, wobei
allerdings fast nur scholastische Theorieen in’s Feld gefiihrt werden.
Der siebente Vortrag iilger .,,Psychologls.che Religion® sucht die Halt-
losigkeit und den folgerichtig zum Illusionismus fiihrenden Charakter
der modernen Religionsphilosophie nachzuweisen, welche die Religion
nicht auf verstandesmaissige Be;we%se, sondern auf Gefiihl und Willen
grinde und nicht an die objectiv gottliche Heils- und Lehranstalt
der Kirche, sondern letztlich an subjective, innerliche Erlebnisse sich
halte. Demgegeniiber wird vor Allem das Recht des teleologischen



596 M. Scueieg, Religionsphilosophie u. principielle Theologie. [64

Gottesbeweises verfochten. Als Typen der modernen Anschauung
werden Paulsen, Wundt, Wimmer und, wenn auch mit Einschrinkung,
Eucken behandelt. Der achte Vortrag will zeigen, dass, wie die Er-
scheinungen des Hypnotismus, so wenigstens auch in den meisten
Fillen die Erscheinungen des Spiritismus auf natiirliche, psychologische
Weise erklidrt werden konnen; sollte jedoch beim Spiritismus einmal klar
u. deutlich die Nothwendigkeit der Annahme tibernatiirlicher Agentien
sich einstellen, so diirften als solche nicht die Geister der Ver-
storbenen, sondern hollische Liigengeister anzusehen sein. Der neunte
Vortrag vertheidigt den Indeterminismus besonders gegeniiber Leibniz,
gegeniiber dem aus der Giltigkeit des Causalgesetzes und aus prak-
tischen Erwiigungen entnommenen Einwiinden, sowie gegen die
chemische Ableitung der Willensfreiheit bei Ostwald. Auch wenn
man den scholastischen Standpunct des Vf. nicht theilt u. der Ueber-
zeugung ist, dass sich aus Kant auch andere Folgerungen ziehen
lassen als (. meint — der von &. mehrfach unter Zustimmung an-
gefiihrte Liebmann z. B. ist Kantianer —, auch wenn man in den
speciell religionsphilosophischen Problemen uniiberbriickbare Gegen-
siitze constatiren muss, auch wenn endlich die Art der Beweisfiihrung
mannigfach am Aeusserlichen haften bleibt, so muss man dem V£,
Recht geben in den principiellen Puncten der Betonung der Selbst-
standigkeit des geistigen Lebens, der Polemik gegen die Auflosung
der Seele in einzelne Acte und der Behauptung der Unmoglichkeit,
ein volles Verstindniss der Seele ohne Metaphysik zu gewinnen.
Ebenso orientirt das Buch durch reiche Citate gut iiber den gegen-
wiartigen Stand der Forschung. — Aus dem Werke von Liebmann
gehoren hierher vor Allem die Abhandlung iiber das Zeitbewusstsein
und die psychologischen Aphorismen. Mit Schirfe und Gliick wendet
sich L. gegen die bloss auf den Associations- und Reproductions-
Mechanismus recurrirende Psychologie und gegen die ,Biindelpsycho-
logie“, die iibersieht, dass der metaphysische Grenzbegriff des im
Wechsel identisch bleibenden Ichs die Grundvoraussetzung jeder
Psychologie ist. Die Unvergleichbarkeit und Heterogeneitit des
Seelischen gegeniiber dem Materiellen wird stark betont und an-
gedeutet, dass wegen des logisch-normativen Charakters des Seelen-
lebens die consequente Durchfilhrung des psycho-physischen Par-
allelismus nothwendig zur Annahme einer Weltvernunft treibe. —
Der Artikel von Remacle beschiftigt sich in interessanter Weise
mit der Bedeutung und den Griinden der Setzung einer transsub-
jectiven Welt, speciell Gottes. — Ganz im Gegensatze zu der von
Gutberlet, Liebmann u. Remacle vertretenen psychologischen Richtung
steht Willy. Er schildert die Krisis in der modernen Psychologie,
die durch die unvollkommene Durchfihrung des reinen Empirismus
und durch das Vorherrschen der Allgemeinbegriffe veranlasst ist und
einen mehr metaphysischen oder einen mehr methodologischen Cha-
rakter triigt. Gegenstand der Psychologie ist nach W. die theo-
retische Betrachtung und Schilderung des concreten, psychophysisch



65] Religionspsychologie und -Erkenntnisstheorie. 597

ungetheilten u. gattungsmissigen menschlichen Individuums. Gegen-
stand besonders ausfiihrlicher Besprechung sind Wundt, Rehmke,
Brentano, Ebbinghaus, Avenarius, James, Wahle, Jodl, Mach. — Da,
die Theorie des psychophysischen Parallelismus gewisse Gefahren fiir
die Selbstéindigkeit u. Einheit des Seelenlebens enthilt, ist es wichtig,
dass gerade gegenwirtig die Theorie der Wechselwirkung zwischen
Seele und Leib, die aus sich selbst quellende Lebendigkeit, Freiheit
und innere Regsamkeit der Seele beachtenswerthe Vertheidiger findet
in Busse, Sieckermann u. Hacks, von denen jener wie Rehmke
die Giltigkeit des Gesetzes der Erhaltung der Energie nur fiir das
Wirken von Materie auf Materie behauptet, die beiden Letzteren,
wenn auch in verschiedener Weise, die Nichtdurchbrechung jenes
Gesetzes bei der Beeinflussung des physischen Geschehens aufzuzeigen
sich bemiihen. In demselben Sinne des Festhaltens der selbstindigen
Stellung des Geistigen behandeln die Frage nach dem Verhiltniss
von Seele und Leib v. Hartmann u. Bergmann; des letzteren
metaphysisches Resultat ist: die Seele als enthalten im absoluten
Bewusstsein entsteht nicht mit dem Leibe und vergeht nicht mit ihm,
sondern ist iiberhaupt nicht entstanden u. vergeht nicht. Pawulsen’s
Aufsatz ist gegen Busse gerichtet; allerdings ist, wie er meint, die
Theorie der Wechselwirkung auch moglich, aber diejenige des Par-
allelismus hat Vorziige, sofern sie in der Richtung des naturwissen-
schaftlichen und auch des philosophischen Denkens, soweit dieses
idealistisch ist, liegt.

Die 1898 erschienene, dem Ref. nicht néher bekannte ,Er-
kenntnisstheorie“ des Psychiaters Ziehem soll dem Standpuncte
der immanenten Philosophie Schuppe’s nahe stehen. — In meister-
haft durchsichtiger Weise zeigt Zeller unter reicher Bezugnahme
auf die Geschichte der Philosophie, dass es sich fiir den Philo-
sophen nicht um die Frage handle, ob er auf die Bildung eines
Systems hinarbeiten solle — vielmehr beruhe gerade auf der Vor-
nahme einer systematischen Verkniipfung alles Wissens, einer Zuriick-
filhrung alles Seins auf letzte Griinde die eigenthiimliche Stellung und
Bedeutung der Philosophie im Gesammtorganismus der Wissen-
schaften, daher auch die Geschichte der Philosophie die Anschau-
ungen eines Philosophen nicht bloss genetisch zu erkldren, sondern in
erster Linie in systematischem Zusammenhange darzustellen habe —
sondern um die Frage, welchen Weg er hierfiir einschlagen soll,
mit welchen Mitteln er hoffen darf, das Ziel, das ihm vorschwebt, zu
erreichen oder ihm wenigstens moglichst nahe zu kommen. Nach
dem heutigen Stande der erkenntnisstheoretischen Forschung kann
der Weg nur der eines Ausgehens von den gesicherten Ergebnissen
der Einzelwissenschaften sein, wie auch die Forderung, der Philosoph
konne ein fiir alle Zeit maassgebendes und vollkommenes System
schaffen, aufgegeben werden muss. — Das Buch von Z'schitscherin
wird LC. 1900, Sp. 1005 gelobt; es bekimpft, wenn auch etwas_in
den Bahnen Hegel'scher Dialectik gehend, den Positivismus; nur eine
exacte Neubearbeitung der Methaphysik konne zum Ziele fiihren.

Theolog. Jahresbericht XIX. 39



598 M. Sceems, Religionsphilosophie u. principielle Theologie. [66

Auch die hoheren Lebensinhalte sind nach ihrem kategorialen Ge-
prige mit Ernst und Besonnenheit erwogen. — Weinmann er-
klart, dass Wund¢ die Unhaltbarkeit der Standpuncte der immanenten
Philosophie und des Empiriokriticismus siegreich aufgezeigt habe,
dass jedoch bei ihm noch die rechte Sicherheit in der positiven
erkenntnisstheoretischen Begriindung des Realismus fehle. Dazu sei
der Weg ,Festhalten an der unabhingigen Existenz des Dinges, Kin-
riumen seiner relativen ,Unerkennbarkeit, insofern wir es nicht
unmittelbar erfassen konnen, zugleich aber — iiber Kant hinaus-
gehend! — positive Bestimmung desselben, wozu uns zahlreiche
und gewichtigste Griinde berechtigen und zwingen, woran uns keiner
hindert. (S. des Vf. , Wirklichkeitsstandpunct“. Hamburg, Voss 1896)¢.
Die Redact. der Kantstudien macht darauf aufmerksam, dass ebenso
ein Kantianer, nidmlich Dwelshauvers, seine Zustimmung zu
Wundt’s Ausfilhrungen besonders gegeniiber der immanenten Philo-
sophie, die sich mit dem Kantianismus in Widerspruch befinde, erklirt.
— Der Aufsatz von Weber und die noch nicht vollendete Aufsatz-
reihe von Le Roy sind beide gegen den Positivismus gerichtet und
weisen auf das Ungeniigende, in sich Widerspruchsvolle und héhere
Vorausetzungen in sich Schliessende desselben hin. — In Marwin’s
Schrift finden sich beachtenswerthe Ausfiilhrungen gegen den Stand-
punct der Bewusstseinsimmanenz, fiir welchen das Gegebene das ge-
wirtige Bewusstsein ist, die Welt also schiesslich innerhalb der
Mauern des gegenwirtigen Bewusstseins enthalten ist; vielmehr setze
jedes Urtheil Bewusstsein und Nicht-Bewusstsein, Zukunft, Gegenwart
und Vergangenheit als im Gegebenen vorhanden voraus. — Stau-
dinger’s Aufsatz bietet einen Versuch dar, rein subjectivistische,
positivistisch-phinomenalistische Consequenzen der Erkenntnisstheorie
Kant’s zu vermeiden. Kant trifft das Richtige, wenn er Raum, Zeit,
Substanzialitit, Causalitit etc. als aller Erfahrung vorausgehend und
a priori giltig ansieht, geht jedoch iiber das Ziel hinaus, wenn er
damit zugleich sie als lediglich in uns entspringend ansieht. Viel-
mehr beruhen sie auf objectiven Beziehungen der Dinge auf uns, wie
sie uns in unseren Empfindungsvorgingen gegeben sind, und die wir
dann auf die Beziehungen der Dinge untereinander iibertragen. ,Was
wir a priori von den Dingen aussagen konnen, gilt fiir die Dinge
selbst, nicht bloss fiir die Vorstellungen von Dingen.“ — Warten-
berg entwickelt nach LC. 1900, Sp. 31 ebenso vorsichtig als klar
alle diejenigen Momente, die gegen die Giiltigkeit der Kant’schen
Lehre von der Causalitit vorgefiihrt werden konnen, und schliesst
sich beziiglich der Losung des Causalititsproblems Sigwart an. —
In vortrefflicher Weise spricht sich Maier iiber das bleibend Be-
deutsame, wie die Schranken der Erkenntnisstheorie Kant’s aus,
Ersteres besteht u. A. in den beiden Thesen, dass der Inhalt unserer
Erkenntniss uns durchweg aus der Erfahrung zufliessen muss, und
die uns zugéngliche Wirklichkeit nur Vorstellung ist. Die Grenzen
der Arbeit K.s liegen darin, dass sie sich nur auf einen kleinen Aus-



67] Religionspsychologie und -Erkenntnisstheorie. 599

schnitt der menschlichen Erkenntniss richtet u. einseitig die Naturwissen-
schaften beriicksichtigt; sodann begeht K. nicht bloss den principiellen
Fehler, dass er aus der Aprioritit der Anschauungs- und Denkformen
sofort die ausschliessliche Subjectivitit derselben folgert, sondern die
Frage nach der Erkennbarkeit einer transsubjectiven Realitdt beriihrt
ihn tiberhaupt nicht. Die Erkenntnisstheorie der Gegenwart hat hier
iiber K. hinauszugehen und die subjectiven und objectiven Factoren
in unseren Vorstellungen zu sondern; sie muss auch zum Welt- und
Gottesbegriff vordringen und damit die Grundlage zu einer Meta-
physik legen, die nicht identisch ist mit der von K. iiberwundenen.

b) Anwendung auf die Religion. Willensfreiheit. Religisse
Erfahrung.

Bachmann, Ph., die personliche Heilserfahrung des Christen u. jhre Bedeutung
fir den Glauben nach dem Zeugnisse der Apostel. Ein Beitr. zur neutestam.,
Theol. VIII, 246, L., Deichert. Jl 3,60. — Bornemann, W., die Allegorie
in Kunst, Wissenschaft u. Kirche. 55. Fr.,, Mohr. Jt 1. — Buchrucker,
K., von, die Irrwege des Subjectivismus (NkZ. 10, 1—17). — Chase, C. H.,
the unmateriality of soul and god (Monist 9, 282—291). — Coe, G. A.,
Necessity and limitations of anthropomorphisme (NW. 8, 447—460). — Daw-
son, G. E., the study of man as related to religious work (BW. 13, 176—184).
— Drummond, Henry, Spiritual diagnosis: an argument for placing the study
of the soul on a scientific basis (Exp. 10, 304—318). — Dunkmann, K.,
das Problem der Freiheit in der gegenwirtigen Philosophie u. das Postulat
der Theologie. VIII, 92. HI, Niemeyer. Jt 2. (Hallenser theol. Diss.). —
Fouillée, A., 1a psychologie religieuse dans Michelet (Rev. Philos. 47, 259
bis 2756). — Genung, G. F., Personality from the monistic point of view
(AJTh. 3, 4713—498). — Gottschick, J., Schuld u. Freiheit. Kritische Be-
denken (ZThK. 9, 816—356). — Hiiring, Theod., Willensfreiheit? (ChrW.
13, 2—7). — Holtzmmann, H., iber Begriff u, Inhalt der religitsen Er-
fahrung (PrM. 8, 217—225, 270—285). — Hyslop, J. H., Immortality and
psychical research. (NW. 8, 256—272). — FLasson, G., neue Beitrage zur
Theorie der Frommigkeit (KM. 18, 386—398). — Lipsius, F. R., sittliche
Freiheit u. sittliche Schuld (PrM. 3, 341—344). — Marshall, H. R., Instinct
and reason. An essay concerning the relation of instinct to reason. With
some special study of the nature of religion. XIII, 574, N.-Y., Macmillan
1898. $ 350. — "Rolff's, E., Schuld u, Freiheit (ZThK. 9, 183—249), —
Schwartzkopff, P., das Leben nach dem Tode, sein Dasein u. seine Art.
85. Brach. u. L., Wollermann. — Starbuck, E. D., Psychology of religion.
Empirical study of growth of religious consciousness. 464. Lo., Scott. 6 sh.
(Auch N.-Y., Scribner. $ 1,50.) — Svoréik, C., tbersichtliche Darstellung u.
Priifung der philosophischen Beweise fiir die Geistigkeit u. die Unsterblichkeit
der menschlichen Seele (Philos. Jahrb. 12, 148—167). — Vierkandt, zur
Psychologie des Aberglaubens (AR. 2, H. 3).

Im Anschlusse an die Werke von Michelet, yLe Prétre, la femme
et la famille und ,Les Jésuites“ giebt Fowillée einige mit Kritik
verbundene Ausfiihrungen iiber die Psychologie der katholischen
Frommigkeit, dabei vor Allem die Wichtigkeit der psychologischen
Gesetze de I'habitude unql .('1_e la ,suggestion“ hervorhebend. — Coe*
schligt die gegen die religiosen Vorstellungen wegen ihres anthropo-
morphen Charakters erhobenen Bedenken damit nieder, dass er zeigt,
wie auch alle Grundbegriffe der Wissenschaft, z. B. diejenigen der

39*



600 M, Scarie, Religionsphilosophie u. principielle Theologie. (68

Energie, des Gesetzes, der Einheit u. s. w. in ihrem Inhalte nur
verstandlich sind, wenn sie in Analogie zu Thatsachen unseres Be-
wusstseins gefasst werden. ,Religion objectifies more the heart and
conscience, science more the intellect, of man“. Zu vermeiden ist
nur derjenige Anthropomorphismus, der von einer niederen Fassung
des menschlichen Wesens ausgeht. Jene Anerkennung des anthropo-
morphen Charakters der wissenschaftlichen Grundbegriffe bedeutet
jedoch keineswegs eine Leugnung einer transsubjetiven Realitit; die
Annahme der letzteren ist vielmehr, wie C. zeigt, eine nothwendige
Voraussetzung. — Genung sucht die christlichen Vorstellungen der
Personlichkeit Gottes, der selbstiindigen, unsterblichen menschlichen
Personlichkeit, der Siinde und Erlosung als vereinbar mit einem
monistischen Standpuncte zu erweisen und etwaige pantheistische
Consequenzen des letzteren abzuwehren, indem er zwischen einem
personlichen Sein psychischer oder seelischer und einem solchen
geistiger Art unterscheidet und Ostwald’s energetische Theorie auf
die Erklirung des Verhiltnisses von Gott und Mensch anwendet.
Gottes Personlichkeit ist rein geistigen Charakters, d. h. nicht indi-
viduell, reine Selbstbestimmung und Kraft, unaufhorlich schopferisch
und Leben mittheilend, nicht erkennbar und begrifflich fassbar, sondern
nur praktisch zu erfahren; die menschliche Personlichkeit ist zunéchist
psychische Personlichkeit oder Seele, als solche ein ,vortex of spirit¢,
die geistige Energie in abgeleiteter individueller Form, von #usseren
Einwirkungen bestimmbar, erkennbar als concretes Object, aber
zugleich trigt der Mensch nicht bloss wie auch die sonstigen endlichen
Wesenheiten, die ja ebenfalls ,,vortices of spirit oder ,vortices of
energy“ sind, den gottlichen Geist als Kraftprincip in sich, sondern
er ist auch bestimmt, und im Gewissen bestitigt sich diese Be-
stimmung, dem gottlichen Geiste in der Art der Kraftwirkung Zhn-
lich zu werden, namlich trotz seiner Besonderheit doch in diese nicht
aufzugehen und auf sie sich zu versteifen, sondern in altruistischer
Weise sich selbst mitzutheilen, seine Kraft ausstromen zu lassen fiir
Andere, zu wirken im Interesse des grossen Ganzen. In der Nicht-
befolgung dieser Bestimmung besteht die Siinde, in der Erreichung
derselben die Erlésung. — Schwartzkopff’s Schrift will die That-
sichlichkeit einer personlichen Fortdauer nach dem Tode iiberhaupt
und die Grundziige dieses jenseitigen Lebens sicher stellen. Ueber
erstere vermag die Wissenschaft keine Gewissheit zu geben, wenn sie
dieselbe auch nicht als unmdglich erweisen kann. Weder sind die
materialistische, die monistische, d. h. den Geist als eine Summe
von Atomseelchen betrachtende, die begriffsmythologische, d. h. das
Ich als Triger der geistigen Functionen beseitigende, letztere dafiir
hypostatirende und endlich die Raum, Zeit und Causalitit und
“ damit auch das Bewusstsein und Selbstbewusstsein allein auf die Er-
scheinungswelt beschriinkende A nschauung, aus denen die Verging-
lichkeit der Seele gefolgert wird, haltbar, noch kann andererseits, da
die Welt einen Anfang gehabt haben muss, die Vernichtung ihrer



69] Religionspsychologie und -Erkenntnisstheorie. 601

einfachen Bestandtheile, zu denen man die Seele gerechnet hat, als
unmoglich behauptet werden, und ebensowenig fithrt der Hinweis
auf den Werth und die Vervollkommnungsfahigkeit des Menschengeistes
zu einem sicheren Unsterblichkeitsglauben. Dieser ist vielmehr nur
durch die christliche Offenbarung zu gewinnen. Zur Bestimmung der
Beschaffenheit des jenseitigen Lebens schligt Sck. unter vergleichender
Beriicksichtigung des durch die Offenbarung Gebotenen den psycho-
logischen Weg ein, indem er von den wesentlichen Merkmalen des
Menschengeistes als von etwas, das bei der Unverginglichkeit des
Ichs bestehen bleiben muss, sichere Schliisse auf die Art des kiinf-
tigen Seins ziehen zu kénnen meint. So ergibt sich fiir den jen-
seitigen Zustand, in den die Glaubigen unmittelbar nach dem Tode
iibergehen, unter Wegfall aller materiellen Schranken eine gewisse
riumliche Begrenztheit, die Ausstattung mit einer verklirten Leib-
lichkeit zum Verkehre mit der verklirten Welt, das Fortbestehen der
Zeit, weil wir auch in Ewigkeit uns entwickeln, sowie der beiden
Seiten des theoretischen und praktischen Verhaltens des Menschen,
godass es auch fiir den verklirten Menschengeist Wissenschaft,
Kunst, Sittlichkeit und Religion gibt. Fiir die, welche ohne Christum
zu kennen oder ihn recht zu kennen sterben, ist Gelegenheit zu einer
Entscheidung im Jenseits geboten. Beziiglich derer, welche die Gnade
verworfen haben, #ussert sich Sch. nicht klar, 5. 72 scheint auf
ewige Verdammniss, S. 17 u. 83 auf Vernichtung zu deuten. — Die
lebendig geschriebene und scharfsinnige Dissert. des Pastors Dunlk-
mann ist eine sehr beachtenswerthe Erscheinung; sie ist interessant
und eigenartig, weil sie einmal das philosophische und das theo-
logische Freiheitsproblem in ihrem Verhdltniss zu einander behandelt,
sodann den merkwiirdigen Versuch unternimmt, als die geeignetste
wissenschaftliche Unterlage fiir die Losung der Aufgabe die Philosophie
von Avenarius zu erweisen, freilich in einer corrigirten Gestalt, die
das Seelische so sehr anerkennt, wie dies mit Avenarius kaum ver-
einbar ist, vielmehr ihn wohl iiberwindet. Durch dieses Unternehmen
ist Anlass zu allgemeineren Erérterungen iiber das Verhiltniss von
Philosophie und Theologie und iiber den wissenschaftlichen Charakter der
letzteren gegeben. Seinen principiellen Standpunct pricisirt D. dahin:
»den Kern aller Philosophie bildet nicht etwa die Befriedigung des
rein theoretischen Wissensinteresses, sondern die Frage nach der
Weltanschauung, besser Lebensanschauung.“ FEine solche will aber
auch die Theologie geben, d. h. sie ist also auch Philosophie, nur
dass sie auf anderen Erkenntnissquellen beruht als die Philosophie.
,Die Theologie ist Philosophie auf Grund des Glaubens, der seiner-
seits sowohl auf Postulaten des menschlichen Geistes, wie auf That-
sachen, die der Geschichte angehren, sich griindet und seine ,Ge-
wissheit in keinem anderen dritten als in der Uebereinstimmung
beider findet.“ ,Nun aber kann es nur eine Wahrheit, nur eine
wahre Philosophie geben. Wenn die Theologie dieselbe ist, wird
damit nothwendig jede andere Philosophie ihrem Wahrheitsgehalte



602 M. Sceeisr, Religionsphilosophie u. principielle Theologie. [70

nach negirt.“ ,Es muss die philosophische Denkarbeit skeptisch endigen,
wenn die Theologie recht behalten soll.“ Beziiglich der Freiheitslehre
ist also zu zeigen, ,dass die philosophische Behandlung dieses Pro-
blems mit einem non liquet endet, und dass die Theologie nach Be-
seitigung der ihr eigenthiimlichen Schwierigkeiten in diesem Puncte
die philosophische Denkarbeit zu Ende filhren kann¢ Mit erfreu-
licher Klarheit und Unbefangenheit erklirt D., dass die Freiheit, die
das allein brauchbare Streitobject bilden kann, und die allein den
Aussagen des sittlichen Bewusstseins entspricht, das aequilibrium
arbitrii, die Moglichkeit des auch anders Gekonnthabens ist. Die
Gefahr, die dem Indeterminismus von der ,Causalitit iiberhaupt als
Gesetz des Geschehens® droht, existirt nicht, da ,auf dem Stand-
punct reiner Erfahrung von einer Naturcausalitat im Sinne von Natur-
nothwendigkeit oder gar von einem einheitlichen logischen Weltgrunde
keine Rede sein kann“. Dagegen ist die Motivation der einzelnen
Handlungen, ein psychologischer Determinismus zuzugeben. Die
Frage spitzt sich zu nach der Anwendung der Causalitit auf den
sittlichen Charakter. Es ergibt sich, dass bei deterministischer An-
schaung ein solcher nicht moglich ist, weil der Charakter hierbei
zum Naturproduct wird, andererseits dass auch bei indeterministi-
scher Anschauung ein sittlicher Charakter nicht mdaglich ist, weil
hierbei von Festigkeit, Selbsterziehung, Zurechnungsfihigkeit keine
Rede sein kann. Die Thatsachen der Reue, Scham, Schuld, Ver-
antwortung und Zurechnung setzen aber unzweifelhaft die Wahl-
freiheit voraus, allerdings nicht im Sinne eines Vermogens, das den
jeweilig erreichten Punct sittlicher Entwicklung in sein Gegentheil
umzuwandeln vermdchte, sondern eine Freiheit, die ,nach dem
Princip des kleinsten Kraftmaasses vorgestellt ist*, sofern ,der
jedesmal erreichte Grad sittlicher Entwicklung das Resultat un-
gezihlter und unzdhliger kleiner und kleinster Freiheitsacte ist.«
So schliesst der philosophische Theil: ,Determinismus und Indeter-
minismus sind beide unmoglich und ein Drittes gibt es nicht.
Trotzdem wird der Indeterminismus zwingend gefordert, wihrend es
kein weiteres zwingendes Postulat des Determinismus gibt.“ Bei dem
theologischen Freiheitsproblem liegt es anders, sofern hier, und zwar
in den evangelischen Lehren von Siinde, Gnade und Vorsehung sowohl
der Determinismus als auch der Indeterminismus postulirt werden,
und sich so das theologische Problem in eine Antinomie zuspitat.
Doch glaubt D. in allen drei Fillen eine Auflosung des Widerspruchs
und eine Rettung des Indeterminismus geben zu kénnen: bei der
Lehre von der Siinde dadurch, dass es von seinem Empirismus aus
keine hohere Nothwendigkeit gibt als die Thatséichlichkeit, und dass
er zwischen freiwilliger und unfreiwilliger Siinde unterscheidet; bei
der Lehre von der Gnade dadurch, dass er die Einbeschliessung des
Glaubens unter das Bewusstsein der Abhingigkeit von Gott verwirft,
womit er meines Erachtens der Tiefe des Problems nicht gerecht
wird; bei der Lehre von der Vorsehung dadurch, dass er den Begriff



1] Religionspsychologie und -Erkenntnisstheorie. 603

des Absoluten und die dem entsprechende Fassung der gottlichen
Allmacht fiir ein , Hirngespinnst“ erklirt, was meines Erachtens nicht
bloss philosophisch, sondern auch religios sehr bedenklich ist, und
ebenso betreffs der Allwissenheit einen allerdings nicht klaren Aus-
weg andeutet. Doch wird in Beziehung auf das Verhiltniss von Gott
und Welt und Gott und Mensch das Mysterium anerkannt. Die
,Auflosung der philosophischen Antinomieen durch die Theologie“
liegt darin, dass die gottliche Personlichkeit die freie menschliche
Personlichkeit sichert, dass Gott die Moglichkeit einer continuirlichen
Charakterbildung garantirt, sofern wir mit ihm nicht umspringen
konnen wie mit gleichgiltigen Dingen, dass hier die Wahlfreiheit ohne
sittliche Indifferenz besteht, sofern hier nicht wie in der Philosophie
die Betrachtung in der gegenstéindlichen Vorstellung von gut und
bose haften bleibt, sondern ,die Wahl zwischen gut und hise eine
Wahl zwischen Gott und dem Wihlenden selbst und damit zu einem
Mysterium fiir unser logisches Denken wird.“ Man wird sagen miissen,
dass dieser Schluss doch mehr auf dunkle Andeutungen als auf
wissenschaftliche Klarheit hinauslduft, und fragen konnen, ob nicht
der Gegensatz zwischen der Bedeutung, welche die Annahme
Gottes, und derjenigen, welche die Annahme des WSittengesetzes
fir die sittliche Entwicklung hat, zu absolut gefasst ist. Ferner
diirfte die religitse Erfabrung, die D. zu Grunde legt, von der-
jenigen, auf die man sich vielfach in der heutigen Theologie
beruft, nicht so verschieden sein, wie D. meint; auch jene ist, was
D. selbst zugibt, nicht fiir Jedermann anzudemonstriren. Schliess-
lich ist das Bedenken nicht zu unterdriicken, dass bei D.s Empiris-
mus letztlich die Behauptung auch der grossten Absurditit moglich
ist und alle Wissenschaft aufhért. In der mdglichst skeptischen
philosophischen und allgemeinen wissenschaftlichen Haltung zu Gunsten
der Theologie beriihrt sich iibrigens . mit den Hauptvertretern der
gegenwirtigen positiven Theologie. Vgl Elsenhans, ThLz. 1900,
25, 122—124. — In kurzen, aber gehaltreichen und ernsten Aus-
fiihrungen tritt Hdring fir den Indeterminismus ein, der um der
Verantwortlichkeit und des eigenthiimlichen Selbstgefiihls des Menschen
willen zu behaupten sei. Der Gegengrund, der aus dem Denkgesetz der
Causalitdt entnommen wird, kann damit niedergeschlagen werden,
dass wir auf Grund jenes Gesetzes zwar Alles in irgend einem Zu-
sammenhang mit allem Wirklichen denken miissen, aber nicht als
in dem schlechthin gegebenen Wirklichen nothwendig begriindet, dass
also das Causalititsgesetz bestehen bleiben kann, nur in einer eigen-
artigen Form seiner Anwendung. — Rolffs, dessen Aufsatz sich
nicht in allgemeinen metaphysischen, psychologischen und dogma-
tischen Erorterungen bgvyegt, sondern concrete sittliche Erlebnisse
unter besonderer Herbeiziehung von Bekenntnissen Pauli, Augustin's
und Luther’s analysirt, lggt zuniichst, wie dies schon oft geschehen,
dar, dass im Schuldgefiihle das Bewusstsein der Freiheit nicht in
dem Sinne gegeben ist, dass wir in dem einzelnen Falle auch anders



604 M. Scueise, Religionsphilosophie u. principielle Theologie. [12

hitten handeln konnen, Er geht aber weiter und behauptet, es sei
auch nicht in dem Sinne gegeben, dass wenigstens unser Charakter,
aus dem die einzelne That mit Nothwendigkeit entsprang, ein anderer
sein konnte, wenn wir gewollt hétten; denn ,in ihren Hauptziigen ist
die Entwicklung des Charakters durch Factoren bestimmt, die von
unserem eigenen Handeln unabhingig sind.“ Das Bewusstsein der
Freiheit, das mit dem Schuldbewusstsein nothwendig gesetzt ist, be-
zieht sich nicht auf die Vergangenheit, sondern auf die Zukunft.
Die sittliche Freiheit wird da ,als zu erreichendes Ziel geglaubt®.
Und zwar ,steckt in der Menschheit als Ganzem fiir alle ihre ein-
zelnen Glieder die Fihigkeit zu konnen, was sie sollen. Wir ge-
langen zur Freiheit, indem wir den Personlichkeiten, die fiir uns das
sittliche Gesetz darstellen, durch aufrichtiges Vertrauen verbunden
sind und dadurch den Muth und die Kraft zum Guten erhalten.
Freilich ist dies nicht moglich ohne den Glauben, dass das Gute eine
Macht iiber das Wirkliche ist. Ungeldst bleibt das Problem, warum
die Einen dem Zuge der Liebe folgen, die Anderen nicht. (Dies ist
aber gerade das driickendste Problem!) — Indem Gottschick die
von Rolffs geiibte Analyse fortsetzt und berichtigt, erhebt er ge-
wichtige Bedenken gegen dessen Resultate. Durch das Bewusstsein
der Gleichgiltigkeit gegen ein als in einer sittlich uns iiberragenden
Personlichkeit verkGrpert uns begegnendes Gebot, das bis dahin noch
nicht in unser Bewusstsein getreten war, wiirden wir zwar ge-
demiithigt, aber es fehle gerade ein fiir das Schuldgefiihl constitu-
tives, freilich von R. nicht beachtetes Moment, das des Selbstvorwurfs.
Sodann bestreitet er, dass das Schuldgefiihl den Glauben an die zu-
kiinftige Erreichung der Freiheit hervortreibe. Endlich sucht er zu
zeigen, dass mit dem Bewusstsein der sittlichen Verpflichtung das
Bewusstsein der Freiheit unmittelbar sich aufdringe, und dass selbst
da, wo wir unsere momentane thatsichliche Unfihigkeit zur Erfiillung
des Gebotenen fiihlen, das Freiheitshewusstsein in Bezug auf die
Vergangenheit als dasjenige wirksam ist, was die Unlust an dem
eigenen sittlichen Unwerth zum Schuldgefiihl macht; denn die An-
erkennung eines Einflusses des eigenen Willens auf die Bildung des
Charakters wird nicht ausgeschlossen durch die Thatsache der weit-
reichenden Correspondenz zwischen dem Ergebniss der Willensent-
wicklung und der von aussen wirkenden Factoren. So glaubt G. die
Willensfreiheit im alten Sinne des Auchanderskonnens oder Gekonnt-
habens vertheidigen zu kénnen, wie sie auch vom Christenthum, ja
von dem sittlichen Bewusstsein iiberhaupt, wenigstens auf seinen
hoheren Stufen, gefordert werde, wihrend der von R. vertretene
psychologische Determinismus damit unvereinbar sei. — Lépstus
meint, dass die Losung der Frage nach dem Verhiltniss der sittlichen
Freiheit des Menschen zur allbestimmenden Ursichlichkeit Gottes
nicht abzuweisen sei durch Berufung auf das religiose Mysterium —
hier stiinden sich einfach zwei logisch unvereinbare Gegensitze gegen-
iiber — sondern sie habe dadurch zu geschehen, dass Freiheit nicht



73] Religionspsychologie und -Erkenntnisstheorie. 605

im Sinne von Wahlfreiheit, sondern von steter Richtung des Willens
auf das Sittliche, von Freiheit von irdisch fleischlichen Motiven zu
fassen sei. ,Der Begriff der Verschuldung verliert damit seinen
transscendent - metaphysischen Charakter und bezeichnet lediglich
eine empirisch-psychologische Thatsache. Schuld bedeutet Nicht-
besitzen des Heils, dieses nicht als Siindenvergebung, sondern als
religids-sittliche Vollkommenheit bestimmt. (Ist aber bei der Schuld
das Entscheidende nicht dies: es liegt an mir, dass ich das Heil
nicht habe ?) Dem Determinismus entpricht bei L. der Intellectualismus,
wonach die Bekehrung erfolgt, wenn Jemandem die Augen iiber seine
Unseligkeit gedffnet werden. — Die heutige Theologie in verschie-
densten Richtungen recurrirt in der Nachfolge vor Allem Schleier-
macher’s sowie unter dem Einflusse der modernen empiristischen
Forschungsmethode irgendwie auf die Erfahrung. Daher ist das Be-
diirfniss nach einer gesonderten Betrachtung dieses Begriffs seit
einigen Jahren erwacht. Auch in das Berichtsjahr fallen solche Be-
strebungen. Bachmann, iiber dessen Buch schon Holtemann, S.
162f. berichtet hat, gewinnt aus dem apostolischen Zeugnisse — das
Zeugniss Jesu wird wegen der Einzigartigkeit des Mittlers und der
Erfahrungen desselben nicht beriicksichtigt — folgendes Resultat: es
gibt thatsichliche christliche Heilserfahrung, einen im Innern vor-
handenen Thatbestand, der sich in sittlicher Kriftigkeit und Frieden
des Gemiiths zeigt; aber darin geht der Heilsbesitz des Christen nicht
auf; vielmehr wie dieser theilweise noch in der Zukunft liegt und
Gegenstand der Hoffnung ist, so hat vor Allem jene Erfahrung trans-
subjective Ursachen und Krifte, objective Beziehungen Gottes zu uns
zur Voraussetzung, und sie kommt nicht zu Stande ohne die vor-
herige gldubige Anerkennung jenes Objectiven unsererseits ; und Heils-
gewissheit wird entscheidend nur gewonnen durch das Vertrauen auf
objective Offenbarung; dieses Vertrauen findet zwar in manchen Be-
ziehungen einen Halt an den Erfahrungen, ist aber auch ohne sie,
ja unter Umstinden im Gegensatz zu ihnen seiner Sache gewiss.
Der Dogmatiker darf daher nie die personliche Erfahrung des
Christen zum obersten Kanon der Glaubenswahrheit erheben, sondern
muss die gottliche Geschichte und das gottliche Wort zur Grundlage
machen. Vgl. EK. 73, 715f. In B.s Unterscheidung, zwischen Glauben
und Erfahrung liegt etwas Richtiges; nur wire, um eine gesetzlich-
intellectualistische Fassung des ersteren zu vermeiden und der That-
sache Rechnung zu tragen, dass er unter inneren Eindriicken er-
wichst, vielleicht besser zwischen grundlegender und auf dieser sich
aufbauender Erfahrung zu unterscheiden. Jene ist es wohl, die
Holtzmann (s. u.) im Auge ha’g. — . Buchrucker verweist zu-
stimmend auf Bachmann’s Schrift und warnt vor dem von Descartes
in die Philosophie eingefiihrten, von Scheiermacher in der Theologie
maassgebend und einflussreich vertretenen, auch die moderne Theologie
immer von Neuem in seine Bahnen ziehenden Subjectivismus, der,
vor Allem auf Grund der Unterschitzung der Gnadenmittel es ver-



606 M. Scnzisr, Religionsphilosophie u. principielle Theologie. [74

gesse, dass das Christentum nicht in erster Linie und in entschei-
dender Weise subjectives Erlebniss sei, sondern ein ausser dem Sub-
ject, aber auch ausser der Welt des Endlichen iiberhaupt gelegener
Thatbestand, zuriickgehend auf den dreieinigen Gott, dann auf den
Gottmenschen. Nun, dass die subjective christliche Erfahrung auf
objectiven Realitidten ruht und ruhen muss, wird auch ein moderner
Theologe nicht bestreiten und hat auch Schleiermacher nicht geleugnet;
es fragt sich nur, ob dieser objective Thatbestand sich mit dem vom
orthodoxen Dogma behaupteten decken muss. Eine davon zu trennende,
von B. aber damit vermengte Frage ist die nach der autoritativen
Bedeutung der objectiven Offenbarung; hier diirfte allerdings die
Kluft eine kaum iiberbriickbare sein. — ZLasson bespricht die
Schriften von Bachmann, Haug und Joh. Miiller, ,Das personliche
Christenthum der paulinischen Gemeinden“. — Holtzmann be-
handelt in seinen, auch formell meisterhaften Aufsitzen die ,Frage
nach der Berechtigung, in religiosen Dingen iiberhaupt von Er-
fahrung zu reden” in demselben Sinne wie in der Naturwissenschaft
oder in der Nationalokonomie u. s. w., principieller und umfassender,
indem er die Isolirung der christlichen Erfahrung mit durchschlagenden
Griinden ablehnt. Unter religioser Erfahrung ist dies zu verstehen,
,dass im Gesammtgebiet unserer Erfahrungen etwas gegeben sei,
was sich nicht aus der Vielheit der innerweltlich wirkenden Ursachen
verstehen lisst, sondern auf eine dariiber hinausliegende, iibergreifende
Einheit, d. b. Gottheit, zuriickgefiihrt werden muss.“ Als solche
Erfahrungen vermag H. nicht das Erlebniss des Gewissens, auch nicht,
wie Wendt, dasjenige der Willensfreiheit zu betrachten; allerdings
handelt es sich bei der religiésen Erfahrung wie bei diesen um innere
oder subjective, nicht fiir alle Menschen ohne Unterschied gleiche
Erfahrung, andererseits nicht um Reflexionen. Als Kriterium gesunder
religiser Erfahrung wird zuniichst, abgesehen von der von Wendt
geltend gemachten, freilich vorsichtig zu verwerthenden Gemein-
giltigkeit und Gemeinverstindlichkeit die diese erst bedingende Ueber-
einstimmung mit dem regelmissigen Weltbilde hervorgehoben. H.
beschreibt vier Gebiete, iiber welche die religiose Erfahrung sich er-
streckt, und deren Verbindung er feinsinnig aufweist. Die erste und
grundlegende Erfahrung ist das Abhingigkeitsbewusstsein, das mit
dem Bewusstsein der Endlichkeit gegebene, dieses iiberhaupt erst er-
moglichende und erklirende, anderseits durch dieses vermittelte und
in’s Bewusstsein gerufene Ergriffensein von der Idee des Unendlichen,
»die kindliche Schauer vor dem Unbegreiflichen, unnahbar Hohen,
vor dem unergriindlichen Rithsel des Daseins.“ Diesem entspricht
als Kehrseite ein iiber die ganze Schopfung ausgegossenes Lebens-
gefiihl; und wie das Endlichkeitsbewusstsein zur andéchtigen Ehr-
furcht unwillkiirlich sich gestaltet, so ist mit den Erlebnissen des
Lebensgliicks ein unabweisharer Drang zum Danke gegeben, der nur
voll befriedigt wird, wenn die Adresse jenes Dankes iiber die end-
lichen Zielorte hinausreicht. Hier wurzelt die Synthese des Religidsen



75] Religionsgeschichte und -Entwicklung. 607

und Sittlichen. Das dritte Gebiet bilden die bei allen besseren
Menschen sich einstellenden Erlebnisse tiefster Niedergeschlagenheit
iiber ihre sittliche Nichtigkeit; diese Gefiihle sind durchaus unter-
schieden von denen, die das Bewusstsein, einer Beurtheilung von
Menschen unterstellt zu sein, hervorruft, sie sind nur moglich, wenn
der Mensch sich erkannt weiss von dem allgegenwirtigen, alles durch-
schauenden Gott. An vierter Stelle verweist H. auf die Zuversicht,
mit welcher der religiose Mensch an die Aufgabe des Lebens heran-,
in den Kampf des Lebens hineintritt, eine Zuversicht, die nur auf
Grund eines Vertrauens auf eine iiberlegene, die Natur beherrschende
Macht bestehen kann. Die beiden letztgenannten Erfahrungen sind
im Christenthum, wenn auch nicht allein, so doch in besonders hohem
Maasse heimisch. Alle Inhalte der religitsen Erfahrung lassen sich
demgemiss ordnen erstlich, je nachdem der Mensch als Creatur iiber-
haupt oder als sittliches Wesen in Betracht kommt, sodann nach
den Gesichtspuncten der Depression und Erhebung. , Hinab und
hinauf bilden zusammen das Bewegungsgesetz des inneren Gefiihls-
lebens iiberhaupt, so auch der religiosen und besonders der christ-
lichen Erfahrung.“ Das Erleben der Ausgleichung dieser Gegensitze
»ist der endgiltige, zusammenfassende Erfahrungsbeweis fiir ein dem
menschlichen Dasein Gehalt verleihendes, gottliches Wirken und Walten,“
Daher ist ,das Merkmal aller abnormen religiosen Erfahrung, dass sie
Hast und Unruhe, das Merkmal aller normalen, dass sie Harmonie und
Frieden schafft. Diese Aufsitze bewegen sich erfreulicher Weise
einmal auf einem psychologisch greifbaren Boden.

4. Religionsgeschichte und -Entwicklung.

a) Principielles.

Apelt, O., iber Ranke’s Geschichtsphilosophie. (GPr. Eisenach, 11—24). —
Barth, Paul, die Frage des sittlichen Fortschritts der Menschheit (Viertel-
jahrsschrift f. wissensch. Philos. 23, 75—116). — Ders., Fragen der Ge-
schichtswissenschaft. I. Darstellende u. begriffliche Geschichte (ib. 323—359).
— Below, G. von, Naturwissenschaft u, Geschichte (AZ. Beil. No. 279). —
Goldstein, J., Untersuchungen zum Culturproblem der Gegenwart. Jenaer
philos. Diss. 94. — Helmolt, H, F., der Stoff einer ,Weltgeschichte* y,
seine Anordnung (AZ. Beil. No. 245). — Kohler, Herm., socialistische Irrlehren
von d. Entstehung des Christenthums u. ihre Widerlegung, 1V, 272. L.
Hinrichs. J 4,40. — Lamprecht, K., die historische Methode des Herrn
von Below. Eine Kritikk. 50. B, Gartner. — Lloyd, A. H., Evolution
evolved: a philosophical criticisme (Monist 9, 197—218). — Medicus, F.
zu Kant’s Philosophie der Geschichte mit bes. Bez. auf K. Lamprecht (f{ant:
studien 4, 60—67), — Naville, Adrien, Pour Vhistoire. A propos de
MM. Goblot et Milhaud (Rev. de Métaph. et de Morale 7, 151—1758), —
o, Religionswissenschaft* ou ,Religionsgeschichie*. A propos d’une nouvelle
revue: Arch. f. Religionswissensch. (Muséon 9N1—-97). — Rickert, Heinr.,
Culturwissenschaft u. Naturwissenschaft. Ein Vortrag. 71. Fr., Mohr. —
Schweiger, L., Philosophie der G:reschichte, Vélkerpsychologie u. Soziologie in
ihren gegens. Beziehungen (Stein’s Berner Studien z. Philos. u. ihrer Gesch, 18).
Bern, Sturzenegger. Jb 1,75. — Swander, J. J., Conservative progress the
law of history IL. (Reformed Church Rev., Apr). — Trawb, G., zur Kritik



608 M. Scneise, Religionsphilosophie u, principielle Theologie. [76

der materialist. Geschichtsauffassung (ZThK. 9, 357—420). — Ders., zur
materialist. Geschichtsauffassung (ChrW. 13, 965—967). — Woltmann, L.,
der histor. Materialismus. Darst. u. Kritik der Marxistischen Weltanschauung.
IX, 430. Dusseldorf, Michels. b 4,50.

Apelt charakterisirt auf Grund der Vortrige von Ranke iiber
die Epochen der neueren Geschichte dessen geschichtsphilosophische
Anschauungen in ihrem Gegensatze gegen die constructive idealistische
Philosophie Fichte’s, Schelling’s und Hegel’s, wie sie in der Ab-
weisung der Idee eines Weltplans und damit eines nothwendigen
Endzweckes der Menschheit als etwas in der wissenschaftlichen Ge-
schichtsforschung anwendbaren, in der Betonung der Freiheit des
Menschen, in der Anerkennung des gleichen Werths verschiedener
Zeitalter und in der Leugnung eines moralischen, der Anerkennung
eines culturellen Fortschritts zum Ausdruck kommen, und hebt die
Verwandtschaft dieser Gedanken mit der Philosophie von Fries hervor.
— In seiner Entgegnung auf den im vorigen JB. besprochenen Auf-
satz von Below’s gibt Lamprecht eine philosophisch begriindete
Vertheidigung seiner methodologischen Anschauungen. Die historische
Methodologie hat sich zu richten nach der jeweilig herrschenden Er-
kenntnisstheorie. Nach dieser aber ist Gegenstand wissenschaftlicher
Erkenntniss wie des Urtheilens iiberhaupt lediglich das Allgemeine,
Typische, Vergleichbare. Dies gilt fiir Natur- wie Geschichtswissen-
schaft. Die Culturgeschichte als die Wissenschaft der typischen ge-
schichtlichen Erscheinungen ist daher die historische Grundwissen-
schaft, wihrend die Erfassung der Personlichkeit nicht in das Gebiet
der Wissenschaft, sondern in dasjenige der Kunst gehort. Die der
historischen Forschung feststellbare Bedeutung der Personlichkeit
muss daher eingeschrieben und fundirt sein in und auf die Be-
deutung der socialpsychischen Factoren (Zustinde). Ebenso operirt
L. gegen v. B. mit der Nothwendigkeit der Anerkennung der All-
gemeingiltigkeit des Causalgesetzes. In seinen kurzen Antworten
HZ. 82, 567 f. und DLZ. 20, 247 f. erklirt v. B., dass die von ihm
gegen L. erhobenen Hauptvorwiirfe durch dessen Broschiire nicht
widerlegt seien. v. B. ist gegeniiber L. entschieden insofern im
Rechte, als letzterer weder der Bedeutung der Personlichkeit gerecht
zu werden, noch durch den Recurs auf die wirthschaftlichen Verhlt-
nisse den Geschichtsverlauf iiberhaupt geniigend zu erkliren vermag,
und als bei seiner Methode vor Allem der wahre Werth der Ge-
schichte, der eben in den individuellen inhaltlichen Erscheinungen
liegt, verloren geht. Andererseits wird man dem Kritiker des Auf-
satzes v. B.s und der Schrift Z.s in LC. 262—264 darin Recht geben
miissen, dass die ,allgemeinen Wahrheiten“ B.s (wie die Tendenz zu
einer reguliren Entwicklung, die Thatsache der Abh'ai.ng1gl_<elt des
inneren Lebens der Nationen von den gegenseitigen Verhiltnissen
der Staaten) und das, was andere als ,historische Gesetze“ bezeichnen,
vielfach wenigstens nicht wesensverschieden sind; nur wire hinzu-
zufiigen, dass in der Aufstellung solcher formalen Gesetze das letate



7 7] Religionsgeschichte und -Entwicklung, 609

und eigentliche Ziel der Geschichtswissenschaft nicht zu sehen ist.
— In letzterer Beziehung fiihrt etwas weiter der Aufsatz des Philo-
sophen Barth iiber ,Fragen der Geschichtswissenschaft. Er stellt sich
zwar auf die Seite Lamprecht’s, hebt jedoch den Unterschied zwischen
der psychischen und physischen Causalitit und die Unmdglichkeit von
Vorausberechnungen und genauer causalen Erklirung des Einzelnen in
der Geschichte hervor, bestreitet auch das Recht der der Kunst dhnlichen
»darstellenden“ Geschichte, wie sie v. Below iibe, nicht. Eine noth-
wendige Ergénzung zu letzterer aber sei die ,begriffliche Geschichte,
wie sie Lamprecht im Auge habe. Dabei handelt es sich aber nach
B. nicht sofort um die Aufsuchung von eigentlichen causalen Ge-
setzen, sondern um Feststellung von empirischen Gesetzen oder
Gleichformigkeiten, d. h. von analogen Erscheinungen, gleichen Ent-
wicklungsphasen, die im Leben verschiedener Vélker zu finden sind
(z. B. wachsende Autonomie der Persénlichkeit, der iiberall sich
zeigende Gang der Religion vom Geisterglauben durch den Animismus,
den naturalistischen Polytheismus, die Gesetzesreligion bis zur Re-
ligion der Gesinnung). Die hohere Aufgabe allerdings bildet die Heraus-
stellung der constant wirkenden Ursachen, die hinter jenen Gleich-
formigkeiten liegen. Das kann nur mit Hiilfe der Psychologxe, und
zwar der allgemeinwissenschaftlichen, nicht (gegen Dilthey) einer
besonderen ,historischen, geschehen. Als ein solches causales Gesetz
nennt B. im Anschlusse an Wundt das der Contrastverstirkung,
wonach die Erscheinungen des #usseren, wie besonders des inneren
Lebens in ihrer Abfolge sich in Contrasten bewegen ; so ist der tiefe
Eindruck, den das Christenthum auf die Menschen der rémischen
Kaiserzeit machte, nur zu verstehen aus dem vollen Gegensatze, in
den es zu ihrer Weltanschauung trat. — @. Below wendet sich in
dem oben genannten Aufsatze gegen Barth und sucht zu zeigen,
dass sowohl die ,empirischen Gleichférmigkeiten nicht den
Charakter der Allgemeingiltigkeit tragen, als auch dass die Causal-
gesetze weder iiberall nachweisbar sind noch die betreffende geschicht-
liche Erscheinung wirklich zu erkliren vermégen. Auch liege eine
zu formalistische Anschauung zu Grunde, ein Vorwurf, der die von
B. erwihnten empirischen Gleichformigkeiten wohl nicht treffen
diirfte. — Auch v. Below hat auf philosophischer Seite einen Bundes-
genossen gefunden und zwar in Rickert, der in seinem klaren und
tiefeindringenden Vortrage von allgemein logischem Gesichtspuncte
aus den von der Naturwissenschaft durchaus unterschiedenen und
dieser gegeniiber selbstindigen Character der historischen Wissenschaft
zu begriinden sucht. R. lehnt die alte, in der Methaphysik wurzelnde
Unterscheidung von Natur- und Geisteswissenschaften ab; vielmehr
handelt es sich fiir ihn nur um eine verschiedene Stellungnahme zu
ein und derselben, néimlich der in unserem Bewusstsein uns ge-
gebenen Wirklichkeit. Einmal kommt diese in Betracht als Natur,
d. h. als das Dasein der Dinge, ,sofern es nach allgemeinen Gesetzen
bestimmt ist¢ (Kant), was ebenso fiir das korperliche wie geistige



610 M. ScuEeme, Religionsphilosophie u. principielle Theologie. [78

Sein gilt. Die Methode der Naturwissenschaft besteht daher in der
Beiseitelassung des rein Individuellen, in der Bildung allgemeiner
Begriffe und Entdeckungen allgemeiner Gesetze. Andererseits heben
sich aus der Gesammtwirklichkeit eine Anzahl von Dingen und Vor-
giangen heraus, die fiir uns eine besondere Bedeutung, einen Werth
besitzen und zwar einen solchen von allgemeingiltigem Charakter,
und die sich unter den Namen Cultur zusammentfassen lassen. Sofern
die Bedeutung eines Culturvorgangs meist gerade auf seiner Eigen-
art beruht, hat hier die historische Methode, d. h. die Darstellung
des Individuellen, Anwendung zu finden; die Culturwerthe aber liefern
dem Historiker das Princip fiir die Auswahl des Wesentlichen aus
der unniibersehbaren Fiille des Stoffs. Es handelt sich in der histo-
rischen Begriffsbildung um die Herausstellung der allgemein be-
deutsamen Erscheinungen und weiter um eine Darstellung der ver-
schiedenen Vorginge als Stadien einer Entwicklungsreihe, als Stufen
fiir die Erreichung eines werthvollen Zieles. Die Giltigkeit objectiver
Culturwerthe nun und die Moglichkeit, dass die Menschheit im Laufe
der Entwicklung dieselben immer klarer erfasse, — woran der
Charakter der Culturwissenschaft als Wissenschaft hingt — ist
letztlich Gegenstand des Glaubens, aber eines Glaubens, den im Grunde
alle theilen und ohne den es iiberhaupt keine Wissenschaft, auch
keine Naturwissenschaft gebe. Troeltsch, ThLz. 24, 375f. erkennt
vieles Berechtigte in der Abhandlung R.s an, vermag jedoch die an-
timetaphysischen Voraussetzungen nicht zu theilen; der Historiker
werde so wenig wie der Naturforscher darauf verzichten wollen, zu
erkliren; die Begriffe der Typen, Tendenzen und der allgemeinen
historischen Krifte seien fiir den Historiker unentbehrlich, und das
Problem des Verhiltnisses von Causalitit und Teleologie in der Ge-
schichte sei ebenso unumgehbar, als es durch eine solche Betrachtung
nicht gelost werde. v. Below, PrJ. 95, 542—551 begriisst die Schrift
von R. freudigst, wihrend Lamprecht, LC. 44, 46, der freilich die
Gedanken R.s in ihrem Unterschiede von der vulgiren teleolo-
gischen Betrachtungsweise nicht vollig scharf erfasst zu haben scheint,
gerade in der Herbeiziehung des Werthprincips das deutlichste Zeichen
des zum wirklichen wissenschaftlichen Denken in grellem Widerspruche
stehenden Charakters der von R. und v. Below vertretenen Ge-
schichtsanschauung sieht. — Aehnlich wie Rickert fordert Nawille
im Gegensatze zu Comte und dessen Nachfolgern die Selbstédndigkeit
und das Recht einer eigenen Methode fiir die Geschichte, diese
allerdings im weitesten Sinne einer Geschichte des Universums ge-
nommen, als fiir die Wissenschaft vom Concreten gegeniiber den
Gesetzes- oder rein theoretischen Wissenschaften. — Medicus zeigt
gegeniiber Lamprecht’s Vorwiirfen, Kant habe die seiner Zeit eigenen
unhaltbaren Voraussetzungen iiber Individuum und Gesellschaft ge-
theilt, und sodann, was das wichtigere ist, durch das Hereintragen
teleologischer Gedanken die Erfahrung nicht zu ihrem Rechte kommen
lassen, einmal, dass Kant nicht die Constanz der individuellen Anlage



79] Religionsgeschichte und -Entwicklung. 611

behaupte, sondern es ihm nur um die Continuitit der culturellen
Entwicklung zu thun sei, sodann, dass die- Annahme, die Geschichte
sei Entwicklung der Menschheit zur Realisation der Moralitit, fiir
Kant lediglich ein, wenn auch ein wenig durch die Thatsachen be-
stitigter Glaube sei, den er fiir die theoretische Erklirung des Ge-
schichtsverlaufs im Einzelnen nicht angewandt wissen wolle. —
Helmolt gibt in Gemeinschaft mit einer grossen Reihe anderer Ge-
lehrten eine neue, auf 8 Biinde berechnete Weltgeschichte heraus,
von der bisher der 1., Allgemeines, Vorgeschichte und die Geschichte
Amerikas und des stillen Oceans umfassende, Band erschienen ist,
und in welcher der Stoff nicht nach chronologischer, sondern nach
ethnographisch-geographischer Weise angeordnet ist. In dem er-
wihnten Aufsatze rechtfertigt H. diese Anordnung und weist zugleich
den Vorwurf ab, als ob durch jene Methode, wie durch die teleolo-
gische Gedanken ausschliessende Betrachtungsweise eine materia-
listische Geschichtsauffassung zur Geltung kommen solle. — Die vor-
treffliche Abhandlung von Z'7aub hat zum Gegenstande die Marxistische
Geschichtsauffassung und die Nuancen und auch Correcturen, die
sie innerhalb der socialdemokratischen Partei erfahren hat. 7. sucht
zunichst aus der Darstellung und den Folgerungen des historischen
Materialismus selbst dessen Unfertigkeit, Unzuldnglichkeit und Fehler-
baftigkeit zu erweisen, ohne ihm eine relative Wahrheit abzusprechen,
wobei klare Ausfiihrungen iiber das Verhiltniss von materiellen und
geistigen, individuellen und socialen Factoren und iiber den Unter-
schied von historisch-empirischer Regelmiissigkeit, die 7. aner-
kennt, und von nothwendiger Gesetzmissigkeit nach Analogie der
Naturgesetze, die er bestreitet, gegeben werden. Sodann sucht 7.
zu zeigen, wie sich die materialistische Geschichtsauffassung gegen-
iiber den Thatsachen des sittlichen und religitsen Lebens und dem
Bediirfnisse nach einer befriedigenden Geschichtsphilosophie als eine
vollig ungeniigende Betrachtungsweise darstellt. Was die Geschichts-
philosophie betrifft, so erkennt 7. allerdings in dem Aufsatze in
ChrW. an, dass die materialistische Geschichtsauffassung -gegeniiber
demjenigen historischen Betriebe, der alles Geschichtliche mit der
gleichen Genauigkeit und Pietit untersuche, dadurch aber den Sinn
fiir Werthe in der Geschichte ertdte, einen anregenden geschichts-
philosophischen] Zug vertrete, das eigentlich Werthvolle in der Ge-
schichte aufsuche und nach dem Sinne der Geschichte frage. — Die
Abhandlung von Bawth iber den sittlichen Fortschritt ist darum
bemerkenswerth, weil hier gegeniiber der Ansicht Buckle’s, wonach die
sittlichen Grundsitze und Gefithle unwandelbar seien und nur der
Fortschritt des Wissens als Ursache sittlicher Veriinderungen be-
hauptet wird, ausgefiihrt wird, dass die sittlichen Grundsitze und Ge-
fiihle im Sinne stetigen Fortschritts sich dindern, u. damit die Selbst-
stindigkeit und Eigenkriftigkeit des sittlichen Lebensgebiets, das ja
mit dem religigsen auf das Engste zusammgehort, gewahrt wird. —
Auf das Problem des Sinnes der Geschichte und des Verhsltnisses



612 M. Scnems, Religionsphilosophie u. principielle Theologie. [80

von Geschichte und absoluten Grossen fiihrt die sehr beachtenswerthe
Dissert. v. Goldstein, der sein Thema wesentlich in der Form einer
vom Standpuncte der Philosophie Eucken’s gegebenen kritischen Be-
sprechung des Werkes von A. Vierkandt ,Natur- und Culturvilker“
(vgl. JB. XVII, 572—574) behandelt. Er zeigt, wie die Thatsache
der Cultur, das damit gegebene Auftreten absoluter Werthe und
die Betrachtung des Geisteslebens als Kern und Ziel der Wirklichkeit
sich nicht, wie dies Vierkandt durchfiihren zu konnen glaubt, ver-
einigen lassen mit einer immanent-psychologistischen und den speci-
fischen Unterschied von Natur und Geist in Folge eines evolutio-
nistischen Spinocismus vermischenden Betrachtungsweise, sondern als
nothwendige Grundlage eine Metaphysik voraussetzen, die dem Geistes-
leben eine kosmisch-centrale Stellung sichert und es als Ausdruck
einer objectiven Weltvernunft fasst, die also an die Position der
clagsischen Philosophie (Kant, Fichte, Hegel) ankniipft und sie in
selbstindiger Weise. weiterfilhrt. Denn absolute Werthe bedeuten
etwas dem Natiirlichen gegeniiber qualitativ Neues und Selbstindiges,
und Geistesthatsachen, wie Religion, Ethik, Recht, Logik, Aesthetik
weisen iiber ihre Seinsweise als psychische Phinomene hinaus und
beanspruchen iiberindividuelle objective Giltigkeit, machen Aussagen
itber Sinn und Vernunft der Welt. Findet die Cultur nicht ihre
Stiitze in einer solchen Weltanschauung, wird vielmehr letztere verneint,
dann ist das folgerichtige die Aufhebung der Cultur (Nietzsche).
Unter Verzicht auf jene Weltanschauung und unter Voraussetzung
des Standpuncts der Immanenz und des Psychologismus die Cultur
aufrecht erhalten zu wollen, sei es mit Hilfe des praktischen Idealis-
mus, von Gefiihls- und Willenspostulaten, Werthurteilen u. s. w. (8o
Paulsen, Wundt, Vierkandt, Ritschl), sei es durch die Berufung
auf den socialen Nutzen (so Stein), geht nicht an, da es iiber den
Relativismus nicht hinausfiihrt. Allerdings gibt &. keine genauere
Darlegung seiner Metaphysik und der Begriindung der einzelnen
Werthe in ihr, sondern erhebt mehr allgemeine, wenn auch berech-
tigte, Forderungen. Trefflich sind die Ausfiihrungen iiber die Art,
wie allein der Entwicklungsbegriff in den Geisteswissenschaften ver-
wandt werden darf, iiber das Verhiltniss von Geschichtlichem und
Ewigem. (Vgl. A. Hoffmann, PrM. 3, 410f).

b) Die religitése Entwicklung.

Anderson, R., the Buddha of Christendom. 342, Lo., Hodder. 5 sh. — Bender,
W., Mythologie und Metaphysik. Grundlinien einer Geschichte der Welt-
anschauungen. 1. Bd. Die Entstehung d. Weltanschauungen im griech. Alter-
thum. 288, St., Frommann. — McCabe, J., Religion of the twentieth cen-
tury. 102. Lo., Watts. 1 sh. — Carus, P., Buddhism and its Christian
critics. II, 316, 'Chi, The Open Court Pub. Co. # 1,25. (Auch Lo., Paul.
2 sh. 6 d.) — Crane, T., the religion of to morrow. VII, 867. Chi., Stone.
8 1,50. — Pwald, Paul, wer war Jesus? Ein Vortr. 36. L., Deichert.
M —60. — Garin, P., Religion u. Moral (AZ. Beil. No. 18}5—187{. —
Hammerstein, P. von, die Zukunft der Religionen. VII, 180. Trier, Paulinus-



81_] Religionsgeschichte und -Entwicklung. 613

Druckerei 1898. M 2. — Hardwicke, W., Evolution of Man: his religious
systems and soc. customs. 316. Lo., Watts. 5 sh. — Harnack, 4., die
Bedeutung der Reformation innerh. d. allgem. Religionsgeschichte (ChrW. 13,
7—9. 26—29. 50—52. 75—T7. 99—101, 123—125). — Ders., als die Zeit er-
fallet war (ib. 13, 1202-—1204). — Mikalowitsch, N., die Gottwerdung des
Menschen. Ein Beitr. z. Entwicklungsgeschichte d. Menschheit. 116. ~Chi.,
Koelling & Klappenbach. At 2. — Remus, 7., Christus od. Mohammed, wer
soll siegen? 111. B., Akad. Buchh. it 2. — Schroeder, L. v., Indiens
geistige Bedeutung fir Europa (AZ. Beil. No.151). — Strong, D. M., Meta-
physic of Christianity and Buddhism: a symphony. 144. Lo., Watts. 2 sh.
6 d. — Troels- Lund, Himmelsbild u. Weitanschauung im Wandel der Zeiten.
Uebers. v. L. Bloch. V, 286, L., Teubner. J 5. — Wagner, G., die
heidnischen Culturreligionen u. d. Fetischismus. E. Beitr. z. vergleich. Relig.-
gesch. IX, 127. Heidelberg, Winter. Ji 2,40.

Bender sucht in die inneren Motive der verschiedenen Welt-
anschauungen einzudringen und beurtheilt letztere von einem Stand-
puncte aus, der nicht bloss die abstracte Weltverneinung, sondern
jedes iiber die Welt, die Cultur Hinausgehen zn verwerfen scheint.
Vgl. Paul Wendland, ThLz. 24, 713—716. — Harnack’s geistvolle
und bedeutsame, gegen die Betrachtungsweise Duhm’s und der diesem
Folgenden gerichtete Aufsatzreihe ist auch hier zu erwihnen, weil
H. wichtige Gesichtspuncte fiir das historische Problem der Religions-
philosophie bietet. In der Gegeniiberstellung des vom Katholicismus
vertretenen Religionsbegriffs, wonach Enthusiasmus und Askese das
Wesentliche in der Religion sind, und des von der Reformation
wieder an das Licht gebrachten und von Jesus original verkiindeten,
wonach das Wesen der Religion im Erlosungs- und Vorsehungsglauben
besteht, kommen die beiden entscheidenden Stufen der religions-
geschichtl. Entwicklung iiberhaupt, die Naturreligion und die ethische
Religion zur Darstellung. Ebenso wird hervorgehoben, wie einer-
seits der Religionsbegriff des Evangeliums nur durch Riickgang auf
seine Vorstufen richtig verstanden werden kann, weil gerade das
innerlichste Element der Religion, dass Bewusstsein einer iiber-
weltlichen Kraft und eines tiberweltlichen Verhiltnisses, nur
so in ein helles Licht geriickt werden kann, dass also eine allgemeine
religionsgeschichtl. Betrachtung des Christentums vom entwicklungs-
geschichtl. Standpunct aus schlechthin nothwendig sei, wie aber auch
andererseits nicht vergessen werden darf, dass ,die Entwicklung doch
picht nur in auf- und_absteigenden continuirlichen Linien verlduft,
sondern sich an den Knotempuncten zu Metamorphosen steigert,
dass also die Versittlichung der Religion nicht als die Echtheit der
Religion beeintrichtigend erklirt werden darf, weil urspriinglich die
Religion nichts mit der Sittlichkeit zu thun gehabt habe. — Der an
zweiter Stelle genannte Aufsatz dess. ¥f.’s berichtet iiber die neu-
entdeckte, auf den Kaisercult beziigliche Inschrift von Priene, die
wiederum ein Zeugniss ist fiir das Recht der Einreihung des Christen-
thums in die allgemeine Rehgmnsgeschichte. — In Bezug auf eine
etwaige Verdringung des Christenthums durch den Buddhismus ur-
theilt der Wiener Indologe ¥. Schréder: eine ernste Gefahr fiir

Theolog. Jahreshericht XIX. 40



614 M. Scurise, Religionsphilosophie u. principielle Theologie. 82

das Christenthum kann der Buddhismus schon darum nicht bedeuten,
weil die einzige Voraussetzung, unter der es einen Sinn hat, Buddhist
zu werden und bei Buddha Erlsung zu suchen, ndmlich der Glaube
an die Seelenwanderung bei uns fehlt und wohl nie in Europa herr-
schend werden diirfte. Ebenso erklirt Sck. den jetzt oft angepriesenen
indischen ,Occultismus“ und angeblichen ,Geheimbuddhismus® fiir
Schwindel. Dagegen meint er, dass die brahmanische Moral der
Selbstiiberwindung ein méchtiger Bundesgenosse sein werde in dem
zukiinftigen Kampfe gegen die brutal-egoistische Herrenmoral. Un-
gerecht ist Sch. gegen Seydel: dieser hat nicht behauptet, ,dass
das Christenthum als ein Ableger der Buddhalehre zu betrachten sei,
—— vielmehr hat er den Unterschied des buddhistischen und christ-
lichen Princips durchaus festgehalten — sondern nur, dass auf eine
Reibhe von evangelischen Erzihlungen die buddhistische Literatur von
Einfluss gewesen sei; dies aber in das Reich der ,Fabeleien“ zu ver-
weisen, diirfte schon auf Grund dessen, was Sch. selbst iiber den
Einfluss Indiens auf die semitische und iibrige arische Cultur aus-
filhrt, nicht ohne Weiteres angehen. — Die Aufsitze Garin's
enthalten eine interessante, von geschichtsphilosophischen Erwigungen
aus erfolgende Vertheidigung der Ueberlegenheit, ja Absolutheit des
Christenthums, speciell nach seiner moralischen Seite, gegeniiber dem
Buddhismus, Schopenhauer und Nietzsche. — In Hwald’s Vortrage
finden sich auch Vergleichungen Jesu mit anderen Religionsstiftern.
— Wagner bringt nach Jeremias (ThLBI. 20, 498) die gegenwirtigen
hoheren und niederen Religionen in ihrer Entartung und Propadeutik
fir das Christenthum zur Darstellung in unselbstindiger und zum
Theil schiefer Weise.

¢) Absolutheit des Christenthums und Supranaturalismus.

Barbier, E., la théorie évolutive en face du dogme catholique et de ses formules.
33. Arras, Sneur-Charruey. — Bois, H., le surnaturel. D’aprés M. Chapuis
(RThQR. 8, 66—116. 188—247). — Boulay, N., l'évolution et le dogme. 20.
P., Sneur-Charruey. — Chateaubriand, le Genie du christianisme. 1V, 655.
P., Hachette. fr. 3,50. — Crothers, S., history a teacher of liberal religion
(NW. 8, 215—277). — Emde, R., Jesus v. Nazareth — Prophet od. Messias ?
Vortr. 31, Osnabrick, Hoppenrath. b —50. — Emery, L., le miracle et
le surnaturel. 42. Lausanne, Rouge. fr. —,60. — Fornerod, A., l'université
de Lausanne. La vie chrétienne et le surnaturel. 22. Ebda. fr. —30. —
Goix, A., le surnaturel et le miracle (Ann. d. phil. chrét, mars., avr., juil).
— Gottschick, J., neue Propheten? (ChrW. 13, 1086—89). — Jones, E.
Griffiths, Ascent through christ. study of doctrine of Redemption in the light
of theory of evolution. XXVI, 469. I.o., Bowden. 7 sh.6d. — Lescouer, L.,
Ceux qui ne croient pas au miracle (Ann. d. phil. chrét., déc.). — Lyttleton,
A. T., the place of miracles in religion. 154. N.-Y.,, Scribner. # 2. —
Muller, Eug., das Wunder u. d. Geschichtswissenschaft. (Aus Compte-rendu
du 1V congrés scient. intern. des Cathol. Fribourg (Suisse), St. Paul. 1898)
— Pfleiderer, O., das Recht der Entwicklungstheorie in der Religions-
wissenschaft (ZMR. 14, 4—11). — Richards, Geo. W., the change in the
conception of the supernatural as affected by the progress of scientific Know-
ledge (Reform. Church Rev. 173—189). — Schiller, Judenthum u. Christen-
thum (BG. 35, 391—396). — Seiss, J. A., questions concerning miracles (LChR,



83] Religionsgeschichte und -Entwicklung. 615

185—193). — Snell, M. M., the practical value of the science of comparative
religion (BW. 13, 88—93). — Steude, E. G., der Anstoss des Wunders (BG.
35, 195—210). — Surbeld, les frontiéres du sur-naturel (Sciences Cath. 769
bis 781). — Veit, W., Religionsgeschichte u. Frommigkeit (ChrW. 13, 991
bis 998).

Pfleiderer legt zunichst gegeniiber Warneck dar, dass durch
die Anwendung der Entwicklungstheorie auf das religiose Leben der
Menschheit Recht und Pflicht der Mission nicht nur nicht in Frage
gestellt, sondern vielmehr begriindet werde, und zeigt sodann, dass
mit dieser Theorie auch die Anerkennung des Offenbarungscharakters
der Religion vereinbar sei, wofern nur nicht der Begriff der Offen-
barung in dem hergebrachten #usserlich supranaturalistischen, den
Factor des Menschlichen und Relativen ausschliessenden Sinne auf-
gefasst werde, was freilich sogar gegeniiber der Person Jesu nicht
durchfithrbar sei. — Interessant ist die Debatte zwischen VPeit und
Gottschick. V. zeigt, dass die geschichtl., die Welt in ihren Ver-
dnderungen beobachtende und damit das Absolute auflosende Be-
trachtung an zwei Puncten mit der bisherigen Theologie in Spannung
gerathen musste, dem Dogma und Kanon. Beziiglich des Ersteren
ist besonders in Harnack’s Dogmengeschichte die geschichtliche Be-
dingtheit und der relative Werth desselben classisch dargestellt und
auch entscheidend begriindet worden, sofern das Dogma Ausdruck
der griechischen Frommigkeit ist, die christliche Frommigkeit sich
aber seitdem ge#ndert hat. Beziiglich des Kanons ist gegeniiber den
literarhistorischen Untersuchungen die Frage nach dem Verhiltniss
der Frommigkeit desselben zu der unsrigen seltener erértert worden,
und wenn es geschah, constatirte man wohl den Abstand gewisser
Seiten der alttestamentl. Frommigkeit von der unsrigen und die Un-
annehmbarkeit der Beweisfiihrungen des Paulus und der Ausdeutungen
des Hebrierbriefes, aber — und das war vor Allem die Grundlage
der Theol. Ritschl’s — in dem geschichtl. Christus glaubte man eine
absolute, auf die Gegenwart und alle Fragen derselben unmittelbar
iibertragbare Grosse zu besitzen. Weitere geschichtl. Untersuchungen,
besonders neuerdings Naumann’s ,Asia“ belehrten aber iiber die Ge-
bundenheit Jesu an die Gedanken und den Culturzustand seiner Zeit
und seines Volkes, an Verhaltnisse, die uns so fremd gegeniiberstehen.
Diesem ernsten Problem durch den Recurs auf den erhthten Christus
entgehen zu wollen, fithrt in Leerheiten und willkiirliche subjectivis-
tische Speculationen, vielmehr ergibt eine genauere Untersuchung,
dass die personliche Frommigkeit des historischen Jesus, sofern es
sich lediglich um das Verhiltniss von Gott und Einzelseele handelt,
den Charakter der Absolutheit, des fiir alle Zeiten und Zustinde
Passenden trigt oder wenigstens tragen kann. (Damit kommt V.
factisch auf den Begriff des christlichen Princips hinaus, obwohl er
das ablehnt.) Sofern es sich aber um geligiose Weltanschauung und
Weltbeurtheilung handelt — und dies gehort nothwendig zu jeder

rémmigkeit — vermag uns Jesus, der die politischen, socialen und
40*



616 M. Scueir, Religionsphilosophie u. principielle Theologie. [84

sonstigen culturellen Verhéltnisse von paldstinensischem Standpunct
aus beurtheilte, keine Klarheit und Sicherheit zu geben. Also: wir
brauchen neben Dogma und Kanon, neben dem Jesus der Evangelien
lebendige, frisch fliessende Offenbarung fiir die Fragen unserer Zeit,
fiir unsere Stellungnahme zu unserer Cultur, zu den wirthschaftlichen
Kimpfen, zum modernen Beruf, zur Politik, zum Krieg. . rdumt
ein, dass der Ausdruck der christlichen Frommigkeit im N. T. und
auch bei Jesus selbst geschichtlich bedingt sei und uns nicht mehr
unmittelbar leiten konne, besonders in Bezug auf die concreten sitt-
lichen Aufgaben. Aber alles Uebrige bei V. sei irrefiihrende Be-
leuchtung. Semler habe jene Wahrheit schon ausgesprochen, sie sei
auch von Ritschl und dessen Schule ausdriicklich beriicksichtigt worden;
das sittliche Motiv und Ziel, das nach Ritschl aus der Offenbarung
Gottes in Christo sich ergebe, bleibe unberiihrt von dem Wechsel
der concreten Verhiltnisse. Ferner sei die von V. geschilderte Lage
nicht verzweiflungsvoll, weil sie oftmals in der Kirche schon vor-
handen gewesen sei, vor Allem aber, weil wir durch die Reformation
den Standpunct der Gesetzesethik iiberwunden haben, daher nach
keinen directen gottlichen Einzelanweisungen verlangen, sondern ge-
wiss sind, dass uns durch die Einigung der Gesinnung mit Christus
und Gott die Kraft geschenkt ist, in allen Lagen selbstindig zu er-
kennen, was der Wille Gottes in ihnen fordert. Daher ist auf keine
neue Geistesausgiessung zu harren. Gerade aber, dass Christus ganz
den concreten Verhiltnissen gemiss lehrt und handelt, macht uns
das christl. Princip als Triebkraft eines wirklichen Personenlebens
erst recht eindriicklich. Meines Erachtens hat G., wenn auch seine
Ausfiilhrung etwas doctrindren Charakter trigt, im Princip Recht,
sofern doch ein wesentlicher Unterschied besteht zwischen der Con-
ception einer neuen religiosen Grundanschauung und der immer von
neuem zu iibenden Anpassung derselben an verinderte Culturverhilt-
nisse. Die Religionsgeschichte gibt aber die noch verwickelteren
Fragen auf nach der Absolutheit des Princips iiberhaupt und nach
der Bedeutung der Person Jesu fiir Garantirung der Wabrheit und
Absolutheit des Princips. — Bois gibt Fortsetzung und Schluss
seiner bereits im vorigen Jahre begonnenen, gegen Chapuis’ Buch
(vgl. JB. XVIII, 520—522) gerichteten Aufsitze, die ungemein breit
geschrieben sind und in denen eine sehr heftige und theilweise so-
phistische Art der Polemik herrscht. B. fiihrt aus: das Wunder ist
keine Durchbrechung der Naturgesetze, sondern nur eine auf Grund
eines besonderen Willensentschlusses Gottes erfolgende Aenderung
des natiirlichen, durch Gottes allgemeinen Willen gesetzten Laufes
der Dinge, wobei Gott die Naturgesetze nicht aufhebt, vielmehr sie
beniitzt und nur mittels ihrer einen anderen Effect hervorbringt, als
fiese selbst spontan hervorgebracht hitten. Dieses Eingreifen Gottes
iegt ganz auf derselben Linie wie die Verinderungen, die der Mensch
vermoge seiner Freiheit in der Natur bewirkt, seiner Maglichkeit
steht also nichts entgegen. Die Nothwendigkeit der Annahme einer



85] Historisch-Kritisches. 617

Intervention Gottes ergibt sich aber, wenn man nicht wie Ch. dem
fatalistischen Determinismus und einem pantheistischen und deistischen
Gottesbegriff - verfallen, sondern den lebendigen Gott des Evangeliums
festhalten will. Denn unversusserlich gehort mindestens zum Christen-
glauben die Annahme von directen iibernatiirlichen Einwirkungen
Gottes auf das geistige Leben des Menschen (Gnadenmittheilung, In-
spiration, Wiedergeburt, Erhorung der auf geistliche Giiter gerichteten
Bitten). Allerdings behauptet auch Ch. ein solches innerliches oder
moralisches Uebernatiirliches, aber das kommt auf rein natiirlich be-
dingte und nur einseitig vom menschlichen Subjecte geleistete Be-
wegungen auf das Uebersinnliche hinaus. Die Behandlung der
Wunder Jesu bei Ch. erklirt B. als lediglich von aprioristischen Ge-
sichtspuncten geleitete. Es ist zuzugeben, dass B. betreffs des ,inner-
lich Uebernatiirlichen den wunden Punct bei Ch. gefasst hat; dieses
wird durch die Annahme von zweierlei Betrachtungsweisen, von denen
die eine, die wissenschaftliche, auf das Einzelne, die andere, die re-
ligiose, auf’s Ganze geht, und durch den Dualismus zwischen phinome-
naler und iibersinnlicher Welt noch nicht geniigend gesichert. Anderer-
seits ist die Anschauung von B. wegen der viel zu anthropomorphen
Gottesvorstellung und der Missachtung der psychologischen Gesetzméssig-
keit unannehmbar, ebenso muss die auch sonst mannigfach iibliche Recht-
fertigung der Wunder durch den Hinweis auf die menschlichen Frei-
heitsthaten bei genauerer Erwigung hinfallen. — Schiller will am
Verhiltniss Jesu zum Judenthum zeigen, dass gerade die griindlichste
Forschung auf religionsgeschichtlichem Gebiete die Annahme eines
Hineinragens der gottlichen Offenbarung als nothwendig erweist, und
die bloss zeitgeschichtl. Erklarung nicht ausreicht. Sch. weist zu-
gleich darauf hin, dass auch der Protestantismus noch nicht frei von
jid. Wesen sei, dessen Abstreifung seine grosse Zukunfsaufgabe sei.

5. Historisch-Kritisches.
a) Philosophen.

Barb;g dAurevilly, J., Philosophes et écrivains religieux. P. fr. 3,50. — Bode,
., Meine Religion. Mein polit. Glaube. Zwei vertrauliche Reden von Goethe.
Zus.gestellt u. hrsg. (Aus PrJ.). B., Mittler. Jl 1. — Bonus, A., Nietzsche
u. Lagarde (ChrW. 13, 562—571). — Creighton, J. E., American Current
Literature on Kant (Kantstud. 3, 148—159). — Déring, A., Kant’s Lehre
v. hochsten Gut. E. Richtigstellung (ib, 4, 94—101). — Dosrner, Aug.,
Kant’s Kritik d. Urtheilskraft in ihrer Bez. z. d. beiden anderen Kritiken u.
z. d. nachkantischen Systemen (ib. 4, 248—285). — Fisler, R., Worterbuch
d. philos. Begriffe u. Ausdriicke; quellenméissig bearb. VI, 956. B., Mittler.
— Eucken, R., die Lebensanschauungen d. grossen Denker. FEine Ent-
wicklungsgesch. d. Lebensproblems d. Menschheit v. Plato bis z. Gegenwart.
3. umgearb. Aufl. XII, 492. L. Veit. M 10. — Festugiére, P., Kant et le
probléme religieux IL (Ann. d. phil. chrét, 267—284). — Fischer, Kuno,
Gesch. d. neueren Philos. Jubilaumsausg. 8. Bd. Hegels Leben, Werke u.
Lehre. 3. u. 4. Lief. S. 289—576, Heidelberg, Winter. 2 Ab 3,60. —
Ders., dess. Werkes 5. Bd. Imm. Kant u. seine Lehre. 2. Thl. Das Ver-
nunftsystem auf d. Grandl. d. Vernunftkritik. 4. neubearb. Aufl. XVI, 640.



618 M. Scuerse, Religionsphilosophie u. principielle Theologie. (86

Ebda. b 16. — Ders., dess. Werkes 7. Bd. Schelling. 832. Ebda. —
Fligel, 0., Kant u, d. Protestantismus (ZPhP. 6, 433—469). — Frominel,
Otto, das Verh. v. mechanischer und teleologischer Naturerklirung bei Kant
u. Lotze. Philos. Diss. Erlangen 1898. 68. — Fullerton, G. St., on
Spinozistic Immortality (Public. of the Univers. of Pensylvania. Series in
Philos. No. 8). X, 154. Bo., Ginn & Co. — Gramzow, O., Friedr. Eduard
Beneke's Leben u. Philosophie. Auf Grund neuer Quellen krit. untersucht.
Philos. Diss. Bern. VII, 284, — Grandmaison, L. de, 1a religion de I'égoisme.
Et. sur F. Nietzsche. (Etud. publ. par la Comp. d. Jés. 798—817). — Grea-
ves, R. H., Matthew Arnold, Froude and Hume on miracles (Indian Evang.
Rev. Apr.). — Gregory, D. S., Herbert Spencer ,our great philosopher*
versus the known god. (PrRR. 98—129. 267—284. 413—440). — Grinun, Ed.,
das Problem Fr. Nietzsche’s. 264. B., Schwetschke. JM 4. - Grzymisch, S.,
Spinozas Lehre v. d. Ewigkeit u. Unsterblichkeit. V, 59. B., Calvary. /i 1,60.
— Hanne, J. R., Teichmiiller’s neue Grundlegung d. Philosophie. Eine
Skizze. (PrM. 3, 1—18.) — Hartmann, Ed. v., Geschichte d. Meta-
physik. 1. Thl. XIV, 588. L., Haacke. Jl 12. — Heman, F., Paulsen’s
Kant (ZPhKr. 114, 254—282). — Heumann, G., das Verhiltniss d. Ewigen
u. d. Historischen i. d. Religionsphilos. Kant’s u. Lotze’s. Philos. Diss. Er-
langen 1898. 88. — Hollmann, G., Prolegomena zur Genesis d. Religions-
philosophie Kant’s (Altpreuss. Monatsschr. 36, 1—73. S. 1—36 Philos. Diss.
Hl). — Jasper, J., Leibniz und die Scholastik. Philos. Diss. L. 76. —
Krause, Alb., Gustav Glogau (ChrW.13, 339—343). — Kronenberg, M.,
moderne Philosophen. Portraits u. Charakteristiken. Inh.: H. Lotze. F. A.
Lange. Vikt. Cousin. Ludw. Feuerbach. M. Stirner. XI, 221. M., Beck.

M 4,50. -- Lichtenberger, H., die Philosophie Fr. Nietzsche’s, iibers. von
E. Forster-Nietzsche. LXIk, 216. Dr., Reissner. Jl 4. — Liilmann, C.,
Kant’s Anschauung vom Christenthum (Kantstud. 3, 106—129). — Ders.,

Fichte's Anschauung v. Christenthum (ZPhKr. 113, 38—64). — Maisonneuve,
L., les idées de Fr. Nietzsche (Bull. d. litt. éccles. 1, 197—214). — Marcus,
E., die exakte Aufdeckung des Fundaments d. Sittlichkeit u. Religion u. die
Construktion der Welt aus d. Elementen des Kant. Eine Erhebung d. Kritik
d. reinen u. prakt. Vernunft zum Range d. Naturwissensch. XXXI, 240 u.
161. L., Haacke. Jt 8. — Mengel, W., Kant's Begriindung der Religion.
Philos. Diss. L. 86. — Meyer, Mart., Ludw. Feuerbachs Moralphilosophie
i. ibrer Abhangigk. v. seinem Anthropologism. u. seiner Religionskritik. Philos,
Diss. B. 83. — Mdbius, P. J., uber Schopenhauer, III, 264. L., Barth.
M 4,50. — Nawmann, O., Friedr. Nietzsche’s antichristliche Philosophie
(NKZ. 10, 582—602. 670—686). — Neumann, Arno, Lichtenberg als Philo-
soph u. seine Beziehungen z. Kant (Kantstud. 4, 68—93). — Nostiz- Rieneck,
R. v., der neuentdeckte Kénigsberger Friede (StML. 245—258). — Ders.,
Autoritatsglaube u. ,Idiotismus®. E. zweites Wort d. Abwehr wider Prof.
Paulsen (ib. 475—495). — Oppeln Bronikowski, Friedr. v., Nietzsche
u. d. Lehre v. d. Ewigen Wiederkunft (AZ. Beil. No. 205). — Pape, Geo.,
Lotze’s religivse Weltanschauung (Philos. Diss. Erlangen). 94. B., Skopnik.
b 1,50, — Parodi, D., la philosophie de Vacherot (Rev. de Métaph. et de
Mor. 7, 463—502. 732—750). — Paulsen, Friedr., Kant, der Philosoph
des Protestantismus (Aus Kantstud. 4, 1—381). 40. B., Reuther & Reichardt.
MM —,60. — Ders., J. G. Fichte im Kampf um d. Freiheit des philos. Denkens
(Deutsche Rundsch. 99. 66—76). — Powell, E. E., Spinoza’s Gottesbegriff
(Abhandlungen z. Philos. u. ihrer Gesch. Hrsg. v. Benno Erdmann. 12). X,
113. HL, Niemeyer. Jl 3. — Rawusch, Erwin, Religion u. Aesthetik bei
Jak. Friedr. Fries. E. Darst. seiner relig.-asthet. Weltansch. u. ihrer Weiter-
entwicklung in Philos. u. Theol. Philos. Diss. L. 1898. 68. — Reinhardt, E.,
Lotze’s Stellung zur Offenbarung. Philos. Diss. B. 1898. 54. — Rickert,
Heinr., Fichte’s Atheismusstreit u. d. Kant'sche Philos. E. Sakularbetrachtg.
(Aus Kantstud. 4, 137—166). 1V, 30. B., Reuther & Reichardt. — Robert-
son, J. M., a short history of free thought ancient and modern. XI, 447,
Lo., Sonnenschein. 7 sh. 6 d. — Rocholl, R., Viktor von Strauss u, Torney.



87 ] Historisch-Kritisches. 619

(NKZ. 10, 603—633). — Scherer, C. Chr., der biologisch-psychologische
Gottesbeweis bei Hermann Samuel Reimarus. Eine philosophiegeschichtliche
Studie. 27. Wii., Gobel. — Schultze, Firitz, Stammbaum der Philos. Tabell.-
schemat. Grundriss d. Geschichte d. Philos. v. d. Griechen b. z. Gegenwart.
2. durchaus umgearb. u. verm. Aufl. 165 u. 30 Tafeln. L., Haacke. Jt 8.
— Schwabe, Paul, Michel de Montaigne als philos. Charakter. E. Beitr.
z. Culturgesch. d. Renaiss. Philos. Diss. L. 18). — Schweitzer, Alb., die
Religionsphilosophie Kant’s v. d. Kritilk d. reinen Vernunft bis z. Religion
innerh. d. Grenzen d. blossen Vernunft. VIIL, 325. Fr, Mohr. o 7. —
Sell, Karl, Goethe’s Stellung zu Religion u. Christenth. Vortr. m. Erliut.
104. Ebda. J 1,80. — Sémmel, G., Kant u. Goethe (AZ. Beil. No. 125
bis 127). — Straub, J., Kant u. d. natirliche Gotteserkenntniss (Philos. Jhrb.
12, 3. u. 4. H). — Vincent, A., Michelet et une nouvelle forme de la religion
naturelle (Thése). 80. Montauban, Granié. — Waterman, W. B., Kant’s
Lectures on the Philosophical theory of Religion (Kantstud. 3, 301—310). —
Ders., the Ethics of Kant’s Lectures on the Philosophical Theory of Religion
(ib. 415. 416). — Weenrts, H., Vergleichende Untersuchung d. Religionsphilos.
Kant’s u. Fichte’s. Philos. Diss. Erlangen. 382. — Windelband, W., die
Geschichte d. neueren Philos. i ihrem Zusammenh. mit d. allg. Cultur u. d.
bes. Wissenschaften dargest. 2. Aufl. 2 Bde. VIII, 591 u, VII, 408. L.,
Breitkopf & Hartel. — Wymneken, G. A., Kant's Platonismus (MCG. 8,
101—119). — Ziegler, Theob., die geistigen u. socialen Strémungen des
19. Jhrhs. VIIL, 714, B, Bondi. Jt 10. (Das 19. Jhrh. in Deutschlands
Entwicklung. Hrsg. v. Paul Schlenther. 1. Bd.)

Das Verfahren des Worterbuchs von Fisler besteht darin, dass
zu den einzelnen philosophischen Begriffen und Problemen die Be-
stimmungen und Ausfiihrungen, die dieselben bei den verschiedensten
Autoren vom Alterthum bis in die Gegenwart gefunden haben, moglichst
dem Wortlaute nach registrirt werden. Bei den auf die Religions-
philosophie beziiglichen Artikeln wire etwas grossere Reichhaltigkeit
und Riicksichtnahme auf die modernen Fragestellungen erwiinscht
gewesen. — Das hochbedeutsame Werk Windelband's hat nur im
Einzelnen Verbesserungen erfahren. — Kuno Fischer bringt, nach
ThLBr. 22, 121—122 (Gloatz), Schelling’s Lehre, im Unterschiede
von der Darstellung bei Ed. v. Hartmann (Sch.’s Phil. System 1897),
in genetischer Form zur Darstellung. Zu den bisher erschienenen
Lieferungen iiber Hegel vgl. W. Dilthey, DLZ. 1900, 21, 20—25 und
Beil. 1—8. F. will die Frage iiber den Wahrheitswerth der Begriffe
und Denkmittel, unter die Hegel die Wirklichkeit bringt, wieder in Fluss
bringen. — In dem herrlichen Buche von Eucken, das erfreulicher
Weise schon eine 3. Aufl. erlebt hat, ist die Form klarer, einfacher
und fliissiger gestaltet worden, inhaltlich hat es eine Bereicherung
besonders durch die Neuhinzufiigung eines Abschnittes iiber die Ro-
mantik erfahren. Vgl ThLBr. 22, 321 f. (Siebert); ThLBI. 1900, 21,
257—259 (IL'hieme). — Ed. v. Hartmann’s Arbeit beginnt mit
der griech. Philosophie und reicht bis Kant; mit diesem beginnt der
1900 erschienene 2. Bd. — In der Schrift Robertson’s werden
nach LC. 1395 f. die dem Christenthum Oppositionellen aller Zeiten
kurz, ohne tieferes Eindringen, notirt. — Das Buch von Kronen-
berg wird von Elsenhans, ThLz. 24, 471 473, gelobt. — Zu Ziegler
vgl. Troeltsch im vorigen JB. (XVIII, 528). — Die Arbeit Schwabe’s



620 M. Scurise, Religionsphilosophie u. principielle Theologie. [88

beschéftigt sich in ihrem 1. Theile im Wesentlichen mit dem Conflict
zwischen Glauben und Wissen, Mittelalter und Renaissance, kirchl.-theol,
und philos. Interessen, wie er in Montaigne lebt. In der von diesem
vollzogenen Synthese von Orthodoxie und Skepsis, wonach der ideale
Pyrrhoneer zugleich am meisten geneigt ist, die christl. Wahrheit
anzunehmen, sieht Sch. das originellste Product der theoretischen
Philosophie M.s. Diese Synthese hat in Frankreich und zum Theil
in England Schule gemacht (besonders Bayle und Pascal). Freilich war
die nichste historische Wirkung dieser Minner die méchtigste For-
derung der Aufldsung der Orthodoxie. Andererseits ist M. durch
seinen nicht bloss aus direct kirchlichen Interessen festgehaltenen
Theismus des Vater des englisch-franzosischen Deismus. — Powell
behandelt in eingehender und scharfsinniger, Spinoza von dessen
eigenen Voraussetzungen aus kritisirender Weise nach einer Einleitung
iiber Sp.s Erkenntnisslehre dessen Substanz- und Attributenlehre. —
Fullerton constatiert nach DLZ, 21, 1900, 728—730 (Raoul Richler)
bei Spinoza eine Unsterblichkeit der generellen Wesenheiten und der
individuellen Existenzen, die aber in beiden Fillen nur eine negative
Fahigkeit ist, und findet zwar in Sp.s Person religiose Elemente, aber
nicht in dessen System, das vielmehr reiner Naturalismus sei. F.
soll einen feinen Sinn fiir alle fragwiirdigen Puncte in Sp.s System
haben. — Jasper legt dar, wie Leibniz die Scholastik, besonders
Thomas, aus den Quellen gekannt und freundlich beurtheilt habe,
wie er seine selbstindig erfassten Gedanken nachtriglich gern mit
den Lehren der Scholastik in Zusammenhang gebracht, manchmal
iiber das Maass der thatsichlich vorhandenen Verwandtschaft hinaus,
und dadurch Anregung zu weiteren Aufstellungen gefunden und wie
er fiir die Schwierigkeiten der Theodiceefrage bei Thomas Hiilfe ge-
sucht habe. Dabei wird der Abstand der beiderseitigen Ansichten
von J. nicht iibersehen. — In der nach DLZ. 21, 1900, 857—859
nicht sehr klar geschriebenen Schrift von Scherer wird der auf
Grund der Organisation der Thierseele, besonders der thierischen
Kunsttriebe gefilhrte Gottesbeweis des Reimarus in seine Momente
auseinander gelegt und gegen andere Beweise abgegrenzt. — Der
Aufsatz Neumanmn’s iiber Lichtenberg gibt auch Mittheilungen iiber
dessen Stellung zu Religion, Christenthum und Kirche. Als Aufklirer
unterstellt er alle iiberlieferte Religion der Priifung durch die Ver-
nunft und verlangt er absolute Toleranz; doch ist er eine innerlich
fromme Natur und auch nicht ohne Aberglaube. Beziiglich der theo-
retischen Erweisbarkeit des Daseins Gottes, der Unsterblichkeit und
der Willensfreiheit denkt er wie Kant, aber auch bei ihm bildet die
Thatsache des sittlichen Bewusstseins einen festen Punct. — Eine
reiche, zum Theil sehr werthvolle Literatur iiber Kant und zwar
speciell in Bezug auf das religiose Problem, liegt diesmal vor. Zu-
néchst sei noch darauf hingewiesen, dass in dem Berichte von Creigh-
ton iiber die amerikanische Kantliteratur aus den Jahren 1896—98
sich mehrfache Biicher und Zeitschriftenaufsitze verzeichnet finden,



89 Historisch-Kritisches. 621

die Kant’s Stellung zur Religion und Theologie behandeln. — Heman
bietet eine bedeutsame Besprechung des Buches von Paulsen. Zu-
stimmend verhilt sich H. zur Methode P.s, Kant’s Denken in seiner
Einheit und Gesammtheit vorzustellen, um von da aus dann auch die
Bedeutung der Kritik der reinen Vernunft zu erfassen, kritisch dagegen
zu der Art, wie P. Kant zum Schutzherrn einer die durch Kr.d.r.V.
festgesetzten Grenzen iiberschreitenden Metaphysik zu machen sucht
— was auf Grund der Kant’schen Erkenntnisstheorie sich an metaph.
Glaubenssitzen iiber Gott, Welt und Menschenseele aufstellen und
entwickeln lasse, habe die neukantische Theologenschule Ritschl’s
genau und vollstindig aufgezeigt —, ferner zu der von P. vor-
genommenen Anniherung des Kant’schen Gottesbegriffs an denjenigen
Spinoza’s, endlich, und das ist das Wichtigste, zu P.s Beurtheilung
des Kant’schen Apriorismus als eines iiberwundenen Standpunctes;
vielmehr ,dass die heute geltende Entwicklungstheorie Spencer’s durch
ein Apriori, das die wirkende Ursache des ganzen Processes von Evo-
lutionen ist und dessen Natur aus der ganzen Reihe der sich diffe-
renzirenden Evolutionen der Vernunft erkennbar ist, zu erginzen und
so nur dem Agnosticismus zu entgehen sei, das gerade wiirde viel-
leicht Kant der Gegenwart zu sagen haben; denn ohne das kommen
wir zu keiner Metaphysik und brauchen auch keine“ und schwebt
auch der von P. im Anschluss an Kant vertretene praktische Idea-
lismus in der Luft. — Wyneken, ein Hegelianer, beriihrt Kant’s
Lehre vom radicalen Bosen, und gerade im Zusammenhange damit
wird der Unterschied Kant’s von Plato bestimmt, dass Kant das
Denken personlich gemacht habe; es ist nun Geschichte méglich. —
Dorner zeigt, wie Kant genothigt war, eine Verbindung zwischen
Anschauung und Begriff, Sinnlichkeit und Vernunft, Sein und Sollen,
theoretischer und praktischer Vernunft, Causalitit der Natur und
moralischer Teleologie zu suchen, wie die Kritik der Urtheilskraft der
Herstellung dieser Verbindung dienen sollte, wie aber Kant in Folge
seines Schwankens zwischen subjectiver und objectiver Betrachtungs-
weise es doch zu keiner einheitlichen Weltanschauung zu bringen
vermochte, und daher die Kritik der Urtheilskraft mannigfache Un-
ebenheiten und Disparatheiten enthdlt. Es waren daher Ankniipfungs-
puncte gegeben fiir den einseitig subjectivistischen Standpunct, wie
er zunichst in Fichte vorliegt und wie er dann in skeptischer und
rein psychologistischer Form im Neukantianismus entsteht, ferner
fiir den objectiven Idealismus Hegel’s, sodann die #sthetische Welt-
anschauung von Schelling und Schleiermacher in ihrer friiheren Pe-
riode, von Strauss, Biichner u. a., endlich eine ethisch-theistische
Weltanschauung, wie sie bei dem spiteren Schleiermacher und Schel-
ling, bei Harms u. a. begegnet und welch letztere D. selbst fiir die
einzig haltbare ansieht und in seiner Erkenntnisstheorie und Ethik
auszubauen versucht hat. — Déring sucht nachzuweisen, dass

aftan, wenn er in seinem Vortrage ,Das Christenthum und die
Philogophie, 1896, Kant fiir die Ansicht in Anspruch nehme, die



622 M. Scuemsg, Religionsphilosophie u. principielle Theologie. [90

Philosophie sei die Lehre vom hochsten Gute und das hochste Gut
bestehe im sittl. Wollen und Handeln, sich wohl auf einige Stellen
bei Kant berufen konne, aber den eigentlichen Sinn der Lehre Kant’s
nicht treffe, dieser vielmehr in der ,Bestimmung des Menschen“ den
obersten Begriff sehe, an der die Aufgabe der Philosophie orientirt
werden miisse, und ferner die Geltung des Sittengesetzes ausser allen
Zusammenhang mit einem Gegenstande des Willens zu bringen be-
strebt sei. Der von K. unberechtigter Weise Kant beigelegte Stand-
punct sei vielmehr im Wesentlichen der in D.s »Philos. Giiterlehre¥
1888 vertretene. — Der Jurist Marcus gibt nach ThLBL 21, 300
( Walther) eine hochst formalistische, aber niichtern scharfsinnige Er-
liuterung, Rechtfertigung und Erginzung der Gedanken von Kant’s
Kritik der reinen und der praktischen Vernunft. ,Die Dialektik der
praktischen Vernunft ist dem Vf. genau so unentbehrlich, wie das
Ding an sich fiir den Verstand. Dadurch ist die im Titel angekiin-
digte Fundirung von Sittlichkeit und Religion ermdoglicht¢. Moral
ohne die Berechtigung des Unsterblichkeits- und Gottesglaubens hat
nach M. keinen Sinn. — Waterman gibt in den beiden Artikeln
einen Bericht iiber einige Hauptpuncte der von Poelitz 1817 und in
2. Aufl. 1830 herausg. Vorlesung Kant's iiber die philos. Religions-
lehre, die in ihrer giinstigen Beurtheilung der Beweise fiir das Dasein
Gottes, in ihrer Basirung der Moral auf die Religion und in ihrer
Auffassung des Bosen als eines Mangels von den Ansichten der lite-
rarischen Hauptwerke Kant’s abweichen. Als die Zeit, in der Kant
diese Vorlesungen gehalten hat, bestimmt W. im Gegensatze zu
Arnoldt, der das Wintersemester 1785/86 dafiir ansetzt, die Zeit
zwischen Winter 1780 und 1783. — Wahrend die Erkenntnisstheorie
Kant’s nach ihrer Genesis eingehend erforscht worden ist, fehlte bis
jetzt eine irgendwie genauere Untersuchung derjenigen geschichtl.
Factoren, die auf Kant’s Religionsphilos. von Einfluss gewesen sind.
Hollmann hat die Ausfiillung dieser Liicke der Forschung in er-
folgreicher Weise in Angriff genommen. Als diejenige Grosse, von
der hierbei auszugehen ist und die in hervorragender Weise sowohl
durch das, was an ihr Kant sympathisch war, wie durch das, was
ihn abstiess, auf die Ausbildung der Religionsphilos. desselben ein-
gewirkt hat, stellt sich der Pietismus dar und zwar in derjenigen
Ausprigung, die derselbe in Konigsberg erfahren hat. Die Gestaltung
des Konigsberger Pietismus, mit der Kant in Beriihrung gekommen
ist, ist durch den Theologen, Kirchen- und Schulmann Franz Alb.
Schultz bestimmt und charakterisirt durch eine eigenthiimliche Ver-
bindung pietistischer Frommigkeit mit Wolffischer Philosophie. Dem
Vi. ist es gelungen, die fiir seinen Zweck wichtigsten Quellen zur
Erkenntniss der Gedanken jener Richtung wieder aufzufinden, némlich
einen in besonderer Beziehung zur ,Religion innerhalb der Grenzen
der blossen Vernunft stehenden Katechismus und die HS. der von
Kant gehorten dogmatischen Vorlesungen von Schultz. Kurz wird
noch dargelegt, wie sowohl in der niheren Bestimmung des Verhilt-



91] Historisch-Kritisches. 623

nisses zwischen verniinftigen und iibernatiirlichen Wahrheiten innerhalb
der Religion, als auch in der Wiirdigung des sittlichen Factors fiir die
Religion und in der Charakterisirung des Verhiltnisses von Moralgesetz
und gottlichem Willen ein Einfluss des Konigsberger Pietismus auf Kant
zu constatiren ist. Die erschopfende Untersuchung dieses E%nﬂqsses soll
eine spitere Arbeit bringen. — Eine hervorragende, sehr wichtige neue
Gesichtspuncte erschliessende und neue Bahnen weisende Leistung ist
die in der Form etwas schwerfillige Schrift von Schweitzer. Gegen-
iiber der hergebrachten Auffassung, die ihr Bild von Kant’s Religions-
philosophie aus den Grundgedanken der Kritik der prakt. Vernunft
gewinnt und die sich hierfiir auf die Thatsache berufen kann, dass
durch diese Grundgedanken Kant auf die religionsphilos. Entwicklung
des 19. Jahrh.s Einfluss geiibt hat, kommt Sckh. durch eine hochst
scharfsinnige, peinlich genaue und kritisch eindringende Analyse der
vier Hauptschriften Kant’s (Kritik der reinen Vernunft, Kritik der
prakt. Vernunft, Kritik der Urtheilskraft und Religion innerhalb der
Grenzen der blossen Vernunft) und der darin enthaltenen religions-
philos. Begriffe, besonders des Freiheitshegriffs zu dem Resultate,
dass bei Kant neben jener religionsphilos. Position noch eine andere
Gruppe religionsphilos. Gedanken vorhanden ist, die ihre vollendete
Ausprigung in der ,Religion innerhalb u. s. w.“ gefunden hat und der
ersteren auch an Werth iiberlegen ist, dass die Religionsphilosophie
Kant’s keine einheitliche Grisse bildet, sondern sich als eine grosse
Entwicklung darstellt, innerhalb deren die in der ,Kritik der prakt.
Vernunft“ entwickelte Religionsphilos. nur eine Stufe reprasentirt.
Diese Entwicklung ist bedingt durch das Verhaltniss zweier Factoren,
nimlich einerseits der Voraussetzung des kritischen Idealismus, an-
dererseits der Kantischen Auffassung der Sittlichkeit und des Sitten-
gesetzes, zwischen denen zwar in Kant’s Religionsphilos. eine Ver-
bindung angestrebt ist, die aber letztlich sich (wie allerdings schon
mannigfach von anderer Seite gezeigt worden ist) in einem unverein-
baren Widerspruch befinden, sofern durch eine Identification des In-
telligiblen und Moralischen entweder die kritische Fassung des Ersteren
alterirt oder Letzteres in seinem ethischen Werthe aufgehoben wird.
Je nachdem nun der eine jener zwei Factoren iiberwiegt, ergeben
sich die beiden Gedankenginge der Religionsphilos. Kant’s. Bei dem
Priavaliren des krit.-idealist. Factors bildet das isolirte Subject den
Ausgangspunct, sind der Freiheitsbegriff und der Gotteshegriff er-
kenntnisstheoretisch gesichert und kosmologisch orientirt, ist die
Verbindung zwischen Gottesbegriff und Sittengesetz eine kiinstliche,
wird das hochste Gut eudimonistisch gefasst, findet das diesseitige
Leben keine Wiirdigung und liegt der Schwerpunct im Jenseits. Da-
gegen tritt mit der Vorherrschaft des moralischen Factors die mo-
ralische Menschheit, die sittliche Gemeinschaft in den Vordergrund,
das Freiheitsproblem wird sittlich vertieft, sofern es bezogen wird
auf die Moglichkeit der Aenderung der Gemiithsverfassung, die Reali-
sirung des Gottesbegriffs erfolgt von der Nothwendigkeit der sittlichen



624 M. Scuuiei, Religionsphilosophie u. principielle Theologie. [92

Vollendung der Gemeinschaft aus unter Abweisung anderer, nicht
ethischen Charakter tragender unterstiitzender Momente, die Verbin-
dung des Gottesbegriffs und Sittengesetzes geschieht in natiirlicher
Weise, das hochste Gut hat rein moralischen Charakter, der Nach-
druck fallt auf die sittliche Beurtheilung der empirischen moralischen
Personlichkeit, und die irdischen Verhiltnisse erhalten eine sittliche
Werthung, wahrend die Behauptung der jenseitigen Fortdauer ihre
Bedeutung einbiisst. Die Grundlage fiir die kritisch-idealistische
Richtung der Kant’schen Religionsphilos. ist in dem religionsphilos,
Plane der transscendentalen Dialektik gelegt; in der Kritik der prakt.
Vernunft macht sich zwar der moralische Factor schon selbstindig
geltend, aber beherrschend ist das Bestreben, die Bestimmungen und
Voraussetzungen des kritischen Idealismus in der Religionsphilosophie
durchzufiihren. Dagegen beginnt in der Kritik der Urtheilskraft, die
durch Sch.’s Darstellung eine ebenso_geistvolle wie das Verstindniss
fordernde Beleuchtung erfiahrt, besonders in der Ethikotheologie die
allmihliche Zuriickdrangung des kritischen Idealismus und die freiere,
tiefere und reichere Entfaltung der sittlichen Gedanken, eine Ent-
wicklung, die ihren Hohepunct in der, moderne Anschauungen in
der Hiille kirchlicher Sprache enthaltenden ,Religion innerhalb u. s.w.“
erreicht. Ansitze zu beiden Gedankenreihen bietet in einem noch
unfertigen Stadium das ,Kanon der reinen Vernunft® betitelte Stiick
am Ausgange der ,Kritik der reinen Vernunft“, das der vorkritischen
Periode Kant’s angehort. In der Vorrede stellt Sch. die Frage, ob
die Entwicklung der Kant’schen Religionsphilos. in gewissem Sinne
nicht eine Priformation der Entwicklung der Religionsphilosophie im
19. Jhrh. sei, und am Schlusse sucht er kurz darzulegen, dass jede
der beiden bei Kant im Ringen miteinander auftretenden Gedanken-
reihen in der modernen Religionsphilos. eine consequente Ausbildung
erfahren habe, die kritisch-idealistische unter Ausscheidung des mo-.
ralischen Elements bei Schopenhauer, die ethische unter Zerstorung
des idealistisch-kritischen Unterbaues bei A. Ritschl, und zwar bei
diesem ebenso wie in der ,Religion innerhalb u. s. w.“ mannigfach
verdunkelt durch die Einhiillung in das Gewand der kirchl. Sprache.
Damit ist zugleich das hochst actuelle systematische Interesse, das
der Arbeit von Sch. eignet, bezeichnet. Ob freilich jene zweite Ge-
dankenreihe den Inhalt der Religion voll erschopft und der beste
Ausdruck der modernen religiosen Lage ist, wie Sch. wohl im An-
schluss an seinen Lehrer Theob. Ziegler meint, diirfte fraglich sein.
— Mit Schweitzer beriihrt sich mannigfach, wenn auch ohne ihn ge-
kannt zu haben, Mengel. Er gibt zuniichst als Unterlage eine aus-
fiihrliche, wesentlich vom Standpunct Volkelt’s und Busse’s aus unter-
nommene kritische Erorterung der Erkenntnisstheorie Kant’s und
eine Darlegung der Grundziige der Kant’schen Ethik. Er kritisirt
dann in der iiblichen Weise die religiosen Postulate als mit dem
antieudimonistischen Grundprincip der Ethik Kant’'s in Widerspruch
stehend. Das Eigenthiimliche seiner Arbeit besteht jedoch, wie er



93] Historisch-Kritisches, 625

erklirt, darin, dass er jene Postulate in ihrem Verhiltniss zum ge-
sammten philos. System Kant’s priift. Es ergibt sich: das Unsterb-
lichkeitspostulat muss hinfallen, weil dabei auf das moralische Subject,
das intelligiblen Charakters ist, der Gedanke eines unendlichen Fort-
schritts, damit aber die nur fiir die Erscheinung geltende Anschauungs-
form der Zeit iibertragen wird, und weil nach Kant’s Ethik das
moralische Subject frei, d. h. vom Sittengesetz bestimmt, daher eine
Bestimmung durch sinnliche Motive, also auch eine moralische Ent-
wicklung ausgeschlossen ist. Beziiglich der Vernunftreligion iiber-
haupt aber ist zu sagen, dass Kant hierbei, abgesehen von dem
speculativen Interesse fiir eine abschliessende Weltanschauung, vor
Allem motivirt ist durch das praktische Interesse, fiir die beiden
‘Seiten des Menschen, die sittliche und die sinnliche, eine Einheit zu
finden. Nun aber kénnen auf dem Boden des transscendentalen
Idealismus der sinnliche und der moralische Mensch nicht nebenein-
ander gestellt und synthetisch verbunden werden, so gewiss Erschei-
nung und Nichterscheinung in contradictorischem Gegensatz stehen.
Ebenso ist vom Standpunct des transscendentalen Idealismus die ab-
solute Realitiit des Dinges an sich ein unhaltbarer Gedanke. Kant's
Verdienst ist, die hohe Bedeutung des praktischen Bewusstseins fiir die
Begriindung der Religion entdeckt zu haben, aber die Beziehung
zwischen Religion und Moral hat er nicht in der Wurzel erfasst,
weil seine Ethik nicht das Bewusstsein unaustilgbarer Schuld kennt,
sondern der intelligible Mensch sich selbst erlosen kann. —- Die klar
geschriebene, wenn auch nicht tief eindringende und nichts wesentlich
Neues bietende Abhandlung von Létlmann will nicht untersuchen,
inwieweit Kant’s Auffassung und Werthschitzung des Christenthums
mit seinem philos. System zu vereinen ist, sondern gibt einfach eine
Darstellung und Beurtheilung der Anschauung Kant’s vom Christen-
thum. In der Ersteren wird das Christentum als auf Vernunftbegriffen
ruhender Religionsglaube, sodann als auf Thatsachen ruhender Kirchen-
glaube nacheinander zur Ertrterung gebracht. Die Beurtheilung er-
streckt sich auf die Fragen iiber das Verhiltniss von Vernunft und
Offenbarung, Sittlichem und Religitsem, Wissen und Glauben im
Christenthum, wobei sich ergibt, dass neben vielen Einseitigkeiten
und Mingeln sich doch viel Richtiges und von tiefem Verstindniss
Zeugendes in principieller Beziehung findet. — Paulsen’s be-
deutende Kundgebung ist veranlasst durch des modernen Thomisten
Willmann ,,Geschichte des Idealismus“, worin Kant’s Philosophie als
vollig haltlos und in sich widerspruchsvoll, damit aber auch ihre
Wurzel, der Protestantismus, als vernichtet hingestellt wird. Dem-
gegeniiber will P. zeigen, dass ,der Protestantismus keine Ursache
habe, der Kant’schen Philosophie als seiner echten Frucht sich zu
schimen, wie andererseits Kant seine Abkunft von Luther nicht werde
verleugnen wollen“, und dass allein in den von dem Protestantismus
und Kant vertretenen Gedanken das Heil fiir unser Volk und unsere
Cultur yuhe. Zuerst gibt P. eine Charakterisirung und historische



626 M. Sceeisr, Religionsphilosophie u. principielle Theologie. lg4

Einordnung der verschiedenen moglichen Auffassungen des Verhilt-
nisses der Vernunft zum religiosen Glauben (vgl. schon Swulze im
JB. XVIII, 5751f). Es stehen sich gegeniiber einerseits der vom
Thomismus vertretene, aber auch in der protestant. Orthodoxie und
dogmat. Philos. des 17. und 18. Jhrh.s sich geltend machende Stand-
punct des semirationalistischen Dogmatismus, wonach die Inhalte
von Wissen und Glauben auf einer Linie liegen, die Vernunft den
Glauben unterbaut, der Glaube die Vernunfterkenntniss bestéitigt und
erginzt, und ein einheitliches, durch Vernunft und kirchl. Autoritit
gesichertes System erzielt wird, und andererseits der bereits vom
Nominalismus vorbereitete, von Luther principiell begriindete, von Kant
zur vollen Klarheit gebrachte, von der Theologie Ritschl’'s wieder auf-
genommene Standpunct, der fiir Autonomie des Denkens und Ge-
wissens, fiir den Antidogmatismus oder Antiintellectualismus und fiir
den Voluntarismus eintritt. Weiter legt P. dar, dass die dargelegten
Gedanken Kant’s ,im Wesentlichen fiir uns unaufgebbare Wahrheit
seien, nur miisse man, iiber Kant hinausgehend, die Moglichkeit
einer wenn auch nicht a priori zu construirenden, sondern von der
Erfahrung ausgehenden Metaphysik, die Méglichkeit der wissenschaft-
lichen Begriindung des objectiven Idealismus und Monismus behaupten,
einer Weltanschauung, die Kant selbst auch theile. Zuletzt erortert
P. die Aussichten im Kampfe zwischen Thomas und Kant, dem
katholischen und protestantischen Princip, und obgleich der moderne
Zeitgeist mit seinem Glauben an die Zussere Macht und seinem Un-
glauben an die Ideen dem katholischen Princip giinstig sei, glaubt
P. doch, dass die Geschichte seit der Reformation zu der Hoffnung
auf den Sieg der protest. Ideen, auf ein Eindringen derselben auch
in den deutschen Katholicismus berechtige. In seiner geistvollen
Besprechung der Schrift P.s erklirt T'roeltsch (DLZ. 21, 1900, 157
bis 161) seine Zustimmung zu der von P. vertretenen sachlichen
Position, spricht jedoch Bedenken aus gegen die historische Construc-
tion des Zusammenhangs, weil bei Luther die Autonomie des Denkens
und der Antidogmatismus nicht vorhanden seien, und die Motive des
Kant’schen Denkens in erster Linie in dem autonomen Denken der Auf-
kldrung und in dem Gegensatze, den das naturwissenschaftl. Erkennen zu
den idealistisch-religiosen Interessen herbeigefiihrt hatte, ligen, wenn-
gleich Kant’s Position nur auf dem Boden des Protest. moglich sei.
Die Wirkungen, die P. vom Protestantismus erwarte, konnen mehr von
einem erst noch zu erhoffenden als von einem schon vorhandenen
Protestantismus ausgehen. — In seinem erstgenannten, auf Veranlas-
sung der Kritik von Willmann’s ,Geschichte des Idealismus“ durch
Paulsen geschriebenen Artikel wendet sich der Jesuit von Nostiz-
Rieneck gegen die von P. in seinen Hauptwerken im Anschluss
an Kant vertretene Versshnung von Wissen und Glauben; einmal
stinden die christliche Weltanschauung und die ,monistisch-volun-
taristische Weltanschauung P.s im schroffsten Widerspruche zu ein-
ander; sodann werde die reinliche Abgrenzung von Wissen und



95] Historisch-Kritisches. 627

Glauben von P. nicht klar festgehalten, sie hebe aber auch die Mog-
lichkeit einer einheitlichen Weltanschauung auf und fithre zu einem
unertriglichen Dualismus in den Functionen des inneren Menschen.
Der zweite Artikel ist hervorgerufen durch die Nachschrift, die P.
unter Beziehung auf den Fall Schell und auf den oben erwéhnten
Aufsatz v. N.s seiner Schrift iiber ,Kant, der Philosoph des Pro-
testantismus“ beigegeben hat. v. N. sucht einerseits zu erweisen,
dass Vernunftgriinde und Autorititsglauben sich nicht ausschliessen,
sondern zwischen beiden eine pristabilirte Harmonie bestehe, sofern
eine Autoritit auf Verstandesgriinde hingenommen werde, und dass
die Verwerfung des Autorititsglaubens grundstiirzende Folgerungen
auf dem religiosen Gebiete und dem der Erkenntnisstheorie habe,
und die Denkfreiheit, wie sie keinen positiven Inhalt habe und auf
sich ausschliessenden Voraussetzungen ruhe, dem Fortschritt im
Leugnen freie Bahn schaffe, andererseits bemiiht er sich, die Auf-
forderung P.s, seine Gegner sollten ihm beweisen, dass die von ihm
definirte Denkunfreiheit gut und loblich und férderlich fiir die Sache
der Wahrheit und der Menschheit sei, ad absurdum zu fiihren. —
Sieht Paulsen in der Kant’schen Philosophie, wie er sie versteht, die
Aufhebung des Conflicts zwischen Glauben und Wissen vollzogen, so
sucht Rickert in seiner hochst anregenden, gedankenreichen und
scharfsinnigen Schrift demgegeniiber und in directer Polemik gegen
Paulsen nachzuweisen, dass vielmehr bei Fichte und in der Art, wie
dieser grosste aller ,Kantianer die Lehre Kant’s fortgebildet habe,
die wahre, abschliessende Losung jenes Problems gegeben sei und
zwar gelte dies gerade von den im Atheismusstreit vor 100 Jahren
von F. entwickelten Gedanken. R.s Schrift, die also auch nicht
bloss von historischem, sondern ebenso von systematischem Interesse
geleitet ist, handelt zuerst von der Gewissheit, dann vom Gegenstand
des Glaubens. Beziiglich des ersten Punctes stimmen Forberg, durch
dessen Aufsatz F. zur Abfassung seines fiir ihn verhingnissvollen
Aufsatzes veranlasst ward, und F. darin iiberein, dass der Glaube
an eine moralische Weltordnung nicht auf Erfahrung oder Speculation,
sondern auf dem Gewissen, dem Willen beruht. Wihrend aber nach
Forberg der Glaube keine gewisse Ueberzeugung, sondern nur eine
Regulirung fiir den Willen ist und daher in der philosophischen Welt-
anschauung keine Bedeutung hat, eignet nach F. dem Glauben Ge-
wissheit. Aber die auf dem Willen ruhende Gewissheit ist nicht eine
Gewissheit neben der auf dem Verstande beruhenden und tritt nicht
nur als Erginzung oder Ersetzung da ein, wo Verstandesgriinde ver-
sagen, sondern der Glaube besitzt eine viel grossere Gewissheit als
irgend ein Beweis sie ihm geben konnte, sofern der sittliche Wille,
mit welchem der Glaube ohne Weiteres gesetzt ist, die unumging-
liche Grundlage auch fiir unser Wissen und fiir alle theoretische
Gewissheit, ist, der Wille dem Verstande iibergeordnet ist; denn
nledes Urtheil, das auf Wahrheit Anspruch erhebt, setzt den Willen
zZur Wahrheit als letzten Grund der Gewissheit voraus¢. Nur auf



628 M. Sceemse, Religionsphilosophie u. principielle Theologie. [26

diesem Wege, den in der Logik gegenwirtig auch Sigwart u. Windel-
band gehen, ist nach R.s Ansicht eine innerliche Versohnung von
Glauben und Wissen, eine wohlbegriindete Ueberwindung des In-
tellectualismus und eine ,kantische, d. h. kritisch begriindete und
positiv gerichtete Religionsphilosophie“ zu erreichen. Ein Wollen und
Werthen bildet das innerste Wesen auch des nach wissenschaftlicher
Ueberzeung strebenden Denkens, dadurch, aber auch dadurch allein
ist fiir den Glauben an eine transscendente Weltordnung die denkbar
hiochste Gewissheit gesichert; andererseits bleibt dabei bestehen, dass
in dem Processe der Bildung unserer Weltanschauung der Wille
neben dem Intellect nicht das geringste Recht besitzt, und der In-
tellect auf philosophischem Gebiete die Alleinherrschaft behélt. Da-
gegen wird der moderne Voluntarismus eines Paulsen und James, der
weniger in den Bahnen Kant’s als in denen Schopenhauer’s und
Nietzsche’s liegt, und nach welchem Intellect und Wille als zwei co-
ordinirte Factoren bei der Bildung der Weltanschauung gelten, es
nie zu allgemeingiiltigen, von individuellen Wiinschen freien Resul-
taten zu bringen vermdgen; die Gefahr einer Triilbung der wissen-
schaftlichen Arbeit durch den Willen ist vorhanden, und der streng
wissenschaftliche Mensch wird dann den Glauben ganz ausgeschlossen
wissen wollen. Im zweiten Theil erliutert und rechtfertigt R. die
paradox erscheinende Ansicht F.s, wonach dem Uebersinnlichen das
Sein abgesprochen, Gott als Ordnung gedacht wird, sofern fiir F. Sein
ausschliesslich sinnliches Sein bedeutet und F. ferner gar nicht den
Inhalt der Religion geben wollte, sondern nur das Uebersinnliche als
nothwendig abgeleitet und den ,Ort“ fiir die Religion im philos.
Systeme wissenschaftlich gesichert hat, was verdienstvoller ist, als der
Religion durch eine praktisch bestimmte positive Metaphysik zu Hiilfe
zu kommen. Und wie durch Kant, indem er den Gegenstand der Er-
kenntniss nicht mehr als absolute Realitit, sondern als ,Regel“ der Vor-
stellungsverkniipfung fasste, die Objectivitit des Erkennens nicht auf-
gehoben ward, so kann auch die nicht reale Ordnung dem Glauben den
»Gegenstand“ u. die ,,Objectivitét“ verleihen. Allerdings bedarf es fiir die
Religion noch der Ausfiillung des philos. Begriffs, die aber nicht durch
Metaphysik, sondern durch die positive Religion zu geschehen hat, wie
dies auch von F. zu lernen ist. Es ist meines Erachtens allerdings
zuzugeben, dass die iibrigens auch von Paulsen gelegentlich anerkannte
Anschauung, wonach auch das Wissen letztlich auf Glauben beruht,
von grosster Bedeutung fiir die Sicherung der Glaubensgewissheit ist.
Andererseits ist die Betheiligung des Willens bei der Bildung der Welt-
anschauung dann nicht bedenklich, wenn es sich nicht um individuelle
Wiinsche, sondern allgemeine, tief begriindete Nothigungen handelt
und nichts behauptet wird, was gesicherten und berechtigten Resul-
taten des Verstandes widerspricht; beide Bedingungen fordert aber
Paulsen. Endlich wiirde es sich fragen, ob die im zweiten Theile
vorausgesetzte Erkenntnisstheorie wirklich mit der Religion vereinbar
ist und nicht zu subjectivistischen Charakter trigt. — Paulsen’s
Aufsatz aus Anlass des Jubildums von Fichte’s Atheismusstreit legt



97 Historisch-Kritisches. 629

nach Kantstud. 4, 345 f. dar, dass Fichte’s Atheismus die Bekiimpfung
der natiirlichen Theologie war, die ihm durch Kant’s Philosophie
vollig abgethan war. Fichte's Gott, die moralische Weltordnung, ist
kein anderer als der Gott Kant’s. Dass letzterer dieselben Gedanken
fast ohne Widerstand aussprechen durfte, verdankt er seiner dunkeln
Ausdrucksweise. — Weerts stellt dar und vergleicht allerdings in
ziemlich kurzgefasster Weise Kant’s und Fichte’s Religionsphilosophie,
speciell beziiglich der Fragen nach der Begriindung des Gottesglaubens,
der inhaltlichen Fassung der Religion und dem Offenbarungsbegriff
unter Beriicksichtigung der literarischen Beziehungen zwischen beiden.
Fichte’s Denken wird als in stetigem Fortschritt begriffen betrachtet,
dasjenige Kant’s als seit der Entstehung der kritischen Hauptwerke
einheitliches. Mit dem Vorzuge gegeniiber Kant, dass bei Fichte
schliesslich die Religion als wirklich unmittelbare Beziehung zwischen
Gott und Mensch gefasst ist, ist jedoch der Nachtheil verbunden,
dass dadurch der qualitative Unterschied zwischen Gut und Bése ver-
loren gegangen ist. — Ldtlmann gibt eine Darstellung und Be-
urtheilung der Anschauung Fichte’s vom Christenthum, ohne sich auf
eine genaue genetische Untersuchung derselben einzulassen. Das Re-
sultat der Abhandlung vergegenwirtigen folgende Sitze: ,Indem
Fichte vom Standpunct der praktischen Vernunft aus das Christen-
thum zu ergriinden sucht, folgt er den Fussstapfen Kant’s. Jedoch
indem er nun innerhalb des Christenthums praktische Vernunft und
gottliche Offenbarung villig ineinander aufgehen lisst, thut er einen
bedeutsamen Schritt iiber Kant hinaus. Den Dualismus zwischen
natiirlicher und geoffenbarter Religion im Christenthum, der das
charakteristische Merkzeichen aller orthodoxen Systeme ist und auch
bei Kant noch nicht ganz verschwunden war, hat er principiell be-
seitigt. Darin liegt sein bleibendes Verdienst.“ ,Die christliche
Religion in ihrem gesammten Umfange aus einer einheitlichen, mnicht
dogmatischen, sondern speculativen Wurzel zu begreifen, war sein
helgses Bemiihen“. Aus diesem Bewusstsein ist die moderne Theo-
logie hervorgegangen. Im Einzelnen allerdings liegt bei Fichte eine
intellectualistische Verkehrung des Wesens des Christentums vor. —
Simmel’'s Aufsatz gibt eine geistvolle Vergleichung der Stellung
Kant’s und Goethe’s zu den hochsten theoretischen und praktischen
Problemen der Weltanschauung, als ausschlaggebende Tendenz in jenem
das der Grenzsetzung, in diesem die Einheit aufweisend und schliesst
mit einem kurzen Blick auf das Verhiltniss der gegenwirtigen Philo-
sophie zu diesen beiden verschiedenen Conceptionen. — Mobius
beriihrt auch Schopenhauer’s Stellung zur Religion. — In der Dissert.
von Rausch hat die fiir ihre Zeit wenig einflussreiche, aber durch
ihre Wahrung der Eigenart des Glaubens gegeniiber dem Wissen
und jhre Betonung des symbolischen Charakters der religiosen Er-
kenntniss gerade modernen Bestrebungen entgegenkommende Re-
igionsphilosophie von Fries und seiner Nachfolger, zu denen von
R. die Philosophen Apelt, Friedr. Francke, Ernst Hallier und die

Theolog, Jahresbericht. XIX. 41



630 M. Souese, Religionsphilosophie u. principielle Theologie. [98

Theologen de Wette, Dankegott Cramer, Carl v. Hase, Heinr. Schleiden,
Schramm und Otto Eggeling und vermuthungsweise die Hollinder
Opzoomer und Pierson gerechnet werden, eine klare Wiedergabe ge-
funden. — Gramzow bespricht im Zusammenhange mit Beneke’s
Metaphysik auch dessen Religionsphilosophie, die das Problem der
Unsterblichkeit und Gottes behandelt, und die in grosser Klarheit
die theoretischen und praktischen Bediirfnisse des Menschengeistes,
Erkennen und Glauben, voneinander scheidet. In der von der Er-
fahrung ausgehenden, aber gleichwohl nicht beim Positivismus stehen
bleibenden, sondern die Nothwendigkeit einer das Gegebene durch
Hypothesen ergiinzenden Metaphysik anerkennenden, dabei auch den
Anspriichen des Gefiihls auf Individualismus und Personalismus gerecht
werdenden Tendenz erkennt G. das bleibend Werthvolle der Philosophie
Bs. — Meyer gibt, indem er die Abhingigkeit der Ethik Feuer-
bach’s von dessen Anthropologie und Religionskritik behandelt, dem-
gemass auch eine kurze Skizze der Religionsphilosophie F.s, wie sie
in ihrer endgiiltigen Form, im ,Wesen des Christentums“ und den
daran sich anschliessenden grosseren religionsphilos. Abhandlungen
und Werken vorliegt. — Frommel fasst den Ertrag seiner sach-
kundigen Arbeit dahin zusammen, dass Kant und Lotze dasselbe Ziel,
wenn auch auf verschiedene Weise, verfolgt und erreicht haben,
némlich den Aufweis fiir die Moglichkeit einer idealistischen Welt-
ansicht auf realistischer Basis. Teleologie und Mechanismus, ideale
und causale Erklirung der Natur schliessen sich nicht aus, sondern
ein; fiir die Erklirung des Besonderen, der endlichen Zusammen-
hénge reicht Letzere aus, die Nothwendigkeit einer teleologisch be-
stimmten Deutung des Naturganzen ist aber nicht zu umgehen. —
Heumann untersucht die Frage, welchen Beitrag Kant und Lotze
fiir die Losung des gerade in der Gegenwart brennenden Problems
nach dem Verhéltnisse der im Strome des Geschichtsverlaufs verflochtenen
Thatsachen und der behaupteten ewigen Geltung dieser Thatsachen
geliefert haben. Es handelt sich vor Allem um die beiden Fragen,
welches die innere Beurtheilungsinstanz sei, vermittels deren dem
Subjecte der ewige Gehalt einer geschichtl. Erscheinung erkennbar
wird, und welches das Verhiltniss des Ewigen zum religionsgeschichtl.
Verlaufe ist. Das Ergebniss von H.s Untersuchung ist, dass ein viel
innigeres Verhiltniss zwischen dem Ewigen und Historischen bestehe,
als es bei Kant und Lotze gedacht werde, und bei beiden die grossen
objectiven geistigen Michte nicht zu dem ihnen gebiihrenden Rechte
kommen, dass jedoch, wenn auch der directe Ertrag der Ausfiihrungen
Lotze’s nicht viel reichlicher sei als derjenige der Ausfiihrungen
Kant’s, ersterer, indem er die Vorstellung einer angeborenen mora-
lischen Vernunftreligion ablehnte und die Thatsachen der Religions-
geschichte umfassender beriicksichtigte und besser wiirdigte, fiir die
Losung des Problems viel mehr weiterfiihrende Elemente als Kant
gebracht habe. H. selbst sieht diese Losung, Gedanken von Class
folgend, in der Idee eines freien, sich verindernden gottl. Handelns,



99] Historisch-Kritisches. 631

eines in historischer Bewegung begriffenen Ewigen. — Pape stellt,
eng an den Wortlaut bei Lotze sich anschliessend, dessen Anschau-
ungen iiber Welt, Mensch, Gott, Gott und Mensch, dar, um durch
diese Darstellung die Behauptung Ed. v. Hartmann’s von der Dis-
crepanz zwischen Christenthum und Lotze's Weltanschauung zu wider-
legen. P. hofft vielmehr zu iiberzeugen, dass man, wie er, Anhinger
Lotze’s sein kann, ohne irgendwie den Boden des Christenthums zu
verlassen, wenn anders Christenthum Lehre und Leben Christi und
seine Nachfolge ist, nicht aber die Zuthaten der menschlich begriin-
deten Kirche, dass Lotze’s Gedanken nicht nur mit dem Christenthum
vereinbar, sondern mit christlichem Geiste durchbildet seien. Lotze’s
Religionsanschauung wird charakterisirt als das Christenthum auf
rein euddmonistischer Grundlage, sofern Lotze’s These von der Selig-
keit des Fiireinanderseins auch das Herz der christlichen Lebens-
bestimmung sei, wie Seydel Lotze’s Philosophie als ,Idealismus auf
mechanischer Grundlage“ bezeichnet habe. — Hanne stellt auf
Grund. von Teichmiiller's Werk ,Die wirkliche und die scheinbare
Welt. Neue Grundlegung der Metaphysik“, 1882, die Hauptpuncte
der Metaphysik dieses Philosophen zusammen und fordert mit Recht
gerade die Theologen zur Beachtung dieses noch wenig bekannten,
allerdings jetzt von mehreren Seiten empfohlenen (s. o. Ad. Miiller,
frither besonders Pfennigsdorf) Systems auf, denn, wie T. selbst seine
Metaphysik als die begriffliche Fassung der durch das Christenthum
offenbarten Weltanschauung betrachtete, so bietet in der That seine
vom menschlichen Ich aus orientirte Fassung des Seinsbegriffs, seine
antimaterialistische und antiintellectualistische Tendenz eine schitz-
bare Stiitze fiir die Theologie. — K»rause macht auf die Philosophie
Glogau’s aufmerksam, in der mit der Verwerthung und Beriicksichti-
gung der Geschichte Ernst gemacht und auch die grosste Erscheinung
der Geistesgeschichte, das Christenthum, zu seinem vollen Rechte ge-
kommen sei; dies wird auf Grund von Mittheilungen aus den psycho-
logischen, erkenntnisstheor., und religionsphilos, Aufstellungen Gl.s
gezeigt. — Parodi bebandelt in eindringender Darstellung und
scharfsinniger Kritik das System des 1897 verstorbenen, im Wesent-
lichen von dem Eklektizismus Cousin’s beeinflussten franzosischen
Philosophen Vacherot. In der Religion sah V. eine voriibergehende,
fiir eine gewisse Zeit zur Unterstiitzung der Moral dienende Er-
scheinung; die religiose Gottesvorstellung, die ein vollkommenes Wesen
als real behauptet, erklirte er fiir widerspruchsvoll, da Vollkommen-
heit nur als Ideal zu denken sei. Seine Gesammtanschauung charak-
terisirt sich durch ein Schwanken zwischen empiristisch-positivistischen
und metaphysisch-rationalen Principien; die Haltlosigkeit dieses Stand-
puncts und die Nothwendigkeit, die zweitgenannten Principien zu
Grunde zu legen, wird von P. in treffender Weise dargelegt. — G#e-~
gory sucht nach BG. 35, 279 f. Spencer’s Philosophie als oberflich-
lich und weder wissenschaftlich Abschliessendes noch religiés Be-
friedigendes bietend darzuthun. — Betreffs der Nietzsche-Literatur 1st
41*



632 M. Sceriss, Religionsphilosophie u. principielle Theologie. [100

auf Mayer’'s Referat zu verweisen. Das bedeutendste Werk dieses
Jahres iiber N. ist wohl dasjenige Grémm’s. Ich berichte zuniichst
iiber zwei mir zugegangene Aufsitze. Nauwmann erortert die
Griinde von Nietzsche’s Einfluss auf die Gegenwart, deren hauptsich-
lichsten er in der Leugnung der Siinde durch Nietzsche findet, be-
handelt sodann des Letzteren altheidnische Grundanschauung, sofern
hier die Lehre vom Fatum wieder aufgerichtet sei, ferner seine anti-
christliche Moral, endlich seine Aufstellungen iiber Christus und den
Uebermenschen. Das Ganze trigt mehr den Charakter eines rhetori-
schen Protestes als einer streng wissenschaftlichen Erérterung, wenn
auch auf manche Widerspriiche innerhalb der Ansichten Nietzsche’s
aufmerksam gemacht ist. — Der Aufsatz von Maissonneuve ist
elne wenig geniigende Wiedergabe der Hauptgedanken Nietzsche’s,
die wesentlich als Product eines Wahnsinnigen beurtheilt werden.
Zweierlei Wahrheiten vermag nach M. eine Betrachtung der Philo-
sophie Nietzsche’s zu zeigen, einmal, dass der Kriticismus, Idea-
lismus, Positivismus und Phinomenalismus dazu gedient haben, eine
Vernunft zu zerstoéren, und dass der menschliche Geist, wenn er die
Evidenz der urspriinglichen Wahrheiten, die Realitit der Substanzen
und die Verkettung der Ursachen leugnet, leicht in Wahnsinn ver-
sinkt, und sodann, dass der Mensch ein religioses Geschopf ist; auch
der Atheist Nietzsche bietet als Gétzen den Uebermenschen dar. —
v. Oppeln-Bronikowski sucht Nietzsche’s Zustimmung zur Lehre
von der Seelenwanderung aus intellectuellen wie gefiihlsmissigen Mo-
tiven zu erkldren, zugleich auch die moralische Werthlosigheit dieser
Anschauungen zu zeigen. In einer Erginzung AZ., Beil. No. 223
nennt Herm. Michel liter. und personl. Einwirkungen auf Nietzsche
in dieser Beziechung. — In der Besprechung, die Bonus den Ge-
dichtsammlungen von Nietzsche und Lagarde widmet, finden sich auch
einige beachtenswerthe Bemerkungen iiber beider Manner Stellung zur
Religion. — In Rocholl's Nekrolog fir v. Strauss und Torney, der
vor Allem auf religionsgeschichtl Gebiete thitig war, sind auch die
religionsphilos. und theol. Schriften desselben wenigstens namhaft ge-
macht und seiner Polemik gegen Ritschl’s Ausweisung der Metaphysik
aus der Theologie gedacht.

b) Theologen.

Arnal, P.~A., l'idée de I'absolu dans la philosophie et la théologie d’Emanuel
Biedermann (RThQR. 8, 155—180. 313—330). — Bourbon, L., la pensée
religieuse de P.-A. Stapfer (Thése théol. P.). Cahors, Coneslant. — Fischer,
M., Schleiermacher. Zum hundertjihr. Gedichtniss der Reden iib. d. Relig.
XVl, 258. B, Schwetschke. ot 3. — Fligel, O., Richard Rothe als
spekulativer Theologe (S.-A. aus ZPhP. 1898, 5, 401—447). IIL 47. Langen-
salza, Beyer. M 1. — Holtzmann, H. J., R. Rothe’s speculatives System,
Dargestellt u. beurtheilt. XII, 269. Fr., Mohr. b 5,60. — Kirn, O.,
Recens. v. Ecke, die theol. Schule A. Ritschl’s u. s. w. (StKr. 72, 468—480).
— Mackintosh, H., R., the Ritschlian doctrine of theoretical and religious
knowledge (AJTh. 38, 22_924). — Mac Rae, A., die religitse Gewissheit
bei J. H. Newman. Philos. Diss. Jena 1898. 51. — Mechau, M., Schleier-



101] Historisch-Kritisches. 633

macher’s Auffassung vom Wesen der Religion in seinen Reden iiber die
Religion. Philos. Diss. Erlangen. 50. — Noth, Schleiermacher's Reden
iiber die Religion (NkZ. 10, 8714—930). — Ritschl, O., zum Hundertjahr-
gedichtniss eines berihmten Buches, Schleiermacher’s Reden ub. d. Religion
(ChrW. 13, 267—269. 291—295, 315—317). — Schleiermacher, Friedr.,
iiber die Religion. Reden u. s. w. In ihrer urspriingl. Gestalt neu hrsg. von
Rud. Otto. XII, 182, (6., Vandenh. & Ruprecht. J 1,50. — Schulize,
Rud., Kritik der Religionstheorie Rauwenhoff’s. Philos. Diss. Erlangen 1898,
45. — Wandel, einige Bemerkungen iiber d. Ecke’sche Buch: die theol. Schule
A. Ritschl’s u. d. ev. Kirche d. Gegenwart (NkZ. 10, 313—347). — Wend-~
tand, Joh., A. Ritschl und seine Schiler im Verh. z. Theol,, Philos. und
Frommigkeit uns. Zeit. dargest. u. beurth. X, 135. B., Reimer. i 2,80. —
Wolfstieg, A., zur Hundertjahrfeier von Schleiermacher’s Reden ub. d. Rel.
Rede. (MCG. 8, 257—266).

Von den aus Anlass der Hundertjahrfeier von Schleiermacher’s
Reden erschienenen Kundgebungen ist die umfassendste und eigen-
artigste das Werk Fischer’s, das sich nicht bloss auf die Reden
bezieht. F. ,will nicht iiber S, handeln, sondern ihn darstellen
aus ihm selbst, soweit der Vf. ihn in seinen Werken zu erschauen
vermochte.“ Auf Grund eines tiefen sich Hineinversenkens in S.s
Gedanken fiihrt so F. dessen gesammte Geistesarbeit als ein ,Kunst-
werk geistiger Selbstdarstellung® vor, indem er S. mdglichst selbst
reden lisst und gleichsam einen systematisch geordneten und durch-
gearbeiteten Auszug aus den literarischen Zeugnissen S.s bietet. Zu-
nichst tritt uns S. entgegen als Prophet, an der Hand der Reden
iiber die Religion, leider allerdings nicht in der 1. Aufl., dann als
Philosoph, der sein System wissenschaftlich griindet, wobei als Material
die Dialektik, die philosophische Ethik und die Einleitung der
Glaubenslehre verwandt werden, und endlich als Prediger, auf Grund
der Predigten aus den letzten Lebensjahren, aus denen der Ertrag
der Lebensarbeit S.s geschopft wird. Vortrefflich, von ebenso tiefem
religidsen wie geschichtlichen Verstindnisse und weitem Blicke zeugend
ist das Schlusswort, in dem die bahnbrechende Leistung S.s und die
von ihm uns hinterlassene Aufgabe bestimmt wird als die durch den
kirchlichen Dogmatismus immer gehinderte Vereinigung und Durch-
dringung von religiosem und weltlichem Protestantismus, christlicher
Frommigkeit und modernem idealistischen Geistesleben, wodurch
allein der Naturalismus iiberwunden werden konne. Vgl. ThLz. 24
619 f. (0. Ritschl). ThLBL 22, 334f (Weitler). — Noth behandelt
nach kurzen einleitenden Bemerkungen historischen Charakters die
Frage nach der allgemeinen Bedeutung der ,Reden“ und nach ihrem
Wahrheitsgehalte, indem er in gemeinverstindlicher Form unter ge-
legentlicher Beriicksichtigung der Verschiedenheit der Auflagen nach
den Gesichtspuncten: Methodologisches, Wesen der Religion, Ver-
hiltniss des allgemeinen Religionsbegriffs zu den einzelnen concreten
Erscheinungen, besonders dem Christenthum, Kirche und Priester-
thum, eine zutreffende und verstindnissvolle Charakterisirung und eine

eSonnene und im Grossen und Ganzen gerechte Beurtheilung der
auptgedanken der ,Reden® gibt, ohne allerdings auf die an Aus-



634 M. Screisr, Religionsphilosophie u. principielle Theologie. [102

legung und Kritik derselben sich ankniipfenden specielleren wissen-
schaftlichen Streitfragen tiefer einzugehen. — Ritschl berichtet
iiber Tendenz und Inhalt der ,Reden“ unter Hinzufiigung einiger
kritischen Bemerkungen und unter Hervorhebung dessen, dass die
Anweisungen des Buches fiir das wissenschaftliche Verstandniss der
Religion noch lingst nicht erschopft seien und dass dasselbe ferner
uns stirken konne Angesichts des gerade gegenwirtig wieder so
schroff auftretenden Traditionalismus. — Die Rede von Wolfstieg
ist eine gerechte und warme Darstellung der Hauptgedanken der
,Reden“ und ihrer epochemachenden Bedeutung. — Die treffliche,
kurz, aber klar geschriebene und das Wesentliche beriihrende Dissert.
von Mechaw gibt zunichst die Darstellung von S.s Auffassung der
Religion in den ,Reden, wobei der Unterschied von Spinoza und der
Einfluss Kant’s richtig dargelegt wird, sodann eine Erorterung der
wissenschaftlichen Methode S.s; es ist die historische und psycholo-
gische in ihrer gegenseitigen Erginzung; treffend wird hier A. Ritschl’s
Vorwurf, S. ndhere sich dem Phantom der natiirlichen Religion an,
abgelehnt. Darauf gibt M. einen Versuch der richtigen Deutung der
Religionsaufassung S.s, wobei die Deutung A. Ritschl’'s, wonach die
Religion nach 8. eine Abart des Kunstsinns sei, mit guten Griinden
abgewiesen wird. M. schliesst sich der Ansicht Dilthey’s an, wonach
die Religion von S. in mystischer Weise aufgefasst werde, hebt jedoch
richtig den Unterschied von der alten Mystik hervor, sofern 8. deren
Akosmismus und intellectualistisch-metaphysischen Dogmatismus nicht
theile. Das bleibend Werthvolle, wie die Grenzen der S.schen Auf-
fassung und die Bedeutung derselben fiir das deutsche Geistesleben
werden schliesslich in gebiihrender Weise bestimmt. — Endlich weise
ich noch hier auf die dankenswerthe Leistung O#to’s hin, der die 1. Aufl,
der ,Reden“ mit Vor- und Nachwort iiber geschichtliche Stellung,
Standpunct und Bedeutung des Buchs und mit Gedankengang und
Disposition in genauer Weise vorfilhrenden Anmerkungen neu heraus-
gegeben hat. Vgl. die werthvolle Ergéinzungen bietenden Anzeigen v.
0. Kirn, (ThLBL 20, 605—607) und O. Ritschl, (DLZ. 1900, 21,
790—794) — Der Bericht iiher die aus Anlass desRoth e-Jubiliums
erschienene Literatur ist im wesentlichen dem Referate iiber Neuere
Kirchengeschichte vorbehalten. Hier jedoch hat die classische, schon
von Troeltsch im vorigen JB. 526 in Kiirze treffend gewiirdigte Arbeit
von Holtzmann Platz zu finden, die ihrem Charakter und ihrer
Abzweckung nach mehr der systematischen als der historischen
Theologie angehort. H. bietet eine ebenso klare wie correcte Dar-
stellung der Hauptgedanken der Welt- und Lebensanschauung, wie
sie R. in seiner ,Ethik“ niedergelegt hat, dabei den Unterschied der
Auflagen, die geschichtlichen Einfliisse, denen R. unterstand, und in
eingehender Weise die kritischen Besprechungen, die sein Werk er-
fahren, berticksichtigend; vor Allem aber gibt H. seine persgnliche,
feinsinnige und vom innersten Finleben in seinen Gegenstand zeugende
Beurtheilung R.s und damit zugleich sein eigenes ,speculatives



103] Historisch-Kritisches. 635

System“. So sehr dieses nun auch den Stempel der verinderten
theologischen und philosophischen Lage trigt, so stellt es sich doch
andererseits dar als ein Bau auf R.schen Grundgedanken, nur dass
diese eine folgerichtigere und einfachere Durchfiihrung erfahren haben,
als bei R. selbst, als die Inconsequenzen gegeniiber den eigenen
Principien und die Abweichungen vom geraden Gange der Speculation
vermieden sind, zu denen R., wie H. zeigt, in Folge der Riicks;c}.ltnahme
auf das kirchliche Dogma und unmittelbare praktisch religiose Be-
diirfnisse und in Folge theosophischer Neigungen gefiihrt worden ist.
Wie sich H. eins weiss mit R. in der Auffassung des Geistes als
etwas durch die Selbstthiitigkeit werdenden und dem Vertreten des
unlésbaren Zusammenhangs von Religion und Moral, so vor Allem
in der grundlegenden Ueberzeugung von der Berechtigung und Un-
ausweichlichkeit des speculativen Triebes, des Triebes nach einer ein-
heitlichen Zusammenschau der sinnlichen und iibersinnlichen Welt,
von der Moglichkeit seiner Befriedigung und von der Vertriiglichkeit
der Speculation mit der Religion. Ebenso geschieht es in Anlehnung
an R.sche Gedanken, wenn H. die Wurzel des gegensitzlichen, eine
dunkle und eine helle Seite tragenden Charakters der Welt in Gott
selbst findet, in den beiden Acten der Contraposition und Reposition.
,Gott ist nicht anders, denn als schaffend, sein Schaffen aber zu-
nichst nicht anders, als Setzen seines Gegentheils zu fassen®; damit
ist aber zugleich wegen der Absolutheit Gottes die Forderung eines
Aufhebens dieses Gegensatzes gegeben. Von R. unterscheidet sich
H., indem er nur eine in steter Wechselwirkung mit der Empirie er-
folgende Speculation kennt, die unmittelbare Correlation des Welt-
und Gottesgedankens gegeniiber der Ableitung des ersteren aus
letzterem betont, eine selbsténdige theologische Speculation neben der
philosophischen nicht anerkennt, die transscendente Realitdt der Zeit
leugnet, die Annahme eines ewigen Zusammenfalls der Contraposition
und Reposition fordert und endlich die der Ueberzeugung von der
Nothwendigkeit der Siinde widersprechende Doppeldarstellung des
moralischen Processes erst als abstracten Ideals, dann in seiner durch
den Eintritt der Siinde bedingten concreten Wirklichkeit ablehnt
und ebenso die mit dem Entwicklungsbegriffe nicht im Einklange
stehende Isolirung des Christenthums und seines Stifters gegeniiber
dem allgemeinen sittlich-religiosen Fortschritt der Menschheit. Im
Gegensatze zur Speculation nimmt die Dogmatik eine andere Stellung
zum Zeitbegriff ein und hat sie es nur mit dem ,offenbaren®, nicht
auch mit dem ,verborgenen“ Gott zu thun; auch ist die Christologie
ihr Kernpunct, wihrend diese bei der nothwendig rein geschichtlichen
Auffassung der Person des Religionsstifters einer speculativen Be-
handlung nicht zuginglich ist. Das Werk H.s bietet nicht bloss eine
Fiille anregender, sondern auch, nach Ueberzeugung des Ref., tief
wahrer und berechtigter Gedanken. Freilich gerade hinsichtlich des
Hauptpunctes, der gottlichen Actionen der Contraposition und Re-
Position bleiben Réthsel genug noch iibrig; so sehr das Dasein des



636 M. Scemiee, Religionsphilosophie u. principielle Theologie. [104

Uebels im G anzen verstindlich wird, so bleibt das Bedenken, warum
bei Vertheilung desselben auf die Einzelnen solche Ungleichheit
herrscht; ferner ist zu fragen, worauf auch E. Chr. Achelis in
seinem Ref. ThLz. 24, 369—371 hinweist, wie sich mit der Noth-
wendigkeit der Erreichung des gottlichen Weltplans die menschliche
Freibeit vereinigen lasse. Weitere Anzeigen: ThLBr. 22, 297f.
(Hupfeld), ExpT. 10, 364f. (Eafon) und KM. 18, 438—440 (Ad.
Lasson, der R.s bleibende Bedeutung darin erkennt, dass er alle
Wissenschaft von Gott, dem Menschen und der Welt um die Begriffe
und Erfahrungen des sittlichen Lebens gesammelt und dadurch das,
was bei Schleiermacher und Hegel noch latent war, offenbar gemacht
habe, und nach dessen Ansicht auf dem von R. betretenen Wege
die rechte Aussicht einer christlichen Philosophie liegt). — Der
Herbartianer Flitgel gibt nach ThLz. 24, 374 (Achelis) im Wesent-
lichen die von Thilo 1851 an Rothe’s Ethik geiibte, von Holtzmann
in seinem genannten Werke beriicksichtigte Kritik wieder. — A»rnal
kritisirt scharf die philosophischen Principien Biedermann’s und ihre
Anwendung auf die dogmatischen Probleme, um an dem Beispiele
des Metaphysikers des Absoluten par excellence zu zeigen, ,que
logiquement une philosophie infinitiste conduit & une dogmatique
panthéiste, c’est-a-dire que les idées scolastiques et ’erreur kantienne
de la chose en soi, de I'absolu, de l'infini, de la substance, du noumeéne,
sont incompatibles avec les notions chrétiennes“. Nur von der Moral
aus lassen sich positive Bestimmungen Gottes gewinnen; der Begriff
des metaphysischen Absoluten oder Unendlichen ist dazu ginzlich
unfruchtbar und bedeutet lediglich das Eingestindniss unserer Un-
fahigkeit, in das Wesen Gottes vollstindig einzudringen. — Schultze
unterzieht Rauwenhofi’s Aufstellungen iiber Ursprung, Wesen und
Wahrheit der Religion sowie die Erkenntnisstheorie desselben einer
scharfen, aber durchaus sachlichen Beurtheilung; das Ergebniss ist,
dass jene Aufstellungen wegen der einseitigen Fassung der Religion
als Glaube an die sittliche Weltordnung sich als nicht haltbar und
ausreichend erweisen, und dass die Erkenntnisstheorie R.s an inneren
Widerspriichen krankt. — Zu Ecke’s Buch iiber Ritschl liegen noch
zwel bemerkenswerthe Aeusserungen vor. Wandel, Vertreter eines
orthodox-speculativen Christenthums, steht einem Compromisse mit
der Ritschl’schen Schule weit skeptischer als Ecke gegeniiber, obgleich
auch er in den drei von Ecke hervorgehobenen methodischen Prin-
cipien R.s einen werthvollen Fortschritt in der wissenschaftlichen Be-
handlung der Dogmatik anerkennt und obgleich er in der Stellung
zum Pietismus R.s Kritik billigt. Eine Verbindung der genuinen
Theologie R.s mit der kirchlichen in der Weise, wie sie wohl Ecke
vorschwebt, dass beide Richtungen eine gemeinsame Basis finden,
halt W. fir unméglich, denn die kirchliche Theologie werde ihre
principielle Basis nicht gut aufgeben kionnen, da die Kirche es nicht
kann. Diese Basis der Kirche ist aber die Annahme einer besonderen
Erleuchtung der Vf. der heil. Schrift und die ontologische Trinitit;



105] Historisch-Kritisches. 637

letzteres ist etwas metaphysisches, dieses aber will R. eliminiren.
(W. beurtheilt R. wohl in zu hohem Masse von dessen erkenntniss-
theoretischem Standpuncte aus, wihrend Ecke darin wieder zu wenig
gethan hat.) Wirkliche Hoffnung auf Verstindigung und Annsherung
gewahrt nach W. Kaftan’s Stellung zu Trinitdt und Verséhnungs-
lehre, die eine Umbildung der genuinen R.schen Lehre bedeute. —
Kirn's Anzeige ist ein werthvoller Beitrag zur Charakteristik und
Beurtheilung der Theologie R.s. Wenngleich K. der biblischen Kritik
mehr Recht zugesteht als Ecke, so freilich dass er doch eine be-
sondere, von der gewohnlichen wissenschaftlichen Kritik verschiedene,
der Schrift als Glaubensgegenstand angepasste kritische Methode fiir
die Bibel fordert, wenngleich er ferner den Versuchen, die Erkennt-
nisse des Glaubens mit den Resultaten des objectiven Denkens aus-
zugleichen, weniger ungiinstig gegeniibersteht als Ecke, so ist doch
die theologische Position beider im Grunde dieselbe: streng supra-
naturalistisch, biblizistisch, einige dogmatische Hirten erweichend,
christocentrisch, praktisch, die Nothwendigkeit des Mystischen an-
erkennend, daher auch die Stellung zu R. bei beiden im Allgemeinen
die gleiche. Doch hat K. die Eigenart R.s tiefer und feiner erfasst
als Ecke. Er erhebt mit Recht Bedenken gegen dessen unhistorische
Scheidung genuiner und fremdartiger Elemente bei R.; ,warum sollte
nicht auch das Nebeneinander widerstreitender Elemente in ein und
demselben Denker genuin sein konnen?* K. erklirt ferner, dass die
drei von Ecke hervorgehobenen Charakteristika noch nicht geniigen,
um die Eigenart der R.schen Theologie gerade gegeniiber anderen
kurz vorangegangenen oder zeitgenossischen dogmatischen Bestre-
bungen zu bezeichnen ; vielmehr sei hinzuzufiigen, dass R.s Anschauung
von der Unzulinglichkeit des theoretischen Erkennens fiir die Er-
fassung des Uebersinnlichen und vom Primat des Willens fiir sein
theologisches Verfahren von maassgebender Bedeutung gewesen ist.
»Ritschlianismus ist die Entwicklung der christlichen Ueberzeugung
aus der geschichtlichen Offenbarung unter Handhabung des Sitten-
gesetzes als Kriteriums der Wahrheit. In der sproden Anschauung
von der Autonomie des menschlichen, namentlich sittlichen Bewusst-
seins, die R. von Kant entlehnt hat, wurzeln erkenntnisstheoretische
und psychologische Bedenken, wodurch bei R. die supranaturalistischen
Ansitze gekreuzt werden und die es ihm unméglich machen, das
religiose Leben voll zu deuten, vor Allem den Charakter der Passi-
vitdt und Unmittelbarkeit desselben zu erfassen. R. ist ein originaler,
daher einseitiger Geist, seine Theologie nicht von unmittelbarer lehr-
hafter Brauchbarkeit, aber reich an Anregungen fiir Alle. — Auf
das ausgezeichnete Buch von Wendland, das im Gegensatze zu
Ecke die Verwandtschaft R.s mit der liberalen Theologie hervorhebt
und den Standpunct R.s von einer Volkelt, O. Pfleiderer und Troeltsch
nahe stehenden Position kritisirt, sei auch hier hingewiesen, —
Mackintosh behandelt R.s, Herrmann’s und Kaftan’s Aufstellungen
iiber die allgemein erkenntnisstheoretischen Probleme, die Scheidung



638 M. Screwe, Religionsphilosophie u. principielle Theologie. (106
von wissenschaftlichem und religiosem Erkennen, das Wesen der Re-
ligion und die Werthurtheile und lehnt dieselben wegen der darin
liegenden subjectivistischen, dualistischen und, wenigstens so weit R.
und Kaftan in Betracht kommen, eudimonistischen Gefahren ab, ohne
das Begreifliche und Berechtigte einer Opposition gegen den In-
tellectualismus und eine bloss naturwissenschaftliche Weltanschauung
zu verkennen, ohne das Moment der Freiheit bei der personlichen
Anerkennung der religiosen Objecte leugnen und ohne das Verdienst
R.s bestreiten zu wollen, das darin bestehe, die Erkenntniss, die Re-
ligion sei nicht Theologie, besonders eindriicklich gemacht zu haben.
— Mac Rae gibt eine Darstellung und, vom Standpuncte Eucken’s
aus, eine Kritik der religionsphilosophischen Grundgedanken des
Fiihrers der Oxforder Bewegung, Cardinals Newman, deren beachtens-
werthen Kern der Intuitionismus, die Ablehnung verstandesmissiger
Beweise fiir den Glauben, die Begriindung desselben auf das Gewissen
und die Betonung der geschichtlichen Entwicklung bilden, die aber
andererseits durch die letzte Basirung der religiosen Gewissheit auf
die dussere Autoritit und durch die Schitzung der Institution der
Kirche als des Ziels der Entwicklung schwerste Bedenken erwecken.

6. Reformreligionen.
a) Rationalistisch-moralistische.

Bulowa, J. A., die Einheitslehre (Monismus) als Religion. 2. Aufl. 136. L.,
Schimmelwitz. At 2. — Dunin-Borkowski, St. von, die Weltanschauung
der Anarchisten (StML. 172—191). — Ders., zur Entwicklungsgeschichte d.
anarchistischen Ideen (ib. 365—3888). — Fckhorst, B., Hermannswacht. Ge-
danken iib. relig., nationale u. persénliche Einheit deutschen Geistes, H. 2—4.
L., Friedrich. J 2,50. — ZLgidy und seine Zeitgenossen (Ernstes Wollen.
Hrsg. v. Mitarbeitern der fritheren Versshnung M. v. Egidy’s. 1, No.1). —
Iranke, A., d. Religion der Menschheit od. d. natiirliche Schépfungsgesch. E.
neue Weltansch. f. alle nach Wahrheit strebende Menschen. VI, 98. Graz
(Miinster, Mickl). 4 1. — O. H., Moritz von Egidy (Pr. 3, 60—64). --
Helle, M., iber Menschenthum und Zuchtstaat. Ein Anarchistenideal. 63.
Mz., Verlagsanstalt. — Lassberg-Lanzberg, C. v., der Weltorganismus.
Begriindung einer auf astrophysischen Gesetzen beruhenden Vernunftreligion.
76. L., Haacke. Jl 2. — Lebius, R., die Religion der Zukunft u. d. Kern
aller Religionen. 62. Bamberg, Handelsdruckerei u. Verlagshandl. Jt —,50.
— Moulet, AYfr., en Allemagne. Moritz von Egidy (RCbr. 3. sér. 9, 10—28).
— Ders., un dernier mot sur Moritz v. Egidy (ib. 213—217). — Pgliiger,
P., Moritz v. Egidy (ZSchw. 16, 33—41). — Reinhardt, G., ein deutscher
Jesus! Ein Kraftwort an alle Deutschen. Hannov. Minden, Werther. —
Wauer, G. A., Church of Humanity (ChrW. 13, 941—945). — Wels, W.,
die Nothwendigkeit eines neuen, finften Religionssystems (Welsenthum). 31.
Hagen, Risel. o, —,50.

Der Anfang 1899 erfolgte Tod v. Egidy’s hat vielfache Kund-
gebungen iiber diesen, jedenfalls von den edelsten Absichten beseelten
Mann hervorgerufen. ~ Reinhardt stellt ihn in geschmackloser Weise
als deutschen Jesus hin. — PAliiger gibt ein kurzes Bild seines
Charakters, seines dusseren Wesens, seiner Rede- und Schreibweise,



107 1 Reformreligionen. 639

seiner Wirksamkeit, besonders der socialpidagogischen und feiert ihn
als Propheten, ,denn ein Volkserzieher, ein Apostel geliuterter
Menschlichkeit, ein Gewissenswecker ist er gewesen, wie heute kaum
ein zweiter zu finden ist“ und gleich den alttestamentlichen Pro-
pheten hatte er es nicht blos auf religidse, sondern auch sociale
Reform abgesehen. — Moulet bietet eine von Verherrlichung wie von
Geringschatzung der Personlichkeit Egidy’s gleich weit abstehende
Charakteristik dieses Mannes; er erkennt an, dass Egidy wahre und
werthvolle Ideen ausgesprochen hat, jedoch fehle es an klarer Fassung
derselben und vor Allem an geniigender Erwigung der Mittel ihrer
praktischen Verwirklichung. Der nur ganz lose organisirten Egidy-
Bewegung verheisst M. keine Zukunft, sondern baldige Auflgsung. —
Aehnlich ist die Wiirdigung Egidy’s in der Skizze von O. H, —
Wauer orientirt kurz iiber Comte’s philosophisches System, seine
Religion und seine Gemeinden. — v. Lassberg- Lansberg erklirt,
nach LC. 1900, 845f., die bisherigen Religionen in Folge der Ent-
wicklung der Naturwissenschaften fiir unhaltbar, seine neue Religion
ist aber sehr phantastisch. — Der crste Aufsatz des Jesuiten von
Dunin-Borkowski gibt zunichst eine Darlegung der Grundsitze
des Anarchismus; gemeinsam ist allen Richtungen das Evolutions-
princip, die Verwerfung jeglicher Autoritat, jeglicher rechtlichen
Bande als dessen, was Moral und Gliick hindert, und Ersetzung der-
selben durch Conventionalregeln. Dagegen ist zu unterscheiden
zwischen ,selbstindigen Anarchisten, die den Privatbesitz vertreten
und die Propaganda der That meist als unniitz ansehen, und zwischen
solidarischen, die den Privathesitz z. T. durch Gemeinbesitz ersetzen
wollen und in den thatkriftigen Kampf der Gerechtigkeit und Noth-
wehr gegen die jetzige Gesellschaft eintreten. Gegeniiber dem Socia-
lismus eignet dem Anarchismus konsequentere Durchfiihrung der
atheistischen Principien und bewusstere Zielstrebigkeit. ». D. gibt
sodann eine interessante psychologische Analyse einiger typischer
Gestalten des Anarchismus; die Mischung von Milde und Grausamkeit
in anarchistischen Personlichkeiten wird erklirt aus dem Doppel-
gesicht des Anarchismus, der die erstere Stimmung fiir die Gesell-
schaft der Zukunft, die letztere gegeniiber derjenigen der Gegenwart
vertritt. Die Erklarung des revolutioniren Fanatismus als Geistes-
krankheit oder pathologische Erscheinung wird als unwissenschaftlich
abgewiesen. Zum Schlusse erklirt ». D., dass nur eine religios be-
griindete Ethik dem Anarchismus erfolgreich entgegentreten kénne,
wihrend eine natiirliche Ethik sich vor den Consequenzen der anar-
chistischen Ideen nicht zu retten vermdge. Der zweite Aufsatz sucht
gegeniiber der Ueberschiitzung der Bedeutung Proudhon’s fiir die
Entstehungsgeschichte des Anarchismus die entscheidende Grund-
lage desselben vielmehr einerseits in Josiah Warren, dem Ahnherrn
der selbstindigen Anarchisten Nordamerikas, dessen System nach
seiner eigenen Aussage mit dem Protestantismus im Zusammenhang
steht, und andererseits in den Anschauungen des Jungen Deutschland



640 M. Scaeier, Religionsphilosophie u. principielle Theologie. [108

und des Junghegelianismus, Stirner’s, des spiteren Ludw. Feuerbach;
an diesem Milieu habe Bakunin sich zum Anarchisten entwickelt.

b) Theosophisch-occultistische.

Andresen, C., die Lehre v. d. Wiedergeburt auf theistischer Grundlage. Ein
Beitrag z. Erneuerung d. christl. Relig. 2. umgearb. Aufl. VIII, 198. Ham-
burg, Grafe & Sillem. — Behre, Chr., Spiritisten, Occultisten, Mystiker und
Theosophen. 2. Aufl. 85. L., Dieter. ot 1,50. — Beitrage zur Grenz-
wissenschaft, du Prel gewidm. v. d. Gesellsch. f. wissensch. Pgychol. in Miinchen.
XI, 163. Jena, Costenoble. A 5. — Besant, Annie, die sieben Principien
od. Grundtheile des Menschen. VIII, 160. L., Friedrich. M 1. — Dies.,
La Sagesse antique; le Christianisme au point de vue théos. 80. P., 10, rue
St. Lazare. fr. —,75. — Biehler, Augusting Kampf wider den Neuplatonis-
mus mit Beziehung auf die gegenwirtige spiritistisch-theosophische Bewegung
(NKZ. 10, 467—503). — Blavatsky, H. P., Geheimlehre 1. Bd. Kosmogenesis.
Uebers. 740. L., Friedrich. J 24. — Dies., kurzgefasster Grundriss der
Geheimlehre. Zusammengesetzt von Frz. Hartmann. VII, 190. Ebda. —
Bleibtreu, K., von Robespierre zu Buddba. 301. Ebda. — Bodhabhikshu
Bramacharin (J. C. Chatterji). Die Geheimphilosophie der Inder. VII, 136.
Ebda. AL 2. — Dziecko, Christl. Theosophie. 33. u. 34. H. 64. Bitterfeld,
Baumann. M, —,25. — Ellinwood, F. F., Theosophy, Esoterie, Buddhism and
Christian Science (Homilet. Rev. 15—20). — Fischer, B., Grundzige der
Philosophie u. d. Theosophie, popular u. fiir gebildete Leser leichtfasslich
dargest. VIII, 220. L., Schifer. Jt 4,50. — Gubalke, M., moderne Christen-
thumsforscher (Psychische Studien 673—687). — Hawrt, Jul., Zukunftsland.
1. Bd. Im Kampf um e. Weltanschauung. 1. Der neue Gott. Ein Ausblick
auf d. kommende Jhrh. VII, 350. Florenz u. L., Diederichs. Jl 5. — Hart-
mann, Frz., populire Vortrige iiber Geheimwissenschaft. VII, 122. L.,
Friedrich. Jt 1,80. — Hechler, K., ein neuer Glaube. 176. L., Baumann.
M 1,50. — Hoedemaker, P. J., het zieleleven in verband met de hedendaagsche
theosophie. Vijf lezingen. 207. A., Egeling. fl. 1,75. — Hoops, H., das
Eindringen des Buddhismus in christliche Linder (BG. 35, 848—3858). —
Leadbeater, C. W., Christian Creed: its origin and signification., 110. Lo.,
Theosoph. Pub. Soc. 1sh. 6 d. — Lescoeur, R. P., de la valeur apologétique
des faits surnaturels: I. les démons dans 1’Evangile et 1’occultisme contem-
porain (Ann. de philos. chrét.). — McCorkle, W. P., an old enemy with two
new faces (Presb. Quart. 281—297. Teachings of Mrs. Eddy and Madame
Blavatsky compared with early heresies). — Pascal, T., la Théosophie. 71.
P, Publ. théos. fr. —,50. — Pfungst, A., ein deutscher Buddhist. (Ober-
prasidialrath Th. Schultze.) Biogr. Skizze. 50. St., Frommann. J —,75.
— Prel, C. du, der Tod, das Jenseits, das Leben im Jenseits. 119. M.,
Mihlthaler. ot 2,70. — Riss, Frz.,, Dr. Carl du Prel (AZ. Beil. No. 76).
— Sinnett, A. P., die esoterische Lehre od. Geheimbuddhismus. Uebers. aus
d. Engl. 2. verb. Aufl. XXVII, 296. L., Grieben. /M 4. — Sorgenfrey, B.,
gottliche Universalwissenschaft. 1. Bd. Welt u. Mensch im Lichte d. gott-
lichen Wissensch. III, 160. Bitterfeld, Baumann. b 1. — Stein, Ludw.,
Gefiithlsanarchie. E. Beitr. zur Psychologie des Mysticismus (Deutsche Rev.
24, Nov. Auch aufgenommen in dess. Vfs ,An der Wende des Jhrh.s® s. 0.).
— Troilo, E., il misticismo moderno. 320. Turin, Bocca. L. 3. — Welt,
die ubersinnliche, Mittheilungen aus d. Gebiete des Occultismus. Hrsg. u.
red. v. Max Rahn. 7. Jhrg. B., Mstr., Mickl.

Riss sucht in seinem lesenswerthen Aufsatze nachzuweisen,
dass Du Prel, der 1899 verstorben ist, bei seinem Eingehen auf
den Spiritismus und bei der Vertretung und Verwerthung desselben
durchaus von streng wissenschaftlicher Basis ausgegangen und
von streng wissenschaftlichen Motiven geleitet gewesen sei. —



109] Reformreligionen. 641

Das Buch Bleibtrews hat zum Inhalte: das Phantom der
dusseren sittlichen Weltordnung. Die Vorbestimmung und Wieder-
geburt des Buddhismus. Die Unnatur des Pessimismus. Die Zu-
kunftsreligion: der Buddhismus. — Ha»t verkiindigt nach der An-
zeige von Rich. M. Meyer in DLZ. 20, 532—536 als neuen Gott das
Welt — Ich, vertritt unter Polemik gegen Nietzsche und unter Forde-
rung der Entthronung des ,letzten Gottes d. h. der Causalitit einen
indisch-buddhist. Pantheismus. — Andresen, dem eine vielseitige Be-
lesenheit auf philos. und religionswissenschaftl. Gebiete nicht abge-
sprochen werden kann, will dadurch zur Erneuerung der christl. Religion
und zur Versshnung der religiosen Vorstellung mit unseren wissenschaftl.
Erkenntnissen beitragen, dass er die Lehre von der Wiedergeburt im
Sinne des der endgiltigen Vollendung vorangehenden wiederholten Ge-
borenwerdens der einzelnen Seele auf Erden — allerdings nicht im
Rahmen des buddhistischen Illusionismus, sondern einer die Perstn-
lichkeit Gottes und die Realitit der Individuen vertretenden, opti-
mistischen und ethisch kraftvollen Weltanschauung — als durch die
Darwin’sche Lehre von der Entstehung des Menschen logisch ge-
fordert, auf Erfahrungsthatsachen sich griindend, der Ethik be-
deutende Forderung bietend, von Jesu, dem einzigartigen Offenbarer
Gottes gelehrt und der Vereinigung der morgenlindischen und abend-
lindischen Religionsentwicklung dienend, nachzuweisen sucht. (Vgl.
ThLBL. 20, 583 f) — Hoops gibt z. Th. auf Grund directer Er-
kundigung bei deutschen Buddhisten eine Reihe von einigen apologe-
tischen Einwinden untermischter Mittheilungen iiber Verbreitung,
Katechismen und Ziele einerseits der pseudobuddhistischen Bestre-
bungen, d. h. der von Madame Blavatsky gegriindeten, jetzt in 400
Einzelgesellschaften verbreiteten theosophischen Gesellschaft, deren von
ihren Anhingern als esoterischer Buddhismus bezeichnete Lehre von
den wirklichen Buddhisten nicht als Buddhalehre anerkannt wird,
und andererseits der genuin buddhistischen, das Christenthum ver-
dringen wollenden Propaganda, deren Hauptvertreter gegenwirtig
der deutsche Buddhist Subhidra Bhikschu ist, der Vf. eines schnell
verbreiteten Katechismus, und die es in Paris zu einer geschlossenen
Gemeinde gebracht und auch sonst eine Reihe Anhinger und viele
Leser ihrer Schriften gefunden hat, ohne dass freilich zu constatiren
wiire, in welchen Kreisen diese Lectiire gepflegt wird. Diese Be-
wegung will nicht das Bettelmonchthum -einfithren, accomodirt sich
vielmehr der westlichen Cultur und will nur den der Lehre inne-
wohnenden Geist der Freiheit und Selbststindigkeit in Religion und
Moral bei uns lebendig machen. — Biehler will, da der gegen-
wirtige Spiritismus und Theosophismus in genauester, von letzterem
selbst hervorgehobenen Analogie zum Neuplatonismus stehe, Augustin
als Fiihrer zum richtigen Verstindisse und zur erfolgreichen Ueber-
windung jener modernen Irrthiimer aufweisen. Er stellt daher zuerst
nach kurzer Charakterisirung der Gegner Augustin’s dessen Po}en_cuk
ausfiihrlich dar. Sodann gibt er die Anwendung auf die gegenwirtige



642 M. Screse, Religionsphilosophie u. principielle Theologie. [110

Lage, indem er jene Analogie in den einzelnen Lehrpuncten, wie
Reincarnation, Auffassung der Materie, Psychologie u. s. w. aufweist.
Von Augustin sollen wir lernen, die Wurzel jener Bewegungen im
Hochmuth gegeniiber dem Gekreuzigten zu finden und bei der Be-
kiampfung lediglich mit dem Worte Gottes zu operiren, nicht mit
einem priifenden sich Einlassen auf die Thitigkeiten der Medien. —
Stein gibt gelegentlich seiner Polemik gegen den Mysticismus durch
namentliche Aufzihlung der spiritischen Literatur und Zeitschriften
einen Eindruck von der Menge derselben.

7. Principielle Theologie.

Baewer, D. J., the church in the twentieth century (Independ. 27. Apr.). —
Baltus, U., le christianisme sans dogmes (RBd. 16, 563—575). — Bawink, H.,
het recht der kerken en de vrijheid der wetenschap. 47. Kampen, Zalsman.
fl. —,45. — Berger, A. E., sind Humanismus u. Protestantismus Gegensétze ?
Vortr. 36. L., Buchh, d. Ev. Bundes. Jt —,10. — Blohbauwm, E.,
Christus redivivus d. i. Wie der Stifter uns. Relig. sein relig. System dem
heutigen geistigen Entwicklungsstande der gebildeten Welt entsprechend
darst. wiirde. Zugleich e, Nachweis des volligen Gegensatzes zwischen dem
Lehrsystem der Orthodoxie u. demj. Jesu u. seiner Apostel. Thl 1: Die
Voraussetzungen der Wissenschaft. XI, 209. B., Schwetschke. i 3. —
Bolliger, A., Prof. Gelzer u. die Zukunft unseres Christenglaubens (PrM.
3, 489—494). — Bonwus, A., zur Germanisirung des Christenthums. 1—8.
(ChrW. 13, No. 3—10). — Brown, F., what is orthodoxy? (North Amer. Rev.
409—417). — Caird, John, the fundamental ideas of Christianity. With a
memoir by Edw. Caird. 2 vols. 682. Glasgow, Maclehokand. 12 sh. —
Christiamisme, le, & la lumitre de la vérité; par un chrétien libéré., 144.
Sceaux, libr. républ. fr. 2. — Clarke, W. N., what shall we think of christia-
nity? The Levering lectures before the John Hopkins university. 149.
N.-Y., Scribner. $ 1. (Und Lo., Clark, 2 sh. 6 d.) — Colestock, H. T.,
Substitution a stage in theological thought (NW.8,484—496). — Curiis, E. L.,
the outlook in theology (BS. 1—11). — HEwereit, C., the distinctive Mark of
christianity (NW. 8, 660—673). — Fiindel, J. G., Kirchenglaube u. Vernunft-
religion od. Christenthum Christi, 2. verm. Aufl. VIL 56. L., Findel. Dass.
3. verm. Aufl. VII, 78. Ebda. Jt 1,20. — Férster, E., das neue Dogma
(ChrW. 13, 244-249). — Frémont, G., la religion catholique peut-elle étre
une science? 64. P., Blond et Barral. fr. —60. — Funcke, O., allerlei
Typen ungesunden Christenthums (BG. 35, 3—15). — Gallwitz, H., vom
deutschen Gott (PrJ. 98, 385—416). — Gardner, P., Exploratio evangelica.
A brief examination of the basis and origin of christian belief. X, 521. Lo.,

Black. 15 sh. — Gelzer, Heinr., die Zukunft unseres Christenglaubens
(Hilfe 5, No. 32—84). — Gossart, E., un libéral chrétien. Emile Banning.
(Rev. Belg. 315—334). — Qottschick, J., das Verhaltniss v. Diesseits u.

Jenseits im Christenthum (ZThK. 9, 136—182). — Gray, W. H., old creed
and new beliefs. 316. Lo., Blackwood. 5 sh. — Héring, Theod., zur
Verstandigung in d. systemat. Theol. Die Grundgedanken der Principienlehre
Prof. D. H. Cremer’s (ZThK. 9, 97—135). — Ders., vom ,Glauben an den
heil. Geist*. E. Wort der Verstindigung zu d. Artikeln des Herrn Obercons.-
Rath Prof. D. Wiesinger NkZ. 1898, 763 ff.; 1899, 687 ff. (NkZ. 10, 931—9'34). —
Hechler, K., modernes Christenthum. 101. L., Baumann Jt 1,50. — Hering, 4.,
d. 1dee Jesu v. Reiche Gottes u. ihre Bed. f. d. Gegenw. (ZThK. 9, 472—513).
— Inge, W. R., Christian mysticism, considered in eight lectures delivered
before the university of Oxford. XV, 379. N.-Y., Scribner. ¢ 250. —
Jaeger, Paul, die Wirklichkeit des Christenthums (ChrW. 13, 1131—35).
— King, H. C., Reconstruction in theology (AJTh. 3,295—323). — Kuyper,



111] Principielle Theologie. 643

A., the antithesis between symbolism and revelation. Lecture. (Aus PrRR.)
24. A., Pretoria, Hoveker & Wormser. Ed., Clark. — Langen, J., Religion,
Theologie, Kirchenpolitik (RITh. 7, 19—39). — Loofs, F., has the gospel
of the reformation become antiquated ? (AJTh. 3, 4383—472). — Lutgert, W.,
geschichtlicher Sinn u. Kirchlichkeit in ihrem Zusammenb. (In BFTh. 3, H. 4).
— Manen, W. C. van, moderne Theologie en moderne Richting (ThT.
83, 1—14). — Marsden, S. L., a gem of orthodoxy. 368. Lo., Unwin. 6 sh.
— Ménégoz, E., du Rapport entre Lhistoire sainte et la foi religieuse
(Aus RChr. 3. sér. 9). 28. P., Fischbacher. — Michaud, E., Quelques sophis-
mes théologiques (RITh. 7, 310—3826. 494—510). — Origin, the, of Christian
Science (Blackwood’s Mag. May. 845—852), — Otto, Alex., Hemmungen d.
Christenthums. Orthodoxien u, Gegner. 2 Hefte. XI, 109 u. VII, 123. B,
Schwetschke. ol 1,60. — Petiteau, la relig. chrét. 704. P., Amat. — Rupp,
W., Ethical postulates in theology. (AJTh. 8, 654—678). — Sabatier, A.,
Christian dogma and the christian life (CR. Nov.). — Schmank, T. E., Holy
scripture and questions of the day (LChR. 487—497). — Schwalm, R. P., le
dogmatisme du coeur et celui de l’esprit (Aus Rev. Thom. 6). 49. P., imp.
Levé. — Smend, J., iiber d. Wesen d. evang. Frommigkeit (Vortr.). 34.
Strassburg, Bull. M —,80. — Stuckenberg, H. W., Present theological ten-
dencies. II Criticism and Negation (Homil. Rev. Juni). — Swuize, E., die
gegenwirtige Aufgabe des deutschen Protestantismus (Pr. 8, 518—523). —
Tait, J., Christianity without the conscience. V, 208. Montreal, Drysdale.
$ 1. — Tissot, D., 4 propos du subjectivisme (RThPh. 32, 74—80). — Thomas,
J. B., Recent reconstruction in theology. From the point of view of logic
(Homil. Rev. Juni). — Troeltsch, E., Recens. v. Kihler, dogmat. Zeitfragen
(GGA. 161, 942—952). — Veit, W., asthet. u. revolutionire Frommigkeit
(ChrW. 13, 1109—18). — Vischer, E., Religion u. Kirche im Christenthum
(ZThK. 9, 250—272)." — Veeck, O., Paul de Lagarde’s Anschauungen iiber
Religion u. Kirchenwesen (PrM. 3, 225—234. 286—296). — Wright, G. F.,
»Christian Scientists* (BS. 374—381).

Der evang. Pastor Blohbaum in Torgelow (Pommern) will die
Weltanschauung der Bibel, das System Jesu organisch, dem wissen-
schaftl. Standpunct unserer Zeit gemiss fortentwickeln oder, wie man
mit ebenso viel Recht sagen konnte, eine neue Religion inauguriren;
denn wie er iiber Jesus hinaus neue Mittler erwartet, so heisst es
8.176: ,Adam wandte den Blick auf Gott und seine Geschopfe als dies-
seitige, Moses gab wenigstens Gott auch als jenseitigen (Jahweh, Ewigen)
zu erkennen, Jesus offenbarte dazu die géttliche Natur des Menschen
als die zur jenseit. Vereinigung mit Gott bestimmte, nunmebr wire
die jenseitige Bestimmung aller Dinge nachzuweisen. Wie schon
dies Citat vermuthen lisst, bietet BI. recht wunderliche, an Begriffs-
spielereien und kiinstlichen Eintheilungen reiche naturphilosophische
Betrachtungen und weiss er iiber Gottes Wesen und die kiinftigen
Aeonen viel zu sagen. Dabei versucht er mittels einer z. Th. ganz
schlimmen Exegese seine Anschauungen wenigstens als dem Keime
nach in der Bibel bereits vorhanden nachzuweisen. Die Kehrseite
bilden die schirfste Bekimpfung der Orthodoxie, wobei die evangel.
Rechtfertigungslehre in bedenklichster Weise missverstanden wird,
die unaufhorliche Herabsetzung der Luther’schen Bibeliibersetzung,
weil durch sie der dem System Bl.s entsprechende Sinn der Bibel
verdunkelt ist, und ein fanatischer Hass gegen Luther’s Person.
Diese Seite des Buches macht es allerdings nicht unbegreiflich, dass



644 M. Scremr, Religionsphilosophie u. principielle Theologie. [112

Walther (ThLBL. 20, 329 f.) behauptete, das Buch sei das Machwerk
eines jesuitisch geschulten Klopffechters, der damit die Tendenz ver-
folge, die Riickkehr zum Romanismus vorzubereiten und der die
Verlagshandlung betrogen habe. Doch spricht, abgesehen davon, dass
in ThLBIL 344 von offenbar zuverldssiger Seite die Angabe des Vf.
iiber seine Confession und seinen Stand als wahr bestitigt worden
ist, gegen die Richtigkeit der Vermuthung W.s die Opposition Bl.s
gegen allen Autoritéitsglauben und die Art, wie er stets auf die Bibel
recurrirt. Auch Holtemann (DLZ. 20, 1401—1403) weist jene Ver-
muthung ab, wihrend Walther seine Bedenken in einer zweiten, aus
Anlass der Vertheidigung des Vf.s abgegebenen Erklirung (ThLBI.
367 f.) festgehalten hat. Vgl. noch Steudel (PrM. 3, 411—413).
Hoffentlich unterbleibt das Erscheinen weiterer Theile! — O#to will
den unchristlichen Gebildeten darthun, dass das Christenthum die
allgemein menschliche und daher wissenschaftliche Wahrheit sei. Im
1. Hefte sucht er daher den Materialismus, Pantheismus, Monismus,
Pessimismus, Buddhismus zu widerlegen, falsche Vorurtheile iiber das
Christenthum, als sei es asketisch und verlange es Unterwerfung des
Intellects, zu zerstoren, an der Hand einer Charkterisirung der griech.
Religion zu zeigen, dass das Christenthum allgemein menschliche Be-
diirfnisse erfiillt, und schliesslich nachzuweisen, dass das, was die
Gegner als Vernunfterzeugnisse preisen, dem christlichen Boden ent-
stamme. Das zweite Heft behandelt diejenigen Hemmungen, die dem
Christenthum und seiner Schitzung aus der unduldsamen, sich im
Besitze der vollen Wahrheit diinkenden Rechtglidubigkeit erwachsen.
Indem O. an der Hand besonders von Hatch und August Dorner auf
die Anfinge der Bildung der christlichen Kirche und auf Augustin
niher eingeht, wiil er die Voraussetzungen fiir jene Orthodoxie auf-
zeigen. Am Schlusse wendet sich O. gegen das Ketzergericht, das
gegen das 1. Heft inzwischen ergangen ist. Im Einzelnen ist Manches
gliicklich getroffen, doch fehlt vor Allem ein straffer Zusammenhang
und tritt der dilettantenhafte Charakter manchmal zu sehr hervor.
— van Manen rechtfertigt die freisinnige Theologie gegeniiber der
Behauptung van den Bergh’s, dass sie unfihig sei, die gegenwirtige
Irreligiositit zu iiberwinden, weil sie keine wohlbegriindete meta-
physische Ueberzeugung habe, der Wurzel aller Religion, dem Bediirf-
nisse nach Erlosung nicht Rechnung trage, mit dem alten Dogma
den Inhalt der christlichen Lehre preisgebe und einen mythischen
Jesus an die Stelle des Christus der Kirche setze. Er legt dar, dass
es dem Wesen der freisinnigen Theologie widersprechen wiirde, ge-
wisse feste Formeln aufzustellen und deren Anerkennung zu fordern,
statt das Princip des selbstiindigen Forschens und der steten Kritik
aufrecht zu erhalten, dass also auch nicht Einheitlichkeit in der
Metaphysik herrsche, trotzdem die einzelnen Vertreter dieser Richtung
von einer bestiplmten metaphysischen Ueberzeugung geleitet seien,
ferner werde die Begriindung der Religion im Erldsungsbediirfniss
anerkannt, nur nicht als einzige, sondern daneben noch diejenige im



113] Principielle Theologie. 645

Bediirfniss nach Verehrung, im Drange nach oben; sodann sei ja der
Inhalt des Christenthums keine feste Grdsse, sondern veriindere sich,
wenn auch gewisse Grundziige bleiben; endlich sei echt freisinnig die
Unterscheidung zwischen dem historischen Jesus und dem idealen
Christus, nicht die Vermischung beider, die den ,mythischen Jesus¢
ergebe. — Colestocl bringt die Unterscheidung zwischen bleibendem
Gehalt und veréinderlicher theol. Formulirung, dem absoluten Lebens-
princip und den nur relativen Werth besitzenden Dogmen des Christen-
thums — eine Unterscheidung, die jeder wahrhaft historischen Be-
trachtung sich aufdréingt, so psychologisch begreiflich es ist, dass
wir iiberall die Qualitit der Absolutheit von dem Princip auch auf
die doctrinsre Fassung desselben iibertragen finden — zur Anwendung
gegeniiber der Satisfactionslehre. Auch diese ist nur ein voriiber-
gehendes Stadium des theol. Denkens, wie die Auffassung des Todes
Christi als eines an den Satan gezahlten Losegeldes, und es wird
jetzt an ihre Stelle eine mehr innerliche, ethisch-praktische Inter-
pretation des Werkes Christi treten. Griinde fiir das verinderte
moderne religiose Denken und die gegenwiirtige Abneigung gegen die
Stellvertretungslehre sind die Idee der Entwicklung, die Resultate
der bibl. Kritik und das grossere Werthlegen auf die soc. Ausprigung
des Christenthums als auf die lehrhafte. — Forster reproducirt, um
den Leserkreis der ChrW. mit der Dogmatik seines Lehrers Kaftan
bekannt zu machen, dessen Christologie und weist das auch fiir Nicht-
theologen zu erfassende Neue derselben gegeniiber der kirchlich iiber-
lieferten Lehre an zwei Puncten, dem Verhaltniss des irdischen Lebens
Christi zu seinem gottl. Charakter und dem Zusammenhange der
Lehre von Christus mit dem Glauben auf, nicht ohne beziiglich des
letzteren Falles durch Nichtbeachtung der altprotestantischen Lehre
vom Geisteszeugnisse den Unterschied zu iibertreiben. Zum Schluss
bemerkt F. richtig, dass in K.s Dogmatik nicht das neue Dogma
vorliege, sofern es in diesem Falle auf eine neue Formel ankiime,
sondern dass K. die alte Formel von der Gottheit Christi beibehalten
und nur mit neuem Inhalt erfiillt habe; so sehr dies an sich be-
rechtigt sei, so sei es doch wenigstens jetzt fiir die praktische Ver-
kiindigung bedenklich, da die Formel fiir Alle den Klang der Zwei-
naturenlehre habe und gerade das Verstindniss hindere, dass in dem
Menschen Jesus Gott offenbar geworden sei. — Ménégoz will die
bibl. Kritik als vom Standpuncte der Religion aus berechtigt, ja ge-
boten erweisen, weil nur durch ihre Freigabe der Gebildete gegen-
iiber der hl. Geschichte sein Misstrauen verlieren, und diese einen
religiosen Eindruck in ihm erzeugen kénne. Der Glaube an die Ge-
schichtlichkeit der bibl. Erzéihlungen an sich wird von der hl. Schrift
nicht als Zeichen der Frommigkeit betrachtet und als religiése Pflicht
gefordert, sondern die hl. Schrift will den Glauben erzeugen und
nihren. Eine Geschichte kann aber diese Wirkung nur hervorbringen,
wenn man von ihrer Wahrheit iiberzeugt ist. Daher gilt es, mittels
kritischer Arbeit in der Bibel das Geschichtliche vom Ungeschicht-
Theolog. Jahresbericht, X1X. 42



646 M. Sceese, Religionsphilosophie u. principielle Theologie. [114

lichen zu unterscheiden, besonders ein geschichtlich zutreffendes Bild
Christi moglichst zu reconstruiren. Denn nach den seit der Renais-
sance geltenden und von vielen Gemejndegliedern getheilten Anschau-
ungen wird die Ueberzeugung von- der Wahrheit einer geschichtlichen
Ueberlieferung nur durch vollig unabhingige historische Kritik garan-
tirt, auch sind in der Bibel thatsiichlich Legenden und historische
Irrthiimer vorhanden. Das den Zweifel an der bibl. Ueberlieferung
verbietende Inspirationsdogma aber ist ein Product der katholischen
Kirche (?) und kann nur unter Voraussetzung der Infallibilitit der
Kirche festgehalten, muss also von consequent protestantischem Stand-
punct aus aufgegeben werden. Vielmehr ist die Kritik eine uns von
der gottlichen Vorsehung auferlegte Pflicht und wenn wir durch sie
eine solide und selbstindige Gewissheit von der Geschichtlichkeit einer
Erzidhlung erlangen und diese uns damit zur Ursache der Bekehrung
wird, so hat die Kritik damit eine werthvolle religiose Frucht ge-
zeitigt, wogegen ihre negativen Resultate nicht in die Wagschaale
fallen, zumal schon eine grosse Anzahl definitiver Resultate erreicht
ist und die Majoritdt (?) der Erzéhlungen als historisch erwiesen ist,
ebenso die Einheitlichkeit des relig. Geistes der Schrift. — Véischer’s
Aufsatz hat eine polemische Abzweckung gegeniiber Duhm’s und Ber-
noulli’s Trennung von reiner und kirchlich vermittelter Religion und
Troeltsch’s Fassung des Verhiltnisses von Religion und Kirche als
eines antinomischen, obgleich diese Theologen nicht genannt werden.
V. will nachweisen, dass Religion und Kirche an sich keine Gegen-
sitze sind, im Gegentheil Religion immer wieder mit Nothwendigkeit
die Kirche hervorrufe, besonders wo ein Bewusstsein geschichtlicher
Offenbarung vorhanden sei, wo Religionsstifter mit starker Autoritit
auftreten und Aufgaben stellen, die sich nur in einer Gemeinde Gleich-
gesinnter verwirklichen lassen, wie dies besonders in der israelitischen
und christlichen Religion der Fall ist. Eine solche Gemeinschaft
wird sich mit Nothwendigkeit Formen schaffen fiir den Geist, der in
ihr lebt, Aemter, Sitten, Bekenntnisse u. s. w. hervorrufen. Dies be-
deutet aber nicht schon eine Verunreinigung der Religion, diese tritt
erst ein, wenn diesen Formen gottliche Verehrung erwiesen wird, die
Pridicate der Heiligkeit, Ewigkeit, Vollkommenheit, die nur Gott ge-
biihren, zugeschrieben werden. (Troeltsch diirfte meines Erachtens
doch tiefer gesehen haben, wenn er schon in den festen Formen an
sich, abgesehen von ihrer Vergottlichung, etwas nicht ganz zum
innersten Wesen der Religion Stimmendes sieht, wie man ein gleiches
beziiglich des Verhiltnisses von Dogma und Glaube aufweisen kann.)
Eine Fiille kleiner, selbstindiger, innerlich einheitlicher, wenn auch
nicht ganz voneinander separirter kirchl. Gemeinschaften stellt V.
als dasjenige hin, worauf die Entwicklung wohl hinzielt. — Der strenge
Calvinist Kuyper warnt die calvinistischen Kirchen vor ,symboli-
calen“, einer stirkeren Geltendmachung des Liturgischen zugewandten
Stromungen. Diese seien ebenso wie die ritualistischen Bestrebungen
in der englischen Staatskirche, ja, wie die symbolistischen Tendenzen



115] Principielle Theologie. 647

in Kunst und Literatur, nur Theilerscheinungen einer modernen re-
ligiosen Stimmung, die in der idealistischen Philosophie, der histo-
rischen Rechtsschule und der classischen Kunst, wie sie in Deutsch-
land in der ersten Hilfte des 19. Jahrh.s vertreten worden seien,
ihre Wurzel habe, rein immanenten, pantheistischen Charakter trage,
das Unendliche nur in dem Entwicklungsprocess des Endlichen er-
blicke und daher lediglich in selbstgewihlten Symbolen dunkel zu
fassen vermoge, von einem Eingreifen Gottes in die Welt und einer
realen Berithrung Gottes mit dem Menschen nichts wisse, die Frommig-
keit nur in subjectiven Stimmungen und bloss menschlichen Erhebungen
zu Gott aufgehen lasse, gegen das Dogmatische gleichgiltig sei, zu
einem Relativismus und Subjectivismus im sittlichen und socialen Leben
fiilhre, die daher naturgemiss zu dem weniger auf klare Mittheilung
des Dogmas, als auf das Cultische Gewicht legenden Katholicismus
sich hingezogen fithle. Diese moderne Religiositit, die gleicherweise
vom philosophischen Agnosticismus, von Roms fides implicita und
Unterdriickung der Bibel, von Ritschl’s antidogmatischer Schule, von
der Schule Sabatier’s vertreten werde, bilde aber den volligsten Gegen-
satz zu der christl, reformatorischen, hesonders der calvinistischen
Frommigkeit, die einen transscendenten Gott, ein wirkliches, unver-
hiilltes Eintreten Gottes in den Bereich des Endlichen kenne, die
eine personliche Darbietung Gottes und die Kundgebungen eines be-
stimmten, fiir alle Zeit geltenden Willens Gottes besitze und den
Nachdruck auf die reine Lehre lege. Dass unsere moderne Frommig-
keit einen anderen Charakter trigt als die der Reformatoren, ist
richtig beobachtet, irrthiimlich ist es jedoch, die Nuancen innerhalb
dieser modernen Frommigkeit zu iibersehen und sie in Bausch und
Bogen als mit der geoffenbarten Religion unvertriiglich zu erkliren.
Ebenso diirfte es einseitig sein, den entscheidenden Grund fiir die
liturgischen Neigungen in jener modernen Stimmung zu sehen, so
gewiss diese, wie z. B. auch Ed. v. Hartmann dargelegt hat, mit-
wirkt. — Die zugleich eine feine Charakteristik der biblicist. Theologie
enthaltende Anzeige von Kihler’s dogmatischen Zeitfragen und zwar
dem 1. Bd. derselben durch T'roeltsch zeigt einmal, dass eine rein
historisch - psychologische Betrachtung Jesu und der Apostel nicht
sofort ein Glauben versagendes Schulmeistern derselben bedeute, und
dass die Stellung der biblicistischen Theol. zur Schrift im Einzelnen
keine einfache, vielmehr eine von mannigfachen Schwierigkeiten be-
driickte sei, und legt sodann dar, dass die Abwehr der modernen
wissenschaftlichen Denkweise sich nur auf dem Gebiete der all-
gemeinsten Principien, nicht auf den gerade die Hauptschwierigkeiten
einschliessenden Einzelproblemen bewege und dass eine von dem
Boden der allgemeinen Religionsgeschichte aus operirende Theologie
keineswegs sogleich den Charakter des pantheistischen Monismus
trage. — Haring hebt zunichst die zwischen der Position der von
Ritschl beeinflussten Theologen und derjenigen Cremer’s bestehende
Gemeinsamkeit in einigen allgemeinen fiir die Dogmatik geltenden
42*



648 M. Scoemr, Religionsphilosophie u. principielle Theologie. (116

Grundsdtzen hervor, billigt auch die von C. gegebene, gegeniiber
Frank’s Forderung pricisere Fassung der Grundirage der Principien-
lehre, wie nimlich gegeniiber der Wirklichkeit des Schuldgefiihls
Recht und Pflicht des Glaubens an einen gnidigen Gott bleibe. Zum
Behufe der Erledigung dieser Frage erértert C. zuerst die Voraus.
setzungen des Christenthums, dann die Entstehung der christlichen
Gewissheit. Beziiglich der niheren Bestimmung dieser beiden Gegen-
stinde sucht H. eine Verstindigung mit C. Hinsichtlich des ersteren
Punctes rdumt H. ein, dass C. mit Recht den Ankniipfungspuncten
in dem ausserchristlichen Gottesglauben und Gewissensurtheile eine
entscheidende Bedeutung beimesse, und dass die Wichtigkeit der-
selben bei Ritschl und seinen Schiilern manchmal unterschitzt seien.
Die Antwort C.s auf die zweite Frage, dass wir nidmlich in dem durch
das Wort der Verkiindigung wirkenden heil. Geiste die objective
Macht haben, welche die- entscheidende Gewissheit weckt und wirkt,
vermag jedoch H. nicht als geniigend anzuerkennen, vor Allem An-
gesichts von Zweifelsfillen. Es muss vielmehr von der Verkiindigung
auf eine innerhalb derselben zu erweisende Realitit, auf die sie be-
griindende Offenbarung, d. h. auf die lebendige Person Christi zuriick-
gegangen werden. Dass an diesem Puncte eine Controverse vorliegt,
hat nicht seinen Grund darin, dass H. und seine Freunde einige der
sogenannten Heilsthatsachen nicht anerkennen oder wenigstens nicht
zum Glaubensgrunde rechnen wollen, sondern dass Cremer und seine
Gesinnungsgenossen die Frage nach der Erkennbarkeit, Auffassbarkeit,
Ueberfiithrungskraft der Heilsthatsachen fiir das Bewusstsein nicht
als nothwendig anerkennen. (Mit der Aufwerfung dieser Frage hat
H. durchaus Recht, aber historisch hat dieselbe doch ihren Grund
in den durch die Wissenschaft hervorgerufenen Bedenken gegen die
Realitidt gewisser Heilsthatsachen; insofern leitet die C.sche Richtung
ein von ihrem Standpuncte aus berechtigtes Motiv bei der Ablehnung
dieser Frage.) — Dasselbe Anliegen, dass die innerliche Wirksamkeit
des heil. Geistes zur Anschauung gebracht werde in dem Eindrucke,
den die geschichtliche Offenbarung in Christo mit ihrer sich selbst
bezeugenden, Vertrauen erweckenden Kraft macht, vertritt Ders.
in der kurzen Auseinandersetzung mit Wiesinger, der auf den eben
besprochenen Aufsatz H.s Bezug genommen hatte, und er formulirt
die zwischen ihm und W. bestehende Differenz dahin: letzterem
»fallen beide Grossen, das Heilsverlangen und die Offenbarungs-
thatsache unter dem Gesichtspunct von Ankniipfung und Vor-
aussetzung fiir die unmittelbare, vom Geiste gewirkte Gewissheit
des Glaubens ; mir erscheinen sie als der uns erkennbareInhalt
der Wirksamkeit des heil. Geistes, iiber dessen lebendig personliche
Unmittelbarkeit ich mit ihm eins bin.“ (Ref. findet in Wiesinger’s
Standpunct den richtigen Gedanken gewiirdigt, dass der subjectiven
Erfahrung eine gewisse Selbstéindigkeit und die letzte entscheidende
Instanz gegeniiber der fusseren Offenbarung zukommt). — Jaeger
fordert, dass wir uns in der Gegenwart statt der mehr intellectua-



117] Principielle Theologie. 649

listischen, wenn auch an sich durchaus berechtigten Fragen nach
der Wahrheit und dem Wesen des Christenthums die praktische Frage
nach der Wirklichkeit des Christenthums stellen sollen, d. h. wir
sollen Selbstlosigkeit, die auf Selbstverleugnung ruht, iiben, das wird
dem Christenthum wieder Achtung gewinnen mehr als alles Predigen
und wissenschaftliche Beweise. — In einem tiefernsten Aufsatze, der
zugleich die Schuld der traditionalistischen Reaction dieses Jahr-
hunderts aufweist, legt Sulze dar, wie gegeniiber den heutigen
Feinden, Materialismus und Ultramontanismus, mit der Betonung
der Rechtfertigung aus dem Glauben nichts auszurichten sei, denn
das Verlangen nach ihr sei bei beiden unbekannt, sondern dass es
jetzt gelte, sich auf das Letzte zuriickzuziehen, die sittliche Freiheit
und die sittliche Personlichkeit, und zu zeigen, dass diese hochsten
Giiter durch jene beiden Richtungen vernichtet werden. Wenn dies
eindriicklich geworden ist, dann ist auch die Bahn zur Anerkennung
des weiteren Inhalts des Christenthums erdfinet. — Loofs erortert
in seinem markigen Vortrage die Schwierigkeiten, die dem Verstind-
nisse des Evangeliums der Reformation in der Gegenwart gegeniiber-
stehen, besonders sofern nach den Reformatoren die Stindenvergebung
auf das Werk Christi, sein Leben, Sterben und Auferstehen zu be-
griinden und damit nothwendig eine supranaturalistische Beurtheilung
der Person Christi gegeben sei, dieses aber dem modernen natura-
listischen Zuge widerspreche. L. ist aber der Zuversicht, dass ,gegen-
iiber der Person Jesu, dessen Selbstbewusstsein die nothwendigerweise
relativistische naturalist. Geschichtsbetrachtung nur als Schwirmerei
beurtheilen konnte, auch dem modernen Menschen die Nothwendigkeit
einer klaren, sich nicht auf das psychische Gebiet beschrinkenden,
Entscheidung fiir den Supranaturalismus einleuchten werde“. — Die
originellen, zwar nicht -ganz von Uebertreibungen freien, aber auch
viele Wahrheiten enthaltenden Aufsiitze von Gelzer wollen zeigen,
dass die Reformation, speciell das officielle Lutherthum ein zwar ge-
niales, aber vergingliches Menschenwerk sei, wie dies auch von den
Schopfungen Constantin’s und des heil. Franciscus gelte, dass Pietismus,
Rationalismus und die christlich-sociale Bewegung wahrhafte Fort-
schritte gewesen seien, und auch nicht die Reformation, sondern die
franzosische Revolution die Befreiung des Geistes und die Briider-
lichkeit gebracht habe. Das 20. Jhrh. werde, da wir Deuatsche zu
wissenschaftlich-kritisch geworden seien, in religiéser Beziehung unter
dem Zeichen des Amerikanismus stehen; die religidse Kraft der
Angelsachsen werde offenbar in ihrer gewaltigen Wirksamkeit fiir die
jussere wie die innere Mission, in welch letzterer Beziehung vor
Allem auf die Heilsarmee zu verweisen sei. In den amerikanischen
Gemeinschaften sei wirklich der Gedanke des allgemeinen Priester-
thums, dem die Zukunft gehore, lebendig. Ebenso muss nach G. der
Gedanke an die Wiederkunft Christi, die eschatologische Stimmung
wieder lebendig werden, und die Betonung desselben in der jungen
Theologenschule sei ein Verdienst. — Bolliger wendet gegen Gelzer



650 M. Sceersg, Religionsphilosophie u. principielle Theologie. [118

ein, dass Jesus selbst nirgends das Dogma von seiner Wiederkunft
zum constitutiven Merkmal der Jiingerschaft gemacht habe, sondern
nur die Liebe zu Gott und Menschen, den Gehorsam gegen Gottes Ord-
nungen, und ferner, dass nicht, wie G. meine, wissenschaftlicher Geist
und religiose Schaffensfreudigkeit sich gegenseitig lihmen ; vielmehr
wie erst etwas wissenschaftlich Erarbeitetes den Charakter der Ge-
wissheit trage und zum Handeln ermuthige, so kionne auch der wirk-
liche Gott ohne Sinn fiir das Wirkliche, d. h. ohne wissenschaftlichen
Geist nicht gefunden werden. — Vet bietet eine geistvolle Gegen-
iiberstellung der isthetischen Frommigkeit als der Frommigkeit, wie
sie sich gewohnlich findet und wie sie besonders die Frommigkeit
des Protestantismus ist, die dem Menschen seine irdischen Sorgen
und Pflichten, seinen Frieden und seine Rechte lisst und nur Alles mit
ihrem sanften Hauch iiberkleiden, die Verhiltnisse nicht #ndern,
sondern nur mildern will, in Geduld und Demuth vor Allem sich be-
wahrt, und der revolutioniren Frommigkeit, der Frommigkeit der
Religionsstifter und Reformer, die nicht so und so viele profane Be-
diirfnisse und Pflichten und daneben auch noch religiose hat, die
ungottliche Verhiltnisse zwingt, entweder gottlich zu werden oder
unterzugehen. Weil aber bei der Verbindung, in die der Protestan-
tismus die Cultur mit der Religion bringen wollte, nicht jene durch
diese geldutert, sondern diese vielmehr von jener aufgesogen ist, weil
wir also keine christliche Cultur haben, so bedarf jetzt der Protestantis-
mus der revolutiondren Frommigkeit, die entschiedenes Christenthum
fordert. — Smend beschreibt in seinem trefflichen Vortrage die
evangelische Frommigkeit zuerst in ihrem Unterschiede von der
katholischen und zwar der ordiniren oder scholastischen und der
vornehmen oder mystischen, als protestantische, sodann im Vergleiche
mit concurrirenden ausserchristlichen Erscheinungen, dem #sthetischen
und ethischen Idealismus, als positiv christliche Frommigkeit, dabei
auch jene gegensitzlichen Anschauungen und Stimmungen verstindniss-
voll schildernd und gerecht beurtheilend. — Auch in diesem Jahre
hat die grosse Lebensfrage der Christenheit nach dem ,inneren
Supranaturalismus des Christenthums (JB. XVIII, 532), dem Ver-
hiltnisse des unstreitig einen jenseitigen iiberweltlichen Charakter
tragenden christlichen Ideals und der diesseitigen innerweltlichen
Lebenshaltung des Christen, eine Behandlung gefunden in dem vor-
ziiglich klaren Vortrage von Gottschick. Nachdem G@G. zunichst
dargelegt, warum diese Frage gegenwiirtig besonders brennend ist,
erortert er im 1. Theile, in welchen Thitigkeiten und Erlebnissen
das Leben schon im Diesseits die Richtung auf das Jenseits gewinnt
und einhdlt und von welcher Art das jenseitige Ziel sei. Die Priifung
der drei, beziiglich dieses Gegenstandes in der Geschichte aufgetretenen
Hauptconceptionen, der vulgiirkatholischen hedonistisch gesetzlichen,
der in der hdheren Stufe der katholischen Frommigkeit vertretenen
asketisch mystischen und der von Luther vertretenen, am N. T, er-
gibt, dass zwar hier fiir alle drei Ankniipfungspuncte gegeben sind,



119] Principielle Theologie. 651

jedoch dasjenige, was sich bei Paulus und Johannes wie bei Jesus
selbst als das Entscheidende und Neue darstellt, in dem Luther’schen
Standpunct erfasst ist. Danach besteht die jenseitige Seligkeit in
der Vereinigung und Verihnlichung mit Gott, der die Liebe ist, und
es ergibt sich als das dem ewigen Leben gemisse diesseitige Ver-
halten die Uebung selbstloser Liebe gegeniiber den Nichsten und des
Kampfes mit der Welt. Gegen diesen Standpunct von Vertretern
einerseits der Mystik, andererseits der modernen Cultur erhobene
Einwinde werden theils als aus Missverstéindnissen entsprungen ab-
gewehrt, theils damit, dass an Kaftan’s Dogmatik die Haltlosigkeit
eines Absehens von der Weltbeziehung beim Gottesbegriff illustrirt
wird. Der 2. Theil erértert die Frage nach der Stellung des Christen
gegeniiber den Giitern und sittlichen Aufgaben des Diesseits, deren
Antwort nicht unmittelbar aus dem N. T. zu entnebhmen ist. Das
Urchristenthum zeigt in dieser Beziehung eine weitgehende negative
Haltung, die nicht aus dualistischer Stimmung, sondern aus theils
fiir alle Zeit geltenden, theils der damaligen geschichtlichen Lage
entstammenden Griinden entsprang. Der Unterschied des christlichen
Ideals von der Cultur wie der rechtlichen und sittlichen Ordnung
muss auch stets festgehalten werden. Trotzdem ist die Betheiligung
des Christen, auch eine Freude desselben an den Giitern und Auf-
gaben des Diesseits aus den verschiedensten, von G. scharfsinnig ent-
wickelten Griinden berechtigt und néthig, wie auch, was speciell
gegeniiber Rade behauptet wird, die Beeinflussung der weltlichen
Einrichtungen und Berufsleistungen durch den christlichen Geist
durchaus moglich ist. — Bonwus sucht seine Forderung einer Ger-
manisirung des Christenthums zu erldutern, gegen Missverstindnisse
zu vertheidigen und niher zu begriinden. Einen lebendigen Gott
kann man, wie auch die Geschichte beweist, nur in nationaler
Farbung haben, die kiinstliche, abstracte Gottesvorstellung der Ge-
lehrten ist lebensunfihig. Statt des Ausdrucks ,Gott erkennen” ist
der Ausdruck, , Gott schaffen zu bevorzugen, weil der religiosen Ueber-
zeugung das Moment personlicher Willensentscheidung wesentlich ist.
Die Geschichte zeigt die Unmoglichkeit, die Religion durch dusserliche
Conservirung des Alten zu erhalten, vielmehr ist Belebung des alten
Christenthums mit neuem deutschen, d. h. tapferen, gerechten,
treien Geist nothig; die Bewegungen, die sich an Nietzsche, Lagarde,
Carlyle, Naumann, Ritschl kniipfen, zeigen, dass die Sehnsucht dahin
geht. In der religiosen Erziehung handelt es sich um die Anregung,
sich selbst unter Liuterung seines Selbstgefiihls ein Ideal zu bilden.
Weltreligion, Volksreligion und Privatreligion sind nicht ausschliessende
Gregensatze, sondern die drei Beziehungen jeder wahren Religion.
Die gegenwirtige Lage unseres Volks fordert jetzt die Betonung des
zweiten Gesichtspuncts. Deutscher Glaube ist die Gestaltung der
christlichen Frommigkeit, wonach Selbstachtung und Selbstvertrauen
nicht im Gegensatze zu Gottesfurcht und Gottvertrauen stehen. Mit
dem Programme der archaistischen Deutschthiimler habe aber diese



652 M. Scuese, Religionsphilosophie u. principielle Theologie. [120

Anschauung nichts zu schaffen. — Aehnliche Tendenzen vertritt der
durch niichterne Ruhe sich auszeichnende sehr zu empfehlende Aufsatz
von Gallwitz. Gut wird der Unterschied zwischen der griechischen
und germanischen Gottesauffassung, wonach in der ersteren das Mo-
ment der Stetigkeit, in der zweiten das des Fortschritts herrscht,
dargelegt. Bedenklich dagegen ist der Versuch, die metaphysische
Absolutheit Gottes als nicht religios nothwendig aufzuzeigen. — Veeck
gibt zumeist im Anschluss an Lagarde’s eigene Worte dessen An-
schauungen iiber Religion, die von ihm unterschiedenen Grissen
Evangelium und Christenthum, iiber Katholicismus, Protestantismus,
die Reformirung des gegenwirtigen Kirchenwesens und die national-
deutsche Religion der Zukunft wieder. Die kurze Kritik billigt L.s
Gedanken iiber Religion im Allgemeinen, vermisst geniigende Beriick-
sichtigung der Evangelienkritik, findet seine Urtheile iiber Paulus und
den Protestantismus ungerecht und einseitig, hebt die Schwierigkeiten
seiner kirchlichen Reformvorschlige und die Unklarheiten der ge-
forderten Religion der Zukunft hervor, sieht jedoch in L.s Worten:
»die Aufgabe unserer Tage ist, den Pietismus zur Frommigkeit, der
frohesten Dienerin des Menschengeschlechts zu machen und den
Rationalismus zur demiithigsten Magd und Prophetin Gottes, der Ge-
schichtsforschung“ das Programm des Protestanten-Vereins bezeichnet.



Dogmatik.
Bearbeitet von

E. Sulze,

Dr, theol. und phil. in Dresden-Neustadt.

1. Einzelfragen.

1. Offenbarung. Heilsthatsachen. Heilsglaube.

Bachmann, Ph., Gymnasialprof. in Niirnb., die personl. Heilserfahrung des
Christen u. ihre Bedeutung fir den Glauben nach dem Zeugniss der Apostel.
Ein Beitrag z. neutestam. Theologie. VIII, 246. L., Deichert. Jl 3,60. —
Burger, Karl, Frommigkeit (HRE. 6, 204—295). — Green, S. G., Christian
Creed and the Creeds of Christendom. 7 Lectures at Regent’s Park College
(Angus Lectures 1898). 3868, Lo., Macmillan. 6 sh. — Halbert, C., the
Nature of the Divine Indwelling (BS. 56, 18—99). — Hojffmann, A., Ver-
nunft und Offenbarung (ZThK. 9, 273—315). — Hoyle, A., Depth and Power
of the Christian faith. 196. Lo, Kelly. 1 sh. 6 d. — Jasnes, W., der
Wille zum Glauben u. and. popularphilos. Essays. In's Deutsche iibertr. von
Dr. Lorenz. Mit einem Geleitwort von Prof. Dr. Paulsen. XX, 196. St.,
Frommann. J 3. — Kirn, O., Glaube (HRE. 6, 674—682). — Leadbeater,
C., Christian Creed: its Origin and Signification. 110. Lo., Theosoph. Publ.
Soc. 1sh. 6 d — Lebius, R., diec Rel. der Zukunft u. der Kern aller
Religionen. 62, Bamberg, Handelsdruckerei. At —50. — Liitgert, W.,
geschichtl. Sinn und Kirchlichkeit in ihrem Zusammenhange. 123. (BFTh.
Heft 4) M 2. — Mayer, E. W., Dr., das christl. Gottvertrauen u. der
Glaube an Christus. Eine dogmat. Untersuchung auf bibl.-theol. Grundlage
u, unter Beriicksichtigung der symbol. Literatur. VI, 162. Gd., Vandenhoeck
& Ruprecht. dt 3,60. — Planitz, Archid., der Laienglaube, seine Ent-
stehung u. seine Bedeutung f. Theol. u. Kirche. (In der Festschr. fir Herrn
Geh. Kirchenr. D. Fricke. XI, 192, L. Richter. ot 3). — Samtleben, zwei
Wege vom Wissen z. Glauben (BG. 35, Heft 2). — Sanders, R., the Question
of Faith. 198. Ed., Black. 1 sh. 6 d. — Smend, Juliws, ib. das Wesen
der evangel. Frommigkeit. Vortrag. 34. Strassburg, Bull. M —,80. —
Tamm, H. C., das Wesen des evang. Glaubens. 195. B. Schwetschke u.
Sohn. il 8. — Weitbrecht, moderne Glaubenshindernisse u. ihre Ueber-
windung. Vortrag. 23. S8t., Steinkopf. 1 —,20.

Bachmann's Schrift ist nach ihrem biblisch-theologischen
Werth bereits von Holtzmann (JB. XIX, 162, 163) besprochen. Hier
sind ihre dogmatischen Grundgedanken kurz anzugeben. Der V£.
will zeigen, dass trotz der verschiedenen Lehrbegriffe doch bei Ja-
cobus, im ersten Petrusbriefe, bei Paulus und Johannes die Einheit



654 E. Surze, Dogmatik. [122

und Gleichartigkeit des religiosen Lebens nicht fehle. Das Heil ist
immer, nicht eine Theorie, sondern Leben, zunichst das Erlebniss
eines bedeutsamen Umschwungs, der nicht durch des Gldubigen eigene
Kraft, sondern durch die Macht des gottlichen Geistes unter dem er-
weckenden Einflusse des gottlichen Wortes, d. h. des Evangeliums,
herbeigefithrt wird. Die Umwandlung durchdringt das ganze Leben.
Sie ruht aber auf der in der Heilsgeschichte vollzogenen, im Evange-
lium objectiv wiedergegebenen und fortgepflanzten Offenbarung des
gottlichen Gnadenwillens in Christo. Diese Offenbarung ist viel um-
fangreicher und sicherer als die subjective Erfahrung. ,Nicht durch’s
Fiihlen kann (daher) der Mensch sich seines gesammten Gnaden-
standes vergewissern, sondern nur durch ein Glauben, welches zwar
in manchen Beziehungen einen Halt an unmittelbaren Erfahrungen
gewinnen kann, aber auch ohne sie, ja unter Umstédnden im Gegen-
satz zu ihnen seiner Sache gewiss ist.“ Die Schrift erdrtert ausser
dieser Frage, auf die es dem Vf. ankommt, noch andere. Sie ist in
einem wiirdigen Tone gehalten und ein fleissiges, aber doch nicht
recht fertiges Werk. S.45—137 z. B. finden sich s. z. s. gesammelte
exegetische Vorarbeiten. Der Hauptgedanke selbst kommt nicht zu
rechter Klarheit. Was ist der Glaube, der iiber die subjective Wahr-
nehmung hinausgeht? Enthilt er nur Folgerungen aus der fides
salvifica? Kommt er nicht in die Gefahr, nur fides historica zu
werden? — Nach Burger ist die Frommigkeit ,das religiose
Verhalten des Menschen, seine Gesinnung und sein Handeln in der
Beziehung auf Gott, die Religiositat®, die sich vor Allem im Opfer
bethitigt, aber auch die Kraft aller wahren Sittlichkeit ist. Der
feine Unterschied zwischen der Frommigkeit und der Religion, ins-
besondere das Verhiltniss beider zu einander, war wohl noch schirfer
zu bezeichnen. — Hojffmann beginnt seine sinnige Abhandlung
mit dem ganz richtigen Satz: Die Zusammenstellung von Vernunft
und Offenbarung ist nicht correct, weil Vernunft ein Erkenntniss-
organ, Offenbarung aber ein Erkenntnissstoff ist. Vernunft und
Glaube sind zusammenzustellen. Der Verstand sucht die Welt nach
dem Causalgesetz zu verstehen, damit der Mensch sie sich dienstbar
machen kann. Die Offenbarung nimmt den Menschen in den Dienst
des héchsten Zwecks, seinen Willen in den des gottlichen. Die Ver-
nunft schafft, wenn der hochste Zweck einmal offenbart ist, ein har-
monisches Weltbild, in dem alles eingegliedert ist in diese hdchste
Idee. Solch eine verniinftige Gottes- und Welterkenntniss kann der
Mensch nicht entbehren, weil sonst ein harmonisches Selbstbewusstsein
ihm fehlen wiirde. Das nur verstandesmissige, auf den praktischen
Erfolg gerichtete Welterkennen stosst auf Schritt und Tritt auf
Dunkelheiten und Hemmungen. Etwas ganz Anderes aber als jene
Vernunftidee ist die Offenbarung, die der Glaube ergreift. Der wirk-
liche Gott nimmt in ihr den Willen des Gliubigen in seinen Dienst,
auch wenn er nur durch die Medien seiner Offenbarung ihm ent-
gegenkommt. So gehen ohne Conflict Wissenschaft und Glaube



1 23] Einzelfragen. 655

neben einander her. Man kann auch nicht sagen, dass die Offen-
barung die durch die Siinde getriibte Vernunft ergéinzen miisse.
Man muss nicht sein, was man erkennen und darstellen will.
Schiller war nicht ,,der Verbrecher aus verlorener Ehre®, als er ihn
beschrieb. Verstand und Anschauung nur sind fiir die Erkenntniss
nothwendig. Die Theologie hat der Arbeit der Vernunft gegeniiber
noch die besondere Aufgabe, die Entwicklung der Offenbarungs-
erkenntniss zu verfolgen, zuriickgetretene Eindriicke der Offenbarung
als solche zu erkennen und der Gemeinde Antwort zu geben gerade
auf die Fragen, von denen die Herzen bewegt sind. Liegt, wie jetzt,
der Glaube darnieder, so konnen keine klug ersonnenen Mittel ihn
wieder beleben, sondern nur Heroen des Glaubens oder michtige
Ereignisse, in denen der Wille Gottes empfunden wird. Jene Mittel
werden von dem Vf. fein kritisirt. — Die Reden von James haben
den Zweck, den Glauben auch als eine That des Willens, ein Wagniss
darzustellen, ohne das wir nicht weiter kommen. Zu warten, bis
die immer unvollkommene Wissenschaft die Realitéiten des Glaubens
und unser Vertrauen auf sie gerechtfertigt hat, das heisst, auf Kampf
und Sieg verzichten, weil man vor dem Erfolg den Erfolg nicht in
der Hand hat. Der Erfolg rechtfertigt nachtriglich das Wagniss.
Diese kostlichen Reden wirken wie ein Stahlbad auf den Leser,
Zweifel und Doctrinarismus iiberwindend. Nur die vierte Rede iiber
den Deternismus hat schon Paulsen mit Recht beanstandet. — Kirn
sagt in seinem Artikel iiber den Glauben: ,,unverdunkelt muss nur
das Eine bleiben, dass die rechte und eigentliche Antwort des
Menschen auf die ihm entgegenkommende Heilsoffenbarung die fiducia
ist, dass aus ihr alle Gewissheit und Erkenntniss von Gott und
gottlichen Dingen hervorwichst.* — Nach dem ,Freidenker“ Lebius
1st Nietzsche’s Idee vom Uebermenschen ein Anachronimus. Die Er-
fahrung hat gezeigt, dass der Rassenegoismus weiter fiithrt, als der
Einzelegoismus. Jener bedarf auch der Religion zu seiner Stirkung,
d. b. der Beschiftigung mit dem Weltgeheimniss. Nicht aber ziinftige
Prediger, sondern die bedeutendsten Fachgelehrten aller Wissenschaften
gollen die Freidenkergemeinden in dies Geheimniss einfithren. Man
baue diesen Gemeinden Tempel wie die stolzen Dome der katholischen
Kirche, dann werden sie michtig wachsen. Also auch fiir sie ist
die Zukunft von der architektonischen Romantik zu erwarten. —
Littgert's Abhandlung ist reich an feinen Beobachtungen und Ge-
danken. Sie wendet sich mit Recht gegen die Entwicklungstheorie,
nach der Alles in der Natur priaformirt ist und von selbst zu seiner
Zeit in den Verlauf der Entfaltung eintritt. Sie wendet sich
ganz ebenso auch gegen den ungeschichtlichen Sinn, der den religits-
gittlichen Besitz als einen Raub sich wahren, ihn nicht an die Ge-
meinde dahingeben oder nicht alle Lebensverhaltnisse mit dem christ-
lichen Geiste durchdringen will. Die Auffassung des Entwicklungs-
gedankens aber, die dem Theismus immer eigen war, und die in
Jedem geschichtlichen Fortschritt das wunderbare Ergebniss einer



656 E. Surze, Dogmatik. [124

Wechselwirkung zwischen Gott und Welt sieht, kommt nicht zu
voller Geltung. Dem Vf. kommt es doch darauf an, den Gedanken
sich zu wahren, dass auch diese theistische Auffassung der Geschichte
Christo gegeniiber versagt. — Mayer’'s mit grosser Sorgfalt und
Liebe verfasste Schrift schliesst sich wiirdig an die im gleichen
Verlage erschienenen werthvollen Monographieen von Troeltsch (Ger-
hard und Melanchthon), Gunkel (die Wirkungen des heil. Geistes) und
Otto (Luther’s Anschauung vom heil. Geist) an. Der Vf. erortert
zunichst vortrefflich religionsgeschichtlich Bedeutung und Wesen des
Gottvertrauens (1—37). Es besteht bewusst oder unbewusst in der
Gewissheit, dass von der menschlichen Personlichkeit das Wort gilt:
was unser Gott geschaffen hat, das will er auch erhalten. Im
Christenthum erlangt es seine Vollendung, indem es zu der Demuth
wird, die zufrieden ist mit allen Fiihrungen Gottes. Dann wird
(38—81) aus den Schriften der vier Reformatoren, aus den Bekennt-
nissen und den Werken der confessionellen Dogmatiker dargethan,
wie das Verhéltniss des Gottvertrauens zu dem im Glauben an
Christus angeeigneten Heile gedacht ward. Bei Melanchthon liegt
ein klares Schema vor: Gesetz, Busse, Evangelium, Glaube (an die
Satisfaction), Gottvertrauen. Luther’s reiches Glaubensleben bindet
an diesen Formalismus sich nicht. In der anziehendsten Weise legt
M. dar, wie Luther’s Genialitit immer neue Wendungen findet, den
Erwerb des Heils durch Christus sich zum Verstindniss zu bringen.
Die auf die Reformation folgende Entwicklung verliuft so, dass der
Zweck (das Gottvertrauen) iiber dem Mittel vergessen wird. Es folgt
nun (41—137) eine ,Umschau innerhalb der neutestamentlichen
Literatur.“ Mit Recht behauptet der Vf., dass in den Reden Jesu
der das Gottvertrauen Begriindende, eben Christus selbst, immer hinzu-
zudenken sei, auch da, wo es als unmittelbar zwischen Gott und dem
Menschen eintretendes Verhiltniss erscheint. Besonders sorgfiltig
wird dargelegt, wie Paulus zu dem Problem sich verhilt. Schliesslich
entwickelt der Vf. seine eigene Ansicht iiber das Verhiltniss des
Gottvertrauens zum Christusglauben (138—155) und das Wesen des
Glaubens in formaler Beziehung (156—162). Er sagt: ,Was auch
immer in foro coeli sich zutragen moge, die Rechtfertigung kommt
hienieden zur Erscheinung, indem im Christen ein neues Verhaltniss
zu Gott hergestellt wird. Das objective Mittel derselben ist Person
und Werk Jesu; das subjective Mittel ist der Glaube, der theils als
ihre Bedingung und Voraussetzung, theils als der Erfolg, in dem sie
perfect wird, bezeichnet werden kann. Das Erstere, sofern er fides
in Christum; das Letztere, sofern er fiducia erga Deum ist. Der Ur-
heber des ganzen Vorganges ist jedoch Gott, der allen Glauben
durch Jesum und den von diesem ausgegangenen Geist weckt und
begriindet.“ ,Dadurch, dass der Glaube als affectvolle Ueber-
zeugung von Uebersinnlichem als Vertrauen gekennzeichnet wird, ist
er abgegrenzt gegen die katholische fides und &hnliche Corrup-
tionen, aber auch gegen das Fiirwahrhalten irgend einer



125] Einzeltragen. 657

Metaphysik.“ Es ist nach dem, was der Vf. selbst iiber Luther
gesagt hat, zu bedauern, dass er doch S. 147 eine unzulissige Con-
cession an eine vorreformatorische Vorstellung macht. Jedenfalls
aber wird sein liebenswiirdiges Buch in vollem Maasse seinen Zweck
erfilllen, den Zusammenhang zwischen dem Christusglauben und dem
Gottvertrauen deutlich zu machen und praktische Geistliche anzu-
leiten, wie sie das vom V{. behandelte Problem vor der Gemeinde
zu erértern haben. — Nach Planitz entsteht der Heilsglaube des
theologisch nicht gebildeten Laien durch das mit der Lectiire der
heil. Schrift verbundene testimonium spiritus sancti und im Anschluss
an die Kirche. — Smend zeigt, dass die evangelische IFrommigkeit
der Art nach ganz verschieden von der katholischen ist, die ent-
weder in Husserlichen Uebungen oder in mystischem, ja ekstatischem
Sichversenken in Gott besteht. Die evangelische Frommigkeit ist
auch nicht #sthetischer Cultus des Schonen und Erhabnen in Natur
und Geschichte und nicht werkthitige Erfiilllung der Pflicht um der
Pflicht willen. Sie ist Liebe zu Christus und durch ihn Gemeinschaft
mit Gott, die das innere Leben erneuert, zu selbstloser Pflicht-
erfilllung, zu Geduld im Leiden und zum Verzicht auf jeden anderen
Lohn ausser der Liebe Gottes befihigt. S.s Vortrag ist durch Adel
der Darstellung ausgezeichnet — Der Pastor Tamm, der inzwischen
verstorben ist, will Ernst machen mit dem evangelischen Princip:
wir werden gerecht allein durch den Glauben an Jesum Christum,
oder: aus Gnaden. Er zeigt zunichst, dass der Glaube eine Gabe
Gottes, nicht unsere eigene Willensthat ist. Die Gabe Gottes, die
den Glauben in uns schafft, ist Christus, nicht ein Lehrgesetz. Es
ist die Pflicht der evangelischen Frommigkeit, derartige Bandagen
abzulegen und selbst fiir ihre Gesundheit zu sorgen. Ist aber der
Glaube an Christus das einzige zum Heil Nothwendige, so ist der
Glaube an die heilige Schrift (im Sinne der Inspirationstheorie) nicht
nothwendig. Die Satisfactionstheorie muss fallen. Die Einmischung
weltlicher Justiz in die Religion hat den Tod Jesu und die Scheiter-
haufen verschuldet. Bei jener Theorie verliert man zuletzt die
Person Jesu aus den Augen und begniigt sich mit Verheissungen
Gottes, die man dann sogar schon im A. T. findet. Die Art wie
dies Apol. R. 107—117 geschieht, grenzt an exegetischen Scandal.
Der Siinder tragt die Folgen seiner Siinde. Das ist seine Strafe.
In Christo kommt Gott jedem Menschen in reiner Liebe entgegen. Der
Glaube an Christus ist Glaube an seine Religion, an Gott in ihm.
Er entfaltet sich zu Ehrfurcht, Liebe und Vertrauen. Mit dem
Wunder hat er gar nichts zu thun. Lr bleibt bei dem grossen un-
vergleichlichen Wunder der religids-sittlichen Personlichkeit Jesu
stehen. Konnen die Gesetze der Natur suspendirt werden, dann auch
die des Denkens und der Sittlichkeit. ,Sollten sinnliche Wunder das
Pfand darauf sein, dass Gott in Christus iiber Alles zu ehren, zu
lieben und zu vertrauen sei, dann miisste der Geist die Fahne senken
vor dem Sinnlichen und diesem hinfort die oberste Entscheidung in



658 E. Surzr, Dogmatik. [126

Fragen des Rechts, der Moral und der Frommigkeit abtreten. Aber
80 verkehrt wie der Wunderglaube ist der an das christliche Princip,
vor dem die Person Jesu zuriicktritt. Ein Princip ist nur ein Gesetz.
Es kann nicht fiir mich sterben, mich nicht erlésen. Die Idee
schiittet allerdings niemals ihre ganze Fiille in eine Einzelperson aus.
Sie theilt sich auch iiberhaupt nur den Begabten mit. Gott aber
giebt sich selbst auch an den Geringsten hin. Im Gewissen nimmt
jeder das Unbedingte wahr. Wire dem nicht so, dann kénnten wir
nur auf die Religion verzichten. Das Gemiith ist die Stelle im
menschlichen Innenleben, an der die religiosen Gefiihle entstehen, die
unabhiéingig sind von aller Wissenschaft. Diese hat Alles, auch das
religiose Leben, zu erforschen, aber nicht seine Existenz abzulehnen
oder zu gestatten. Auch die Allgemeingiiltigkeit der Religion wird
nicht durch die Wissenschaft begriindet. Die Theologen sind mehr
uneins iiber sie als die einfachen Laien, die sich ,an die hohen
Tugenden Jesu“ halten und nicht fragen: was haben wir zu glauben?
sondern: an wen? Die Religion hat wohl die Theologie reformirt,
das Umgekehrte hat selten oder nie stattgefunden. Demnach soll
namentlich der Religionsunterricht, der oft zur ,Reactionsmaschine®
herabgewiirdigt sei, reformirt werden, auch die Predigt. Jener
namentlich soll, um in Christo den Vater zu zeigen, vor Allem an
biblische und Kirchengeschichte sich anschliessen, den Katechismus
aber aufgeben, der ,auf jeder Seite die Spuren davon an sich trigt,
dass er sich mit Hast und Noth aus den Armen des Katholicismus
losgerungen“ habe. Aus diesem kurzen Bericht werden die Leser
ersehen, dass wir es hier mit einem geistvollen Buche zu thun
haben, aus dem viel zu lernen ist. Das ist auch deshalb der Fall,
weil der Vf. auf Schritt und Tritt in wirklich genialer Weise mit
den bedeutendsten Dogmatikern sich auseinandersetzt, vielfach auch
treffende Ausspriiche nichttheologischer Schriftsteller anfithrt. Der
schwichste Punct ist des Vf. Anwendung des Begriffs ,Gemiith¥,
dem jede psychologische Ableitung fehlt. Wird der geistreichen
Schrift ein umfassendes, iibersichtliches Inhaltsverzeichniss hinzu-
gefiigt, dann wird sie auf jeden Fall sich einbiirgern und fiir Freunde
wie fiir Gegner den reichsten Gewinn bringen. — Weitbrechts
sinniger Vortrag zeigt, wie unser Geschlecht durch seine Beherr-
schung der Natur dem Beherrschtwerden durch sie verfallen sei, dass
man Gott verliere, wenn er nur zur Losung des Weltrathsels erdacht
werde, dass die auf das Wirken im Diesseits sich beschrinkende
Moral das Gewissen nicht beruhigen konne, und dass ohne Christus
das Leben seinen Mittelpunct und seinen Halt verliert. —

2. Bibel. Inspiration.

Bensow, Jos. Osc., Till laran on Bibelns normativa auktoritit. 12. Stockholm. —
Brodbeck, A., Weizen ohne Spreu. Das bleibend Werthvolle in der christl.
Religionsurkunde. III, 106. Zi., Verlags-Magazin. fr. 1,25. — Chauvin, C.,
Abbé, die Inspiration der hl Schrift nach der Lehre der Tradition und der



127] Einzelfragen. 659

Encyclica ,Providentissimus Deus*, eine theologisch-kritische Studie. Uebers.
von Benef. Geo. Pletl. XII, 143. R., Nationale Verlagsanstalt. Jt 2,50. —
Estorff, E. v., Laienbetrachtungen iber die Kraft der Bibel im Wissen u.
Glauben. 63. B., Mittler u. Sohn. Jb 1,50. — Feyerabend, K. W.,
Glaube an die Bibel oder Glaube an Christus? Betrachtungen eines Pastors.
72. Riga, Horschelmann, Jb 1,50. — Vgl. Kiilpe: Was hat Pastor Feyer-
abend uns gesagt? (MNR. 54, 225— 242). — Gdssling, E., die Inspiration der
V£. der hl. Schriften im N. T. (Theol. Ztbll. Amerika 18, 1. Heft). — Haack,
Ernst, D., die Autoritit der hl. Schrift, ibr Wesen und ihre Begriindung.
Drei Vorlesungen, gehalt. auf der 3. theol. Lehrconfer. in M¢lln i. L. am 11,
12, u. 13. Sept. 83. Schwerin, Bahn. Jt 1,50. — Kunze, J., Lic. Dr. Prof.,
Glaubensregel, hl. Schrift u. Taufbekenntniss. Untersuch. tiber die dogmat.
Autoritat, ihr Werden u. ihre Geschichte, vornehmlich in der alten Kirche.
XII, 560. L., Dorfiling u. Franke. b 15 (s. o. JB. XIX, 183 —187). —
Ders., evang. u. kathol. Schriftprincip. 36. Ebda. J —,50. — Lange,
H., die Inspiration der Vf. der hl Schriften des N. T.s (MNR. 55, 7). —
Pohle, Tradition (KL. 11, 1933—1971). — Vindex, zur Frage v. d. Authen-
ticitat der Vulgata (HPBL 124, 102—114). — Wagner, der Lebenswerth der
hl. Schrift (DEBL 24, 11). — Ziemssen, O., die Bibel in der Geschichte.
Beitrage z. Bibelfrage u. zur Geschichtsphilos. vom Mittelpunct der bibl. An-
schauung. XI, 120. Go., Thienemann. Jb 2,40.

Die Schrift v. Estorff’s handelt iiber die Bibel selbst, iiber
Wunder und Naturgesetze, iiber Offenbarungen Gottes, iiber Un-
sterblichkeit und iiber den Gottessohn. Der geistige Gehalt der
Bibel iiberwiegt so unendlich alle anfinglich abstossenden Aeusser-
lichkeiten, dass diese immer mehr zuriicktreten. Wunder sind
nicht iibernatiirliche Mirakel, sondern Ereignisse, deren natiirliche
Wirkungsgesetze uns zur Zeit unbekannt sind. Unser Verstindniss
ist mangelhaft, aber Gott ist ein einiger Gott, der stets nach den-
selben Gesetzen verfihrt, der sich zu allen Zeiten an allen Orten
der Menschheit auf dieselbe Weise offenbart. Jedes Kind bezeugt
uns seine Vorexistenz bei Gott, aus der auch die Nachexistenz folgt.
Man hat die Einigung Gottes und des Menschen in der Person
Christi und seiner Nachfolger, der Christen, festzuhalten. Die Lehre
von der Geburt aus der Jungfrau im physischen Sinn beruht auf
einem Missverstéindniss schon der Maria. Die Schrift, einem inneren
Bediirfniss des Vf. entsprungen, soll in freier Weise die Bibel recht-
fertigen. Sie ist gut gemeint und gut geschrieben. Den Problemen,
die er behandelt, ist der Vf. nicht gewachsen. — Feyerabend's,
JB. XVIII, 544—545 besprochene, vortreffliche Abhandlung ist er-
freulicher Weise im Sonderabdruck erschienen. Kiilpe hat F. nicht
widerlegt. Er meint nur, dass die Wege Gottes mannigfaltig sind.
Nicht jeder miisse auf dem von F. (nach Herrmann) angegebenen
ein Christ werden. Im Princip stimmt er in Betreff der Inspiration
mit F. iberein: ich glaube an die Schrift, weil ich an Christus
glaube. Es komme aber zuweilen doch auch darauf an, dass man
sagen konne: es steht geschrieben. — Nach Haack fand bei der
Abfassung der biblischen Schriften ein concursus specialissimus des
heil. Geistes statt, der die biblischen Schriftsteller. zwar nicht zu
blossen Werkzeugen machte, wohl aber vor jedem Irrthum sie



660 E. Surze, Dogmatik. [128

bewahrte. Dass ihnen der apostolische Charakter, den diese In-
spiration ihnen verlieh, zukam, wissen wir aus dem Zeugniss der
Urkirche. Die heilige Schrift ist allerdings nicht die Offenbarung
selbst sondern ihre Urkunde, aber ein zuverlissiges Protokoll. Das
ist nothwendig, denn auch die evangelische Kirche bedarf (fiir
die sie beherrschenden Landesherrn) einer entscheidenden Instanz
von absoluter Autoritit. Nur so kann in jhr die reine Lehre und
die rechte Verwaltung der Sacramente aufrecht erhalten werden. Die
Festsetzung des Kanons ist freilich kein Dogma; und dass es ver-
schiedene Grade der Inspiration giebt, ist zuzugestehen. Aber quod
non est in actis, non est in mundo. Dass bei diesem gesetzlichen
Verfahren evangelisches Christenthum nicht bestehen kann, sieht der
V. nicht. — Kumnze’s kleinere Schrift hilt nur das lutherische
Schriftprincip fiir das richtige. Das katholische griindet die Au-
toritdt der Bibel auf die der Kirche, macht sie also abhingig von
menschlicher Gewalt. Hier hat die Bibel keine autonome Bedeutung;
die Kirche kann durch sie nicht kritisirt werden. Dazu bildet das
protestantische Schriftprincip den Gegensatz. Nach der reformirten
Anschauung ruht die Autoritit der Bibel auf dem Zeugniss des heil.
Geistes. Auch das ist unrichtig. ,Denn damit ist die heil. Schrift
nicht gegen die Schwankungen und Irrungen, denen die geistliche
Erfahrung des Einzelnen wie der Kirche unterliegt, hinreichend
sicher gestellt, vielmehr ihre kanonische Bewerthung und Ausbeutung
wechselnder Willkithr preisgegeben.“ Nach lutherischen Grundsdtzen
muss ,,die Kanonicitidt der heil. Schrift erstens geschichtlich begriindet
werden, einfach durch das, was heil. Schriften an sich selber sind,
nicht durch das, was aus ihnen gemacht worden ist; und zwar muss
zweitens diese Begriindung so geschehen, dass die Geltung der heil.
Schrift letztlich auf die Autoritdt Jesu Christi, des Herrn und
Hauptes der Kirche, zuriickgefiihrt wird.“ Das A. T. ist also nur
insoweit Autoritit fiir uns, als es ,Christum treibt. ,,Wir nihern
uns ihm nicht direct und unvermittelt, sondern leiten seine Wasser
durch den Filter der neutestamentlichen Offenbarung hindurch, um
erst dann die Glaubigen des neuen Bundes damit zu trinken. ,Das
N. T. ist kanonisch, weil und soweit es die Sammlung der (echten)
apostolischen Schriften ist.“ ,Die Kirche hat in keinem Momente
ihrer Geschichte erst dariiber zu befinden gehabt, ob und inwieweit
sie das Wort der Apostel sich massgebend sein lassen wollte ; sondern
diese Autoritit war ihr vom Herrn gesetzt und den Aposteln von
ihm gegeben. Wir sind also allein von Christus abhiingig. Freilich
auch von der Kritik, die allein feststellen kann, welche Schriften von
Aposteln verfasst sind. Das ist nicht zu Zndern, aber jedenfalls
besser als die Riickkehr zum katholischen Schriftprincip. Ist die
Kritik eine Zeitlang zu weit gegangen, so haben wir uns dessen zu
getrosten, dass sie sich gerade jetst in einer riickliufigen Bewegung
befindet ; ,und alles kommt darauf an, dass wir dies fiir die Kirche
nutzbar machen.“ Wir haben also auch bei K. den Riickgang iiber



129] Einzelfragen. 661

die Schrift hinaus auf Christus; aber nicht wie bei Feyerabend im -
religivsen, sondern im dogmatischen Sinn. Die Parallele zwischen
diesen zwei Theologen ist hochst interessant. — Lange stimmt
nahezu mit Feyerabend iiberein. Er sagt; ,Die Inspiration der Vf.
der heil. Schriften N. T.s beruht auf der Gabe des heil. Geistes, den
sie als Glieder der christlichen Gemeinde am Pfingstfeste vom Herrn
erhalten haben, und ist von der Inspiration anderer Glieder der
christlichen Gemeinde aller Zeiten nicht specifisch, sondern graduell
verschieden. Die heil. Schriften N. T.s. sind die Urkunden des durch
den Geist Gottes geweckten und vermittelten Glaubensgehaltes der
ersten christlichen Gemeinde, den autoritativ in den Schriften nieder-
zulegen vor Allem die berufen und befihigt waren, die von allen
Menschen auf Erden dem in die Welt gekommenen Gottessohne per-
sonlich am néchsten gestanden haben und zur Erfassung der Heils-
wahrheit in einziger Weise schon vorbereitet worden waren. Gerade
ihre individuell verschiedene Darstellung derselben Wahrheit verbiirgt
die universale Bestimmung der heil. Schrift, allen die Wahrheit
nahe zu bringen. Nebensichliche Irrthiimer in den heil. Schriften
N. T.s tangiren nicht ihre Autoritéit als irrthumsloser Quelle ewiger
Heilswahrheit. Der Christ kommt nicht zum Glauben an den Heiland,
weil er glaubt, dass die Schrift gottlich inspirirt ist, sondern er
glaubt, dass sie gottlich inspirirt ist, weil er durch die in ihr
geoffenbarte Wahrheit zum Glauben an Christus gekommen ist.”
Man wird all diese Sitze unter der Bedingung unterschreiben kinnen,
dass die ,Wahrheit“ die Person Jesu, nicht irgend ein Dogma ist.
— Vindex erortert dem Franciscanerlector Hetzenauer gegeniiber
die Frage, ob und inwieweit die Unfehlbarkeit der rémischen Kirche
die Moglichkeit der biblischen Kritik offen lasse. Im Wesentlichen
handelt es sich nur um Lesarten der Handschriften des Originals der
zwei Ausgaben der Vulgata (1546 und 1592). Er ist liberaler als
sein Gegner. Der Aufsatz ist recht interessant. Er zeigt, dass
die Unfehlbarkeitstheorie nur quantitativ, nicht qualitativ gegen
Probleme und Zweifel schiitzt, dass die Fragen, iiber die sie ent-
scheiden will, zuletzt doch immer wiederkehren. — Die Schrift von
Ziiemssen ist eine kleine Culturgeschichte oder Geschichtsphilosophie.
Sie will zeigen, dass die Bibel werthvoller ist als die anderen Re-
ligionsbiicher, und dass die Verirrungen in der Geschichte der christ-
lichen Vélker durch das Verlassen des biblischen Standpunctes ver-
ursacht wurden. Der Vf. ist ein wohl unterrichteter Mann, der gar
manche feine Beobachtungen gemacht hat. Freilich ist das Gebiet,
das er durcheilt, so gross, dass es zu einem griindlichen Eingehen
auf die unermesslichen geschichtlichen Probleme nicht kommen kann.
Der Bibel selbst steht er conservativ und doch ziemlich frei gegen-
iiber. ,Die Werthschitzung der Bibel verliert dadurch, dass ihre
Gedanken und Bilder, ihre naiven Berichte und hochgehenden An-
schauungen in das kithlende und klirende Bad verstindig kritischer
Beurtheilung gebracht werden, fiir denjenigen nichts, der ihren Geist
Theolog. Jahresbericht. XIX, 43



662 E. Surze, Dogmatik. (130

gespiirt, und seine religiose und moralische Wirkung an sich er-
fahren hat.“

3. Gott. Wunder. Engel

Barre, de La., Pordre de la nature et le miracle SR. 63. P., Blond et Barral.
fr. —,60. — Beltrame, G., la divina providenza considerata sotto 1'aspetto theo-
logico dogmatico. VII, 50. Atti del Instituto Veneto di scienze. — Bernard,
H., the cvidential value of miracle (Exp. 59). — Bertrand, C., le livre de
Dieu, de sa puissance et de I'’humanité par la Divinité méme. 95. Saint
Malo. — Bettex, das Wunder. 97. St., Steinkopfl. t 1. — Blake, S.,
the place of a miracle (BS. 56, 12—25). — Bois, H., I'éternité de Dieu (RThQR.
269—313). — Bouffier, G., les anges et l'immaculée conception. Avignon,
Aubanel fréres. — Caussade, J. de, 'abandon a la providence divine. 11.ed.
XXX, 109. P., Lecoffre. — Claramont, Ph., de immensitate Dei. II. (StMBC.
20, 69—83). — Didio, Ch., der sittl. Gottesbeweis. XVIII, 230. Wi,
Gobel in Comm. ot 2,30. — Favers, les anges d’aprés 'écriture. 71. P,
Périsse. fr. —,50. — Fiske, J., through nature to God. 212. Lo., Mac-
millan. 3 sh. 6 d. — Geyser, J., das philos. Gottesproblem in seinen
wichtigsten Auffassungen. VIII, 291. Bonn, Hanstein. i 3,80. — Hagen,
Martin, S.J., der Teufel im Lichte der Glaubensquellen gekennzeichnet. VI,
69. Fr. M —90. — Hering, Hermann, Gottesdienst, Begriff (HRE. 7,
1—17). — Herrmann, W., Gebet (HRE. 6, 386—393). — Johnson, J., the
Angels. 118, Lo., Skeffington. 2 sh. 6 d. — Jones, L., Catholic doctrine
of a Trinity. 144. Society for Promoting Christ. Knowledge. 1 sh. 6 d. —
Kessler, L., iber Offenbarung und Wunder. 94. Go., Vandenhoeck u.
Ruprecht. it 2400 — Kdlling, W., dogmat.-symbol. Studien iber die Tri-
nitit u. d. Sacramente. Weferlinger Vorlesungen 1898. 89. B., Wiegandt u.
Grieben. AL —,80. — Kdéstlin, J., Gott (HRE. 6, 7719—802). — Lem, M. H.,
God (ThT. 33, 885—403). — Mdiller, J., das Formalobject der gottl. Er-
kenntniss und die scientia media (ZkTh. 28, 226—246). — Murray, Andr.,
das Amt der Firbitte. Eine Aufforderung zum Gebet, iibers. von Holtey-
Weber. 299. L., Sonnenhol. i 2, geb. M 3. — Regnon, Th. de, études
de théologie positive sur la sainte Trinité III. Théories grecques des pro-
cessions divines. 2.Voll. V.584. P., Retaux. fr,13. — Scherer, C. Chr.,
der biol.-psycholog. Gottesbeweis bei H. S. Reimarus. III, 22, Wiy, Gébel.
MM —,50. — Seiss, J., questions concerning miracles (LChR. 183—193). —
Sieffert, Gottlosigkeit. Gottseligkeit (HRE. 7, 88—39, 42—43). — Steude,
der Anstoss des Wunders (BG. 35, 5). — Thessen- Wesiersk, Franz W., die
Grundl. des Wunderbegriffs nach Thomas v. Aquino. 142. Pad., Schéningh.
M 2,20. Einzelp. M 8. — Thwry, M., la preuve cosmologique de I'existence
de Dieu (RChr. 422—425). — Walther, Fr., das Wesen der Liebe zu Gott
%Ik% 010,68.8Heft). — Wolff, Walther, z. Frage d. Gebetserhorung (ThStK.

, 610—618).

Geyser's Schrift scheint aus Vortrigen fiir Studenten der
katholischen Theologie entstanden zu sein. Ist dem so, dann gewinnt
sie nicht bloss wegen ihrer wissenschaftlichen Haltung, sondern auch
dadurch unser Interesse, dass sie uns zeigt, wie von einem philosophisch
ernst denkenden Manne die kiinftigen katholischen Geistlichen in die
Philosophie eingefiihrt werden. Schon das ist charakteristisch, dass
der Vi. wesentlich sich mit der griechischen Philosophie beschiftigt,
die neueren Philosophen nur gleichsam parenthetisch bespricht.
Es ist das natiirlich, da Aristoteles noch immer der Philosoph der
katholischen Kirche ist, wie in gewissem Sinne Kant der des Pro-



13 1] Einzelfragen. 663

testantismus. Offenbar soll das Buch von G. denen, fiir die es
zunichst bestimmt ist, alles bieten, was sie aus der Geschichte der
Philosophie zu wissen né6thig haben. Bekanntlich wird von der
katholischen Theologie die Dogmatik unterbaut mit einer natiirlichen
Theologie, die im Unterschiede von der durch die christliche Offen-
barung gegebenen die Gotteserkenntniss aus der allgemeinen Gottes-
offenbarung in der Welt und der Vernunft ableitet. (. nennt sie
Theodicee (im weiteren Sinne). Wir wiirden sie Apologetik nennen.
Er beschreibt nun zuerst ,die vielfiltigen Ansitze der Philosophie
zu einer wissenschaftlichen Behandlung des Gottesproblems® in der
Zeit von Thales bis auf Sokrates. Er erweist sich schon hier als sehr
bewandert in der neueren Literatur iiber die Geschichte der griechi-
schen Philosophie und weist nach, dass jedem phisosophischen System
eine eigenthiimliche Erkenntnisstheorie zu Grunde liege. Der ,dialec-
tisch- metaphysiche Pantheismus der Eleaten veranlasst ihn zu
einem Excurs iiber den Pantheismus iiberhaupt und den Spinocismus
im Besonderen. Im zweiten Capitel stellt der Vf. das ,,Gottes-
problem unter dem Gesichtspuncte der teleologischen Weltanschauung
in der Bliithezeit der griechischen Philosophie* dar, eingehend und
klar vor Allem das System des Aristoteles und dessen Fortbildung
durch Thomas von Aquino. Der Empirismus und der (pantheistische)
Rationalismus sind Einseitigkeiten, die bereits Aristoteles und Thomas
durch den Intellectualismus iiberwunden haben. Dieser schépft aus
der Erfahrung, erkennt aber Vernunftprincipien an, ,,die von objectiver
und absoluter Gewissheit sind und ihre Wahrheit unmittelbar durch
sich selbst bezeugen.“ , Aus ihm wichst die einzige Erkenntniss-
theorie hervor, deren Principien es erméglichen, dass die Gottes-
iiberzeugung nicht lediglich das Postulat eines subjectiven Glaubens-
gefiihls, sondern rechtmissiger Gegenstand objectiven Wissens ist‘
(S. 88, 84). An die Erorterung der durch Aristoteles gelegten
Fundamente der Erkenntnisstheorie des Intellectualismus schliesst G.
die Besprechung des cartesianischen Rationalismus, des Empirismus
und des Kantischen Kriticismus an. In den beiden letzten Capiteln
wird der Materialismus der Zeit des Niedergangs der antiken
Philosophie und die antike Theosophie dargestellt. Das Resultat, zu
dem der Vf. kommt, ist dies: ,Thomas von Aquino bedeutet den
Hohepunct, den die vom christlichen Gedanken befruchtete aristo-
telische Philosophie im Mittelalter gewonnen hat. .. Auch heute
noch kann die Theodicee weder ohne bestimmte Begriffe iiberhaupt
noch ohne ein gut Theil der aristotelischen Begriffe im Besonderen
ihre Aufgabe losen. Aber man darf diese Begriffe nicht mehr als
gegeben hinnehmen, sondern man muss auf die Susseren und inneren
Erfahrungsthatsachen zuriickgehen, um dort die Waften zur Verthei-
digung dieser Begriffe zu holen. Geht die Theodicee so voran, so
wird das schliessliche Resultat sein: die alten Wahrheiten erscheinen
wieder, aber im neuen Gewande.“ Jedenfalls ist von dem V{. etwas
zu lernen. Und man wird es achten miissen, wenn die katholischen
43*



664 E. Surze, Dogmatik. [132

Theologen der Rheinprovinz wenigstens soweit in die Philosophie ein-
dringen, als . sie fithrt. — Es ist eigenthiimlich, dass ein katho-
lischer Theolog, Scherer, den alten Aufklirer Reimarus wieder hat
zu Ehren bringen miissen. Er riithmt an ithm, dass er zum Behufe
der Theodicee das Seelenleben der Thiere tief erfasst habe. Der
Causalitidts- und der Contigenzbeweis sowie der teleologische sei
wirklich treffend in dieser Weise von ihm gefiihrt worden. Die
Innerlichkeit des Thierlebens konne aus der mechanischen Wechsel-
wirkung der Stoffe und Krifte nicht erklirt werden, weil diese gegen
jene vollkommen gleichgiltig sei. Ueberhaupt sei die Materie das Un-
vollkommenste und Unselbstindigste. Deshalb miisse auch sie selbst mit
Allem, was sie enthilt, von einem wirklich selbststindigen Wesen ent-
standen oder geschaffen sein. Vor Allem weist Reimarus auf den
Kunsttrieb der Thiere hin, der ihnen fertig angeboren ist. Ihm
gegeniiber den intelligenten Schipfer zu leugnen, das sei so théricht,
als wenn man, was ein Kind durch eine Drehorgel vortrage, dem
Kinde zuschreiben wolle. — Die Schrift von Didio beweist von
Neuem, dass die Beweise fiir das Dasein Gottes immer ein voll-
stindiges philosophisches System in nuce sind. Das gibt uns D.
Gestiizt auf die Principien der Metaphysik und der Erkenntniss-
theorie des Aristoteles, die in seiner Kirche gelten, zeigt er zunichst,
dass die Beweise fiir das Dasein Gottes, metaphysiche Schliisse aus
unzweifelhaften Thatsachen der Erfahrung, moglich sind. Sie sind
auch nothwendig. ,Es wire und bliebe der Theismus der Vernunft
fremd, eine Hypothese“, kann man, wie protestantische Theologen
behaupten, das Dasein Gottes nur erfahren, nicht beweisen. ,,Und
eine Hypothese kann das praktisch mit allen Mitteln und allen
Miihen festzuhaltende Lebensziel nicht sein.* Es ist nun eine un-
erschiitterliche Thatsache, die der Vf. gegen alle Argumentationen
des Empirismus feststellt, dass der Mensch ein absolut verpflichtendes
Gesetzesbewusstsein in sich trigt, mag das auch unvollkommen in dem
Einzelnen entwickelt sein oder getriibt. Der Mensch trigt auch die
Anlage in sich, den kategorischen Imperativ, der in ihm lebt, zu
erfiillen und ihm Alles zu opfern. Und er erwartet von seiner Pflicht-
erfilllung den Besitz des hochsten Gutes und der Gliickseligkeit. Is
muss demnach eine passive und active unverbriichliche Ordnung die
Welt beherrschen, die es moglich macht, dass die vollkommene Sitt-
lichkeit das vollkommene Gliick des einzelnen Menschen und aller
ist. Das Alles ist nur moglich, wenn die Welt die Schopfung des
personlichen Absoluten, eines verniinftigen, heiligen Willens ist, dessen
Wirksamkeit und Herrschaft in jeder Menschenseele durch das ab-
solute Pflichtgebot sich bethiitigt. Wie die Welt iiberhaupt, so ist
ohne Gott (das Gute in Person) ebenso das Pflichtbewusstsein wie die
sittliche Weltordnung ein Réthsel. Ohne dies Gottesbewusstsein
verliert die Sittlichkeit Halt und Kraft. Es ist unrecht, dem Katho-
licismus ethische Heteronomie vorzuwerfen. Auch er lehrt die sittliche
Autonomie des Menschen, freilich nur die relative, die durch Gott



133] Einzelfragen. 665

begriindete. Der Katholicismus des V{. tritt nur in einzelnen An-
klangen zu Tage, darin, dass er das absolut verpflichtende Gesetz
nicht vom Anfange an aus dem Wesen der sittlichen Personlichkeit
ableitet, also in einem gewissen Nomismus befangen bleibt, und in
seiner Rechtfertigung der consilia evangelica: ,gerade die hochsten
sittlichen Werke, die erhabensten, heroischen Handlungen sind meistens
nicht Pflicht.* Im Uebrigen ist seine Schrift ein ernstes, gewissen-
haftes, edles Werk. Die Polemik des Vf. ist stets wiirdig, seine
Kenntniss der neueren philosophischen Literatur vortrefflich. Irre
ich nicht, so gehort auch D. zu dem Kreise Schell’s, an dem wieder
klar geworden ist, wie trefflich die Kirchen es immer verstehen, das
Beste, das sie besitzen, zu vernichten, um endlich zufilligen Neben-
absichten ihr Bestehen zu opfern. — Der Jesuit Miiller will die
scientia media in Gott aufrecht erhalten und doch die Unabhingigkeit
Gottes von den freien Entschliissen der Menschen wahren. Er meint,
die unmittelbare Erkenntniss Gottes sei nur die seines Wesens; die
Welterkenntniss Gottes ergebe sich mittelbar aus der seines Wesens,
weil in diesem die Moglichkeit von Allem gegeben sei. Die freien
Handlungen der Menschen fiigten einigem Moglichen die nota
existentiae hinzu. Dadurch empfange Gott aber Nichts, da ja auch
die existentia eines freien Actes in Gott eminenter enthalten und
vorgebildet sei. Forderlicher als dies Sophisma ist der Hinweis des
Vf. darauf, dass das Verhiltniss der Erkenntniss Gottes zu den
freien Thaten der Menschen kein anderes sei, als das der Liebe, der
Gerechtigkeit, des Wesens Gottes zu ihnen. — Lem sucht mit Hilfe
der Wundt’schen Philosophie die Berechtigung und Nothwendigkeit
des Gottesglaubens nachzuweisen. Nach Wundt ist die Seele das
innere Sein der nimlichen Einheit, die wir dusserlich als den zu ihr
gehorigen Leib anschauen. Das menschliche Selbstbewusstsein bildet
einen Knotenpunct im Naturlauf, in welchem die Welt sich auf sich
selbst besinnt. Die Welt ist eine innere Einheit, die in verschiedene
Kreise sich gliedert. Ihr Ziel ist die sittliche Einheit des gesammten
Geisterreiches; dies Ideal vollendeter Humanitit wird nie ganz ver-
wirklicht. Eben desshalb muss es einen absoluten Weltgrund geben,
der jenes Ideal bedingt. Weiss auch die Philosophie von diesem
Weltgrund wenig auszusagen, so gewinnt die Vorstellung von ihm
doch dadurch nach L. Inhalt, dass wir jenes Ideal auf ihn iiber-
tragen. Das Bediirfniss des Glaubens veranschaulicht unsere Vor-
stellung vom Weltgrunde noch weiter. Das ist die Bedeutung der
Christologie. Weil ihr Inhalt ein ethischer ist, darum ist das Christen-
thum erhaben iiber die Mythologien, der Protestantismus durch seinen
Christusglauben forderlicher als der Katholicismus. — -Kostlin hat
seinen Aufsatz iiber Gott in der neuen Aufl. von HRE. in seinem
geschichtlichen Theile ergdnzt, im dogmatischen erneuert. Die
Dogmatik muss nach ihm auf die Thatsachen des inneren religiosen
und sittlichen Lebens und auf die Erlebnisse zuriickgehen, welche die
objective Offenbarung Gottes in Christo hier hervorruft. Die Strin-



666 E. Sowze, Dogmatik. (134

genz der Beweise fiir das Dasein Gottes erkennt K. nicht an; er
erkennt ihnen aber die Bedeutung zu, eine Disharmonie zwischen dem
anderweit begriindeten christlichen Bewusstsein und unserer Welt-
erkenntniss zu verhiiten. Wir erkennen Gott, soweit er sich uns
oftenbart hat; und das geniigt uns. Unsere Vorstellungen und Aus-
driicke fiir die Théatigheiten und das Wesen des unbedingten und
vollkommnen Gottes konnen wir nur von den Vorgingen und Thitig-
keiten unseres eigenen endlichen, beschrinkten geistigen Lebens ent-
lehnen. So bleibt eine Inadiquatheit zuriick, die nicht zu beseitigen
ist. Vermdge der christlichen Offenbarung erkennen wir Gott als
den personlichen Geist, der heilige Liebe ist. Alle anderen Ele-
mente unserer Gotteserkenntniss sind nach dieser hochsten zu ge-
stalten. Den Ausdruck ,das Absolute“ auf Gott anzuwenden, wird
die Dogmatik schon wegen der Vieldeutigkeit und Unklarheit dieses
Ausdrucks Bedenken tragen. Dagegen ist der Begriff der Personlichkeit
festzuhalten. Der Einwand, dass der Mensch erst durch den Gegen-
satz zu anderem sein Selbstbewusstsein erlange, kommt deshalb nicht
in Betracht, weil die Anlage zum Selbstbewusstsein unabhiingig von
seiner Bethétigung vorhanden ist. Wie die Vielheit von Kriften die
FEinheit des menschlichen Wesens nicht aufhebt, so widerspricht es der
Lebre von der Einheit Gottes nicht, eine Vielheit von Eigenschaften
von Gott auszusagen, in der wir die Mannigfaltigkeit seiner Bethiti-
gungen und Offenbarungen zum Ausdruck bringen. K. nennt: all-
wissende Allmacht, heilige Liebe, justitia distributiva, Gnade, Weisheit,
Seligkeit, Herrlichkeit. Zuletzt bespricht er das Verhiltniss der
Ewigkeit Gottes (die in der allwissenden Allmacht eingeschlossen ist)
zu seiner Thitigkeit in der Zeit und sein Vorauswissen zu den
Werken menschlicher Freiheit. Wir stehen hier nach ihm vor Pro-
blemen, die fiir uns nicht ganz zu lésen sind. — Kolling gibt nur
den Schriftbeweis fiir die Trinitdtslehre, die uns unter Leitung des
heil. Geistes die besondere Begabung des Hellenismus geschenkt
hat. Sie ist im A. T. wie die Bliithe in der Knospe enthalten;
Gen. 1, 1—3 (das Wort). 26; Num. 6, 24—26; Jes. 6, 3. Im N. T.
sind folgende Zeugnisse zu finden: Matth. 3, 13—17; 17, 1—8
(petepoppdy durch den heil. Geist); Joh. 3, 1—16 (V. 16. 14. 8);
Joh. 14, 6 (Wahrheit = Sohn); Joh. 14—16; Joh. 6, 44 in Ver-
bindung mit Joh. 14, 6 und 1. Cor. 12, 3b der trinitarisch-setereo-
logische Dreiklang; Matth. 28, 19; 2. Cor. 13, 13; 1. Pet. 1, 2;
1. Joh. 5, 76 hilt der Vf. mit Hilfe der Erasions-Hypothese fiir dcht.
Die wissenschaftliche Art des Vf. wird bei der Besprechung seiner
Schriften iiber die satisfactio vicaria und iiber die Sacramente uns
niher bekannt werden. — Es ist bekannt dass Beftea auch iiber
das Wunder viel Geistreiches und Beherzigenswerthes sagt. Aber
auch in dieser Schrift fehlen klare Grundbegriffe. B. nimmt wohl
einen Anlauf, die Logik und die Gerechtigkeit als unaufhebbar
anzuerkennen (8. 17); aber dariiber kommt er wenig hinaus, Die
natiirliche und sittliche Ordnung als die Mittel fiir die Bethétigung



1 35] Einzelfragen. 667

des personlichen schopferischen Willens Gottes nachzuweisen, die
Grundsitze der zeitgeschichtlichen Auffassung der heil. Schrift zu
begriinden oder zu widerlegen — darauf lasst er sich nicht ein. Die
wortliche Auffassung der biblischen Wunder rechtfertigt er sehr in
Bausch und Bogen; diese Wunder geschihen zur Ehre Gottes, sie
hitten Ziel und Gesetz und dienten zur Erweiterung und ErhShung
des Lebens (S. 64. 65). Er hat ganz recht, wenn er sagt, fiir eine
wahrhaft frei denkende Naturforschung sei das Wunder nicht die Aus-
nahme, sondern die Regel im All (S. 44); aber dieser eminent wich-
tige Satz fordert ein ganz anderes Beweisverfahren. — Bedeutender
als die Erorterungen von Bettex iiber den Wunderglauben sind die
der Schrift von L. Kessler. Nach ihr soll neben der gesetzmissigen
Auffassung der Natur und der Geschichte die ethische parallel gehen.
Das ethische Gebiet ist das der Wunderwirksamkeit Gottes. Sie
lisst sich nicht in Begriffe fassen, nur symbolisch zum Ausdruck
bringen. Sie ist aber das Licht, das iiberall das in der natiirlichen
und der geschichtlichen Ordnung verlaufende Leben durchleuchtet
und verklirt. Im Grunde ldsst sich daher Alles, was ist und geschieht,
als Wunder auffassen. Anders wenigstens wiisste ich den Wunder-
begriff nicht auszusprechen, auf dem die feinsinnigen, geistvollen
Erorterungen dieser mit grosser Gelehrsamkeit verfassten Schrift be-
ruhen. Der andere Theil ihres Inhalts ist anderweit im JB. be-
sprochen worden. Mir scheint ihr Grundgebrechen der Mangel eines
klaren theistischen Gottesbegriffes zu sein, der alle Gesetzmassigkeit,
auch die mechanische, als Function eines schopferischen, zweckvoll
wirkenden, personlichen Willens erfasst (PrM. 1900, 188. 189). —
Das Gebet ist nach Herrmann Anrede an Gott. Es setzt voraus,
dass wir von Gott eine Erfahrung gemacht haben, dass er also in
uns gegenwirtig ist. Den gegenwirtigen Gott nicht anreden ist
Nichtachtung, ein Selbstwiderspruch, ein Symptom der Vernichtung.
Wollen wir Gott nicht als grenzenlose Macht im Unbestimmten suchen,
so haben wir ihn in Christo zu finden. Wir sollen im Gebet die
Wahrheit sagen, unsere irdischen Wiinsche also nicht unterdriicken.
Aber wenn ein Mensch den Zweifel an dem Erfolg nur durch den
Wunsch unterdriickt, die Bitte auf solche Weise wirksam zu machen,
go ist das kein christliches Gebet, sondern Zauberei. Wohl aber
ldsst Gott um eines Gebetes willen, das sich nicht im Irdischen
verliert, sondern wirklich zu ihm empordringt, etwas Bestimmtes ge-
schehen. Den in die Zukunft dringenden Trieb der Weltenwicklung
hat er in das auf ihn gerichtete Verlangen seiner Kinder gelegt, also
in ihre sittliche Arbeit und ihr Gebet. Wollte man annehmen, der
Erfolg des Gebetes sei nur die Forderung des inneren Lebens, so
wiirde man diese bald nicht mehr von Gott, sondern von dem eigenen
Thun ableiten. Fiir Schleiermacher und Robertson war die Erkennt-
niss der Naturordnung eine Befreiung jhres religiosen Lebens von
dem angeblich frommen Spiel, das Gebet als Arbeitsmittel zu be-
nutzen, Fir uns ist das nun gewonnen, die Naturordnung aber an



668 E. Suvzi, Dogmatik. [136

zweite Stelle getreten. Wir wissen, dass der Allmichtige durch sie
seine Wunder thut, dass sinnlich fassbare Ereignisse in Folge unserer
Bitte als eine Antwort Gottes auf unser Verlangen geschehen.
Moge diese kurze Inhaltsangabe zu eingehendem Studium des ge-
dankenreichen Artikels veranlassen. — Nach Woljf ist allerdings
Gottes Sorge fiir uns vor allem Seelsorge. Wir konnen daher
zweifellos auf die Erhorung der Gebete rechnen, die sich auf das
Heil in unseren Seelen beziehen. Im Irdischen haben wir, wie
man Ritschl zugeben kann, vor Allem zu danken. Aber wir konnen
auch auf die Erhorung unserer Bitten um irdische Giiter rechnen,
wenn wir in schlichtem, geduldigem und demiithigem Vertrauen um
das bitten, was den hoheren Zwecken dient, die Gott mit uns hat.
— Murray, Pastor in Wellington in Siid-Africa, geht von dem
Gedanken aus: ,in der Fiirbitte empfingt der Herr bestindig fiir
sich selbst vom Vater die Gaben und Kriifte des Geistes, um sie uns
mitzutheilen; in den Fiirbitten miissen auch wir in uns die Fiille des
Geistes aufnehmen, um anderen geistlichen Segen mitzutheilen. Das
Gebet ist nach dem Willen des l-gIerrn die grosse Kraft, wodurch die
Kirche ihre Aufgabe in der Welt losen sollte. Die Fiirbitte aber ist
unsere und unsers Herrn hochste Herrlichkeit. Weil es an ihr fehlt,
darum fehlt es der Kirche an Gedeihen u. Macht. Zu ihr ermahnt
daher der Vf. in den Reden, die in dieser Schrift gesammelt sind.
Zu ihr leitet er methodisch an, indem er der Fiirbitte eines jeden
Tags im Monat seinen bestimmten Inhalt gibt. — Der Gottesdienst
ist nach Hering die kirchlich organisirte Selbsterbauung der Ge-
meinde durch Wort und Sacrament. Nur die Predigt ist so selbst-
stindig, dass sie an sich geniigender Mittelpunct des Gottesdienstes
sein kann. Sie ist die Darbietung der Versohnungsgnade, die den
Glauben weckt, in die Nachfolge Christi zieht und die Heiligung
fordert und vertieft. Die Erhebung des Gemiiths zu Gott, die durch
die Predigt sich ergibt, findet ihren Ausdruck im Gebet, das ,wie
ein Ton der Seele* (Herder) als Stimmungshintergrund, verbunden
mit der Andacht, durch das Ganze des gottesdienstlichen Handelns
hindurchgehen soll. Auch im Abendmahl ist (neben dem leiblichen
Essen und Trinken) der Empfang der Versohnungsgnade durch den
Glauben die Hauptsache. Alle Gebilde, die dem Ausdruck der Wahr-
heit dienen, haben im Gottesdienst ihr Recht. Deshalb ist auch die
Kunst im Gottesdienst berechtigt, aber nicht die #sthetische Genuss-
sucht. Schleiermachers Lehre vom darstellenden Handeln hat wahre
Gedanken angeregt. Und doch ist sie nicht zutreffend. Keine Ge-
meinde, die sich erbaut, fiihlt sich als Darstellerin. Auch ein Pre-
diger, der aus der Fiille der Begeisterung redet, mochte nicht mit
dem Worte bezeichnet sein, das der Sphire des schonen Scheins an-
gehort. Des Vf. kurzer Aufsatz erfiillt vortrefflich seinen Zweck. —
Die beiden Artikel von Sieffert sind biblisch-theologisch. Gott-
seligkeit ist nach ihm nicht sowohl das in Gott gefundene Seligkeits-
gefiihl als das dadurch bestimmte Verhalten des Menschen, die ent-



137] Eingzelfragen. 669

sprechende religiose Grundtugend, welche weiter auch alle christliche
Sittlichkeit aus sich herauswachsen lisst. Volker ohne Religion hat
es nicht gegeben. Jetzt mehrt sich die Zahl der einzelnen Atheisten,
die alle Religion fiir blosse Erfindung und Einbildung erkliren. —
Der Jesuit Hagen entwickelt die biblische und die romisch-katho-
lische Lehre vom Teufel. Nach der letzteren ist er aus Hochmuth
gefallen, weil er nicht Gott fiir seine Liebe danken oder dem Sohne
nicht bei seinem Heilswerke dienen wollte. Er hat einen Rechts-
anspruch an den Menschen, weil der Besiegte dem Sieger als Sclave
angehort. Bei jeder Verfilhrung eines Menschen spielt er als thitiger
Forderer der Siinde seine Verfithrerrolle. Vielleicht stellt er jedem
Menschen einen bosen Engel zur Seite. Den hochsten Triumph seiner
Herrschaft feiert er als ,Affe Gottes”, indem er im Gétzendienst, ja
im Teufelscult, z. B. im Spiritismus, seine eigene Religion begriindet.
Beachtenswerth ist die kleine Schrift, weil sie zeigt, wie die Pro-
testanten ,den personlichen Teufel und den menschgewordenen Sohn
Gottes, Jesus Christus, mit dem gleichen Athemzuge aus der Bibel
hinausexegesiren.  Dr. Schwarzkopff nadmlich und der Anstalts-
geistliche Braun haben in ZThK. nachzuweisen versucht, Jesus habe
irrthiimlich den Dimonenglauben seiner Zeit getheilt, der Glaube an
Christus griinde sich daher auf seine ethisch-religiose Personlichkeit,
nicht auf seine intellectuelle Unfehlbarkeit. Durch solche Lehren
werde im protestantischen Volke der Glaube an den Sohn Gottes
und die Inspiration der heil. Schrift zerstort, durch den der Katholi-
cismus den Satan und sein Reich iiberwinde.

4, Welt. Mensch. Sinde.

Bettex, F., Symbolik der Schopfung. 3. rev. Aufl. IV, 466. Bielefeld u. L.,
Velhagen & Klasing. Jt 5. — Bordage, O., le péché (RThPh. 32, 293
—328). — Claassen, J., Schopfungsspiegel od. die Natur im Lichte des Worts.
3. Bd, die Sterne und die Erde in Natur, Geist und Leben. VIII, 211. 5. Bd.
2. Halfte, die Pflanzenwelt in Natur, Geist u, Leben. VII, 147. Gii., Bertels-
mann. At 2,30. geb. b 2,90 u. Mt 2, geb. J 2,50; compl. Jt 12, geb. A 15.
— Cock, E., the origin of sin and its relations to God and the univers. 11, 387.
NY., Funck & Wagnalls. — Cremer, Geist des Menschen, Gerechtigkeit des
Menschen. Fleisch (HRE. 6, 450—457. 546—553. 98—105). — Daubanion, F.,
het voorthbestaan van het menschlijk geschlacht. Praeexistentianisme, Crea-
tianisme, Traducianisme, VI (ThSt. 1—19. 89—-113. 157—184)). — Dodel,
A., Moses eller Darwin? Et skolesporgsmaal. Autor. oversaet af A. Paulson.
II, 206. Bergen. Paulson. — Fernerod, 4. péché et évolution (RThPh. 32,
48—78). — Franke, A., die Religion der Menschheit oder die natiirliche
Schopfungsgesch. V. V. 98. Graz (Minchen, Michl). M 1. — Frommel,
0., das Verhiltniss von mechan. und teleol. Naturerklirung bei Kant und
Lotze. 69. 1898. Erlangen, Jacob. M 1,25. — Héiring, Th., Willens-
freiheit? (ChrW. 13, 1). — Hiller, dber die heilsgeschichtl. Bedeutung des
menschl. Leibes (DAZ. 20, 3. H.). — Hofmann, K., das Rathsel d. Lebens
u. d. Versuche es zu deuten. 44. Graz, Leuschner u, Lubensky. M 1,60. —
Keerl, K., d. Bedeutung d. fleischl. Leiblichkeit (BG. 35, 12. H.). — Keutel,
Otto, iber die Zweckmassigkeit in der Natur bei Schopenhauer, Programm.
47. L. Zechel. — Kirschkamp, Stand der Natur und der Uebernatur (KL.
11, 712—715), — Laudowicz, Fel., de doctrinis ad animarum praeexistentiam



670 E. Suze, Dogmatik. [138

atque metempsychosin spectantibus, quatenus in Iudaeorum et Christianorum
theologiam vim quandam exercuerint, quaestiones. 73. L., Fock. Jt 1,50.
— Loofs, Fr., Schopfungsgeschichte, Siindenfall, Thurmbau zu Babel in drei
im akadem. Gottesdienst z. Halle gehaltenen Predigten behandelt. 42. HChW.
No. 39. M —,75. — Mikalowitch, Nic., die Gottwerdung des Menschen. 116.
Chicago, Koelling u. Klappenbach. ot 2. — Raccaud, J., souffrance et péché
(RThPh, 32, 101—122). — Reincke, J., die Welt als That. Umrisse einer
Weltansicht auf naturwissenschaftl. Grundl. 1V, 483. B., Paetel. Jt 10, geb.
M 12. — Schiesl, J., Sunde (KL. 11, 946—972). — Seitz, 4. von, die
Willensfreiheit in der Philos. des Chbr. A. Crusius gegeniiber dem Leibnitz-
Wolf'schen Determinismus in histor.-psychol. Begriindung. VIII, 136. Wi,
Gébel u. Comp. M 2. — Sorgenfrey, Bernh., gottl. Universalwissenschaft,
1. Bd., Welt u. Mensch im Lichte der gottl. Wissenschaft. III, 160. Bitter-
feld, Baumann. AL 1. — Stentzel, A., Weltschopfung, Sintfluth u. Gott. VII,
183. L., Dietrich. J 4,50. — Troels-Lund, Himmelsbild u. Weltanschauung
im Wandel der Zeiten, vom Vf. durchgesehen. Uebers. von Leo Bloch. V,
286. L., Teubner. Gebd. M 5. —

An das (JB. XVII, 474 bereits besprochene, wieder in neuer
Aufl. erschienene) umfassende Werk von Beftex tritt man wohl
mit der Erwartung, es werde mit besseren Mitteln und mit besserem
Erfolg die Aufgabe aufnehmen, die sich die Naturphilosophie gestellt
hatte, die Natur némlich als ein System gottlicher Gedanken zu er-
fassen. Dazu kommt es bei B. nicht. Er selbst bezeichnet treffend
den Grundgedanken seiner Schrift mit folgenden Worten: ,die Natur
ist ein Symbol der Gottheit, jede ihrer Erscheinungen ein Buchstabe,
ein Wort im grossen Buche Gottes; ihre Gesetze sind Gedanken
Gottes, folglich auch Gesetze des Geistes, folglich ewig; also dieselben,
nach denen wir einst driiben in der ewigen Natur leben werden.“
B. kniipft mehr an die Anschauung der einzelnen Dinge und an den
Blick auf das Ganze eine Fiille sinniger Betrachtungen an, als dass
er den idealen Zusammenhang des Kosmos und in ihm die Bedeutung
des Einzelnen nachwiese. Unerschopflich ist sein Wissen, sinnig sind
seine Betrachtungen, oft erheben sie sich zu grossem Ernst, vor
Allem im Kampf gegen den Materialismus; zuweilen sind sie ganz
individuell, nicht haltbar. Jedenfalls ist aus dieser Schrift viel zu
lernen. Analysiren ldsst sie sich wegen des raschen Wechsels der
Gedanken nicht. Da als das Ziel des Vf. die Absicht erscheint, den
Nachweis zu fithren, dass die gegenwirtige Welt der Schleier sei,
unter dem eine hohere sich entfalte, so mogen die charakteristischen
Worte angefiihrt werden, in denen er das Verhiltniss dieser beiden
Welten darlegt: ,,ist aber unsere gesammte Sichtbarkeit die Folge
einer Verminderung des Lebens, also der Wahrheit, so ist fiir den
tiefer Denkenden damit iiber dieselbe als iiber eine mangelhafte und
einer Negation ihr Dasein verdankende der Stab gebrochen und der
Stindenfall der ganzen sichtbaren Schopfung ausgesprochen; zugleich
igt festgestellt, dass es eine wahre und hébere Sichtbarkeit geben muss,
die mit stets hoherer Wirme — gleich hoherem Leben stets herr-
licher strahlt.“ — Claassen’s religios erbauliche Naturbetrachtungen
haben durch den Tod des Vf. ihr Ende gefunden. — Werthvoll ist



139] Einzelfragen. 671

Hofmanwn’s Vortrag. Er gibt zunichst eine gute Uebersicht iiber
alle Versuche, das Rithsel des Lebens zu losen. Der Vf. selbst
bekennt sich zu dem Neovitalismus, als dessen Urheber er Virchow
nennt. Der Neovitalismus unterscheidet sich von dem #lteren dadurch,
dass er die Herrschaft der physikalisch-chemischen Krifte auch im
lebenden Organismus anerkennt, aber die Berechtigung des er-
schlichenen Dogmas leugnet, man miisse aus ijhnen allein das
Leben begreifen. Die Leugnung des Zwecks sei nur ein Hemmniss
fir die Naturforschung. Man wiirde schwerlich den Bau des Auges
50 genau verstehen, wenn man von seinem Zweck nicht wiisste. H.
fiilhrt das treffende Witzwort Tyndall’s an: ,das Bewusstsein bleibt,
wihrend die Materie einer Lebensperiode sich andert ; der entweichende
Sauerstoff scheint dem meu hinzukommenden sein Geheimniss zu-
zufliistern; und wihrend das Nicht-Ich sich verschiebt und #ndert,
bleibt das Ich unberiihrt.“ Wir haben hier auf wenigen Seiten die
treffendste Widerlegung des Materialismus. — Da es bei dieser Er-
orterung in der Hauptsache auf den Zweckbegriff ankommt, so mégen
die ihn allein oder doch vorzugsweise behandelnden Schriften von
Keutel, Frommel und Reincke auch hier genannt werden. — Keutel
(JB. XVIII, 478) hat an dem Beispiel Schopenhauer’s wirklich scharf-
sinnig und eingehend gezeigt, dass der Versuch, das Weltriithsel
unter Verzicht auf die Annahme eines intelligenten, zwecksetzenden
Weltgrundes zu losen und doch nicht dem reinen Mechanismus sich
hinzugeben, zu Nichts als zu unglaublicher Confusion fithrt. —
Frommel’s klar und fesselnd geschriebene Dissertation legt dar,
dass in Lotze’s Auffassung des Zweckbegrifts einzelne Gedanken Kant’s
zu einer einheitlichen Weltanschauung verarbeitet sind. Nicht bloss
das Organische, das auch durch physikalisch-chemische Vorginge
besteht, sondern auch alles Mechanische ist nach Lotze durchdrungen
und beherrscht von dem Geistigen; die ganze Welt ist dem letzten
hochsten Zwecke, dem Guten, Gott, dienstbar. Die Art freilich, in
der Lotze den Naturforscher erst ganz allein sein Werk thun und
dann erst den Philosophen beginnen lisst, diirfte u. E. beiden die
Arbeit erschweren, wie wohl Lotze’s Philosophie selbst sehr deutlich zeigt,
Bei Reincke treffen sich beide auf den Stationen ihrer Arbeit. — R.
weist nach, wo ,,Dominanten“, Wirkungen intelligenten, zweckméssigen
Handelns, in der Natur mit besonderer Klarheit zu Tage treten, und
wie die Erkenntniss der Natur bereits, wenn sie nicht willkiihrlich
sich beschrinkt, zur Anerkennung des intelligenten, zweckbewussten
Weltgrundes fiihrt. R. ist Theist. Der pantheistisch gedachte Gott,
der in die Welt verflochten ist, kann nicht die Herrschaft ausiiben,
ohne die Zwecke nicht zu verwirklichen sind. Wenige Schriften haben
so geistvoll und so iiberzeugend den Materialismus widerlegt als diese
Schrift eines Naturforschers. Einer seiner Gedanken moge als Beispiel
angefiihrt werden. Eine chemische Verbindung 16st sich riickwirts
in ihre Bestandtheile auf. Eine Pflanze, wenn sie stirbt, kehrt nicht
zum Samenkorn zuriick. Die Dominante, die zu ihr die anorgani-



6172 E. Suize, Dogmatik. [140

schen Stoffe verwob, ist nicht mehr. — Franke’s Schrift scheint nur
eine neue Titelausgabe zu sein. Er schreibt als Autodidakt etwa im
Sinne von Egidy’s, gedrungen von dem Streben, Liebe und Menschen-
wohl zu fordern, vielleicht ohne Absicht pantheistisch befangen. —
Die Reden von Loofs sind schon deshalb nicht Musterpredigten,
weil sie zu sehr den Grundsatz ausser Acht lassen: die Bibel ist um
der Gemeinde willen da, nicht die Gemeinde um der Bibel willen.
Aber vortrefflich heben sie das Misstrauen, das der Laie gegen-
wiirtig der biblischen Urgeschichte entgegenbringt. L. gibt ohne
Weiteres zu, dass allgemein verbreitet gewesene Mythen den drei von
ihm behandelten Erzihlungen zu Grunde liegen. Ihren Werth fiir
uns erhalten sie durch die der Religion des A. T. entsprungenen
Gedanken, die der biblische Vf. mit ihnen verkniipft: Die Welt ist
Gottes Werk, sie war gut, die Siinde ist des Menschen freie That,
nur die religiose Auffassung der Geschichte fithrt zu ihrem wahren
Verstiandniss. — Der Geist des Menschen ist nach Cremer im
biblischen Sprachgebrauch das Princip der Seele, das dem Einzel-
leben immanente, aber nicht mit ihm identische Lebensprincip.
Gottes Geist ist er nur, sofern er gleichen Wesens mit ihm ist, Geist
von Gottes Geiste, wie der Mann im Weibe Fleisch von seinem Fleisch
und Bein von seinem Bein erkennt. Man wird ihn daher auch nicht
im strengen Sinne als geschaffen — aus dem Nichts in’s Dasein
gerufen — bezeichnen konnen, sondern eher als von Gott aus ein-
gegangen in das Staubgebilde. Der Geist Gottes erzeugt in diesem
die Seele, welche damit die ihrem Wesen nach unvergingliche, weil
gottliche Lebenskraft in sich trigt und fortpflanzt, durch die sie ge-
worden ist und besteht, ohne mit ihr identisch zu sein. Im nor-
malen Zustande steht der Geist des Menschen zu Gott in einem Ver-
hiiltniss der Gemeinschaft und gegenseitiger, im Wesen begriindeter
Aufeinanderbeziehung. Dies Verhiltniss wird durch die Siinde ab-
gebrochen und durch die Erlosung wieder hergestelll. — Der Aus-
druck justitia originalis ist nach C. nicht zu entbehren. Er bezeichnet
die urspriingliche unreflectirte aber nicht unbewusste Einheit mensch-
lichen und gottlichen Willens, die zwar die Anlage zur Siinde und
die Thatsiinde (Heiligkeit), nicht aber die Moglickeit der Siinde aus-
schliesst. Was der Mensch als Gottes Werk war, sollte er als sein
eigenes Product werden. Vor dem Fall standen die Menschen zum
Urtheile Gottes in demselben Verhiltniss, welches uns erst wieder
durch die rechtfertigende Gnade als Stxatochvy deob zugeeignet wird.
Eben das wird am besten durch den Ausdruck justitia originalis be-
zeichnet. — Wenn Paulus in der odpE den Sitz der Siinde findet, so
widerspricht das nach C. nicht ihrer Ableitung vom Fall Adams,
Die gdpf ist durch diesen Fall geworden, was sie jetzt ist. Dass
Paulus darauf nicht &fter zuriickkommt, ist ganz in der Ordnung.
Auch unter uns soll die Predigt von uns handeln, nicht von Adam.
— Die Schrift von Seitz wird den Lesern schon deshalb Freude
bereiten, weil in ihr ein doch wohl katholischer Vf. einem lutherischen,
bei uns wenig beachteten Theologen ein verdientes Denkmal setat.



141 ] Einzelfragen. 673

Aber auch ihr Inhalt ist wirklich werthvoll. S. zeigt, wie der religitse
Determinismus vom 17. Jahrh. an in den psychologischen iiberging
und durch den Dynamismus und Intellectualismus von Leibnitz zur
Reife kam. Dadurch wurden die protestantischen Theologen ver-
anlasst, fiir die Freiheit einzutreten, der katholischen Psychologie sich
also zu nihern. Unser VI. versetzt uns mit sehr grosser Sach-
kenntniss in die lebhaften Erorterungen, die auf diese Weise ent-
sprangen. Er achtet Crusius, der auch von Kant anerkannt ward,
wegen seiner wissenschaftlichen Tiichtigkeit und wegen seines Cha-
rakters sehr hoch. Er zeigt, wie er dem Intellectualismus von Leibnitz
und Wolff seine Thelematologie entgegensetzte und den Ausweg suchte
aus dem Gegensatze zwischen Determinismus und Indeterminismus.
Aus dem Allen ist sehr viel zu lernen. Lichtvoller wiirde die auch
gut geschriebene Schrift noch geworden sein, wenn der Vf, mebr in's
Auge gefasst hitte, wie Kant spiter den ganzen Rationalismus iiber-
wunden hat. — Hdring zeigt in seiner sinnigen Betrachtung, dass
kein Interesse vorliegt, die Freiheit weiter aufrecht zu halten, als es
nothwendig ist, um die moralische Verantwortlichkeit zu retten.
Wird diese in Schein aufgeldst, dann wiirde dem Menschen sein
Hochstes entrissen, sich selbst zu gewinnen durch sittliche Be-
wihrung, ja in den Qualen der Reue. — Nach Keer? ist der Mensch
in Folge des Siindenfalls mit der fleischlichen Leiblichkeit, mit dem
Leibe dieses Todes, bekleidet. Das war eine Strafe, aber auch eine
Wohlthat fiir ihn. Die Leiblichkeit ist ein Hemmniss, aber auch eine
schiitzende Decke. Wir sehen an den Somnambulen, welche intellec-
tuelle und welche Macht des Willens der Mensch urspriinglich iiber
die Natur besass. Diese Macht ist nun durch die fleischliche Leiblich-
keit gehemmt. Und das ist gut. Ohne das wiirde der jetzige,
d. h. der siindige, Mensch seine Macht iiber die Natur noch mehr
missbrauchen. Auf die Somnambulen wirkt die Natur mehr schmerz-
weckend als auf andere Menschen. Diese Eindriicke werden ge-
gemildert durch_die fleischliche Leiblichkeit. Ohne die letztere wiirde
der Mensch auch leichter und in hgherem Maasse mit den chaotischen
Kriften in der Natur und mit der Diimonenwelt in Beziehung treten.
— Daubanton (JB. XVIII, 552. 553) bespricht nunmehr den
Creatianismus. Er theilt auch von ihm zunichst eingehend die Ge-
schichte mit, die im Vergleich zu der desPriexistentianismus viel weniger
verschlungen sei, nicht dem M&anderstrome, sondern einem hollindi-
schen Canale gleiche. Der Creatianismus hat im Grunde immer in
der Kirche geherrscht. Selbst Augustin hat ihn nicht abgelehnt,
trotz seiner Lehre von der Erbsiinde die Frage nach dem Ursprunge
der Seele offen gelassen. Nur die Lutheraner sind um des tradux
peccati willen fir den Traducianismus eingetreten. Der Creatia-
nismus empfahl sich, ebenso wie die Schwestertheorie des Priexisten-
tianismus, durch seinen scharfen Gegensatz gegen jede materialistische
Weltanschauung. Er machte Ernst mit dem Glauben an die nie
ruhende Schopferthitigkeit Gottes und an die gottliche Weltregierung,



674 E. Surze, Dogmatik. [142

die zu jeder Zeit und an jedem Orte die Personlichkeiten, die noth-
wendig sind, in das Leben ruft. Trotzdem ist der Creatianismus
nach D. unhaltbar. Zunichst vertrigt er sich nicht mit der Lehre
von der Erbsiinde. Gott kann unméglich die von ihm rein geschaffene
Seele ohne ihre Schuld und ihren Willen in den Zusammenhang mit
der menschlichen Siinde und Schuld dahingeben. Und kann die Erb-
siinde, kann der Zusammenhang des menschlichen Geschlechts nur
auf dem leiblichen Leben beruhen? Da hilft auch keine Trichotomie.
Was den Menschen zum Menschen macht, bleibt doch von der Erb-
siinde und von der Begriindung der Einheit unseres Geschlechtes
ausgeschlossen, wenn die Seele nur das Lebensprincip des Leibes ist
und der Ursprung des Geistes creatianisch gedacht wird. Endlich
tritt man denn doch der Ehre Gottes zu nahe, wenn man, Schopfung
und Erhaltung verwechselnd, meint, selbst Unzucht und Ehebruch
konnten ihn zu einer Schopferthat zwingen. Nach einer lingeren
Auseinandersetzung mit Bawinck und nach Widerlegung des fiir den
Creatianismus geltend gemachten Schriftbeweises schliesst unser Vf.
seine auch des Humors nicht entbehrende Schrift mit folgenden
Worten: ,,der Theolog unserer Tage, der seine Wissenschaft nicht
wie in einem Kloster von ihren Schwestern abschliesst, sondern die
Beziehungen der Wissenschaften zu einander als die Bedingung ihrer
Bliithe betrachtet; der Theolog der — wenn er reformirt ist — die
Lehriiberlieferung seiner Vorginger theilnehmend untersucht, aber
nicht blindlings sich ihr unterwirft; der die Schriftstellen, die mit
diesem Stoff in niherer oder weiterer Verbindung stehen, das sagen
ldsst, was sie in der That in Uebereinstimmung mit den anthro-
pologischen Grundwahrheiten der heil. Schrift sagen — der Theolog
hat mit dieser Theorie (dem Creatianismus) abgerechnet. Er lisst
ihr ihren Ehrenplatz in den Archiven der Dogmengeschichte. —
Bordage’s kurze Abhandlung iiber die Siinde verdient schon wegen
der Gesinnung, die sie beherrscht, sehr der Beachtung. Der Vf.
kritisirt zunéchst geistvoll die iiberlieferte Lehre von der Erbsiinde
und der Erlosung, dann die individualistischen und deterministischen
Lehren Julius Miiller's auf der einen, Schleiermacher’s, Rothe’s,
Scherer’s und seiner Kritiker auf der anderen Seite, die an ihre
Stelle gesetzt worden sind. In der iiberlieferten Lehre von der Erb-
siinde wird eine Siinde angerechnet, die keine Siinde ist; und nach
der herkémmlichen Lehre von der Erlgsung soll man an eine Er-
l6sung glauben, bei der die Menschen doch Siinder geblieben sind.
Rothe wirft B. Dualismus vor, und dass bei ihm die Ontologie
die Ethik absorbire. Der Sache nach kommt er doch auf Rothe
zuriick. Der Mensch ist das Ergebniss einer Revolution, die_ eine
Erhebung iiber die iibrige Schopfung zur Folge hatte. In Folge
davon liegt die Neigung zum Bosen in der menschlichen Natur. Nur
allméhlich konnte das sittliche Bewusstsein und die sittliche Freiheit
im Menschen erwachen und erstarken. Aber nur da ist Siinde, wo
diese beiden erwacht und nicht ohne Schuld des Menschen zum



143] Einzelfragen. 675

Sieg iiber die sinnliche Natur zu schwach sind. Alles andere Béose,
das im Menschen sich findet, ist Unvollkommenheit, nicht Siinde.
Wenn das Ideal vom Menschen erkannt wird und in ihm Macht
gewinnt, dann wird er nachtriglich auch die Unvollkommenheit als
Siinde empfinden; aber sie ist keine Siinde. Wenn die ersten
Menschen siindigten, so haben sie doch auch Gutes gedacht und ge-
than und wie die Nachwirkungen ihrer Uebertretungen auch die ihrer
sittlichen Handlungen auf ihre Nachkommen vererht. Unter der
Mitwirkung Gottes wichst, wenn auch nicht in stetiger Weise, doch
unablissig die sittliche Kraft in unserem Geschlecht. Von Zeit zu
Zeit treten im Dienste Gottes sittliche Heroen auf, die das sittliche
Leben hoher erheben. Grossten Dank sind wir Christus schuldig.
Den hitte Gott ganz gewiss schon den ersten Menschen gegeben,
wenn Siinde und Erlésung in dem Verhiltniss zu einander stiinden,
das die Kirchenlehre annimmt, und wenn nicht die ganze Geschichte
unseres Geschlechtes das Erlosungswerk Gottes wire.

5. Christologie.

Arosio, I., i miraculi di Gesd Cristo. XXXI, 555. Milano, Cogliati. L. 5. —
Bechtel, Fr., Kirchenr., die wichtigst. Aussagen des N. T.s ib. die Person
Jesu Christi. Uebers. zusammengestellt u. nach ihrem Wortsinn erklart fir
Theol. und gebildete Nichttheol, XIII, 275. Heidelberg, Winter. JbL 4. —
Brauer, 4., die Heiligungskraft des Blutes Jesu. Ein Wort z. Heiligungs-
bewegung. 12. Go., Schléssmann. J —,20. — Burckhardt, G., die
Auferstehung des Herrn u. seine Erscheinungen. IV, 288. Gé., Vandenhoeck
& Ruprecht. 1898. b 280. — Dejarnac, J., la préexistence du_Christ.
Thése. 75. Montauban, Granier. — Ende, R., Jesus von Nazareth, Prophet
oder Messias? 81. Osnabriick, Hoppenrath. M —,50. — FEwald, P., D.
Prof., wer war Jesus? Ein Vortrag. 36. L., Deichert. M —,60.— Fischer,
M., d. verklarte Christus (PrM. 3, 191—202). — Friedrich, C. A., (Pseudo-
nym eines elsass. Pastors), der Uebermensch, der allein die sociale Frage
lésen kann. 68. L., Friedrich. ot 1. — Funcke, O., der Christus der
Phantasie u. der bibl. Christus. Vortrag. 27. Altenburg, Geibel. Jt —,30.
— Gilbert, George Holley, the revelation of Jesus, a study of the primary
sources of Christianity. X, 375. N.Y., Macmillan, — Giraud, L., de l'union a
Notre Seigneur Jésus-Christ dans sa vie victime. 5 ed. XXIV, 414. P., Briguet.
fr. 2. — Hadorn, der geschichtl. Christus (ZSchw. 16, 55—59). — Hall, F.
J., the kenotic Theory considered with particular reference to its anglican
forms. Lo.. Longmans. 5sh. — Hug, J., Christus u. d. Kirche in unserer
Zeit. 1. Glaube u. Kirche. 2. Christus in Menschen- u. Brotgestalt. 2 Bde.
VIII, 359 u. Vill, 424. Freiburg (Schweiz), Veith. Jt 7,50. — Jesus ein
Mensch, nicht Gottes Sohn. Ein Fehdebrief wider das falsche Christenthum.
Dem Andenken an Moritz von Egidy. 60. Zi., C. Schmidt. Jt —,80. —
Inker, A., the law of the offerings, considered as the appointed figure of the
various aspects of the off. of the body of Jesus-Christ. 211. N.Y., Flemming,
H. Revell. 75 i. — Jones, J. Griffith, the ascend through Christ: a stud
of the doctrine of redemption in the light of the theory of evolution. XXVI
496. Lo., Bowden. 7 sh. 6 d. — Tsrael, Lepsius, Lohmann, Barchet. Der
erhohte Christus im Himmel und seine Gemeinde auf Erden. 61. Hagen,
Immanuel. M —,50. — Koling, Wilh. D., die Satisfactio vivaria, d. i.
die Lehre von der stellvertretenden Genugthuung des Herrn Jesu. (1. Bd.:
die Vorfrage.) 2. der Aufbau. XVI, 4928, Gii, Bertelsmann. dJt 6, geb. /b 7.
— Korff, Th., zur Auferstehung Jesu Christi (BG. 35, 4. H.), — Kuhn, Ernst,



676 E. Suize, Dogmatik. [144

Pfarrer in Siegen, vom Glauben an Christus. Vortrag, geh. auf d. 6. General-
versamml. d. rhein.-westfil. Vereinig. d. Freunde d. kirchl. Bekennt. z. Herford
a. 12.Oct. 1898. Hagen i. W., Immanuel. /i, —,15. — Lasson, Christi Tod ; Christi
Himmelf. (KM. 18, 6. u. 8. H.). — Lehre, die, v. Kreuze Christi. Hrsg. v. Verein
christl. Manner. 11. Aufl. 42. Reutlingen, Fleischhauer u. Spohn. Jt —,75.
— Lisco, H., das Bild OChristi, die Lehre von Christus, dem Sobne des
Menschen, im Grundriss dargestellt. 63. B., Schneider u. Comp. Jl 1. —
Malan, C., la personnalité divine de Jésus-Christ ressentie par ce qu'il y &
de divin dans la vie actuelle de 'homme déchu (RThPh. 32, 267—272). —
Manning, le sacerdoce éternel. 3. ed. 335. Lill. Desclée. de Brouwer et
comp. — Marchant, J., Theories of the resurrection of Jesus-Christ. 134.
Lo., Williams et N. — Minjard, E. C., 'Homme-Dieu. 4 voll. P., Lethielleux.
fr. 14, — Pfennigsdorif, E., Christus im modernen Geistesleben. Christl.
Einfithrung in die Geisteswelt der Gegenwart. Der gebild. evang. Jugend u.
ibren Freunden dargeboten. 2. Aufl. XIV, 265. Dessau, Buchh. des evang.
Vereinshauses. ol 4, geb. At 4,80. Daraus einzeln: Das Christenthum als
weltgeschichtl. Macht. 55. At —,80. Christus und die guten Menschen und
die Uebermenschen. 32. 6 —,60. Christus u. d. Gelebhrten. 54. Jb —,80.
Christus u. d. Kiinstler, 62. Jt 1. Durch d. Rel. zu Christus. 24. At —,30.
Romisch od. Evangel.? ot —,50. — Pieper, F'., the vicarious satisfaction of
Christ. (LChR. 444—450). — Pope, W. P., the person of Christ: dogmatic,
scriptural, historical. 45. West. Conf. Office. 6 d. — Rose, Etudes évangé-
liques: la conception surnaturelle de Jésus (RB. 8). — Samileben, G., die
Gewissheit d. Auferstehung Jesu(BG. 35, 7TH.). — Schlatter, W., das Gebet
zu Jesu. 20. Schaffhausen, Meili. 30 c¢. — Schneider, P., von der Héllen-
fahrt Christi. Art IX. der F.C. (KZ. Amerika 23, 1. H). — Scholz, H., der
gegenwirtige Stand der Forschung iib. den dogmat. Christus u. den histor.
Jesus (ThR. 2, 211—223). — Schdnholzer, G., die Auferstehung (ZSchw.
16, 24—33. 15—85). — Schwarz, Gottfr., Jesus Christus. Ein Christ-
geschenk f. d. deutsche Volk. 48. Heidelb., Selbstverl. des Vfs. — Ders.,
die Vollkommenheit Jesu, in d. Monatschr. das Evangel. Ebd. 1898. 1899. —
Seeberg, Rh., warum glauben wir an Christus? (Hefte fiir evang. Welt-
anschauung und christl. Erkenntniss.) 18. Gr. Lichterfelde, Runge. Jt —,40,
— Simon, D. W., reconciliation by incarnation. The reconciliation of God
and men by the incarnation of the divine word. XXIII, 387. T. and T.
Clark, Ed., Simpkin. 7 sh, d d. — Spurr, F., Jesus is God. 131. Lo,
Stockwell. 1 sh. 6 d. — Torbey, R., what the bible teaches on the divinity
of Christ (LChR. 151—159). — Walker, W., Spirit and the Incarnation. 396.
Ed., Clark. 9 sh. — Wilson, H., the third day. The resurrection a proof
of Christianity. 72. Church Shop. 1 sh. — Wilson, M., James. The
gospel of the atonement. (Hulsean lectures 1398/99.) 165. Lo., Macmillan. 16 sh.
— Zange, Fr., das Kreuz im Frlésungsplane Jesu. 43. Langensalza, Beyer
u. Sohn, b —,60. — Zickler, was dinket euch um Christum? Miscellen
(BGY, 35, 12, Heft).

Bechtel stellt nur (in Uebersetzung) die neutestamentlichen
Aussagen iiber die Person Jesu zusammen: 1. die Selbstbezeichnung
Jesu als , Menschensohn* und als ,,Gottessohn®, 2. dieselben ohne
diese Namen, 3. die apostolischen Zeugnisse iiber die Person Jesu,
4. die der Apokalyse. Er fiigt seinen Citaten eine Erklirung hinzu
und iiberldsst es dem Leser, darnach seine Ueberzeugung sich selbst
zu bilden. — Brawuer wendet sich gegen die ,Heiligungsbewegung,
nach der durch das Blut Christi die Ketten der Sinde gebrochen
werden und der Mensch vollkommene Heiligung erlangt. Er zeigt,
dass wohl das vollkommene Heil im Erlass der Schuld und der Ver-
gebung uns geschenkt wird, dass aber die Heiligung eine Aufgabe



145] Einzelfragen. 677

sei, an deren Losung wir im ganzen Leben zu arbeiten haben. Es
fehlt jede Angabe dariiber, was unter Erlass der Schuld und Ver-
gebung zu verstehen ist. Schon das wiirde bedenklich sein, in beiden
unmittelbar nicht bloss eine Umwandlung des religiosen Verhiltnisses,
sondern auch die sittliche Umgestaltung zu finden. — Burkhardt
gibt den Zweck seiner Schrift in folgenden Worten an: ,ich will
zeigen, dass die Berichte der Evangelisten [iiber die Wiedererscheinung
des auferstandenen Christus] sich sehr wohl zu einem zusammen-
hingenden und klaren, psychologisch und geschichtlich unanfechtbaren
Gesammtbilde vereinigen und abrunden lassen. Weiter aber mochte
ich gern zeigen, welche Fiille von erbauender Kraft zur Stirkung des
Glaubens und zur Befestigung des Wandels gerade in den Erzahlungen
von der Auferstehung des Herrn und von seinen Erscheinungen fiir
den Einzelnen wie fiir die Gemeinde der Gliubigen liegt. Wie fein
und erbaulich B. zu schreiben versteht, ist bekannt. — Emde,
Pastor in Bremen-Hastede, schildert in seinem geist- und phantasie-
reichen Protestantenvereinsvortrage zunichst, wie Jesus, der einfache
Zimmermann von Nazareth, als Prophet seinem Volke die ideale
Religion und Sittlichkeit verkiindigt. Im Gegensatz zu der Gesetzes-
religion seiner Zeit und zu den Machthabern, die sie vertraten,
erwacht in ihm das Bewusstsein, dass auf seiner Person das Kommen
des Gottesreiches beruht. Vom Volke verlassen, zieht er sich vor
den feindlichen Méchten nach Casarea Philippi zuriick. Da erkennt
er in heissen inneren Kdmpfen, dass er seinen Beruf auszurichten
habe, indem er sein Leben fiir ihn einsetze. Aber des Sieges gewiss,
denkt er ihn nicht wie wir mit der geschichtlichen Entwicklung Ver-
trauten als einen Sieg des Geistes, sondern in der Farbenpracht
apokalyptischer Bilder (die von der Ueberlieferung noch vermehrt
sind). Darum nennt er sich von nun an den ,Menschensohn.* Nach
dem Vf. ist es ,,doch eine eigene Sache nicht bloss um die bedingungs-
lose Verpflichtung auf Bekenntnisse, sondern auch um die bedingungs-
lose Verpflichtung auf historische Personen.“ Die Religion und
die sittliche Entschlossenheit Jesu behilt ihre unvergingliche Be-
deutung; aber jede Zeit driickt sie in ihrer Sprache aus. — Nach
Ewald geniigt es nicht, in Christus die Offenbarung der vollkommenen
Liebe Gottes und des sittlichen Ideals zu finden. Die Liebe Gottes
kann die Menschheit um so weniger sich aneignen, je mehr sie unter
dem Drucke ihrer Noth darnach verlangt. Die Liebe Gottes hitte
auch durch den Kreuzestod des Unschuldigen, des Religiosesten der
Menschen, eine wahrlich seltsame Bestitigung erfahren. Wer selbst
von Noth und Tod und von Gewissensangst bedréingt ist, in dem
schweigt der Verstand. Der Glaube begriindet die Gewissheit, dass
dieser Christus dem Geheimniss Gottes entstammt. Das muss ja
schon deshalb der Fall sein, weil sonst seine eschatalogischen Reden,
in denen er sich als der Richter der Welt darstellt, schwérmerisch
wiren. Im Hinblick auf 1. Cor. 1, 22—25 darf man wohl sagen,
dass Paulus des Vf. Ideen kaum billigen wiirde. — Fischer ist
Theolog. Jahresbericht. XIX. 44



678 E. Surze, Dogmatik. [146
L ]

geneigt, die Erzihlung von der Verklirung als die erste der Oster-
geschichten, diese aber wie alle Wundererzahlungen von den Weih-
nachtsevangelien an, wie auch die Vorstellungen vom ersten Adam
und vom Logos fiir Erzeugnisse des nach dem Tode Jesu wieder
aufgelebten Glaubens an ihn anzusehen. ,Jesus hat nicht eine neue
Religion gestiftet, sondern er hat die Religion neu und zwar in
ihrer Selbstvollendung in sich getragen, und indem sie ihn so zu
ihrem Offenbarer gemacht, hat sie durch ihn, in seinem Bilde, sich
dem menschlichen Geiste so eingeprigt, dass wir untrennbar beides
mit einander haben, unser ewiges Leben in der Religion und sein
Bild, in dem sie Fleisch geworden. In dem immerfort sich vervoll-
stindigenden Verstindnisse Christi liegt die fortwirkende Macht der
Erscheinung Jesu einerseits und die Verklirung seines Geistes in
uns andererseits. Das ist unser verklirter Christus.” — Friedrich’s
Schrift verdient wohl gelesen zu werden. Der Vf. ist eine Art christ-
licher Darwinist. Der natiirliche Mensch hat die Aufgabe, in der
Gemeinschaft mit Gott ein Uebermensch zu werden wie Christus, der
vor Allem durch seine Auferstehung sich als solcher erwiesen hat. Der
Materialismus muss abgethan werden. Vor Allem hat der Staat
sich, all seine Functionen und Kreise, mit dem Streben zu durch-
dringen, dass das ganze Volk zu diesem wahren Uebermenschenthum
erzogen werde. Nur ein vom Materialismus befreites Volk lost die
sociale Frage. Die Kirche hat jhren Credit verloren. Sie ist zu
einer ,Lebensversicherungsagentur® geworden, in die von den Eltern
schon die Kinder eingekauft werden. Sie mag sich zur Helferin des
Staats umgestalten. Der aber hat gegenwirtig die Hauptarbeit zu
thun, Jetzt freilich ist beider, des Staats und der Kirche, Weisheit
eine sehr niedere, nimlich diese: ,,du musst den Gesetzen des Staats
gehorchen, sonst kommst du in’s Loch, und den Gesetzen der Kirche,
sonst kommst du in die Holle. Der Uebermensch Christus muss in
beiden zur Herrschaft kommen. — Nach Funcke ist jeder ,Christus
ein Phantasie-Christus, der nicht voll und ganz dem Bilde entspricht,
das die heiligen Evangelien uns zeigen.“ Er sucht dies an einigen
der bekanntesten modernen Christusbilder nachzuweisen. — Das um-
fassende Werk von Hug ist eine fast vollstiindige katholische
Glaubenslehre in der Form dogmatischer Predigten vom christolo-
gischen Standpuncte aus. Der Vf. ist ein klarer, niichterner Schweizer,
der seine Zuhorer von der Wahrheit des katholischen Dogmas zu
iiberzeugen sucht. FEr setzt mit Zeitrichtungen, z. B. mit Strauss,
sich auseinander und nennt immer das Kind mit dem rechten Namen.
Der Text ist ihm nur Motto. Er hilt auch Predigten iiber Rund-
schreiben Leo XIII, iiber Petrus und Leo XIII. in Ketten. Religios
wirken diese Predigten weniger durch ihren Inhalt als durch ihren
Ton. Das Messopfer ist dem Verfasser das Licht, das in den sieben
Sacramenten sich in die sieben Farben bricht. Wahrheit und Opfer
verbinden sich. Die katholische Predigt ist ,gleichsam das lebendige
Wort und die ewig fortlebende Opferhandlung des Eingebornen vom



147] Einzelfragen. 679

Vater voll der Wahrheit.* Den Dogmatiker kann dies Buch im
Verstindniss des katholischen Dogmas fordern. Er sieht hier in der
vorziiglichsten Weise, wie es fiir die Gemeinde wirksam gemacht
wird. — Die von dem Grafen von Bernstorff verdffentlichten Vor-
trige von Israel, Dr. Lepsius, Lohmann und Barchet sind am 12.
bis 14. April 1899 zu Essen in einer Versammlung des deutschen
Zweiges der Evangelischen Alliance gehalten. Auf dem bekannten dog-
matischen Hintergrunde beruhend, betonen sie die Heiligung, um zu
sammeln und zu einen. - Sie bieten homiletisch und praktisch manch
gute Gesichtspuncte. — O. Ritschl hat Koélling’s umfangreiche
Schrift (ThLz. 25, 7) mit des Vf.s eigenen Worten eingehend cha-
rakterisirt. K. schreibt mehr pastoral als wissenschaftlich, nicht ohne
ein gewisses Selbstbewusstsein (vergl. z. B. 2. 8. 47). Die formelle
Gestalt der Schrift ist pedantisch, der Ton der Polemik zuweilen
zelotisch. Die neuere Theologie wird Aberwitz (2, 68), Phrasen-
geklingel (2, 281), ihre Prediger werden Baalspfaffen genannt (2, 85).
Sie klopft zuerst bei Frau Ratio, des Teufels Braut, an (2, 79).
Meist ist es die Theologie Ritschl’'s, die so charakterisirt wird. Aber
auch A. Seeberg (JB. XV, 147) und selbst der sonst vom Vf. be-
wunderte Schleiermacher erliegen seiner unerbittlichen Kritik. Die
classische Schrift von H. Schulz (StKr. 1894), die demselben Thema
gewidmet ist wie die K.s, ist ihm unbekannt. Er ist ein guter
Philolog und wirft oft seinen Gegnern vor, dass ihre Auslegung Ein-
legung sei. Und doch ist sein Verfahren, wie das Lechler’s in seiner
spiter zu besprechenden Schrift iiber den heiligen Geist, darauf ge-
richtet, hinter jedem Schriftwort Geheimnisse zu finden, an die kein
biblischer Schriftsteller gedacht hat. Es stehen z. B. die Stellen
2. Cor. 5, 18. 19 und Gal. 3, 20 im Mittelpuncte seiner Untersuchung.
Und was findet er in ihnen! Die Worte 2x to0 $eol T006 xataridEay-
tog fpdg proklamiren wegen des Aorist feierlich die himmlische Vor-
geschichte der Versohnung als einen innertrinitarischen Act. Und
der peoltpg, der es wirklich sein, zwischen Gott und den Menschen
wirklich vermitteln soll, muss, ,,wie Athanasios lehrt®, téleiog Séoc
und téhetog dvdpwmog, also edvdponog sein (2, 218. 222). Die
Exegese dient dem Vf. als Mittel von einem Gedanken zum anderen
weiter zu kommen. FEine geniigende sachliche Erorterung der Be-
griffe, auf die Alles ankommt, der Begriffe Siinde, Schuld, Strafe,
findet sich nicht, eben so wenig eine Widerlegung des durch-
schlagenden Grundgedankens der neueren (und doch wohl allein
christlichen) Ethik, dass die Pflichterfiillung an der Person haftet
und nicht von der einen Person auf die andere iibertragbar ist.
Aber all diese Mingel muss der iibersehen, der dem Vf. gerecht
werden will. K. ist nicht bloss ein gelehrter, sondern auch ein
ernster Mann, der mit der ganzen Wirme seines Herzens bei seinem
Thema ist, auch zu mystischer Innigkeit sich erhebt (2, 94). Manche
seiner Erorterungen wiirden als Passionspredigten ihren Zweck ganz
gewiss nicht verfehlen. Wenn nun ein solcher Schriftsteller es unter-
44*



680 E. Surze, Dogmatik. [148

nimmt, das Centraldogma des gesetzlichen, also des romisch-katho-
lischen Christenthums als das Herzstiick des evangelischen Glaubens
zu erweisen, so hat man allen Grund, obne Vorurtheil seinem Ge-
dankengange zu folgen. Der Ausgangspunct des Vf. ist die Lehre
vom Zorne Gottes. Ihr ist der ganze erste Band gewidmet, im Grund
auch im letzten Abschnitt, der iiber Athanasius und Anselmus
handelt. Darauf folgt im zweiten Bande die anthropologisch-soterio-
logische Grundlegung (Erbsiinde und Versohnung, Erbschuld und
Genugthuung, das Leiden Christi ist Strafleiden, die Satisfactio und
die Justificatio sola fide). Hierzu wird durch Erorterung der Pri-
positionen wepi, S, nép, dvtf, der grammatische Unterbau (2, 107
bis 211) gegeben. K. beschreibt sodann, wie im Leiden Christi
Passivitdt und Activitit sich einen, wie im Gefithl der Gottverlassen-
heit das Band sich loste, das Christus mit Gott verband, und wie
dadurch Christus vollkommen erschopfend die Strafe trug, die dem
Siinder zukommt. Auch den Teufel hat er, einer alten, von Luther
festgehaltenen, Lehre entsprechend, in seinem Leiden iiberwunden,
indem er dem Judas gegeniiber, der das Organ des Teufels (,ver-
teufelt) war, seine Treue gegen seinen Beruf wahrte. Als das
Leiden vollendet war, hatte er sich als Gottes Lamm und Lowe er-
wiesen. Mit einem Nachweis der dogmatischen und ethischen Defecte
in der neueren Theologie schliesst der Vf. seine Arbeit. In dem
Allen wire wohl noch manches Sonderbare nachzuweisen; aber wir
haben uns auf den Kern der Differenz zu beschrinken. K. selbst
hat ihn mit voller Klarheit (2, 280) angegeben. Die alte Theologie
beginnt von Oben, die neue von Unten. Jene ist katabatisch, diese
anabatisch. Sollte nicht die letztere die allein evangelische und
christliche sein? Der Formalismus unseres Vf. zeigt, dass die
Wissenschaft ein leeres Spiel mit Worten und abstrakten Begriffen
wird, wenn sie die Erfahrung verlisst, in der Gott sich uns offenbart.
K.s ganzes Werk ruht auf seiner Lehre vom Zorne Gottes. Der
Zorn aber ist ihm nur ein (nothwendiger) Affect in Gott. Uns ist
er die unerbittliche Causalitit der sittlichen Weltordnung Gottes, die
mit der Siinde das Verderben verkniipft hat. Welche der beiden
Anschauungen ist nun die ernstere, die sittlich wirksamere? Diese
Frage ist es, die fiir oder gegen die Athanasianisch-Anselmische
Theorie K.s entscheidet. Nach der ersteren kann Gott sich mit
einer stellvertretenden Genugthuung begniigen. Nach dieser hat
jedes gerettete Gotteskind den vollen Kelch der Strafe und der Siihne
zu leeren.  Vielleicht nimmt auch K. daraus ab, dass wir nicht
gewillt sind, wie er unablissig uns schuld gibt, eine schwichliche
Liebe zu lehren, sondern dass unser Blick auf den Ernst des Lebens
ernster macht als alle halbmythologischen Lehrgebilde. — Liésco
versteht unter dem ,Menschensohn“ in den Reden Jesu und unter
,Christus“ bei Paulus und im ersten Petrusbriefe den »Vollender des
~Glaubens®. Auch die Jungfraugeburt, die Auferstehung, die Himmel-
fahrt, das Kommen zum Gericht im zweiten Artikel des Apostol.



149] Einzelfragen. 631

Symbolums deutet er im religiés-sittlichen Sinne. Er erkennt an, dass
eschatologisch-apokalyptische Reden Jesu #cht sind. Er meint aber,
dass in ihnen nur das geschichtliche Werden des Gottesreiches zur
Darstellung komme. Emde hat (PrM. 3, 9. H.) dies idealisirende Ver-
fahren, das die Reden Jesu und die Lehre der Apostel ihrer zeit-
geschichtlichen Firbung entkleide, fiir unhaltbar erklirt, vergl. Holtz-
mann im JB. XIX, 135. — Niebergall’s sehr beachtenswerthe Ab-
handlung ist bereits von Christ (PrM. 3, 6. H.) und von Lobstein (ThLz.
1900 54 1) besprochen worden. Sie stellt sich die Aufgabe, ohne die
Zuhilfenahme objectiver Welterkenntniss, rein vom sittlichen Geistes-
leben aus den Einklang zwischen diesem und dem Weltbewusstsein
herzustellen. Im Grunde sind es zwei sehr einfache Gedanken, die
nach dem Vf. zu diesem Ziele filhren. In der sittlichen Welt, in der
Christus die volle Gottesoffenbarung ist, erweist sich das Opfer, die
Hingebung in vollendeter Liebe, als das hochste Gut. Ein Analogon
davon findet sich auch in der Naturwelt; auch in ihr lebt Alles
davon, dass das Eine dem Anderen, freilich nicht bewusst und frei-
willig, sich opfert. Der sittliche Mensch aber erfihrt, dass denen,
die Gott lieben, alle Dinge zum Besten dienen. Dies ist die Haupt-
sache. Dieser Erfahrungsbeweis dafiir, dass die natiirliche und die
sittliche Welt ein einziger heiliger Wille beherrscht, ist auf die un-
widerleglichste Weise durch den Erfolg des Todes Jesu gefithrt. Er
geniigt vollstindig fiir unser sittliches und religioses Bediirfniss,
keinesfalls aber fiir unser intellectuelles. Das fordert die fortgehende
philosophische Arbeit an der Widerlegung alles Materialismus und an
der Gewinnung einer einheitlichen theistischen Weltanschauung. Ref.
bleibt der Ansicht, dass man der um die Liuterung des Glaubens-
bewusstseins hochverdienten Theologie Ritschl’s keinen guten Dienst
leistet, wenn man fortfahrt durch complicirte, immerhin zuweilen
recht sinnige, Erorterungen den Hiatus zwischen religiosem und ob-
Jectivem Erkennen zu verschirfen oder zu iiberbriicken, statt ihn
durch eindringende philosophische Arbeit zu iiberwinden. — Die
Schrift von Pfennigsdorf umfasst noch mehr Abschnitte als in
Sonderausgaben erschienen sind, némlich folgende: (die Religionen),
der rechte evangelische Glaube, was darf ich hoffen? Die Schrift
war ein Wagniss, Denn in der That, den Erfolg der Wirksamkeit
Jesu auf allen Lebensgebieten gemeinverstindlich darzustellen, das ist
ein unermessliches Unternehmen. Der Vi. ist mit kithnem Muthe
und mit reichem Wissen an das Werk gegangen. Ohne Zweifel hat
er mehr erreicht als Ziemssen in der verwandten Schrift ,»die Bibel
in der Geschichte. Der Erfolg ist so sehr fiir ihn gewesen, dass
sein Buch bereits im Jahre seines Erscheinens zum zweiten Male (er-
weitert) aufgelegt werden konnte. Es ist zu wiinschen, dass es
immer “weiter Eingang findet. Die Art der Apologie des Christen-
thums, die der Vf. sich gewdhlt hat, der Beweis ex eventu, ist ohne
Zweifel fiir die noch Zugénglichen in unserer Zeit am wirksamsten.
Wohl aus praktischen Griinden beschréinkt sich Pf. in dieser Schrift



682 E. Svrze, Dogmatik. [150

ganz auf den Standpunct der religiosen Erfahrung, wihrend er
friiher (JB. XVI, 602) neben ihr auch die wissenschaftliche Be-
griindung als nothwendig geltend machte, mit dem ,blossen Experi-
ment* sich nicht begniigen wollte. — Pfarrer Schlatter zeigt, wie
die neutestamentliche Gemeinde an Jes. 45, 23 und Joel 3, 5 die
Anbetung Jesu ankniipft, die iiberall im N. T. bezeugt ist (1. Cor.
1, 2; Rom. 10, 9—13; 2. Cor. 12, 7—9; Phil. 2, 10—11; Act. 2, 21;
7, 59—60; 22, 16; Joh. b, 22—27; 24, 28; Apoc.). Paulus stand
in wirklichem Gebetsverkehr mit Christo. Man kann nicht an
Christus glauben, wenn man sich weigert, ihm gottliche Ehre zu er-
weisen. Denn glauben ist ein religioses Verhalten. Man darf auch
die Bitten nicht zwischen Gott und Christus theilen. Es dndert aber
am Werthe unseres Betens nichts, ob der Vater oder Jesus sein Ziel
ist; denn beide sind ein Gott. — Pfarrer Schénholzer behandelt
zwar (geschichtlich) den Auferstehungsglauben im Allgemeinen; das
Ziel seiner Untersuchung ist aber das, iiber den Glauben an die
Auferstehung Jesu das rechte Licht zu gewinnen. Seine kritischen
Untersuchungen fithren ihn zu dem Schluss: ,es soll sich doch
Niemand einfallen lassen, an der Hand der Bibel die eine oder die
andere Art der Auferstehung Jesu erweisen zu wollen.* Selbst die
Manifestationstheorie, die z. B. Schweizer vertrat, ist unvereinbar
mit der Gottes- und Weltanschauung des Vf., nach der ein Gesetz
die himmlische und die irdische Welt beherrscht. Er entwickelt
psychologisch, wie der Glaube an die Auferstehung Jesu in Paulus
und im Jiingerkreis zu Stande kam, ,ein natiirliches Gotteswerk, der
Vision des Jesaja zu vergleichen®. Der Glaube an die Auferstehung
und an die Person Jesu hat das wahre Christenthum ,schonlich
durch sinnbefangene und schwerhérige Jahrh. in die neuen Zeiten
heruntergetragen, damit ein ebenso denkendes als frommes Geschlecht
der Gegenwart, Geflecht und Gefdss in die Geschichte verweisend,
den Inhalt, die kostbare Narde, ndmlich das selige ewige Leben in
Gott dem Vater, erfasse. Die alte Frage: glaubst du an Christum,
den Auferstandenen? lautet fiir einen Christen unserer Tage: ist
sein Leben dein Leben?“ — Sehr verdienstlich ist der Bericht, den
Scholz iiber die christologischen Controversen der letzten Zeit ge-
geben hat. Es wire sehr zu wiinschen, dass er weiter ausgefiihrt
und als besondere Schrift veroffentlicht wiirde. Sch. beginnt mit den
Erorterungen, die zwischen Kéhler und Beyschlag iiber die Moglich-
keit eines ,Lebens Jesu“, gegen die Ritschl im Interesse des Glaubens
sich erklért hatte, stattgefunden haben. Kihler hat sie abgelehnt,
um den Supranaturalismus der apostolischen Verkiindigung und der
Kirchenlehre zu retten. Um die Gewissheit und die Freiheit des
Glaubens zu retten fand Herrmann die vollkommene Offenbarung
Gottes, die den Verkehr mit Gott erméglicht, und fiir den Gliubigen
durch keine geschichtliche Untersuchung zu erschiittern ist, in dem
innern Leben Jesu. O. Ritschl und Joh. Weiss hielten Herrmann's



151] Einzelfragen. 683

Anschauung vom Heilsglauben fiir zu eng. Nach Sch. beruht das
auf einem Missverstindniss. Auch Herrmann habe anerkannt, dass
der Wege zum Heil fiir den einzelnen viele sind; aber in jeder Form
der Heilsaneignung sei der durch das innere Leben Jesu uns ver-
mittelte Verkehr mit Gott das, worauf zuletzt alle Heilsgewissheit
ruhe. Baldensperger und Bousset untersuchten, in welchen zeit-
geschichtlichen Formen der ,geschichtliche Christus“ den Heilshesitz
dargeboten habe, nicht um den Glauben zu erschiittern, sondern um
ihn zu unterstiitzen. Vischer priifte das Maass der Gewissheit, das
iiberhaupt die Geschichte zu erreichen vermdge. Reischle, principiell
an Herrmann sich anschliessend, nahm eine Einzigartigkeit fiir
Christus in Anspruch, neben der die sonst von ihm anerkannte Ent-
wicklungsidee in ihrer Anwendung auf die Person Jesu versagte. Die
productive Kraft, die Sell dem Christusglauben zuschrieb, veranlasste
Hiring zu der Frage, ob dieser Glaube auch bestehen konne, wenn
geschichtlich die Nichtexistenz Jesu erwiesen werde. Leider ist
Sch. auf die Einwendungen Pfleiderer’s gegen die ganze Position der
Schule Ritschl’s und auf die von Troltsch gegen Kaftan und Reischle
nicht eingegangen. Es wiirde dann sich gezeigt haben, dass die
Sorgen, mit denen alle diese christologischen Erorterungen behaftet
sind, nur dann schwinden, wenn man anerkennt, dass der Weg, auf
dem Christus selbst zu seiner Gotteserfahrung gekommen ist, vor ihm
nicht gefehlt und nach ihm nicht aufgehdrt hat, dass es aber vermessen
ist, nach einem solchen Pfadfinder ihn von Neuem entdecken zu
wollen. — Dije kleine, im edlen Tone gehaltene, klare und innige
Schrift von Schwarz wird man nicht ohne Gewinn lesen. Sie fasst
zusammen, was der Vf. in seiner Zeitschrift ,das Evangelium“ ver-
tritt. Wir anderen gehen davon aus, dass Gott sich in Christo als
der Vater offenbart hat, der allein Welt und Ich in uns brechen
und uns zu gottlichem Leben entfalten kann. Die Durchbrechung der
Gesetzesreligion (die aber zum Siege Christi am Kreuze fiihrte) ist
uns nur eine Begleiterscheinung im Lebenswerke Jesu. Fiir Sch. ist
sie die Hauptsache. Vom Druck aller Zwangsanstalten zu befreien
und damit das Leben im Geist und in der Wahrheit moglich zu
machen, das war der Beruf Jesu. Er nur ward den Menschen
gerecht, indem er durch die Liebe sie zu diesem wahren Leben ent-
faltete. Er war der freie Geistesmensch, der Gottessohn, mit dem
das Reich des Geistes begann. Dies Reich musste im Kampf mit
dem des Zwangs zu Tage treten. Durch die Reinigung des Tempels,
durch die Aufforderung: jeder kaufe ein Schwert, war Jesus daran,
Gewalt mit Gewalt zu iiberwinden. Er iiberwand auch diese Ver-
suchung. Gott lohnte es damit, dass er durch sein Zeugniss vor dem
Hohenpriester und den so begriindeten Tod sein Werk vollenden
konnte. Er lebt nun und wir durch ihn und mit ihm. Das Schénste
in der Schrift des V. ist seine Darlegung, dass und wie ein solcher
Tod das Selbssbewusstsein und die sittliche Kraft, das Leben, zur
vollen Energie entfaltet und damit der Sieg iiber den Tod ist. —



684 E. Suvrze, Dogmatik. [152

Seeberg geht von dem Gedanken aus, dass der KEindruck der
Person Jesu die Seele umwandelt. Wir glauben an Christus, indem
wir durch ihn zu einem neuen Leben kommen. Da wir nur an
Gott glauben konnen, so ist der Glaube an Christus an sich schon
Bekenntniss zu seiner Gottheit. Andere Menschen bringen uns nur
in einen relativen Gegensatz zu unserem bisherigen Leben, Christus
in einen absoluten. So wirkt er noch immer fort. Auch das ist ein
Beweis fiir seine Gottheit. Diese muss auch in relativer Selbst-
stindigkeit neben der des Vaters bestehen. ,Christus — und zwar
in seiner gottlichen Qualitit — und der Vater treten in formalen
Gegensatz zu einander. Um Christi willen und durch Christum er-
halten wir vom Vater die Verséhnung und Rechtfertigung. Sonach
fasst das Ergebniss der Erlosung in sich das Bewusstsein von der
personlichen Gegenwart Christi oder den Glauben an Christus als
Gott.* Die theologische Terminologie wechselt. Die Lehre von den
zwei Naturen hidlt S. nicht fiir nothwendig. Jedenfalls dringt er
tiefer in das Problem ein als Ewald. — Zange bemiiht sich,
namentlich Bang (JB. XVIII, 625) gegeniiber, darzuthun, dass eine
durch Erfahrungen veranlasste Entwicklung im Bewusstsein Jesu
nicht stattgefunden habe. Jesus habe vom Anfang an gewusst, dass
sein Werk nur durch seinen Tod zu vollenden sei. Z. sucht das aus
den Evangelien zu erweisen. Namentlich aber beruft er sich darauf,
dass die perdvoia, die Jesus wie der Tdufer gefordert habe, ohne den
Eindruck des Todes und der Auferstehung Jesu unméglich sei;
dariiber hitte Jesus sich nicht tduschen koénnen. Wenn der Vf.
seinen Gegner damit zu widerlegen sucht, dass nach ihm eine ,Ent-
tiuschung® Jesu stattgefunden habe, und wenn er die apokalyptische
Fassung der Idee vom Reiche Gottes in den Reden Jesu ganz bei
Seite stellt, so kommt man doch auf den Gedanken, dass dogmatische
Griinde fiir ihn mitbestimmend sind. — Malan will in seinen kurzen
Thesen zeigen, wie man in der Christologie und in der Soteriologie
alles Magische (action non préparée) fern halten miisse. Der Siinder
trage doch unbewusst noch das Ebenbild Gottes in sich. An das
kniipfe Gott auch in der Wirkung Jesu auf das Herz an (Joh. 6, 44).
Der siindige Mensch ist der geschichtliche, der empirische, Mensch.
Gott ist ihm der unbekannte Gott. Es kann ihm nur auf dem ge-
schichtlichen Wege, durch eine Offenbarung des ewigen Wortes, ge-
holfen werden. Wir sind daher zunichst, aber nicht fiir immer, an
den historischen Christus gewiesen. Der vollbringt sein Werk, damit
Gott Alles in Allem werde. Darum haben wir Gott allein anzubeten.
Bliebe unsere Hingebung an den historischen Christus gebunden, so
wiirde er fiir uns nicht die Offenbarung Gottes sein, sondern der
Schleier, der Gott uns verhiillte (2. Cor. 3, 4—18). Darum ist auch
Christus nach der Vollendung seines Werkes der vom Fleisch be-
freite Sohn Gottes geworden. Schon wire es, wenn diese Thesen
ausgefithrt wiirden in einer vollstindigen Schrift. — Ueber die
Schriften von George Holley Gilbert und M. Wilson gibt Herr



153) Einzelfragen. 685

Diac. Winter in Dresden folgenden Bericht: G4lbert gibt eine ein-
gehende Darstellung der Lehre Jesu. Sein Buch ist ein englisches
Seitenstiick zu Wendt’s Lehre Jesu; nur der kritische Unterbau
fehlt. Doch scheidet der Vf.in seiner Darstellung stets zwischen den
Synoptikern und dem vierten Evangelium, erweist sich als wohl-
vertraut mit der Evangelienkritik. Die deutsche Forschung kennt er
genau -und verwendet sie stark. FEigenthiimliche Resultate eigener
Forschung sind mir nicht aufgefallen. Solche zu bieten lag wohl
auch nicht in der Absicht des Vfs. Der Werth seines Buches liegt
In der iiberaus klaren, anziehenden und auch stilistisch glinzenden
Darstellung; es ist ein hoher Genuss ihr zu folgen. Man empfingt
ein scharf umrissenes, einheitliches Bild Jesu und scheidet mit dem
Eindruck, dass der historische Jesus nicht die verschwommene Grésse
ist, als die ihn die allerjiingste Skepsis einer Richtung bezeichnet,
die eben noch in dem historischen Jesus die einzige Realitit auf die
sich der Glaube griinden konne, gesehen hatte. — Wilson will in
seinem Buch iiber die Versohnung, das sich aus vier Lectures zu-
sammensetzt, eine Antwort geben auf die Frage: Was bedeutet es
fiir mich, dass Jesus Christus lebte und starb? Aehnlich wie Ritschl
gilt ihm die Verschnungslehre als der Mittelpunct des Christenthums,
und er meint, in der hergebrachten Satisfactionstheorie einen Haupt-
grund zu erkennen, warum sich so viele vom Evangelium abwenden.
Seine Antwort auf obige Frage lautet nun kurz dahin, dass die
Incarnation selber die Verschnung ist, wobei allerdings zu beachten
1st, dass Incarnation bei W. dasselbe bezeichnet, was wir nach
deutschen Begriffen als Christi Leben oder Christi Person bezeichnen
wiirden. In Christi Person ist die Identitit zwischen menschlichem
und gottlichem Leben offenbart und damit der alte Dualismus ver-
s6hnt. Der Person des geschichtlichen Christus eignet die eigen-
thiimliche Kraft zu, das in jedem Menschen wohnende gottliche Leben,
welches rein ethisch gefasst wird, zu entbinden und in Action zu
setzen. Und darin besteht die Erlosung. Dem Leiden und dem
Tod Christi, dem alle Verschnungtheorieen eine besondere Bedeutung
zuschreiben, wird dabei ein dreifacher Werth beigelegt: die darin
offenbare Liebe zieht uns zu Christus ; Christi Leiden und Tod stirkt
uns in allen Nothen des Lebens die Gewissheit, dass Gott dennoch
unser Vater ist; und endlich ist Christi Leiden und Tod das er-
habenste Beispiel des grossen Gesetzes, dessen Wahrheit unser Herz
unmittelbar empfindet, dass fiir andere leiden gottlich ist. Diese
wenigen Sitze konnen freilich den geistsprithenden Inhalt der Vor-
lesungen von W. nicht entfernt wiedergeben. Sie sollen nur an-
deuten, auf welcher Linie die Reflexionen des Vf. sich bewegen. Der
Hauptwerth des Buchs liegt auch nicht in seinen dogmatischen
Formeln, die fiir das deutsche Gefiihl etwas Verschwommenes haben,
sondern in dem kiihnen Versuch, die Theologie unter die Erfahrungs-
wissenschaften einzureihen. Alle moderne Wissenschaft, sagt W.,
arbeitet mit Hypothesen, die jenseits der Erfahrung liegen, also trans-



686 E. Sunze, Dogmatik. [154

cendent sind; das gilt von Newton’s Gravitationsgesetz ebenso wie
von der Aethertheorie. Aber diese Hypothesen haben den Beweis
fiir ihre Wahrheit gefiihrt, indem sie sich tausendmal zur Erklirung der
vorliegenden Erfahrungsthatsachen bewidhrt haben. Die christliche
Hypothese besteht nun darin, dass durch und in Jesus Christus eine
zwischen dem allgemeinen und géttlichen Leben und dem mensch-
lichen und individuellen Leben existirende Verbindung offenbart ist,
und ferner, dass durch ihn die Menschen gottliches Leben empfangen
konnen und empfangen. Aufgabe der Theologie ist es nun zu zeigen,
dass diese Hypothese sich zur Erkldrung der Thatsachen der Ge-
schichte und des inneren Lebens bewdhrt. In diesem Zusammen-
hang schreibt W. iiberaus geistvolle Seiten iiber zwei theologische
Typen, die sich ihm viel schidrfer zu unterscheiden scheinen als etwa
der katholische und protestantische, oder der kritische und unkritische
Typus; er nennt sie den lateinischen und den griechischen Typus, ohne
auf die Namen Werth legen zu wollen. Der Grundbegriff der von
ihm sog. griechischen Theologie ist der in der Welt immanente gott-
liche Geist, der im Menschen sich seiner selbst bewusst wird und sich
innerhalb der menschlichen Grenzen vollkommen in Jesus Christus
offenbart. Die Grundidee der sog. lateinischen Theologie ist dagegen
der Dualismus zwischen Welt und Gott, Materiellem und Spirituellem,
Menschlichem und Gottlichem, Kirche und Welt. Diese Theologie
definirt Alles und damit materialisirt sie Alles. Der theologische
Typus der Zukunft ist fiir W. der griechische; denn fiir diesen ist
die Geschichte und Naturgeschichte die fortschreitende Selbstoffen-
barung Gottes, und deshalb kann er sich mit der modernen Welt-
anschauung in Einklang setzen. Um dieser und &hnlicher Aus-
fithrungen willen wiinschte ich, W.s Buch m&chte in’s Deutsche iiber-
setzt werden. Der Mangel unserer deutschen Theologie, sich mit der
modernen entwicklungsgeschichtlichen Weltanschauung auseinderzu-
setzen und ihre Speculationen in diese Weltanschauung hineinzu-
zeichnen, diirfte sich je langer um so verhingnissvoller fiir die Frage
der kirchlichen Entfremdung der Gebildeten erweisen. In dieser Be-
ziehung konnten wir von der englischen Theologie und auch von W.s
Buche viel Anregung empfangen. Fiir diese moderne englische Theologie
ist die Geschichte der Kirche identisch mit der Geschichte des Uni-
versums und die Theologie identisch mit einer gottesgliubigen Deutung
der gesammten wissenschaftlichen Forschung. Gewiss ein hoher und
freier Standpunct! Die Aufgabe einer von ihr angeregten deutschen
Theologie konnte es sein, den verschwommenen und schillernden Ge-
dankengingen der modernen englischen Theologie zu jener Klarheit
und Deutlichkeit zu verhelfen, die nur der deutschen Sprache und
dem deutschen Denken gegenwirtig eignen.

6. Der heilige Geist, die Heilsordnung, das Reich Gottes

Andresen, C., die Lebre von d. Wiedergeburt auf theist. Grundl. 2. Aufl. VIII,
198, Hamburg, Grafe u. Sillem. (JB. XVI, 587.) — Ankermann, B., das



1 55] Einzelfragen. 687

Princip des Reiches Gottes (Materialien zu einer systemat. Darstellung des
social. Gehalts des Evang. I). 158. Gi., Bertelsmann. b 2,50. — Caley,
W., doctrine of the justification according to script. and the church of England.
Lo., Stock. 1 sh. 6 d. — Castellein, le rigorisme. La question du nombre
des élus et de la doctrine du salut. 4. Mille. P., Poussielque. fr. 2,50, —
Cremer, H., der hl. Geist. Geistesgaben. Heiligung. (HRE. 6, 444—450,
460—463. 573—576.) — Ernst, J., Wiedergeburt und Bekehrung in ihrem
gegenseit. Verhaltniss und ihrer Bedeut. fir das Christenth. 45. Miithlhausen
1. Th,, Pecena. J —,25. — GQottschick, Gesetz u. Evang. (HRE. 5, 632—641).
— Hiring, vom Glauben an den bl Geist (NkZ. 10, 11). — Heller, P.,
Regeneration and conversion (LChR. 405—413). — Hering, 4., die Idee
Jesu vom Reiche Gottes und ihre Bedeut. fiir die Gegenwart (ZThK. 9, 472
bis 513). — Holtzheuer, von Glauben und Werken (EK. 75, 25). — Jala-
qwier, P., quelques considerations sur l'union mystique (RThQR. 407—417).
— Kirn, Gnade (HRE. 6, 717—723). — Koch, Max, Lic. Dr., der ordo
salutis in d. altluth. Dogmatik. VII, 199. B., Duncker. M 4,50. — Kdéstlin,
J., Gemeinschaft der Heiligen (HRE. 6, 503—507). — Landriot, Conferences
on the Holy Spirit. Transl. fr. French. 266. Lo., Mowbray. 3 sh, 6 d. —
Lechler, K., die Lehre vom hl. Geist. VII, 307. Gii., Bertelsmann. 1 5.
— Morawski, Marianus, S.J., Einleit. zu einer Studie tb. ,die Gemein-
schaft d. Heiligen“. A. d. Polnischen (Kath. 79, 3. F. 20, 385—400). — N., der
Rigorismus u. die Zahl d. Auserwahlten (Kath. 79, 3. F. 20, 97—117). — Nésgen,
K. F., Gesch. der Lehre vom hl. Geist. VIII, 876. Gii., Bertelsmann.
Jb 6,40. — Ders., Zur Lehre von der Gnade (EK. 73, 307). — Roos, M.,
die Heiligung (Brochuren fiir Gebildete). 19. B., Christlicher Zeitschriften-
Yerein. M —,50. — Schultz, H., der ordo salutis in der Dogmatik (StKr.
72, 850—445). — Seeberg, Heilsordnung (HRE. 7, 593—599). — Stange,
Lic., iib. eine Stelle in der Apologie § 72 des Artikels de justificatione (NkZ.
10, 2 H.). — Utis Laicus, ein kurzer Unterricht iib. den hl. Geist (KM. 18,
9). — Walther, W., das Zeugniss des hl. Geistes nach Luther und nach
moderner Schwarmerei. Vortrag. 50. L., Dorffling u. Franke. A —,60. —
Watson, J., the doctrine of the grace. 1. the grace of God. 2. repentance.
3. forgiveness. 4. regeneration. 5. the vicarious sacrifice of Jesus Christ.
6. the sovereignty of God. 7. good works. 8. sanctification (Exp. 9, 10). —
Weiss, B., Gotteskindschaft u. Gottesknechtschaft. Hefte f. evang. Welt-
anschauung u. christl. Erkenntniss. 18. 8 H. Gross-Lichterfelde. Jt —,30.
— Wenzel, A., Gemeinschaft u. Personlichkeit im Zusammenhange mit den
Grundziigen geistigen Lebens. Ethische und psychol. Studien. III, 141. B,
Gartner. it 2,80. — Zahn, Ad., D., iber den bibl. u. kirchl, Begriff der
Anrechnung. Ein Beitrag zur Rechtfertizungslehre. XII, 121, A, Scheffer
& Co._ M 2. — Zickler, das Lehrstiick vom hl Geist in der kirchl. Dogmatik
(EK. 73, 287. 433—437. 449—451. 468—469),

1. Der heilige Geist. Die JB. XVIII, 559 ausgesprochene
Erwartung, die Lehre vom heil. Geiste werde von Neuem eingehend
erortertert werden, ist in Erfiilllung gegangen. Walther wendet sich
gegen Otto (JB. XVIII, 560) und gegen die Schwirmer als Antipoden.
Wihrend diese den religiosen und sittlichen Ernst verlieren und
oftmals natiirliche Regungen des Gefiihls fiir ausserordentliche Er-
weckungen halten, fegt die Ritschl'sche Theologie mit scharfem Besen
als Pietismus und Mysticismus auch Manches aus, was nicht aufzu-
geben ist. Der heil. Geist iiberzeugt davon, dass das strafende und
und trostende Wort Gottes, Gesetz wie Evangelium, die Wahrheit ist.
Er giebt sodann die Gewissheit, dass der verlangende und annehmende
Glaube empfingt, was er begehrt, Vergebung der Siinde, Gottes-



.

688 E. Sunze, Dogmatik. (156

kindschaft und den Besitz des heil. Geistes selbst. Er wirkt durch
das Wort, auch im Munde des Unbekehrten, obwohl derselbe die
Wirkung des Wortes auch hemmen kann. Der Gewinn seines Be-
sitzes ist der Friede in Gott, der mitten in dem fortgehenden Kampfe
gegen die Siinde doch in der Seele bleibt. Gegen Otto fiihrt W.
sehr klare Ausspriiche Luther’s an, nach denen der Reformator die
Wirkung des Wortes von der Kraft des heil. Geistes abgeleitet hat,
dem das Wort als Werkzeug dient. Widerlegt ist Otto durch sie
nicht, da er nur auch andere Auffassungen Luther's neben diese
gestellt hatte. Gelost hat W. selbst das Problem, wie Person und
Wort sich zu einander verhalten, nicht. Aber seine gesund orthodoxe
Anschauung macht es ihm moglich, eine treffende Kritik an den
undeutschen, methodistischen Bestrebungen der Richtung zu iiben, die
in der modernen Evangelisation und Erweckung und im Gemeinschafts-
wesen die Rettung unseres Volkes sucht. Der Weg einer gesunden
Gemeindebildung wird verschmiht, weil die miihvolle Arbeit der
wahren Seelsorge zu langsam an das Ziel fiihrt; man vertraut sich
lieber phantastischen Abwegen an. — Nosgen’s dogmenhistorische
Schrift ist von Weinel (ThLz. 1900, 13—16) eingehend kritisirt worden.
Sein Urtheil iiber ibren geschichtlichen Werth ist sehr ungiinstig.
Dogmatisch auch hat Ref. kaum etwas Wesentliches aus ihr lernen
kénnen, da der Vf. sich nicht bemiiht, die Gedanken der von ihm
angefiihrten Dogmatiker von ihrem Standpuncte aus zu wiirdigen.
Ibm steht die trinitarische Formel fest. Wer sie nicht erreicht, von
dem ist nach seiner Meinung ein Gewinn im Wesentlichen nicht zu
verzeichnen. Seine eigene Ansicht spricht Weinel in den Worten
aus: ,Seitdem sich die Erkenntniss Bahn gebrochen hatte: ,Gott ist
Geist‘, war alle christliche Speculation iiber den Geist in seinem Ver-
hiltniss zu Gott nur ein Ringen mit dem uralten Worte, das man,
um es der Tradition zu retten, fortwdhrend umdeuten musste.¢ —
Veranlasst durch Hdériéng's Abhandlung ,zur Verstindigung in der
systematischen Theologie® (ZThK. 9, 127 ff.), ist zwischen ihm und
D. Wiesinger (NkZ. 9 und 10) eine Auseinandersetzung entstanden
iiber die Stellung, die das Heilsverlangen in seinem Zusammentreffen
mit der in der christlichen Heilsbotschaft verkiindigten Offenbarungs-
thatsache im Glaubensleben einnimmt. H. sagt: ,der Unterschied
zwischen Herren D. Wiesinger und mir ist einstweilen der: ihm fallen
beide Grossen unter den Gesichtspunct von Ankniipfungen und
Voraussetzungen fiir die unmittelbare, vom Geist gewirkte Ge-
wissheit des Glaubens; mir erscheinen sie als der uns erkenn-
bare Inhalt der Wirksamkeit des heil. Geistes, iiber deren
lebendig personliche Unmittelbarkeit ich mit ihm eins bin.“ ——
Oremer geht in seiner Erorterung iiber den heil. Geist von 1. Cor.
2, 11 aus. Er kommt zu folgendem Resultate: ,wie der Rathschluss .
der Erlosung von ihrer Beschaffung und wie Rathschluss und Be-
schaffung der Erlosung von ihrer Zueignung unterschieden sind, so
ist der Vater vom Sohne und so sind beide vom heil. Geiste unter-



157) Einzelfragen. 689

schieden. Wie aber die Verheissung der Erldsung eine Bethiitigung
der Liebe Gottes, wie der Mittler der Erlosung gottheitlichen Wesens
ist, und wie ebenso der Geist der Heilszueignung uns das Innerste
Gottes erleben lisst, so ist es immer ein und dasselbe gottheitliche
Wesen, welches sich in der Erhaltung der Welt fiir die Erldsung, in
der Verheissung und ihrer Erfiillung, sowie in der Zueignung und
Auswirkung an der Welt in allen ihren Stadien bethdtigt. Darum
kann jene Unterscheidung die Einheit und die Einheit die Unter-
schiedenheit nicht ausschliessen, sondern muss sie einschliessen, ob
wir es nun begreifen oder nicht; und die Gemeinde, welche in und
von dem Heile lebt, kann nicht anders als ihr Heilsbewusstsein aus-
Sprechen in der Form des Glaubens an den Vater, den Sohn und
den heil. Geist oder an den Dreieinigen Gott.“ — Ueber die Geistes-
gaben sagt Oremer: ,Charismen sind die zur Erbauung der Ge-
meinde nothigen, vom heil. Geist in den Gliedern der Gemeinde ge-
wirkten Krifte und Fahigkeiten, vermoge deren dieselben theils ihre
natiirlichen Anlagen im Dienste der Gemeinde verwerthen kénnen
und sollen, theils mit neuen Kriften zu diesem Zwecke ausgeriistet
werden.“ , Haben wir aber zu unterscheiden zwischen den Charismen,
welche bleibenden, und zwischen solchen, welche wechselnden Be-
diirfnissen der Kirche entsprechen, so gehéren zu jenmen alle die-
Jenigen, welche das bleibend nothwendige Amt der Gnadenmittel und
der Leitung der Kirche bedarf, unter diese alle diejenigen, welche
entweder den Charakter des Wunderbaren oder den des Ausserordent-
lichen und Aussergewchnlichen tragen, — namentlich auch die den
Aposteln als solchen eigenthiimliche Gabe und die Wundergaben der
apostolischen Zeit.“ — Lechler iibergiebt den Freunden ,gliubig-
. wissenschaftlicher Schriftforschung® in seinem Buche die Frucht einer
Arbeit, die durch sein Leben von ihm fortgesetzt ist, ,den Versuch
einer Vorarbeit fiir einen Neubau der Gotteslehre auf einem bis jetzt
beinahe ganz unbenutzt gebliebenen Baugrunde.“ Jacob Bohme,
Oetinger und Beck sind seine Lehrmeister. Wir erhalten, obwohl der
Titel das nicht angibt, zunichst nur den ersten Haupttheil seines
Werkes, die ,exegetische oder biblisch-theologische Darstellung.“ Der
zweite Theil soll ,der systematischen Begriindung gewidmet“ sein,
der dritte ,die praktische Verwerthung der Schriftlehre vom Geiste
Gottes in der Auferbauung der Kirche und des Staats zum Gegen-
stande“ haben. Die Einleitung (S. 1—49) gibt Veranlassung und
Zweck der Schrift an und bietet die Grundlegung dar. Sie fesselt
den Leser. Der V. zeigt, warum das Lehrstiick vom heiligen Geist
bis dahin nicht zu rechter Durchbildung gekommen ist. Hier finden
sich feine Bemerkungen. In der Grundlegung ertrtert L. seinen Begriff
von Entwicklung, nach dem jedes neue philosophische System gleichsam
€in neu hervortretender Stern ist, der sich um seine eigene Achse
dreht und doch zugleich in die allgemeine Bewegung der Weltkorper
elutritt ynd in ihr erhalten bleibt. Der Geist Gottes wird nun
Zunfichst als Naturgeist in seinem Verhiltniss zu den Urstoffen,



690 . E. Surze, Dogmatik. (158

zur Pflanzen- und Thierwelt, zum Leibes- und zum Seelen-
leben des Menschen dargestellt. Wir lernen ihn sodann als heil.
Geist im Einzelleben des Christen (Kommen, Aufnahme, Leben und
Wandel in ihm) und in der Gemeinschaft (der Kirche) kennen (die
Vorbereitung und die Griindung der Kirche und der heil. Geist als
Personlichkeit.) Der dritte Abschnitt hat die Ueberschrift: der heil.
Geist als ewige Personlichkeit und als Glied der dreieinigen Gottheit
g’ers&inlichkeit und Unpersonlichkeit des Geistes, Verhiltniss des

eistes und des Sohnes zu einander, die Zweiheit in der Dreiheit,
Subordination). Weinel hat (ThLz. 1900, 11—13) vortrefflich auch
iiber dies Buch berichtet. Es ist schwer, mit wenigen Worten das
System des Vf. darzustellen. Fiir den, der die heil. Schrift anders
auffasst als er (namlich zeitgeschichtlich), fordert die Lectiire Selbst-
verleugnung. Nach L. ist Exegese die beste Philosophie. Er nimmt
die Worte beim Wort und construirt so sein System. Jacob Bohme
geht von der Fiille seiner gihrenden Gedanken aus. Die Worte der
heil. Schrift, die er eigenmichtig auffasst, sind ihm nur der Aus-
druck fiir seine eigenen Gedanken. Das ist zu ertragen. L. aber
ist ein gelehrter Theolog, dessen Darstellung klar, oft poetisch ist.
Bei seiner Exegese, die in geschichtlich bedingten Worten metaphy-
sische Wahrheit findet und ihm als Hilfsmittel, weiter zu kommen,
dient, denkt man immer: das hiittest du besser wissen sollen. Das
ist peinlich. Wir Anderen finden im heil. Geist das Leben, das in
den Seelen durch ihre Gemeinschaft mit dem (in Christo offenbarten)
Leben Gottes entsteht. Das Denken unseres Vf. aber geht von
solchen Stellen der heil. Schrift aus, in denen der heil. Geist per-
sonlich ,modellirt“ erscheint (z. B. 1. Cor. 2, 10, bes. Joh. 14 S. 261).
Der heil. Geist ist ihm die dritte Person in der Gottheit, neben dem
Sohne das weibliche Princip. Der Mensch (Mann und Weib) ist
nach dem Ebenbilde Gottes geschaffen. Die drei Personen in der
Gottheit ordnen sich freiwillig einander unter. Sie erweisen in der
Fihigkeit, dies zu konnen, ihre volle Macht, die Macht der Liebe.
Sie sind im Stande, einander etwas zu bieten, was eine jede von
ihnen nicht hat. Der Sohn, der durch die iibernatiirliche Geburt in
die leiblich-seelisch-geistige Natur Jesu eingetreten ist, um mit ihr
zu einer zeitlichen und ewigen Einheit sich zusammenzuschliessen, ist
Gottes Ebenbild, und steht als solches dem Vater so frei gegeniiber,
dass er sich sogar weigern konnte, sich ihm hinzugeben (S. 278).
Der Geist ist das fliissigste Moment in der Gottheit. Er lost, un-
beschadet seiner personlichen Einheit, in die sieben persénlichen
Geister sich auf (Apoc. 1, 4). Er kann sogar unpersonlich werden.
Ja, die Idee einer Incarnation des Sohnes, mit der die Idee einer
Wiedergeburt des Universums steht und fallt, setzt eine Natur-
werdung des Geistes Gottes voraus, die freilich voriibergeht, aber
doch in dem Entstehen eines neuen Himmels und einer neuen Erde
eine bleibende Bedeutung gewinnt. Der Geist legt zuniichst seine
urspriingliche Seinsbestimmtheit ab und nimmt die der Finsterniss



159] Einzelfragen. 691

an, die auf dem Chaos ruht, bis ihm das Wort Gottes der Anlass
wird, als Licht, das er urspriinglich ist, aus der Finsterniss hervor-
zuleuchten. Die Schopfung kann nun von Stufe zu Stufe sich ent-
wickeln, da mit dem Geist alle Daseinsmoglichkeiten in sie ein-
getreten sind. Der Geist verbindet sich mit dem Wasser. Die Ta}xfe
st also in der Schopfung begriindet. Der Stiftungsbefehl Christi
braucht sie nur in das Leben zu rufen. Die sinnlich wahrnehmbare
Luft wird ein Leitmittel des heiligen Geistes. Sie erhilt sacramen-
tale Bedeutung (Joh. 20, 23). Das Feuer ist (z. B. Exod. 3, 2) die
wirkliche Offenbarung des Wesens Gottes als dessen, der durch seine
personliche Gegenwart fiir das Volk das ist, was das Feuer des Gold-
schmieds fiir das edle Metall. Wir lernen hier die Theophanieen ver-
stehen, namentlich die dem Moses zu Theil gewordene (S. 113). In
dem Abschnitt iiber die Wirksamkeit des Geistes bei dem Entstehen
des leiblichen Menschenlebens wird unter Anderem erklirt, wie er in
ausserordentlicher Weise gewirkt hat bei der Geburt des National-
helden Simson, des Tdufers Johannes, endlich Jesu. Beim Eintreten
Jesu in das Leben unseres Geschlechtes hat es sich nicht bloss um
eine geistige, sondern in erster Linie um eine leibliche Erneuerung,
um eine neue Creatur, um neue Menschen, um ein neues Herz, nicht
bloss im sittlichen, sondern im physischen Sinne des Wortes ge-
handelt. Im menschlichen Seelenleben wirkt der Geist als Natur-
geist in wunderbarer Weise namentlich die Gaben der schénen
Kunst, die Anlage zum Volksheldenthum und Kraftiusserungen der
niederen Prophetie. Im Heilsleben ist er zunichst eine Gabe, also
ein unpersonliches Gut. Er fillt auf den Menschen; es ist also sogar
das Gesetz der Schwere nicht von ihm auszuschliessen (S. 183. 185).
Er wirkt nicht bloss durch Wort und Sacrament, sondern namentlich
auch durch die Handauflegung (S. 203—210). Die heil. Schrift ist
nicht einfach ein gottliches, sondern ein gottmenschliches Buch, denn
es gibt keinen lebendigen Leib, der nicht peripherische Bestandtheile
héitte, keinen, bei dem nicht ein stetiger Process der Ausscheidung
minderwerthiger Substanzen stattfinde. Aber es gibt auch eine
wahre Tradition. Ein jeder Christ ist ein Glied der gesammten
Christenheit aller Jahrhunderte, deren Erfahrungen und FEinsichten
nothwendigerweise in jeder Glaubensfrage fiir ihn eine schwer-
wiegende Bedeutung behalten miissen (S. 227). In der Kirche ge-
winnt der heil. Geist die Gestalt der Personlichkeit als ewiges, Gott
gleiches Ich wieder. Die Kirche ist die Gemeinschaft der Heiligen,
des heil. Geistes. Die Grenze der Gottes- und Christusangehorigkeit
ist eine fliessende. Man darf nicht die als nicht zur Kirche gehérig
ansehen, die nur erst den Samen der Wiedergeburt in sich tragen.
Die Gnosis des Vf., den jeder Leser achten lernt, fiihrt, wie man
sieht, zu den bedeutendsten Heterodoxien. Und doch wird er als
rechtgliubig gelten, wihrend viel geringere Abweichungen von der
iberlieferten Lehre, wenn sie auf sichere geschichtliche und dogma-
tlsche, ja religiose Griinde basirt sind, zu den heftigsten Anklagen



692 E. Surze, Dogmatik. (160

und Verfolgungen Anlass geben. L.s Schrift ist insofern ohne Zweifel
ein merkwiirdiges Zeichen der Zeit. — Die Artikel von Kirn und
Gottschick sind wesentlich geschichtlich. K#é»n schliesst seine Er-
orterungen mit der Bemerkung: , Eine Hauptaufgabe der evangelischen
Theologie liegt darin, das aus dem favor gratiae Dei entspringende
donum gemiss dem evangelischen Begriff der Gnade zu bestimmen.
Diese Aufgabe ist in der Lehre vom heil. Geist und von den Gnaden-
mitteln zu l6sen“. — Gottschick zeigt, wie von Paulus, in den
synoptischen Reden Jesu, bei Johannes, in der altkatholischen Kirche,
von Augustinus, im spéteren Katholicismus und namentlich von Luther
Gesetz und Evangelium sind aufgefasst worden. Luther habe richtig
erkannt, dass das christliche Lebensideal, das den Menschen beuge,
um ihn zur Gnade zu fiihren, kein heteronomes sei, dass es mit dem
hochsten Gut gleichen Inhalt habe und nur durch die Gnade ver-
wirklicht werden konne. Im Widerspruch mit sich selbst aber habe
Luther das Gesetz formell als eine rechtlich geartete, durch Satzung
und Strafdrohung knechtende und zwingende Ordnung aufgefasst.
Es fehle ihm ferner das einheitliche Bild eines vollkommenen per-
sonlichen Lebens und eines erhebenden sittlichen Gesammtzweckes.
Ref. fithrt das Ergebniss der Untersuchungen G.s iiber Luther’s Lehre
von Gesetz und Evangelium deshalb an, weil es bekanntlich von der
grossten Bedeutung ist, die Mingel zu erkennen, die in dieser Be-
ziehung bei Luther sich finden. Diese Mangel diirften wohl noch tiefer
liegen, als @. meint, darin, dass der Reformator Gesetz und Evange-
lium nicht als Bethitigungen des einheitlichen personlichen Wesens
Gottes zu erkennen vermag. — 2. Reich Gottes, Kostlin's
kurze Abhandlung iiber den Ausdruck communio sanctorum ist ge-
schichtlich. Er nimmt an, dass er urspriinglich einen umfassenderen
Sinn gehabt habe, als in den ersten vorhandenen Urkunden, in denen
unter den ,Heiligen die im specifisch katholischen Sinn so genannten
verstanden werden. Seit dem Catechismus Romanus ist jene um-
fassendere Bedeutung auch in die katholische Theologie eingedrungen:
»die Gemeinschaft aller Glieder der Kirche, welche als ein Leib
unter sich verbunden, durch die Taufe geweiht und zur Heiligung
berufen sind. Zu ihnen gehoren die Rechtgliubigen auf Erden
(streitende Kirche), die Seelen im Fegfeuer (leidende Kirche) und die
Heiligen im Himme! (triumphirende Kirche).“ , Der eigentliche Gegen-
satz zwischen Luther’s Auffassung der Bekenntnissworte und der
katholischen liegt nicht in dem Verhiltniss, in das er ,communio S.4
zu ,ecclesia Sancta“ setzt, und auch nicht in seiner Verdeutschung
der communio“ (Gemeine), ,sondern darin, dass er von den Be-
dingungen fiir die Theilnahme an dieser communio und von den ihr
mitgetheilten Giitern principiell verschieden lehrt und dabei von jenen
speciellen Heiligen nichts wissen willL Calvin hat den Ausdruck
durch S. communicatio wiedergegeben und darin die Bes_tlmmung ge-
funden, dass die Heiligen der Gemeinde Christi untereinander dazu
verbunden seien, alle von Gott empfangenen Wohlthaten sich gegen-



161] Einzelfragen. 693

seitig mitzutheilen. Reformirte Bekenntnisse sind ihm darin gefolgt.
— Der Jesuit Morawski versteht unter der communio sanctorum
den geistigen Leib, den die Seelen dadurch bilden, dass Christus im
realen Sinne auf eine unaussprechliche Weise in ihnen wohnt und
wirkt, dass er in ihnen wichst, leidet, siegt. Dieser Organismus ist
die innerliche, wesentliche Kirche, die Seele der Kirche, deren irdische
Verkorperung, irdisches Instrument die #ussere Kirche mit ihrer
Hierarchie und ihren Sacramenten ist. — Hering stimmt mit Bousset
darin iiberein, dass die apokalyptische Idee des Gottesreiches, die in
der jiidischen Theologie ausgebildet war, das Centrum der Predigt
Jesu gebildet hat. Sie war aber nicht der grundlegende, sondern der
formgebende Gedanke in ihr, die Hiille, in die Jesus den werth-
vollen Inhalt seines Lebens bergen musste, wenn er nicht ein Fremd-
ling im religisen Leben seines Volkes war. Die treibende Kraft der
Umgestaltung jener iiberlieferten Idee und die Neubildung, die von
Christus ausging, liegt in Jesu Gottesidee und seiner persénlichen
Gotteserfahrung. Hier hat er das unvergleichliche hichste Gut, die
Entfaltung der religios-sittlichen Personlichkeit zur Vollkommenheit,
als ein jetzt schon besitzbares erlebt. Die absolute Transcendenz und
der ausschliesslich zukiinftige Charakter des Reiches Gottes entsprach
der durchaus weltfern, abstract-transcendent gedachten Gottesidee des
Spétjudenthums. Dem lebendigen religigsen Verhiltniss Jesu zum himm-
lischen Vater entsprach die irgendwie schon in die Gegenwart hinein-
ragende Art des Himmelreichs. Dazu kommt das positive Interesse
Jesu an den sittlichen Giitern des menschlichen Gemeinschaftslebens.
»Wie gross aber auch der Gegensatz zwischen Jesus und den Phari-
sdern ist, in einem Puncte stehen sie doch auf dem gleichen Stand-
puncte: ihre Ethik ist messianische Ethik, d. h. sie steht in engster
Beziehung zur Verwirklichung des messianischen Heils“. Wir haben
das Recht, die Keime des Neuen, die in den Reden Jesu iiber die
rein apokalyptische Idee vom Reiche Gottes hinausgehen, weiter zu
entwickeln. Aber wir diirfen auch die bleibende Wahrheit nicht ver-
gessen, die fiir Jesus selbst die apokalyptische Richtung hat. Wir
wiirden die Cultur an die Stelle der Religion setzen, wollten wir die
Weltverneinung, die Busse, das Gericht ausser Acht lassen, die durch
die iiberlieferte Form der Idee vom Reiche Gottes in den Reden Jesu
zur Geltung kommen. H.s Aufsatz resumirt in fruchtbarer Weise die
Ergebnisse der bisherigen Untersuchungen iiber die Lehre Jesu vom
Reiche Gottes. — Die ernste und werthvolle Schrift von Wenzel
enthilt, unter Verwerthung von erkenntnisstheoretischen und psycho-
logischen Anschauungen Wundt’s eine tief durchdachte und sehr lehr-
reiche Psychologie des ethischen Lebens iiberhaupt und des sittlichen
Gemeinschaftslebens im Besonderen. Es ist unméglich, sie hier zu
analysiren. Sie wird aber angefihrt und dem Studium der Theologen
eindringlich empfohlen, weil aus ihr zu lernen ist, wie tief man ein-
dringen muss in den Verlauf des sittlichen Lebens, wenn man griind-
lich und sachgemiss iiber die Lehren vom Heiligen Geiste und vom
Theolog. Jahresbericht XIX, 45



694 E. Surze, Dogmatik. (162

Reiche Gottes sprechen will. Wer von dem Studium dieser Schrift
zu dem der Schriften von Lechler und Nosgen sich wendet, der fiihlt
recht tief, wie unzureichend, ja oft willkiirlich derartige theologische
Untersuchungen sind, denen der philosophische Unterbau fehlt. —
3. Heilsordnung. JKoch zeigt, wie in der altlutherischen Dog-
matik die Lehre von der Heilsordnung immer mehr metaphysischen
Charakter annahm. Die geschichtliche Offenbarung in Christus
verblasste. Man war nahe daran, sie, wie in der katholischen Dog-
matik, nur als Voraussetzung des Heilserwerbs zu betrachten. Dahin
fiihrte die Uebernahme und die Fortbildung der iiberlieferten Dogmen,
namentlich des Dogmas von den zwei Naturen, aber auch das pro-
testantische Streben nach voller Wahrheit und das Verlangen, Gottes
ganz gewiss zu werden. Die Heilsaneignung ward zu einem hyper-
physischen Vorgange, der hinter den bewussten Functionen des
menschlichen Seelenlebens erfolge. Das abstract gefasste Wesen des
Menschen sollte in der unio mystica mit dem eben so abstract auf-
gefassten Wesen Gottes und mit den zwei Naturen Jesu Eins werden.
Die Frommigkeit, die aus dieser Anschauungsweise entsprang, er-
leichterte das Eindringen der Mystik. Jedenfalls war sie nicht im
Stande, die negative Kritik des Dogmas abzuwehren. K.s Schrift,
die mit geschichtlichen Erkenntnissen Ritschl’s operirt, beriihrt sich
mit der von Schlatter (JB. XVI, 563). Sie zeigt, wie diese, wie lih-
mend die alte Dogmatik, deren Grundzug Passivitit ist, gewirkt
hat. Moge sie die verdiente Beachtung finden, gerade in dieser Zeit,
in der ein Dogmatismus wieder um sich greift, dem vor Allem die
Einsicht in die religiose Unfruchtbarkeit des alten Dogmatismus fehlt.
— Die Abhandlung von Schultz ist ein Meisterstiick. Knapp und
doch erschopfend wird zuniichst die Geschichte der Lehrentwicklung
von den grossen Scholastikern an dargestellt. Die Theorieen Ritschl’s
und Schleiermacher’s werden besonders eingehend besprochen. Es
folgt eine vortrefflich orientirende biblisch-theologische Darlegung der
Anschauungen Jesu, des Paulus und des Johannesevangeliums. Sorg-
faltig wird die Aufgabe der Dogmatik und die der Ethik geschieden.
Die Dogmatik beschreibt nur, wie der Glaube die in Frage kommen-
den Vorginge als Gnadenthaten Gottes zu unserem Heile versteht.
Die Ethik betrachtet sie als Aufgaben, die dem Christen gestellt sind.
Zu entbehren ist die Lehre von der Heilsordnung auch in der Dog-
matik nicht. Denn es muss erklirt werden, wie Gott das, was er
fir die Gemeinde der Gliubigen gelten lisst, nun auch fiir den ein-
zelnen Menschen wirksam macht. Und die Wirkungen Gottes in der
einzelnen Seele sind auf Wirkungen Gottes durch seinen Geist zuriick-
zufiihren, sofern er der Geist Christi, der heilige Geist, ist. Sagt
man: Christus wirkt diese Verinderungen in uns, so ist das mehr
rhetorisch als wissenschaftlich geredet. Nicht durch unmittelbare
Beriihrung mit der Person Jesu werden wir innerlich umgewandelt.
,Christus® tritt uns'in christlichen Personlichkeiten, im Evangelium,
imm Sacrament entgegen, d. h. er berithrt uns durch den verklirten,



163] Einzelfragen. 695

geistgewordenen Inhalt seiner in ihrem. Werke aufgeschlossenen Per-
sonlichkeit. Die Glaubenssétze, in denen die Heilsordnung darzustellen
ist, sind folgende: 1. Der Christ glaubt, dass sein personlicher Heils-
stand als Werk der Gnade Gottes sich aus einem Wirken des heil.
Geistes an seiner Seele erklirt. Der heil. Geist wirkt durch das
Evangelium, also geschichtlich und ethisch. Vermoge der Umwand-
lung der praktischen Ueberzeugungen beeinflusst er den Willen (Er-
leuchtung und Erweckung?). 2. Der Christ glaubt, dass der heil.
Geist seinen Heilsstand erzeugt hat und erzeugt, indem er Busse und
Glauben (die nie zu trennen sind) als einen fortgehenden Process in
ihm erzeugt. 3. Der Christ glaubt, dass der heil. Geist in ihm durch
das Erwecken von Busse und Glauben die Wiedergeburt in ihm voll-
zogen hat, und zwar, indem er ihn a) zur Theilnahme an Gottes
Gnadenurtheil iiber die Siinder in Christus gefiihrt und ihm damit
die Gewissheit personlicher Lebens- und Liebesgemeinschaft mit Gott
im Geiste (Rechtfertigung, Unio mystica?) geschenkt hat, und indem
er ihn b) zugleich zum Eingehen auf den in Christus offenbarten
hochsten Zweck gefithrt und ihm damit Kraft und Ziel fiir die sitt-
liche Arbeit gegeben hat (Bekehrung, Princip der Heiligung). —
Seeberg, der besonders reiches biblisches Material beibringt, ghedert
den Stoff nach folgenden Gesichtspuncten: 1. es wird unterschieden
zwischen den religiosen und sittlichen Zustinden der Seele und der
in diesen sich offenbarenden gottlichen Causalitit, 2. zwischen dem
Anfang, dem gottgegebenen Inhalt und dem Fortgang des neuen
Lebens und der ihm correspondirenden Gotteswirkungen. Dabei sind
letztere stets, indem durch das Wort vermittelt, unter dem Gesichts-
punct der wirksamen Berufung zu verstehen. Daraus ergibt sich
folgendes Schema: 1. a) Bekehrung: Glaube, Reue, Liebe, b) Berufung
als Wiedergeburt. 2. a) Berufung als Rechtfertigung, b) und als
Erneuerung; 3. als Heiligung. Dabei ist deutlich, dass 1 und 2 zeit-
lich durchaus zusammenfallen, wihrend 3 ihnen folgt; ebenso aber,
dass die Ausfihrung von 2b und 3 der Ethik zufallen wird. —
Cremenr schliesst seinen Artikel iiber die Heiligung mit den Worten:
yunser Thun, um der Heiligung theilhaftig zu werden, zu sein und
zu bleiben, ist kein anderes als dasjenige, durch welches wir der
Rechtfertigung theilhaftig werden, und es begreift sich, dass der Be-
griff der Heiligung angesichts der Stellung und Bedeutung der Recht-
fertigung nicht nothwendig, wenn auch nicht iiberfliissig ist fiir die
christliche Lehre“. Nach ihm ist die Heilszueignung Heiligung, weil
sie den Menschen 16st von der Siinde und der siindigen Welt und
ihn versetzt in die Gemeinschaft des heiligen Gottes, des Gottes der
Erlosung. Sie ist zu unterscheiden, aber nicht zu scheiden von dem
Rechtfertigungsurtheil; denn sie ist diejenige Wirkung der Gnade
am Menschen, welche ihm den Glauben erméglicht und erhilt, ihn in
die Gemeinschaft mit Gott versetzt und ihn darin erhilt, also nicht
eine einmalige und erstmalige, in sich abgeschlossene, sondern fort
und fort an ihm sich vollziehende Wirkung. — Nach Mathilde
45*



696 E. Sorze, Dogmatik. [164

Roos ist das Blut Jesu ein fiir allemal vergossen, um ein fiir alle-
mal unsere Schuld zu tilgen. Der Geist setzt das Werk des Blutes
fort; aber sein Wirken ist bedingt durch das Material, das er vor-
findet, d. h. durch die natiirliche Beschaffenheit jedes Menschen. In
Folge davon ist es moglich, dass ein Unbekehrter, bei edler natiir-
licher Anlage, einen Bekehrten, der von Natur ungiinstiger gestellt
ist, durch einzelne Tugenden iibertrifft. — Hrnst unterscheidet
zwischen Wiedergeburt und Bekehrung. Jene ist ihm der ent-
scheidende Anfang des neuen Lebens im Menschenherzen, diese die
entscheidende Abkehr von der Siinde und Hinkehr zu Gott. Beide
sind eine Gabe Gottes und in keiner Weise eine That des natiir-
lichen Menschen, die Bekehrung aber ist zugleich eine That des
wiedergebornen Menschen. Beide werden durch das Wort gewirkt,
zunéichst in der Taufe. Jedes getaufte Kind ist ein (freilich noch
unbewusstes) Gotteskind. Erhalten wird das neue Leben durch den
fortgesetzten Gebrauch von Wort und Sacrament und durch den
rechten Gebrauch der geschenkten Lebenskrifte. Aber wir befinden
uns in einem stetigen Zustande der Bekehrung. Wir bediirfen daher
immer von Neuem der Vergebung. Ja, Wiedergeburt und Bekehrung
konnen verloren, sie konnen aber auch wiedergewonnen werden durch
die Kraft der Gnade, die uns dargereicht wird in Wort und Sacra-
ment, auf Grund der frither vollzogenen Taufe, die daher nicht zu
wiederholen ist. — Nach Weiss sind Gotteskindschaft und Gottes-
knechtschaft die beiden Seiten des Heilsstandes. Das Kindesbewusst-
sein soll uns dessen gewiss machen, dass Gott uns zur Heilsvollendung
filhren will; das Bewusstsein der Gottesknechtschaft soll durch die
Vorhaltung des uns verheissenen Lohnes den steten Antrieb wirken,
dass wir (in voller Berufstreue) die Bedingungen erfiillen, ohne die
das Kleinod nicht erlangt werden kann. Dankbarkeit ist kein ge-
niigendes Motiv fiir die sittliche Arbeit. Und wenn man das in der
Heiligung findet, die doch zundchst nur eine negative Tugend ist,
dann begniigt man sich leicht mit der Enthaltung von entweihenden
Siinden. Der Vortrag ist sehr sinnig und gedankenreich, diirfte aber
doch biblisch-theologisch und dogmatisch den letzten Grund nicht
erreichen. Dass in der heil. Schrift Gotteskindschaft und Gottes-
knechtschaft nebeneinander hergehen, ist mehr geschichtlich bedingt,
nicht so, wie der Vf. meint, beabsichtigt. In der principiellen Er-
orterung fehlt der Gedanke: der Mensch wird, was er thut. — Nach
Utis ist der Geist im Grunde nichts anderes als Gott selbst, der die
verniinftige Seele geschaffen hat, auf dass sie sich mit seinem Leben
erfillle und mit ihm ewig lebe. Mit seinen Gaben ist der Geist an
die Zeitlichkeit gewiesen und gehort der Kirche zu als irdisch ge-
schichtlicher Anstalt. — Ueber sein Thema spricht Zahn auf Seite
1—69 sich aus. Ausserdem behandelt er vielerlei, z. B. den xatéywy
2 Thess. 2, Calvin’s Lehre vom Opfer, Schlatter’s Schrift ,der Dienst
des Christen in der &lteren Dogmatik“, Th. Zahn's Vortrag iiber den
Kanon. Die Satisfaction und die auf ihr ruhende Justification sind



1 65] 'Einzelfragen. 697

ihm das wahre Christenthum, das in der ganzen heiligen Schrift be-
zeugt ist. Von den Kirchenvitern bis auf Luther und Calvin war,
es verloren, ebenso von Schleiermacher bis auf Ritschl. Das ist die
Ursache alles sittlichen Verfalls gewesen. Bohl, Kohlbriigge und
Wichelhaus waren in der neueren Zeit Zeugen der Wahrheit. Es
gibt aber nach Luther eine dreifache justificatio: ,1. Die iiber alles
entscheidende, in der uns Gott als Gerechte schitzt und beurtheilt
und uns die Verdienste Jesu Christi zurechnet. In ihr sind wir voll-
kommen und Gott angenehm. Ihr Inhalt ist die Vergebung der
Stinden, und wo diese ist, ist auch Leben und Seligkeit, also Voll-
endung und die Fiille der Gaben. Die Rechtfertigung hilt allein im
Kampf des Gewissens Stand. 2. Eine justificatio activa (mit mangel-
haftem Ausdruck), die sich in den Friichten des heil. Geistes im
Leben der Gliubigen offenbart. Sie ist imperfecta und weist auf die
Zukunft hin, wo sie vollkommen sein wird . .. Jede Frucht des
Geistes geht aus der Thatsache hervor, dass, wer gestorben ist, der
ist gerechtfertigt von Siinde. Aus dem Gerichtstode Christi geht das
Leben in Neuheit hervor. 3. Die letzte justificatio in Gottes Gericht,
mit der eine vollendete Heiligkeit der Glaubigen kommen wird: Leben
und unvergingliches Wesen“. Bohl hat dem Vf. Sorgen dariiber ge-
macht, ob nicht die Abendmahlslehre Calvin’s auf eine justitia infusa
fiihren konne. Auch Z. will von dieser Art der justitia absolut nichts
wissen. Man diirfe auch die ,neue Creatur® nie in ein System von
Qqalitﬁ,ten fassen, die der Mensch nun einmal immer nach seiner
Blindheit moralisch oder ethisch fasst. Besser sei es, mit den alten
Theologen von Stimmungen oder Neigungen zu reden, die der heil.
Geist in uns schafft. Vom Abendmahl aber sagt Z.: ,wir essen
Christus als das geschlachtete Lamm und Alles, was dieser fiir uns
geleistet hat, wird uns durch Anrechnung zu Theil. Gerade den
Christus, der ohne uns und ausser uns unsere Gerechtigkeit ist, ge-
niessen wir, damit wir nicht in uns, sondern in ihm leben®.

7. Gnadenmittel.

Alford, M., Baptism, as set forth in the Old and New Testament. 126. Lo.,
Alexander & 8. 2 sh. — Barck, E., die Confirmation. Ihre geschichtl.
Entwicklung, Bedeutung u. prakt. Ausgestaltung. Nach einem Vortrag, 54.
Heidelb., Evang. Verlag. — Bellevue, de, 1a grace sacramentelle. XII, 471.
Vannes. Lafolye. — Bronisch, Sup. in Neusalz, Keine sacramentale adoratio
keine recitatio der verba sacramenti ad altare? (MGEK. 4, 6. H. vgl. Pl'eyer,
ebd. 4, 8). — Bunlkofer, W., ,Dies ist mein Leib®. Freie Gedanken iber
das hl. Abendm. in Gesprachen. IV, 88, Wertheim, Buchheim Nachf, i. Comm.
M —,70. — Q’remer, H., D., Wesen u. Wirkung d. Taufgnade (s. JB. XVII,
562). 20. Gii, Bertelsmann. A —30. — Ders., Taufe, Wiedergeburt u.
Kindertaufe in der Kraft des hl Geistes, 76. Gii., Bertelsmann. b 1. —
Esser, G., Taufe (KL. 11, 1249—76). — Freybe, A., D. Dr., die hl. Taufe
und der Taufschatz in deutschem Glauben und Recht, in der Sitte des
Volkes u. d. Kirche, in deutscher Sage u. Dichtung, XII, 302. Gii., Bertels-
mann. Jb 4 — Frost, G. A., Recht u, Pflicht d. Kindertaufe. Dem christl.
Volke dargeboten. III, 29. L., Richter. Jt —,50. — Hiller, @., die luther,
Abendmahlslebre u. ihre modernen Gegner (Pastoralbl. f. Hom., Katech. und



698 E. Suuze, Dogmatik, [166

Seels, 41, 10. H.). — Hubert, H. u. Mauss, M., essais sur la nature et la fonction
du sacrifice. 111. P., Alcan. — Jaffré, J., le sacrifice et le sacrement. XXVII,
424. Vannes, Lefolye. fr. 450. — Kdlling, W., dogmat.-symbol. Studien
itber d. Trinitat u. d. Sacramente. Weferlinger Vorlesungen 1898. 89. B,
Wiegand u. Grieben. b —,80. — Lowe, W., Baptism, its mode and subjects.
204. Lo, Nibet. 2 sh. — Mahling, Thesen iib. die Confirmation (MIM. 19,
7). — Meili, W., Zeugnisse f. d. Taufe der Glaubigen. 35. Witten, Stadt-
mission. JM —,30. — Meincke, Lic. Dr.,, die gegenwirtige Confirmations-
praxis 37. Hamburg, Lucas Grife u. Sillem. J —80. — Meyer, 4., die
Heilsbedeutung d. Taufe (Kirchl. Ztschr. Amerika 23, 1). — Perowne, J., the
doctrine of the Lords Supper cleared from certain misconceptions. 150,
Lo., Stock. 3 sh. 6 d. — Pfeifer, L., das hl. Abendmahl (ZThK. [Deutsch.
Amerika] 3. Heft). — Preger, z. Bedeutung d. Consecration in d. Abendmahls-
feier der evang.-luth. Kirche (MGKK [gegen Bronisch] 4, 8). — Reinhold,
Georyg, D., Prof,, die Streitfrage iib. die physische od. moralische Wirksam-
keit der Sacramente nach ibrer histor. Kntwicklung krit. dargestellt. III, 148.
St., Roth, Jb 3,20. — Schanz, Form und Intention bei den Sacramenten
(ThQ. 81, 360—375). — Schaufler, iber die Taufe (Allg. Cons. Monatsschr.
56, 5). — Schmid, A., Transsubstantiation (KL. 11, 1977—96). — Seeberg,
Gnadenmittel (HRE. 6, 723—727). — Sémons, E., Lic. Prof., Confirmation
u. Confirmandenunterricht, 93. Ti., Mohr. Jt 1,80. — Solbrig, Vortrag
iber d. hl. Abendmahl, Verhandl. d. 22. Jahresversamml. der evang.-luth.
Freikirche in Sachsen u. a. St. A, D. 1898. 104. Zwickau, Schriftenverein.
M 1. — Stone, D., Holy Baptism. 315. Lo., Longmans. 5 sh. — Stosch, die
Taufe im Bewusstsein der Kirche (Allg. Cons. Monatsschr. 56, 11). — Ders.,
das bibl. Recht d. Taufe (ebd. 56, 12). — Warfield, Benj. B., the polemics
of Infant Baptism (Presbyterian Quarterly. 313—334). — Watterich, Joh.,
die Gegenwart des Herrn im h). Abendmahl. Eine bibl.-exeget. Untersuchung.
VII, 88. Heidelberg, Winter. b 2.

1. Gnadenmittel Sacramente. Seeberg fasst seine Lehre
von den Gnadenmitteln in folgende Sitze zusammen: 1. ,Da das von
Christo ausgehende Gemeinleben geschichtliches Leben ist, so werden
die in demselben bréuchlichen Mittel zur Fortpflanzung und Erhaltung
des Lebens auf der Linie der gemeinmenschlichen Mittel historischer
Tradition zu suchen sein; 2. da die Zugehorigkeit zu der Gemeinde
von dem Erlebniss und der Anerkennung der Autoritsit Christi ab-
hingt, so miissen die Gnadenmittel als von Christo eingesetzte und
ihre Verwaltung als von ihm gewollte bewihrt werden. 3. Da das
durch die Gnadenmittel erzeugte und erhaltene Leben sich nur als
Wirkung einer iiberweltlichen Causalitit versteht, so ist anzunehmen,
dass der wahrnehmbare Vollzug der Gnadenmittel nie erfolgt, ohne
dass Gott gegenwirtig wire, d. h. ohne dass der allmichtige Heils-
wille sich auf die Horer oder Empfinger sonderlich richtete. 4. Da
die Gnadenmittel, als geschichtliche Form der Oekonomie des heil.
Geistes, wegen des Verhiltnisses letzterer zu dem Werk Christi keinen
von dem Zweck Christi abweichenden Zweck haben, so kann ihnen
keine andere Wirkung als die der Erlosung der Seele beigelegt wer-
den“. (Die Annahme physischer Wirkungen der Sacramente ist also
abzuweisen.) 5.  Daher ist den Sacramenten nothwendig eine im
Wesen gleiche Wirkung wie dem Wort beizulegen, wobei aber natiir-
lich der besonderen Modalitit der Handlungen Differenzirungen in
den Wirkungen entsprechen werden. 6. Aus der Bemerkung sub 3 indess



167 Einzelfragen. 699

ist weiter zu schliessen: da die Offenbarung auf den Glauben abzielt,
80 ist auch der Zweck der Gnadenmittel als Erzeugung und Erhal-
tung des Glaubens zu bestimmen“. Die Art der Vereinigung der
gottlichen Wirkung mit der menschlichen Bethiitigung in den Gnaden-
mitteln ist eine einzigartige und wunderbare. Das ,in, mit und unter¢
findet auch auf das Wort Anwendung. ,In“ dem menschlichen Wort
und der menschlichen Handlung ergeht Gottes Wirkung an das Herz,
aber sie kommt doch als ein anderes ,mit“ Menschenwort und
-Handlung, aber so, dass sie nur ,unter“ der Ausfithrung dieses be-
sonderen Wortes und dieser besonderen Handlung geschieht. So
sorgfiltig abgewogen des Vf.s Formulirung ist, so springt doch in
die Augen, dass das Mittelglied der Personlichkeit derer, die Wort
und Sacrament darbieten, der Einzelnen und der Gemeinde, iiber-
gangen ist. Das Problem ruht auf den letzten metaphysischen Fragen.
— Nach Koélling gibt es nur zwei Sacramente, weil Jesus, der
wahre Samariter, nur zwei Denare dem Wirth fiir die Pflege des
Verwundeten gegeben hat. Ein Sacrament ist eine heilige Handlung,
von Christo selbst eingesetzt, in welcher uns unter einem sichtbaren
Zeichen durch Gottes Wort eine unsichtbare Gnadengabe gespendet
wird. Im Wort kommt der Herr Jesus geistlich, im Sacrament kommt
er geist-leiblich (S.80). In der Taufe vollzieht sich ,im geistlichen
Leben ein Wunderwerk, fiir welches es im Reiche der Natur ein
herrliches Analogon gibt. Ich meine das Oculiren. Da nimmt der
Girtner ein edles Auge und leibt es in einen Wildling ein, und da
wird dadurch der ganze Wildling ein Edelbaum4. Es muss aber
yauch der oculirte weiland Wildling unter der Scheere gehalten wer-
den, damit die unterhalb der Oculirungsfliche hervorbrechenden wilden
Triebe dem Edelauge nicht die Kraft entziehen. ,Was in der heil.
Taufe geboren ist, ist zwar ein Kind Gottes, aber doch eben ein
Kind Gottes“. ,Das téxvov ¥eed muss zum dv¥pwmog deod erzogen
werden® (8. 77). Ueber das Verhiltniss der beiden Sacramente zu
einander gibt Joh. 13 die beste Auskunft. Werde ich dich nicht
waschen, so hast du kein Theil an mir (Taufe). Und wer gewaschen
ist, der bedarf nicht, denn die Fiisse waschen (Abendmahl). Die Taufe
tilgt die Siinde, das Abendmahl die Siinden (S. 81). Das letztere ist
aber das Wunder, dass Christus vermoge der Ubiquitdt in Brod und
Wein eintritt. Dies Wunder hat Zwingli rationalistisch beseitigt,
Calvin nicht ganz erreicht wegen seiner antiochenischen Christologie.
In seinem Buche iiber die satisfactio vicaria sagt uns der Vf, das
Blut von Golgatha, das sacrificielle Pascha, sei der Sithnequell fiir’s
alte Leben, das Blut im Kelche der Kraftquell fiir’s neue Leben; im
himmlischen Jerusalem werde der Becher, den der Sohn Gottes seinen
Jingern reichen wird, nur das Gewiichs des Weinstocks enthalten,
und zwar werde dies yévvnpe tijc dpmélou ein xavéy sein (1, 150—151).
— Nach Schanz hat die Lehre von der Intention nicht den Zweck,
eine Abhingigkeit der Gemeindemitglieder von der Hierarchie zu be-
griinden, oder bei der Anerkennung der Ketzertaute, die Macht der



700 E. Suwze, Dogmatik. [168

Hierarchie auch auf die Ketzer auszudehnen, so dass jeder Getaufte
der romischen Kirche angehére. Die romische Kirche will im Gegen-
theil durch die Lehre von der Intention ,gerade aussprechen, dass es
bei den Sacramenten auf den Minister und auf die durch ihn voll-
brachte Handlung als solche gar nicht ankomme, sondern lediglich
auf Christum und die Kirche, dass die Handlung, wenn sie auch
dusserlich vollig als sacramentliche Handlung erscheint, dennoch nicht
als Sacrament anzusehen sei, wenn man nicht das Recht habe anzu-
nehmen, dass die Handlung die von Christus eingesetzte und der
Kirche iibergebene sein solle“, Dass eine gewisse Unsicherheit bleibt,
ist nicht zu bestreiten. Sie ist aber nicht so gross, als sie von den
Gegnern dargestellt wird. Denn das Fehlen jeglicher Intention oder
gar das Vorhandensein einer gegentheiligen Intention gehort doch zu
den seltenen Ausnahmen. — Reinhold’s Erorterungen iiber die
Wirksamkeit der Sacramente ist auch fiir Protestanten lehrreich.
Man kann zunichst die Einsetzung der Sacramente als eine Art von
Vertrag betrachten, durch den sich Gott verpflichtet, jedes Mal, so
oft die sacramentale Handlung in der entsprechenden Weise vor-
genommen wird, die Gnadenwirkung eintreten zu lassen. In diesem
Falle wiirde die Gnade nicht durch die Sacramente hervorgebracht,
sondern gelegentlich derselben. Die gottliche Kraft stiinde dann den
Sacramenten rein #usserlich zur Seite. Diese Auffassung ist durch
das Tridentinum abgethan. Nach ihm sind die Sacramente causae
gratiae. Nach der thomistischen Ansicht geht die gnadenwirkende
gottliche Kraft physisch auf das Sacrament und durch dieses auf die
Seele iiber, so dass das Sacrament die gottliche Kraft physisch in
sich aufnimmt, trigt und hiniiberleitet auf die Seele, und dann haben
wir die physische Causalitit. Nach der scotistischen Ansicht wirkt
Gott allein als causa efficiens physica die Gnade mit Riicksicht auf
das Sacrament wegen der ihm eigenen Wiirdigkeit oder aus irgend
einem anderen Grunde. Dann ist die Wirksamkeit des Sacraments
eine bloss moralische. Beide Ansichten, die physische und die mo-
ralische, sind, wie R. in einer eingehenden Kritik aller Formen, in
denen sie aufgetreten sind, nachweist, unmoglich. Alle Schwierig-
keiten werden durch die von Scheeben (Dogmatik. 1882. 3, 236 ff.)
vorgetragene organische oder mystische gehoben. Diese Auffassung
geht auf die Anschauung des Entstehens der Sacramente zuriick.
»Wenn Christus wieder in menschlicher Gestalt unter uns erschiene
und irgend ein Sacrament spendete, so hitte die physische Handlung
dieser Sacramentspendung nicht einen besonderen objectiven Werth,
durch den Gott zur Gnadenmittheilung bewogen wiirde, sondern sie
wire bloss das Werkzeug in der Hand Christi, eine bestimmte Person
als diejenige su bezeichnen, welcher Christus hic et nunc die Er-
losungsgnade mittheilt, und diese Person zugleich von dieser That-
sache zu vergewissern, das Motiv zur Gnadenspendung aber fiir Gott
wire allein die Riicksicht auf das einst vollbrachte Erlosungswerk«,
So ist es auch jetzt moch. Der Unterschied ist nur der, dass der



1 69] Einzelfragen. 701

Priester (minister) zwischeneintritt. ,Das organische Verhiltniss aber
zwischen minister und princeps“ (Christus) ,ist die Vereinigung beider:
zu Einer moralisch-rechtlichen Person. Der minister bildet gleichsam
ein Glied des princeps, und beide bilden nur Ein organisches Ganze“.
Setzt man an die Stelle des Priesters die Gemeinde, so wiirden wir
Protestanten uns dem Vf. ziemlich nahe fiithlen. 2. Die Taufe.
In seiner neuen Schrift iiber die Taufe spricht Cremer sich zuerst
sehr ausfiihrlich iiber die Wiedergeburt und die Wirksamkeit des
heiligen Geistes aus. Wir verzichten darauf zu untersuchen, ob das
iiber die Wiedergeburt und die Rechtfertigung Gesagte vor einer
scharfen ethischen Kritik bestehen kann. Sein Thema ist die Be-
hauptung: entweder ist die Kindertaufe genau dasselbe wie die Taufe
der Erwachsenen, oder sie ist nichts, ja sogar ein Hinderniss fiir die
Erlangung der Gnade. Er will natiirlich das erste beweisen: Die
Taufe gibt ,die ganze grosse Gottesgnade; sie macht den Siinder zu
einem Kinde und Erben Gottes und Miterben Christi, sie versetzt
aus dem Tode in’s Leben“. Dann aber sagt er: ,Die Taufe des
Kindes ist keine Vergewaltigung, dass man es, da es noch nicht ja
oder nein sagen konnte, zum Christen gemacht hat, sondern sie war
oder ist gerade so wie seine Geburt in der Christenheit eine Er-
leichterung seines Glaubens, ja eine Erleichterung seiner Verant-
wortung® (S. 72). Wo aber keine Biirgschaft fiir die christliche Er-
ziehung der Kinder ist, da soll man die Taufe verweigern. Man wird
das schwer zusammenreimen. Und ist nicht die Person eines christ-
lichen Vaters und einer christlichen Mutter auch eine Darbietung der
ganzen Gottesgnade? Und muss man nicht zugestehen, dass diese
Darbietung der Gnade von der durch die Taufe sich unterscheidet
wie die durch die Familie von der durch die Gemeinde? Was aber
folgt daraus fiir die weit verbreitete Praxis, nach der bei der Taufe
der Kinder Niemand zugegen ist als der Pastor, ein unbewusstes
Kind und ein paar Zeugen? — Das mit viel Liebe und grosser cultur-
geschichtlicher Kenntniss geschriebene Buch des Gymnasialprofessors
Freybe in Parchim hilt, was sein Titel verspricht. Es zeigt, welche
Ankniipfungen die Taufe im Sinn und in der Sitte des deutschen
Volkes vorfand, und wie sie lebte im Glauben und Aberglauben, im
Recht und in der Sitte des Volks nach seiner Bekehrung. Moge das
Buch, aus dem viel zu lernen ist, und in dem man viel Aufklirung
iiber manches jetzt unverstindlich Gewordene findet, sich recht weit
verbreiten. Weithin ist die Taufe zu einem, wie es scheint, wenig
mehr bedeutenden Gebrauch geworden. Mége der Vf. das Bewusst-
sein fir die Bedeutung der heil. Handlung wecken, die dem Volke
doch nicht verloren gegangen ist. Dogmatisch bewegt der Vf. sich
in den Bahnen von Cremer und Kliefoth. Die Taufe ist ihm in
ihrem Vollzuge ein rettender Gnaden- wie in ihrer Folge ein Rechts-
act. Wie die Erlésung durch Christum rechtlich vollbracht ist, so
wird sie auch in der Taufe rechtlich zugesprochen. ,Einen Unter-
schied zwischen Kindertaufe und Taufe der Erwachsenen erkannte



702 E. Suize, Dogmatik. [170

unser Volk auch spiterhin nicht an“. ,Mit dem Kinderglauben hat
es keine Schwierigkeit, wenn man unter Glauben versteht, was da-
runter verstanden werden muss, nimlich das Empfangen des Geistes
und der Kraft des Herrn und wenn man sich los macht von dem
Wahn unserer Zeit, die nun Alles durch Reflexion vermitteln will, als
ob der Geist Gottes uns nur durch das Bewusstsein vermittelt werden
konnte“ (Kliefoth). So unterschitzt man hier das Bewusstsein; und
dann iibertreibt man lehrgesetzlich die Werthschiitzung des Dogmas.
— Fwrost fragt: ,wie verhilt sich nun das Kind psychologisch in
der Taufe?“ Er antwortet: ,es verhilt sich insofern passiv, als es
den angeborenen Keim des Glaubens durch den heil. Geist erwecken
lisst, und insofern receptiv, als es — gleich der keimenden Pflanze,
welche die Feuchtigkeit aufsaugt — die Gnadengabe des heil. Geistes,
Vergebung der Siinden, Leben und Seligkeit durch seinen keimenden
Glauben annimmt®. Also hat das Kind Nutzen von der Taufe. Dieser
besteht darin, dass die Taufe Vergebung der Siinde wirkt u. s. w.
,Sie ist also ein unschétzbar hohes Gut, das Gott uns gibt. Miissen
wir da nicht sobald als moglich unseren Kindern diesen Segen ver-
schaffen?“ Es muss aber zum Sacrament die Lehre hinzukommen.
Heiden- und Judenkinder sind daher nicht zu taufen. — Der Prediger
Meili zu Ennenda in der Schweiz hat die auf die Taufe beziiglichen
Stellen des N. T. gesammelt und erldutert. Er iiberlisst dem Leser
die Entscheidung dariiber, ob die Kindertaufe der heil. Schrift ent-
spricht. Er selbst meint es nicht. Als testimonia veritatis fiihrt er
Spriiche an von Spurgeon, Georg Miiller, Beck und Missionar Wenger.
Beck sagt: ,Bei der stiftungsgeméssen Stellung der Taufe kann die
Taufe unmiindiger Kinder, denen alles gliubige Erkennen und Be-
kennen unmdoglich ist, nicht die volle Gnadengemeinschaft mit sich
fiihren. Die Kindertaufe darf nicht mit der Taufe der Wiedergeburt
gleichgestellt werden; es streitet dies mit dem, was die Schrift klar
und unverinderlich lehrt iiber die Art und Weise, wie der heil. Geist
des Menschen eigenes Leben wird und ihn wiedergebirt, ndmlich durch
Verkiindigung des Evangeliums und den dadurch hervorgerufenen
Glauben“, — Ueber die Schrift von Warfield berichtet Herr Diaconus
Winter wie folgt: , Warfield liefert eine eingehende Widerlegung
der von baptistischer Seite wider den Gebrauch der Kindertaufe er-
hobenen Einwendungen, indem er dabei den in einer baptistischen
Dogmatik (Strong, Systematic Theology) angefiihrten Argumenten
folgt. Seine klaren Ausfiihrungen begriinden biblisch, geschichtlich
und dogmatisch das Recht der Kindertaufe und kénnen auch deutschen
Geistlichen, die mit dem eindringenden Baptismus zu thun haben,
werthvolle Fingerzeige geben. Das Neue Testament lehrt die Kinder-
taufe nicht ausdriicklich, aber nichts in demselben widerspricht ihr.
Das baptistische Princip, nur bei bewusstem christlichem Glauben zu
taufen, lisst sich nicht durchfibren. Denn Niemand kann das Herz
des Andern ergrinden. Wir haben alle zu taufen, von denen wir
annehmen konnen, dass sie zu Gottes Volk gehoren, und dies ist



171] Einzelfragen. 703

jedenfalls bei den Kindern gldubiger Christen der Fall“. — 3. Die
iiber die Confirmation erschienenen Schriften gehoren ihrem haupt-
sichlichen Inhalte nach in das Gebiet der praktischen Theologie.
Nach Barck ,eignet sich die Confirmation iiberhaupt nicht fiir die
dogmatische Behandlung“. Sie ist eine Handlung von durchaus prak-
tischer Natur und diirfte etwa mit der kirchlichen Beerdigung und
Trauung in Parallele gesetzt werden. Nach Meincke ist sie das
Bekenntniss zu der in der Taufe dargebotenen Gnade, Aufpahme in
die Zahl der miindigen Gemeindemitglieder und Zulassung zur Feier
des hl. Abendmahls (vgl. Sulze, PrM. 1900, 1. H.). Si¢mons definirt die
Confirmation als die Aufnahme in die volle Cultusgemeinschaft der
Gemeinde durch Zulassung zum Pathenamt und zur Abendmahls-
feier. Die Schrift von S. diirfte das Beste sein, was iiber die Con-
firmation geschrieben ist. Sie gibt zunichst vortreffliche geschichtl.
Auskunft, unter Anderem den Nachweis, dass die Confirmation nicht
erst dem Pietismus ibr Entstehen danke, dass vielmehr schon Butzer
(1543) sie empfohlen habe. Der Vf. kommt gelegentlich, namentlich
S. 56—15, auf fast alle dogmatischen Fragen zu sprechen. Er be-
handelt sie vom Standpunct des Heilsglaubens aus in vortrefflicher
Weise. Auch nach dieser Richtung hin ist in der #usserst werth-
vollen Schrift die reichste Belehrung zu finden (vgl. Sulee, PrM. 1900,
2.H.)—4. Abendmahl. Bronisch gibt zu, dass fiir den einzelnen
Communicanten die adoratio Christi mit dem Genuss zusammenfalle.
Er fordert aber die gemeinsame Anbetung Christi aller bei dieser
Feier Anwesenden im Consecrationsact. Preger weisst nach, dass
dies ganz unlutherisch ist. Die Consecration sondere nur die Ele-
mente fiir den beabsichtigten Gebrauch aus; sie bewirke aber nicht
die (nur im Genuss) stattfindende Gegenwart Christi in ihnen. Die
Anbetung Christi wihrend der Consecration konne also nicht anders
stattfinden als iiberhaupt im Gottesdienste, ja auch ausser ihm. Nach
Preger hat die Recitation der Einsetzungsworte so zu geschehen,
dass der Geistliche sich wie bei jeder Verkiindigung des Evangeliums
der Gemeinde zuwendet. Br. findet in den Einsetzungsworten den
yoriginalen und urkundlichen Ruf zum Tisch des Herrn und fordert,
dass das gesammte liturgische Gebetsleben im Zusammenhang stehe
mit der Anwesenheit Christi im Sacrament. Wie das Gebet, so
miissten daher auch die Einsetzungsworte unter Hinwendung zum
Altar zum Vortrag kommen, Preger entgegnet, der Ruf zum Tisch
des Herrn erfolge durch die Spendeformel, nicht durch die Einsetzungs-
worte. Das Gebet soll auch nach ihm der Geistliche als der Be-
auftragte (nicht der Vertreter) der Gemeinde in derselben Richtung
aussprechen, die die betende Gemeinde innehilt, in der Richtung nach
dem Altar. -— In BunKofer’s Schrift unterreden sich ein pipst-
licher Christ, ein Altkatholik und ein Freireligioser iiber die altkathol.
Abendmahlslehre. Nach ihr ist das hl. Abendmahl eine mit dem
Dank- und Lobopfer der Gemeinde verbundene Gedichtnissfeier des
Opfers Christi auf Golgatha. Die Schrift ist nach Inhalt und Form



704 E. Surze, Dogmatik. 172

ein Meisterwerk. Die Transsubstantiationslehre wird auf das Schla-
gendste widerlegt. Es wird nachgewiesen, dass kein kathol. Theolog
wisse, was eigentlich ihr Sinn sei. Auf die Ausflucht, sie bezeichne
eben ein Mysterium, gibt der Vf. die Antwort, das eigentliche Myste-
rium, die Anwesenheit Christi im Geist, werde gerade durch sie ver-
dringt und nur ein sinnloser Verstandesbegriff an seine Stelle gesetzt.
Im Laufe der Erérterung kommt B. gelegentlich auf viele Lehren
des papistischen Katholicismus zu sprechen. Immer weist er mit
dem grossten Ernste nach, dass sie nichts als die Vernichtung der
Religion sind. Seine Polemik ist ein vollkriftiger Beweis fiir seine
religiose Ueberlegenheit iiber den Papismus. Nirgends iibt er nur
Aufklarungskritik, obwohl er principiell auch sie nicht abweist. Er
meint, die Altkatholiken wiren dem Papismus viel gefihrlicher als
die Protestanten. Und in gewisser Beziechung ist das ganz richtig.
Denn kein protestantischer Polemiker ist so wie z. B. B. im Stande,
von Innen heraus, aus geniigender Erfahrungskenntniss, den Papismus
zu bekdmpfen. Wir wiinschen aufrichtig, dass die vortreffliche, von
wahrem Idealismus durchdrungene, Schrift nicht in der Fluth der
Tagesliteratur untergehen mége. — Der sehr umfangreiche Vortrag
des lutherisch-freikirchlichen Pastors Solbrig iiber das Abendmahl
legt nur die genuin-lutherische Abendmahlslehre unter sehr ausfiihr-
licher Begriindung aus dem N. T. aus Luther's Schriften und aus
den Bekenntnissen dar. Naturalistische Anwandlungen sind dem Vf.
fremd. In These 1 sagt er: ,Die Einsetzungsworte sind allméchtig
(Sach. 8, 6; Matth. 8, 8. 13; 19, 26; 28, 18; Luc. 1, 37; Eph. 3,
30; Offenb. 1, 8), wahrhaftic und gewiss, und so ist in Kraft und
Wirkung derselbigen Worte Christi wahrer natiirlicher Leib und
Christi wahres natiirliches Blut wirklich und wahrhaftig gegenwirtig“,
— Nach Watterich hat Christus, der Gottmensch, passiv und activ
in seinem ganzen Leben, vor Allem am Kreuz, das geniigende Opfer
fiir die ganze Welt dargebracht. Seine hohepriesterl. Arbeit setzt
er aber als der Verklirte unabldssig fort, indem er jedem Einzelnen
nachgeht und bei Gott fiir ihn eintritt. Die Sacramente sind dazu
da, die Wirksamkeit Christi einem jeden in sinnfilliger Weise darzu-
bieten. In der Taufe ,tritt Jesus vor dem Vater fiir den Menschen als
zu ihm gehorig kraft Seiner Menschheit als Biirge ein und nimmt ihn in
seine Gemeinschaft auf“. ,Diese Gemeinschaft wird von Ihm durch
die Herabsendung des hl. Geistes selbst, Seines Geistes, in das Herz
des Getauften von ihm befestigt und vollendet in dem Geheimniss
der Firmung, diesem Einzelpfingstfest, dieser Volltaufe mit dem hl.
Geiste“. Diese beiden Sacramente wirken aber nur die Verdhnlichung
mit Christo. Das Abendmahl ist die Vereinigung mit ihm und damit der
Héhepunct der Erlssung. Schon bei der ersten Feier seines hl. Mahles
redete Jesus nicht von seinem gegenwirtigen sterbl. Leibe, der morgen
sollte an’s Kreuz geschlagen werden, sondern von seinem heute in
Hinden gehaltenen Leibe und Blute. In stiller Epiklese weiht der
Priester Brot und Wein, die unverwandelt bleiben (JB. XV, 447).



173] Einzelfragen. 705

Nun ist der ewige Hohepriester, der anzubeten ist, in Brot und Wein
gegenwirtig. Er bringt zundchst dem Vater das Mahnopfer dar (es
ist sinnlos dvdpynorg mit ,Gedéchtniss“ zu iibersetzen), das den Vater
bewegt, den Einzelnen zu Christus zu ziehen. Gehen Brot und Wein
in den Leib itber, so tritt der gottmenschliche Priester aus ihnen
zuriick. Er gibt aber der Seele eine iiberirdische Herrlichkeit, indem
da, durch Busse aufgelost, alle Siindenschlacken aus ihr hinweggegliiht
werden und sie in Freud und Leid Christo verihnlicht (!) sich er-
weist. Das hl. Mahl ist der Einsetzung gemiiss sub utraque zu feiern.
Das ist im Vergleich mit Bunkofer der conservative Altkatholicismus.

8. Kirche.
Durand, R., 1a notion de I'Eglise, d’aprés le catholicisme. These. 131. Montau-
ban, Grani¢. — Fischer, M., die Wahrhaftigkeit in der Kirche. Ref. auf

dem 20. deutschen Protestantentage in Hamburg. 30. B., Schwetschke u. S.
M —,50. —- Freybe, Kirche u. Sitte (LK. 30, 1—4). — Lasson, G., die
Kirche des Evangel. (KM. 18, 4. H.). — Liilmann, C., Lic. Dr., theol. Wissen-
schaft u. evang. Kirche (PrM. 3, 1. H.). — Mitller, J., was hast du von deiner
Kirche? 32. Gii, Bertelsmann. Jt —,30. — Rohde, F., der gegenwirtige
Stand der kirchl. Gemeindeorganisation. Ref. a. d. 20. deutschen Protestanten-
tage in Hamburg. 29. B., Schwetschke u. 8. M —,50. — Schultz, Hermann,
das Bekenntniss in d. evangel. Kirche (ZThK. 1900, 1. H.). — Stécker, Adolf,
d. Leitung d. Kirche. Ein Weckruf. 45. B., Buchh. d. Stadtmission, i —,50.
— Sulze, E., Religion u. Doctrinarismus (DPrBl. 32, Nr.39 u. 40. 33, Nr. 2. Dageg.
Scipio, ebd. 32, 52). — Ders., der Weg z. Frieden (Pr. 3, Nr. 51 [dageg. Heyn,
ebd. 4, Nr. 7). — Ders., die Amtsentsetzung des Pastors Weingart in gsnabriick.
Eine Streitschrift fiir d. Frieden. 44. Ti., Mohr. At —,50. (Dagegen Heyn,
Pr.4,Nr, 11 u. Cropp. DPrBl. 33, Nr. 13. 14. Hiergeg. Sulze, ChrW. 14, Nr. 15.16.)
— Unlhorn, 4. gegenwirtige Zustand d. evang. Kirche u. ihre Ausgestaltung
fir d. Zukunft. 32. Hameln u. L., Fuendeling. M —,50. — Vischer, E.,
Religion u. Kirche im Christenthum (ZThK. 9, 250—272).

Vischer weist modernen Zweifeln gegeniiber nach, dass die
Kirche, ,um die es allerdings eine gefihrliche Sache“ sei, doch das
Recht habe zu bestehen. Die Fragestellung: Religion oder Kirche?
sei unberechtigt. Allerdings komme die Kirche leicht in die Gefahr,
ihre Institutionen an die Stelle Gottes zu setzen und ihren Gliedern
den Weg zu Gott nicht aufzuthun, sondern zu verschliessen. Aber
im Wesen der Religion sei das Verlangen nach Anschluss an die
Gemeinschaft begriindet, vor Allem in der christlichen, die auf der
Person Jesu beruhe. Und nie hétten in der Kirche reformatorische
Bestrebungen gefehlt, die bemiiht gewesen wiiren, die Kirche mit
ihren Einrichtungen so zu gestalten, dass dem Heilsbediirftigen in
ihr das Gottliche in fassbarer Gestalt entgegentrete und ihm die
Sicherheit des Heilsbesitzes gewihrt wiirde. ,Vielleicht wire das der
idealste Zustand, dass jeder eine Gemeinschaft finde, in der er sich
nach seiner Weise erbauen kionnte, dass jede Gemeinschaft einheitlich
genug wire, um allerhand Aufgaben an die Hand zu nehmen und
durchzufiihren, zu deren Losung die jetzigen Kirchen zu schwerfillig
und zu complicirt sind, und dass die Fiille der bestehenden Einzelgemein-



706 E. Surzr, Dogmatik. [174

schaften mit ihrer Mannigfaltigkeit von verschiedenen Bekenntnissen,
Gebriuchen und Institutionen deutlich und uniiberhorbar jedem téiglich
den Satz predigte, dass es eine allein selig machende kirchliche Form
nicht gebe“. Der Vf. steht also dem Kirchenbegriff doch noch z. Th.
skeptisch gegeniiber. Er sieht keinen Weg, die mancherlei Richtungen
zu einen. — Ueber diese Skepsis fiihrt Schwltz hinaus. Wer die
Vortriige von Kahl und Kawerau iiber die Bekenntnissfrage (JB. XVII,
631—632; XV, 631. 532) kennt, der weiss, dass principiell iiber diese
Frage Neues kaum noch zu sagen war. Und doch ist die Ausfiihrung
von Sch. nicht zu entbehren. Sie ist so erschopfend, so lichtvoll und
warm, sie geht auf alle Einwendungen, auf alle praktischen Gesichts-
puncte, auch auf die Geschichte so klar, so gewinnend und mit so
treffenden Bemerkungen ein, dass mit ihr diese wichtige Angelegen-
heit wirklich erledigt ist. Der Inhalt des Bekenntnisses ,ist einfach
eine Personlichkeit, der sich der Glaube vertrauensvoll zu eigen gibt.
Die Christenheit bekennt den in’s Fleisch Gekommenen, — aber nicht
eine bestimmte Ansicht iiber die Vorginge bei seiner Empfingniss
und Geburt. Sie bekennt den aus dem Kreuzestode Auferstandenen,
— aber nicht bestimmte Auffassungen der Herginge am Ostertage.
Sie bekennt den Herrn und Gottessohn, aber nicht theologische
Formeln iiber die Art, wie hier eine menschliche Personlichkeit
Offenbarung Gottes geworden ist. Sie bekennt sein Werk als das
Werk der freien Gottesgnade, die ohne Verdienst und Gesetzeswerke
Siindenvergebung und ewiges Leben bietet und Gott als unseren
Vater und seinen Geist als den Geist der Kindschaft offenbart, —
aber nicht eine Theorie iiber die Art, wie Jesu Sterben und Auf-
erstehen das bewirkt hat“. Es ist das Wesen der Reformation, dass
sie an die Stelle der Unterwerfung unter ein Lehrgesetz das Ver-
trauen zur Person des Erlosers gesetzt hat. Das ist ihr Bekennt-
niss. Die. Verpflichtung auf ihre Bekenntnisse triigt daher ihre
Schranke in sich. Jede gesetzliche Verpflichtung wire also Verpflich-
tung gegen die Bekenntnisse auf den Katholicismus. FEine evangel.
Gemeinde will in ihrem Gottesdienst die christl. Kirche schlechthin,
nicht eine Secte, ein auf trennende Meinungen begriindeter Verein
sein. Sie kann also im Gottesdienst nur das feiern, was den
Christen zum Christen macht. ,Um so gewisser kann Einmiithigkeit
des Glaubens und seiner Verkiindigung erreicht werden. Denn der
Glaube ruht auf religissem Erleben. Und so gewiss Jeder ihn nur
selbst und auf seine Art erleben kann, so gewiss muss er doch in
jedem evangelischen Christen durch denselben Herrn und die gleichen
Wirkungen dieses Herrn geweckt werden. Und predigen kénnen wir
doch Alle nur diesen Glauben.* — Ref. hat den zuletzt ausgesproche-
nen Grundsatz von Schultz, der seit vierzig Jahren ihm feststand,
um fiir die Kirche den Kampf zwischen Liberalen und Orthodoxen
zu beseitigen, in seiner ,Streitschrift fiir den Frieden“ geltend ge-
macht. Er hat dadurch den Zorn namentlich der Liberalen erweckt,
die in der Beschrinkung der Predigt aut den Heilsglauben und im



17 5] Einzelfragen. 707

Fernhalten der theolog. Controversen von der Kirche nur Heuchelei
sehen. — Es ist interessant, den Vortrag von Schultz mit dem
Fischer's zu vergleichen. Im Interesse der ,Wahrhaftigkeit in der
Kirche“ fordert der Letztere dreierlei; 1. ,Kirchenrechtlich gesichert
die Lehrfreiheit auf der Kanzel und im Confirmandensaal; 2. von
der protestant. Theologie die Schopfung einer neuen Lehre als Organ
fiir die Verkiindigung des Evangeliums an die Volker unseres Zeit-
alters; 3. eine dem evangel Geiste entsprechende Polemik sowohl
gegen die Herrschaftsanspriiche der Tradition als inhaltlich gegen
ihre veralteten Anschauungen.“ Hétte F. seinen Zuhorern nur vom
Anfang an gesagt, was die christl. Religion ist, wie Schultz das in
seiner Weise so klar gethan hat, dann hétte er die in der zweiten
These geforderte perennirende ,bewusste Neologie und absichtlich
darauf gerichtete unablissige Arbeit in der Kirche und ihrem Amte“
ebenso wie die nach These 1 unentbehrliche schrankenlose Lehrfrei-
heit wohl entbehren konnen; ganz ebenso die unfruchtbare Polemik.
Leider sind die Andeutungen, die er iiber das Wesen des Christen-
thums gelegentlich gibt, schwerlich ausreichend: ,jenes, das Evan-
gelische, besteht darin, dass sie — unsere Kirche — sich in den
Dienst ihres geistigen Herrn stellt, den Paulus den einen Herrn
aller Aemter und zugleich selbst den Geist nennt, der der Hort der
Freiheit ist. Jesus ist der Erloser der Religion von ihrer Abhingig-
keit von der Sichtbarkeit und Sinnlichkeit gewesen, in der sie in
ihrer ersten Aera auf Erden auftrat; sie hat sich in ihm, als ihrem
Vollendungsorgane, zu der Freiheit der Vollkommenheit erhoben, in
der sie das religiose Leben der Menschenwelt in sich aufzunehmen
und durch sich zu sich selbst zu befreien bestimmt ist als die Religion
der wesentlichen Gottessohnschaft des Menschengeistes, die aus der
Erfahrung der Gotteskindschaft das Leben der Gotteskinder, die
christliche Sittlichkeit hervorbringt, wie die Wurzel zum Baum auf-
sprosst und in Blatt, Bliithe und Frucht sich vollendet“ (S. 14). Wir
haben ,den Zeitgenossen zu zeigen, dass sie die christl. Religion in
ihrem eigenen Innern zu suchen und zu finden haben, dass wir ihnen
durch der Propheten, der Apostel und unser Zeugniss nur klar machen
wollen und konnen, was sie selbst durch Gott sind, und wie sie sich
demnach zu halten haben“ (8. 24). — Létlmann fordert fir die
theol. Wissenschaft volle Freiheit; aber sie soll sich hiiten, dass ihr
iiber der Analyse des Christenthums das Christenthum nicht ent-
schwinde. Die praktischen Theologen sollen ihre abweichende theol.
Einsicht schonend gegen die verwenden, denen das Christenthum
noch an die alte Lehrweise gekniipft ist. Wir befinden uns eben in
einer Zeit des Uebergangs, in der alle einander Nachsicht zu erweisen
haben. An manchem Baume bleiben die welken Blitter zum Schutz
der jungen Triebe lange hingen. Will man pidagogische Vorsicht
,Falschmiinzerei“ nennen, so wird man zuletzt noch Christus selbst
der Falschmiinzerei beschuldigen miissen. Er hat auch mit Begriffen
wie Menschensohn und Gottesreich einen anderen Sinn verkniipft als



708 E. Svrze, Dogmatik. [176

seine Zeit, der er sie entlehnte. — Mitller bekimpft das Gefiihls-
und Erfahrungschristenthum, das an der Rechtfertigung, an dem,
was fiir uns geschehen und nur durch die reine Lehre anzueignen
ist, sich nicht geniigen ldsst. Im Wort wendet sich Gott nur an
den Geist des Menschen, im Sacrament an eine Personlichkeit, die
Leib und Geist hat. Sichtbare und unsichtbare Kirche verhalten
sich zu einander wie Leib und Seele. Die Kirche hat einen Leib,
insofern sie eine Anstalt ist, und eine Seele, die Gemeinde der
Glaubigen. Gleichwohl sagt der Vf. auch: ,soweit die Einrichtungen
der Kirche gottlichen Ursprungs sind, sind sie auch Gegenstand des
Glaubens und des Bekenntnisses, und Amt und Regiment haben von
Gott Vollmacht und Verheissung, und unsichtbare Wirkungen gehen
von ihnen aus“. — Rohde setzt klar auseinander, wie die evangel.
Kirche, die bis in die neueste Zeit ohne Autonomie war, durch die
Emancipation des Staates von kirchl. Gesichtspuncten ohnmichtig wer-
den musste, wihrend die Macht der romischen Kirche wuchs. Er zeigt,
wie in der letzten Zeit das Gemeindebewusstsein leise erwacht und
durch die Bildung von Seelsorgebezirken das Entstehen wirklichen
Gemeindelebens angebahnt worden ist. Die Mittheilungen, die ihm
in dieser Beziehung aus verschiedenen Gegenden unseres Reiches zu-
gegangen sind, gewihren einen lehrreichen Einblick in die Verhilt-
nisse. Die principiellen Erirterungen des Vf.s verdienen allseitige
Beachtung. — Dass Stiocker den Glauben mit seiner Dogmatik
identificirt, dass er seine Innere Mission und seine Christlich-sociale
Vereinigung iiherschétzt, die Innere Mission nicht in die Kirche will
aufgehen lassen, das ist bekannt. Im Uebrigen sagt er nach oben
und unten manch gutes und treffendes Wort, namentlich gegen die
in den deutschen evangel. Kirchen iiberlieferte Geringschitzung der
Gemeinschaft und der Organisation, sowie gegen den Individualismus
und seine neuesten Erzeugnisse, die Evangelisation und die Gemein-
schaftspflege in engen Kreisen. Die Leiter der Kirche sind Beamte;
sie leiten die Kirche nicht, sie verwalten nur; es fehlt ihnen die Ini-
tiative. Daher kommt es, dass wohl das individuelle religiose Leben
wachst, das Interesse fiir die Kirche aber eher abnimmt. Derselbe
Summepiscopus, der christlich-sociale Bestrebungen, die von evangel.
Kreisen ausgehen, fiir ,Unsinn“ erklirt, bewundert es, wenn die
kathol. Kirche Politik und Socialpolitik treibt. Auch in dieser neuesten
Schrift vertritt St. sein bekanntes Kirchenideal, das er gewiss auf-
geben wiirde, wenn eine ,liberale Majoritdt in Sicht wire. — Uhl-
horn verbindet mit vortrefflicher geschichtlicher ebenso tiefgehende
praktische Einsicht. Was fiir die Nothwendigkeit der Bildung lebendiger
Gemeinden gesagt werden kann, das hat er in seinem vortrefilichen
Vortrage musterhaft zusammengefasst. Das Schonste und Beste da-
von ist seine freudige Zuversicht, die Pessimismus dem kirchl. Leben
gegeniiber in ihm nicht autkommen lisst. Er schliesst mit den
schonen Worten: ,Schmach iiber Jeden, der keine Ideale mehr hat;
und wer sich nicht vor Gott gelobt, alle Kraft an ihre Erreichung



177 Einzelfragen. 709

zu setzen, der ist nicht geschickt zum Reiche Gottes¢. Wer die
Schriften von Rohde, Schultz, Uhlhorn nebeneinander liest, der ist
hocherfreut dariiber, dass in den drei jetzt herrschenden Richtungen
der Geist Christi doch waltet, dem es ohne Zweifel gelingen wird,
die leidigen dogmatischen Schranken und Hemmungen zu iiberwinden.
— Fwreybe ist uns schon durch seine Schrift iiber die Taufe be-
kannt. Auch in seinem Aufsatz iiber ,Kirche und Sitte“ erweist er
sich als gelehrter Kenner des germanischen und des christl. Alter-
thums. Er zeigt, wie das Knieen, das Hiéndefalten, das Sichverneigen
beim Segen und bei dem Namen Jesu und die Anwendung des Kreuzes-
zeichens schon Ankniipfungen in altgermanischer Sitte haben, manch-
mal etwas kiinstlich, z. B. in dem Vergleich des Kreuzes mit dem
Hammer des Thor. Auch katholisirende Wendungen fehlen nicht
ganz. So, wenn der gesprochene Segen den Segen nicht erbitten,
sondern ertheilen soll, und anderwirts. Hier interessirt uns nur
des Vi.s Begriff von der Kirche. ,Wie die Kirche in Uebereinstim-
mung mit dem Worte des Herrn Glaubensgehorsam und damit Selbst-
iiberwindung, Selbstverleugnung fordert und demgemiss als erklirte
Feindin aller Willkiir erscheint, so auch die Sitte, die in ihrem inner-
sten Wesen eben Selbstbeschrinkung ist und geméss dem in ihr pul-
sirenden Gesammtbewusstsein im schirfsten Widerspruch mit allem
subjectiven Behagen, Belieben und Geliisten, zu aller lustigen Willkiir
und zu aller willkiirlichen Lust, also zu aller Autonomie steht.”
Es ist wohl zu befiirchten, dass der V{. die wahre Autonomie nicht
in der Theonomie zu finden weiss, sondern jene durch die Heteronomie
der Lehrgesetzlichkeit brechen und auch die Sitte in den Dienst der
letzteren stellen mochte.

9. Eschatologie.

Baader, C., Weltende, aus den Bildern der geheimen Offenbarung des hl Apostels
Johannes mitgetheilt. VII, 87. Hamburg, Berg. Jt 3. — Bornhiuser, K.,
das Recht des Bekenntnisses zur Auferstehung des Fleisches (BFTh. 3, 2).
187. Gii, Bertelsmann. Ji 1,80. — Chambers, Arthur, unser Leben
nach dem Tode, aus dem Engl. ibertr. von Ida, Grafin Schwerin. Mit einem
Vorwort von Geh. Kirchenr. D. Fricke. 180. L., Spindler. M 3. — Decker,
Past., wie kann die neutestamentl. eschatol. Hoffnung fiir das relig.-sittl. Leben
uns. Zeit d. rechte prakt. Bedeutung gewinnen? Beitr. d. theol. Conferenz zu
Kiel. 1. H. 56. Kiel, Marquardsen. J 1. — Gottschick, das Verhaltniss
von Diesseits und Jenseits im Christenthum (ZThK. 9, 136—182), — Grzy-
nisch, S., Spinoza’s Lehre von der Ewigkeit u. Unsterblichkeit, Vv, 59. B,
Calvary u. Comp. i 1,60. — Hamon, J. St., au deld du tombeau. VII1,
329, P., Téqui. 3 fr. — Hephata, der Morgen des neuen Lebens im Jenseits.
1.H. 77. L, Mutze. M 1,20. — Hoffmmann, H., D., das tausendjahrige
Reich. Versuch einer Auslegung von Apoc. 20, 1—10. 20. HI, Mahlmann.
M —,30. — Hyslop, J., Immortality and psychical research (NW. 8, 255—272).
— Johnson, E., Eternity. 132. Lo., Skeffington. 2sh. 6 d. — Jiingst, Jes
ist die Hoffoung auf ein Wiedersehen nach dem Tode christlich? 39. Gi.
Ricker. M —80. — Kachnik, J., die Auferstehung im Lichte d. Offen-
barung u. d. Zukunft. Sechs dogmat.-apolog. Vortrige. 48. Olmiitz, Holzel.
M 1,50. — Kdihler, J., gottl. Gericht (HRE. 6, 568—572). — Keerl, K.,
der erste u. der zweite Tod (BG. 35, 7. H.). — Keferstein, Christus der
Theolog. Jahresbericht XIX. 46



710 E. Surze, Dogmatik. [178

Mittelpunct aller Eschatologie (BG. 35, 9. H). — Leben, das, jenseits des
Grabes von einem Geist geschildert. Aus dem Engl. iibersetzt und mit An-
merkungen versehen von R. Friese. 3. Aufl. XII, 281. L., Mutze. it 3,
geb. J 4 (spiritis(ﬁ). — Lemme, L., Endlosigkeit der Verdammniss u. allg.
Wiederbringung. Ein Beitr. z. Lehre von d. letzten Dingen. 69. Gr.-Lichter-
felde, B., Runge. o 1,20. — Monod, W., 'espérance chretiénne. 1. Le Roi.
Thése. 471. Vals-les-Bains, Aberlen. — Monro, J. Gibson, Apocalyptic
sketches. II. The city of God. 12. The paradise of God. 60. Exp. LX.
— Moody, L., das zweite Kommen des Herrn. 15. Neukirchen, Kreis
Mors, Mandel. M —,30. — Morton, V., thoughts on Hell; study in Eschato-
logy. 148. Lo., Sands. 2 sh. — Prel, C. du, der Tod, das Jenseits, das
Leben im Jenseits. 119, M, Mﬁhlthaier. M 2,70. — Reinhardt, L.,
kennt die Bibel das Jenseits? Und woher stammt d. Glaube an d. Unsterblich-
keit der Seele, an Holle, Fegefeuer (Zwischenzustand) und Himmel ? 1V, 184.
M., E. Reinhardt. J 2,50. — Samtleben, der Himmel der Wissenschaft u.
der Himmel des Glaubens (KM. 18, 5). — Schwartzkopff, K., das Leben
nach dem Tode, sein Dasein u. seine Art. 85. Brsch., Wollermann, Jt 1.
— Schweinitz, F. von, das Ende der Welt. 21. Brsl, Evang. Buchh.
b —,50. — Seifert, 7., ist die Fiirbitte tiir Verstorbene berechtigt? (SThP.
4, 7). — Stiasny, T., die Lehre von der Auferstehung des Fleisches (Ref. Kz.
243—245. 250—252). — Towrnebize, F'., opinions du jour sur les peines
d’outre tombe. S.R. 64. P., Blond et Barral. 60 ¢. — Ziemssen, W., Dr.,
ich sehe den Himmel offen. Act. 7, 55. Bibl. Betrachtungen iib. das Leben
der Gliubigen im Himmel. 2. Was lehrt das N. T. vom Himmel? VII, 337,
L., Deichert. Jt 3,40.

Chamber’s will in seiner aus Predigten entstandenen Schrift
trosten durch den Nachweis eines Zwischenzustandes im Hades, in
dem ein Wiedersehen stattfindet, Bekehrung und Heiligung maglich
ist. Den Bekehrten wird nach ihm (wie bei den Socinianern) das
ewige Leben als eine Gnadengabe geschenkt; die anderen gehen unter.
. Die mit Warme und Phantasie geschriebene Schrift empfiehlt D. Fricke,
dessen Vorwort zugleich eine Kritik ist, mit Recht der Theilnahme,
— Mit klarer religionsgeschichtl. Einsicht beschreibt Decker die
Entwicklung der eschatolog. Anschauungen von den Reden Jesu bis
auf die Gegenwart. Die neutestamentl. Eschatologie ist nach ihm
zeitgeschichtl. bedingt. ,Der apostolischen Christenheit liegt ob, das
christliche Heil in seiner ganzen Unmittelbarkeit, in seiner ganzen
in Christo wurzelnden Centralitit der Christenheit aller Zeiten vor-
zuleben®, Seitdem ist das Christenthum in seine geschichtliche Ent-
wicklung eingetreten und in alle Lebensverhiltnisse eingedrungen.
Die Eschatologie, die das apostolische Zeitalter beherrschte, steht
uns am Horizont. Wir kénnen aus ihr kein Dogma machen; aber
wir haben jhr die Gesetze zu entnehmen, nach denen Gott die Welt
zur Vollendung leitet. Sie sind uns in ihr in Bildern gegeben, deren
Antinomien zu lgsen wir versuchen miissen. Aber schon dieser Ver-
such macht die Nihe Gottes uns fithlbar, Und der Ausblick in die
Zukunft ist fiir uns unentbehrlich. Denn das evangelische Trachten
nach dem Heil der Einzelpersonlichkeit wird leicht subjectiv egoistisch ;
oder es entspringt aus ihm der Versuch, doch wieder irgendwie ein
Gebiet verdienstlichen Handelns aufzusuchen. Indem man den Blick
in die Zukunft sich offen hilt, wird am besten dafiir gesorgt, die



179] Einzelfragen. 711

Relativitit aller kirchl. Veranstaltungen nie zu vergessen, Hierarchis-
mus und bureaukratische Erstarrung von der Kirche fernzuhalten.
Dem Katholicismus, der die Eschatologie in die Gegenwart verlegt,
und dem Sectenwesen gegeniiber, das nur ein nach innen gewandter
Katholicismus ist, gibt die wahre Zukunftshoffnung die rechte Kraft.
Sie erhilt auch das Bewusstsein wach, dass die ethischen Cultur-
aufgaben peripherische sind, der Heilshesitz aber das Centrum ist.
Zur rechten Eschatologie kann nur eins fiihren, Christus alle Zeit
vor Augen und im Herzen zu baben. — Gottschick’s ernste,
musterhafte Abhandlung will zuerst zeigen, ,welches die Thitigkeiten
oder auch Erlebnisse sind, in denen das Leben des Christen schon
im Diesseits die sichere Richtung auf das jenseitige Ziel gewinnt und
einhilt.“ Das selige Leben im Jenseits ist nicht (eudimonistisch) als
ein Leben eines dem diesseitigen gleichartigen Gliickes zu denken,
nicht als ein Lohn fiir die Erfilllung von Geboten, die mit diesem
Glick an sich nichts zu thun hitten. Es ist auch nicht (asketisch-
mystisch) vorzustellen als ein Aufgehen in Gott als einer unendlichen
Substanz oder einem unbestimmten Willen. Es ist vielmehr ein
Leben der vollen Gemeinschaft mit Gott als dem allmichtigen Willen
der Liebe, wie er in Christus offenbar ist. Dies jenseitige Leben be-
ginnt schon hier im Vertrauen auf Gott und in der Liebe zu dén
Menschen, beide so verstanden, wie sie der Liebe Gottes in Christo
entsprechen und zu einem Gebetsverkehr mit Gott fithren, der an
Gottes Fithrungen und den Aufgaben der Liebe seinen Stoff hat.
Dies Gottvertrauen und diese Liebe haben darin, dass sie iiber alle
weltlichen Motive und Ziele erhaben sind, die Gewahr ihrer jenseitigen
Art. Sie tragen auch in sich die Gewissheit, dass ihre volle Ver-
wirklichung nur unter anderen Lebensbedingungen als den diesseitigen
moglich ist. Die todiiberwindende Macht der Person Jesu und
die Manifestation seiner Auferstehung an seine Jiinger, sowie die bis
auf die Gegenwart herabreichende Wirksamkeit seines Geistes ver-
biirgt die Berechtigung der christl. Hoffnung. FEingehend und sorg-
faltig erdrtert der Vf., inwieweit diese seine Anschauung auch die des
N.T. ist. Seine zweite Frage ist die, ,welches das Verhalten ist, das
der Christ gegeniiber den Giitern und sittl. Aufgaben des Diesseits
zu beweisen hat®. Er antwortet: der Schopfergott und der Heilsgott
ist einer. Der Christ hat darum von Weltflucht wie von Welt- und
Culturseligkeit sich frei zu erhalten und die weltlichen Giiter und
Ordnungen als Hiilfsmittel zur Forderung u. zam Erwerb des Gottesreiches
zu verwenden. Hier scheint G. nicht bis an das Ziel zu kommen.
Auch die Culturarbeit und das Leben in den weltlichen Ordnungen
ist fiir den Christen eine Bet.héttigung der religios-sittlichen Person-
lichkeit selbst und ihrer Gemeinschaft mit Gott und den Seinen, also
noch mehr, als es nach G. scheinen kann, ein Wirken fiir das Reich
Gottes und ein Erwerb des jenseitigen Lebens im diesseitigen. Doch
das ist eine ethische Frage, die anderwirts zu erdrtern ist. — Nach
Hoffmann ist die symbolische Bedeutung der aus 10 X 10 X 10
46*



712 E. Surze, Dogmatik. [180

entstandenen Zahl 1000 die Vollendung. Mit dem Sturz des Anti-
christ und des falschen Propheten hat die omnipotente Staatsgewalt
wie die gottlose weltliche Weisheit den Todesstoss erhalten. Papis-
mus und Cisareopapismus horen auf. Die Christenheit ist eine einige,
nicht zwar siindlose, aber gliubige Gemeinde. Die im Glauben Ge-
storbenen erleben (zum Abschluss der noch irdischen Christenheit) die
erste Auferstehung. Gog und Magog im letzten Kampfe ist vielleicht
das muhamedanische Weltreich. Fiir die Charakteristik des beriihm-
ten Predigers ist die kleine Schrift nicht ganz ohne Bedeutung. —
Jirngst, Pfarrer in St. Johannisberg bei Kirn, behandelt sein Thema
dialogisch, ganz ernst. Er zeigt, dass die Gewissheit des ewigen
Lebens im religiésen Sinne die Unsterblichkeit im metaphysischen
in sich trage. Wenn das christliche Leben die Verklirung der
Individualitdt durch Christus sei, so miisse eben diese doch erhalten
werden und ein Wiedererkennen moglich sein. Die Gemeinde sei
allerdings vor der sentimentalen, rein menschlichen Anschauung
zu bewahren, bei der das eigentliche Heilsgut, das Leben in der Ge-
meinschaft mit Gott durch Christus, in der Hoffnung auf die Ewig-
keit zuriicktritt vor dem Wunsche, irdische Beziehungen im Jenseits
fortzusetzen; ganz berechtigt aber sei der Gedanke des Wiedersehens,
wenn er einen Theil der himml. Vollendung und damit der Seligkeit
bedeute. In diesem Sinne hitten Luther und die Liederdichter, nicht
bloss der sentimentalen, sondern auch der altkirchlichen Zeit an dem
Glauben an das Wiedersehen festgehalten. Es zeige sich auch darin,
dass fiir manche Christen und besonders Theologen viel Wahrheit in
dem Satze liege, die Christen miissten erst einmal Menschen werden.
— Kachnik’s Schrift enthilt sechs an den hl. Thomas sich an-
lehnende, den Collegen des Vf.s zur Benutzung dargebotene dogmat.
Predigten, die nicht ohne Interesse sind. Es wird zunichst aus dem
Zeugniss seiner Freunde und seiner Feinde bewiesen, dass Jesus durch
eigene Kraft glorreich von den Todten auferstanden ist. Sodann wird
gezeigt, dass auch wir, und zwar Alle und in unseren wiederher-
gestellten Leibern, auferstehen werden. Die Leiber der Seligen werden
unzerstorbar, unsterblich, vollstindig, die der Verworfenen schwer-
fillig, den Seelen ungehorsam sein. Dem kathol. Schema gemiss
erweist der Vf. in der Regel seine Thesen erst aus der Vernunft,
dann aus der Offenbarung. Phantasievoll malt er die Bilder der Zu-
kunft aus. Nur die wesentlichen Bestandtheile des irdischen Leibes
sind identisch, andere werden erginzt. Die Seligen erblithen in
ewiger Jugend. Die religiose Erfahrung ist dem Vf. als Quelle der
Erkenntniss, hier der eschatologischen, unbekannt. — In der neuen
Auflage der HRE. ist Ebrard’s Aufsatz iiber das gottl. Gericht durch
einen neuen von Kcihler ersetzt worden. K. sagt: ,iiber Annahme
oder Verwerfung entscheidet die innerste Stellung der Menschen zu
dem Sohne, dem der Vater das Gericht iibergeben hat, und der
die lebendige Verwirklichung des Gesetzes ist, nach welchem das
Gericht vollzogen wird, ,nimlich des gottl. Heilswillens“. Das Gericht



18 1] Einzelfragen. 713

kann nur herausstellen, was sich bereits entschieden hat, nimlich das
Verhiltniss der Person und ihres Handelns zu der gottl. Ordnung.
Das Endgericht wird aber dadurch nicht iiberfliissig. Es kommt bei
ihm zu Tage, was auch dem ernsten Gottesmenschen zuvor nicht
zum Bewusstsein kam; und das Durcheinanderwachsen von Weizen
und Afterweizen hat sein Ende. Damit ist indess nicht eine Ein-
schrinkung des Endgerichts auf diejenigen Menschen angezeigt, die
wihrend ihres Erdenlebens in den Umkreis der geschichtl. Wirkung
des Gottesreiches gekommen sind; vielmehr werden die Menscheu als
solche und insgesammt ihm unterworfen gedacht. Auch iiber die
Heiden wird Christus richten (Matth. 25, 31), aber nicht fiir seine
Jiinger Partei nehmen, sondern das Verborgene, die Herzensstellung,
erwagen. (Auch hier tritt das Verhiltniss des géttlichen Heils-
willens zur sittlichen Weltordnung und ihrer Causalitit nicht in voller
Klarheit hervor.) — Nach Keerl (JB. XVII, 613) ist der erste
Mensch (in Christo und) nach dem Ebenbilde Gottes geschaffen. Er
besass also das objective und das subjective gottl. Ebenbild (Gen. 1,
27; Kol. 1, 16), die Aehnlichkeit mit Gott und Christo und die
gottl, Licht- und Lebensfiille im Geiste Gottes. Sein Leib war aus
imponderabelem Staube gebildet und unsterblich. Durch den Siinden-
fall ging das subjective gottliche Ebenbild verloren und der Leib
ward verfleischlicht. In Folge davon waltet nun in ihm der Tod.
Das ist der erste Tod (Rom. 7, 24). Der zweite Tod besteht nun
darin, dass dem Menschen durch seine Siinde auch das objective
gottliche Ebenbild, das namentlich im Gewissen wirksam ist, verloren
geht. — Keferstein hilt nicht an der alten Inspirationslehre fest.
Er gibt zu, dass die alttestamentl. messianischen und eschatologischen
Weissagungen an der analogia fidei der luther. Kirchenlehre zu priifen
sind, und dass auf diese Weise auszuscheiden ist, was der iiber-
wundenen alttestamentl. Stufe angehort und seine Geltung verloren
hat. Die eschatologischen Anschauungen des N. T.s sind nicht zeit-,
nicht kirchen-, nicht heilsgeschichtlich aufzufassen. In Christus ist
das vollendete Heil erschienen. Es handelt sich nur um Christi Pa-
rusie, mit der Zeit und Ewigkeit sich scheiden. Die eschatologischen
Aussagen sind weder wortlich festzuhalten, noch auf abstracte Begriffe
zu bringen. Aber die bildliche Schale ist in Demuth zu brechen,
um den Kern zu gewinnen. Das vermag nur ein in schmerzlichen Er-
fahrungen gereifter Sinn (2. Kor. 4, 17. 18). Es zeigt sich bei dem
V£., dass eine gesunde Orthodoxie zwar das nothwendige zeitgeschicht-
liche Verstindniss ablehnt, aber doch gesund bleibt. — ZLemme's
lange Abhandlung richtet sich gegen die rationalist. Auflosung des
Christenthums, die den Heilsglauben in Schépfungsglauben umwandelt
und mit dem Herzen statt mit dem Kopfe denkt. Er weist die
Wiederbringungslebre wie die Halbwiederbringungslehre ab. Aber
die Ewigkeit der Hollenstrafen sei nicht ihre Endlosigkeit. Die Siinde
sei eine solche Desorganisation der Persénlichkeit, die zur Vernichtung
fihre. Die Holle bereitet also sich selbst ihren Untergang; und die



714 E. Suvze, Dogmatik. [182

gottliche Weltregierung schliesst nicht mit Dualismus. Leider kommt
L. erst S.62 dazu, die Wirksamkeit der Siinde in das Auge zu
fassen und auf sie seine Theorie zu begriinden. Hitte er damit be-
gonnen, so wire er sichrer an das Ziel gekommen. Seine Lehre von
der Strafe (S. 49), die hier nicht wiederzugeben ist, wird Niemand
geniigend finden. — Die kleine Schrift von Moody ist nur parine-
tisch, ohne wissenschaftlichen Werth. — Reinhardt, Ziogling des
Baseler Missionshauses, ist zu der Erkenntniss gekommen, dass man
Gott nicht jenseits der Welt, sondern in ihr und in der Geschichte
suchen miisse. Das hat in ihm die Ueberzeugung begriindet, die
Dreitheilung Himmel, Erde und Holle sei heidnischen Ursprungs und
unbiblisch. Die Bibel kenne nur die Erde. Die H¢lle sei das Thal
Hinnom, der ,Schindanger bei Jerusalem. Die Lehre von der Un-
sterblichkeit der Seele sei nur ein griech. Philosophem. Nach der
hl. Schrift sterbe der ganze Mensch. Er werde ,zu seinen Vitern
versammelt im Grabe und aus ihm wird er erweckt. Die Wieder-
kunft Christi und die Vollendung des Gottesreichs sei (nicht in dem
kirchlich iiberlieferten abstracten Sinne, sondern) nur zeitlich jen-
seitig. Langsam und organisch reift die Welt unter der Leitung
Gottes der Vollendung zu, einem Augenblicke, in dem die Menschen,
innerlich erneuert, aus eigenem Triebe alle Gebote erfiillen und Staat
und Kirche eins werden. Der Vf, wie es scheint, auf dem Wege
des Dualismus geleitet, ist spit zur Erkenntniss der Immanenz des
gottlichen Wirkens gekommen, Er schiittet nun das Kind mit dem
Bade aus, zwingt die Exegese in seinen Dienst und bildet sich eine
eigene Eschatologie. Auch psychologisch ist seine Anschaung nicht
haltbar. Aber allerdings hat er schiarfer als andere die asketischen
und dogmatischen Verirrungen des Dualismus erkannt. Allem Krank-
haften in der Kirche sagt er erfolgreich den Kampf an. Seine Schrift
verdient daher wohl Beachtung. — Schwanrtzkopff griindet den
Unsterblichkeitsglauben auf die Autoritit Jesu. Was er, das verleib-
lichte Ideal der Sittlichkeit, uns gelehrt hat, das muss Wahrheit sein.
Der Vf. entwirft dann ein Idealbild von dem zukiinftigen Leben.
Die Identitit der Personlichkeit wird gewahrt. Frei von den Schran-
ken, die auf der Erde die vergingliche Materie aufrichtet, wird das
Jenseits uns grossere Freiheit gewiahren. Verklirte Leiblichkeit er-
leichtert die Beziehungen zur Umgebung. Die Seelen ruhen in dem
Ewigen, und doch ist die Entfaltung ihres Lebens und ihrer Thitig-
keit zeitlich. Fiir ihr Wirken bestehen, nur in verklirter Gestalt,
ganz analoge Verhiltnisse wie im irdischen Leben, Wissenschaft,
Kunst (die vor Allem in der Verklirung der eigenen Person sich be-
thitigt), Verkehr in der Gemeinschaft der Liebe, Treue im Berufe,
Religion. Ref. bekennt, dass Gottschick’s schlichte Andeutungen ihm
tiefer zu gehen scheinen als unserers Vf.s immerhin sinnige Bilder.
Treffend aber widerlegt der Vf. im Anhang seiner Schrift die natura-
listische, die monistische und die begriffsmythologische Anschauung,
nach denen der Unsterblichkeitsglaube unméglich ist. Der Vf. zeigt da,



183] Gesammtdarstellungen. 715

dass dieser Glaube sich griinden miisse auf die Offenbarung der Vater-
liebe Gottes. — von Schweinitz warnt, die Weissagungen Jesu
vom Ende der Welt nicht zu Wahrsagungen zu machen. Lebten
wir in dem Gedanken, dass es in einer bestimmten Zeit hereinbreche,
so konnte das nur das Leben verwirren. Auch Zwangsbekehrungen,
die diesem Gedanken entspringen konnten, wiren werthlos. — Die
Schrift von Ziemssen ist bibl.-theol. Sie schildert die alttestament.
eschatologischen Ahnungen, zeigt, dass in Christus das volle Licht auf-
gegangen sei und bespricht die Ausfilhrungen der Apostel. Sie be-
kampft die Lehre von einem Zwischenzustande und die moderne
Neigung Alles zu vergeistigen und zu verfliichtigen.

II. Gesammtdarstellungen.

a) Principielle Erdrterungen.

1. Allgemeines. Barth, Fr., Prof. in Basel, die Grundsitze der Bergpredigt
und das Leben der Gegenwart. 26. Ba., Reich. — Bowr, der Weg zur Er-
kenntniss. 88. Strassburg, B. Bermiihler. At 2. — Brown, F., what is
orthodoxy? (North Am. Rev. 409—417). — Burckhardt, aus der modernen
system, Theol. Grossbritanniens (ZThK. 9, 5.6. H.). — B., F., wie unterscheidet
sich die Erkenntniss auf natiirlichem und geistigem Gebiet? (LW. 45,1.2. H.).
— Chabin, la science de la religion. II, 442. P., Poussialge. — Demmer,
E., in Geist und Wahrheit, Gedanken @b. innerliches Christenthum. 2. Ausg.
1898, 180. Gii, Bertelsmann, Geb. Al 1,60. — Drummond, Henry,
das Beste in d. Welt. 33. Aufl. Bielefeld, Velhagen & Klasing. Geb. Jl 2.
— Faure, H., la raison et la foi. P., Lecoffre. fr. 5. — Fauth, Glaube
u. Wissen (ZevR. 11, 3 H.). — Frémont, G., la religion peut-elle étre une
science? 22. Nice, imp. des Alpes marit. — Gaudeau, B., le Besoin de
croire et le besoin de savoir. 67. P., Retaux. — Goldstein, Ferd., Dr., Ur-
christenthum und Socialdemokratie. IIT, 191. Zi., C. Schmidt. M 3. —
Hashagen, moderne religiose Theorien (LK. 30, 1. 2). — Hechler, K.,
modernes Christenthum. 101. L., Braun. /b 1,50. — Lwuzzati, L., scienza e
fede. Nuova antologia. 16. Gingo. — Malwert, science et religion. Ed.
class. et pop. 181. P., Soc. d’éduc. scientif. fr. 2. — Mohr, G., christl.
Weltanschauung auf bibl. Grunde. IV, 206. Ulm, Kerler. Jt 2,50. — New-
bold, Relxg:yn. Lo., Longmans. 5 sh. — Origin, the, of Christian Science
(_B]_ackwqods Mag. 845—852). — Reincke, Kulemann, Veeck, die re-
ligionsfeindl. Strémungen der Gegenwart. Referate auf dem 20. deutschen
Protestantentage in Hamburg. 62. B., Schwetschke u. S. Jb 1.— Schmidt,
Ferd., Dr., der Ursprung der Sprache u. die Dogmatik (ZKTh. 33, 22—47)
— Schnurbecque-Botje, M., hed gezond verstand op godsdienstig gebied (ThStZ
17, 20—49). — Schwalm, le dogmatisme du coeur et celui de V'esprit. III, 49.
P. — Souben, J., l'esthétique du dogme chrétien. XI, 348. P, Lethielleux.
fr. 3,50. — Valeton, die Voraussetzungen der Theologie u. ihre Wissenschaft-
lichkeit (Hh. 22, 9.H). — Voigt, G., Christenthum u. Bildung. 29. L.
Diirr. b —,60. . ’

2. Der Kampf um die Theologie Ritschl’s. Garrie, Aifr. E., the Ritschlian
theology: critical and constructive. An exposition and an estimate. T. and
T. Clark. 428. Ed., Simpkin. 9 sh. — Hdring, Th., zur Verstindigung
in der system. Theol. Die Grundgedanken der Principieniehre D. H. Cremer's
(ZThK. 9, 97—135). — Mackintosch, R., the Ritschlian doctrine of theoretical
and religious knowledge (AJTh. 3, 22—44), — Mead, C. M., Ritschl’s Stellung
als Dogmatiker (BG. 35, 8. H.). — Scott, was d. Pietist v. Ritschl lernen kénnte
(DAZ. 20, 3. H). — Wandel, einige Bemerkungen tiber das Ecke'sche Buch: die



716 E. Surzr, Dogmatik. [ 184

theol. Schule Ritschl’s (NKZ, 10,4. H.). — Wendland, Jhs., Albrecht Ritschl
und seine Schiler im Verhaltniss zur Theologie, zur Philosophie und zur
Frommigkeit unserer Zeit, dargestellt und beurtheilt, X, 135. B., Reimer.
A 2,80.

3. Sammelwerke. Bertling, O., Prof, zehn Fragen iiber die Wahrheit des
christl. Glaubens. IV, 156. L., Hinrichs. At 3. — Bos, T, negen dogma-
tische onderwerpen, op eenvoudige wijze vor het gereform. volk verklaard.
2e.dr. VIIL 175. Leyden, Donner. fr.—,75. — Drummond, Henry, das
ideale Leben u. andere Aussprachen aus seinem Nachlass, {ibers. von Julie
Sutter. 314. Bielefeld, Velhagen & Klasing. ot 4,50. — Oekninger, Fr.,
Christenthum u. moderne Weltanschauung. Studien u. Kritiken. 127. Gii.,
Bertelsmann. Jb 1,60, geb. b 2. — Rocholl, R., Altiora quaero. Drei
Capitel uber Spiritualismus u. Realismus. V, 94. L., Deichert. At 1,60. —
Schoell, J., Fromm u. Frei. Relig. Vortrage fiir Suchende und Denkende,
104. Reutlingen, Ensslin & Laiblin. M —,75.

1. Allgmeines. Die Schrift von Barth behandelt die Frage,
wie die Grundsitze der Bergpredigt sich verhalten zu der Gestalt,
die in unserer Zeit das Leben angenommen hat, ob sie auf diese an-
wendbar sind, und wie. — Bowusr spricht iiber Vieles, viel auch iiber
Bibel und Christenthum, leichtfertig und als Ignorant. Die Schrift
steht jedenfalls nicht iiber, eher unter Hickel. Insofern ist sie ein
Zeichen der Zeit, wenn auch ein trauriges. — Burckhardt’s ver-
dienstlicher Bericht iiber die moderne systematische Theologie Gross-
britanniens ergéinzt die Mittheilungen Pfleiderer’s in seiner Geschichte
der Religionsphilosophie und die vor Clemen (StK. 1892). Nach ihm
ist die Niederkirche ohne Theologie. Die Breitkirche sucht, eklek-
tisch, mit dem modernen Denken in Verbindung zu bleiben. Die
hochkirchl. Theologie ist Apologetik. Sie macht die Incarnation zu
ihrem Centraldogma, sucht aber moderne Gedanken, namentlich den
der Entwicklung, sich zu assimiliren. B. findet in ihr immerhin eine
Biirgschaft dafiir, dass die anglicanische Kirche dem Papst nicht an-
heim fallen werde. Mehr Sinn fiir systematische Theologie findet
sich nach B. in Schottland und bei den Dissenters. Hier beschiiftigt
man sich eifrig mit der deutschen Theologie, namentlich mit der
Ritschl’s. Drei Richtungen, eine philosophische, eine kirchliche und
die pietistische, suchen das Christenthum unabhiingig zu machen von
der Geschichte. Bei ihnen findet Ritschl keinen Eingang. Es gibt
aber auch eine starke Stromung, die zu dem historischen Christus
zuriickstrebt. Sie achtet die Ritschl’sche Theologie hoch, verwirft
aber ihren ,Agnosticismus“ als unpraktisch, d. h. dem gesunden
Menschenverstande der Laien, der auch einer der religivsen Ueber-
zeugung entsprechenden Welterkldrung bedarf, nicht fiir entsprechend.
Nachdem er die, Speculation und Anschluss an den geschichtlichen
Christus verbindenden, dogmat. Arbeiten von Fairbairn, Mackintosh
und Bruce besprochen hat, schliesst B. seinen lehrreichen Bericht
mit folgenden Worten: ,Wenn die philos. Tiefe, die Klarheit und
das geschlossene systemat. Denken des deutschen Theologen sich mit
dem philos. Optimismus, dem auf’s Praktische gerichteten Sinn und dem
Verstindniss fiir das historisch Gewordene seines engl. Fachgenossen



185] Gesammtdarstellungen. 17

vereinigen wiirde, dann konnte die theol. Wissenschaft um ein Wesent-
liches gefordert werden. — Demmer gibt in Aphorismen eine
Glaubens- und Sittenlehre. Seine bereits 1898, jetzt in 2. Aufl. er-
schienene Schrift charakterisirt sich durch folgende zwei Grund-
gedanken: ,Auf dem Wege der volligen Klarstellung des sittlichen
Christus kommt man zur Erkenntniss des iibernatiirlichen Christus.
Selten kommt man durch Aufzihlen der Eigenschaften des iibernatiir-
lichen Christus zur Aneignung des lebendigen und sittlichen Christus®,
yDer Herr hat sich nicht zu Gunsten gewisser Kirchen, Gemeinden,
Parteien und Orte seiner selbst begeben; darum kehre dich nicht
an die Rufe: siehe hier, siche da! wenn du ihn in dir hast. . . . .
Sie werben nur so eifrig, weil sie ihrer Parteien Macht, Grosse, Ein-
fluss und Herrlichkeit mehren wollen. Lass dir aber nur geniigen
an dem Rufe deines Herrn: Kommet her zu mir, die ihr miihselig
und beladen seid; Ich will euch erquicken“. — Die deutsche Aus-
gabe der bekannten Schrift von Drummond ist bereits in 33. Aufl.
erschienen. Was ibr so weiten Eingang bei uns verschafft hat, das
ist ohne Zweifel die klar ausgesprochene Tendenz: ,Viele der Heils-
verkiindigungen, die wir horen, sind nur an einen Theil unseres
Wesens gerichtet ; sie verkiinden Frieden statt Leben, Rechtfertigung
statt Erneuerung; und von solcher Religion wenden sich die Menschen
oft nur darum wieder ab, weil sie ihr Herz nicht ausfiillen kann¥%, —
Mehr nur die Art der modernen religitsen Theorieen als sie selbst be-
schreibt Hashagen. Sie sind meist naturalistisch, eudimonistisch,
der Ruhelosigkeit der Zeit, dem Gewirr der Grossstidte, der Zer-
setzung der festen Ordnungen, dem Mangel an geschichtl. Continuitét,
der Isolirung des Einzelnen entsprungen. Das lernt man bei dem
Vf. vortrefflich kennen. Er macht auch fiihlbar, wie die Ahnung
eines Neuen, Besseren durch die Zeit geht; worauf sie aber deutet,
das gibt er nicht an. Das wird es wohl sein, dass das Christenthum
in der Kirche zuniichst als die einende Macht der Liebe sich er-
weisen muss, von der Drummond spricht. — Hechler zeigt, wie
die moderne Welt mit jhren Siinden, ihrem werthlosen Kirchenthum
und ihrem ,Confessionsschwindel“ den sittl. Grundsitzen Jesu wider-
spricht. Wissenschaftlichen Werth hat die Schrift nicht. — Nach
Mohr bieten die Rationalisten zu wenig, die Orthodoxen zu viel.
Daraus erklirt sich der Abfall vom Christenthum. Der wird iiber-
wunden, wenn man auf Christus zuriickgeht. Durch ihn wissen wir,
dass Gott unser Vater ist und wir als seine Kinder in seinem Reiche
zu ihm gehdren. Im Anschluss an Worte Jesu fiihrt das der Vf.
im ersten, wohl am wenigsten geniigenden, Theile seiner Schrift aus.
Der zweite Theil handelt von dem eingeborenen Sohne. Hier ist
formell die Ausfiihrung (namentlich exegetisch) zu breit und zu wort-
reich, inhaltlich aber durchaus werthvoll. Um ihretwillen sind der
Schrift recht viele Leser zu wiinschen. J/. geht von-dem ganz rich-
tigen, nur nicht ganz conmsequent von ihm angewendeten Wunder-
begriffe aus, nach dem Wunder Ereignisse oder Schopfungen sind,



718 E. Surze, Dogmatik. [186

die allerdings durch die natiirliche und sittliche Weltordnung zu
Stande kommen, aber durch sie allein, also ohne die Wirksamkeit
des personlichen Gottes, nicht zu erkliren sind. Zu diesen Wundern
gehoren vor Allem die offenbarenden Genien, unter denen Jesus ganz
einzigartig ist. Die anderen offenbaren ein weltliches Ideal. Sie
schopfen also aus der mannigfaltigen und vielgestaltigen Welt. In
Christus ist der ewig eine, persénliche Gott, offenbar geworden. In
geiner Liebe ist er in Christus in unsere Mitte getreten. Die volle
Macht seiner Liebe hat er im Tode Jesu offenbart, um die in der
Haft der Stinde Befangenen zu erlosen und den Bund der Liebe mit
ihnen zu schliesssn, der auch die sittliche Erneuerung moglich macht.
Die Wunder Jesu hilt M. fest, obwohl auch sie durch die natiirliche
Ordnung vermittelt sein sollen und nur fiir den Glauben Bedeutung
gewinnen. Auch die Wiedererscheinung des Auferstandenen und die
Berechtigung des Gebets zu Jesu erkennt der Vf. an. Die Wunder
haben wesentlich den Zweck zu zeigen, dass auch die Linderung der
materiellen Noth zum Programm des Gottesreichs gehdrt. An den
dogmatischen Theil schliesst ein ethischer sich an, der auf ganz
specielle Fragen, bis zur Erorterung der Wohnungsnoth eingeht. Die
Schrift unseres Vf.s beriihrt sich mit der von Tamm. Mdge auch sie
nicht unbeachtet bleiben. — Reincke ist uns bereits aus seiner um-
fassenden Schrift ,Die Welt als That“ bekannt. Beim Protestanten-
tage in Hamburg hat er iiber die Stellung der Naturwissenschaften
zur Religion gesprochen und auch da treffend nachgewiesen, dass
schon zur Erklarung des Lebens in der Natur der Materialismus voll-
kommen unzureichend ist. Auch die kleinste Zelle sei eine Maschine,
die nur deshalb richtig functionire, weil sie richtig, dem Zweck ent-
sprechend, also durch Intelligenz gestaltet sei. Es sei thoricht, aus
Stoff und Kraft die Vorginge des Lebens abzuleiten und die ,Domi-
nanten“ zu iibersehen, durch die allein die richtige Wirksamkeit
der Stoffe und der Kriifte bedingt sei. Die Naturerklirung weist
das Dasein eines intelligenten Schopfers nach; die Religion aber sei
noch bedingt durch Erfahrungen anderer Art. — Kulemann be-
spricht die Stellung der Socialdemokratie zur Religion. Der Kern der
Socialdemokratie sei das Ringen des Arbeiterstandes nach seiner Er-
hebung. Darin liege vielleicht Fapatismus, also doch Idealismus.
Verdorben sei die ganze Bewegung durch ihre Verbindung mit dem
Materialismus von Marx und durch das Eindringen verwitterter Exi-
stenzen, die in ruhigen Zeiten als der Schlamm des Volkslebens un-
schadlich zu Boden fallen. Aber die Ablésung des gesunden Kerns
von den unlauteren Beimischungen werde nicht ausbleiben. Wird
der Arbeiterwelt die reine Religion, frei von Orthodoxie und Dogma-
tismus, geboten, so wird sie zu ihr zuriickkehren. — Veeck’s Vor-
trag handelt iber die Stellung der modernen ethisqhen _Bewegung
zur Religion. Der Vf. meint, die Versuche, die Sittlichkeit von der
Religion unabhéngig zu machen, wiiren dem Streben entsprungen, im
Kampf der Confessionen den sicheren Punct zu finden, der iiber allen



187 ] Gesammtdarstellungen. 719

Kampf erhaben ist. Die Pflege der Sittlichkeit werde aber von selbst
zu der Erkenntniss fithren, dass das Gute nur dann bestehen kann,
wenn es der Grund aller Dinge ist. Die Sittlichkeit fordere also die
Religion. Durch die Wahl und die vortreffliche Behandlung dieser
Themata hat der Protestantenverein sich ohne Zweifel ein Verdienst
erworben, — Voigt setzt sehr ernst und schon auseinander, dass im
Christenthum die wahre Bildung gegeben sei. Indem es in der Ge-
meinschaft mit Gott die sittliche Personlichkeit entfaltet, 15st es die
centrale Aufgabe aller Bildung, die alle anderen Bildungsziele in sich
aufnimmt und sich dienstbar macht. In der einzigartigen Person
Jesu verbiirgt es uns die Vergebung der Siinde und begriindet da-
durch das Vertrauen zu uns, ohne das jedes Streben ermattet. Es
gibt uns auch durch den Anblick des Sieges Jesu iiber den Tod die
Gewissheit der Ewigkeit, fiir die alles Irdische nur ein Gleichniss,
ohne die es aber werthlos und ein blosser Schatten ist, an dessen
Bildung niemand das Leben wenden kann, — Der kathol. Professor
Dr. Franz Schmidt erortert die Frage, ob die Sprache von den
unvollkommensten Anfingen an sich langsam entwickelt habe. Er
verneint sie, gibt auch nicht zu, dass durch den Siindenfall ein
wesentlicher Verlust in dieser Bezichung eingetreten sei, und dass
nach ihm die von den Sprachforschern angenommene Entwicklung be-
gonnen habe. Den ersten Menschen sei allerdings nicht der Besitz
einer fertigen Sprache angeboren gewesen; aber durch sanftes Ein-
greifen der gottlichen Allmacht wurden sie dazu gebracht, moglichst
bald eine vollkommene Sprache zu bilden. Sie waren im reifen Alter
geschaffen und reich begabt. Das Gliick des ehelichen Lebens und
die Aufgabe der Kindererziehung war ihnen zu Theil geworden.
Beides war ohne entwickelte Sprache nicht moglich. Deren Vor-
handensein wird auch durch die Unterredungen mit Gott bewiesen.
Dass sie mindestens der Verbeissungslinie auch nach dem Siinden-
fall verblieb, wird dadurch gewiss, dass die Urgeschichte unseres
Geschlechts darch Familieniiberlieferung bis auf Moses gekommen
ist. — 2. Der Kampf um die Theologie Ritschl’s.
Wendland’s Schrift gehort ohne Zweifel zu dem Besten, was
iiber Ritschl geschrieben worden ist. Sie ist schon dadurch gus-
gezeichnet, dass sie zunichst das schildert, worauf Ritschl’s Bedeutung
beruht, seine Religiositdt. Ritschl war ein religioser Charakter. FEr
fand im Gegensatz zum Pietismus und zum Kriticismus sein Christen-
thum in der Beherrschung der Welt und ihrer Noth, in der Berufs-
freudigkeit, in der Mitarbeit am Reiche Gottes. Diese Elemente
eignete er von Paulus und Luther sich an, unbekiimmert darum, dass
er beider Gedanken nicht in ihrer genuinen Gestalt erfasste. Ritschl war
ein unermiidlich eifriger Historiker; aber die Geschichte diente ihm,
seine eigenen inneren Erfahrungen ihm zum Bewusstsein zu bringen.
W. schildert sodann Ritschl's Stellung innerhalb der modernen Cultur
und zu den theologischen Parteien. In einer skeptischen Zeit, die
an der Gewinnung einer einheitlichen Weltanschauung verzweifelte,



720 E. Suze, Dogmatik. [188

stellte er die Religion auf eine einsame Insel, auf der man doch
Zuflucht finden konnte aus dem Chaos wissenschaftlicher Detailarbeit.
Ritschl’s Theologie war culturfeindlich, indem sie das Band zwischen
Religion und Wissenschaft ldste, culturfreundlich, indem sie in der
Mitarbeit an allen Lebensaufgaben eine religiose Aufgabe fand.
Damit ist unseres Erachtens Ritschl's geschichtliche Stellung ganz
richtig bezeichnet. Und auch darin ist dem Vf. zuzustimmen, dass
fiir Ritschl trotz der eminenten Bedeutung, die ihm die Person Jesu
hatte, doch Gott, die Welt und die Menschenseele, also das Reich
Gottes, im religiosen Leben das Bestimmende war., Im zweiten Ab-
schnitt seiner Schrift bespricht W. die philosophischen Principien
Ritschl’s. Er zeigt zunichst, dass Ritschl's erst nachtriglich gebildete
Erkenntnisstheorie, die Liidemann (PrM. 1) bereits uniibertrefflich
beurtheilt hat, zwischen Idealismus und naivem Realismus schwankt.
Ritschl's Ablehnung der Metaphysik hilt W. fiir unberechtigt. Die
philosophische Idee der Einheit der Welt sei keine Entlehnung von
der Religion, die Metaphysik sei nicht gleichgiltig gegen Natur
und Geist. Die Werthurtheile stiinden nicht im Gegensatz zum
theoretischen Erkennen. Die praktische Philosophie als Wissenschaft
von den Normen fordere zweifellos auch eine Religionsphilosophie.
Der dritte Abschnitt der Schrift unseres Vf. ist der Priifung der
theologischen Principien Ritschl’s gewidmet. ~W. stimmt Ritschl
darin nicht zu, dass die Dogmatik nur die Offenbarung Gottes in
Christo symstematisch zu erfassen habe. Ihr Gegenstand sei die
Glaubenserfahrung, wenn diese auch durch die heil. Schrift, durch
Christus und die Gemeinde geweckt sei. Auch Ritschl stelle zuletzt
doch nur seine eigene Religion dar. W. bekimpft Ritschl's Ab-
lehnung der Wissenschaft vom Leben Jesu. Um die Religion Jesu
selbst handle es sich, nicht um ihre Auffassung in den beiden ersten
christlichen Generationen. Ohne geschichtliche Exforschung des Lebens
Jesu werde wissenschaftliche Klarheit iiber Jesu Religion nicht ge-
wonnen, wenn auch der Laie sie durch den Eindruck des Lebens-
bildes des Erlosers in naiver Weise sich aneignen konne. Auch
Ritschl’s Definition des Christenthums als einer Combination der Ver-
sohnung mit Gott, die unsere innere Freiheit begriinde, mit dem
Wirken fiir das Reich Gottes aus dem Motiv der Nichstenliebe,
die bekannte Idee von der Ellipse mit zwei Brennpuncten, kann W.
nicht billigen. Das Christenthum wie die Reformation subsumire die
Ethik der Religion, finde in der Heiligung und in den guten Werken
den Zweck der Rechtfertigung; in der Gotteskindschaft seien Religion
und Ethik zugleich gegeben. Zuletzt bespricht W. die wichtigsten
Lehren der Ritschl’schen Theologie, die Lehren von Gott, von der
Siinde, von Christus, von der Rechtfertigung. Er zeigt, dass Ritschl
anfangs in seinem Versuch, einen Beweis fiir das Dasein Gottes zu
geben, auch spiter noch in seinen Beweisen fiir die Personlichkeit Gottes
das Gebiet der Werthurtheile iiberschritten und das der objectiven
Erkenntniss betreten habe. Er beweist ferner, dass Ausdriicke wie



1 89] Gesammtdarstellungen. 721

das Absolute auch fiir die Erfassung der religiosen Erfahrung nicht
zu entbehren sind, und dass die natiirliche Theologie nicht auf-
zugeben, sondern in die hohere christliche Erkenntniss einzuschliessen
sei. Ueber die Kritik der Ritschl’schen Lehre von der Siinde bedarf
es keines Referats. Bemerkt sei aber, dass auch W. die Vergeltung
mit der Liebe Gottes wohl kaum in die rechte Verbindung bringt,
da er auf die Idee der sittlichen Weltordnung nicht reflectirt und
den Zorn (nach Abzug des Affects) nur der Liebe unterordnet. In
der Christologie polemisirt er gegen Ritschl’s iiberstiegenen Ausdruck
,CGottheit Christi und gegen sein Festhalten einer Art von Stell-
vertretung, die doch nichts Anderes als die Wirksamkeit Jesu sei.
Ganz vortrefflich und sehr lehrreich ist der Abschnitt iiber die Recht-
fertigungslehre. W. meint, dass hier Ritschl die religisen Intentionen
der Reformatoren ganz richtig getroffen, aber sie in geschichtlich und
sachlich unberechtigter Weise von dem Ethischen abgetrennt habe.
Zum Schluss recapitulirt der Vf. das Ergebniss seiner Untersuchungen.
Hervorzuheben ist noch, dass er im Verlauf seiner Frorterungen nicht
bloss mit Ritschl, sondern auch mit seinen Schiilern sich mannigfach
auseinandersetzt. Es kann keinem Zweifel unterliegen, dass seine
Schrift unter den dogmatischen des vorigen Jahres eine der férderlichsten
ist. — Héring sucht fiir seine Theologie und die Cremer’s eine
gemeinsame Basis zu finden. Sie sei gegeben in dem gemeinsamen
Grundsatz, die Quelle der Heilsgewissheit sei der Glaube, der rich-
tende Gott, der (wenn auch unvollkommen) doch bereits ohne Christus
erkannt werde, sei auch der Gott des Heils. Die zuletzt genannte
Erkenntniss ist der Offenbarung zu danken, durch die auch die Er-
kenntniss Gottes als des Richters erst sich vollende. Wer zu diesem
Glauben gekommen ist, der soll durch die Person Jesu nach H.
dariiber gewiss werden, dass sein Heilsbesitz keine Illusion sei. Davon
hofft H, Cremer zu iiberzeugen, nach dem die Verkiindigung der Heils-
thatsachen die Glaubenszuversicht begriinden soll. — Der zu Washing-
ton im Verein fiir Kirchengeschichte gehaltene Vortrag des Professors
Mead geht vom Standpuncte der iiberlieferten Dogmatik aus, er-
schopft die Bedeutung der Theologie Ritschl’s nicht, verdient aber
schon wegen seiner Klarheit alle Beachtung. Nach ihm hat Ritschl
dadurch seine Bedeutung erlangt, dass er durch das Zuriickgehen
auf die religiose Erfahrung die in der Theologie eingetretene Zer-
fahrenheit beseitigen und der Religion der materialistischen Natur-
forschung gegeniiber ein selbstéindiges Gebiet sichern wollte. Schleier-
macher gegeniiber vertritt Ritschl die Anerkennung der Personlichkeit
und die Idee der Liebe Gottes. Aber wie fiir den linken Fliigel
der Anhiinger Schleiermacher’s sind ihm Religion und Offenbarung
correlate Begriffe ; und 'Wasw_Cl.]ristus von den anderen Menschen
unterscheidet, ist nur die Einzigartigkeit seines Berufs. Die Ge-
schichtlichkeit des Christenthums wird mehr betont, die Wunderfrage
aber in einer Art Nebel gelassen. Die ganze Dogmatik soll in Werth-
urtheilen verlaufen; und doch wird ein Beweis fiir das Dasein Gottes



722 E. Suvze, Dogmatik. [190

gegeben, in der religivsen Beurtheilung der Natur eine Naturtheologie
entworfen, in der Lehre von den Eigenschaften Gottes die natiirliche
Theologie recipirt. Interessant ist es, wie Ritschl von Frank, dem er
das Festhalten an der Metaphysik vorwirft, derselbe Vorwurf zuriick-
gegeben wird. Die Lehre von den Werthurtheilen ist, gelinde gesagt,
eine gefihrliche. Der Werth der Dinge fiir uns hiingt von dem ab,
was sie an sich sind. Weiss man das nicht, so kann man ihren
Eindruck als illusorisch betrachten. Das praktische Resultat des
Princips ist eine willkiirliche und veréinderliche Subjectivitit, welche
einfach nach individueller Vorliebe religitse Lehren billigt oder ver-
urtheilt. Eben deshalb macht Ritschl selbst mit der Lehre von den
Werthurtheilen nicht vollkommen Ernst. Er behauptet z. B. von
Christo vieles zu wissen, anderes lehnt er als unwissbar ab, indem
er eine willkiirliche Grenze zieht. Das Hauptverdienst der Theologie
Ritschl’s besteht darin, dass sie dem Dogmenglauben gegeniiber das
Princip der Personlichkeit betont hat. Der endgiltige Ausdruck fiir
das Christenthum aber konne dieser neue Socinianismus nicht sein.
Die Ritschl’'sche Lehre sei noch nicht an das Ende ihrer Entwick-
lung gekommen ; aber die Zeichen der Aufldsung, des Auseinander-
gehens in mannigfaltige Glaubensschattirungen, waren schon da. —
3. Sammelwerke. Bertling will wissenschaftlich Unterrichteten
zu Hiilfe kommen, die nach der Wahrheit suchen und sie nicht ab-
sichtlich ablehnen. Der Beginn des Glaubens ruht nach ihm nicht
auf der Annahme eines Lehrsystems ; er kann aber ohne klare Ueber-
zeugung nicht bestehen. B. beantwortet zuerst die Frage: ,gibt es
wirklich eine Welt des Geistes ?“ mit dem Nachweis, dass der Mate-
rialismus unfihig ist, die Erscheinungen des Geisteslebens als Func-
tionen des sinnlichen Organismus nachzuweisen. Die zweite Frage ist
die: ,gibt es wirklich einen personlichen Gott?“ Dieser Abschnitt
ist der werthvollste des Buches. Die Beweise fiir das Dasein Gottes
werden hier sinnig in den Causalitdtsbeweis verschmolzen. Aus der
fritheren Schrift des Vf. ,Die Erkennbarkeit Gottes® (1885) ist
bekannt, dass er eine dreifache Causalitit in der Erfahrung findet :
die zeitlich fortschreitende, die verbindende (den inneren Zusammen-
hang der Dinge bewirkende) und die schopferische, die im Menschen-
geiste in ihrer teleologischen Thitigkeit sich erweist. Die zuletzt ge-
nannte Causalitit ,filhrt uns aus dieser vor uns entfalteten, unserer
Wahrnehmung sich bezeugenden Welt hinaus in eine Wirklichkeit,
die mit ihrer verborgenen Energie den wahrnehmbaren Weltdingen
Existenz gibt.“ Gewonnen ist damit zunichst nur ein Unbewusstes,
teleologisch Wirkendes. Da aber die Schopferkraft, durch die Alles
existirt, auch die Causalitit des bewussten, namentlich des sitt.hchen,
Geisteslebens ist, so ist sie personlich zu denken. Die Beweise fiir
das Dasein Gottes ergeben so die Gotteserkenntniss selbsj;. _B. sagt,
408 ist zu bedauern, dass auch gelehrte Theologen, die in ihrem
Fache Hervorragendes leisten, die Frage“, ob die Vorginge in der
Natur ohne die Annahme eines gottlichen, d. i. geistigen Wesens zu



191] Gesammtdarstellungen. 79283

erkliren sind, ,nicht bloss selbst ganz beiseite liegen lassen, sondern
auch durch ausgesprochene Verachtung und Verwerfung aller Apo-
logie den religionsfeindlichen Bestrebungen einer anspruchsvollen
atheistischen Wissenschaft sogar noch Vorschub leisten. In der Be-
antwortung der dritten Frage: ,gibt es eine menschliche Willens-
freiheit ?“ weist der Vf. darauf hin, dass in der Gemeinschaft mit
Gott der sittliche Mensch productiv den Causalzusammenhang sich
dienstbar machen kann. Er erfasst also das Problem der Freiheit
am rechten Ort. Er sucht dann 4. die Frage zu beantworten : ,gibt
es einen wirklichen Verkehr des Menschen mit Gott, Gebetserhérung
und Wunder ?4 Er zeigt, dass die niederen Sphéren, die leblose
Materie und das organische Leben, fiir die Einwirkung der geistigen
Wesen, also namentlich Gottes, empfinglich sind. Das ist ohne
Zweifel der richtige Weg zur Losung der Wunderfrage; aber die
Wunder der Evangelien werden auf ihm nicht erklirt. Es folgen drei
biblisch-kritische Fragen: 5. ,gibt es eine geschichtlich fortschreitende
Gottesoffenbarung, inshesondere zuverlissige Geschichte im A, T.?¢
6. ,hat die biblische Schopfungsgeschichte Wahrheit?“ 7. ,enthalten
die Berichte iiber das Leben Jesu Christi geschichtliche Wahrheit ?«
Im 5. Abschnitt setzt B. sich in wohlwollender Weise mit der Kritik
des A. T. auseinander. Er gibt zu, dass der Pentateuch ebenso aus
verschiedenen Quellen zusammengesetzt ist, wie die fritheren Evan-
gelienharmonien. Er sucht aber nachzuweisen, dass Moses und die
Patriarchen doch geschichtliche Personlichkeiten waren, wenn auch
die sie betreffenden Erzihlungen sagenhafte Bestandtheile in sich
tragen. Die Schopfungsgeschichte hat nach dem Vf. religiose Be-
deutung. An die Besprechung dieses biblischen Abschnittes kniipft
er eine sinnige und klare Kritik des Darwinismus an. Von den
Evangelien ist nach B. nur das des Johannes von einem Augenzeugen
(von dem Jiinger) verfasst. Die drei anderen schépfen gemeinsam
aus miindlicher Tradition. Die drei letzten Fragen sind folgende:
8. ,was ist von der Person und dem Wesen Jesu Christi zu halten 7
9. ,was von dem Dogma der Trinitit?“ 10. ,,gibt es ein Leben nach
dem Tode?“ In betreff des christologischen und des trinitarischen
Problems kommen die Anschauungen des Vf. auf die von Ménégoz in
geiner geistvollen Abhandlung iiber die Trinitdt (Paris 1898) aus-
gesprochenen hinaus: der Vater ist Gott transcendent, der  Sohn
immanent objectiv, der Geist immanent sujectiv (in uns). Die christo-
logischen Formeln des Chalcedonense sind nach B. nur negativ,
Irrthum abwehrend. Christus ist das Abbild Gottes (Hebr. 1, 3).
Man hat es sich zu denken wie das Abbild eines Menschen auf der
mattgeschliffenen Glasplatte des Photographen. Die unendlichen Eigen-
schaften Gottes wie Allgegenwart, Allmacht, Allwissenheit sind im
Menschenleben Jesu Christi nicht dargestellt. Die Lehre von der
Geburt aus der Jungfrau ist nicht als unmoglich abzulehnen, aber
auch nicht zu einem Fundamentalsatz des christlichen Glaubens, zu
einem Schibboleth fir Christen und Nichtchristen, zu machen,



724 E. Surze, Dogmatik. [192

Die Unsterblichkeit ergibt sich aus unserer Gemeinschaft mit Gott.
Das Fortleben ist als ein personliches, geistiges zu denken. Es ist
nicht unmdoglich, dass die andauernde Siinde zuletzt den Untergang
zur Folge hat. Ohne Zweifel wird B.s Schrift ihren Zweck erfiillen,
— Drummond’s Ansprachen sind fiir die Dogmatik sehr werthvoll.
In Deutschland wiirde man ihn — freilich sehr mit Unrecht — einen
Falschmiinzer nennen. Die kirchlichen Dogmen bilden fiir ihn den
wissenschaftlichen Hintergrund. Sie greifen aber wenig in seine Er-
orterungen ein. Ueber ihnen entfaltet sich frei und innig eine Re-
ligiositit, die ganz den Reden Jesu entspricht. Die religios-sittliche
Personlichkeit Jesu ist ihm die Quelle der Kraft zur Losung der
Lebensaufgaben und der Rithsel der Erkenntniss. Der ist der Mann
nach dem Herzen Gottes, dessen Wille in den Strom des gottlichen
Lebens eingeht. Durch die Person Jesu werden wir zu der Selbst-
verleugnung befdhigt, die es uns mdoglich macht, ganz Eins zu werden
mit dem Willen Gottes und den Frieden zu gewinnen. Wer das
erreicht hat, der ist der Erhorung seiner Gebete gewiss. Im Gebet
wirft die Zukunft ihren Schatten in die Gegenwart. Es ist uns gut,
dass Christus zum Vater gegangen ist. Er kann uns nun immer
nahe sein, auch an jedem Grabe, ohne zu ihm zu gehen, wie einst
zu dem des Lazarus. Drei Heilsthatsachen bedarf der Siinder, Er-
losung von der Macht der Siinde, Befreiung von der Befleckung der
Siinde, Vergebung. Christus bricht die Macht der Siinde und heilt
unsere Befleckung. Er hat die Strafe gebiisst; wir konnen nun der
Vergebung uns trosten. Freilich erwachen gerade dariiber unsere
Zweifel. In der Frage iiber die Satisfaction sind wir alle Rationa-
listen. Aber es geniigt ja auch da, dass wir an die Person Jesu
uns halten. Wir haben hier eine Theologie fiir praktische Theologen,
die ganz besonders deshalb uns anzieht, weil des Vf. Festhalten an
der Ueberlieferung und seine innerliche Freiheit vollkommen naiv sich
vereinigen. — Dass Kocholl in den Ideen von Schelling und Baader
lebt, wissen wir. Er bekdmpft auch in dieser Schrift den ,Spiritua-
lismus*, als dessen Urheber er die Griinder der reformirten Kirche
ansieht. Er bekimpft zunichst den spiritualistischen Gottesbegriff,
In diesem Kampfe wird man gern auf seiner Seite stehen und nur
bedauern, dass er fiir einen bessern nur Andeutungen gibt. Die
spiritualistische Ansicht von der Kirche findet er darin, dass man
das Kirchenregiment, dessen Gestaltung freilich nach Zweckmissigkeits-
griinden erfolgen soll, nicht fiir eine géttliche Institution hilt. Die
blosse Verwaltung des Wortes und der Sacramente ergeben noch
keine Kirche. Ueber die Organisation und die Bedeutung der Ge-
meinde spricht er sich nicht aus. Dass die Geringachtung des
Kirchenregiments auch reformirten Ursprungs sein soll, beweist, dass
der Vf. Calvin’s Gedanken nicht kennt. Der grisste Theil seiner
Schrift ist dem Nachweis gewidmet, dass im Abendmahl ,die Sonne
der verhiillten Geisterwelt geheimnissvoll im Menschen sich substantiirt,
wenn sie nicht nur Kraft, wenn sie von ihrer Substanz ihm mit-



193] Gesammtdarstellungen. 725

theilt. Es ist Substanz seines Leibes, welche aus Erdschwere und
Erdhaftigkeit zu der Herrlichkeit himmlischer Natur nicht nur ver-
klirt, sondern von der gottlichen durchdrungen ist. Sie ist das
Mittel, den Menschen und so endlich das Universum zu leuchtender
Herrlichkeit zuriick- und selbst iiber den paradiesischen Anfang empor-
zufiihren. Schon in der Taufe beginnt diese Erndhrung des ver-
kldrten Leibes in uns. Durch sie ist natiirlich die Aneignung der
Vergebung durch den Glauben nicht ausgeschlossen. Sehr werthvoll
ist die Schrift dadurch, dass sie eine umfassende Geschichte des
naturalistischen Abendmahlsbegriffs der Lutheraner darbietet. Dass
dieser Naturalismus zu sittlicher Erschlaffung fiithren muss und zum
Kampf gegen unseren Atheismus ungeeignet ist, verbirgt sich der
kiinstlerischen Natur des Vf. — Schoells, dogmatische Gegensitze
ausgleichende, Vortriige erreichen sicher ihren Zweck, suchenden Ge-
meindemitgliedern iiber Zweifel hinweg zu helfen.

b) Ausfithrungen.

Arnaud, E., dictionnaire usuel de la doctrine et de la vie chrétienne en 273 ar-
ticles. XIII, 591. P., Fischbacher. fr. 10. — Barelmmann, J., die Heils-
lehre der hl. Schrift. 18, Gi., Bertelsmann. A —20. — Bautz, Jos.,
Dr., Grundziige der kathol. Dogmatik. 2. verb. Aufl. VIII, 214, Mz, Kirch-
heim. Jb 8. — Bavinck, Gereformeerde dogmatik D. 1. IIL VI, 572, Kampen,
Bos. Ji 540. — Bellord, J., meditations in Christian dogma. XL, 752.
St. Louis, Herder. $ 2,50. — Bléhbawm, E., Ckristus redivivus, d. i. wie
der Stifter unserer Religion sein relig. System dem heutigen geistigen Ent-
wicklungsstande der gebildeten Welt entsprechend darstellen wiirde. Zugleich
ein Nachweis des volligen Gegensatzes zwischen dem Lehrsystem der Ortho-
doxie und demjenigen Jesu und seiner Apostel. 1 Th.: die Vorauszetzungen
aller Wissenschaft. XI, 209. B., Schwetschke u. S. Jt 8. — Clarke, W. NN.,
An outline of christian theology. Ed., T. & T. Clarke. 7 sh. 6 d. — Egger,
Enchiridion theologiae dogmaticae generalis. Ed. III. VIII ed. V, 1088 u.
XI, 677. Brixen, Weger. J 9,60 u. b 7,20. — Einig, P., Institutiones
theologiae dogmaticae. Tractatus de verbo incarnate. VIII, 264. Trier,
Paulinusdrack, M 8,20. — Heinrich, Jos., Dr., Lehrb. d. kath, Dogmat, bearb.
wherausg. von Dr. Ph. Huppert. 2. Bd., 1. Halbb. V, 252. Mz., Kirchheim,
M 4,50. — Janssens, Laur., Praelectiones de Deo uno, quas ad modum com-
mentarii in summam theologicam Divi Aquinatis habebat in collegio St. An-
selmi de urbe. Tom. I. 1 Q. I—XII XXX, 526. Tom. II. 1 Q. XIV
—XXVIL. XVII, 600. P, Desclée, Lefebre et soc. a fr. 7,50, — Jung-
mann, B., Institutiones theologiae dogmaticae specialis. Tractatus de deo uno
et trino. Ed. V. IV, 380. R, Pustet. Jb 3,20. — Noggle a Graun, Prov.
Lect. P. Gfr. Compendium theologiae dogmaticae specialis. XXVI, 884, Inns-
bruck, Vereins-buchh. u. Buchdr. dt 12. — Pagquet, Disputationes theologicae
seu Comm. in summam theol. D. Thomae. 4 Voll. Roma, Pustet. 468. 550.
502. 520. L. 80. — Pearson, J., exposition of the Creed. New. ed. 2 vols.
600. Lo., Griffith & F. & vol. 1 sh. — Pesch, C., Praelectiones dogmaticae
Tom. IIL. de Deo creante et elevante. de Deo fire ultimo, Ed. Il. XII, 377.
M 5. Tom. IX. Tractatus dogmatici. 1, de virtutibus moralibus, 2. de pec-
cato; de novissimis. X; 366. Fr., Herder. Jt 5,40, — Petiteau, la religion
chrétienne. 2 ed. 634, P., Amat. fr. 350. — Ramello, Guil., Universae
catholicae doctrinae, quae in verbo Dei scripto et tradito, in symbolis, con-
ciliis et ss. Pontificum constitutionibus continetur, expositio, explicatio atque
defensio ec. Vol. III. de mediis, quibus sanctificatur homo, seu de sacramentis.
Vol. III p. 1. 2. de religione generatim et de divina revelatione, de ecclesia
Theolog, Jahresbericht XIX. 47



726 E. Sorze, Dogmatik, [194

et de Romano Pontifice. 2 voll. 827. Aug. Turin. ex officio Salesiano. 1—304.
— Sasse, Ioann. Bapt., Institutiones theologicae de sacramentis ecclesiae.
Vol. II. Opus posthumum, cura Augustini Lehmkuhbl 8, J. (de poenitentia cum
appendice de indulgentiis, de extrema unctione, de ordine, de matrimonio cum
app.) XX, 498. Fr., Herder. ff 7,20. — Schnedermann, G., Einleitung
in die christl. Glaubensl. im Sinne d. gegenw. evang.-luth. Kirche. XV, 222,
L., Deichert. L 8,60. — Schneider, C., . Wissenschaft des Heils d. christl.
Herzen als Nahrung dargel. I. Gott u. seine Vollkommenheit. II. Die heil.
Dreieinigkeit. XXVI, 808. R., Coppenrath. /M 4,20. — Simar, Th. H.,
Lehrbuch der Dogmatik. 4. Aufl. (Theol. Bibliothek). 2 Bde. XIV, VIII,
1102. Fr., Herder. .t 11, geb. J 15. — Sommaire de la doctrine catholique.
3 voll. 13 ed, XV, 224. XV, 224. XII, 572. Avignon, Aubanel. fr. 2,25.
4,25, 5,15. — Thanquerey, synopsis theologiae dogmaticae ad mentem S.
Thomae Aq. 3 voll. Roma, Desclée. L. 18. — Theologia dogmatica et moralis
ad mentem S. Thomae Aqu. et S. Alphonsi de Ligorio nec non juxta recentiora
Sedis apost. documenta accurate explanata auctoribus professoribus theologiae
seminarii Claramontensis e Societate S. Sulpicii. ed. 8. 3 voll. XVI, 629.
727. 661. Roger et Chernovitz. fr. 12.

Barelmann schaflt sich ein System, indem er die Hauptstiicke
des lutherischen Katechismus nach der Analogie des Heidelbergers
gliedert. Anfingern wird dadurch das Verstindniss sicher erschwert.
— Die Dogmatik von Bautz ist nach der Angabe des Vi, in der
2. Aufl. nicht wesentlich verindert. Es wird bekannt sein, dass
sie durch Klarheit und gute Darstellung ausgezeichnet ist. Der bis
jetzt erschienene erste Band enthilt die Einleitung und die Lehre
vom Einen und dreieinigen Gott. Die Einleitung behandelt die ob-
jectiven und subjectiven Principien, das Wesen, die Fortschritte und
die Geschichte der dogmatischen Wissenschaft. Der Vf. zieht die
analytische Methode als die weniger umstindliche der synthetischen,
die wobl interessanter sein mége, vor. Von tiefgehenden erkenntniss-
theoretischen Untersuchungen sieht er in seiner, wohl fiir Anhiinger
bestimmten, Schrift ab. Eingehend behandelt er nur die, fiir Pro-
testanten leicht zu beantwortende Frage, ,in welcher Weise das
Motiv im Glaubensacte fiir wahr gehalten werde. Gemeint ist die
Frage, ob das Fiirwahrhalten der beiden Sitze: Gott ist die Wahr-
heit, und Gott hat gesprochen, seinen Grund in vorausgehender mensch-
licher Erkenntniss und Beweisfilhrung oder wiederum nur in Gott
selbst haben diirfe. Der Vf. findet die Theorie Kleutgen’s am Meisten
beachtenswerth, nach der die apologetische Erkenntniss lediglich die
Vorbedingung des Glaubens sei. Apriorische Beweise fiir das Dasein
Gottes halt B. nicht fiir moglich, wohl aber kosmologische, also
aposteriorische. Es gibt nach ihm deren sieben. Die Weltdinge
sind geworden; ihr Dasein setzt daher ein ungewordenes Sein als Ur-
sache voraus. Der zweite Beweis schliesst aus den Bewegungen und
Veriinderungen der weltlichen Dinge auf einen unverinderlichen Be-
weger. Die Welt und alle Dinge in ihr haben einen contingenten
Charakter. Wenn also die Dinge wirklich Dasein haben, in ihrem
Wesen selbst aber der Grund ihres Daseins nicht gegeben ist, so
muss ausser ihnen eine nicht mehr contingente Ursache ihres Daseins
vorhanden sein. Das vierte Argument betrachtet die Dinge nach der



195] Gesammtdarstellungen. 727

Rangordnung ihres Seins und fiihrt zu einer Ursache, die unbe-
schrinktes Sein, das Sein schlechthin ist. Dazu kommen dann der
teleologische, der moralische und der historische Beweis. Die natiir-
liche Gotteserkenntniss wird via negationis, causalitatis und emi-
nentiae erreicht. Was auf diesem Wege sich ergibt, und wie an die
natiirliche Erkenntniss Gottes die der Offenbarung (also die Drei-
einigkeitslehre) sich anschliesst, das bedarf keines besonderen Be-
richtes. — In dem zuletzt erschienenen Halbbande, der von der
Menschwerdung und der Gnade handelt, hat sich immer mehr gezeigt,
dass Heinrich's Lehrbuch auch von Protestanten gar sehr und
noch mehr als Gutberlet’s Fortsetzung des grosseren Werkes von
Heinrich zu beachten ist. Ref. hat kaum eine so pricise Darstellung
der katholischen Rechtfertigungslehre gefunden als die hier gegebene.
Der Vf. spricht zuerst von der Person, dann vom Werke des Gott-
menschen. Das Werk Jesu sind die drei Aemter. Das konigliche
iibt er aus durch die Kirche. Sodann handelt der Vf. von der
actuellen, von der habituellen Gnade und vom Verdienst. In der
Lehre von der Kirche interessirt uns besonders die Unfehlbarkeit des
Papstes. Sie wird aus Matth. 16, 16. 19; Luc. 22, 32; Joh. 21, 15
bis 17. Num. 27, 18. sqq. und Deut. 17, 8. sqq. bewiesen. Scheint
es, als wenn unfehlbare Pipste geirrt hitten, so ist das nur eine
Folge der Mangelhaftigkeit der menschlichen Wissenschaft, also
unserer geschichtlichen Einsicht. Sie haben ohne Zweifel in diesen
Fillen nicht e cathedra gesprochen. Die Pridestination der Bosen
beruht auf dem gottlichen Vorherwissen des Widerstrebens der
Siinder. Die Rechtfertigung erfolgt in einem einzigen Moment, in
instanti oder absque successione, durch die Mittheilung der heilig-
machenden Gnade. Ihre causa efficiens ist misericors Deus. Die
Barmherzigkeit Gottes wendet sich um des Verdienstes Christi willen,
das der Anfang und das Ende der Rechtfertigung ist, dem Siinder zu.
Gott giesst die Gnade ein. Die Seele wendet sich zu Gott und von
der Siinde ab. Der durch jede Thatsiinde begriindete siindige Zustand
sowie die macula culpae (die durch die Siinde erfolgte Entstellung
der Seele) wird beseitigt. Der durch die heiligmachende Gnade mit
Christus vereinigten Seele wird die Genugthuung Christi zur Zahlung
ihrer Siindenschuld geschenkt und damit die ewige Strafe erlassen.
Dass dabei die concupiscentia zur Demiithigung des Menschen be-
stehen bleibt, und dass auch fiir den mit Gott Verschnten die Ver-
pflichtung zu einer poena satisfactoria nicht aufgehoben wird, ist
ebenso wie die Lehre von der fides caritate formata und alles Weitere
bekannt. Auch H. bezeichqet die Rechtfertigung des Siinders als
Adoption, die nicht der Chrl_sto von Natur eignen Sohnschaft, aber
aber auch nicht der menschlichen Adoption entspricht; denn sie be-
griindet eine wesentliche, nicht bloss auf dem Willen beruhende Ge-
meinschaft mit Gott. Dreierlei, was unser Vf. scharf hervorhebt,
wird oft von Protestanten bei ihrer Beurtheilung der katholischen
Rechtfertigungslehre nicht geniigend beachtet: dass der Beginn der
47*



728 E. Surze, Dogmatik. [196

Rechtfertigung auf dem Verdienste Christi beruht, die Tilgung der
macula culpae, in der eine tiefere Erfassung der Strafe sich regt,
und die Ansicht, dass auch in der katholischen Anschauung das Ver-
dienst Christi (freilich des in den Bekehrten eingetretenen) die causa
meritoria der Vergebung ist. Die Polemik gegen die protestantische
Rechtfertigungslehre ist bei H. durchaus maassvoll. — Das Buch von
Blohbawm hat (ThLBL 20, 28. 29. 31.) zu der Vermuthung
Anlass gegeben, sein Verfasser sei ein ,jesuitisch geschulter Klopf-
fechter“, der unter der Maske einer eigenthiimlichen Theologie den
Protestantismus bekdmpfe. FEr ist aber wirklich evangelischer Geist-
licher in Torgelow in Vorpommern. Seine Polemik gegen Luther
und seine Bibelitbersetzung und die Orthodoxie und seine Stellung
zur Bibel, die bald zeitgeschichtlich aufgefasst wird, bald nicht, zeigen
allerdings, dass der geschichtliche Sinn ihm fehlt. Schon der Titel
seines Buches, sodann die ganze Art, in der er seine Dogmatik ein-
fiihrt, ist widerwirtig. Den Ergebnissen seines Nachdenkens wird
man zu einem grossen Theil widersprechen miissen. Aber wenn man
von dem Allen absieht, so wird man von der Lectiire des Buches
doch Gewinn haben. Der Vf. will mit dem Gedanken der Entwicklung
vollen Ernst machen. Er weist eine Stufenfolge in der Schopfung
nach: elektrische Dinge, Aether, Luftarten, Dampfe, Fliissigkeiten,
feste Dinge, Pflanzen, Thiere, Menschen. Er kennt keinen blossen
Mechanismus. Er mochte Ich und Seele in Allem finden, in Allem
die Offenbarung des personlichen Schiopfers, der Allem gegenwirtig
ist, in immer neuen Aeonen alles Geschaffene zu immer neuer Voll-
kommenheit, den Menschen zu gottlicher Herrlichkeit, freilich dadurch
auch sich selbst entfaltet. Jeder neue Gedanke kommt von Gott.
Jede Forderung des Lebens erfolgt durch Mittler, die Gott zur Aus-
richtung ihres Berufes befdhigt. Der vollkommenste ist Christus ;
jeder Mensch soll das Mittleramt in seinem engen, selbst im kleinsten
Kreise verwalten. Der Vf. bildet sich fiir seine Grundanschauung
eine eigene Metaphysik und Naturphilosophie, die beide von pro-
blematischem Werthe sind. In der Erkenntnisstheorie sucht er iiber
den Idealismus hinauszukommen. Jedenfalls ist nach ihm unsere Er-
kenntniss von Gott nicht von anderer Qualitit, als jede andere uns
erreichbare Erkenntniss. Die Vermuthung, dass er ein verkappter
Jesuit sei, kann sich nur darauf stiitzen, dass er die Ordnung der
Hierarchie dem gleichmachenden Princip des allgemeinen Priester-
thums vorzieht. Li#sst sein Grundgedanke fiir die Welterklirung sich
wirklich wissenschaftlich verwerthbar gestalten, so wird er die Ueber-
windung des Naturalismus fordern. Vielleicht ist selbst seine unhalt-
bare Gottesidee einer gesunden Opposition gegen den Pantheismus,
speciell gegen Schleiermacher’s Spinozismus, entsprungen. — Schne-
dermann gibt uns die Einleitung zu einer auf sechs Binde be-
rechneten Dogmatik, die in folgenden Abschnitten verlaufen soll: 1.
von Gott, 2. von der Welt und dem Menschen, 3. von der Siinde,
4. von der Person und dem Werke Christi, 5. von der Aneignung des



197] Gesammtdarstellungen. 729

Heils durch den einzelnen Menschen, 6. von der Kirche und dem
heil. Geiste, 7. von der zukiinftigen Vollendung, 8. von der Drei-
einigkeit. In der Einleitung bespricht der Vf. zuerst den Begriff
der Einleitung und die Voraussetzungen einer christlichen Glaubens-
lehre sodann die Aufgabe, ferner den Triger und die Quellen der
Glaubenslehre, endlich das Verfahren bei der Darstellung. Zum
Schluss (S. 199—215) gibt er uns eine Uebersicht iiber den Ent-
wicklungsgang unserer Gemeinschaft mit Gott und ihrer Darstellung
von der Urzeit bis in die Gegenwart. Das Buch ist bereits von Otto
Ritschl (ThLZ. 24, 22) und von W. Schmidt (ThLBL 20, 20) be-
sprochen worden. Sch. ist von Kahins, v. Hofmann und Frank,
ausgegangen. Er hat sich namentlich an den letzteren angeschlossen,
aber auch Ritschl auf sich wirken lassen. Er will eine christliche
Glaubenslehre schreiben, die aber unter den geschichtlich gegebenen
Verhiltnissen durch das gegenwértige Bewusstsein der lutherischen
Kirche bestimmt sein miisse. Sie schopft aus dem vorhandenen
Glauben, den sie wissenschaftlich zu erfassen hat. Gemeint ist der
Glaube des Dogmatikers. Fiir ihn ist die Person Jesu, die heilige
Schrift, namentlich das N. T., das A. T. in christlicher Auffassung,
und der Glaube der ganzen Christenheit die Quelle.. Aber Alles,
was der Dogmatiker aus diesem Quell sich angeeignet hat, kann in
sein Werk nur in der Gestalt eingehen, die es in ihm angenommen
hat. Die normative Bedeutung der heil. Schrift fiir die Auffassung
des Glaubensinhalts lehnt der VI, ganz ausdriicklich ab. Durch sie
werde der Glaube an griechisch-pharisiische Auffassungen des
Christenthums gebunden. Sie sei der Anlass zu vielen Gefahren, die
jetzt das christliche Leben bedrohen. Sie konne sogar zu einer un-
richtigen Auffassung der Person und des Werkes Jesu fiihren. Es
sei denkbar, dass beide durch ausserchristliche und christliche ander-
weite Zeugnisse und durch Beachtung des Erfolgs der Wirksamkeit
Jesu in einem anderen Lichte erschienen. Auf jeden Fall sei die
heil. Schrift nicht selbst Offenbarung, sondern nur Offenbarungs-
urkunde. So bestimmt aber der Vf. seinen Standpunct im subjec-
tiven Glauben des Dogmatikers nimmt, so lisst er uns doch keinen
Zweifel dariiber, dass er conservativ gesinnt ist. Erkenntnisstheore-
tische Untersuchungen finden in seiner Schrift sich nicht. Der Dog-
matiker hat nach ihm sich eben aller Erkenntnissmittel fiir die
wissenschaftliche Durchdringung des gegebenen Glaubensinhaltes zu
bedienen. Aber deutsch und fiir deutsche (zuniichst lutherische)
Christen der Gegenwart will er schreiben. Anschaulich beschreibt er
das griechisch-romische Christenthum, mit dem er vollstindig ge-
brochen hat. Innige Begeisterung fiir seinen grossen Gegenstand
und Klarheit der Darstellung fehlen dem Vf. nicht. Leider verfallt
er auch in dieser Schrift in den Fehler einer zuweilen unertriglichen
Breite. Ehe er das Einfachste ausspricht, legt er ermiidend dar, wie
er es erwogen, warum er es aufgenommen, weshalb er es gerade so,
namentlich deutsch, nicht mit entlehnten Schulausdriicken gesagt



730 E. Suize, Dogmatik. [198

hat, und welche Gefahren die letzteren in sich triigen. Wir machen
mit jhm fast einen Cursus der deutschen Etymologie durch; und
wir fiirchten, dass der Vf., wenn er so fortfihrt, die eigene Ausdauer,
sicher die Geduld der Leser und vielleicht die — seines Verlegers
verlieren wird. — Ueber die Schrift von Bellord berichtet Herr
Diaconus Winter, wie folgt: ,B. behandelt in seinen zweibéndigen
Meditations, die das Imprimatur des Cardinals Vaughan tragen,
sowie einen lobenden Brief eben desselben Wiirdentrigers enthalten,
die gesammte Dogmatik in kurzen erbaulichen Betrachtungen. Diese
Meditations sind angeregt von einem franzésichen Werk des 17.
Jahrh., ,La Théologie Affective de St. Thomas en Méditation“ von Louis
Bail, das 1658 erschien, und dann bis in das 19. Jahrh. hinein eine
Reihe von Auflagen erlebt hat. Dieses Werk, das fiinf starke Binde
umfasste, bildet fiir B. aber nur die Basis seiner Arbeit; es musste
stark verkiirzt und modernisirt werden. Was B. bietet, ist ein Ka-
tholicismus edlerer Art. In dem er das katholische Dogma durchaus
festhilt, versucht er doch es zu vergeistigen und mit dem modernen
Bewusstsein in Einklang zu setzen. Ein Beispiel mige dies deutlich
machen. ,Die Hélle ist in erster Linie Trennung von Gott, wie der
Himmel Gottes Gemeinschaft ist . .. Sie ist das unmittelbare Product
der Siinde. Sie ist keine Strafe, die Gott willkiirlich auferlegte,
sondern sie entstammt der eigenen Handlung des Menschen; denn
Gott kann nur wohlthun. Uebel und Tod konnen nicht von dem
ausgehen, dessen Wesen Liebe und Leben ist.“ — Die Dogmatik
von Bavinck, die leider dem Ref. unbekannt geblieben ist, hat in
Holland eine nicht unerhebliche Bewegung hervorgerufen. Der Vf.
ist ,Neo-Calvinist4, also ein Anhinger von Kuyper. Die Gegner
dieser Richtung finden in seinem umfangreichen Werke ein Wieder-
aufleben der reformirten Scholastik. In diesem Sinne ist es von
Goszen (GV. 10.) und von Koij (ThT. 23.) besprochen worden.



Ethik.

Bearbeitet von

Dr. Theodor Elsenhans.

Stadtpfarrer in Riedlingen a. D,

1. Geschichtliches.

Bakewell, Ch. M., the teachings of F. Nietzsche (IJE. 9, 314—331). —
Bonus, A., Nietzsche u. Lagarde (ChrW. 13, 562—571). — Bruce, A. B.,
the moral order of the world in ancient and modern thought. 440. Lo,
Hodder & Stoughton. 7 sh. 6 d. — Caldwell, W., v. Hartmann’s moral and
social philosophy. 1. The positive ethic (The Philosophical Review 8, No, 5).
— Carus, P., Immorality as a philosophic principle. A study of the philo-
sophy of F. Nietzsche (Monist 9, 572—616). — Cathrein, V., 8. J., Real-
wissenschaftl. Religion u. Moral (StML. 363—379). — Chollet, A., la morale
stoicienne en face de 1a morale chrétienne. XII, 284. P., Lethielleux. fr. 3,50.
— Cohen, H., das Problem der jid. Sittenlehre (Monatsschr. f. Gesch. u. Wiss.
d. Judenthums 43, H. 9 u. 10). — Damm, O., Schopenhauer’s Ethik im Ver-
hiltniss zu seiner Erkenntnissl. u. Metaphysik, 101. Annaberg, Graser.
M 1,50. — Dimitroff, A., die psychologischen Grundlagen der Ethik J. G.
Fichte’s. VII, 187. Jena, Strobel. M 2. — Ddring, A., Kant’s Lehre
vom héchsten Gut (Kantstud. 4, 94—101). — D. S. H., J. H. Fichte, System
der Ethik, fragmentarisch voorgesteld in brieven an Dr. Jonker. III u. IV.
(ThSt. 15 (1897), 255—282. 17, 321—365). — Duboc, J., 100 Jabre Zeitgeist
in Deutschland, Gesch. u. Kritik. 2. Aufl. XVI, 322. L., Wigand. M 5. —
Dubois, J., Spencer et le principe de la morale. 336. P., Fischbacher. Jf 6.
— Dutoit, M., Antoine Fogazzaro, ses idées morales et religieuses (RChr,
Mai). — Dyroﬂ’, A., zur Ethik der Stoa. IL Zur Vorgeschichte (Arch. f.
Gesch. d. Philos, 12, 55—67). — Fucken, R., die Lebensanschauungen der
grossen Denker. 3. umg. Aufl, 492. L., Veit. M 10. [ThLBL 1900, No.22.]
Z_ Falkenfeld, M., Marx u. Nietzsche. 29. L., Friedrich. M —60. —
Frommel, G., la morale chrétienne de M. J. Bovon (RThPh. 32, 5—47.
123—154). — Fuchs, G. F., F. Nietzsche, s. Leben u, 8. Lehre mit bes.
Beriicksichtigung s. Stellung z. Christenthum. 2. Aufl. 41, St, Belser (ZV.
No. 168). M —_80. — Geiger, L., Ursprung u. Entwicklg. d. menschl.
Sprache u. Vernunft. 2. Bd. 2. Aufl VIII, 391. St, Cotta. it 10. —
George, J., Humanitit u. Kriminalitit, eine Zusammenstellung simtlicher
Kriminalstrafen vom friihesten Mlttelal_ter bis z. Gegenw. XXVII, 383. Jena,
Costenoble. b 10. — Gerland, ethisches Leben u. ethische Anschauungen
der Japaner (ZMR. 14, 656—18). — Goebel, H. and Antrim, E., F. Nietz-
sche’s Uebermensch (Monist 9, 563—5722. — Goldschmidt, L., Kant’s Wider-
legung des Idealismus I (APh. 5, 420—453). — Goldstein, J., die Ethik des
Judenthums, Mit einem Nachwort v. Prof. Nippold (ZMR. 14, 161—166). —
Grimm, E., das Problem F. Nietzsche’s. 264, B, Schwetschke. M 4. —



132 Taeovor Ersexnans, Ethik. [200

Heman, d. Uebermensch in d. Menschengeschichte (All. conserv. Monatsschr.
56, Sept.). — Henne am Rhyn, 0., Anti-Zarathustra. Gedanken ib. F. Nietz-
sche’s Hauptwerke. XV, 160. Altenburg, Tittel. Jf 3. — Henry, F. A.,
the futility of the Kantian doctrine of ethics (IJE. 10, 78—89). — Hobson, J.,
John Ruskin, social reformer. 357. Bo., Dana Estes & Co. $ 1,50. — Jodl,
F., Jahresber. iib. Erscheinungen d. Ethik aus d. Jahre 1895 (APh. 4 (1898),
385—396). — Kant on_education, transl. into English by Annette Churton.
XIX, 121. Lo., Kegan Paul [bespr. v. J. Welton 1JE. 10, 269 f.] — Krogh-
Tonning, K., de gratia Christi et de libero arbitrio Sancti Thomae Aquinatis
doctrinam breviter exposuit atque cum doctrina et cum sententiis protestantium
comparavit (Christiania Videnskabsselskabets Skrifter II histor. philos. K1. 1898,
No. 2 u. 8). — Lichtenberger, H., die Philos, Fr. Nietzsche’s, eingel. u. iibers.
von E. Forster- Nietzsche. LXIX, 216. Dr., Reissner. A 4. — Ders.,
F. Nietzsche, aphorismes et fragments choisis. XXXII, 180. P., Alcan.
fr. 2,50. — Luther's Anschauungen iiber Besitz u. Armuth gegeniiber dem
mittelalter]. Armuthsideal (LK. 14 f). — Luzzato, F., morale et diritto nella
filosofia di A. Rosmini (Atti dell’ J.'R. accademia di Rovereto Ser. III, Vol. V,
fasc. 1). — Lyall, A. C., asiatic studies, religious and social. II. ser. 394.
N.-Y., Scribner. % 3,60 — Mackintosh, R., from Comte to B. Kidd.
XXIII, 312. N.-Y,, Macm. # 1,50. — Magill, R., der rationale Utilitarismus
Sidgwick’s oder seine Vereinigung des Intuitionismus u. des Utilitarismus. 73.
(ID.) Jena. — Margerie, A., Stoicisme et christianisme (Ann. d. phil. chrét.
12—33. 305—328). — Maroner, J. H., de orde der jezuieten, hare geschiedenis,
inrichting en moraal. XII, 294. Leiden, Brill. fl. 1,90. — Mayer, G.,
die Lehre vom Erlaubten in der Gesch. d. Ethik seit Schleiermacher. VII,
70. L., Deichert. M 1,40. — Meyer, M., L. Feuerbach’s Moralphilosophie.
83. (ID.) B. — Miller, E. D, Spencer’s Versohnung des Egoismus u. Alt-
ruismus. 53. (ID.) B. — Nathusius, M. v., die Unsittlichkeit v. Lud-
wig XIV, bis zur Gegenwart (ZV. No. 179). 65. St., Belser. o 1. —
Natorp, P., Herbart, Pestalozzi u. die heutigen Aufgaben der Erziehungs-
lehre. 149. St., Frommann. /At 1,80. — Naumann, O., Fr. Nietzsche’s anti-
christl. Philos. (NkZ. 10, 582—602. 670—686). — Nessler, G., Untersuchungen
iiber die wichtigsten Versuche einer Metaphysik d. Sittlichen. 86. (ID.)
Erlangen. — Oliphant, J., the relations of the sexes (IJE. 9, 273—296).
— Ossip Lowrié, la philosophie de Tolstoi. 200. 12°, P. M 2,50, —
Pfennigsdorf, E., Christus, die guten Menschen u. die Uebermenschen,
37. Dessau, Vereinshaus. /M —,80. — Pfleiderer, E., iiber den geschicht-
lichen Charakter unserer Zeit. Festrede. 28. Tii, Laupp. M —,80. —
Plantiko, O., Lebenszweck und Lebensauffassung (PrM. 8, 65—172). —
Pollock, F., Spinoza: his life and philosophy. Il ed XXIV, 427. N.-Y.,
Macm. — Richter, R. B., Pascal’s Moralphilosophie (Arch. f. Gesch. d.
Philos. 12, 68—85). — Ritschl, 0., Nietzsche’s Welt- u. Lebensanschauung.
2. Aufl. III, 107. Fr., Mohr. Jf 1,20. — Samtleben, G., Christus und sein
Evangelium nach Tolstoi (BG. 35, 2. H.). — Schaefer, F., G. Chr. Lichten-
berg als Psychologe u. Menschenkenner. 52, Mit 3 Tafeln, L., Dietrich.
M 1. — Schlesing, E., das Verhiltniss zwischen Leidenschaften u. Freiheit
in d. Lehre des Spinoza. 83. (ID.) Heidelberg. — Schmekel, A., zur Ge-
schichte d. Positivismus (Jahresb. tib. d. nachkant. Philos. II, Arch. f Gesch.
d. Philos. 12, 89—148). — Schmidt, F., zur Geschichte des Wortes ,gut*.
VI, 46. (ID.) B., Skopnik. A 1,20. — Sehmitt, E. H., F. Nietzsche an
der Grenzscheide zweier Weltalter. VII, 151. L. JM 2. — Schulthess-~
Rechberg, v., Bericht iiber d. eth. Literatur des Jahres 1898 (ThR. 2,
385—391). — Sladeczek, H., Paulinische Lehre tiber das Moralsubject. Als
anthropolog. Vorschule zur Moraltheologie des hl. Apostels Paulus. XI, 336.
R., Nationale Verlagsanstalt. J 4. — Spencer, B. and Gillen, F. J.,
the natives tribes of Central Austria. 632, Lo., Macm. — Stubbs, C. W.,
Ch. Kingsley and the Christian Social movement. VIII, 199. Lo., Blackie &
Son. — Tienes, G. A., Nietzsche’s Stellung zu den Grundfragen der Ethilk,
genetisch dargestellt. 50. (Bernmer Studien 17). Bern, Sturzenegger. A 1,75,



201] Geschichtliches. 733

(Bespr. v, P. Menzer, DLZ. 1949.] — Titius, 4., Luther’s Grundanschauung
vom Sittlichen vergl mit d. Kantischen (Vortrige der theol. Conferenz zu
Kiel, H. 1). 56. Kiel, Marquardsen. Al 1. (Bespr. v. Behm, ThLBr. 252.)
— Tolstot, L., Reife Aehren. Betrachtungen, Gedanken u. Bekenntnisse
aus d. Schriften u, Briefen. Gesammelt, iibers. u, hrsg. v. W. Henkel. VIII,
188. Zi., Henkell. M 1,60. — Tonnies, F., Jahresber. iib. Erscheinungen
der Sociologie aus den Jahr. 1895 u. 1896 (APh. 4 [1898], 99—116. 229—249,
483—506). — Vaihinger, H., eine franzisische Controverse iiber Kant's
Ansicht vom Kriege (Kantstud. 4, 50—60). — Vidari, G., letica di Gugl.
Wundt: studio espositivo-critico. 136. Sondrio, tip. Quadrio. L. 2. — Ders.,
Rosmini e Spencer: studio espositivo critico dei filosofia morale. XVI, 297.
Milano, Ulrico Hoepli. (Bespr. Monist 9,150.) — Wahle, R., kurze Erklarung
der Ethik v. Spinoza u. Darstellung der definitiven Philos, VIII, 212. W.,
Braumiller. M 8. — Watermann, W. B., the ethics of Kant’s lectures on
the philosophical theory of religion (Kantstud. 3, 4. H.). — Weeda, W. H.,
Joseph Butler als zedekundige beschouwd en gewaardet. VII, 112, U., A.J.
v. Huffel. — Wentscher, M., war Kant Pessimist? I, (Kantstud. 4, 32—49.)
— Wintzer, W., die ethischen Untersuchungen Ludw. Feuerbach’s (Arch.
f. Gesch. d. Philos. 12, 187—281). — Ziegler, Th., Fr. Nietzsche, 1.—3. Taus.
XII, 202. (Vorkimpfer d. Jhrh. Bd. 1) B, Bondi. it 2,50. [Bespr. von
P. Menzer, DLZ. 1948.] — Zini, Z., Leo Tolstoi e la litteratura evangelica
del 19. secolo (Nuova Anthologia, Juni). — Zmawve, J., die Werththeorie bei
Aristoteles u. Thomas v. Aquino (Arch. f. Gesch. d. Philos. 12, 407—433). —
Ders., die Principien d. Moral bei Thomas v. Aquino (ib. 290—302). —
Ders., die psychologisch-ethische Seite der Lehre Thomas v. Aquino’s ub. die
Willensfreiheit (JPhspTh. 13, 4. H.).

Dyroff will Ankniipfungspuncte der Stoa an Vorgénger zeigen,
besonders am Beispiel der ersten isokratischen Rede. — Zmawe gibt
eine gedringte systematische Darstellung der nationalskonomischen
Lehren des Aristoteles und ihrer Erginzung durch Thomas von Aquino.
— Nach dems. ist Thomas der Ansicht, dass die speciellen ethischen
Satze und Normen nicht die apodiktische, sondern nur eine wahr-
scheinliche, probable Sicherheit besitzen. — Riéchter sucht die an-
geblichen Widerspriiche und den Skepticismus in Pascal’s Pens¢es auf
das richtige Maass zuriickzufithren. — Wintzer will moglichst kurz
die ethischen Aufstellungen L. Feuerbach’s in ihrem geschlossenen
Zusammenhang darstellen (vgl. JB. XVIIL, 599 ff.). — Henry be-
spricht die Grundgedanken von Kant’s Ethik nach der »Grundlegung
zur Metaphysik der Sitten“ und der ,Kritik der praktischen Ver-
nunft und meint, Kant’s ,Achtung vor dem Sittengesetz¢ um des
Gesetzes willen komme auf den Standpunct der Pharisier hinaus.
Die Autoritdt des Sittengesetzes lasse sich nur auf die Beziehungen
des Menschen zu Personlichkeiten, zu Gott, zu seinen Nebenmenschen
und zu sich selbst griinden. — Wemntscher tritt der Behauptung
E. v. Hartmann’s entgegen, dass Kant einen ,eudimonologischen
Pessimismus“ gelehrt habe. — In der Besprechung einer franzosischen
Controverse iiber Kant's Ansicht vom Kriege, bei welcher Kant’s
relative Werthschatzung des Krieges filschlich in eine absolute ver-
wandelt wurde, bezeichnet Vaihinger als Hauptmerkmal des ,ewigen
Friedens“ im kantischen Sinn die ,Interessengemeinschaft der Cultur-
volker“. — Doring wendet sich gegen die Art, wie von Kaftan in



734 Treopor Ersesmans, Ethik. [202

dem Vortrag: ,das Christenthum und die Philosophie“ (1896) fiir
die Lehre vom hochsten Gut als Centraldogma der Philososphie und
fiir die Wesenshestimmung des hiochsten Gutes die Autoritit Kant’s
in Anspruch genommen wurde. — Weeda's Arbeit iber J. Butler
behandelt nach einer Einleitung iiber die englische Ethik des 18. Jhrh.
vor Butler’s Auftreten und iiber Butler’s Philosophie im Allgemeinen:
die Affecte, das Gewissen, die Charakterbildung und den Zusammen-
bang von Sittlichkeit und Religion. In der Gewissenslehre findet sich
im Gegensatz zur bisherigen Anschauung der Nachweis, dass Butler
das Gewissen nicht in erster Linie zum Reflexionsvermégen, sondern
zur Gefiihlsseite der menschlichen Seele in Beziehung bringt. —
D. S. H. erklirt in Briefform J. H. Fichte’s ,System der Ethik“
ausfiihrlich, vielfach im Anschluss an die einzelnen Paragraphen. —
v. Schulthess-Rechberg gibt einen als Besprechung -einzelner
Werke (darunter Schian, JB. XVIII, 468. 504; Rade, ib. 495. 609;
G. Frommel, ib. 473) werthvollen, als Literaturiibersicht jedoch nur
ein Bruchstiick darstellenden Bericht iiber die Ethik, hauptsichlich
des Jahres 1898. — Auf die zum Teil sehr eingehenden Berichte
von Jodl iiber die Erscheinungen der Ethik aus dem Jahre 1895
(besonders iiber A. Dorner, das menschliche Handeln) und von
Tonnies ,iiber Erscheinungen der Sociologie aus den Jahren 1895
und 1896% sei nachtriglich hingewiesen. — Schmelkel bespricht aus-
fiihrlich eine Anzahl von Werken iiber den Positivismus, hauptséch-
lich iiber A. Comte und H. Spencer. — Plantiko sieht den Haupt-
vorzug der Schrift O. Stock’s iiber , Liebenszweck und Lebensauffassung*
(JB. XVII, 666) darin, dass der Ethik ihr Charakter als Wissenschaft
gewahrt wird. — Der ethische Theil von E. Pfennigsdorf’s
Christus im modernen Geistesleben“ enthilt eine gute gemeinver-
stindliche Priifung der modernen ethischen Theorieen vom christlichen
Standpunct aus. — Cathrein kritisirt Baumann’s ,realwissenschaft-
liche Begriindung der Moral des Rechts und der Gotteslehre“ (JB.
XVIII, 478. 497. 604) vom katholischen Standpunct aus. — Pollock’s
Spinoza wird von R. Latta (IJE. 10, 241—252) unter eingehender
Beriicksichtigung der Ethik ausfiihrlich besprochen. — Frommel
gibt eine griindliche Darstellung und Kritik der christlichen Ethik
von J. Bovon (JB. XVIII, 601), wobei unter anderem die intellektua-
listische Fassung des Pflichtbegriffs und der Mangel einer religions-
psychologischen Grundlegung beanstandet wird. — Vidari liefert
eine eingehende Darstellung und Kritik der Ethik Wundt’s, welcher
er einen hohen Werth beimisst. Als originell und bedeutend er-
scheint ihm hauptséichlich die im ersten Theil des Werkes gegebene
Erforschung der Thatsachen und Gesetze des sittlichen Lebens, wih-
rend ihn seine Ausfiihrungen iiber die Principien der Sittlichkeit,
insbesondere die Schopenhauer und Hegel verbindende Idee des ,Ge-
sammtwillens“ weniger befriedigen. — Eine (nach Rifchie, 1JE. 10,
252—258) philosophisch und historisch theilweise ungeniigende Kritik
der Anwendung biologischer Begriffe auf die Ethik bei Comte, Spencer,



203] Geschichtliches. 735

Darwin, Leslie Stephen, Huxley, Benjamin Kidd, H. Drummond gibt
Mackintosh vom Standpuncte eines extremen Intuitionalismus, dem
iiberhaupt jeder Versuch einer geschichtlichen Erklirung des Ursprungs
der sittlichen Ideen ihre Autoritdt zu beeintrichtigen scheint. Dass
er das Princip der natiirlichen Auslese fiir die Biologie zugibt, ihre
Anwendbarkeit aber auf Sociologie oder Moral durchaus bestreitet,
betrachtet Ritchie als eine Inconsequenz, da die Menschen, was sie
auch sonst noch sein mogen, jedenfalls animalische Organismen seien
mit der Tendenz, iiber ihre Subsistenzmittel hinauszuwachsen. Ein
Theil der Besprechung des Werkes ist der Widerlegung und Be-
richtigung der von M. gegen Ritchie’s ,Darwinism and Politics“ er-
hobenen Einwinde gewidmet; vgl. auch AJTh. 4 (1900), 399—401.
— Stubbs gibt (nach Chapman, IJE. 10, 133) eine anregende und
im Wesentlichen zutreffende Schilderung von Kingsley’s Charakter
und von seiner Betheiligung an der christlich-socialen Bewegung.
Die Bemerkung: ,Die einzige Revolution, welche Kingsley herbei-
wiinschte, war eine moralische und religiose Revolution, nicht eine
politische oder sociale wire nach Chapman dahin zu berichtigen,
dass Kingsley thatsiichlich eine politische und sociale Revolution er-
hoffte, aber ausschliesslich auf der Grundlage einer moralischen und
religiosen. — Henckel stellt Betrachtungen, Gedanken und Bekennt-
nisse aus den Schriften und Briefen Leo Tolstoi’s unter bestimmten
Stichworten, doch leider ohne Quellenangabe, zusammen und fiigt
eine Lebensskizze Tolstoi’s und ein sehr willkommenes Verzeichniss
der von Tolstoi verfassten, in deutscher Uebersetzung erschienenen
Werke und der iiber ihn und seine Werke in deutscher Sprache ver-
offentlichten Schriften hinzu. —— Nicht gering ist auch dieses Jahr
die Zahl der Schriften iiber Nietzsche. G#émm stellt sein Thema:
»,Das Problem Nietzsche’s“, das in seinen Schriften dargestellt sei, in
Gegensatz zu dem andern: ,Nietzsche als Problem“, bei welchem die
Personlichkeit im Vordergrund stehe. Die Schrift behandelt in einem
ersten Theil ,das Problem in seiner geschichtlichen Entwicklung¥, im
zweiten Nietzsche’s Standpunct in den wichtigsten der von ihm be-
handelten Fragen: N. als Denker, N. und die Moral, N. und die
Religion, Gesellschaft, Staat, Vaterland, und im dritten die Bedeutung
der Philosophie Nietzsche’s. @. ist ein griindlicher Kenner seiner
Schriften, es ist ihm aber kaum gelungen, den Glanz seiner Sprache
und das Bestechende seines Wesens nachzuempfinden (vgl. P. Menzer,
DLZ. 1948 f). — Auch das Ausland beginnt sich mehrfach mit
Nietzsche zu beschéiftigen, nicht ohne gelegentlich den thatsichlich
sehr geringen Einfluss seiner Philosophie auf die deutsche Wissen-
schaft zu iiberschitzen. Goebel und Antrim erscheint er als der
Philosoph der Macht, der mit dem Aufschwung Deutschlands den
Pessimismus ablosen musste. — Ca»us meint, von den deutschen
Philosophen, deren Wirken im Ausland englischer Zunge eine Nach-
bliithe erlebte (nach dem Spruch: ,wenn deutsche Professoren sterben,
gehen sie nach Oxford“), sei jetzt Schopenhauer und Nietzsche an



736 Tuaeovor Ersenmans, Ethik. [20 4

der Reihe und priift die Grundanschauungen des ,faustgleichen
Fragers“, des ,Titanen unter den Philosophen* vom Standpuncte
seines pantheistisch gefirbten Monismus. ,Lasst uns zuerst den
Ueber- (personlichen) Gott finden und der ,Uebermensch* wird sich
naturgemiss entwickeln“. — Nach Bakewell ist in Nietzsche der
Positivismus endlich ganz positiv geworden, bildet aber ein heilsames
Gegengewicht gegen sentimentale sociale Schwirmerei. — Mayer
gibt nicht bloss eine, _iibrlgens hauptsichlich die neueste Zeit beriick-
sichtigende, geschichtliche Darstellung der Lehre vom Erlaubten seit
Schleiermacher, sondern auch eine sorgfiltige Erorterung der ver-
schiedenen moglichen Fassungen des Begriffs als Grundlage fiir die
weitere Erorterung des Problems, wobei besonders die Abhangigkeit
desselben vom allgemeinen ethischen Standpunct und die Unter-
scheidung einerseits der ,Mitteldinge“ und des Erlaubten, andrerseits
des sittlich Erlaubten, des bloss Erlaubten und des sittlich Indifferenten
hervorgehoben wird. — Das Buch von Natorp umfasst acht in
Marburger Ferienkursen gehaltene Vortrige, deren nichste Absicht
war, eine klare Antwort zu geben auf die lingst gestellte Frage:
Herbart oder Pestalozzi? N. stellt sich mit Entschiedenheit auf die
Seite Pestalozzi’s und will damit zugleich eine historisch-kritische
Einfiihrung geben in das System einer neuen Erziehungslehre, das in
seiner gleichzeitig erschienenen ,Socialpiadagogik® (s. unter ,Gesammt-
darstellungen¥) ausgefiihrt ist; vgl. DLZ. No. 1 (W. Miinch). Gegen
N. vertheidigen die Herbartianer in ZPhP. 6, Heft 4 ihre Psychologie
(Fliigel), Fthik (Just) und Piadagogik (Rein). — Aus dem zweiten
in unverinderter neuer Auflage erschienenen Band von Geiger's
grosserem culturhistorischem Werk kommen hier hauptsichlich die
Capitel VIII und IX in Betracht, welche die geschichtliche Entwick-
lung der sittlichen Begriffe unter genauem Eingehen auf die Wand-
lung der Wortbedeutungen schildern. Hauptergebnisse sind, dass die
Worte fiir Sittliches und Unsittliches béufig eine sittlich gleichgiiltige,
meist korperliche Eigenschaften oder Zustinde bezeichnende Ur-
bedeutung haben, und dass die Entwicklung allgemeiner ethischer
Begriffe erst in die geschichtliche Zeit fillt. — Auch die griindliche
Monographie von Schmidt iber die Geschichte des Wortes ,gut?,
welche zuerst die Etymologie, dann die Bedeutungsgeschichte des
Wortes in der altdeutschen Literatur bis etwa 1250 behandelt, be-
stiatigt dieses allmihliche Hervortreten der abstract-ethischen Be-
deutungen auf Kosten der sinnlich-anschaulichen. — M. Nathusius
liefert einen verdienstvollen Beitrag zur Geschichte des sittlichen Ur-
theils von Ludwig XIV. bis zur Gegenwart, wobei der ungiinstige
Einfluss des Absolutismus, der Revolution, des Krieges, einer frivolen
Literatur besonders hervorgehoben wird. (S. 61 muss es statt
,Herzog Eberhard im Bart“ heissen ,Graf Eberhard der Greinert).
— In Anlehnung an Herbert Spencer’s Evolutionstheorie vertheidigt
Oliphant die Monogamie als ,die hochst entwickelte Form ge-
schlechtlicher Verbindung und zugleich diejenige Form, welche den



205] Gesammtdarstellungen. 137

Verhiltnissen fortgeschrittener Gemeinschaften mehr angepasst ist,
als irgend eine Art von Ehe, die je existirt hat“, besonders gegen
M. Letourneau ,The Evolution of Marriage“, der in den Formen
der monogamischen Ehe und der Familie nur voriibergehende Ent-
wicklungsstadien sieht. — Spencer und Gillen geben (nach Vier-
kandt, Vierteljahrsschr. f. wiss. Philos. 23, 502—504) eine sorgfiltige
Darstellung der Cultur der Australier, deren Eigenart in dem Miss-
verhiltniss zwischen der geringen Entwicklung ihres materiellen Ele-
mentes und der reichen Entfaltung ihrer geistigen Seite auf dem
socialen, mythologischen und religiosen Gebiete besteht. Besondere
Erwihnung verdient die Beobachtung, dass die Wandelungen der
Sitten hochst wahrscheinlich in vo6llig planvoller Weise von einzelnen
Individuen ausgehen, ndmlich von einzelnen, besonders intelligenten
Stammeshduptlingen, die sie bei den Versammlungen benachbarter
Hauptlinge in Vorschlag bringen und eventuell durchsetzen.

II. Gesammtdarstellungen.

Castelein, A., Institutiones philosophiae moralis et socialis, quas in collegio maximo
Lovaniensi societatis Jesu tradebat. VI, 663. Bruxelles, société belge de
librairie. fr. 6. (Editio minor. fr. 4). — Cathrein, V., 8. J., Moralphilo-
sophie. 3. Aufl. 1. Bd. 613. IL Bd. 728. Fr, Herder. i 16. — David-
son, W. L., christian ethics. 138. N.-Y., Fleming. 8 — 75, — Didiot, J.,
morale surnaturelle spéciale, vertu de religion. 564. P., Taffin-Lefort. —
Déring, 4., Handbuch der menschlich-natirlichen Sittenlehre fiir Eltern
u. Erzieher, 415. St., Frommann. M 4. — Geyer, P., Schulethik. 71. 1900.
B, Reuther & Reichard. Jbt 1. — Gdopfert, F. A., Moraltheologie. I. Bd.
2, Aufl. XIV, 530. Pad., Schoningh. M 4. — Gretillat, A., la morale
chrétienne. Tome II. 562. Neuchitel, Attinger. fr. 8,50. — Jakoby, H.,
neutestamentl. Ethik. X, 481. Konigsberg, Thomas & Oppermann. i 11,20.
— Kirchner, F., Ethik. Katechismus der Sittenlehre. 2 Aufl. VIII, 262.
1898. L., Weber. it 8. — Kdstlin, J., christliche Ethik. VIII, 700. B.,
Reuther & Reichard. it 10. — Krawutzky, A., Einleitung in d. Studium
der kathol. Moraltheologie. 2. Aufl. III, 203. 1898. Brsl, Aderholz. J 1,50,
— Lamers, G. H., zedekunde, erste stuk (NB. 12, 8). 120. Groningen,
Wolters. fl. 1,25. — Lehmkuhl, A., Appendix ad editionem I—VIII theologiae
moralis. 57. Fr., Herder. i —,80. — Ligorio, De (8. Alph. M.), Theologia
moralis. 2 voll. 2085, 'Torino, Marjetti. L. 12,50. — Lipps, Th., die
ethischen Grundfragen. 308. Hamb. u. L., Voss. Jft 5. [Bespr. Monist 10,
158 f.] — Natorp, P., Socialpidagogik. 352. St., Frommann. Jt 6. —
Orendi, G., Leitfaden zum Unterricht in der evang. Sittenlehre. 2. um-
gearb. Aufl. VI, 64, Hermannstadt, Drotleff. — Pajk, J., praktische Philo-
sophie. VII, 180. 'W., Konegen. ol 3. [Vgl. die Selbstanzeige, Kantstud. 4,
114 £] — Paulsen, F', a system of ethics, ed. and translated by F. Thilly.
XVIIL, 724. N.-Y., Scribner. $ 3. — Schott, J. K., eine Sittenlehre fir das
deutsche Volk., L., Schnurpfeil. oAb —80, — Sidgwick, H., practical ethics.
A. collection of adresses and essays. VII, 260, “1898. Lo., Swan Sonnen-
schein. Geb, 4 sh. 6 d. [IBGSPr. v. Adickes, DLZ. 1055 f.). — Stange, C-
Einleitung in die Ethik. L. System u. Kritik der ethischen Systeme. ,
194. 1900. L., Dietrich. /b 3.— Troeltsch, E., J. Kostlin, Christl. Ethik (GGA.
841—848). — Trojano, P. R., etica, questioni preliminari I. dell' etica. 16°,

Napoli. Mt 3,50.



738 Taeopor Ersenmaxs, Ethik. [206

Doring’s ,Handbuch der menschlich-natiirlichen Sittenlehre“
hat angesichts der gegenwiirtigen Lage der ethischen Wissenschaft -
grundsitzliche Bedeutung. Es ist ein — innerhalb der Grenzen seiner
Aufgabestellung wohl gelungener — Versuch, die ,Zeitfrage“ nach
der Moglichkeit einer ,religionslosen Moral durch Darbietung eines
praktischen Handbuchs ,fiir Eltern und Erzieher“ ihrer Entscheidung
niher zu bringen. Ueberzeugt von der Tragweite eines solchen Ver-
suchs fiir die Durchfiihrung ihres Programms, hatte die deutsche Ge-
sellschaft fiir ethische Cultur Ende Mirz 1894 einen bedeutenden
Preis auf die Abfassung eines Handbuches gesetzt ,das Eltern und
Erzieher anleitet, einen von trennenden Voraussetzungen religiGser
oder metaphysischer Art freien ethischen Unterricht zu geben“. Von
den ziemlich zahlreich eingegangenen Bewerbungsschriften konnte,
obwohl das im Oct. 1897 veroffentlichte Urtheil der Preiscommission
mehreren einen nicht unerheblichen Werth in der Richtung auf die
gestellte Aufgabe zuerkannte, keiner der Preis ertheilt werden. In
dem vorliegenden Buche unternimmt es nun einer der Hauptvertreter
der deutschen Gesellschaft fiir ethische Cultur selbst, der gestellten
Aufgabe gerecht zu werden. Das Buch enthilt aber zugleich die
Grundziige der Ethik und Pidagogik in gemeinverstdndlicher Form,
welche der Vf. bereits in seiner ,Philosophischen Giiterlehre¢ (1888)
und in seinem System der Pidagogik (1894) gegeben hatte. In einem
Abschnitt der Einleitung iiber das ,religiose Vorurtheil® (8. 7 ff.)
wird der Nachweis versucht, dass die mit dem Religionsunterricht
verkniipfte Sittenlehre weder eine ausreichende Auskunft iiber das
sittliche Verhalten selbst gibt, noch auch in Bezug auf die ver-
pflichtende Kraft, die Verbindlichkeit, der sittlichen Vorschriften die
wiinschenswerthe Wirkung erzielen kann, dass daher die religiose
Sittenlehre durch etwas Besseres ersetzt werden muss. Dabei wird
besonders auf den Siindenfall, den Dekalog, die Bergpredigt und zu-
letzt auf die religiose Gleichgiiltigkeit unserer Zeit hingewiesen, bei
welcher die religiose Begriindung des Sittlichen direct Schaden an-
richte, da mit dem Wegfall der religiosen Verpflichtung dann auch
jeder nachhaltigere Antrieb zum Sittlichen wegfalle. Doch wiirdigt der
Vi. an vielen Stellen den ethischen Gehalt der Lehre und Personlich-
keit Jesu und besonders auch Luther’s und fiihrt die Religion selbst
unter den ,Hilfskriften® des Sittlichen auf. Aber auch abgesehen
von anderen Bedenken, wie die zuletzt doch egoistische Begriindung
dieser Sittenlehre (aus dem Bediirfniss der ,Selbstschitzung®) und
der abstracte Charakter der Ethik als solcher sie nahelegen, der ihre
Lehrbarkeit auf der kindlichen Stufe mindestens zweifelhaft erscheinen
lésst, wird diese ,menschlich-natiirliche Sittenlehre“ den praktischen Be-
weis noch zu erbringen haben, dass die Ethik wirklich ohne Schaden ihren
geschichtlich begriindeten Zusammenhang mit der Religion losen und
auf die Fiille der darin enthaltenen sittlichen Motive verzichten kann.
Dem vom Vi. gezeichneten Vollkommenheitsbild des ,ethischen Men-
schen¢ (S. 198 fi.) fehlt die lebendige Kraft einer concreten Person-



207] Gesammtdarstellungen. 739

lichkeit, wie sie in Jesus gegeben ist; vgl. Elsenhans, ZPhKr. 116,
129—133; P. Carus, Monist 9, 319f — Auf anderer Grundlage
steht die iibersichtliche, kurze und doch verhiltnissmiissig vollstindige
Darstellung der Ethik in Kérchner’s Katechismus der Sittenlehre.
Die Ethik bedarf nach ihm der Metaphysik und damit des Glaubens,
und zwar theilt der ethische Glaube mit dem theologischen nicht nur
die Form, sondern auch den Inhalt, ,mdgen wir es hochste Norm
oder Ideal, hichstes Gut oder Ziel-Gott nennen®. Die philosophische
Ethik, auf deren Boden K. sich stellt, unterscheidet sich aber da-
durch von der theologischen, dass diese nach Inhalt und Form auf
die Ueberlieferung einer unmittelbaren Gottesoffenbarung basirt wird
und dadurch auf die historisch-empirische Stufe zuriicksinkt. Am
sittlichen Thun wird mit Schleiermacher die organisirende und die
symbolisirende Seite, das Identische und das Differenzirende unter-
schieden, und das Gesammtgebiet der Ethik wird folgendermaassen
gegliedert: I. Allgemeiner Theil: Die Voraussetzungen der Ethik.
1. Die metaphysische Grundlage. 2. Die anthropologische Voraus-
setzung. II. Theoretischer Theil: Das Sittliche. 1. Die ethischen
Grundbegriffe. 2. Die sittlichen Giiter (Giiterlehre). III. Praktischer
Theil: Die sittliche Personlichkeit. 1. In ihrem Werden (Pflichten-
lehre). 2. In ihrer Vollendung (Tugendlehre); vgl. ThR. 2, 385 f.
(Schulthess- Rechberg). — Die Bedeutung der ,Socialpiddagogik®
Natorp’s liegt in dem Versuch, auf der Grundlage der Wechsel-
beziehungen zwischen Erziehung und Gemeinschaft eine neue Er-
ziehungslehre aufzubauen. An die Stelle der bloss individualen Be-
trachtung der Erziehung muss die Anerkennung treten, dass ebenso
die Erziehung des Individuums in jeder wesentlichen Richtung social
bedingt sei, wie andrerseits eine menschliche Gestaltung socialen
Lebens fundamental bedingt ist durch eine ihm gemisse Erziehung
der Individuen, die an ihm theilnehmen sollen. Das letzte Gesetz
ist aber fiir beide, Individuum und Gemeinschaft, nothwendig das-
selbe. Durch dieselben wesentlichen Stufen, welche die Entwicklung
des Einzelnen durchliuft: ,durch Arbeit und Willensregelung zum
Vernunftgesetz“, muss auch die Gemeinschaft fortschreiten. Der erste
Theil des Buches enthilt eine erkenntnisskritische Grundlegung vom
Standpuncte des Kantianers, der zweite die Hauptbegriffe der Ethik
und Socialphilosophie mit einem an Plato sich anschliessenden
System der individuellen Tugenden und der Tugenden der Gemein-
schaft, der dritte Theil die Organisation und Methode der Willens-
erziehung, wobei der Religion, wofern sie nur unter Verzicht auf den
unhaltbaren Anspruch der Transcendenz ihren rein menschlichen Kern
festhilt (niher ausgefithrt in N.s , Religion innerhalb der Grenzen
der Humanitat“ 1894) eine wichtige Aufgabe zu erfiillen hat. Eine
ausfiihrliche Besprechung des Buches liefert der Kantianer K. Vor-
linder (ZPhKr. 114, 214—240); vgl. ausserdem J. Schwarzkopff (ChrW.
13, 657—660. 678—681), der unter anderem die Bedeutung der Ge-
fiihlsmotive gegen N.s Willensprimat hervorhebt, Knoke (ThLz. 284 f.),



740 Taropor Ersexmars, Ethik. [208

der sich gegen die Unterschitzung der psychologischen Grundlegung
der Pidagogik wendet, W. Miinch (DLZ. No. 1), Monist 9, 320. —
Einen lichtvollen und bei aller Kiirze die Hauptfragen mit Warme
behandelnden Abriss der christlichen Ethik hat Davidson, Professor
der Logik und Metaphysik an der Universitit in Aberdeen geliefert.
Der gesammte Stoff wird unter folgenden Abschnitten behandelt:
Bestimmung der Aufgabe, das hichste Gut, der Charakter und seine
Entwicklung, praktische Ethik, das Mysterium des Uebels. Andere
vielfach sonst in der christlichen Ethik behandelte Fragen wie die
nach der Existenz und Autoritit des Gewissens, nach dem Wesen
von gut und bose, nach der Willensfreiheit weist der Vf. der ,all-
gemeinen Ethik“ zu und setszt sie hier als erledigt voraus. Auch
sonst wird der specifische Charakter der christlichen Ethik besonders
hervorgehoben. Sie allein sichert den Werth des Individuums als
solchen, bindet den ethischen Fortschritt an Kampf und Selbstver-
leugnung, erfiillt die Begriffe und Principien der allgemeinen Ethik
mit neuer Lebenskraft, sieht in der Selbstaufopferung und Selbstlosig-
keit das Wesen der Tugend, findet das oberste Motiv in der Liebe
zu Christus und fithrt zu einem, auch das Problem des Uebels in
der Welt als eines Erziehungs- und Besserungsmittels erhellenden und
auf den Glauben an eine gottliche Vorsehung gegriindeten gesunden
Optimismus (8. 4 ff., 123 ff.). Zur weiteren Kennzeichnung des Buches
sei noch die Stellung des Vfs in einer Grundfrage erwahnt. Die
Lehrweise Jesu ist entweder bildlich oder paradox (z. B. Matth. 10, 39)
und schliesst als solche buchstibliche Anwendung aus. Unsere Auf-
gabe ist es daher, fiir die von Christus gegebenen Einzelvorschriften,
z. B. Matth. 5, 39. 40, die zu Grunde liegenden Principien zu suchen,
um ihre Anwendung auf verschiedenartige Lebensverhiltnisse zu er-
moglichen (S.201£). Was die Gliederung des Ganzen betrifft, so
greift die ,praktische Ethik“ in die ihr koordinirten Gebiete iiber
und verursacht dadurch eine gewisse Unklarheit. — In den von
Lamers herausgegebenen ,Neuen Beitrigen® erscheint nun, nach-
dem die Vollendung der religionswissenschaftlichen Stiicke im vorigen
Jahr angezeigt werden konnte (JB. XVIII, 494), der erste Theil einer
Ethik als ,Einleitung“. Den Hauptbestandtheil derselben bildet eine
klare hauptsichlich die Literatur vom klassischen Alterthum bis zur
neuesten Zeit in sorgfiltiger Auswahl verzeichnende Uebersicht iiber
die Geschichte der Ethik. In den beiden anderen methodologische
Fragen behandelnden Paragraphen wird scharf unterschieden zwischen
der ,formalen“, den Menschen als sittliches Wesen nach Eigenart,
Entwicklung, Bestimmung behandelnden ,,Sittlichkeitslehre“ (zedekunde)
und der materialen, sittliche Vorschriften gebenden ,Sittenlehre
(zedeleer), denen die Gegensitze von sittlich-natiirlich und sittlich-
unsittlich entsprechen. Doch ist zum mindesten fiir Lehrzwecke beides
zu verbinden, wie auch in den Namen Moral oder Ethik das Descrip-
tive und das Normative zusammengefasst ist. Die Gegeniiberstellung
von philosophischer und christlicher Ethik wird zuriickgewiesen, da



209] Gesammtdarstellungen. 41

Philosophie fiir die Theologie iiberhaupt unentbehrlich sei, dagegen
das Recht einer ,Ethik vom christlichen Standpunct“ aus dem in
jedem Fall stattfindenden Einfluss der allgemeinen Weltanschauung
auf die Ethik begriindet. — Von Gretillat’s christlicher Ethik, deren
erster Band im vorigen Jahr angezeigt wurde (JB. XVIII, 602 f.), ist
nunmehr der zweite Band und damit der sechste und letzte Band
seiner Gesammtdarstellung der systematischen Theologie erschienen.
Er enthilt zunichst den dritten Abschnitt des zweiten anthropo-
logischen Theils: ,Von der menschlichen Natur in ihrem (durch die
Siinde) modifizirten Zustande“. Das Wesen der Siinde wird im Egois-
mus gefunden; sodann werden die falschen Auffassungen der Siinde
hauptsichlich mit Berufung auf Schriftstellen zuriickgewiesen. Der
dritte Theil, die ,Ethologie“, handelt von der sittlichen Aufgabe des
Menschen in seinem gegenwhrtigen Zustande in vier Abschnitten:
I. Vom Sittlichen in seiner principiellen Einheit, oder vom Glauben.
II. Vom neuen Leben in seiner subjectiven Verwirklichung durch die
Wirkung der gottlichen Gnade in Jesu Christo. IIL. Vom neuen Leben
in seinen besonderen Aeusserungen, oder von der christlichen Liebe
gegen die Creaturen. IV. Vollendung des Sittlichen durch den end-
giiltigen Triumph des neuen Lebens beim Wiedergeborenen und die
Verherrlichung der ihrer urspriinglichen Bestimmung zuriickgegebenen
menschlichen Natur. H. H. Wendt (ThLz. 687—689) vermisst
an dem Buche hauptsichlich eine fruchtbare Anwendung der biblischen
Principien auf die modernen Verhdltnisse; vgl. auch RThPh. 32, H. 1
(Lobstein). Wesentlich giinstiger urtheilt Pepper (AJTh. 4, 1900, 3871.),
der in Lehrinhalt und Geistesart viel Aehnlichkeit mit Késtlin’s Ethik
findet. — In einer ausfiihrlichen Besprechung der schon im vorigen
Jahrgang des JB. (600 f.) behandelten christlichen Ethik von J. Kostlin
beanstandet T»oeltsch, bei aller Anerkennung der darin zusammen-
gefassten gelehrten Kenntniss und der darin sich ausprigenden christ-
lichen Personlichkeit des Vf.s, die Principlosigkeit der Eintheilung,
das Verhiltniss der lebhaft betonten Uebernatiirlichkeit der christ-
lichen Moral zur zeitgeschichtlichen Bedingtheit derselben, ihre Un-
zuldnglichkeit den Problemen der Gegenwart gegeniiber; vgl. auch
die Besprechungen von Wendt (ThLz. 469—471); Koppelmann (ZevR.
11, H.1); D. W. Simon (CrR. 426—432); Pepper (AJTh. 1900, 386f.).
— Nach Stange hat es die Einleitung in die Ethik mit einer doppel-
ten Aufgabe zu thun. Einerseits hat sie festzustellen, worin die Auf-
gabe der Ethik als Wissenschaft besteht, und andererseits hat sie
einen Ueberblick zu geben iiber den Hauptinhalt und iiber den Auf-
bau des ethischen Systems. In der vorliegenden ersten Hilfte seines
Werkes will St. die erste der beiden Aufgaben erfillen und zwar auf
dem Wege einer Kritik der verschiedenen ethischen Systeme. In
einem ersten Abschnitt wird die normative Ethik oder die Ethik als
praktische Wissenschaft behandelt mit dem negativen Ergebniss, dass
sie sich als unfihig zur Losung der ethischen Aufgabe erweist, wpll
sie niemals mehr zu bieten vermag, als eine Wiederholung des in-
Thaolog. Jahresbericht. XIX. 48



742 Treovor Evsexmans, Ethik. [210

dividuellen sittlichen Urtheils, welches der betreffende Ethiker hat.
Dagegen besteht das gemeinsameMerkmal aller theoretischen Ethik,
dies der Inhalt des zweiten Abschnittes, darin, ,dass sie principiell
darauf ausgeht, das Sittliche als ein Object des Erkennens und nicht
als eine Forderung des Urtheils zur Darstellung zu bringen“. Der
Gegenstand desselben ist nicht der concrete Inhalt der sittlichen
Norm (Schleiermacher), sondern die sittliche Norm nur ihrem Wesen
nach. Die Ethik darf auch nicht bloss eine Lehre vom sittlichen
Urtheil (Herbart) sein, sondern muss sich im Anschluss an Kant zu
einer Lehre vom sittlichen Willen ausgestalten. In die zur Orien-
tirung iiber die Probleme woh! geeignete Schrift kommt durch den
kiinstlichen Gegensatz zwischen ,Urtheil* und ,theoretischer Aus-
sage“ (z. B. S. 50 f) eine gewisse Unklarheit und durch die immer-
hin etwas willkiirliche Auswahl der Ethiker, die als Typen gelten,
eine gewisse Ungleichmissigkeit herein. — Jacoby hat das Ver-
dienst, den ersten streng wissenschaftlichen Versuch einer Gesammt-
darstellung der - neutestamentlichen Ethik unternommen zu haben.
Seinem Inhalt nach gehort das Werk in das Gebiet der neutestament-
lichen Theologie. Sofern aber hier zum ersten Mal die gesammte
biblisch-theologische Grundlage der christlichen Ethik in geschlossenem
Aufbau als ein einheitliches Ganzes, das seinen Mittelpunct in den
Worten Jesu hat, erscheint, ist das Buch fiir die Ethik iiberhaupt
von principieller Bedeutung. Der Werth eines solchen Versuchs kann
in einer Zeit des neu erwachten ethischen Interesses, das vielfach
seine Befriedigung abseits von jeder religios begriindeten Ethik sucht,
nicht leicht zu hoch angeschlagen werden. Das Grundproblem,
welches durch diese Sachlage nahegelegt und durch eine ,neutesta-
mentliche Ethik“ mit erneuter Schirfe gestellt wird, bespricht .J.
selbst in seinem ,Schlusswort“. Die neutestamentliche Ethik will
zwar ausschiesslich Wegweisung fiir Gemeinden sein, deren einzelne
Glieder sich durch freien Entschluss zum Evangelium bekannt, sich
zu seinen Normen als zu den Normen ihres Wandels verpflichtet
haben. Aber diese Gemeinden stehen mitten in einer Welt, die einem
anderen Lebensgesetze gehorcht, deren Losung statt Selbstverlenugnung
in der Liebe Selbstbehauptung, Selbstvertheidigung ist, und miissen,
um die Bedingungen des Daseins in dieser Welt zu erfiillen, sich an
die Normen jener anders gearteten Sittlichkeit anschliessen. Die
Losung liegt darin, dass die Gemeinde Christi selbst im Werden
begriffen ist, und dass sie als Erzieherin der Welt eine piddagogische
Mission im grossen Stile zu erfiillen hat, fir welche das Herablassen
zu niederer sittlicher Entwicklungsstufe unvermeidlich ist. Es muss
daher auch zugestanden werden, ,dass Christen, welche die neutesta-
mentliche Ethik als ihre Norm anerkennen, doch derselben im "vollen
Maasse nur in_ihren Beziehungen zu Gleichgesinnten folgen konnen,
nicht aber in Verhiltnissen, die durch eine niedriger stehende Ethik
geregelt sind, und nicht denen gegeniiber, fiir welche diese maass-
gebend ist“; vgl. RThPh. Nov. (L. E.), ThLBr. 369—371, ThLBL



211] Gesammtdarstellungen, 748

1900, No. 2 (Schultzen). — Eine eigenartige humanistisch-christliche
»Schulethik® hat (zugleich mit dem Zweck fiir eine Reform der philo-
sophischen Propideutik im neuen Jhrh. den Weg zu ebnen) Geyer
verfasst. Stellen aus Dichtern nnd Philosophen, Sprichworter, Bibel-
stellen sind, durch kurze Erorterungen des Vi.s verbunden, zu einer
sehr brauchbaren Uebersicht iiber die wichtigsten ethischen Begriffe
verarbeitet. — Einen ebenfalls fiir Schulzwecke bestimmten, an Rothe
sich anschliessenden Leitfaden bietet Orendi dar. Es ist im Ganzen
eine wohldurchdachte populire Darstellung der Grundgedanken Rothe’s,
in einzelnen Puncten jedoch, wie z. B. in der Behandlung der ganzen
Sittenlehre als Pflichtenlehre und in der Leugnung des Aufgehens der
Kirche im Staat von ihm abweichend. Die Brauchbarkeit eines solchen
Leitfadens ist durch die ausschliessliche Abhingigkeit von einem aus-
geprigten ethischen System wie demjenigen Rothe’s jedenfalls stark
beeintrichtigt. — Von katholischer Seite liegen zwei Werke in neuer
Auflage vor. Krawutzcky's ,Einleitung“ mag abgesehen von der
schwerfilligen und uniibersichtlichen Gliederung ihren Hauptzweck,
die Zuhorer des Vfs im Studium seiner moraltheologischen Vor-
lesungen zu unterstiitzen, in befriedigender Weise erfiillen. Sie gibt
einen lesbaren Ueberblick iiber die principiellen Fragen und die wich-
tigste Literatur. Der katholischen Moraltheologie wird die Aufgabe
zugewiesen, den Lernenden durch den ertheilten Unterricht in seiner
sittlichen Entwicklung zu fordern und seiner sittlichen Reife niher zu
fiilhren. Dazu gehort die richtige Unterscheidung dessen, was in
jedem einzelnen Falle sittlich gut und bose ist, auf Grund eigener
Einsicht, eine gewisse Vertrautheit mit den Regeln der Askese und
ein gewisses speculatives Verstindniss des Zusammenhangs der er-
kannten Regeln. Daraus ergibt sich eine kasuistische, asketische und
speculative Seite der katholischen Moral und dementsprechend eine
dreifache Beleuchtung des Wesens der Sittlichkeit als Ueberein-
stimmung der menschlichen Lebensfiihrung mit der Stimme des Ge-
wissens und den Vorschriften des Sittengesetzes oder mit dem End-
ziele des Menschenlebens oder endlich mit den Vorziigen der mensch-
lichen Natur und Weltstellung. Der Standpunct des Vf.s ist geniigend
gekennzeichnet durch die Bemerkung, dass der Syllabus Pius IX.
im allgemeinen noch den gegenwirtigen Verhiltnissen entspricht“
(S. 102) und durqh das fast vollstindige Ignoriren der gesammten
,akatholischen® Literatur (vgl. auch die Besprechung von Schulthess-
Rechberg, ThR. 386 f.). — EKine fast iiberreiche Fiille von Material
aus der Geschichte uud Literatur der Ethik, der Politik, des Socialis-
mus, der Rechtslehre, der Vélke}*kunde enthilt das trotz seines Um-
fangs bereits in 3. Aufl. erscheinende Werk von Cathrein. Der
erste Band behandelt die ,allgemeine Theorie des sittlich guten
Handelns“ mit einem Anhang iiber die sittlichen Anschauungen der
wichtigsten Cultur- und Naturvolker. Das Sittlich-Gute wird im An-
schluss an Aristoteles und Thomas definirt als dasjenige, was dem
Menschen ,mit Riicksicht auf sein Verhalten nach seiner verniinftigen
48*



744 Treopor Evrsenmans, Ethik. (212

Natur in sich und in ihrem Verhiltniss zu allen andern Wesen ge-
ziemend oder angemessen ist“. Der zweite Band enthdlt die ,be-
sondere oder angewandte Moralphilosophie“, zuerst die ,Lehre von
den individuellen Pflichten und Rechten“ und dann die , Gesellschafts-
lehre“. Als starker Anachronismus berithren in einer ,,Moralphilo-
sophie“ die Ausfiihrungen iiber das ,unfehlbare Lehramt der Kirche*,
iiber die Gewalt des Papstes, sowie die Bemerkung, dass ,die nicht-
katholischen Bekenntnisse kein Daseinsrecht haben (II, S, 556). In
der Pflichtenlehre herrscht vielfach der Geist jesuitischer Casuistik,
z. B. in der Lehre vom Gebrauch doppelsinniger Rede (II, 86 f.).
Die neue Auflage hat eine Vermehrung um 140 Seiten gebracht.
Von neuhinzugekommenen Abschnitten seien erwihnt: diejenigen iiber
die unrichtigen Ansichten in Bezug auf das Gewissen, iiber den
modernen Rechtsempirismus, die Charakteristik der Lehre Dorners;
von Neubearbeitungen: die Darstellungen der Lehre Kant’s und
Wundt’s, der Probabilismusfrage, der Grundlagen des Socialismus;
vgl. ThLBr. 201 (Gloatz).

III. Grundfragen.
1. Religion und Sittlichkeit, Theologie und Ethik.

Edwards, J. H., the vanishing sense of sin (PrRR. 10, 605--616). — Einfluss,
der, der Religion auf d. Sittlichkeit. Nach den Ergebnissen der Moralstatistik
(HBL. 123, H, 7 u. 8). — Fisler, B., zur ethischen Bewegung. Der Weg zum
Frieden. 107. L., Wiegand. J/{ 1,50. — The Ethical Record, vol. 1.
No. 2. 1900. N.-Y., published by the society for ethical culture. $ —,10. —
Fox, J. J., religion and morality. XIII, 322. N.-Y., Young & Co. & 2. —
Garin, P., Religion u. Moral (Beil. z. AZ. No. 185—187). — Graue, G.,
der beschrinkte Werth einer religionslosen Moral (PrM. 3, 301—308. 344—3552.
— Logan, J. D., the absolute as ethical postulate (the philosophical review V1II,
No. 5). — Liihr, K., ist eine religionslose Moral méglich? 1II, 61. B,
Schwetschke. At 1. — Moral und Leben. Beitr. z. Religions- u. Sittenlehre
von einem Nichttheologen. 60. B., Deubner. A —,80. — Ppeiderer, O.,
Religionslose Moral (PrM. 8, 173—191). — Ders., religionless morality
(AJTh. 3, 226—250). — Rupp, W., ethical postulates in theology (ib. 3,
654—678). — Wauer, church of humanity (ChrW. 13, 941—945).

Im Vordergrund stehen die Fragen, welche sich an das Verhilt-
niss von Religion und Sittlichkeit kniipfen und deren Lésung mit dem
stetigen Wachsen des ethischen wie des religiosen Interesses eine
immer dringendere Aufgabe wird. Aus den Rethen der ,,Gesellschaft
fir ethische Cultur® geht ein religionsloses ,,Handbuch der Sitten-
lehre® (v. Déring s. o.) hervor. Auf der anderen Seite stellt die
Karl-Schwarz-Stiftung die Preisfrage: ,Ist eine religionslose Moral
mdglich“? Die neben andern als preiswiirdig bezeichnete Arbeit von
Lithr, gelangt nach einer die Hauptgesichtspuncte geschickt zu-
sammenfassenden, aber nichts Neues bringenden Erdrterung, bei
welcher die Unterscheidung der zwei Fragen nach der Begriindung
und nach der Kraft der Moral zu Grunde liegt, zu der Antwort: Ja,



213] Grundfragen. 45

aber sie ist minderwerthig; die religionslose Moral hat keinen tiefsten
Grund, kein hochstes Ziel, kein innerliches Werthgefiihl und sie ver-
schliesst sich die Quellen der héchsten Kraft zur Verwirklichung des
Sittlichen (vgl. O. Ritschl, ThLz. 522). — Pfleiderer's Aufsatz ist
urspriinglich fiir das AJTh. auf Wunsch der Redaction geschrieben
und dort in englischer Sprache und nun in der PrM. deutsch er-
schienen. Er setzt sich deshalb auch eingehender mit Salfer, dem
Begriinder der Chicagoer ethischen Gesellschaft auseinander. P. sieht
das relative Recht der religionslosen Moral darin, dass sie die ebenso
energische wie freilich auch einseitige Reaction des autonomen sitt-
lichen Geistes gegen die Heteronomie der kirchlichen Religion ist,
griindet aber die Antonomie des sittlichen Geistes durchaus auf die
Theonomie und betont besonders die Unmoglichkeit, das Sittengesetz
aus der menschlichen Natur, so wie sich diese erfahrungsgemiss dar-
stellt, zu entnehmen. — Dagegen ist nach Grawue, der sich neben
Pfleiderer hauptséchlich mit Steinmann (JB. X VIII, 477) auseinandersetzt,
die Behauptung, der Mensch habe sich das Sittengesetz selber ge-
geben, eine begriindete, nur dass dies nicht vom Individuum gilt,
sondern von dem allen Menschen gemeinsamen Wesen des mensch-
lichen Geistes. Auch sollen Handlungen nicht schon deshalb, weil
sie ausschliesslich von sittlichen Motiven geleitet sind, als minder-
werthig gelten im Vergleich zu den auch von religidsen Motiven be-
stimmten sittlichen Handlungen. Aber es fehlt der religionslosen
Moral an der vollen Reinheit des Ideals und der Motive und an dem
festen Vertrauen auf den Sieg der sittlichen Michte. Hier wie sonst
leidet die Behandlung dieser ,Zeitfrage“ theilweise darunter, dass die
Beziehungspaare: Religion-Sittlichkeit und Theologie-Ethik nicht scharf
genug auseinandergehalten werden. — In der seit Jan. 1900 be-
stehenden amerikanischen Zeitschrift ,The ethical record“ scheint
das frithere Organ des Verbandes der ,ethischen Gesellschaften®
wieder aufgelebt zu sein. Aus der vorliegenden zweiten Nummer seien
nur erwihnt: zwei Aufsitze von Fiihrern der Bewegung von F. Adler,
der die Erfahrungsgrundlage der alle einzelnen Religionssysteme um-
fassenden Religion in der unloslichen Einheit aller Geister findet,
von W. L. Sheldon, gegen Rassenvorurtheile, und eine Warnung
an die Adresse der englischen ,Ethical world“, den grundlegenden
und umfassenden Charakter der ethischen Bewegung nicht durch Auf-
nahme speciell-socialer Zwecke in ihr Programm zu verwischen. —
Wie der Positivismus im Sinne Comte’s sich in England eine Art
Cultus geschaffen hat, zeigt der Bericht Wauer’s iiber die »Kirche
der Menschheit“ (Church of humanity). — In einem héchst lehrreichen
und anregenden Aufsatz betont Rupp die Nothwendigkeit, in der
Theologie ethische Postulate mehr als bisher zu berticksichtigen. Wie
die Ethik von Ideen Gebrauc}.l macht, die sie von der Theologie ab-
leitet, so auch umgekehrt. Die sittlichen Ideen sind nicht bloss sub-
jective Begriffe, sondern selbst objectiv begriindet in der vom Schopfer
stammenden sittlichen Beschaffenheit des Menschen und zuletzt im



746 Treovor Ersenuans, Ethik, 214

hochsten Princip der Sittlichkeit: in Gott, der die Liebe ist. Wo ein:
Conflict entsteht zwischen dem sittlichen Gefiihl der Menschheit und
der Autoritit der gottlichen Offenbarung, wie z. B. bei der Be-
griindung der Sklaverei aus der Bibel, handelt es sich nicht um
gottliche Offenbarung, sondern um falsche Anwendung derselben.
So widerspricht die Uebertragung der Siindenschuld Adams auf die
iibrige Menschheit, die absolute Pridestination, die Strafstellvertretung
Christi den ethischen Principien der personlichen Freiheit und Ver-
antwortlichkeit und der Gerechtigkeit. Die gegenwiirtig so weit ver-
breitete Abneigung der Massen gegen die Kirche hat ihre Ursache
weniger in der angeborenen Verderbniss des menschlichen Herzens
oder in dem Einfluss der ,unglidubigen Wissenschaft4, als in der un-
ethischen Form, in welcher das Evangelium gewchnlich dargeboten
wird. — Dagegen beklagt Edwards die Abschwichung des Schuld-
bewusstseins und der Bedeutung des Opfertodes Christi, welche durch
die Auffassung der Siinde als eines nothwendigen Gliedes der mensch-
lichen Entwicklung von Seiten des Positivismus und der liberalen
Theologie herbeigefithrt werde. — Herzerfreuend wirkt die Schrift
eines naturwissenschaftlich gebildeten (ungenannten) ,Nichttheologen“
iiber ,Moral und Leben* mit den Grundgedanken: Das Sitten-
gesetz das hochste Lebensgesetz des Menschen, die Religion Be-
friedigung eines natiirlichen Seelenbediirfnisses, der christliche (Glaubens-
muth die Grundlage eines fiir den sittlichen Fortschritt unerldsslichen
gesunden Optimismus, Sithne der Schuld durch Selbsthingabe im
Sinne Jesu.

2. Gewissen, Sittengesetz, sittlicher Fortschritt.

Barth, P., die Frage des sittl. Fortschritts der Menschheit (Vierteljschr. f. wiss.
Philos. 23, 75—116). — Bulliot, les données immédiates de la conscience
(Ann. d. Philos. Chrét. 339—346). — Elsenhans, Th., Beitrige zur Lehre
vom Gewissen 1. (StKr. 73, 1900, 228—267). — Ferrand, A., mémoire, sensi-
bilité et conscience (Ann. d. Philos. Chrét. 265—270). — F'reson, J. G., pro-
grés moral et social. XIX, 85. P., Fischbacher. fr. 2. — Frobenius, L.,
das ,Gut und Bose“ der Naturvolker (ZMR. No. 11 u. 12). — Gerloff, E.,
das Gewissen u. die Erziehung zur Gewissenhaftigkeit (Pidagog. Abhandlungen
H. 36. 1898, Bielefeld, Helmich). — Gottschick, J., natirliches Gesetz
(HRE. 6, 628—632), — Kdihler, M., Gewissen (ib. 646—654). — Kultur u.
Gewissen (LK. 112225, 1151—54, 1182—84). — Mackenzie, J. S., the
idea of progress (IJE. 9, 195—213). — Naumann, G-, Antimoralisches Bilder-
buch. Kin Beitrag zu einer vergleich. Moralgeschichte. IV, 379. L., Hassel.
M 5. — Nichols, Th., morality: intuitive and imperative (PrRR. 10, 511
bis 532). — Oppenheim, L., over het geweten, in het Nederlandsch over-
gebracht door J. B. H. van Roijen. 31. ¢'Gravenhage, Loman & Funke.
M —,50. — Vierkandt, A., Bemerkungen zur Frage des sittl. Fortschritts
der Menschheit (Vierteljschr. f. wiss, Philos. 23, 456—490). — Wentscher,
M., zur Theorie des Gewissens (APh. 5, 215—246). — Werner, 0., die
Menschheit, Gedanken tber ihre religiose, culturelle u. eth. Entwicklung. 260.
L., E. Haberland. A 8,50. (Vgl. ChrW. 1900, No. 9.)

Wentscher geht von einem dreifachen Sprachgebrauch des
Wortes ,,Gewissen“ aus. Das ,individuelle Gewissen“ hat sein Haupt-



2 15] Grundfragen. 747

merkmal in der allgemeinen Forderung der Zusammenstimmung unseres
Handelns mit unseren Pflichtvorstellungen. Die Untersuchung des
,offentlichen Gewissens“, das den gemeinsamen Inhalt jener indivi-
duellen Gewissen darstellt, filhrt zu dem Ergebniss, ,dass der Inhalt
des Pflichtbegriffs allerdings je mit den Bedingungen der historischen
Entwicklung und der erreichten Culturstufe ein wechselnder ist, dass
aber die Erklirung dafiir keineswegs nothwendig in einer urspriing-
lichen Verschiedenheit der Gewissensanlage zu suchen ist, sondern
auch in der durch die besonderen Umstinde jener Entwicklung be-
dingten verschiedenen Werthschitzung der in Frage kommenden Mo-
mente (z. B. des Menschenlebens bei der Beurtheilung des Mordes)
gefunden werden kann, durch welche das scheinbar gleiche sittliche
Problem fiir Verschiedene dennoch ein verschiedenes wird“. Eine
Entscheidung iiber das Allgemein-Giiltige kann aber doch durch das
,Grewissen als sittliche Urtheilskraft“ getroffen werden, da altruistische
Triebanlagen im Individuum vorhanden sind, die zu obersten Grund-
sitzen oder Axiomen der Ethik fiihren konnen. Es ist erfreulich,
dass hier auch einmal von philosophischer Seite das Problem des
Gewissens angefasst wird; doch scheint W. von der gesammten
Literatur nur Rée zu kennen. — Von Oppenheim’s Arbeit iiber
das Gewissen (JB. XVIII, 609) hat J. B. H. van Royen eine brauch-
bare hollindische Uebersetzung geliefert. — Auch in der neuen Auf-
lage von HRE. behandelt Keéihiler den Artikel ,Gewissen®, im Ganzen
erschopfend und griindlich. Nur des Ref. Werk iiber ,Wesen und
Entstehung des Gewissens® (1894) scheint er iiberhaupt nicht zu
kennen. — Die Untersuchungen dieses Werkes weiterfiihrend, gibt
Elsenhans unter eingehender Beriicksichtigung der neuesten Litera-
tur eine genaue Erorterung des Gewissensvorgangs, besonders des
Verhiltnisses der von E. so genannten ,Gewissensgefiihle zu den
ethischen und religiosen Gefiithlen und zum Werthurtheil und des
Gewissens als ,socialen Gemeingefiihls“. Der zweite dieser ,Beitrige
zur Lehre vom Gewissen“ soll die Entstehung des Gewissens und der
dritte die Erziehung des Gewissens behandeln. — Nach Gottschick,
der zuerst eine bequeme Uebersicht der Geschichte der Lehre vom
o natiirlichen Gesetz“ in Jurisprudenz und Ethik gibt, beruht die Ge-
wissheit der unbedingten Giltigkeit des Sittengesetzes auf dem, was
es durch seinen Inhalt leistet, wenn es in der Geschichte auftritt,
darauf, dass es in dem Maasse, als es erfiillt wird, den Menschen
auf die Stufe einer freien weltiiberlegenen Personlichkeit hinaushebt.
— Gegen die Annahme einer Entwicklung des Gewissens aus nicht-
sittlichen Factoren wendet sich Néchols und behauptet die Un-
veranderlichkeit der von Gott dem Menschen eingepflanzten sittlichen
Grundsitze, in deren Anwendung allein Irrthum und Entwicklung
moglich sei. — Barth beantwortet die Frage des sittlichen Fort-
schrittes der Menschheit im Gegensatze zu Buckle’s Behauptung einer
Unverinderlichkeit sowohl der sittlichen Grundsitze, als der sittlichen
Gefithle in bejahendem Sinne. In iiberzeugender geschichtlicher Aus-



748 Tugopor Ersennans, Ethik. [216

fiilhrung wird gezeigt, wie in Recht und Sitte die Autonomie, die
Selbstandigkeit des miindigen Menschen, die als regulatives Ideal des
sittlichen Lebens den Maassstab des Fortschritts bilden muss, extensiv
und intensiv stetig gewachsen ist. Auch die sittlichen Gefiihle, ins-
besondere das Gewissen entwickeln sich in der Richtung einer immer
grosseren Achtung der sittlichen Selbstindigkeit des miindigen Mit-
menschen. Diese Bewegung erfolgt aber in Curven, die mit dem
Entstehen, Bliihen und Verfallen einer wirthschaftlichen Ordnung
oder eines religios-sittlichen Ideals oder beider zugleich parallel gehen.
Die Gegenwart stellt einen absteigenden Ast dieser Curve dar, hat
aber vor fritheren Entwicklungsepochen den Besitz der Wissenschaft,
speciell der Sociologie voraus, welche die Bedingungen ergriinden
und der offentlichen Meinung kund thun soll, unter demen nach
eigenem Gesetz die menschliche Seele sich weiter zu entwickeln ver-
mag, unter denen die Autonomie und Sympathie weiter wachsen und
dadurch die actuelle Sittlichkeit hoher werden kann. — Gegen Barth
vertritt Vierkandt in derselben Zeitschrift eine pessimistischere
Auffassung vom sittlichen Fortschritt hauptséichlich auf Grund der
Annahme, dass der Fortschritt und die Erhaltung der Cultur sich
viel weniger auf sittlichen, als auf indifferenten oder egoistischen
Motiven aufbaut. — Mackenzie sucht in Auseinandersetzung mit
Herbert Spencer, Friedrich Nietzsche, Benjamin Kidd die Frage zu
beantworten, was eigentlich unter menschlichem Fortschritt zu ver-
stehen sei. Drei Seiten scheint ihm diese Idee zu haben: Die Ent-
wicklung des Individuums, die Verbesserung der materiellen Be-
dingungen des Lebens und die Verbesserung der socialen Bedingungen
des Lebens. Der wirkliche Fortschritt selbst aber sei nicht als eine
unabwendbare Thatsache zu betrachten, welche eintritt, ob wir wollen
oder nicht, sondern sei nach Grad und Art von unserem Streben

abhéngig.

3. Psychologie des Willens, des Charakters, der Anlage.

Benedetti, V., la pedagogia della volonta: studi filosofici. 312. Milano, Albrighi
Legati & Co. L. 3. — Ehrenfels, Chr. v., Entgegnung auf G. Schwarz’
Kritik der empirist. Willenspsychologie u. des Ges. der relativen Gliicksforde-
rung (Vierteljschr. f. wiss. Philos. 23, 261—284). — Elsenhans, Th., iber
individuelle u. Gattungsanlagen (Zeitschr. f. padagog. Psych. I 5. u. 6. H. II 1. H),
— Fliigel, O., Wille. IV, 16. (Sonderabdr. aus Reins Encyklopidisches.
Handb. d. Padagogik.) Langensalza, Beyer. M —,60. — Hardwicke, W.
W., the evolution of man: his religious systems and social customs. XIV, 300.
Lo., Watts. — Havard, applications morales et sociales de la théorie du
développement mental (Revue de Metaphys. et de Morale No. 1). — Lalande,
A., la _dissolution opposé a 1'évolution dans les sciences physiques et morales.
492. P, Alcan. fr. 7,50. — Lichtenstein, A., die Macht der Natur im
geistigen Leben. Eine physiolog.-psycholog. Untersuchung auf Grund von
Rom. 7, 1425, 1V, 127. Gi., Bertelsmann, — Liszt, F. v., das Verbrechen
als social-pathologische Erscheinung. 27. Dr., Zabn & Jansch. b 1. —
Lombroso, C., le crime, causes et remédes. P., Schleicher fréres. — Macu-
lister, A., anthropology and christianity (Quarterly Review, Lo., Juli). —
Washington, M., the study of ethics among the lower races. Bo., Houghton



217] Grundfragen. 749

Mifilin. — Messer, M., die moderne Seele. VII, 123. L., Haacke. Ml 2,50.
(Vgl. Bokmer, ThLBL 20, 451 f). — Rashdall, H, can there be a sum of
pleasures? (Mind, Juli), — Rehmlke, J., Trieb u. Wille im menschlichen
Handeln. 16. Langensalza, Beyer. M —,50. — Ritschl, O., die sittliche
Charakterbildung unter dem psycholog. Gesichtspunkt (RhPr. 3, 84—101). —
Schellwien, R., d. Wille (Padag. Stud. 191—218). — Ders., Wille u. Erkenntniss,
Philos. Essays. 122. Hamburg, Jansen. M 2,40. — Schwarz, H., die
empirist. Willenspsychol. u. d. Ges. der relativen Gliicksforderung (Vierteljschr.
f. wiss. Philos. 23, 205—234). — Sciascia, P., la psicogenesi dello istinto e
della morale secondo C. Darwin. 178. Palermo, Reber. — Ders., 1a volonta
in rapporto alla morale ed alla psicologia contemporanea. Palermo, Salvatore
Biondo. — Snider, D. J., the will and its world, psychical and ethical. 575.
S. Louis, Sigma Publishing Co. # 2. — Thomas, P. F., 1'éducation des
sentiments. 279. P., Alcan. fr. 5. — Ders.,, morale et education. 171. 120
Ebda. fr. 2,50. — Zehender, W. v., Vernunft, Verstand u. Wille (Zeitschr.
f. Psych. u. Physiol. d. Sinnesorg. 19, 2. H.).

Flitgel behandelt den Begriff und die Entstehung des Willens,
die Willenshandlung und die Bildung des Willens in engem Anschluss
an Herbart. — Rehmlke versteht unter ,Handeln“ das ,Bedingung-
sein des , ,seelischen“ Einzelwesens fiir das Auftreteq von Verande-
rung an einem anderen FEinzelwesen und unterscheidet davon die
,Handlung“ als die ,seelisch bedingte Verinderung in einem anderen
Einzelwesen4. Handlungen im unmittelbaren Sinne sind nur die
Veranderungen des Gehirnzustandes, wihrend z. B. die gewhnlich als
Handlungen bezeichneten Leibesbewegungen nur mittelbare Wirkungen
der Seele sind. Abgesehen von der auch hier hereinragenden eigen-
thiimlich abstracten Psychologie R.s fehlt in diesem Begriff der
Handlung die Beziehung auf das Wohl und Wehe lebender Wesen,
ohne welche die ,Handlung“ zur gleichgiiltigen Bewegung herabsinkt.
— Die Grundfragen der an so vielen Puncten den ethischen Stand-
punct bedingenden Psychologie des Willens beriihrt die Verhandlung
zwischen Schwarz und Ehrenfels. Schwarz unterscheidet zwei Arten
der ,empiristischen Willenspsychologie, d. h. der Auffassung des
Willens nicht als eines letzten Urphéinomens, sondern als eines Com-
plexes anderweitig bekannter psychischer Elemente: eine iltere Form,
nach welcher die Willensregungen Complexe aus Gefiihlen und Vor-
stellungen sind, und eine neue hauptsichlich durch Ehrenfels vey-
tretene Form derselben. Nach der letzteren ist das, was wir Willens-
reguog nennen, die Vorstellung eines Gegenstandes, den wir erreicht
oder vermieden denken und die im Augenblick, wo sie auftritt, einen
hoheren Gliickszuwachs zur bisherigen Gemiithslage herbeifiihrt, als
jede andere, die gleichzeitig moglich ist (,Gesetz der relativen Gliicks-
forderung®). — Auf Schwarz’ ausfiihrliche Kritik antwortet Ehren-
fels in derselben Zeitschrift, ohne jedoch die Bedenken gegen seine
Erklirung des Willens aus einem Verhiltniss der , Vorstellungsdis-
positionen“ zu den ,,actua.hsmrpen Vorstellungen“ vollig zu beseitigen.
— Wie die Psychologie fiir ethische Fragen fruchtbar gemacht werden
kann, zeigt Ritschl’s sorgfiltige Darstellung der sittlichen Charakter-
bildung im Zusammenhang mit den Begriffen der Uebung und Ge-



750 Turopor Ersennans, Ethik. [2 18

wohnung. — In der neu erscheinenden von F. Kemsies heraus-
gegebenen Zeitschrift fiir pidagog. Psychologie behandelt Elsenhans
den Begriff der geistigen Anlage des Menschen, das Verhiltniss der
individuellen und der Gattungsanlagen, die Arten der Anlage, das
Maass der Vorausbestimmung der kiinftigen Entwicklung durch die
Anlage.

4. Willensfreiheit, Freiheit und Naturgesetz.

Ambrosi, L., libertd o necessity nell’ azione humana? 30. Roma, Societa Editrice
Dante Alighieri. L., —,50, — Bawuer, H., ,Freiheit* (Flugschriften im Zu-
sammenhang mit d. christl. Studentencongress, H. 4). Gé., Vandenh. & Rupr.
M —,60. — Blanchard, some deterministic implications of the psychology of
attention (Philos. Review N.-Y. 8, 1, H.). — Mac Cunn, the pence that
cometh of understanding (IJE. 10, 89—96). — Dunkmann, K., das Pro-
blem der Freiheit in d. gegenw. Philos. u. d. Postulat d. Theologie. 92. HI,,
Niemeyer. Jt 2,25. — Frank, noch einmal iber die Willensfreiheit (Nord
u. Siid 358—3859). — Geissler, F. J. K., ist die Einwirkung eines freien
Willens moglich ohne Widerspruch gegen die Arbeitserhaltung? 39. 1898.
(ID.) Hl — Gottschick, F., Schuld u. Freiheit, krit. Bedenken (ZThK.9,
316—356). — Hdiring, Th., Willensfreiheit (ChrW. 13, 2). — Hoffmann, A.,
die Freiheit des Willens (PrM. 3, 435—444. 489—494). — Lipsius, F.,
sittl. Freiheit u. sittl. Schuld (PrM. 3, 341—344). — Mittmann, Lydia,
Willensfreiheit u. Christenthum (ChrW. 13, 796 ff.). — Muinsterberg, H.,
psychology and life. 286. Bo, and N.-Y., Houghton Mifflin and Comp. it 7,20,
— Noél, L., 1a conscience de Vacte libre et les objections de M. Fouillée
(Revue Néo-Scolastique 6, No. 2). — Rolff’s, E., Schuld und Freibeit (ZThK.
9, 183—249). — Seitz, 4., die Willensfreiheit in d. Philos. des Chr. A. Crusius
gegeniiber dem Leibniz- Wolffschen Determinismus in histor. - psychol. Be-
grindung. VIIL, 136. Wi, Gébel. M 2. — Wagner, A., zum Probl. der
Willensfreih. (Stud. u. Skizzen aus Naturw. u. Philos. II). 61. L., Born-
trager. M 1. [Vgl. DLZ. 1900, 986 f. E. Adickes).

Eine gute, iiberall knapp und scharf das punctum saliens er-
fassende Bearbeitung des Freiheitsproblems gibt Dunkmann. —
Das Charakteristische derselben ist, dass der Vf. die philosophische
und die theologische Seite des vielverzweigten Problems unter strenger
gegenseitiger Abgrenzung und gleichzeitiger gegenseitiger Ergénzung
in derselben Arbeit behandelt. Entscheidend fiir seine Losung der
Frage ist die Anschauung, welche er iiber das Verhiltniss der Theo-
logie zur Philosophie sich gebildet hat. Da den Kern aller Philo-
sophie die Frage nach der Lebensanschauung bildet, so ist auch die
Theologie Philosophie. Da es aber nur eine Wahrheit, nur eine
wahre Philosophie gibt, so muss, wenn die Theologie recht behalten
soll, die philosophische Denkarbeit nothwendig skeptisch endigen.
Ausgehend von dem liberum arbitrium indifferentiae als allein brauch-
barem Streitobject zeigt dies der Vf., indem er die Denkbarkeit des-
selben in der Sphire des Intelligiblen, in der Sphire des Gefiihls,
in der Welt der Thatsachen — hier den Begriffen der Causalitéit und
der Substantialitit gegenilber — und dann die Notwendigkeit des
liberum arbitrium untersucht. Die Philosophie schliesst dem Freiheits-
problem gegeniiber mit einem non liquet. Aber innerhalb der Theo-



219] Grundfragen, 751

logie ergeben sich neue Schwierigkeiten. Wihrend in der Philosophie
die Fretheit zwar gefordert wird, dem Postulat aber ungeloste Be-
denken gegeniiberstehen, sieht sich die Theologie genothigt, ein
doppeltes Postulat aufzustellen, das der Freiheit und der Unfreiheit.
Daraus ergibt sich je nach den Gesichtspuncten der Siinde, Gnade
und Vorsehung eine dreifache Antinomie. Die Losung dieser Wider-
spriiche findet der Vf. — hauptsiichlich im Anschluss an Avenarius,
dessen ,natiirlicher Weltbegriff“ allein der christlichen Theologie den
Charakter einer Wissenschaft sichere — in der consequenten Be-
schrinkung auf die ,reine Erfahrung“, nach welcher die Siinde nur
insoweit Nothwendigkeit ist, als sie Thatsache ist, die Gnade von
der freien That des Glaubens abhéngt, der lebendige personliche
Gott alles wirkt mit Ausnahme der gottwidrigen Selbstbestimmung.
Die hier wiederkehrenden philosophischen Antinomien heben sich auf,
wo es sich nicht mehr um eine Wahl handelt zwischen zwei zur
rechten und zur linken liegenden Dingen, sondern wo das Gute Gott
gelber ist und daher an die Stelle des gegenstindlichen Denkens das
Mysterium tritt (vgl. Elsenhans, ThLz. 1900, 122—124). — Nur eine
bestimmte Seite des Freiheitsproblems, aber die fiir die Ethik wichtigste,
behandelt Rolffs. Auf Grund einer Unterscheidung der Schuld im
sittlichen Sinne, die nur da vorliege, wo sie gefiihlt wird, vom recht-
lichen Begriff der Schuld, und der sittlichen Freiheit als der Fahigkeit,
das moralische Gesetz in jedem Falle zu erfiillen, von der bloss in-
tellectuellen Freiheit wird die Frage gestellt: Gibt es ein Schuld-
gefithl ohne diese sittliche Freiheit? Diese Frage wird bejaht. Das
mit dem bdsen Gewissen identische Schuldgefiihl ist nichts anderes
als das Gefiihl vom Unwerth der eigenen Personlichkeit. Dieses Ge-
fiithl aber kann sich mit vollem Recht auch dann einstellen, wenn
wir dem sittlichen Gebot nicht gehorchen konnten, trotzdem wir
wollten. Paulus, Augustin, Luther fiihlen sich thatsachlich schuldig
ohne das Bewusstsein der Freiheit. Auch in den nothwendigen
Voraussetzungen des Schuldgefiihls: in dem Bewusstsein der person-
lichen Verpflichtung — entgegen Kant’s: du kannst, denn du sollst —,
in dem Bewusstsein der personlichen Verantwortlichkeit, in dem Be-
wusstsein des Zusammenhangs mit der sittlichen Gemeinschaft ist das
Bewusstsein der sittlichen Freiheit nicht nothwendig enthalten. Da-
gegen entspricht dem Schuldgefiihl, das von dem Unwerth unserer
Personlichkeit uns iiberzeugt, als Kehrseite der Glaube, dass eine
Erhohung des Werthps durch eigene That moglich sein muss. 90
gewiss sich die sittliche Freiheit nicht als die vorausgehende Be-
dingung des Schuldgefiihls nachweisen lisst, so sicher wird sie unter
dem Drucke des Schuldgefiihls als zu erreichendes Ziel geglaubt.
Es gibt kein Schuldgefiibl ohne sittliche Freiheit; aber diese Freiheit
ist nicht eine Thatsache der Vergangenheit, sondern eine Aufgabe
der Zukunft* (S. 216). Das Hauptmittel zur Erfiillung dieser Auf-
gabe ist die Berithrung mit Personlichkeiten von iiberragendem sitt-
lichem Werth, besonders mit der das hochste Ideal verwirklichenden



752 Taropor Ersennans, Ethik. [220

Personlichkeit Christi. — Den anregenden aber die Grundlinien des
Freiheitsproblems mehrfach verwischenden Ausfithrungen von Rolffs
tritt entgegen Gottschick als Anwalt der Willensfreiheit in dem
alten Sinne des Auchanderskonnens oder Gekonnthabens, doch nicht
als Vertheidiger des liberum arbitrium indifferentiae als des inhalt-
und richtungslosen Vermdgens ursachloser oder willkiirlicher Selbst-
bestimmung. Er vermisst in Rolffs’ Begriff des Schuldgefiihls be-
sonders das mit dem Gefiihl der Strafwiirdigkeit verbundene Merk-
mal des Selbstvorwurfs: du hédttest auch anders handeln konnen oder:
du hast durch eigene freie schuldhafte That oder Thaten jene Un-
tugenden oder Laster herbeigefithrt, die dich jetzt knechten. Die
Beweise aus Paulus R6. 7, Augustin, Luther werden in eingehender
Analyse entkriftet und jene Ableitung des praktischen Postulats einer
zukiinftigen Freiheit aus dem Schuldgefiihl als unhaltbar erwiesen.
Was Gottschick am Schlusse sagt, mag jedem derartigen Versuch,
Schuld und Freiheit zu trennen, zur Warnung dienen: dass das
Schuldgefiihl seines specifischen Stachels beraubt und so zu einem
bloss #sthetischen Gefiihl abgeschwicht wird, ist unvermeidlich, wenn
es sich auf Wirkungen erstrecken soll, die wir von fremden Einfliissen
lediglich erlitten haben und erleiden. ,Eine solche Abschwichung
muss, zwar nicht bei den selbst noch in der Luft der Freiheits-
gedanken Erzogenen, wohl aber bei der nachfolgenden Generation
die Lihmung eines Lebensnervs des Christenthums, der sittlichen
Spannkraft, zur Folge haben“. — Ebenso ist es nach Hdring un-
moglich, Freiheit und Verantwortlichkeit zu trennen. — Auch Lip-
séus entgeht dieser Schwierigkeit nicht, wenn er unter Anerkennung
des psychologischen Determinismus den Fehler, der die Antinomie
zwischen gottlicher Absolutheit und menschlicher Freiheit verschuldet
habe, in der falschen Ineinssetzung von religids-sittlicher und Wahl-
freiheit sucht und die Freiheit bestimmt als ,die stetige Richtung
des Willens auf das Sittliche, Gottebenbildlichkeit und Gotteskind-
schaft’. Das punctum saliens liegt in dem Satz: ,Der Begriff der
Verschuldung verliert damit allerdings seinen transcendent- meta-
physischen Charakter und bezeichnet lediglich eine empirisch-psycho-
logische Thatsache“ (S. 343). — In einer eigenartigen, jedenfalls
temperamentvollen Studie vertheidigt Mac Cunn das Recht einer
vollstindigen Erklarung des menschlichen Lebens aus Gesetzen der
Nothwendigkeit, welche, anstatt die Freiheit in Gefahr zu bringen,
vielmehr selbst eine beruhigende, von Illusionen und Leidenschaften
freimachende Kraft besitze. — FEine andere, in gewissem Sinne ent-
gegengesetzte Losung des aus dem Gegensatz zwischen wissenschaft-
lichem Erkldrungsbediirfniss und ethischem Freiheitspostulat ent-
springenden Problems gibt Mitnsterberg, Professor der Psycho-
logie an der Harvard Universitit in Boston (frither Docent in Freiburg),
der, wie es scheint, in englischer Sprache ebenso anregend wie in
seiner Muttersprache zu schreiben versteht. Sechs Vortrige, bei ver-
schiedenen Gelegenheiten gehalten, aber im voraus nach einem ein-



221] Grundfragen. 753

heitlichen Plane angelegt: iiber Psychologie und Leben, Ps. und
Physiologie, Ps. und Erziehung, Ps. und Kunst, Ps. und Geschichte,
Ps. und Mysticismus, sind in dem vornehm ausgestatteten Bande ver-
einigt. Der Grundgedanke desselben ist der einer ,wissenschaftlichen
Synthese des ethischen Idealismus mit der physiologischen Psycho-
logie unserer Tage“. Die moderne Psychologie droht das Ich zu
einem Conglomerat psychophysischer Elemente, die Funktionen des
freien Willens zu nothwendigen Producten vorangehender psycho-
physischer Bedingungen, die Geschichte zu einer Causalreihe psycho-
physischer Processe, die ethischen Gesetze zu nothwendigen Producten
psychologischer Gesetze zu machen, die mit den Lebensbedingungen
wechseln (S. 4 ff.). Diese Folgerungen beruhen auf einem Grund-
irrthum. Die Begriffe der Psychologie sind von den Begriffen unseres
wirklichen Lebens aufs strengste zu scheiden. Die ersteren sind
nicht der Ausdruck der Wirklichkeit unseres inneren Lebens, sondern
nur eine bestimmte Art der Umformung (Transformation) derselben
fiir die besonderen logischen Zwecke der Wissenschaft. = Weit ent-
fernt in psychische Elemente sich auflosen zu lassen, sind daher Per-
sonlichkeit und freier Wille die realen Krifte, welche alles geistige
Leben, auch die Psychologie erst hervorbringen, an welche auch die
biologische Erscheinung des Todes nicht hinanreicht (im letzten Vor-
trag S. 278 ff.). Es verrith einen nicht gewohnlichen Grad von Vor-
urtheilslosigkeit, wenn der Psychologe sagt: ,Das Leben vom psycho-
logischen Standpunct aus gesehen als eine blosse Kette psychischer
Erscheinungen ist durchaus werthlos“ (S. 280). Die Folgerungen des
Vfs aus dem ,Psychologismus“ sind iibrigens durch seine trotz der
methodologisch klaren Ablehnung des Materialismus doch materia-
listisch-physiologisch gerichtete Psychologie bedingt (vgl. J. Cokn,
Vierteljschr. f. wiss. Philos. 24, 1—22).

5. Ethische Weltanschauung, Grundlage der Ethik, Grundbegriffe.

Barth, Fr., die Grundsitze der Bergpredigt und das Leben der Gegenwart. 26.
Ba., R. Reich. o —,80. — Barth, P., welche Beweggriinde gibt es zum
sittlichen Handeln? 19. (Hochschulvortrige fiur Jedermann. 15. H) L,
Seele. bt —,30. — Bergemann, P., zur Ehrenrettung des Evolutionismus
in der Ethik (Neue Bahnen 4, 218—232). — Besser, L., die menschl. Sitt-
lichkeit als sociales Ergebniss der monist. Weltanschauung. X, 106. Bonn,
Georgi. b 3. — Biedermann, K., Zeit und Lebensfragen aus d. Gebiete der
Moral, 135. Brsl, Schles. Buchdr. b 1,50. — Bolliger, A., der Weg zu
Gott fir unser Geschlecht. 2. Aufl. XX, 278. Frauenfeld, Huber. M 3. —
Bonus, A., zur Germanisierung des Christenthums (ChrW. 18, 57—59.
81—83. 101—103. 125—127. 147—150. 171—173. 195—197. 219—222). —
Brooks, P., influence of Jesus on the social, emotional and intellectual life
of man. 192. Manchester, J. Robinson. 2 sh. 6 d. — Caldwell, W., the
will to believe and the duty to doubt (IJE. 9, 373—378). — Carus, P., the
ethical problem. IL ed. 351. Chi, the Open Court Publishing Co. $ 1,50.
(Bespr. von Pepper, AJTh. 4, 1900, 388 £) — Cathrein, V., der Begriff des
sittl. Guten (Philos. Jahrb. 12, 1. u. 2, H.). — Cremer, H., tiber d. christl.
Vollkommenheit (Beitr. z. Forderung christl. Theol. 3, H. 2. S.1—41). Gu,
Bertelsmann. A 1,80. — Dale, B. W,, laws of Christ for common life. 312,



754 Taeovor Ersennans, Ethik. [222

Lo., Hodder & S. 38 sh. 6 d. — Didio, Ch., der sittl, Gottesbeweis. XVIII,
230. Wii, Gébel in Comm. ot 2,30. [Bespr. v. A. Hoch, DLZ. 1900, 1117—21.
— Dunkmann, K., das christl. Lebensideal u. d. Moral der Gegenwart (Ref.
Kirchenz. 138—140. 146—148. 154 f). — Egoismus, der, unter Mitwirkung
von Frau Lou Andreas-Salome, Bolsche u. s. w. Hrsg. v. Arth Diz. VII, 410,
L., Freund & Wittig. /M 8,60. — Eleutheropulos, 4., die Sittlichkeit u. der
philos. Sittlichkeitswahn. VIII, 135. B, E. Hofmann & Co. Jt 3,26. —
Ewucken, R., ein Wort zur Ehrenrettung der Moral (Deutsche Rundschaun 25,
361—372). — Gerung, G. F., personality from the monistic point of view
(AJTh, 8, 473—498). — Grane, W. L., hard sayings of Jesus Christ. XIV,
212. Lo., Macm. 5 sh. — Green, T. H., Prolegomena to ethics. ed. by.
A. C. Bradley. 530. Lo., Frowde. 7 sh. 6 d. — Hall, L., man, the micro-
cosm: part I the nature of man. Lo, Ed. u. O., Williams & Norgate. —
Rarraca, J. M., la foi morale. 337. 16°. P., Fischbacher. fr. 4. — Ders.,
reflets de foi morale. 167. Ebda. fr. 2,50. — Hiller, H. C., heresies; or
agnostic theism, ethics, sociology and metaphysics vol. I. 352. Lo., Richards.
5 sh. — Holtzheuer, von der christl. Vollkommenheit (EK. No. 28). — James,
W.,, der Wille zum Glauben u. andere popularphilos. Essays, ins deutsche
tbers. v. Th. Lorenz. 196. St., Frommann. Jl 3. — Kilpatrick, Th.,
Christian charakter, a study in New Testament morality. 310. Ed., Clark.
2 sh. 6 d. [Bespr. v. Pepper, AJTh. 4, 386.] — Lindsay, J., christianity and
idealism (BS. 56, 61—77). — Lotz, R., die Philosophie u. der Zweck des
Lebens. III, 73. 1898. Athen, Barth & Hirst in Comm. it 1,20, — Ders.,
Ormuzd und Abriman. Die eth. Frage im Lichte der dualist. u. ideal. Welt-
anschauung. IV, 339. 1898. Ebda. Jl 5. — Mausbach, zur Begriffs-
bestimmung des sittlich Guten (Philos. Jahrb. 12, 303—318). — Markus, E.,
die exakt. Aufdeckung des Fundaments der Sittlichkeit u. Religion u. d. Con-
struktion der Welt aus d. Elementen des Kant. XXX, 240 u. 161. L,
Haacke. At 8. — Marshall, H. R., belief and will (IJE. 9, 359—373).
— Miller, D. S., ,the will to believe“ and the duty to doubt (ib. 169—195).
— Mohr, G, christl. Weltanschauung auf biblischem Grunde. 206. Ulm,
Kerler. M 2,50. — Molden, B., das Opfer fiir Héheres. Eine Untersuchg.
tber d. Wesen des Ethischen. 84. St.,, Cotta. M 1,20. — Nash, H. S,
ethics and revelation. VII, 277, N.-Y,, Macm. $ 1,50. — Pepper, G. D. B.,
christian ethics (AJTh. 4 (1900), 386—394). — Petavell-Oliff, E., Darwin et
Jesus Christ, étude sur I'évolutionisme chrétien (RChr. 106—121). — Pirscher,
K., gesundes Heiligungsleben, eine Forderung d. evang. Kirche (Schluss)
(KM. 18, H. 12). — Rabus, L., Wiedergeburt u. Wissenschaft (NkZ. 10,
139—168. 219—256). — Ragaz, L., zur Philos. d. Glaubens. I. Die Begriindg.
der Moral (PrM. 3, 261—270). — Rau, A., die Ethik Jesu. Ihr Ursprung u.
ihre Bedeutung vom Standpunct des Menschenthums. VIII, 221. Gi., E. Roth.
M 4,50. [Bespr. v. Bolin, DLZ. 1739 f] — Reinhardt, L., die einheitl,
Lebensauffassuug als Grundlage fiir die sociale Neugeburt. 424. Strassb.i.E.
u. Ba. Jt 3,60. — Richmond, E., through boyhood to manhood: a Plea for
ideals. 194. Lo., Green & Co. — Roberty, E.,, les fondements de I’éthique,
troisiéme essai sur la morale considérée comme sociologie élémentaire. P.,
Alcan. fr. 2,60. — Roos, M., die Heiligung (relig. Broschiiren f. Gebildete.
10. H). B, Verl. d. christl. Zeitschr.-Vereins. Jb —,50. — Sabatier, 4.,
religion and modern culture (NW. 8, 91—110). — Solari, C., il problema
morale: studio storico filosofico. 264. Torino, Bocca. L. 3. — Spielberg, O.,
die Moral der freien Mannesart. III, 316. Zii, Speidel. Jt 3,20. — Tait, J.,
christianity without the conscience, V, 208, ~Montreal, W. Drysdale Co.
8 1. — Thieme, K., das hochste Gut (HRE. 7, 257—266). — Topinard, P.,
science and faith or man as an animal and man as a member of society.
VI, 374, Chi,, the Open Court publish. Co. # 1,50. [Vgl. the Open Court
13, 763 £.] —  Tolstoi, L., was sollen wir also thun? deutsch v. A, Scholz
(6. u. 6, Tausend). 159. B., Steinitz. J 1,50. — Umold, J., Zwecke und
Gesetze des menschlich-sittlichen Handelns (Beil. z. AZ. No. 59). — Wagner,
H., das Leben aus Gott u. die menschl. Personlichkeit (KM. 18 H. 12). —



223] Grundfragen. 7556

Wagner, F., die sittl. Grundkrafte. III, 91, Ta., Laupp. M 2. — Wallace,

W., lectures and essays on natural theology and ethics. Ed. by. E. Caird.

XI, 566. 1898. 0., Clarendon Press. — Walther, F., das Wesen der Liebe

zu Gott (NkZ. 10, 634—644). — Waison, J., the new ,ethical“ philo-

sﬁ)phyo(IJE. 9, 413—434). — Zart, G., die Ideale der Menschen (DEBI. 24,
0. 10).

Bolliger will dem modernen, empiristisch gerichteten Menschen
den ,Weg zu Gott“ zeigen, indem er im Gegensatz zu jeder wider-
spruchsvollen Skepsis und die Moglichkeit einer Gotteserkenntniss
abweisenden ,Glaubens“-theologie nur durch eine niichterne logische
Interpretation der ,Erfahrung® zur Erkenntniss eines allwirkenden
Wesens, das Weltschopfer, Geist, zwecksetzende Vernunft, Liebe ist,
fiihrt. Zum Ausgangspunct nimmt B. in geschickter Verwerthung
eines Gedankens Lotze’s den Begriff der Wechselwirkung. Die eine
Erfahrungsthatsache, in der sich uns Gott offenbart, ist die Wechsel-
wirkung der Weltelemente, der Zusammenhang aller Dinge. Der
zweite Theil priift die Christlichkeit der vorgetragenen Lehre und die
der 2. Aufl. neu hinzugefiigte Beilage mit der Ueberschrift: ,Der
Fiihrer auf dem Weg zu Gott“ gibt Antwort auf die Frage: , Welches
sind die historischen Medien, durch welche uns unsere Erfahrungs-
theologie, die Deutung der Welt auf Gott hin moglich wurde?“ Aber
auch die Kiihnheit und vielfach packende Beredtsamkeit B.s vermag
den Zweifel nicht zu beseitigen, ob die Beweiskraft seiner Argumente
weiter als bis zur Hypothese reicht; dann aber tritt, entsprechend
dem Titel des Buches, der in erster Linie ethische Grundgedanken
vermuthen ldsst, Joh. 7, 17 in sein Recht (vgl. L. Ragaz, PrM. 3,
308—318 u. B.s Erwiderung im Vorwort dieser 2. Aufl.). — Miller’s
beachtenswerthe Abhandlung wendet sich gegen das Buch von James
,Der Wille zum Glauben“ (,the will to believe“, JB. XVI, 531), das
Jetzt in deutscher Uebersetzung vorliegt. Der Wille zu glauben ist
der Wille sich selbst zu tduschen, um sich in dem friedlichen Besitz
eines vollen Glaubens zu sehen. Es ist zu unterscheiden zwischen
dem Willen zu glauben und dem Willen, die Wahrheit zu wissen.
Der letztere ist riicksichtslos und erforscht, unbekiimmert um eigene
Ruhe den Thatbestand. — Dagegen wird James vertheidigt von
Marshall, der die Moglichkeit ldugnet, zwischen ,bestimmter“ und
,unbestimmter Erkenntniss eine Linie zu ziehen. — Eine Zwischen-
stellung nimmt Caldwell ein, nach welchem es die ,Erfahrung*
ist, welche Wille und Glauben verbindet. — Das Buch von Wallace
zerfallt (nach E. E. C. Jones, IJE. 10, 98—103) in vier Theile. Der
erste enthiilt eine Biographie des 1897 verstorbenen Prof. Wallace,
der zweite einen Theil von Wallace’s Gifford-Vorlesungen in Glasgow
1894 und 1895, darunter n}ehrere iiber das Verhiltniss von Sittlich-
keit und Religion, der dritte neun Essays iiber Moralphilosophie,
z. B. iiber Person und Personlichkeit, Pflicht, Hedonismus, Militaria-
nismus, der vierte vier kritische Essays iiber Lotze, Nietzsche und
McTaggart’s Studien iiber Hegel’s Dialectik. In den Vorlesungen und



756 Tarovor Ersennans, Ethik. (224

Abhandlungen ftritt nach Jones, neben grossen formellen Vorziigen,
Wallace's Hegelianismus in seiner vollen Einseitigkeit hervor. — In
einem von wissenschaftlicher Denkweise vollig unberiihrten Buche
beklagt Tait, ausgehend von der Bemerkung, dass von 200 Millionen
Protestanten ungefihr 100 Millionen selten oder nie einen Gottes-
dienst besuchen, die zunehmende Gleichgiiltigkeit und Demoralisation
innerhalb der Kirche und gibt unter anderem folgende Ursachen
dafiir an: blosse schwiichliche Predigt der christlichen Liebe, zu
welcher selbst Johannes vor Patmos, auch Drummond neigen, Ver-
weltlichung der Kirche selbst durch Geld- und Prachtliebe, Ent-
heiligung des ,Sabbath’s, wie sie sich in dem Aufkommen von 700
Sonntagszeitungen in den Vereinigten Staaten zeigt, Verflachung des
kirchlichen Lebens, z. B. im englischen Ritualismus, verkehrtes Mit-
leid, das Morder aufzieht, Anmaassung einer falschen Wissenschaft.
Es gilt, die toten Gewissen und den toten Glauben durch den Hin-
weis auf Gottes ewige Gerechtigkeit zu wecken und die Seelen durch
die Furcht Gottes zu leiten. — Eine Art Gegenstiick hierzu bildet
die von wissenschaftlichem Geist und zugleich von tiefer Religiositit
zeugende Studie von Grane, die an einer Anzahl ,harter Worte
Jesu zeigen will, wie auch das scheinbar Schwerverstindliche und
mit den Forderungen des wirklichcn Lebens Unvereinbare in Jesu
Lehre verstindlich und eine Quelle der Lebensweisheit wird, wenn
seine Worte in ihr eigenes geschichtliches Licht gestellt und ins-
besondere vom Gesichtspuncte der ersten Horer derselben aus be-
trachtet werden. Im Gegensatz zu den Behauptungen derer, welche
Jesu Vorschrift, ,dass einer des andern Last trage“, als lingst iiber-
wundene ,altruistische“ Schwirmerei verspotten, fithrt diese Betrach-
tung zu der Ueberzeugung, dass auch heute noch der Besitz seines
Geistes nicht aufgehdrt hat, das edelste Ziel menschlichen Strebens
auf dem Gebiete der Moral zu sein. Etwas andcres ist ein Lebens-
princip, etwas anderes die Anwendung dieses Princips in ginzlich
verschiedenen Zeiten und Umgebungen. Zwei Voraussetzungen sind
dabei freilich unerldsslich: ein gewisser Grad von Sympathie und ein
gewisses Maass von geschichtlicher Einbildungskraft. Auf der Grund-
lage dieser Gesammtanschauung werden, wirkungsvoll eingeleitet durch
eine Betrachtung iiber Joh. 7, 46, folgende Stellen besprochen: Mark.
4, 11. 12; Matth. 11, 11; Luk. 9, 57—62; Luk. 14, 25. 26; Matth.
5, 38—42; Matth. 6, 31—34; Luk. 16, 9—12; Mark. 10, 29—31;
Mark. 3, 29; Matth. 5, 22; Mark. 9, 43. 47. 48; Matth. 25, 46;
Joh. 6, 54. — Pepper gibt eine Charakteristik von fiinf neuestens
erschienenen ethischen Werken (F. Paulsen, P. Carus, Th. Kilpatrick,
A. Gretillat, J. Kostlin) und behandelt im Anschluss daran, vom
Standpuncte der christlichen Ethik aus, unter klarer Hervorhebung
der Hauptpunkte, Grundfragen wie: Ausgangspunct der Kthik, Ge-
wissen, Intuitionismus, religiose Grundlage der Ethik. — Bonus
kiampft mit der ganzen Kraft seiner Beredtsamkeit fiir einen ,deut-
schen Gott¢ und fiir einen ,deutschen Glauben“, ohne die Gefahren



225] Grundfragen. 57

einer nationalen Beschrinkung der Religion sich hinlinglich zum Be-
wusstsein zu bringen. — K. Biedermann schildert (nach Dreydorff,
ChrW. 13, 739 £.) den schiidlichen Einfluss der ,Individualisten“ von
den Sophisten bis Nietzsche auf das sittliche Leben, #ussert sich in
optimistischem Sinne iiber den Fortschritt der offentlichen Meinung
der Unsittlichkeit gegeniiber und tritt fiir eine in sittlichem Ringen
zu erkidimpfende Willensfreiheit ein. — F. Walther deutet das Wesen
der Liebe zu Gott als Zufriedenheit mit dem was Gott thut. — Nach
Cremer bezeichnet die christliche Vollkommenheit nicht eine be-
stimmte Stufe des christlichen Lebens, sondern sie ist Besitz des
Glaubigen als solchen. Der Gldubige ist vollkommen in seinem
Glauben, weil er im Glauben die vollkommene Gabe Gottes, das voll-
kommene Heil besitzt; vgl. ThLz. 1900, 120 f. (Wendt), ThLBr. 329.
— Reinhardt strebt nichts Geringeres an, als »die personliche
und sociale Erneuerung der Menschheit, ja der ganzen diesseitigen
Welt“, und zwar nicht durch #usseren Umsturz oder einzelne, wenn
auch noch so zeitgemisse Hussere Reformen, sondern durch eine
ngeistige Neugeburt der Menschheit“. Diese soll herbei-
gefiihrt werden durch die zugleich biblisch-christliche und modern-
wissenschaftliche einheitliche Lebensauffassung, welche an die Stelle
der dualistischen, innerlich unwahren, antik-heidnischen und mittel-
alterlich-orthodoxen Weltanschauung zu treten hat. Diese Grund-
anschauung wird zunéchst auf speculativem Wege als ,logische Ent-
wicklung des unmittelbaren Bewusstseins zum personlichen Aussich-
selbstwerden“ begriindet und sodann in einer von grossem Fleisse
zeugenden, oft aber nur in sehr losem Zusammenhang mit dem
Grundgedanken stehenden geschichtlichen Darstellung der ,Selbst-
verwirklichung des personlichen Aussichselbstwerdens, oder der in
personlichen Wesen gipfelnden Schopfung Jahves¢, ,der natiirlichen
Entwicklung der Menschheit oder der Entstehung des Heidenthums
und der heidnischen Weltreiche¥, ,der gottlichen Offenbarung oder
der wahren Gestaltgewinnung Jahves in Christo und seinem Reiche¥
weiter ausgefithrt. Der Schlussabschnitt schildert die geistige Neu-
geburt selbst als das durch riickhaltslose Selbsthingabe an den ab-
soluten Geist zu erlangende Leben aus Gott und in Gott, das durch
seine eigene Kraft die innerliche Organisation der Menschheit zu
einem Leibe unter dem einen von Gott ihr gegebenen Haupte und
damit das Friedensreich Gottes auf Erden — als ein durchaus dies-
seitiges — herbeifiihrt (vgl. Elsenhans, ThLz. 1900, 91—93). — Von
psychologischen Erdrterungen aus, deren Grundbegriffe nicht einwand-
frei sind, gewinnt Wagner als Grundlage der Sittlichkeit einerseits
die Kraft der Activitidt, d. h. die F:E'thglfeit, sein Verhalten von Affecten
unabhéingig zu machen, andererseits die Idealitit, d. h. die Empfing-
lichkeit fiir ideelle Vorstellungen, deren Grundformen (wie in dem
perginzende Ausfilhrungen“ bringenden 2. Theil gezeigt wird) sind:
die Empfiinglichkeit fiir geistige Dinge iiberhaupt, der Geschmack,
die Wahrheitsliebe, die Begeisterung, die Sympathie, die religiose
Theolog. Jahresbericht. XIX. 49



758 Taropor Evsexmans, Ethik, [226

Gesinnung. — Eine wissenschaftlich exacte Theorie der Sittlichkeit
und Religion in engstem Anschlusse an Kant, dessen Kritik der reinen
und der praktischen Vernunft er ,zum Range einer Naturwissenschaft
erheben will, glaubt Marcus geben zu konnen. Da die Lehre von
der Sittlichkeit und Religion sich nicht anders aufbauen lasse, als
auf dem Grunde der Lehre von der Welt, so liefert M. im ersten
Theil, der iibrigens nur eine Art von Auszug aus einem unfertigen
theoretischen Hauptwerk darstelle, eine ,Construction der Welt aus
den Elementen des Kant“ (beharrlich so!). Der zweite Theil be-
handelt die Analytik und die Dialektik der praktischen Vernunft und
gelangt zu dem fiir alle verniinftigen Wesen geltenden Grundgesetz:
Handle gesetzmissig! Ueberall und stets soll das Gesetz, niemals
die Neigung dich bestimmen. Das Dasein Gottes als hochsten Ge-
setzgebers, unfehlbaren Richters, allméichtigen Vollstreckers des Ge-
setzes wird erschlossen aus dem nexus zwischen Sittlichkeit und Gliick.
Seine wichtigsten Ergebnisse gewinnt M. aus einem mit Scharfsinn
durchgefithrten Begriffssystem. Dass es sich dabei nicht um ,exacte“
Wissenschaft handelt, dariiber vermdgen auch die mathematischen
und biologischen termini nicht hinwegzutiuschen. — Lotz sucht im
Gegensatz zu der Behauptung, dass die Philosophie eine miissige
Griibelei sei, nachzuweisen, dass allein die wahre ,idealistische Philo-
sophie“ im Stande sei, den wahren Zweck des Lebens: die in der
Pflege der ldeale des Schonen, Wahren und Sittlich-Guten anzu-
strebende Gliickseligkeit des reinen Geistes durch sittliche Erziehung
der Menschheit zu verwirklichen (vgl. O. Stock, DLZ. 1309—11). —
Ders. wendet sich in einem grésseren, diesen Grundgedanken niher
ausfiihrenden Werke hauptsichlich gegen die Anhiinger der , Willkiir-
freiheit4, gegen die materialistische Weltanschauung und gegen die
Schopenhauer’sche Philosophie. Freiheit ist ihm nur die von aller
dusseren Beeinflussung der Seele unabhingige Selbstbestimmung. Aus
einem seelischen Einheitstriecbe werden drei Fundamentaltriebe der
Sittlichkeit: der dsthetische, der logische und der Gerechtigkeitstrieb
abgeleitet. Die Grundlage bildet eine eigenthiimliche Lehre vom
»Zufall“) der nicht eine Verneinung der Nothwendigkeit, sondern ein
Ergebniss der Collision zwischen den in unendlicher Vielheit in der
Natur nach verschiedenen Richtungen fortschreitenden Ereignissketten
sei. In der Bewiltigung der aus dem ,Zufall“ stammenden Ungleich-
heiten des Weltinhaltes mittelst der hergesteliten Gleichung auf #sthe-
tischem, logischem und moralisch-praktischem Lebensgebiet findet
jener ,Kinheitstrieb seine Befriedigung. Der Zufall ist das ,bose
Princip“, aus dessen Widerstreit mit dem guten (Ormuzd und Ahriman)
das Weltgetriebe hervorgeht. L. fehlt es nicht an redlichem Willen
und gefilliger Darstellungsweise, wohl aber an scharfer Erfassung
der Probleme, sowenn er z. B. verkennt, dass jene ,Ereignissketten“
selbst wieder durch dasselbe Gesetz der Nothwendigkeit unter sich
verkniipft sind; vgl. DLZ. 1900, 281—283 (E. Adickes). — In einer
gut geschriebenen, von sittlichem Idealismus getragenen Broschiire



227) Einzelfragen. 759

glaubt Molden durch die begriffliche Scheidung von Ethisch und
Moralisch eine Menge von Missverstindnissen auf dem sittlichen Ge-
biete beseitigen zu konnen. Die Moral ist ,die in einem bestimmten
grosseren Kreise geltende, durch seine Praxis und Theorie geschaffene
Vorschrift iiber das Verbotene und Erlaubte“. Sie ist abhingig von
der gesellschaftlichen Zweckméssigkeit und wechselt mit Vélkern und
Culturkreisen. Das Ethische ist abzuleiten aus der auch in der Ge-
schichte sich offenbarenden Tendenz des Erdenlebens, durch Opferung
des Niedrigeren zum Hoheren vorzudringen. Ethisch handeln heisst
nichts anderes als das Niedrigere dem Hoheren freiwillig aufopfern.
Vorschriften kann die Ethik nicht geben, sie weist nur nach oben.
Diese auch durch die sonstigen Ausfithrungen iiber Mitleid, Ehrfurcht,
Idealismus sich hindurchziehende Unterscheidung, die nicht etwa an
geschichtlich vorhandene, wie die Kant’s zwischen Legalitit und
Moralitit oder Hegel’s zwischen Moralitit und Sittlichkeit, ankniipft,
ist iibrigens nur geeignet, die Verwirrung zu mehren, indem sie dem
wesentlich neutralen, das Wissenschaftsgebiet bezeichnenden , Ethischen“
(fir welches der Sprachgebrauch deshalb auch noch kein praktisches
Gegensatzglied geschaffen hat) das ,Moralische“ mit seiner Doppel-
bedeutung der wissenschaftlichen Classification (im Gegensatz etwa
zum #sthetischen) und der praktisch-sittlichen Beurtheilung (im Gegen-
satz zum Unmoralischen) gegeniiberstellt.

IV, Einzelfragen.
1. Sociologie, sociale Frage, Individluum und Gemeinschaft.

Achelis, Th., Sociologie (Sammlung Gtoschen). 148. L., Goschen. Geb. M —,80.
— Ders., die sociale Frage im Lichte der Philosophie (Westermanns Monatsh.
43, 321—326). — Baldwin, J. M., interprétation sociale et morale des prin-
cipes du développement mental. P., Giard & E. Britre. — Bernstein, E.,
die Voraussetzungen des Socialismus u. die Aufgaben der Socialdemokratie.
X, 188. Bt., Dietz. [Vgl. K.Vorlinder, Kantstud. 4, 398—402.] — Bon, @. le,
psychologie du socialisme. X,496. P., Alcan. fr.7,50. — Boutroux, E., morale
gociale (bibliothéque générale des sciences sociales, préface). XI, 319. Ehda.
fr. 6. — Bricker, A. v., christl. Zufriedenheit u. das Emporkommen des
Arbeiterstandes (ChrW. 13, 723—726). — Bmmm%l P., het christendom en
de sociale kwestie. Met en word ter inleiding van M. W. F. Treub. XII, 66.
Haarlem, H. D. Tjcenk Willink & Zoon. fl. —75. — Cathrein, V., sociale
Frage 1()IfL 11, 431—465). — Coste, 4., les grmcipes d’une sociologie objective.
243. P., Alcan. fr. 3,715. — Friedrich, C. A., der Uebermensch der allein
die sociale Frage losen kann. L., Friedrich. — Gerlach, 0., Kant’s Ein-
fluss auf die Socialwissenschaft in ihrer neuesten Entwicklung (Zeitschrift
fiir die gesammte Staatswissenschaft. 644—663). — Grasserie, R. de la, les
religions comparées an point de vue sociologique (biblioth. sociologique inter-
nationale XVII). 400. P, V. Giard & E. Bri¢re. — Grupp O., Sklaverei
(KL. 11 400—42% — Gumplowicz, L., sociologische essays. V, 174. Inns-
bruck, Wagner. 5 — Hanspaul, F., die Seclentheorie u. die Gesetze
des natiirlichen Egoismus. XIII, 292. " B., Dunker. J{ 5. — Hertwig, 0.,
die Lehre vom Organigmus U. ihre Beziehung zur Socialwissenschaft. Uni-
versititsfestrede. 86. Jena, Fischer. [Vgl. Eulenburg, DLZ. 1294—1296.] —
Hesekiel, J., die Pflege der christl. Gemeinschaft (aus FIBL). 12. Hamb.,,
49*



760 Treopor Evrsennawns, Ethik, [228

Agentur des Rauhen Hauses. o —,30. — Kistiakowski, Th., Gesellschaft
u. Einzelwesen. X, 205. B., Liebmann. — Labriola, 4., socialisme et philo-
sophie. 262. P., V. Giard & E, Bri¢re. fr. 250. — Lachmann, J. J.,
Kristendom og socialisme. 16. Kobenhavn, Thaning and Appel. 50 ére. —
Lagrésille, H., vues contemporaines de sociologie et de morale sociale. P,,
Giard & E. Briére. — Lewetzki, S., Willensbildung, ein Beitr. zur Losung
der soc. Frage. 24. B. M —,60, — Loria, 4., the economic foundations
of society ; translated from the second French ed. by. L. M. Keasby. X, 385.
Lo., Sonnenschein. — Lorimer, G. C., christianity and the social state. 508.
1898. Lo., Baptist Tract & Book Soc. 7 sh. 6 d. — Lutoslawski, W., iiber
die Grundvoraussetzungen u. Consequenzen der individualist. Weltanschauung.
III, 88. 1898. Helsingfors, Edlund. ot 1,25. [Bespr. v. Adickes, DLZ. 1822—24,
v. Grotenfeld, ZPhKr. 114, 288—294.] — Masaryk, Th. G., d. philos. u. sociolog.
Grundl. d. Marxismus. XV, 600. W., Konegen. /Al 12. [Vgl. Kantstud. 4, 386 f.]
— Merill, C., the christian conception of wealth (BS. 56 Juni u. April). —
Monroe, W. S., die Entwicklung des socialen Bewusstseins der Kinder.
88. B., Reuther & S. M 2. — Naudet, notre devoir social. XV, 295, P.,
Flammarion. fr.3,50. — Otley, H. B., Christ in the city: elements of religion
in common life. 168. Lo., Gardner. 2 sh. 6 d. — Reichesberg, N., die
Sociologie, die sociale Frage und der sogen. Rechtssocialismus. 129. Bern,
Steiger & Cie. Jb 2,50. — Sacher, E., die Gesellschaftskunde als Natur-
wissenschaft. VIIIL, 358. Dr., Pierson. /i 4. — Scheweiger, L., Philosophie
der Geschichte, Volkerpsychol. u. Sociologie in ihren gegenseitigen Beziehungen
(Berner Studien Bd.18). 78. Bern, Sturzenegger. J\ 1,50. — Sharp, C. M.,
modern socialism and the teaching of Jesus (Christian Quarterly 397—398). —
Sidgwick, H., the relation of ethics to sociology (IJE. 101, 1—21), —
Sorel, 'éthique du socialisme (Revue de Métaphysique et de Morale 7, No.3).
— Starcke, C. N., la famille dans les differentes sociétés. P., V. Girard &
E. Briére. — Staudinger, F., Ethik u. Politik. VI, 162. B., Dimmler,
A 2,40, — Stein, L., an der Wende des Jhrh.s, Versuch einer Culturphilos.
415, Ti., Mohr., Jt 7,50. — Story, A. Th., the martyrdom of labour. Lo.,
George Redway. — Tarde, G., étude de psychologie sociale. 326. P., Giard
et Brid¢re. fr. % — Traub, G., zur Kritik der materialist. Geschichtsauffassung
(ZThK. 9, 357—420). — Walter, F., Socialpolitik u. Moral. Eine Darstellung
ihres Verhiltnisses mit bes. Bezugnahme auf die von Prof. W.Sombart neuestens
geforderte Unabhangigkeit der Socialpolitik v. d. Moral. XV, 346. Fr., Herder.
M 3,60. — Wenzel, 4., Gemeinschaft und Personlichkeit im Zusammenhg,
mit d. Grundziigen d. geistigen Lebens (Philos. Vortr. hrsg. v. d. philos. Ges.
z. B. III, 7). 141. B, Gértner. Jb 2,80. — Woltmann, L. v., d. Darwin’sche
Theorie u. d. Socialismus., VILI, 397. Diisseldorf, Michels. [Vgl. K. Vorldnder,
Kantstud. 4, 404—411.] — Ziegler, Th., Individualismus und Socialismus im
Geistesleb. d. 19, Jhrh.s. Vortrag. Dr., Zahn & Jansch.

Auf philosophischer Seite droht die Sociologie vielfach die Ethik
zu verdringen oder zu einem untergeordneten Bestandtheil ihres
eigenen Arbeitsgebietes zu machen. Es ist deshalb ein dankenswerthes
Unternehmen, wenn ein so hervorragender Ethiker wie Sidgwick
in dieser Frage des Verhiltnisses der Ethik zur Sociologie das Wort
nimmt. Klar treten die Gesichtspuncte, welche zur Un_terordnung der
Ethik unter die Sociologie zu fiihren scheinen und diejenigen, welche
sie verbieten, hervor. Die biologische Betrachtungsweise des ,socialen
Organismus“, wie sie sich bei Comte und Spencer auch iiber das
sittliche Leben erstreckt, reicht nicht aus, schon deshalb nicht, weil
iiber die einzelnen socialen Korper iibergreifend und neben ihnen
religiose, politische, sittliche Gemeinschaften bestehen. Wohl ist die



229] Einzelfragen. 761

Kenntniss des socialen Lebens von grosser Bedeutung fiir die prak-
tische Anwendung der allgemeinen ethischen Principien, wie fiir die
Ableitung untergeordneter Regeln von denselben, und das sittliche
Leben selbst ist als Thatséichliches ein Bestandtheil des socialen
Lebens, welches den Gegenstand der Sociologie bildet; aber der Stand-
punct der Ethik ist ein anderer: sie beschiftigt sich mit dem, was
sein soll, die Sociologie mit dem was ist. Die letztere gibt des-
halb keinen Werthmaassstab an die Hand, der vorkommende Con-
flicte entscheiden konnte — es sei denn, dass, entgegen dem fiir die
Sociologie nothwendigen inductiven Verfahren, das Zukunftshild eines
mit den ethischen Ideen harmonirenden Gesellschaftszustandes ein-
gefiihrt wird. — Eine centralere Stellung weist der Sociologie Stein
in seinem inhaltsreichen und durch eine Fiille geistreicher, theilweise
etwas gesuchter, Beziehungen und geschichtlicher Ausblicke fesselnden
,Versuch einer Culturphilosophie“ an. Das Buch enthilt Zwanzig,
zum grosseren Theil einzeln schon friiher verdffentlichte, philosophie-
geschichtliche und socialphilosophische Essays, deren Einheitspunct
nach der Absicht des Vfs in dem Gedanken einer ,Philosophie des
west-europiisch-amerikanischen Cultursystems“ liegt und von denen
die folgenden in unmittelbarerer Bezichung zur Ethik stehen: IIL ,Das
Princip der Entwicklung in der Geistesgeschichte“: Das treibende
Gesetz der Geschichte ist nicht Causalitit, sondern Entwicklung auf
der Grundlage liickenloser Continuitdt nach dem Princip der im-
manenten Teleologie. VIII. ,Das letzte Werk Friedrich Nietzsche’s«:
Eine Charakteristik von Nietzsche’s ,Antichrist, der ,galligsten, ver-
bittertsten Anklage, die jemals gegen Juden- und Christenthum er-
hoben worden ist, mit scharfer treffender Kritik. X. ,Wesen und
Aufgabe der Sociologie (frither erschienen in APh. 4, 191—-226;
vgl. JB. XVIII, 508): stellt der von Spencer, Schiffle, Bluntschli,
Lilienfeld, Worms vertretenen ,organischen Methode®, der Erklirung
des socialen Geschehens aus biologischen Analogien die ,vergleichend-
geschichtliche“ gegeniiber, die fiir eine Hauptaufgabe der Sociologie,
fiir die von der socialen Ethik zu leistende logische Ableitung von
Imperativen zur Regelung unseres socialen Verhaltens aus der teleo-
logischen Betrachtung des socialen Geschehens allein grundlegendes
Material zu liefern vermag. XI. ,Die menschliche Gesellschaft als
philosophisches Problem“: Die socialen Gesetze nicht Naturgesetze,
sondern der menschlichen Freiheit Raum lassende »Rhythmen“, deren
Bewegungssymbol nicht der Kreis, sondern die Spirale ist. XII. , Lebens-
zweck und Lebensauffassung® und XIII , Darwinistische und socia-
listische Ethik“: Eine Auseinandersetzung mit Stock’s ,Lebenszweck
und Lebensauffassung® (1897) und Woltmann’s ,System des morali-
schen Bewusstseins® (1898). XIV.  Naturgesetz und Sittengesetz*:
Die Naturgesetze sind ,Begriffscopien von Rechtsgesetzen, die Sitten-
gesetze nichts Absolutes, sondern von ihrer teleologischen Begriindung
abhingig. XVI. ,Gedankenanarchie“:  Wie tief muss die philo-
sophische Bildung der Deutschen gesunken sein, wie weit muss auch



762 Tueovor Evsexmans, Ethik. [230

die spekulative und dialektische Gedankenanarchie um sich gegriffen
haben, wenn der philosophische Gedankenanarchist Friedrich Nietzsche
der einzige deutsche Denker (nebenbei polnischer Abstammung) ist,
der sich riihmen kann, getreue Anhinger, hingebungsvolle Jiinger zu
besitzen® (8. 295). XVIIL. ,Gefiihlsanarchie“: In der neurasthenischen
Zerfahrenheit unseres ,nervosen Jahrhunderts, in der Mystik des
Spiritismus, in den Auswiichsen der naturalistischen Kunst sich offen-
barend und durch den Intellectualismus des gesunden Menschenver-
standes zu bekdmpfen. XVIIL. ,Der religiose Optimismus¢, d. h.
,der optimistisch gerichtete Mosaismus, welcher durch seine beiden
Tochterreligionen, das Christenthum und den Mohammedanismus,
thatsichlich die Weltherrschaft errungen hat“ (!) (S. 341). Selbst der
Socialismus ist ,politischer Messianismus“. XIX. ,Die Philosophie
des Friedens“: Nicht der Krieg, sondern nur der Kampf ist in der
Menschennatur begriindet. Dieser allein ist unauthebbar. XX. ,Die
politischen und socialen Aufgaben des 20. Jhrh.s“: Weltherrschaft des
europdischen Cultursystems mit Hiilfe eines Culturstaatenbundes und
vollbewusste Weiterfithrung des socialen Entwicklungsprocesses durch
sociale Arbeit und sociale Aufklirung. — Von denselben Grund-
anschauungen aus grenzt ein Schiiler Stein’s Schweiger die Socio-
logie gegen Nachbargebiete ab. Die Geschichtsphilosophie hat als
Bestandtheil der Sociologie die ,auf inductivem Wege gewonnenen
Ergebnisse der Sociologie zu sammeln, und diese inductiv an der
Materie der Geschichte zu priifen, um die Wahrheiten der Sociologie
zu verifiziren4. Die Volkerpsychologie ist einerseits eine Vorstufe der
Sociologie, andrerseits dient sie zur Interpretation der sociologischen
Erscheinungen. — Eine scharfsinnige Kritik tibt an Stein’s Werk
»Die sociale Frage im Lichte der Philosophie“ (1897) von ausgeprigt
socialistischem Standpunct ein College Stein’s Eeichesberg, National-
okonom uud Statistiker, iibrigens unter Anerkennung des Buches als
einer ,bedeutenden Leistung®. Dem von Stein zur Losung der socialen
Frage vorgeschlagenen ,Rechtssocialismus, dessen Ideal ein durch
den communistischen Zug in den Staatseinrichtungen gemilderter In-
dividualismus mit ,relativer Freiheit“ und ,proportioneller Gleichheit“
ist, wird ein anderes Ideal gegeniibergestellt: Die Vergesellschaftung
aller Productionsmittel, die Aufhebung aller Classenunterschiede und
die Herbeifiihrung der gleichen Moglichkeit fiir jedes Individuum zur
Entwicklung der personlichen Anlagen derselben. Statt Versohnung
Aufhebung der Gegensiitze. Falsch ist auch die Identification der
Socialphilosophie, die, subjectiv wie alle Philosophie, doch nur zur
Vertreterin einer bestimmten Interessengruppe, bei Stein des ,radi-
kalen Kleinbiirgerthums“, wird, mit der exacten Wissenschaft vom
socialen Leben, der Sociologie. — In einem packenden Ueberblick
schildert Ziegler den Eroberungsgang des socialistischen Gedankens
im 19. Jhrh. und sieht Aufgabe und Hoffnung fiir das kommende
Jhrh, in der Verbindung der socialen Tugend der Hingabe und der
individualistischen der Selbstbehauptung. — In #hnlichen Grund-



231) Einzelfragen. 763

gedanken bewegt sich die tiichtige Arbeit von Wenzel. Nur in der
Wechselwirkung mit der ,Gemeinschaft“, die als ,organischer“ Zu-
sammenhang streng von dem #usserlichen aggregativen der ,Gesell-
schaft“ unterschieden wird, theils geistige Inhalte aufnehmend, theils
individuell Gestaltetes zuriickgebend wird das Individuum zur Per-
sonlichkeit. — Zu Lutoslawski vgl. DLZ. 1822—24 (Adickes); ZPhKr.
114, 288—294 (Grotenfeld). — Von dem Gedanken einer idealen
Zweckgemeinschaft ausgehend, den er schon in seinem Buch iiber
,das Sittengesetz“ entwickelte, bietet der dem Socialismus Marx’scher
Richtung nahestehende Kantianer Staudinger den Entwurf einer
,Gemeinschaftsethik“ dar, deren fiir die Politik d. h. fir die Fort-
bildung der gegebenen Lebensordnung nach dem sittlichen Ziele hin
maassgebendes Grundgesetz ist: der ,einheitliche Zusammenhang aller
aufeinanderwirkenden Handlungen freier und gleichberechtigter Men-
schen und deren Durchfiihrung im Gegensatz zu jeder ,Gewalt-
ethik? nur erstrebt werden darf durch verniinftige Einsicht und ziel-
bewusste praktische Arbeit. Die Schrift verbindet in seltener Weise
Klarheit der Grundgedanken mit folgerichtiger Anwendung derselben
bis in die Einzelfragen der Socialpolitik hinein, leidet aber unter
einem gewissen Intellectualismus, der ihn z. B. in jenem Einheitsgesetz
fiir sich allein Gott finden lisst. — Lachmann vertheidigt die Social-
demokratie gegen den Vorwurf der Irreligiositit, sieht im Socialismus
die Religion der Zukunft und beruft sich dabei gegen die jetzige
Kirche auf die Lehre Jesu und auf die erste Christengemeinde. —
Loria sieht (nach H. Bosanguet, I1JE. 10, 109—113) in den ver-
wickelten Erscheinungen des socialen Lebens nur Verzerrungen und
Verdunkelungen der einfachen Gkonomischen Kraft und dement-
sprechend in Sittlichkeit, Recht, Staat nur irrationale Elemente, welche
in der idealen, nur von dem einfachen Motiv des Egoismus regirten
Gesellschaft der Zukunft aufgehoben sein werden. — Einen aus-
geprigten Materialismus, wie er inmerhalb der wissenschaftlichen
Forschung der Gegenwart selten mehr vorkommt, vertritt Hanspaul.
Der sogenannte ,Verstand“ und sogenannte ,Wille¥ des Menschen
ist nicht etwas Geistiges, sondern etwas Korperliches und identisch
mit dem sogenannten ,Willen“ und sogenannten ,Verstand® der
Pflanzen und Thiere. Auch das menschliche Handeln steht unter
dem Gesetz des ,natiirlichen Egoismus“: dass alle Lebewesen ,von
der intensivsten Bestrebung erfiillt sind, fiir ihre Integritit — in des
Wortes weitester Bedeutung — und fiir die Erhaltung ihrer Gattung
zu sorgen®, und unter dem Gesetz der ,Anpassung“ des Gehirns an
die von iiberallher einwirkenden Umgebungen, deren unmittelbar
mechanische Wirkung die Muskelbewegung ist. Die Religion ist ein
System der Aengstigung der Menschen zum Zweck der Priesterherr-
schaft. Mit solchen Grundgedanken seiner zweifellos fleissigen Arbeit
meint H. ,wirklich Neues zu bringen. — Auf Grund zahlreicher
Beobachtungen und Umfragen schildert Monroe die Entstehung des
socialen Bewusstseins der Kinder, in welchen sich die Entstehung der



764 Turovor Evsexnans, Ethik. [232

socialen Interessen und Institutionen beim Menschengeschlecht wieder-
hole, und die Entwicklung desselben unter dem KEinfluss der Um-
gebung, des Spiels, des Schulunterrichts, des Eigenthumsgefiihls, der
Disciplin, der Suggestion.

2. Lehre vom Staat, Politik und Moral, Friedensidee.

Bosanquet, B,, philosophical theory of the state. 360. Lo., Macm. Geb. A 12.
— Keckhorst, B., Hermannswacht, Gedanken iiber relig., national. u. persénl.
Einheit d. deutschen Geistes. 5 H. V, 56. L., Friedrich. Al 1. — Elsen-
hans, Th., Politik u. Widerstreit der Pflichten (ChrW. 13, 843—845). —
Fayet, J. E., la république universelle démocratique et sociale de Jésus-
Christ. 64. P., Dupont. fr. 1. — Gdhre, P., der Friedensgedanke in der
Vergangenheit (ChrW. 13, 474—476). — Ders., die Haupttriger des Friedens-
gedankens in der Gegenwart (ib. 494—499). — Ders., die Erfolge des
Friedensged. in d. Gegenwart (ib, 517—518). — Ders., der Friedensgedanke
u. das Christenthum (ib. 547—550). — Gettschick, J., die christl. Moral
u. d. Politik (ib. 14 (1900), 74—78. 98—102. 122—125. 147—152, 219—225). —
Koppelmann, W., nochmals Politik u. Moral (ib. 13, 674—678). — Ders.,
Jesus u. der Krieg (ib. 819—822). — Késter, A., der Krieg u. Luther (ib.
917 -922). — Lawrence, T. T., the Tsars Rescript (IJE. 9, 137—152). —
Lefkowits, M., d. Staatslehre auf kantischer Grundlage. 74. (Bern. Stud.XIV.)
Bern, Sturzenegger. b 1,75, [Vgl Kantst.5, 233f] — Mac Cunn, John,
cosmopolitan duties (IJE. 9,152—168). — Moynier, (., la convention de Genéve
un point de vu religieuse (RChr. 161-—168). — Muenscherus, V., an pax
perpetua sit speranda? 19. Marburg, Elwert. M —,50. — Pawulsen, F.,
Politik u. Moral (ChrW. 13, 385—392, 415—423). — Ders., Politik u. Moral
ein Wort d. Erwiderung (ib. 726 f). — Perino, 4., Krieg u. Moral (ib.
915—17). — Rade, M., ein Schlusswort iib. Krieg u. Frieden (ib. 972—974).
— Sander, P., Christenthum u. Krieg (ib. 660—662). — Siebold, A., der
ewige Krieg u. die Friedensconferenz. 40. M., Schupp. At —50. — Stein,
L., die Philosophie des Friedens. 46. B., Pitel. M —,60. — Willoughby,
W. W., the right of the state to be (JIJE. 9, 467—482).

Eine vollstindige philosophische Staatstheorie entwickelt der
rithmlich bekannte englische Philosoph Bosanqguet in einem hervor-
ragenden Werke, das zugleich in vorziiglicher Ausstattung vorliegt.
Standpunct und Methode tragen die charakteristischen Ziige einer in
der gegenwiirtigen englischen Philosophie verbreiteten in einem ge-
wissen Gegensatz zum landliufigen Empirismus stehenden Richtung,
welche mit den Grundgedanken des deutschen Idealismus, insbesondere
Hegels, eine Verwerthung neuzeitlicher Ideen und der Ergebnisse
moderner Natur- und Geisteswissenschaft verbindet. Die objective
Existenz des Staates als einer Verkorperung des allgemeinen Willens
wird stark betont. Gesetze und Einrichtungen desselben sind Ver-
korperungen des socialen Geistes. Die Gesellschaft als moralische
Personlichkeit hat mehr Realitit als das in die Erscheinung tretende
Individuum, und die eigentliche Realitit des individuellen Willens
liegt in seiner Idenditéit mit dem allgemeinen Willen. Die Gruppen
oder Systeme, aus welchen das Gemeinwesen sich aufbaut und die
Gruppen oder Systeme, aus welchen unsere Intelligenz sich zusammen-
setzt, sind gewissermaassen nur verschiedene Seiten derselben That-
sache. Diese Grundgedanken werden von den verschiedensten Seiten



233] Einzelfragen. 765

und in eingehenden historisch-kritischen Ausfiihrungen scharf und
klar beleuchtet. Der Vf. ist sich bewusst, dabei am meisten von
Hegel, T. H. Green, Bradley, Wallace, theilweise auch Rousseau be-
einflusst zu sein. Die Idee eines socialen Ganzen, dem auch die
ywArbeiterclasse* eingegliedert ist und die Werthung des Individuums
nach seiner besonderen Dienstleistung fiir dieses Ganze kommt zur
vollen Geltung. Als umfassendste Organisation des Gemeinschafts-
lebens erscheint der Nationalstaat, da das Wort ,Menschheit* mehr
ein Problem als eine Thatsache bezeichnet. Dass aber jede Art
menschlichen Gemeinschaftslebens ihren letzten Sinn und Zweck doch
nur in den thatsichlich sie zusammensetzenden Individuen haben
kann, tritt bei dem Vf. hinter einer Art spekulativer Personifikation
der Staatsidee zu sehr zuriick. — Von Kant ausgehend behandelt
Lefkovits den Staat als ein Postulat der reinen praktischen Ver-
nunft, definirt ihn als ,eine Vereinigung einer Menge von Menschen
unter Rechtsgesetzen* und sieht die vernunftgemiisse Staatsverfassung
in der reinen Republik. — Nach Willoughby lisst sich die Existenz-
berechtigung des Staates nicht utilitaristisch aus dem FEigennutz,
sondern nur daraus ableiten, dass er als ein Ganzes der Verwirk-
lichung sittlicher Zwecke dient. In Betreff eines bestimmten Punctes
geiner Ausfilhrungen, in der Frage nach der Berechtigung staatlichen
Zwanges tritt ihm in derselben Zeitschrift W. M. Salter (1JE. 10, 97 £.)
entgegen. — Aus dem Grundgedanken, dass das sittliche Ideal nur
verwirklicht werden kann durch ein Gemeinschaftsleben, an welchem
alle — auch Sklaven oder Wilde — theilnehmen, leitet Mac Cunn
das Vorhandensein kosmopolitischer Pflichten ab, welche unter Um-
stinden fir den Staat, der zu ihrer Erfiillung berufen ist, auch die
Forderung einschliessen, in das Leben eines anderen Staates einzu-
greifen. — Ueber das Verhaltniss von Politik und Moral wurde durch
einen Artikel Pawlsen’s in ChrW. eine Debatte eroffnet. Nach P.
ist, so lange die Unvollkommenheit des Rechtszustandes, die Moglich-
keit des Krieges zwischen den Staaten besteht, im diplomatischen
Verkehr ein gewisses Maass von Unwahrhaftigkeit ,technisch noth-
wendig”. — Koppelmann will vom Standpuncte der christlichen
Ethik aus diesen Begriff nicht zulassen, da der Glaube an eine gott-
liche Weltregierung den Grundsatz zur Folge habe, dass wir unter allen
Umstidnden Gottes Willen oder ,,Recht” zu thun und was dabei heraus-
kommt Gott zu iiberlassen haben. — Ders. gesteht aber selbst in seiner
Replik auf Paulsens Erwiderung die Anwendung von Gewalt im Dienste
der Nichstenliebe zu. — Dagegen betont Elsenhans, dass auch
der Glaube an die gottliche Weltregierung den Einzelnen nicht der
Verantwortlichkeit fiir simmtliche Folgen seines Thuns (z. B. der
Verweigerung des Kriegsdienstes nach Tolstoi) enthebt, soweit sie
sich irgend voraussehen lassen und von seinem Willen abhingig sind,
und stellt die Frage unter den Gesichtspunct eines Widerstreits der
Pflichten, der Berufspflicht und der Wahrheitspflicht, der nur im ein-
zelnen Fall zu entscheiden sei. — Theilweise in Uebereinstimmung



766 Tarovor Evsexmans, Ethik. (234

mit diesem Standpunct und mit Anniherung an Paulsen (besonders
durch den Hinweis auf den teleologischen Charakter der christlichen
Moral) bringt Gottschick in einer die Frage allseitig und griind-
lich erorternden Abhandlung die Controverse zu vorliufigem Abschluss.
— Lawrence bespricht in einer Abhandlung iiber das Friedens-
manifest des Zaren neben der Aufnahme, die es gefunden, seiner
nationalokonomischen Bedeutung, und den praktischen Vorschligen
zu seiner Ausfithrung auch den ethischen Werth desselben und sieht
darin einen Versuch, die Handlungsweise der civilisirten Staaten den
Principien der christlichen Religion einigermaassen anzunihern. —
Der in Stein’s ,An der Wende des Jahrhunderts“ (s. 0.) enthaltene
Aufsatz iiber ,Die Philosophie des Friedens ist auch in einer ge-
filligen Sonderausgabe erschienen. — Séebold empfiehlt die Ver-
wandlung der Haager Conferenz in eine dauernde internationale In-
stitution. — In einer Reihe von Artikeln, an Geschichte und Gegen-
wart ankniipfend, tritt P. Gohre warm fiir die Friedensidee ein. —
Sander spricht fiir, Perino gegen das moralische Recht des Krieges.
— Koster citirt Luther gegen die Friedensfreunde. — Rade
schliesst mit si vis pacem, para pacem.

3. Vermischtes. Einzelne Begriffe. Confessionelles.
Sittliche Erziehung.

Bachelet le, 1a question Liguorienne. Probabilisme et Equiprobabilisme. 213. P.,
Lethielleux. — Bdumker, W. u. Kirschkamp, Theater (KL. 11, 1457—74).
Bassibey, R., le défenseur du lieu matrimonial II (Rev. d. sc. ecclés, Juni
529—540). — Becker, W., christian education or thee duties of parents (ren-
dered from the German into English by a priest of the diocese of Cleveland).
424, Fr., Herder. Geb. J 4,60. — Beyschlag, W., zur deutsch-christl,
Bildung. 2. Aufl. VI, 308. HI, Strien. b 5. — Betschuan, O., christl,
Standesunterweisungen, St. — Blumenthal, H., der principielle Unterschied
zwischen der evang. u. rém.-kath. Ethik, 23. HI., Kammerer. J{ —60. —
Bordage, O., le péché (RThPh. 4, 293—328), — Braun, P., die Erweckung
u. Entwicklung der hiheren Geisteskrafte im Menschen, III, 160. Bitterfeld,
Baumann. Jb 2,25. — Carpenter, E., affection in education (IJE. 9, 482—494),
— Carus, P., the moral education of children (the Open Court 13, 176—184).
— Ders., parenthood on the duties of parents toward their children (ib.211
bis 214). — Caspari, 0., das Problem tiber d. Ehe, vom philos., geschichtl.
u. social. Gesichtspuncte. 126. Frk., Sauerlander. M 2. — Cook, E. W,
the origin of sin and its relations to God and the universe, 12°. Lo., 2 sh.
6 d. — Decker, wie kann die neutestamentl. eschatologische Hoffnung f. das
relig.-sittl. Leben uns. Zeit die rechte prakt. Bedeutung gewinnen ? (Vortr.
d. theol. Conferenz z. Kiel. 1. H.). 56. Kiel, Marquardsen. — Dennert, E.,
ein gewichtiges Urtheil iib. den heutigen Stand des Darwinismus (BG. 35, Juni).
— Dévine, A., les, Commandements expliqués d’aprés la doctrine et les
enseignements de I'Kglise catholique, trad. de I’angl. p. Maillet., XLVII, 705.
Avignon, Aubanel. — Dole, C. F., the theology of civilisation. XXIV, 256.
N.-Y,, Crowell & Co. # 1. — Dorner, A., {(atholisierende Neigungen In
der protestant. Ethik. (PrJ. 95, 208—230). — Ells, the evolution of modesty
(the psychological Review N.-Y. 6, No. 2). — Eremita, Streiflichter auf mod.
Kunst u. Bildung (Hfte f. ev. Weltansch. u. christl. Erkenntniss No. 11). B,
Runge. M —,50. — Evangelisation, Gemeinschaft, Heiligkeit in biblischer

Beleuchtung (LK. No. 11—18). — Fahneneid, der, im Conflictsfalle. 3. Aufl,



235] Einzelfragen. 767

24. HI, Scholl. M —,40. — Fairschild, E. M., societys need of effective
ethical instruction in church and school and the suggestion of an available
method. Chi., the university of Chi. Press. — Feine, P., der Ursprung der
Stinde nach Paulus (NkZ. 10, 771—795). — Fischer, 4., das Problem der
Cultur (Kath., April). — Fisichella, S. F., Chiesa e Stato nel matrimonio.
Studio critico. 344, Torino, Loescher. L. 4. — Fornerod, 4., péché et
évolution (RThPh. 32, 48—73). — Fowler, Th., the ethics of intellectual
life and work (IJE. 9, 296—313). — Foz, S., Pickard, E. and Tregelles, E,.,
the tyranny of custom. part III. 48. Flashing near Falmouth, E. Pickard.
— Fraser, J., the ethics of prohibition (IJE. 9, 350—359). — Funcke, O.,
allerlei Typen ungesunden Christenthums (BG. 35, H.1). — Glasenapp,
G. v., Essays, kosmopolit. Studien zur Poesie, Philos. u. Relig. Geschichte.
481. Riga, Jonck & Poliewsky. ot 6. — Glossner, der Darwinismus in der
Gegenwart (JPhspTh. 13, H. 3). — Goldstein, J., Untersuchungen zum Cultur-
problem der Gegenwart. 94. Jena, Rassmann. Jt 1,50. [Vgl. ThLBr. No.8.]
— Gould, F. J., the childrens book of moral lessons, XVI, 189. Lo., Watts
& Co. — Groos, K., die Spiele der Menschen. 1V, 538. Jena, Fischer.
— Haas, Ph., fur u. wider das Duell. 2 Aufl. 85. W., Lechner’s Sort.
M 1,60. — Hardy, E., Glaube u. Brauch oder Brauch u. Glaube (AR. 2,
2371—251). — Haring, J., der Rechts- u. Gesetzesbegriff in der kath. Ethik
u. moderner Jurisprudenz. VIL, 111. Graz, Moser. b 1,80. — Harrington,
V. O, the problem of human suffering looked at from the stand point of a
Christian. 157. N.-Y., Fleming. H. Revell Co. 8 1. — Hashagen, iiber
den Werth der Geliibde in christlichen Vereinen (LK. 901 —903. 925—929, 9491.).
— Helle, M., Uebermenschenthum u. Zuchtstaat. Ein Anarchistenideal. 63.
Mz., Mainzer Verlagsanstalt in Comm. M —,75. — Herrmann, W., Ge-
duld (HRE. 6, 410-412). — Ders., Gebet (ib. 6, 386—393). — Ders.,
rémisch-kathol. u. evang. Sittlichkeit. 45. Marburg, Elwert. M —60. —
Heusinger, G., das Gebeimniss des Lebens oder die Lehre vom Gliick. III,
36. L., Mutze. i —,60. — Hillis, N. D., the influence of Jesus in civili-
sation (BS. 56, 327—340). — Hilty, C., Gluck. 3. Theil. III, 283. L.,
Hinrichs. A 3. — Hoklfeld, was ist Bildung? (MCG. 8. H. 1 u. 2). — Hub-
rich, E., confessioneller Kid oder religionslose Beteuerung? VIII, 196. L.,
Dieterich. M 3. — Jansen, J. L., la question liguorienne. probabilisme et
équiprobabilisme. 26. P., Levé. — Kooistra, J., sittl. Erziehung. Aus dem
Niederl. nach der 3. Aufl iibers. von Ed. Miller. VI, 100. L., Wunderlich.
M 1,60. — Kurnig, der Pessimismus der Anderen. 28. L., Spohr. # —,60.
— Laberthonniére, L., les idées et les hommes: la vie de l'esprit et le catho-
licisme (ann. de phil. chrét. 333—338). — Leid, das, als die Wurzel des
Glickes. Ein Beitrag z. Reformation” d. Glaubens v. einem 2 (G. Miiller).
III, 472. B., G. Miller. Geb. At 6. — Lintrade, K., der Mensch als Welt-
wesen und Erdenbiirger. 1. Zur Selbsterkenntniss. 2. Gemeinsinn im wirth-
schaftl. Leben. 46. L., Elischer Nachf. M —,80. — Lyttelton, E., instruction
of the young in sexual knowledge (IJE. 9, 452—466). — Maeterlinck, M.,
Weisheit u. Schicksal, Autoris. Ausg., deutsch v. F. Oppeln-Bronikowski.
231. L., Diederichs. M 4,50. — Mayer, Otto, zur Frage des Zeugeneides
(ChrW. 18, 554—-562). — Mdbius, P. J., tb. Massigkeit u. Enthaltsamkeit.
Vortrag. 12. Dr., Verbandsbuchh. M —15. — Monod, A., das Weib, die
Bestimmung und der Beruf der Frauen. Nach dem franzds. bearbeitet von
Seinecke. 9. Aufl. Hannover, C. Meyer, At 1,60. — Moral u. personliche
Freiheit. Ein Wort zur Lex Heinze u. die Bestrebungen d. Sittlichkeitsver.,
von R. C. 21. Hagen, Risel. M —50. — Moser’s J. K., theolog. Ge-
danken v. d. ehel. Beiwohnung unbekehrter, erweckter u. wiedergeborener
Personen. 136. L., A. Strauch. M 2. — Murray, J. C., ,the merchand
of Venice* and industrial ethics (1JE. 9, 331—849). — Raccaud, J., souf-
france et péché (RThPh. 32, 101—122). — Reichmann, M., S. J., ,der
Zweck heiligt die Mittel (ZKG. 20, 95—102). — Reinhards, E., wie un-
beirrt man gliicklich wird. 94. Wiesb., Staadt. M 1,25. — Riiegy, 4.,
,Hass* (HRE. 7, 470—472). — Scheler, M. F., Arbeit u. Ethik (ZPhK.



768 Taeopor Evsesmans, Ethik. [236

114, 161—200). — Ders., Beitrige zur Feststellung der Beziehungen zwischen
den log. u. eth, Principien. 141. ID. Jena. — Schenk, J., Schénheit und
Liebe, ein philos. Versuch. 82. Meran, Elmenreich. Jt 1,40. — Sharp,
F. Ch., some aims of moral education (IJE. 9, 214—229). — Simon, der
Werth der Personlichkeit u, die kath. Kirche (Hefte f. ev. Weltansch. u. christl.
Erkenntniss I, No. 5). B., Runge. i —,50. — Smith, T. O., the ethics
of religious conformity (iJE. 10, 54—72). — Voigt, G., Christenthum und
Bildung. 29. L., Durr, M —,60. — Tissot, D., a propos du subjectivisme
(RTbPh, 32, 74—80). — Titsworth, J., the moral evolution, lenten sermons
on sin and its remedy. 144. Milwaukee, Wis. [Bespr. the Open Court 13,
702.] — Wolff. W., zur Frage der Gebetserhérung (StKr. 72, 610—618).
Von Glasenapp’s Essays behandelt etwa die Hilfte ethische
Fragen, stets anregend und in die Tiefe der Probleme dringend.
Neben Einzelausfithrungen iiber ,,Geistreich und Taktlos®, iiber Friedr.
Nietzsche und Graf Leo Tolstoi bis zum Jahre 1897¢, iiber ,,die
Reinlichkeit“, ,die natiirliche Grundlage der Civilisation®, ,die
Berechtigung des Duells treten zwei Aufsdtze principiell-ethischer
Art iiber ,,die Grundlage der Sittlichkeit“ und iiber die , Duplicitit
in dem Ursprung der Moral®“, deren skeptisches FErgebniss ein
mignorabimus® in Bezug auf den verpflichtenden Grund fiir mensch-
liche Handlungen ist. Vgl. ThLZ. 1900, 494 f. (Elsenhans). — Nach
Scheler ist die sittliche Qualitit der Arbeit abhingig von ihrer Be-
ziechung zu den objectiven Zwecksystemen, welche stufenférmig von
der Familie durch Organisation, Gemeinde, Staat zur Idee des Rechtes
aufsteigen. — Der Aufsatz von Smith setzt sich mit den in der-
selben Zeitschrift erschienenen fritheren Abhandlungen von H. Sidgwick
(JB. XVI, 629) und H. Rashdall (JB. XVII, 672) auseinander und
gibt in einer dialectisch scharfen und umsichtigen Erérterung ein in-
teressantes Bild davon, wie auf englischem Boden die Zeitfrage des
Verhiltnisses von theologischem Liberalismus und Bekenntniss der
Kirche behandelt wird. Sidgwick hatte zwar einen gewissen Spiel-
raum verschiedener Meinungen innerhalb der englischen Kirche zu-
gegeben, den Ausschluss wunderbarer Elemente aus der evangelischen
Geschichte aber als den Punct bezeichnet, bei welchem die Unverein-
barkeit mit der Kirchenlehre beginne. Rashdall machte dem gegen-
iiber unter anderem geltend: Die Nachtheile einer Kirchenspaltung
mogen oft die Vortheile buchstdblicher Wahrhaftigkeit iiberwiegen
und bestritt das Recht, gerade aus dem Wunderglauben eine conditio
sine qua non der Rechtgliubigkeit zu machen. Sidgwick erwiderte
darauf in seinem Buche iiber , Practical Ethics unter Festhaltung
seines Standpunctes und mit dem Hinweis auf die Gefahren eines zu
grossen Spielraums fiir die Auslegung und auf den zweifelhaften
Werth einer nur in der Husseren Erscheinung bestehenden Einheit.
Smith sieht in wesentlicher Uebereinstimmung wit Sidgwick in der
Anerkennung oder Verwerfung der Wunder in dem Sinne, wie sie in
den Evangelien gemeint sind (ohne dabei die historische Kritik zu
beriicksichtigen), im Sinne ,physikalischer Thatsachen“ den ent-
scheidenden Punct, verwirft aber beiden gegeniiber jede Abwigung
von Niitzlichkeitsgriinden in dieser Sache und tritt mit Entschieden-



237] Einzelfragen, 769

heit fiir unbedingte Wahrhaftigkeit in solchen Hauptfragen ein, die
nothigenfalls durch Protest der Fortgeschritteneren zu erkiimpfen sei.
— Raccaud beantwortet die Fragen: Was ist das Leiden? Woher
kommt es? und welche Rolle soll es spielen auf unserer armen Erde?
Das Leiden, die Folge der Siinde, fithrt, wo es aufgenommen wird,
wie Gott es will, selbst zum Bruch mit der Siinde. Die Entstehung
des Bosen und des Leidens aber wird dem KEinfluss der gefallenen
Engel zugeschrieben. — In freierem Geiste behandelt, vom Zeugniss
des christlichen Gewissens ausgehend, Fornerod das Verhiltniss
von Siinde und Entwicklung und gelangt zu einem auch die freie
sittliche Personlichkeit als Factor in sich aufnehmenden ,,idealistischen
Evolutionismus*, bei welchem der Entwicklungsbegriff selbst zur
Kriftigung des sittlichen Bewusstseins dient. — 7'%8sot kommt zu
dem Satz: Das Dogma ist die objective Thatsache, welche subjective
Thatsache wird. — In der Frage der GebetserhGrung miissen wir
nach Wolff aus einer tieferen christlichen Erkenntniss heraus auf
den Gedanken verzichten, dass Gott auch in dusseren Dingen in jedem
Falle auf unser Gebet hin uns etwas gibt, was er ohne unser Gebet
uns nicht gegeben hitte. Voraussetzung ist die rechte Stellung zu
den Husseren Dingen als Mitteln zu hoheren Zwecken. — Aehnlich
HRerrmann's Artikel iiber das Gebet in HRE. — Ders. nennt
,Geduld den bewussten und ausdauernden Widerstand der person-
lichen Ueberzeugung gegen Erfahrungen, die ihr widerstreben. —
Die zweite Auflage von Beyschlag's (1880 zuerst erschienen) ,,po-
pular-theologischen Vortrigen* enthélt nur fiinf der friilheren Nummern
und bringt zehn neue, unter denen die folgenden hervorgehoben seien:
ynluther’s Hausstand in seiner reformatorischen Bedeutung*, ,,Pro-
testantisches in Gothe®, ,Ueber echte und falsche Toleranz“ ,Ein
Blick in das jungdeutsche naturalistische Drama vom Standpunct der
inneren Mission“. — In einem tiefeindringenden Vortrag, der auf
Gury und V. Cathrein besonders Bezug nimmt, zeigt Herrmann
die Kluft, welche romisch-katholische und evangelische Sittlichkeit
scheidet. ,Der katholische Christ soll Gesetze befolgen, durch die
ihm einzelne Handlungen vorgeschrieben werden. Handelt er so, so
hat er den Forderungen der Sittlichkeit Geniige gethan und kann im
Uebrigen thun, was er will. — Dorner findet ,katholisirende
Neigungen“ darin, dass sich vielfach die protestantische Ethik mehr
in der Erhebung iiber die Welt, als in der Gestaltung der Welt be-
thitigt und dass die Sittlichkeit in dem Gehorsam gegen die kirch-
liche Tradition bestehen soll, und fordert eine weltfreudige, cultur-
fordernde Ethik wahrer Gewissensfreiheit, — Reichmann, SJ.,
sucht gegen Tschackert (ZKG. XIX, 369 f) nachzuweisen, dass drei
von ihm citirte Stellen aus Escobar, Casnedi und Alloza, die im Zu-
sammenhang wiedergegeben werden, nicht entfernt den Sinn ergeben:
der Zweck heiligt die Mittel. Nach Tschackert ist der Satz in den
Schriften der Jesuiten zwar nicht wortlich aber doch ,transparent®
enthalten. — Fraser vertritt in einer sorgfiltigen FErorterung der



770 Treovor Ersenmans, Ethik, (238

fiir und wider das Verbot geistiger Getrinke in Betracht kommenden
ethischen Gesichtspuncte hauptsachlich den Satz: ,Missigkeitsgesetze
sind nicht auf absolutes Recht, sondern auf Zweckdienlichkeit, nicht
auf Grundsétze reiner Ethik, sondern auf solche der Socialpolitik zu
griinden“. — Hashagen kommt der Ablegung von religiosen Ge-
libden hauptsichlich in den Vereinigungen des blauen und weissen
Kreuzes gegeniiber zu dem Ergebniss, dass bei dem volligen Zuriick-
treten der Geliibde im N. T. und nach den Erfahrungen der Kirchen-
geschichte jede Neubelebung derselben, trotz alles damit verbundenen
guten Scheines, im giinstigeren Falle ein Zuriicksinken des religiosen
Lebens auf den heilsgeschichtlich iiberwundenen Standpunct des A, T.s
und im besonderen der Patriarchen, im ungiinstigeren Falle die Auf-
richtung von Grundsétzen bedeute, welche dem Wesen der natiirlichen
Religion und des Heidenthums entstammen, und betont besonders die
Schwiiche der oft das Geliibde herbeifilhrenden Gefiihlserregung. So-
weit diese Bedenken den , Weissen-Kreuz-Bund treffen, sucht dieselben
Siedel in derselben Zeitschrift (LK. 1130—33) zu widerlegen. — Die
Neuausgabe der Schrift Joh. Jak. Moser’s von 1743, die der Werth
ihres Inhalts kaum rechtfertigt, ist dem heutigen Sprachgebrauch an-
gepasst und mit einem Anhang aus Spener’s ,Theologischen Bedenken“
versehen. — Eine werthvolle ,rechtshistorische“ und ,rechtsdogmati-
sche“ Beleuchtung der Eidesfrage enthilt die Schrift des Juristen
Hubrich, deren Hauptforderung die confessionelle Ausgestaltung
des Gerichtseides ist. — In einer iiber den Gegenstand sehr gut
orientirenden Abhandlung schligt Mayer vor, den Zeugeneid auf die
erheblichen Puncte zu beschrinken, es aber auch dann dem Gericht
und den Parteien zu iiberlassen, ob sie sich nicht mit den unbeeidig-
ten Aussagen begniigen wollen. — FEin ungenannter Gegner der
stehenden Heere und des Krieges folgert aus der Lage des Soldaten
im Falle eines Staatsstreichs die Verwerflichkeit des Fahneneides
in seiner unbedingten Form. — Unter den acht Betrachtungen des
dritten Theils von Hélty's ,Gliick” haben einige unmittelbar ethischen
Inhalt. 1. ,Duplex est beatitudo“: Das auf dieser Welt erreichbare
dauernde Gliick besteht in bestindiger niitzlicher Arbeit verbunden
mit einer ebenso bestdndigen Niahe Gottes. 5. Auch ,moderne Heilig-
keit“ ist moglich als die von den Formen vergangener Zeiten unab-
hiingige, unendlicher Steigerung fihige Liebe zu Gott. 6. gibt aus
Matth. 10 die Antwort auf die Frage: ,Was sollen wir thun?“
7. ,Heil den Enkeln“ mahnt zur Arbeit auf Hoffnung. 8. ,Excelsior!¢
bis zum letzten Hauch des Lebens, ,Hoher hinauf“ auch noch im
Alter und dann der letzte Aufstieg (vgl. Platzhoff, ChrW. 1900, 84—87).
— Sharp wendet sich hauptsichlich gegen die mechanische An-
erziehung sittlicher Gewohnheiten mit Hiilfe von Strafe und Beloh-
nung, von Anerkennung und Liebe. In dem fiir die Sittlichkeit un-
erldsslichen Kampf mit feindlichen Méchten konne nicht diese, sondern
allein der Geist wirklicher glihender Hingebung an die sittlichen
Ideale ein Festhalten am Guten erzeugen. — Carus schreibt klar



2391 Einzelfragen. 711

und mit pidagogischem Scharfblick iiber die Erziehung der Kinder
zur Wahrhaftigkeit, zur Weltklugheit, zur Redlichkeit, zum Mitleid
mit den Thieren. — Ders. schildert die selbstverleugnende Erziehungs-
arbeit der Eltern als Schule wahrer Humanitit. — Auf das interessante
Buch von G#oos, das zu einem vor drei Jahren verdffentlichten
Werk desselben Vf.s iiber die Spiele der Thiere die Ergéinzung bildet,
sei nur kurz hingewiesen. Die Untersuchung der Spiele der Menschen
fithrt ihn (nach Vierkandt, Vierteljahrsschr. f. wiss. Philos. 23, 372—374)
zu einer Erorterung der urspriinglichen Bediirfnisse des Menschen
iiberhaupt, unter denen der sociale Trieb eine selbstindige Stellung
einnimmt und zu beachtenswerthen Folgerungen fiir die Entstehung
von Culturgiitern aus dem einfachen Spieltriebe. — Nach Murray
ist die leitende Idee in Shakspeare’s ,Kaufmann von Venedig“ eine
Art Uebertragung der Lehre Jesu auf das gewerbliche Leben, eine
Ethik der Industrie, welche sich in den Worten zusammenfassen lisst :
»In_der Industrie — wie auf jedem andern Gebiete der Thitigkeit —
1st kein Leben in Gott, nicht einmal ein wahrhaft menschliches Leben
fir den Menschen mdoglich, ohne dass er sich iiber die Enge einer
auf dem blossen Rechtsstandpunct beharrenden Moralitét in die Sphire
einer Liebe oder Barmherzigkeit erhebt, die nicht wartet, bis die
Pflicht ihre Forderung geltend macht, sondern dieser Forderung durch
die stete Bereitwilligkeit Gutes zu thun zuvorkommt (8. 342). —
Das mit den Totentanz-Initialen von Holbein geschmiickte Werk
Maetertinck’s, nach der fiinften Auflage des franzdsischen Origi-
nals (,la sagesse et la destinée“, Paris 1898) in’s deutsche iibersetzt,
umfasst eine Reihe unzusammenhingender Betrachtungen, die in
dichterischer Sprache mit oft packenden Bildern, Ludwig XIV. als
denkwiirdiges Opfer des Schicksals dem das Schicksal iiberwindenden
und doch der Gerechtigkeit erliegenden ,Universalgeist® Napoleon
gegeniiberstellend, die Macht der Weisheit iiber das Schicksal, die
Dunkelheit der letzten Ziele, das Recht der Leidenschaft, die Liebe
als die hochste Form des Unendlichen verkiindigen; vgl. DLZ. 1900,
229—231 (G. Simmel). — Fowler erortert — nicht ohne einen
Seitenblick auf die die Mirtyrer der Wahrheit verketzernde Kirche —
hauptséchlich die Frage, warum die Liebe zur Erforschung der Wahr-
heit als solcher im Alterthum allgemeiner war, als in neueren Zeiten
und gibt beherzigenswerthe Winke zur Pflege wissenschaftlichen Wahr-
heitssinnes.



Nachtrige.

1. Religionsphilosophie und principielle Theologie.

Zn 1a,8.562, 1: Ossip-Lourié, la philosophie de Tolstoi (Bibl. de philos. con-
temp.). 200. P., Alcan,

Ossip-Lourié, der schon mehreres iiber Tolstoi veriffentlicht
hat, bietet eine zusammenfassende Darstellung des Lebens, Denkens
und Schaffens Tolstoi’s. Im ersten, biographischen, Theile wird die
innere Entwicklung Tolstoi’s gezeichnet, im zweiten Theile werden
Tolstoi als Romanschriftsteller, sein religioser und moralischer Stand-
punct sowie seine Stellung zur socialen Frage und Kunst charakteri-
sirt. Das Buch schliesst mit einem bibliographischen Anhange. Der
Vf. steht seinem Objecte mit innerer Theilnahme und weitgehendster
Zustimmung gegeniiber und rechtfertigt vielfach die Position Tolstoi’s.
Darin, dass Tolstoi seine neuen Theorieen iiber das Leben in die
Wirklichkeit umgesetzt habe, sieht Vf. das grosste Verdienst und die
Stiarke Tolstoi’s. O.-L. reklamirt Tolstoi’s Anschauungen fiir ein
allerdings ganz idealisirtes und modernisirtes Judenthum. Das Buch
orientirt gut, doch vermisst man bei der Wiirdigung Tolstoi’s all-
gemeinere Gesichtspuncte und die geniigende Beriicksichtigung des
specifisch russischen Hintergrundes der Erscheinung Tolstoi’s.

Zu 1ba, 8. 565, 26: Zu Berr, H., I'avenir de la philos. vgl. Rec. v. P. Hensel,

DLZ. 1900, 1882—85.

Zn 2, 8. 578, 4 v. u.: Grasserie, R. de la, des religions comparées au point
de vue sociologique (Bibl. sociol. internat. 17). 396. P., Giard et Briére. fr. 7.

Das Werk von de la Grasserie beschiftigt sich nicht bloss,
wie man aus dem Titel zunichst schliessen kénnte, mit der Religion,
sofern sie gesellschaftliche Bildungen innerhalb der Menschheit hervor-
bringt, sondern behandelt, da G. die Religion als société établie
entre les hommes d'une part et les étres inférieurs et supérieurs
d’autre part, als die réunion de tous les étres und als in der Cagmo-
sociologie zur wissenschaftlichen Ausprigung gelangend auffasst, einen
viel umfassenderen Gegenstand. Da auch die Philosophie und die
Wissenschaft in ihrem ,ultrasynthetischen“ Stadium ,kosmosocio-
logische“ Wissenschaften sind, wird zunéichst das Verhiltniss der



241] Nachtrige. 713

Religion zu diesen beiden erdrtert; die Kigenart und Unersetzlichkeit
der Religion wird behauptet, erstere jedoch besonders darum nicht
voll erfasst, weil der katholische Glaubensbegriff dem Vf. vorschwebt.
Das 3. Cap. behandelt vor Allem die wesentlichen Bedingungen des
kosmischen Bandes und die Frage nach religionslosen Volkern, die
wegen der fast universellen Verbreitung wenigstens des Totencults im
verneinenden Sinne beantwort wird, und stellt fest, zwischen welchen
Wesen das religicse Band statthat; (. schreibt auch den Thieren
religiosen Instinct zu, sofern Seitens derselben ein religidses Verhilt-
niss zwar nicht zur Gottheit, aber zu den Menschen und gegeniiber
toten Thieren bestehe. Das 4., ausfithrlichste, Capitel bespricht die
Objecte der religiosen Verehrung des Menschen nach ihrem Charakter,
jhrem Ursprunge und den Gesetzen ihrer Verinderung und gibt da-
mit eine Construction der gesammten religiésen Entwicklung der Mensch-
heit. . constatirt zwei grosse Gruppen von solchen Qbjecten, mensch-
liche und aussermenschliche. Diese beiden Arten der Religion haben
selbstindige Ausgangspuncte, erstere den Ahnencult, letatere die Ver-
ehrung von Naturerscheinungen; ihr Endziel hat erstere in der Ver-
ehrung vergottlichter Menschen, letztere im pantheistischen Monismus.
Beide Arten haben sich auch im Laufe der Zeit verbunden, das erste
Product dieser Verbindung ist der Animismus, das letzte und hochste
der Monotheismus. Wihrend monistische und monotheistische Religion
sich gegenseitig ausschliessen, kann die Verehrung vergottlichter Men-
schen mit jeder der beiden anderen zusammenbestehen. Das 5. Cap.
behandelt die Frage nach Entstehung der Religionen (durch Sitte,
durch Offenbarung und durch menschliche Reflexion — letzteres gilt
vom Christenthum und Buddhismus —) und ihrer Erhaltung, nach
dem Hervorgehen neuer Religionen aus schon bestehenden, nach der
Transformation, dem Absterben und Wiederaufleben der Religionen,
nach ibren Krankheiten, deren Heilung und Vorbeugung. Im 6. Cap.
kommen die Beziehungen der Gottheiten untereinander, wie sie in
den polytheistischen Religionen vorliegen, und die trinitarischen Vor-
stellungen (neben den christlichen u. A. die neuplatonischen, in-
dischen und chalddischen) zur Sprache. Das 7. Capitel erdrtert
die Anschauungen von dem Kampfe zwischen dem guten und
bosen Principe. Capif:el 8—11 handeln von der auf die Religion
abgezweckten menschlichen Gesellschaft, d. h. der Kirche. Zu-
nichst wird dargelegt, wie innerhalb der leitenden Persgnlichkeiten
sich eine Entwicklung vom Zauberer zum officiellen Priester und von
da zum Propheten vollzogen hat; es werden sodann die verschiedenen
Verfassungsformen, die verschiedene Ausdehnung der Kirchen, das
Monchthum, die feindlichen und freundlichen Beziehungen der reli-
giosen Gemeinschaften untereinander und endlich das Verhsltniss von
Kirche und hiirgerlicher Gesellschaft besprochen, Das 12. Cap. bringt
eine Eintheilung der Religionen in 21 verschiedene Classen, von
denen jedoch viele keinen umfassenden Charakter haben und nichts
Wesentliches treffen; die Hauptunterscheidung ist die den Aus-



714 Nachtrige. [242

fiilhrungen des 4. Cap. entsprechende. Als erstrebenswerthes Ziel fiir
die Zukunft der Religionen stellt G. die Einigung der Religionen auf,
sei es dass sich Christenthum, Islam und Buddhismus — diese drei
Religionen sind allein lebensfahig — unter Zuriickstellung der Lehr-
differenzen auf eine gemeinsame Moral und einen gleichen Cult einigen,
sei es dass neben jenen besonderen religivsen Gemeinschaften noch,
analog der Freimaurerei und nach der Art, wie ehedem christliche
und muhammedanische Ritter sich verbunden wussten, ein anderer,
alle Menschen umfassender religioser Bund sich bilde, sei es dass
jenes Ziel erreicht werde auf dem Wege des Synkretismus oder end-
lich durch Entdeckung einer neuen Religion, deren Grundlage viel-
leicht der Spiritismus sein konnte. Das Werk bietet im FEinzelnen
manches Geistvolle und Lehrreiche. Als Ganzes leidet es vor Allem
an der vagen und &usserlichen Fassung des Religionsbegriffs. (Vgl
die werthvolle Anzeige von Goblet d’ Alviella, RHR. 40, 242—249.)

Zu 1, S. 642, 6 v. u.: Hegemann, O., von der Zukunft unseres Christen-
glaubens. (Pr. 3, 697—703). — 8. 643, 16: Schiele, die Zukunft der Refor-
mation (Hilfe 5, No. 50).

Gelzer’s Aufsitze haben noch zu zwei weiteren Kundgebungen
Anlass gegeben. Schiele sucht das Reformationswerk Luther’s
sowohl gegeniiber den Vorwiirfen, die Gelzer beziiglich der sittlichen
Leistungsfihigkeit desselben in der Vergangenheit erhoben hat, zu
rechtfertigen, wie in seinen segensreichen Wirkungen fiir die Gegen-
wart und in seiner Bedeutung fiir die Zukunft aufzuzeigen. Eine
umfassendere, sehr besonnene Auseinandersetzung mit Gelzer bietet
Hegemann. Er stimmt der Beurtheilung des bureaukratischen
Staatskirchenthums in Deutschland, des Rationalismus und des heutigen
konfessionellen Lutherthums zu, bekdmpft aber die Aeusserungen iiber
den Gegensatz der Reformation zur katholischen Kirche, iiber die
amerikanisch - methodistische Frommigkeit und iiber die freiere
deutsche Theologie, indem er zugleich auf bei Gelzer selbst sich
findende Ansitze zur richtigen Beurtheilung, sowie auch auf manches
sich Widersprechende innerhalb der Gelzerschen Ausfiihrungen
hinweist.

II. Ethik.

Zu 1, S.732, Z. 24: Maz, Prinz, Herzog zu Sachsen, Vertheidigung der Moral-
theologie des hl. Alphonsus v. Liguori gegen d. Angriffe Robert Grassmann's.
58. Niirnb., Koch. ot —,50. — S. 732, Z. 4 v. u.: Stange, C., der Begriff der
hypothetischen Imperative in der Ethik Kant’s (Kantstud. 4, 232—247). —
S. 733, Z.9: Vandenhoff, B., die Sittlichkeit d. oberigyptischen Ménche des
4, Jhrh.s (HBL. 124, 678—684),



Derlag von €, A. Sehwetjdhfe und Sohn in Berlin W,
Doz Wefen
des evangelifden Slanbens.

H. € Tamm, Paftor emer.

—& Preis 3 Ntarf. o~

Ulotto: Werden wir irre am evangelifhen Prinjip, irre an dem
Grundfay der Redytfertigung durd) den Glanben, dann
lagt uns unfere Kirdyen {dliefen. (Litdemann.)

Stimmen der Preffe:

Dies Bud) fei den Suchenden unter unfern Gemeindegliedern, die mnacy
einer miffenfdaftlidy frefen und dabei tiefiunerlichen @rfafjung des Chriften-
glaubens verlangen, herslidy empfohlen. Unfere evangelijdie Kirdye griindet fidy
auf den ,Blanben allein’. Und dody giebt es Faum etwas, worfiber mehr Der-
worrenfeit herridit als iiber ,das IDefen des Glaubens”. Da ift eine foldpe
Sdyrift ‘wie die vorliegende, den Wert der religiss- fittlidhen Perfonlichfeit Jefu
fiir dent Glauben in den Nlittelpunft 3u ftellen, doppelt 3u begriifen. Es tft
die reife, abgefldrte Arbeit des Alters.

(Philippi im ,Epangelifden Gemeindeblatt”.)

Don der Fraftvollen £iebe ju Jefus, von dem Jnterefje, in ihm die lebens-
volle Kraft unferer Seele aufjuweifen und alle metaphyfifhen Anmwandlungen
juriidweifend, die Frommigleit in ihrem Aufquellen, ihrem Eeben, ihrer Wahr-
heit 3u {dauen, ift das vorliegende Bud) von Anfang bis su Ende erfiillt.

. Mége der fernige Mlann 3u vielen reden uud ihnen . . .
" (Karl £iihe in den ,Prot. NMonatsheften.)

. Der Derfafier fet fidy auf Schritt und Tritt mit Sdleiermader,
Blebermann, £ipfius, Seydel, Pfleiderer auseinander. Das WerF jeugt von einer
umfafjenden Belefenheit und einer Flaren theologifdien Pofition des Derfaffers.
Sein durdygdngiges Bejtreben ift: dem breiten Strome des Jutelleftualismus
und Doftrinarismus in Glanbensfaden die Quelle abjugraben, Das Budy wird
jedem Theologen eine lehrreiche Leftiive fein.

(€vangel. Gemeindeblatt fiir Vraunjdweia.)

. Mag jeder fefer — und iy wiinfdye ihm redit viele und
redht aufmerl’fame — fidy felbit iiberlegen, inmieweit Tamm feinem Gegen-
ftande gerecht wird. Anregendes fiir Theologen findet fich genug in der Schrift.

(Banue im ,Proteftantendblatt”, Bremen.)
Der in der neueren Dogmatit und Ethif vorsiiglich belefene, mit {darfem
Pritijgen Blie begabte, anf Einigung oder dod) Derfshnung fdroffer theore-
tifdher Begenfitte ausgehende greife Theologe wird nadh redts und linfs hin
ancegen, pont rechts und linfs her Beifall wie Widerfprud) wadyrufen.
(Theolog. Litteratur:Beridyt.)



Wir bitten, alle fiir die Redaktion des
ss Theologischen Jahresberichtsé¢ bestimmiten
Zuschriften an

Herrn Prof. Dr. G. KTﬁg@T,
Gz’essen, Loeberstrasse 22

adressieren zu wollen.

AN

Ver]ag von C A. Schwetschke und Sohn, Berlin W.

Schnften von Dr. A, Kalthoff-Bremen.

Neu erschienen:

Friedrieh Nietzseche

und die

Kulturpl obleme unserer Zeit.
——— Preis 4.— Mark, gebnnden 5.— Mark. =

An der Wende des Jahrhunderts.

Kanzelreden

iiber die sozialen Kimpfe unserer Zéit.
Preis 3.— Mark, gebunden 4.— - Mark.

Schlelermachers Vermaehtnls

an unsere Zeit,

Religiose Reden.
—sme—p- Preis 2.50 Mark, gebunden 3.50 Mark, <-—e=z—

Da% Problem Friedrich Nletysches.

Von
D. Dr. Eduard Grimm,

ITauptpastor zu St. Nicolai in Hamburg.
—

——— Preis 4— Mark. gebunden 5.— Mark. ———

Druck von E. Appelbans & Comp. in Brnunsch\:veig.



