
THEOLOGISCHER

JAHRESBERICHT.
UNTER MITWIRKUNG

VON

E l se n h a n s , E v e r l in g , F ick er , F o erster , F u ng er , H a se n c lev e r , 
H eg ler , H e r in g , K ohlscwmtdt, L eh m a n n , L oesche , L ü d e m a n n , 

L ü lm a n n ,  M a r b a c h , M a t e r , P reu sc h en , S c h e ib e , S ie g f r ie d , 
S f it t a , S ü l z e .

herausgegeben

VON

Dr. H. HOLTZMANN Dr. G. KRÜGER
PROFESSOR IN STRASSBURG, ELSAS8. PROFESSOR IN GIESSEN.

NEUNZEHNTEE BAND
ENTHALTEND

D IE L I T E R A T U R  DES J AH RES  1899. 

DRITTE ABTHEILUNG 

S Y S T E M A T I S C H E  T H E O L O G I E
BEARBEITET

VON

MAYER, SCHEIBE, SÜLZE u n d  ELSENHANS.

BERLIN 1900

C. A. S CH WE T S CH K E  UND SOHN.
LONDON.

WI LLI AMS & NORGATE.
14, HENRIETTA STREET, COVENT G iB D E N .

N E W -Y O R K .
GU S T A V  E. STECHERT.

9 EAST 16 STREET.

PA R IS
L I B R A I R I E  FI S CHBACHER.

(sOCläTfS ANONYME) 33, RUE DE SEINE.



Un dogmatisches Christentum.
Betrachtungen eines deutschen Idealisten

von

Otto Dreyer, Dr. theol.

D ritte  und v ier te  Auflage.
Preis 2,— Mark.

Das johanneische Christentum,
das Christentum der Zukunft

A u s b l i c k ,  U m b l i c k ,  R ü c k b l i c k
von

Profefior Dr. Heinrich K ratz.
Preis 80 Pfg.

Ist eine religionslose Moral möglich?
E i n e  Z e i t f r a g e  u n t e r s u c h t

von

K a rl Lühr,
P fa r r e r  in G o th a .

Preis 1, —  Mark.

Evangelium uiid moderne Moral.
Von

L. Ragaz,
P fa r r e r  in  C h u r (S c h w e iz ) .

Preis 80 Pfg.

Kurze evangelische Christenlehre
fü r jung* und alt.

Von

P. G ra u e ,
P r e d ig e r  an d e r  L u th e r k ir c h e  zu B e r lin .

Preis 80 Pfg.

Verlag von C. A. S c h w e t s c h k e  und  S o h n  in B e r l i n  \y.



D. Otto Dreyer f
*

Dankbarste Erinnerung schuldet der „Theologische Jahresbericht“ 
dem am 3. Mai 1900 verstorbenen Oberkirchenrath D. Otto Dreyer, 
welcher von 1881 bis 1893 die „Predigt- und Erbauungsliteratur“, seit 
1894 die Literatur zur „Ethik“ bearbeitet hat. Geboren am 4. Decbr. 
1837 in Hamburg, gebildet in der Privatanstalt des Dr. H. Schleiden 
und im Johanneum, machte er 1857 bis 1861 seine theologischen 
Studien in Halle, Heidelberg und Göttingen. Am nachhaltigsten er­
wies sich die Einwirkung von R. Rothe, der ihm den „stärkenden 
Genesungstrank“ reichte. Dazu kam seit 1863 in Gotha der Verkehr 
mit seinem Schwiegervater, dem Generalsuperintendenten Dr. A. Petersen, 
und mit dessen Nachfolger Dr. C. Schwarz, welcher seinerseits an den seit 
1865 als Pfarrer neben ihm wirkenden jüngeren Freund als eigenen 
dereinstigen Nachfolger zu denken gewohnt war. So ist es nun zwar 
nicht gekommen. Wohl aber hat ihn 1891 der Herzog von Meiningen 
an die Spitze der dortigen Geistlichkeit gestellt. Seine Schriften „Fester 
Glaube und freie Wissenschaft“ (1869), „Das einzige Erkennungs­
zeichen religiöser Wahrheiten“ (1874), „Das Christenthum und der 
Wunderglaube“ (1880), „Undogmatisches Christenthum“ (seit 1888 in
4. Auflage) sind lauter Documente ehrlichster innerer Errungenschaften, 
wie sie der theologische Entwickelungsgang ihres Verfassers zur Reife 
gebracht hat. Zumal die letztgenannte, über welche Lipsius hier be­
richtet hat (Jahrgang 8, S. 399 f.), ist für viele Gleichgesinnte ein 
gemeinsames Zeichen der Sammlung geworden. Den überzeugendsten 
Commentar zu Dreyer’s Werken hat sein Wirken gegeben. Es war 
ein Idealbild von Kirchendienst und Kirchenleitung. Auch hat D. den 
»Allgemeinen Ev. Prot. Missionsverein“ mit ins Leben gerufen und bis

Theolog. Ja h r e s b e r ic h t .  X IX . 35



zuletzt leiten helfen; eine ähnliche Stellung nahm er im „Landeaverein 
für Innere Mission“ ein.

Das Lebensbild dieses Mannes zu zeichnen hatte eben der Be­
rufenste von allen unternommen, als ihn selbst am 7. Juli der Tod dahin­
raffte. Es war Dreyer’s Jugendfreund, der Hamburger Dr. Johannes 
Cropp, dessen hier auch schon mehrfach gedacht worden ist (Jahrgang 
9, S. 251. 488; 16, S. 445; 19, S. 474), zuletzt anlässlich seiner nicht 
hoch genug zu schätzenden Erinnerungen an unsern gemeinsamen Lehrer 
Rothe (Jahrgang 17, S. 397). Geboren am 30. Juli 1837, theologisch 
gebildet in Göttingen und Heidelberg, wirkte er als Pastor seit 1866 
in Moorburg, seit 1881 in Eimsbüttel. In meinem ersten Zuhörer- 
verzeichniss vom Sommer 1858 stehen beider Namen nebeneinander. 
Lebenslang sind sie durch gemeinsame Ideale innig verbunden gewesen. 
Ich aber — es sei mir vergönnt, dies noch auszusprechen — durfte in 
ihnen stets Freunde, Mitkämpfer, Vorbilder begrüssen.

H. Holtzmanii.



Systematische Theologie.

Encyclopädie und Apologetik.
Bearbeitet von

Dr. E. W. Mayer
P r o fe s s o r  d e r  T h e o lo g ie  in  S t r a s s b u r g  i. E .

1. Encyclopädie und Methodologie.
d'Arcy, C. F., Idealism and theology: a study of presuppositions. 307. Lo., 

Hodder. 6 sh. — Arnaud, E ., Dictionnaire usuel de la doctrine et de la vie 
chr^tienne en 372 articles. XIII, 519. P., Fischbacher, fr. 10. — Baehelet, 
Le, Catholicisme et progr&s (Etudes publ. p. d. p. d. 1. C. d. J., mars, 622 
—645). — Barrelet, J ., la critique sacr^e, sa raison d’etre et ses limites (Lib. 
chrät. avr. 167—178). — Bärthold, d. moderne Kritik d. A. T. im Vergleich mit 
ändern Wissensch. (KM. 18, 531—536). — Bavinck, H., Theol. school en vrije 
universiteit. 81. Kämpen, Bos. fl. —,65. — Ders., Het recht der Kerken en 
de vrijheid der wetenschap. 47. Kämpen, Zalsman. fl. —,45. — Bazaillas, 
A., une r&iction contre l’intellectualisme (Ann. d. phil. ehr., ddc. 339—346).
— B erg er , S ., des 6tudes d’histoire ecclösiastique. 16. P., Fischbacher. — 
Berliere, U., l’̂ tude de l’histoire eccl&siastique (RBd. 16, 113—130). — Bib- 

Theo!°gica Philologica. 870. Leyden, Burgersdyk & Niermans. 
/Ü.- i’ i’ Biesterfeld, P., Object, uitgangspunt en doel van de symboliek. 
(Tijdschr. voor geref. Theol. jan., 242—257). — Boudin, le mouvement n£o- 
chrätien. 31. P., Soc. fran$. d’impr. et de libr. — B o u sse t, W., zur Me- 
thodol. d. Wissens, vom N. T. (ThR. 2 ,1 —15). — Britten, J., Protestant fiction 
160. Lo., Cath. Truth soc. 1 sh. — Brooke, C. E., This church and realm:
some difficulties of the day examined. 164. Lo., Rivingtons. 2 sh. 6 d _
Brown, F., What is orthodoxy? (North Am. Rev. apr. 409—417). — B u c h ­
ru c k e r , K . v ., die Irrwege des Subjectivismus (NKZ. 10, 1—17). — Car­
negie, W. H., Church troubles and common sense: a plea for reason and re- 
sponsibility. 134. Lo., Murray. 2 sh. 6 d. — Cheyne, F. K .  and B la c k , S., 
Encyclopaedia biblica: a critical dictionary of the literary, political and religious 
history, the archaeology, geography and natural history of the bible. A—D. 
XXVIII, 572. N.Y., Macmillan. $ 7,50. — The origin of „ Christian scimce“. 
(Blackwood’s Mag., may, 845—852). — Cosby, D. S. A., the crisis in the 
church: „the Christianity of the Church of England“ (Westm. Rev., apr. 427 
—442). — Couture, L .,  de l’histoire de la theologie (BLE. 1, 51—59). — 
Crandall, A. L., Some facts concerning Christian Science. 47. Chi., Mem. 
Press. $ 10. — Creigthon, M., the position of the Church of England. 24. 
Lo., Longmans. 6 d. — Curtis, E, L., the outlook in theology (BS. 56, 1—11).

35*



— Cürlis, was Ende des 19. Jhrh.s der evangel. Kirche zu wünschen ist? 98. 
Düsseldorf, Schaffnit. M  —,70. — Dole, C. F., the theology of civilization. 
XXIV, 256. N.Y., Crowell. $ 1. — Ecce clerus; or the Christian minister 
in many lights by a student of the times. II, 341. N.Y., Eaton & Mains.
— Egger, A.. der Katholicismus als Princip des Fortschritts. Vortrag. 37. 
St. Gallen, Koppel. M  —,30. — Farquhar, F., the trouble in the Church 
of England (RITh. 7, 537—543). — FoncJc, L., Kritik und Tradition im A. T. 
(ZkTh. 23, 263—281). — Fremont, G., la religion catholique peut-elle etre 
une Science? 64. P., Bloud & Barral, fr. —,60. — G alton, A .,  Message 
and position ot the Church of England. 258. Lo., Paul. 3 sh. 6 d. — 
Garvie, A. E., the Eitschlian theology: critical and constructive; an exposi- 
tion and an estimate. N.Y., Scribner’s sons. $ 3. — G erhart, E . V., 
relative authority of the Gospels (AlTh. 3, 275—294). — Glossner, M., Scho­
lastik, Reformkatholicismus u. reformkathol. Philos. (JPhspTh. 13.14). — Good- 
acre, R. H., the ritualistic crisis and protestant craze. 28. Lo., Simpkin. 
3 d. — Hammond, J., Church and her accusers at the present crisis. 102. 
Lo., Skeffington. 2 sh. — Harcourt, W. F., Crisis in the Church. 152. 
Lo., Thynne. 6 d. — Harris, C. E., for church and crown: historical pro- 
testantism of English Catholicity. 36. Lo., Simpkin. 1 sh. — Hastie, W., 
Theol. as a Science and its present position and prospects in Reformed Church. 114. 
Lo., Mac Lehose. 2 sh. — H a s tin g s , J .,  a Dictionary of the Bible. Vol. II. 
Ed., Clark. — H a u ch , A ., Realencyclopädie für protestantische Theologie 
und Kirche. Begründet von J. J. Herzog. 3. verb. und verm. Aufl. Bd. VI, 
808. Bd. VII, 804. L., Hinrichs. M  10, geb. Mi 12. — H egler, A .,  Katho­
licismus und moderne Cultur. Ein Rückblick auf den Fall Schell (ChrW. 13, 
364—369. 392—397. 411—415- 459—465. 536'—543). — Heilly, L. de, Christia- 
nisme et catholicisme. .24. Gurret, Betoulle. — H ertlin g , G. F rh r . v., 
das Princip des Katholicismus und die Wissenschaft. Grundsätzl. Erörterungen 
aus Anlass einer Tagesfrage. III, 102. Fr., Herder. Mi —,90. — H offe t,
F ., l’avenir du protestantisme en Allemagne. Rdponse ä Mr. G. Goyau. 25. 
Strassburg, Heimat. — K in g , H . Ch., Reconstruction in theology (AlTh. 3, 
295—323). — K lin k e n b e rg , de strijd onzer dagen en de evangelische 
richting (GV. 33, 221—247). — Krieg, C., Encyclopädie der theol. Wissen­
schaften nebst Methodenlehre. XII, 279. Fr., Herder. M  4. — Kuyper, A., 
Encyclopaedia of sacred theology. Intro. by B. B. Warfield. 710. Lo., 
Hodder. 12 sh. — L a g ra n g e , l’esprit traditionnel et l’esprit critique (BLE.
1, 37—50). — Lang, A., Myth, ritual and religion. 2 v. XXXIX, 339 und
VI, 380. N.Y., Longmans. $ 2,50. — Langen, J., Religion, Theologie, Kirchen­
politik (RITh. 7, 19—39). — L a n g erve ld t, de schoolstrijd en het protestan­
tisme (GV. 33, 1—12). — L in d sa y , J .,  Mysticism — true and false (PrRR. 
10, 617—623). — lÄ p p s , G. F ., Grundriss der Psychophysik. 167. L., 
Göschen. — Löber, wie Bruchstücke der Wahrheit in Irrthümer und Thor- 
heiten sich verwandeln (NKZ. 10, 44—91). — Loon, J. van, historische of 
mythologische behandeling van de evangelische geschiedenis ? (ThT. 33, 226 
bis 266). — L u c k e n , W., Bibliographie [der theol. Literatur] (ThR. 2, 
*1—*158). — Lülmann, C., theol. Wissenschaft und evangel. Kirche (PrM. 3, 
27—30). — Lütgert, W., Geschieht]. Sinn und Kirchlichkeit in ihrem Zu- 
sammenh. 122. Aus Beitr. zur Förder. chriatl. Theol. — McGiffert, A. C., the 
study of Early Church History (NW. 8, 1—22). — M a ck in to sh , H . R-r 
the Ritschlian doctrine of knowledge (AlTh. 3, 22—44). — Maclaren, J-i 
religious Situation in England (North Amer. Rev., May, 539—551). — M an en , 
W ' C .  van , moderne Theologie en moderne Richting (ThT. 33, 1—14). 
Milburn, J, B.f the church and the universitzes (Dubl. Rev. No. 249, 314—341). 
Moxotn, P. S., the place of the Christian minister in modern life (Treasury, 
jul.). — Nationalkirche, die deutsche. 9. Oppeln, Maske. M  ■ ,40. — 
N o stiz -Itien eck , _ß, y.f von der Denkfreiheit und der Lehrfreiheit (StML. 
56, 125—142). — D ers., Autoritätsglaube und „Idiotismus“. Ein zweites 
Wort der Abwehr wider Prof. Paulsen (StML. 56, 475—495). — N uelsen , 
J . L .,  Autorität und Individualität. 29. Cincinnati, Curts & Jennings. —

536  B* W. M a y e b , Encyclopädie und Apologetik. [4



P arayre , R .,  les diverses phases de la möthode theologique (UC. 32 [nicht 
22], 240—263. 405—427). — D ers., Physiognomie historique de la tMologie 
positive (ib, 582—607). — Pole, H., Church of England. 226. Lo., Skeffing- 
ton. 5 sh. — Purrington, W. A., the case against Christian science (North 
Amer. Rev., Aug. 190—209). — Bdbus, Wiedergeburt und Wissenschaft 
(NKZ. 10, 139—168. 219—256). — Reville, J., l’esprit Protestant. 24. P., 
Fischbacher. — R ich ert, H ., Culturwissenschaft und Naturwissenschaft. Ein 
Vortrag. 71. Fr., Mohr. — R ocholl, R .,  Altiora quaero. Drei Capitel 
üb. Spiritualismus u. Realismus. V, 94. L., Deichert. M  1,60. — R o lffs , E ., 
die Theol. als Wissenschaft. 32. (HChrW. No. 38). Fr., Mohr. M  —,60.
— Sachs, Streiflichter über die „freiere“ Bibelforschung (Kath. 79, 3; F. 20, 
169—179). — Salvisberg, P. v., der Ultramontanismus und die deutsch. Uni­
versitäten (Hochschulnachr., Apr. 128—130). — Sch a n z, Apologetik u. Dog­
matik (ThQ. 81, 32—62). — Schuurbecque-Boeije, het gezond verstand op 
godsdienstig gebied (ThSt. 17, 20—49). — Schoeller, B., der Katholicismus 
als Princip des Rückschritts f. d. Christenthum u. den Staat sowie als Hemm- 
niss f. d. Vernunft u. d. Wahrheitsgefühl. 39. Zü., Fäfi & Beer. M  —,80.
— Schriecke, 0., historische of philosophische Kritiek? (ThSt. 17, 66—72). — 
Schwalm, B. P., le dogmatisme du coeur et celui de l’esprit. 49. P., Levö. — 
SeU, K .,  die wissenschaftl. Aufgaben einer Geschichte der christl. Religion 
(PrJ. 98, 10—57). — Severin, Peuple, religion, clergd en France au seuil du 
20. siecle. 72. Valencc, Vercelin & Gauthier, fr. —,75. — Smith, B. B., 
the crisis in the church (NC., march, 358—367). — Snell, M. M., the practi- 
cal value of the science of comparative religion (BW. 13, 88—93). — Stade, 
K ., ausgewählte akademische Reden und Abhandlungen. VII, 296. Gi., 
Ricker. M  6. — Tissot, D., a propos du subjectivisme (RThPh. 32, 74—80).
— Vischer, E ,  Religion und Kirche im Christenthum (ZThK. 9, 250—272).
— Wace, H., Church and faith: Essays on teaching of Church of Engl. 508. 
Lo., Blackwood. 7 sh. 6 d. — Watrigant, H., une nouvelle ecole de spiri- 
tualite (Et. publ. p. d. p. d. 1. c. d. J., H. 79, 612—629). — W eiser  und W eltes, 
Kirchenlexikon, beg. von Hergenröther, fortges. von Kaulen. 11. Bd. 2116. 
Fr., Herder, geb. t/l/l 13,40. — Williams, M. C., the crisis in the church of 
England (PrRR. 10. 389—412). — W obberm in, G., zwei akademische Vor­
lesungen über Grundprobleme der systemat. Theol. I. Der Wahrheitsbeweis 
für die christl. Religion. II. Aufgabe und Methode der evang. Dogmatik. 
43. B , Duncker. M l .  — Wright, G. F., „Christian scientists“ (BS. apr. 
374—381).

Von S R  JE. sind wiederum zwei Bände erschienen, der sechste 
und siebente. Auch diesmal sind zahlreiche Artikel neu aufgenommen: 
so Feneberg (A. HaucJc), Finney (Brendel), Finnländ. Kirche 
(Cederberg), F. H. R. Frank (R. Seeberg), Grabe (Erdmann), Grimm 
(E. v. Dobschütz), Gustav Adolf (M. Lenz), Haar (Benzinger), Hase 
(6r. Krüger) u. v. a. Ebenso ist ein grösser Theil der Aufsätze um­
gearbeitet worden: Vgl. beispielsweise Gelasius I und II (C. Mirbt), 
Gericht, göttliches (M. Kahler), Gesenius (Kraetzschmar), Gleichnisse 
Jesu (6r. Heinrici), Gnosis, Gnosticismus (G. Krüger), Gregor von 
Nazianz und Nyssa (F. Loofs) Helvetische Consensformel (E. Egli) 
u. s. w. Es darf gesagt werden, dass die jüngsten Lieferungen auf 
demselben Niveau wie die früheren stehen. — Der 11. Band von 
K L .  enthält die Artikel „Sculptur“ — „Trient, Concil von." Der 
letztgenannte Artikel, 78 Spalten umfassend, von A. Knöpfler, muss 
als Abschlagszahlung auf die immer noch ausstehende Fortsetzung der 
Hefele’schen Conciliengeschichte angesehen werden. Wichtig sind

5] Encyclopädie und Methodologie. 537



538 E. W. Mayek, Encyclopädie und Apologetik. [ 6

wieder die Artikel über einzelne Länder und Diöcesen: Spanien 
(St. Neher), Speyer (J. Zimmern), Strassburg (E. Müller), Tirol 
(^i. Schate), Toledo (St. Neher), Toulouse (ders.), Tours (ders.) — 
H a s t in g \  Bibellexikon ist bis zu dem Buchstaben M vorgerückt. — 
C heyne1 & biblische Encyclopädie tritt mit dem ersten von A—D 
reichenden Band auf den Plan. Vgl. für beide Werke Holtzmann's 
Besprechung in GGA. 1900, No. 3. — Der Freiburger Professor der 
Philosophie, K ichert, gibt eine Eintheilung der gesammten mensch­
lichen Erkenntniss. Er unterscheidet dem Gegenstände nach zwischen 
Natur- und Culturwissenschaften. Was die Methode anlangt, so 
zielen die ersteren auf allgemeine Gesetze ab. Die letzteren dagegen 
wollen Werthe ausheben und zur Darstellung bringen: darum drängen 
sie auch zur Anerkennung eines letzten und höchsten, alles Empirische 
überragenden, objectiven Werthmaassstabes. — Ausgehend von dem 
Satz, dass alles Streben nach Erkenntniss einen Glauben voraussetzt, 
nämlich den an den Werth der Wahrheit und damit des Guten, 
wendet sich K o lffs  gegen die Anschauungen de Lagarde’s und 
Bernoulli’s und plaidirt für die Möglichkeit und das Recht einer 
Theologie, die zugleich wissenschaftlich ist und der Kirche dienen 
will: wobei freilich gegen die Verwechslung der letzteren mit einem 
Rechtsinstitut Verwahrung eingelegt wird. — K linhenbevg  kenn­
zeichnet Rationalismus, Pantheismus und Materialismus als Mani­
festationen antichristlicher Bestrebungen und erwartet eine erfolgreiche 
Gegenwirkung von der „evangelischen“ Theologie im Unterschied von 
der modernen und orthodoxen. — v a n  M a n en  polemisirt gegen 
van den Bergh’s „Bankroet van Religie en Christendom“ und nimmt 
speciell die moderne theologische Richtung in Schutz. — In einem 
durchdachten Artikel stellt K in g  die charakteristischen Merkmale der 
modernen Welt- und Lebensanschauung zusammen und sucht zu 
zeigen, welchen Einfluss dieselbe, insbesondere das Princip der freien 
Forschung, die Errungenschaften der Naturwissenschaften und histo­
rischen Kritik, das Wachsthum des ethischen Sinnes und die höhere 
Schätzung der geschichtlichen Person Jesu bei der unvermeidlichen 
Umgestaltung der Theologie auszuüben berufen sind. — Im Anschluss 
an die Lehre des Hebräerbriefs von einer übersinnlichen Welt fordert 
v. H uchrucltev  eine stärkere Betonung der objectiven Grössen im 
Christenthum und polemisirt gegen den „Subjectivismus,“ dessen Ent­
wicklung von den Schwarmgeistern bis auf Schleifermacher er mit 
einigen flüchtigen Strichen anzudeuten versucht. — Auf die Reden Stade 's 
muss insofern aufmerksam gemacht werden, als einzelne die Bedeutung  
der Theologie überhaupt und speciell die Stellung der alttestamentlichen 
Wissenschaft innerhalb derselben beleuchten. — Von den zwei Vor­
lesungen W obbermin's kommt hier die zweite in Betracht. Sie weist 
der Dogmatik eine dreifache Aufgabe zu: 1. darzuthun, dass „es ver­
nünftig und nothwendig ist, sich für die letzten Fragen“ menschlicher 
Erkenntniss „auf den Standtpunct des christlichen Glaubens zu stellen“ ;
2. die Lehrsätze zu entwickeln, die der letztere in sich schliesst;



7] Encyclopädie und Methodologie. 539

3. zu zeigen, dass diese Dogmen „nicht im Widerspruch stehen mit 
anerkannten wissenschaftlichen Resultaten.“ Was die Methode an­
langt, so empfiehlt Vf. das „historisch-psycholog. “ Verfahren, welches 
darauf bedacht ist, den Gefühls- und Willensgehalt als den „eigent­
lichen Kern“ in dem „normgemässen“ „religiös-sittlichen Bewusstsein“ 
der neutestamentlichen Schriftsteller zu erfassen. — Schanz  verlangt 
Raum für die neuere, auf die religiöse Psychologie gegründete und 
das Gefühl- und Willensleben berücksichtigende katholische Apolo­
getik und polemisirt gegen das rein intellectualistische Verfahren. Er 
bemüht sich die Verträglichkeit seiner Desiderien mit der Constitution 
des vaticanischen Concils darzuthun und versäumt es nicht, auf die 
Erfolge Sabatier’s zu verweisen. — P a ra y re  setzt seine Unter­
suchung fort über die Eigenart der gegenwärtig in der katholischen 
Theologie gebräuchlichen Methode. Während er sie früher mit dem 
patristischen Verfahren verglich, stellt er sie jetzt dem scholastischen 
gegenüber, das namentlich darauf bedacht gewesen sei, die von den 
Vätern formulirten Glaubenssätze systematisch zu ordnen und mit den 
Mitteln der Philosophie zu beweisen. Dagegen bestehe die heute 
herrschende Methode, welche die positive genannt wird, „wesentlich 
darin die Geschichte der Dogmen im Lauf der Jahrhunderte historisch 
zu beobachten, um ihre unmittelbare Abkunft von göttlicher Unter­
weisung festzustellen und sie von jedem metaphysischen Zusatz zu 
befreien.“ — M ackin to sh  beleuchtet die Erkenntnisstheorie RitschPs 
und dessen Auffassung vom Verhältniss des Glaubens und Wissens, 
indem er zugleich die Anschauungen Kaftan’s und Hermann’s in Betracht 
zieht. Als berechtigt erscheint ihm zwar das Bestreben zwischen Re­
ligion und Theologie zu unterscheiden; im übrigen protestirt er gegen 
die Beschränkung des Elementes der notitia zu Gunsten der fiducia.
— Seil verlangt eine Geschichte der christlichen Religion im Sinne 
einer historischen Darstellung des „innersten persönlichen“ frommen 
„Empfindungslebens“ und der entsprechenden Vorstellungswelt und 
Handlungsweise. Als die Hauptbestandtheile einer derartigen Disciplin 
nennt er die „Genealogie“, die „Morphologie“ und die Beschreibung 
der „geschichtlichen Entwicklung.“ Er selbst deutet einen Lösungs­
versuch für wenigstens zwei der damit bezeichneten Aufgaben an, 
indem er die Ursprünge der monotheistischen Bewegung, die zum 
Christenthum hinleitet, bis auf die Zeit Moses zurückführt und die 
„morphologischen Gestalten“ des ältesten Christenthums, des Ka­
tholicismus, des Protestantismus, des Pietismus und des christlichen 
Humanismus kennzeichnet und vergleicht. — H ousset widmet den 
bekannten, auf den Betrieb der neutestamentlichen Wissenschaften be­
züglichen Vorschlägen Kriiger’s und Wrede’s eine im ganzen zu­
stimmende und etwaige Bedenken beschwichtigende Besprechung. — 
L a g ra n g e  beruft sich auf die Entstehungsgeschichte der Vulgata, 
um gegenüber der traditionellen Behandlung der Bibel einer wissen­
schaftlichen Auslegung das Wort zu reden. — Couture  spricht über 
die Bedeutung einer Geschichte der theologischen Literatur für den



540 E. W. M a y e r , Encyklopädie und Apologetik. [ 8

Laien wie für den Cleriker. — B erg er  rühmt den kirchengeschicht­
lichen Studien nach, dass sie in der Bescheidenheit, Duldsamkeit und 
Selbstlosigkeit üben, und erwartet, dass sie historischen Sinn und 
Geschmack und Liebe zur Kirche wecken. — N uelsen  bekämpft 
den Individualismus und verlangt Unterwerfung unter die Autorität 
Gottes. Dieser spricht zum Menschen als dem Subject des religiös­
sittlichen Lebens durch die Person Christi. Eben derselbe Gott ist 
es aber auch, der zu uns als denkenden und forschenden Wesen 
durch die Natur und Geschichte redet. Deshalb kann auf die Dauer 
kein Zwiespalt bestehen zwischen Glauben und Wissen. — Mocholl 
veröffentlicht seine in NkZ. erschienenen Aufsätze jetzt im Separat­
abdruck und in stark erweiterter Form. Er bekämpft den „Idealis­
mus“ in der Theologie und verficht in der Lehre von Gott, den 
Sacramenten, der Kirche den „Realismus“, d. h., die Geist und Leib, 
Inhalt und Form zugleich berücksichtigende Auffassung der Dinge. 
(Vgl. JB. XVIII). — Lober  warnt vor der einseitigen und aus- 
schiesslichen Benutzung einzelner isolirter Erkenntnissquellen, wie 
etwa die „Schöpfungswelt“ oder die „H. Schrift“ oder die „mündliche 
Verkündigung des Heils“ oder „die Philosophie“ u. s. w. — G erhart 
nimmt für die Episteln das gleiche Ansehen in Anspruch wie für die 
Evangelien, weil die Bedeutung beider darauf beruht, dass sie unter 
dem Einfluss des erhöhten Christus entstanden sind. — H offet 
wendet sich gegen die Aeusserungen Goyau’s über den deutschen 
Protestantismus und sieht in der bisherigen Entwicklung und gegen­
wärtigen Theologie des letzteren eine beruhigende Garantie für die 
Zukunft. — H e r tlin g  vertritt eine recht optimistische Auffassung 
von der Verträglichkeit des katholischen Princips mit der Selbst­
ständigkeit der Wissenschaft. (Vgl. die Besprechung von F. X. 
Kraus in DLZ. 1900, Nr. 1). — v. N ostitz  - B ien eck  wendet 
sich gegen Paulsen und die Forderung „absoluter Denkfreiheit 
und „schrankenloser Lehrfreiheit.“ — In einer Serie fesselnder 
Artikel erörtert H egler  Ursachen, Folgen und Bedeutung des 
Falles Schell sowie die Niederlage des Amerikanismus. — L in d s a y  
redet dem Mysticismus, der Verstandes- und Willensthätigkeit nicht 
nothwendig ausschliesse, das Wort. — Auf die mit inneren Wirren 
der engl. Kirche sich befassende Schrift Galton's und ähnliche 
kann hier nur im Vorübergehen hingewiesen werden. — L a n g e r - 
fe ld  plaidirt zu Gunsten der sogenannten „neutralen“ Schule. — 
L ip p s  will die Psychophysik als eine vollständige von der Psycho­
logie und Physik zu unterscheidende Wissenschaft betrieben se h e n .
— Zur Orientirung werthvoll ist die vom laufenden Jahrgang ab der 
Theologischen Rundschau beigegebene, von L u e k e n  verfasste Biblio­
graphie, die die wissenschaftlich theologische Literatur des In- und 
Auslandes vollständig, die erbauliche in ihren hervorragenderen Er­
scheinungen berücksichtigen will. — Hingewiesen sei endlich auf die 
von Burgersdijk und Niermans herausgegebene B iblio theca9 einen 
ungewöhnlich reichhaltigen Catalog, der als ein wichtiges bibliogra­



9] Apologetik. 541

phisches Mittel, vorzüglich durch die Register, auch bei den Lesern 
des JB. viel Interesse finden wird. Der Preis für das gut gebundene 
Exemplar ist lächerlich gering. (Notiz von Krüger). —

2. Apologetik.
Allin, T., Race and religion: Hellenistic theology, its place in Christian thought. 

174. Lo., Clarke. 1 sh. 6 d. — Anderson, M., the Buddha of Christendom. 
342. Lo., Hodder. 5 sh. — A n d resen , K .,  die Lehre von der Wieder­
geburt auf theistischer Grundlage. Ein Beitrag zur Erneuerung der christl. 
Religion. 2. Aufl. VIII, 198. Hamburg, Gräfe & Sillem. — A rd ig ö , R .,  
la dottrina spenceriana dell’inconoscibile. 139. Rom, Capaccini. — Baewer,
D. J., the church in the twentieth Century (Indep. Apr.) — Baltus, N., le 
christianisme sans dogmes (RBd. 16, 563—575). — Barbier, E., la throne evo- 
lutive en face du dogme catholique et de ses formules. 33. Ar ras, Sueur 
& Charruey. — Barre, De la, l’ordre de la nature et le miracle. Faits sur- 
naturels et forces naturelles chimiques, psychiques, physiques. 63. P., Bloud et 
Barral. — Barrows, J. H., the abiding realities of religion (BS., jul., 543-560).
— Battershdll, W. W., Interpretations of life and religion. 282. Lo., Allen- 
son. 5 sh. — B eck , G., der Urmensch. Kritische Studie. 62. Ba., Geering. 
M l .  — Bellord, «7., Meditations on Christian dogma. XL, 732. St. Louis, 
Herder. $ 2,50. — B en d er , W ., Mythologie und Metaphysik. Die Ent­
stehung der Weltanschauungen im griech. Alterthum. III, 288. St., From- 
mann. Jl/l 4. — Berger, A. E., sind Humanismus und Protestantismus Gegen­
sätze ? Vortrag. 36. L., Buchh. d. ev. Bundes. M  —,10. — B ertlin g , zehn 
Fragen üb. d. Wahrh. des christl. Glaubens. II, 156. L., Hinrichs. M  2. — 
Bertrand, C. M., le Livre de Dieu, de sa puissance et de l’humanitö par la di- 
vinitö meine. 95. Saint-Malo, Imprim. du Comm. — Beyschlag, W., die 
neueste Zurechtlegung der Auferstehungsberichte (StKr. 72, 507—539). — 
Bixby, J. T ., the scientific and Christian view of illness (NW. 8, 471—484).
— Blake, S. L., the place of a miracle (BS. 56, 12—25). — Blöhbaum, E., 
Christus redivivus, d. i,, Wie der Stifter unserer Relig. sein religiöses System 
dem heutgeistigen Entwicklungsstände der gebildeten Welt entsprechend dar­
stellen würde. Zugleich ein Nachweis des völligen Gegensatzes zwischen 
dem Lehrsysteme der Orthodoxie und demjenigen Jesu und seiner Apostel. 
I. Die Voraussetzungen aller Wissenschaft. XI, 209. B., Schwetschke. M  3.
— Bois, H., le surnaturel. Suite et fin (RThQR. Heft 1, 66—116; Heft 2, 
188—248). — Bolliger, Geizer und die Zukunft unseres Christenglaubens 
(PrM. 3,489—494). — B o llig er , A .,  der Weg zu Gott für unser Geschlecht. 
Ein Stück Erfahrungstheologie. VII, 67. Frauenfeld, Huber. 1,50. — 
B o n h o ff, C., der moderne Mensch und die Religion (PrM. 3, 381—396). — 
Bornhäuser, K., das Recht des Bekenntnisses zur Auferstehung d. Fleisches. 
67. Diss., Greifswald. — Boulay, N., Involution et le dogme. 20. P., Sueur- 
Charruey. — Bourchany, J. M., le Bouddha d’apres sa legende et le I£sus 
des „Evangiles" (UC. 30 [nicht 20], 335 358). — Bremond, H., la vision 
intuitive de Dieu I (Rev. cf. sc. ecc., aout, 136—148). — Brooks, P., Influence 
of Jesus on the social, emotional and intellectual life of man. 192. Man­
chester, Robinson. 2 sh. 6 d. — Bruining, P., het christendom en de sociale 
kwestie. XII, 66. Haarlem, Theenk Willink. fr. 0,75. — B r ü n in g ,  der 
bibl. Schöpfungsbericht im Lichte der Naturwissenschaft (BG. 35, 62—77). — 
Budde, E., die Beweise für das Dasein Gottes von Anselm von Canterbury 
bis zu Renatus Descartes. Diss. 86. Erlangen. — Busse, L ., Leib und 
Seele (ZPhKr. 114, 1—26). — Caird, E., St. Anselms argument for the being 
of God (JThSt. 1, 23—39). — Caird, J., Fundamental ideaB of Christianity. 
2 vol., 682. Lo., Maclehose. 12 sh.— Calderoni, il positivismo, l’evoluzionismo 
e il materialismo e la critica. 148. Roma, Descläe, Lefebure & Co. L. 1,75. — 
Callow, C., History of origin and development of creeds. 248, Lo., Stock.
5 sh. — Carus, P., Immorality as a philosophic principle. A study of the



542 E. W. M a y e r , Encyclopädie und Apologetik. [10

phil. of F. Nietzsche (Monist. 9, 572—616). — C ham berla in , H . S t., die 
Grundlagen des 19. Jhrh s. 1031. M., Bruckmann. In 2 Bde. geb. M  24. — 
(Jhenes, M. Des, l’idde de Dieu et le materialisme. 51. P.> Dupont. —
Chollet, A., Quelques considärations sur une conception moniste de l ’univers. 
(Rev. des scienc. eccl., juil., 28—42). — Chose, C. H., the immateriality of 
soul and God (Monist. 9, 282—291). — Un chretien libere, le Christianisme ä 
la lumiöre de la vdrite. 144. Sceaux, libr. röpubl. fr. 2. — Claassen, J . ,  
die Sterne und die Erde in Natur, Geist und Leben. VI, 211. Gü., Bertels­
mann. M  2,20. — Clarke, N. N., what shall we think of christianity ? 158.
Lo., Clark. 2 sh. 6 d. — C ossm ann, Elemente der empirischen Teleologie. 
132. St., Zimmer. ■— Coustant, H., Etüde philosophique. Le Christ, le 
christianisme et la religion de l’avenir. 411. P., Soc. d’öd. lit. — Cook, E. 
W., the origin of sin and its relations to God and the universe. II, 387. 
N.Y., Funk & Wagnalls Co. — Corus, P., God (Monist, oct., 106—130). —
Crane, F., the religion of to morrow. VIII, 367. Chi., Stone. $ 1,50. —
Crem er, R .,  doel en plan in natur en geschiedenis (GV. 33, 351—382). — 
Crothers, S., History a teacher of liberal religion (NW. 8, 215—228). — 
Curtm, J., Creation myths of primitive Amerika in relation to religious history 
and mental development of mankind. 572. Lo., Williams & Norgate. 10 sh. 
6 d. — Daubanton, F. E., het voortbestaan van het menschelijk gesiecht. V. 
(ThSt. 17, 1—19. 89—113. 157—184). — Deppe, B., der bibl. Schöpfungs­
bericht und die Naturwissenschaft (Nat. u. Offenb. Heft 7, 417—428; Heft 8, 
489—499). — Diclio, Ch., d. sittl. Gottesbeweis. XVIII, 230. Wü., Goebel. 
Mi 2,30. — Dodd, F. J., Miracles; were they or were they not performed by 
Jesus? A question of fact not of Science or theology. 207. Cincinatti, Curts
& Jennings. $ 1. — Dodel, A., Moses eller Darwin? Et skolespargsmaal. 
Autor, oversaet of A. Paulson. II, 206. Bergen, Paulson. 2 kr. 50 öre. — 
Dresser, J. A., the true history of mental Science. The facts concerning 
the discovery of mental healing. II, 63. Bo., Ellis. $ —,25. — Dugas, la 
dissolution et la Conservation de la foi (RPh., mai, 528—532). — Duperrut,
F., Qu’est-ce que la Bible? 20. P., Fischbacher. — Dyke, H. van, the
gospel of a world of sin: a companion volume to „the gospel öf an age of 
doubt“. IX, 192. N.Y., Macmillan. $ 1,25. — Ewald, P., wer war Jesus? 
Ein Vortrag. 36. L., Deichert. M  —,60. — Festugiere, P., Kant et le Pro­
bleme religieux (Ann. d. phil. ehr., juin, 267—284). — Fiske, J., through 
nature to God. XV, 194. Bo., Houghton, Mifflin & Co. $ 1. — Flügel, 0., 
Kant und der Protestantismus (ZPhP. Heft 6, 433—469). — F oerster, E ., 
das Christenthum der Zeitgenossen (ZThK. 9, 1—96). — F o g a zza ro , A ., 
Ascensioni umane. 288. Mailand, Baldini. L. 3. — Fonsegrive, G. L , le 
catholicisme et la religion de l’esprit, 63. P., Bloud & Barral. — Fornerod, 
A., Päche et Evolution (RThPh. 32, 48—73). — F ra ser , A . C., Philosophy 
of Theism. 2 ed. 331. Lo., Blackwood. — F reybe, A .,  die wilde Jagd 
des Abfalls und das Pseudo-Evangelium des modernen Zeitgeistes in Goethe’s 
Fausttragödie (BG. 35, 49—62. 113—123. 153—163. 182—195). — Frobenius, 
L., Ideen üb. d. Entwicklung d. primitiven Weltanschauung (AR. 2, 64—85).
— Fuchs, Religion und Christenthum, die Kirche und ihre Diener bei Shake­
speare (Allg. cons. Monatschr., Mai, 477—490). — Fimclce, O., der Christus 
der Phantasie u. d. bibl. Christus. Vortrag. 27. Altenburg, Geibel. Jlil 3,50.
■— F ü rer, C. E .,  der Process wider Jesum in den wechselnden Phasen 
seines Verlaufs (BG. 35, 89—113). — G ardner, P ., Exploratio evangelica. 
A brief examination of the basis and origin of Christian belief. X, 521. Lo., 
Black. — Genung, G. F., Personality from the monistic point of view (AJTh.
3, 473—498). — G eyser, J .,  das philos. Gottesproblem in seinen wichtigsten 
Auffassungen. VIII, 291. Bonn, Hanstein. M  3,80. — Gittee, A., les le­
gendes du deluge devant l’ethnographie et l’histoire (Rev. d. Belg nov., 250 
—265; döc., 350—362). — Glebe, eine Bilanz der deutsch-evang. Kirche am 
Ende des Jhrh.s (DEB1. 24, 636—647). — Goebel, S ., Johannes d. Täufer, 
Dichtung und Wahrheit (BG. 35, 165—182). — Goebel, H. u. Antrim, E.,



Fr. Nietzsche’s Uebermensch (Monist, jul., 563—571). — Goix, A., le sur- 
naturel et la Science; le miracle III (Ann. d. phil. ehr. avr., 79—99, juil., 
414—439). — Gorecki, K., Ursachen und Folgen der Sintfluth. 15. Progr. 
Stanislan. — Grandmaison, L. de, la religion et l’egoisme. Etüde sur F. 
Nietzsche (Etud. publ. p. 1. Comp, de Jds. 20 dec. 798—817). — Grasserie, 
R. d. l., des religions examinäes au point de vue sociologique. 400. P., 
Giard & Briere. — Gray, W. R., old creeds and new beliefs. 316. Lo., 
Blackwood & Sons. 5 sh. — Gray, A. H., Aspects of protestantism. 158. 
Lo., Hodder. 1 sh. 6 d. — Greene, W. B .,  the metaphysics of Christian 
apologetics (PrRR. 10, 25—57. 237—266). — G regory, D. S., Herbert 
Spencer, „our great philosopher“ versus the known God (PrRR. 10, 98—119. 
267—284. 413—440). — Grimard, E., une echappee sur 1’infini. Vivre; mourir; 
revivre. 418. P., Leymarie. fr. 3,50. — G rim m , E ., das Problem Friedr. 
Nietzsche’s. 264. B., Schwetschke. — Erstes Jahrbüchlein der G ustav- 
G logau-G esellschafl. 35. Zu haben bei der Geschäftsstelle der Glogau- 
Gesellschaft, Past. La Roche in Derwitz bei Gr.-Kreuz (Mark). — G utber­
iet, C., der Kampf um die Seele. Vorträge üb. die brennenden Fragen der 
modernen Psychologie. VII, 501. Mz., Kirchheim. M  7,50. — H aeckel, 
E .,  die Welträthsel. Gemeinverständl. Studien üb. monistische Philosophie. 
VIII, 473. Bonn, Strauss. — Hardwicke, W. W., Evolution of man; his 
religious systems and social customs. 316. Lo., Watts. 5 sh. — Hardy, E t. 
Glaube und Brauch od. Brauch und Glaube (AR. 2, 177—181). — Harnack, 
Ad., Thoughts on the present position of ProteBtantism. transl. with the 
author’s sanction by T. B. Saunders. 64. N.Y., Macmillian. $ 1. — H a r t,  
J . ,  im Kampf um eine Weltanschauung. Zukunftsland. 1. Bd.: Der neue 
Gott. Ein Ausblick auf das kommende Jhrh. Mit Kopfleisten von W. Caspari.
VII, 350. Flor. & L., Diederichs. Mi 5. — H a r tm a n n , E . v ., Geschichte 
der Metaphysik. 1. Theil. XIV, 588. L., Haacke. M  12. — H a u g , K ., 
die Frömmigkeit des Menschengeschlechts im Lichte des Christenthums. VII, 
336. L., Deichert. M  4,50. — Heinrich, J. B., kosmolog. Gottesbeweis u. 
Kant’s Kritik d. r. V. 31. Mz., Prickarts. — Hitler, H. C., Heresies; or 
agnostic theism, ethics, sociology and metaphysics. Vol. I. 352. Lo., Richards. 
5 sh. — Hills, N. D., the influence of Jesus Christ in civilisation (BS. 56, 
327—340). — Hoedemaker, P. J., het ziele leven in verband met de heden- 
daagsche theosophy. 207. A., Egeling. Fl. 1,75. — Hoffmann, A„ Vernunft 
und Offenbarung (ZThK. 9, 273—315). — Holler, P., Missionsapologetik, eine 
neue Wissenschaft (BG. 35, 314—318). — H o ltzm a n n , H ., über Begriff 
und Inhalt der rel. Erfahrung (PrM. 3, 217—225. 270—285). — Horine, J. 
W., Christianity and Anti-Christianity (LChR. Heft 1, 85—93). — Hutton, F. W., 
Darwinism and Lamarckism, old an new. IX, 226. N.Y., Putnams. $ 1. — Hyslop, 
J .A ., Immortality and psychical research (NW. 8,255—272). — Ingram, S. W., 
Our empty churches: cause and remedy. Lo., Houlston. 2 sh. 6 d. — Ingram,
A. F. W., Banners of the Christian Faith. 222. Lo., Gardner. 3 sh. 6 d. — 
J a m e s , TV., der Wille zum Glauben u. a. populär-philosophische Essays. 
Uebersetzung von Th. Lorenz. Mit einem Geleitswort von Fr. Paulsen. XX, 
196. St., Frommann. M S . — Jeru sa lem , W ., Einleitung in die Philo­
sophie. VIII, 189. W. u. L. Mi S. — Jones, E., Ascent through Christ: 
study of doctrine of redemption in the light of theory of evolution. 498. 
Lo., Bowden. 7 sh. 6 d. K essler , E ., über Offenbarung und Wunder.
III, 94. Gö., Vandenhoeck & Ruprecht. M  2,40. — K in g , J .  M ., the 
fatherhood of God viewed m the light of Christs personal teachings on the 
subject (PrRR 10, 589—598). — K öliler, H .,  socialistische Irrlehren von 
der Entstehung des Christenthums und ihre Widerlegung. IV, 272. L.,
Hinrichs. Mi 4,40. — K o r ff ,  zur Auferstehung Jesu Christi (BG. 35, 125 
bis 153). — Laberthonniere, les idäes et les hommes: la vie de l’esprit et le 
catholicisme (Ann. d. phil. ehr., juin, 333—338.) — L a la n d e , A ., la disso- 
lution opposäe ä Involution dans les sciences physiques et moraleB. 492. P., 
Alcan. — Largent, A , l’apolog^tique dans les oraisons fun^bres de Bossuet

11] Apologetik. 543



544 E. W. M a y e h , Encyclopädie und Apologetik. [ 1 2

(Ann. d. phil. ehr., juil, 386—401). — Leadbeater, G. W-, Christian Creed: 
its origin and signification. 110. Lo., Theosoph. Pub. Soc. 1 sh. — Lebius, 
M., die Religion der Zukunft u. d. Kern aller Religionen. 62. Bamberg, 
Handelsdruckerei. M  —,50. — Leenhardt, F., l’Evolution (RThQR. Heft 6, 
573—603). — Lern, M. H., God (ThT. 33, 385—403). — Lescoeurs, L., ceux 
qui ne croient pas au miracle (Ann. d. phil. ehret.. d£c.. 281—312). — Lieb- 
m a n n , O., Gedanken und Thatsachen. Philosoph. Abhandlungen, Apho­
rismen und Studien. X, 470. Strassburg, Trübner. M> 9. — Lindsay, J-, 
Christianity and idealism (BS. 56, 61—77). — IA p siu s , F . R .,  die Vor­
fragen der systemat. Theologie. Mit besonderer Rücksicht auf die Philosophie 
W. Wundt’s krit. untersucht. VII, 119. Fr., Mohr. M  2. — Lloyd, A. H., Evo­
lution evolved (Monist, jan., 197—218). — L o o fs , F ., die Schöpfungs­
geschichte, der Sündenfall und der Thurmbau zu Babel in drei im aJjadem. 
Gottesdienst zu Halle gehaltenen Predigten behandelt. 42. (HChrW. No. 39). 
Fr., Mohr. M  —,75. — D ers., has the gospel of the reformation become 
antiquated? (AJTh. 3, 433—472). — D ers., offener Brief an den Herrn 
Prof. Dr. Ernst Haeckel in Jena (ChrW. 13, 1067—1072). — L o tz , I t .,  
die Philos. und der Zweck des Lebens. III, 73. Athen, Barth & v. Hirst. 
Ai) 1,20. — L u c iu s , E ., die apologet. Bedeutung der christl. Liebesthätig- 
keit für die Gegenwart. Vortrag, gehalten auf dem 30. Congress für Innere 
Mission. 12. Strassburg i. E., Evang. Gesellschaft. — L u to s la iv sk i, W ., 
Seelenmacht. Abriss einer zeitgemässen Weltanschauung. XVI, 301. L.,
Engelmann. M  9. — Lyttleton, A. T., the place of miracles in religion. 154. 
N.Y., Scribner’s sons. $ 2. — M aeterlinck , M ., Weisheit und Schicksal. 
Uebers. von F. v. Oppeln-Bronikowski. 231. L ., Diederichs. M  4,50. — 
Marcus, E., die exacte Aufdeckung des Fundaments der Sittlichkeit und 
Religion und die Construction der Welt aus den Elementen des Kant. XXXI, 
240 u. 161. L., Haacke. M  8. — Mauroy, V., le pur esprit ou le Menta- 
lisme absolu et relatif. P., Bibi. art. et lit. — Mc Cabe, J., Religion of the 
twentieth Century. 102, Lo., Watts. 1 sh. — Mees, de mechanische verklaring 
der levensverschijnselen. 115. ’s Gravenh., Nijhoff. Fl. 1,25. — Menegoz, E., 
du rapport entre l’histoire sainte et la foi religieuse (RChr., Heft 2, 81—̂104).
— Michaud, E., la nouvelle apolog^tique dana l’Eglise Romaine (RITh. 7,
511—536). — M inton , H . C., Christianity and the cosmic philosophy (PrRR. 
10, 1—24). — M öhr, G., christl. Weltanschauung auf bibl. Grunde. IV, 206. 
Ulm, Kerler. M  2,50. — Möller, J ., was hast Du an Deiner Kirche? Nach 
einem Vortrage. 32. Gü., Bertelsmann. M  —,30. — Moral und Leben, 
Beitrag zur Religions- und Sittenlehre von einem Nichttheologen. 60. B., 
Deubner. Jl/l —,80. — Müller, A., das Wirkliche in der Welt. Religions­
philos. Skizzen. IV, 282. Go., Perthes. M  3,60. — Ders., Protestantismus 
und deutsches Volksthum. Vortrag. 38. Gü., Bertelsmann. M  —,60. — 
M üller, F. M ., das Pferdebürla. Tagesfragen. 267. B., Paetel. — Muth, 
J. F. S., der Kampf des heidn. Philos. Celsus gegen das Christenthum. Eine 
apolog.-patrist. Abhandlung. Mz., Kirchheim. M> 3,50. — Naumann, 0., F. 
Nietzscbe’s antichristl. Philos. (NkZ. 10, 582—602. 670—686). — Newbolt, W. 
C. E., Religion. 308. Lo., Longmans. 5 sh. — Newton, R. H., Christian Science: 
the truths of spiritual healing and their contributions to the growth of ortho- 
doxy. IX, 78. N.Y., Putnam’s sons. $ —,25. — Nichols, J. IS., Evangelical 
belief: prize essay on present conflict between evangelicalism and sacerdota- 
lism. 384. Lo., Rel, Tract. Soc. 6 sh. — Nielsen, M., zur Religion. Ein 
Wort zur Verständigung an die Gebildeten unter ihren Verehrern und Ver­
ächtern. 42. Hamburg, Digel, M  1,50. — O ehninger, F ., Christenthum 
u. moderne Weltanschauung. Studien und Kritiken. III, 127. Gü., Bertels­
mann. M  1,60. — O pitz, H . G., Grundriss einer Seinswissenschaft. 1. Bd. 
Erscheinungslehre. 2. Abth. Willenslehre. XXII, 299.̂  L., Haacke. M  7.
— Otley, H. B., Christ in the City, elements of the religion in common life. 
168. Lo., Gardner. 2 sh. 6 d. — Otten, A., das Reich des Geistes und des 
Stoffes. VIII, 100. W., Mayer & Co. M  2,20. — Otto, A .,  Hemmungen 
des Christenthums. Gegner und Orthodoxieen. 1. Heft, XI, 109. 2. Heft,



1 3 ] Apologetik. 5 4 5

VIT, 123. Schwetschke. — Palmer, F ., is nature Christian? (NW. 8, 714 bis 
721). — P ape, G., Lotze’s rel. Weltanschauung. 94. B., Skopnik. M  1,50.
— P aulsen , F ., Kant, der Philosoph des Protestantismus. 40. Fr., Mohr. 
j ^ _ ?60. — Petavel-Ollif, E ., Darwin et Jesus-Christ, etude sur l’̂ volutionisme 
chr^tien (RChr., Heft 2, 105—121). — Petronievics, B., Principien der Er- 
kenntnisslehre. Prolegomena zur absol. Methaphysik. VI, 134. B., Hofmann. 
M  3,50. — P fen n ig sd o rf, E ., Christus im modernen Geistesleben. Christi. 
Einführung in die Geisteswelt der Gegenwart. XIV, 265. Dessau, Buchh. d. 
ev. Vereinhauses. M  3,50. — P fis te r , O., modernes Antichristenthum, anti­
modernes Christenthum u. d. Evangelium Jesu (ZSchw. 16, 97—116. 174—186. 
193—202). — Prel, C. du, der Tod, das Jenseits, das Leben im Jenseits. 119. 
M., Mühlthaler. M  2,70. — Quackenbos, J. D., Enemies and evidences of 
christianity: thoughts and questions of the hour. II, 355. N.Y., Eaton & 
Mains. $ 1,50. — R a g a z , L .,  zur Philosophie des Glaubens (PrM. 3, 261
—270. 300—318). — Bankin, J. E., the influence of the Bible upon the 
human intellect. (BS., jul., 415—439). — R a tzen h o fe r , G., der posit. Monis­
mus u. das einheitl. Princip aller Erscheinungen. XII, 157. L., Brockhaus. 
M  4. — Beinhardt, L., kennt die Bibel das Jenseits? und woher stammt der 
Glaube an die Unsterblichkeit der Seele, an Hölle, Fegfeuer (Zwischenzustand) 
und Himmel? IV, 184. M., Reinhardt. M  2,50. — R ein h e , <J., die Welt 
als That. Umrisse einer Weltansicht auf naturwissenschaftl. Grundl. IV, 483.
B., Paetel. M  10. — Bemus, T., Christus od. Mohammed, wer soll siegen? 
111. B., Akad. Buclih. M  2. — R enouvier, Ch. u. P r a t, L .,  la nouvelle 
Monadologie. 546. P., Colin. — Bishell, G. W., the foundation of the 
Christian faith. XVIII, 616. N.Y., Eaton & Mains. $ 3,50. ■— R itsch l, O., 
Nietzsche’s Welt- und Lebensanschauung in ihrer Entstehung u. Entwicklung. 
I, 107. Fr., Mohr. — R o b ertson , J .  M ., a short history of freethought 
ancient and modern. XV, 447. Lo., Sonnenschein. 7 sh. 6 d. — R o m a n es ,
G. jr., Gedanken üb. Religion. Die rel. Entwickl. eines Naturforschers vom 
Atheismus z. Christenthum. Uebers. von E. Dennert. IV, 162. Gö., Vanden­
hoeck & Ruprecht. Jllt 2,60. — Sabatier, A., Religion and modern culture 
(NW. 8, 91—100). — Sach, J .,  monist. Gottes- und Weltanschauung. Ver­
such einer idealen Begründung des Monismus auf dem Boden der Wirklich­
keit. VIII. 278. L., Engelmann. M  5. — Sam tleben , G., die Gewissheit 
der Auferstehung Jesu (BG. 35, 265—278).— D ers., zwei Wege vom Wissen 
zur Religion zurück (BG. 35, 77—87). — Saunders, T. B., the quest of faith: 
being notes on the current philosophy of religion. VI, 191. N.Y., Macmillan. 
$ 2,50. — Schelltvien, R .,  Wille u. Erkenntniss. Philos. Essays. 122. 
Hamburg, Janssen. — Scherer, C. Chr., der biolog.-psycholog. Gottesbeweis 
bei H. S. Reimarus. Eine philos.-geschichtl. Studie. 22. Wu., Göbel. M  —,50.
— S ch m id t, die inductive apolog. Methode Goethes (BG. 35, 396—400). — 
Schraml, J., das Princip der modernen Anschauung und die Anschauung im 
Religionsunterrichte. Eine apolog.-method. Studie. 143. R., Habbel. M  1,50.
— Schw eig er, L . ,  Philosophie der Geschichte, Völkerpsychologie u. Socio- 
logie in ihren gegenseitigen Beziehungen. 78. Bern, Sturzenegger, jlilj 1,50.
— Seeberg, M., warum glauben wir an Christus? (KM. 18, 323—340). — Seiss, 
J. A., Questions concerning miracles (LChR., apr., 185—193). — Selbome, B., 
Earl of, a defence of the Church of England against disestablishment. 418. 
Lo., Macmillan. 2 sh. 6 d. — Seil, K .,  Goethe’s Stellung zu Religion und 
Christenthum. Vortrag mit Erläuterungen. IV, 104. Fr., Mohr. M  1,80. — 
Simon, O. J., the unity of the religious idea (Fortnightly Rev., apr., 666—679). — 
Smith, O. H. P , Evolution and consciousness (Monist., jan., 219—239). — 
Snider, D. J., the will and its world; psychical and ethical. 575. St. Louis, 
Sigma, publ. Comp. $ 2. — Societe de la Haye pour la döfense de la religion 
chretienne. Programme de 1899 (RThPh. 32, 539—564). — Souben, B. P. J., 
l’Esthetique du dogme chrätien. 348. P., Lethielleux. 1898. fr. 3,50. — 
Staat, der neue; genauer: die neue Kirche und der neue Staat; oder: Staat 
und Kirche, und was damit zusammenhängt auf der nächst höheren Stufe der 
Civilisation. Von der Zinne der Zeit. Brsch., Sattler. M  4,50. — Starbuck,



E. D., Psychology of religion: empirical study of growth of religious con- 
sciousness. 464. Lo., Black. 6 sh. — Stein, E., können wir angesichts der 
modernen Geistesbildung mit gutem Gewissen d. Standpunct d. bibl. Christen- 
thums vertreten? Vortrag. 19. Düsseldorf, Schaffnit. M  —,20. — Stein ­
m a n n , T h ., der Primat der Religion im menschl. Geistesleben (Bericht d. 
theol. Seminars d. Brüdergemeinde in Gnadenfeld.) VIII, 120. L., Jansa. 
dH 1,50. — S ten tzel, A ., Weltschöpfung, Sintfluth und Gott. Die Ueber- 
lieferungen auf Grund der Naturwissenschaft. Mit 3 Tafeln. VII, 183. L., 
Dieter. M  4,50. — Steude, E . G., der Beweis f. d. Wahrheit d. Christen­
thums. Ein Beitrag zur Apologetik. VIII, 148. Aus Beitr. z. Förderung 
christl. Theol. 3. Heft 5. Gü., Bertelsmann. — D ers., zu Tyndalls Frag­
menten aus den Naturwissenschaften (BG. 35, 441—455). — D ers., der An- 
stoss des Wunders (ebd. 195—210). — D ers., die neueste Kundgebung 
Haeckel’s (ebd. 15—32). — D ers., zu Korff’s Auferstehungshypothese (ebd. 
213—229). — Stimson, A. H., the apostles creed in the light of modern 
discussion. XII, 362. Bo., Pilgrim Press. $ 1,50. — S tr ä h l- Im h o f,  eine 
Stufe höher. VII, 289. Aarau, Wirz. M  4,50. — S tra tto n , G. M ., the 
psychological evidence for Theism. (NW. 8, 326—343). — Straub, J., Kant 
und die natürl. Gotteserkenntniss (Phil. Jahrb. Bd. XII, Heft 3, 261—270). — 
Strong, A. H., great poets and their Theology. 550. Lo., Bapt. Tract & 
Book Soc. 7 sh. 6 d. — Strong, D. M., Metaphysic of Christianity and 
Buddhism: a symphony. 144. Lo., Watts. 2 sh. 6 d. — Surbled, les fron- 
tiöres du sur-naturel (Scienc. cath. aoüt, 869—781). — Svorci/c, C., übersichtl. 
Darstellung und Prüfung der philos. Beweise für die Geistigkeit und die Un­
sterblichkeit der menschl. Seele (Phil. Jahrb. Heft 2, 148—167). — Tait, J., 
Christianity without the conscience. V, 208. Montreal, Drysdale. — T a m m ,
H . C., das Wesen des evangel. Glaubens. 195. B., Schwetschke. M  3. — 
Thury, M., la preuve cosmologique de l’existence de Dieu (RChr., juin, 422 
—425.) — Tienes, A .,  Nietzsche’s Stellung zu den Grundfragen der Ethik 
genetisch dargestellt. Berner Studien z. Philos. und ihrer Gesch. Bd. XVII. 
50. Bern, Sturzenegger. — T raub , zur Kritik der materialist. Geschichts­
auffassung (ZThK. 9, 357—420). — Tsch itscherin , JB., philos. Forschungen. 
Aus dem Russischen übersetzt. X, 536. Heidelberg, Petters. Jl/l 8. — Voigt,
G., Christenthum u. Bildung. 29. L., Dürr. M  —,60. — V o lkm a n n , F ., 
Schiller’s Philosophie. 31. B., Rüte. — Walker, W. L., the spirit and the 
incarnation in the light of the scripture science and practical need. 380. 
N.Y., Scribner’s sons. $ 3,50. — W ard , J .,  Naturalism and agnosticism. 
2 v. XVIII, 302 u. XIII, 291. Lo., Black, sh. 18. — Ward, W., Catholic 
apologetics: a reply (NC. 955—961). — Weber, L., Positivisme et rationa- 
lisme (Rev. d. Metaph. et de morale, Heft 4, 426—445). — W eener, J .,  
Schepping en Voorzienigheid. VII, 144. U., Huffel. — W ellisch, S., das 
Alter d. Welt. Auf mechan.-astronom. Grundlage. 80. W., Hartleben. M  2.
— W erner, O., die Menschheit. Gedanken über religiöse, culturelle und 
ethische Entwicklung. 260. L., Haberland. M  3,50. — Wicksteed, P. H., 
Religion of time and religion of eternity: study of certain relations between 
mediaeval and modern thought. 108. Lo., Green. 1 sh. — Wilson, S. L., 
Theology of modern literature. 466. Lo., Clark. 7 sh. 6 d. — Witt-Hyde, 
W , de, the reorganisation of the faith (NW. 8, 43—55). — Wittmer, G., 
Beiträge zur Weltanschauung auf Grund der Kant-Schopenhauerschen Philos. 
(Bayr. Bl., Heft 2—7). — W obberm in, G., zwei akadem. Vorlesungen üb. 
Grundprobleme der systemat. Theologie. I. Der Wahrheitsbeweis f. d. christl. 
Religion. II. Aufgabe und Methode der evang. Dogmatik. 43. B., Dunker. 
M  1. — W olff, G., Beiträge zur Kritik der Darwinschen Lehre. V, 71. 
L., Georgi. M 2. — Z ehnder, L . ,  die Entstehung des Lebens. VIII, 256. 
Fr., Mohr. M> 6. — Ziegler, Th., die geistigen und socialen Strömungen des 
19. Jahrh.s VII, 714. B., Bondi. M  10. — Ziegler, Th ., Glauben und 
Wissen. 31. Strassburg, Heitz. M  —,80. — Ziemssen, 0., diê  Bibel in der 
Geschichte. Beiträge zur Bibelfrage und zu einer Geschichtsphilosophie vom 
Mittelpuncte der bibl. Anschauung. XI, 120. Go., Thienemann. </l/l 2,40.

546 E. W. M a y e r , Encyclopädie und Apologetik. [14



15] Apologetik. 547

Das nach M om anes  benannte Buch setzt sich, abgesehen von 
den Vorbemerkungen des Uebersetzers und Herausgebers, aus drei 
Theilen zusammen, die zumeist unveröffentlichte Aufzeichnungen des 
berühmten Naturforschers enthalten und dessen Wandlungen in der 
Beurtheilung von Religion und Christenthum veranschaulichen. 
Aeussert sich der erste Abschnitt durchaus kritisch und ablehnend, 
der zweite schon erheblich vorsichtiger, so bietet der dritte die Bruch­
stücke einer Apologetik dar, deren Nerv wohl der Hinweis auf die 
Möglichkeit einer moralischen und geistlichen (spiritual) Erkenntniss 
neben der naturwissenschaftlichen ist. Vergleiche den folgenden 
Abschnitt. — Z ieg le r , dessen Beschreibung der geistigen Ent­
wicklung im 19. Jahrhundert nicht unerwähnt bleiben darf, be­
spricht in einer akademischen Rede das Verhältniss von Glauben 
und Wissen. Wenngleich beide verschiedenen Ursprunges sind, 
so lassen sich fortwährende Conflicte doch nicht vermeiden. Auf­
gabe der Religionsphilosophie ist es, nicht diese zu lösen oder zu 
verhüten, wohl aber zu erklären und eben damit zu mildern. — 
H o ltzm a n n  beschäftigt sich mit Art und Wesen der relig. Erfah­
rung, die er zunächst nicht als specifisch christl., sondern als allgemein 
menschliche in’s Auge fasst. Dieselbe wird gefunden einerseits in Ge­
fühlen der Endlichkeit und Abhängigkeit, anderseits in zur Dankbar­
keit anregenden Gefühlen der Lebensförderung, welche beide auf 
eine über die „Vielheit der innerweltlich wirkenden Ursachen“ hinaus­
liegende Einheit zurückweisen. Auf höherer Stufe stellen sich dann 
dieselben Gefühle als solche der sittlichen Noth und Erhebung dar. 
Der geistvolle und inhaltreiche Aufsatz setzt sich in Kürze auch mit 
ändern Theorieen auseinander. — W. JB. Greene bringt seine 
Abhandlung zum Abschluss, die sich die Aufgabe stellt, die für die 
christliche Apologetik unentbehrlichen metaphysichen Wahrheiten dar­
zulegen und zu begründen. Diesmal hat er es speciell mit der 
philosophischen Lehre von der Unsterblichkeit und von der Existenz 
eines persönlichen, sich selbst offenbarenden Uebernatürlichen zu 
thun. (Vgl. JB. XVIII). — W öbbermin  will in der ersten seiner 
beiden Vorlesungen einen Beweis liefern für die Wahrheit des 
Christenthums. Er führt aus, dass wir in uns ein sittlich-religiöses 
Bewusstsein vorfinden, das auf eine Autorität über uns hindeutet. Eine 
solche zeigt uns die Geschichte in der Person Jesu, wie sie „in den 
Berichten, dem Zeugniss der Jünger und Apostel“ sich darstellt. — 
JBolliger erhebt in den lebhaftesten Tönen Protest dagegen, dass 
der Prediger seine Aussagen bloss auf die Bibel oder die Person 
Jesu gründen solle und nur auf einen Glauben, nicht auch eine Er­
kenntniss hinzuwirken habe. Im Gegensatz dazu verlangt er, dass 
für die Wahrheit der christlichen Verkündigung der wissenschaftliche 
Beweis geliefert werde. Aus dem Umstand, dass die einzelnen end­
lichen Erscheinungen in Wechselwirkung stehen, folgert er nachdem 
Vorgang Lotze’s die Existenz des Schöpfers und Erhalters. Aus der 
Thatsache, dass der Mensch und daher auch wohl die anderen Dinge



548 E. W. M a y e k , Encyclopädie und Apologetik. [16

ihrer Substanz nach geistige Wesen sind, schliesst er auf die Per­
sönlichkeit, aus den Spuren der allmählich zur Herrschaft gelangenden 
Liebe in der Welt auf die Güte Gottes. Er versäumt nicht die 
letztere gegen die mancherlei dem irdischen Uebel entnommenen 
Einwände sicher zu stellen. Zu der so gewonnenen Einsicht muss dann 
natürlich nachträglich noch der Glaube hinzukommen als die völlige 
Hingabe des Herzens an den erkannten Gott. In einem letzten Ab­
schnitt bemüht sich der Vf. zu zeigen, dass seine Auffassung des 
Verhältnisses von cognitio und fides, dass seine ganze Lehre über­
haupt ihrem Inhalt nach und dass auch seine Methode zu Gott zu 
führen wirklich christlich seien. Unnütz zu sagen, dass die übrigens 
frisch und flott geschriebene Abhandlung in schroffstem Gegensatz 
zu den herrschenden Anschauungen steht. — F. M. M ü ller  ver- 
theidigt im Plauderton und in popularisirender Form unter mancherlei 
Abschweifungen seine Weltanschauung, als deren Hauptbestandtheile 
sich die Sätze herausheben lassen, dass die Welt das Werk eines 
vernünftigen Wesens ist, dass der Geist nicht das Resultat der Materie 
sein kann, dass in Christus der Gedanke Gottes, der Logos seinen 
vollkommensten Ausdruck gefunden hat, dass in uns Allen wie in 
Jesus Ewiges und Unsterbliches lebt. Die Apologie wendet sich an 
materialistische und darwinistische Gegner unter den mancherlei 
Correspondenten des Autors und operirt wesentlich mit dem Hinweis 
auf die Sprache als besonderes Kennzeichen menschlicher Würde, 
mit der bekannten Theorie von der Wahrnehmung des Unendlichen, 
mit teleologischen Betrachtungen, mit Reflexionen über den besondern 
Werth und den Inhalt des Johannesevangeliums und anderem. — 
Die Fragen, die B e r tlin g  erörtert, lauten: ist die Welt des Geistes 
wirklich? gibt es einen persönlichen Gott? menschliche Willens­
freiheit? Gebetserhörung und Wunder, überhaupt einen Verkehr mit 
dem Allmächtigen? historische fortschreitende Offenbarung? ins­
besondere zuverlässige Geschichte im A. T. ? was für eine Bewandtniss 
hat es mit dem biblischen Schöpfungsbericht? mit den Erzählungen 
über das Leben Jesu ? was ist von Christi Person und Wesen zu 
denken? von der Trinität? von einer Existenz nach dem Tode? Der 
Standpunct, den Vf. einnimmt, ist der der Vermittlungstheologie, um 
nicht zu sagen, einer milden Orthodoxie. Die Schrift ist dem Ge- 
dächtniss Tholuck’s gewidmet. — Das Büchlein St ende's enthält 
selbst keine Apologetik, sondern nur eine Anweisung dazu, wie eine 
solche zu gestalten ist. Die verschiedenen Arten, das Christenthum 
zu vertheidigen, werden durchgegangen und mit Sorgfalt geprüft 
und abgeschätzt. Dabei ergibt sich das Resultat, dass die grösste 
Bedeutung dem mittels historischer Forschung zu führenden Nachweis 
der Sündlosigkeit, Wunderthätigkeit und leiblichen Auferstehung Jesu 
zuzusprechen sei: diesem dreigliedrigen Argument gegenüber sollen 
alle ändern in die Stellung eines blossen Präludiums oder Nachspiels 
treten. Vf. vermag freilich seine Auffassung nicht durchzuführen 
ohne den Begriff der Apologetik eigentümlich abzugrenzen und die



17] Apologetik. 549

Aufgabe dieser Disciplin lediglich auf die Abwehr gewisser intellec- 
tuahstischer, von nichtchristlicher Seite erhobener, Einwände zu be­
schränken. — D ers. begrüsst die 2. Ausgabe von Tyndall’s Frag­
menten aus den Naturwissenschaften und bemüht sich zu zeigen, 
worin der gelegentlich als apologetischer Schriftsteller gepriesene eng­
lische Forscher von der christlichen Weltanschauung abweicht. — 
D ers. wendet sich gegen Haeckel’s Vortrag auf dem Cambridger 
Zoologen-Congress, indem er die Abstammung des Menschen vom 
Thiere als eine Hypothese und den Monismus als eine Unmöglichkeit 
bezeichnet. — D ers. redet in einer Auseinandersetzung mit Stopford 
A. Brooke den Wundern das Wort unter" Berufung auf die Thatsache, 
dass die Naturwissenschaft solche „im ersten Auftreten des Proto­
plasmas, der Empfindung und der Vernunft“ anerkenne und unter 
Hinweis auf die Auffassung Christi. — Die apologetische Bedeutung 
der Schrift T a m m 's liegt wesentlich in der Betonung des Unter­
schieds zwischen evangel. Glauben und Fürwahrhalten einer Dogmatik.
— Der Titel, den O ehninger  seiner Broschüre giebt, deckt sich 
nicht völlig mit deren Inhalt. Es handelt sich um sieben ganz ver­
schiedene Aufsätze. Der erste weist auf die Paradoxie und Anstössig- 
keit des christlichen Glaubens hin und erklärt sie aus dem Gegensatz 
von Gott und der sündigen Welt. Ein anderer polemisirt, indem er 
besonders an Gizycki’s Moralphilosophie exemplificirt, gegen religions­
lose Ethik. Noch einer glossirt Hermann’s „Verkehr mit Gott“ ; er 
gewahrt darin viel Werthvolles, bemängelt aber die einseitige Berück­
sichtigung des „historischen Christus“ und die unzureichende Würdi­
gung des Gebets. Ein vierter findet den Grund der Unsterblichkeits­
hoffnung weniger in philosophischen Argumenten als in Gottes Ver- 
heissungen, in dessen Gerechtigkeit, Lebendigkeit und Aehnlichem. Die 
übrigen sind kürzer und besprechen das Verhalten gegen die Separa­
tisten, das Recht der ,, Alten“ neben den „Jungen“ in der Kirche, 
den dreifachen Zweck des Evangeliums oder der „Predigt von Christo“ 
(Rettung, Heiligung, Beseligung.) Die Darstellung trägt den Stempel 
einer eigenartigen, ihre Wege für sich wandelnden Jndividualität. — 
JPfister charakterisirt das „moderne Antichristenthum“ durch einen 
Hinweis auf die Anschauungen E. Dühring’s, E. von Hartmann’s und
F. Nietzsche’s, während er Kierkegaard, Kübel und E. Förster als 
Vertreter des „antimodernen Christenthums“ aufführt. Obgleich er 
hier wie dort Berechtigtes neben Verkehrtem findet, stellt er doch 
beiden als die sieghafte Macht der Zukunft das schlichte „Evange­
lium Jesu“ gegenüber. — In einem anregenden Artikel bezeichnet 
Loofs  das Evangelium der Reformation als die Botschaft der 
Sündenvergebung durch Jesus, in dem Gott sich geoffenbart und durch 
dessen Tod und Auferstehung er uns von Sünde und Verderben erlöst 
hat. Vf. constatirt, dass in dieser Verkündigung zwar viererlei dem 
modernen Bewusstsein besonders befremdend sein möge: die hohe 
Werthung des Verhältnisses, in dem der Mensch zu Gott steht; die 
starke Betonung der Sündenvergebung ; die Begründung der letzteren

Thaolog. Jahresbericht. XIX. 36



5 5 0 E. W. M a y e r , Encyclopädie und Apologetik. [ 1 8

auf den Tod Christi und die supranaturalistische Deutung der Ge­
schichte, speciell der Person Jesu. Doch führt er aus, dass die Ab­
neigung hiergegen am Ende zu überwinden und das Evangelium der 
Reformation daher noch immer zeitgemäss sei. — Dess. Predigten 
sind ein interessanter Versuch den religiösen Gehalt des biblischen 
Schöpfungsberichts, der Geschichte vom Sündenfall und vom Thurmbau 
zu Babel für die Gemeinde flüssig zu machen. — Welche Auffassung 
des Christenthums begegnet uns bei hervorragenden Zeitgenossen ? 
Diese Frage beantwortet JE. JEbrster, indem er an einer Reihe moderner 
Forscher, Politiker, Künstler und Literaten exemplificirt. Vgl. u. S. 563.
— In einem gedankenreichen Vortrag beleuchtet JLucius von der 
hohen Warte des Geschichtsforschers aus die Ursachen der religiösen 
und sittlichen Nothstände in der Gegenwart, nicht ohne zugleich auf 
die bereits sichtbaren Zeichen einer beginnenden Wandlung und 
Besserung hinzuweisen. Hat diese allerdings ihren nächsten Anlass 
nur in einer gewissen Enttäuschung und Ernüchterung der modernen 
Menschheit, so glaubt der Historiker ihr doch Dauer und Bestand 
zusprechen und auf Grund eines Vergleichs mit den Zuständen der 
antiken Welt zur Zeit Jesu einen neuen Aufschwung des Christenthums 
Voraussagen zu dürfen, weil dieses allein, wie speciell die von der 
Innern Mission betriebene Liebesthätigkeit beweist, die sittlichen 
Kräfte zu erzeugen vermag, deren das lebende Geschlecht für die 
Lösung der ihm gestellten und von ihm ergriffenen Aufgaben bedarf.
— Als charakteristisches Merkmal des modernen Menschen nennt 
JBonhoff das Streben nach Selbständigkeit. Er führt aus, dass 
dieses erst durch das Christenthum volle Befriedigung erlangen 
könne. — JHJaug verfolgt apologetische Zwecke, wenn er dem 
evangelischen Christenthum alle ändern Arten menschlicher Frömmig­
keit als „Enthusiasmus“ oder „Ergismus“ gegenüberstellt. (Vgl. 
ThLz., No. 11). — Die Schrift JP fennigsdorfs  möchte dem heran- 
wachsenden Geschlecht einen Halt gewähren, indem sie die feste und 
sichere Position des Christenthums innerhalb der mancherlei Strö­
mungen der Gegenwart darstellt und begründet. Sie geht von dem 
Gedanken aus, dass dasselbe das menschliche Bedürfniss nach Aus­
gleich des Conflicts zwischen Natur und Geist, Ideal und Wirklich­
keit völlig befriedigt und so die allein wahre Religion ist. Sie schildert 
in anschaulicher, durch zahlreiche Beispiele illustrierter Darstellung 
das Verhältniss, in welchem es zur Wissenschaft, Kunst und Sittlich­
keit steht, und sucht zu zeigen, dass diese Mächte, statt dass sie den 
Glauben verdrängen oder ersetzen könnten, immer irgendwie auf ihn 
als ihre Ergänzung oder Voraussetzung angewiesen sind. Sie be­
schreibt weiter die Expansionskraft der von Jesu gestifteten Religion 
und ihre Bedeutung für das sociale Leben. Sie beleuchtet endlich 
das Wesen des Glaubens, der mit keinerlei Fürwahrhalten zu ver­
wechseln sei, und klingt in einem Abschnitt aus, der von der Hoff­
nung des Christen handelt. Den verschiedenen kirchlichen Parteien 
und theologischen Schulen steht das ansprechende Büchlein durchaus



19] Apologetik. 551

irenisch gegenüber, wie es denn gelegentlich auch vor eklektischem 
Verfahren nicht zurückschreckt. — K essler  bezweckt einen „Ausgleich" 
der Begriffe Offenbarung und Wunder, wie er „von den durch Natur- 
und Geschichtswissenschaft herbeigeführten Veränderungen der Welt­
anschauung gefordert wird.“ — Otto ist zu seinem Elaborat veranlasst 
durch eine abfällige Kritik, die Weis’ Buch „Erkennen und Schauen 
Gottes“ erfahren hat. Er beabsichtigt „zu zeigen, dass das Christen­
thum die allgemein menschliche und daher wissenschaftliche Wahrheit“ 
ist, und zugleich darzuthun, wieso eben „der Orthodoxismus die 
Hemmung“ desselben sei. Dabei will er nicht „abstract, gelehrt und 
systematisch schreiben, sondern von Vorstellungen, Behauptungen 
und Thatsachen ausgehend, möglichst elementar, allgemein verständ­
lich, anschaulich und lebendig.“ Dies Programm sucht er in einer 
Reihe lose zusammenhängender Aufsätze zu verwirklichen. Er stellt 
zunächst fest, dass Jesus nicht nur Altes in frische Schläuche ge­
fasst, sondern auch thatsächlich Neues gebracht hat, das sich in dem 
Satze resümiren lässt „Mein Reich ist nicht von dieser Welt.“ Dann 
schildert er an der Hand von Humboldt’s Kosmos die Naturbeurtheilung, 
die der jungen Christenheit eigen war. Folgt ein Abschnitt, der die 
„Kernpuncte“, um die es sich im N. T. handelt, aufzählt; es sind 
„die drei Begriffe: Schuld, Gnade und Versöhnung.“ Den Schluss 
des ersten Bändchens bildet ein Capitel, das über Bibel und Offen­
barung, namentlich aber vom Wunder redet: ein solches wird vor 
Allem in der Weltschöpfung erkannt; gerade diese beweist aber, dass 
Gott noch andere verrichten konnte, wo er es für nöthig hielt. Im 
zweiten Heft beschreibt der Autor, indem er aus allerhand Quellen 
von sehr verschiedenem Werthe schöpft, die Zustände und Ent­
wicklung der alten Kirche, für die Glauben und Sittlichkeit zu­
sammenfielen. Darauf erhebt er die Anklage, dass Augustin „das 
Evangelium in ein einheitlich geschlossenes Lehrsystem brachte“ und 
der eigentliche Vater der Orthodoxie wurde. Endlich setzt er sich 
mit seinen Gegnern und „modernen Ketzerrichtern“ auseinander, die 
den moralischen Charakter des Christenthums verkennen. Die Publica- 
tion beansprucht nicht dem Fachmann etwas mitzutheilen; sie will 
vielmehr bloss „gelehrt Bekanntes allgemeiner bekannt machen“ ; 
d. h., Otto bietet die Ergebnisse seiner umfassenden und das Mannig­
faltigste umspannenden Lectüre in der Form und Gestalt dar, die sie 
in seinem Geiste angenommen haben. — M ohr  entwirft mit Hülfe 
der synoptischen Evangelien ein Bild des Christenthums für Gebildete, 
die auf das Recht eigenen Denkens nicht verzichten wollen. (Vgl. 
ThR. 3, 192—193). — In Bezug auf die interessante Schrift von 
S te in m a tm  vgl. JB. _ XVIII. — Der lesenswerthe Aufsatz 
Traub's  zerfällt in zwei Theile. Der erste schildert die Grund­
gedanken der materialistischen Geschichtsauffassung in Gestalt der 
marxistischen Theorie und ihrer Abwandlungen und übt, an die 
letzteren anknüpfend, eingehende Kritik. Der zweite beleuchtet das 
Verhältniss des historischen Materialismus zu Religion und Ethik. —



6 6 2 E. W. Mayer, Encyclopädie und Apologetik. [ 2 0

Schweiger  bestimmt das Verhältniss von Geschichtsphilosophie und 
Sociologie dahin, dass sie sich gegenseitig ergänzen als zwei „Seiten 
einer und derselben Münze, wo auf der einen das Problem in in- 
ductiver, auf der ändern in deductiver Weise behandelt wird.“ Beide 
bilden dann die „concrete Unterlage der Völkerpsychologie“, die 
freilich ihrerseits wiederum ihnen zu dienen berufen ist. — In ein­
gehender Auseinandersetzung mit den Schriften von Kautzky, Mehring, 
Säuberlich sucht K öhler  die socialistischen Theorieen von der Ent­
stehung des Christenthums zu widerlegen. (Vgl. ThLz. No. 18). — 
Nachdem die Schrift D id io 1 s, die aus der Schule Schell’s hervor­
gegangen zu sein scheint, die ausnahmslose Gültigkeit des Causalitäts- 
gesetzes und die Möglichkeit das Wesen der Dinge und das Absolute 
zu erkennen festgestellt hat, veranstaltet sie in drei ausführlichen 
Abschnitten eine Analyse des sittlichen Bewusstseins. Aus den ob- 
jectiven und subjectiven Daten, die sie darin enthalten findet, und 
aus der Zusammenschau beider leitet sie dann einen angeblich streng 
„wissenschaftlichen“ Beweis für das Dasein Gottes ab, der verschiedene 
Gestaltungen des alten moralischen Arguments combinirt und erneuert. 
Die Darstellung ist reich an Citaten und an Auseinandersetzungen 
mit einschlägigen Lehrsätzen der modernen Philosophie. — J . M. 
K in g  bestreitet, dass die Vaterschaft Gottes sich gleichmässig auf 
Alle beziehe. — C. K. F ü r  er beschreibt den Verlauf des Prozesses 
wider Jesum und tritt für die Möglichkeit ein, die „verschiedenartigen 
Berichte der Evangelisten“ darüber untereinander auszugleichen. — 
In einer Polemik wider 0. Pfleidererv Egidy und den anonymen Autor 
der Schrift „Gegen die Dunkelmänner“ behauptet G. Sam tleben  
die Thatsächlichkeit der Auferstehung Christi, die durch „die plötz­
liche völlige Umwandlung der Jünger“ am besten bezeugt werde, 
während die verschiedenen Berichte der Evangelien sich nicht wider­
sprechen, sondern nur ergänzen. — D ers. findet in den Schriften 
Grabowsky’s und in den „sceptischen Briefen" eines Anonymus zwei 
Wege angedeutet, die vom „Wissen zur Religion zurück“ führen. — 
Den Christus der Phantasie findet F u n cke  bei Renan, Strauss, 
Schenkel, Keim, Delff, den Theologen der Ritschl’schen Schule und 
des Protestantenvereins. Der wirkliche stellt sich ihm dar in
den Evangelien, wo er zugleich als ein Gott und, wie aus dem Aus­
druck Menschensohn bewiesen wird, als ein echter Mensch auftritt, 
als der Retter der Verlorenen und als der Versöhner durch seinen 
Tod. Ausdrücklich verwahrt sich Vf. dagegen, dass Jesus ein Jude 
gewesen sei. — K o r ff  vertheidigt gegen Steude seine Auffassung der 
Auferstehung Christi als eines übersinnlichen Vorganges. — Steude  
hält im wesentlichen an seinen Bedenken fest und begründet sie 
exegetisch. — B r ü n in g  beweist, dass der Schöpfungsbericht Gen. 1, 
der auf einer Vision Moses beruhen soll, die Kant-Laplace’sche
Theorie zum Inhalt hat. — Stentzel, der von der Voraussetzung
ausgeht, dass „es einen persönlichen Gott nicht gibt und auch nie
gegeben hat,“ leitet aus einer vergleichenden Betrachtung zahlreicher



21] Apologetik. 553

Kosmogonieen die Gewissheit ab, ,,dass die traditionellen Schöpfungs­
geschichten identisch sind mit Sintfluthberichten und sich von diesen 
nur dadurch unterscheiden, dass sie nicht den Anfang und Verlauf, 
sondern das Ende der grossen Fluth, also die Neuschöpfung nach der 
Verwüstung durch die Katastrophe behandeln.“ Die Ergiessung des 
Wasserüberschusses von der nördlichen Hemisphäre der Erde nach 
der südlichen „hat zur Zeit der Herbst-Tag- und Nachtgleiche ihren 
Anfang genommen und Ende October oder Anfang November ihr 
Ende erreicht.“ Die „Sintfluth- und Schöpfungsgottheit“ war ein 
Gestirn und zwar ein Comet mit zwei Schweifen. — Zehnder  
macht den Versuch mittels einer Reihe von Hypothesen die Ent­
stehung der organischen Wesen und zwar zunächst der Moneren, 
Zellen, Protisten mechanisch zu erklären (Vgl. LC. No. 41). — 
W ellisch  glaubt, gestützt auf die Kant-Laplace’sche Hypothese, 
das Alter der Erde auf 9 108 300 und das der Menschheit auf 
8 824 500 Jahre bestimmen zu können. (Vgl. LC. No. 41). — 
W olff veröffentlicht drei nicht unbedeutende Abhandlungen, die 
seinerzeit im Biologischen Centralblatt erschienen sind und die 
mittels naturwissenschaftlicher Untersuchungen die These erhärten 
wollen, „dass die mechanische Erklärbarkeit der organischen Zweck­
mässigkeit lediglich als Dogma“ dastehe und „dass es mit dem 
Darwinismus eine arge Täuschung gewesen“ sei. — Scherer  be­
schreibt und erörtert den Gottesbeweis, den H. S. Reimarus aus 
der Betrachtung des animalischen Lebens und insbesondere der thie- 
rischen Kunsttriebe ableitet. — JBecU fasst in geschickter Weise die 
Ergebnisse neuerer Forschung über die Beschaffenheit des prähisto­
rischen Menschen zusammen, wobei er die Identität des letzteren mit 
dem Pithecanthropus bestreitet und die Arteinheit des menchlichen 
Geschlechts behauptet. — JR. C rem er  kämpft für die Befugniss, 
trotz mechanischer Welterklärung und Darvinismus einen Plan und 
Zweck in Natur und Geschichte anzuerkennen und will damit das 
Recht des Gottesglaubens begründen. — Die durchdachte Schrift 
Cossvnanri’s ist ein Versuch, das Organische in der Natur fest ab­
zugrenzen und eine bestimmte Methodik für die Erforschung desselben 
aufzustellen. Vgl. Vierteljahrsschr. f. wiss. Phil. 24, H. 1. — In 
einem fundamentalen Theil, der vom Ursprung und Wesen der 
Seelen handelt und den Theismus mit monistischen Anschauungen 
verbinden will, begründet A n d resen  mit metaphysischen Argumenten 
seine Lehre von der Wiedergeburt nach dem Tode (Reincarnation). 
In einem zweiten Abschnitt, der sich mit den Erfahrungsthatsachen 
auseinandersetzen soll, formulirt er dieselbe genauer. Er ergeht sich 
über ihre Bedeutung für die Ethik, verficht die These, dass Jesus 
Christus, dem ein einzigartiges Ansehen zukomme, sie vertreten 
habe, führt noch andere Autoritäten in’s Feld und schliesst mit dem 
Hinweis auf eine Zukunftsreligion, die dem Abendland den Begriff 
des persönlichen Gottes und dem Morgenland die Unsterblichkeits­
vorstellung entnehmen werde. — Auf eine voluntaristische Erkenntnisse



5 5 4 E. W. M a y e r ,  Encyclopädie u n d  Apologetik. [22

theorie sich stützend, bekämpft M agaz die Meinung, dass die Ethik 
sich wissenschaftlich begründen lasse, und Bolliger’s Anschauung über 
den Weg zu Gott für unser Geschlecht. — Das jedenfalls mit grossem 
Ernst geschriebene Buch G ardner's  ist wesentlich historischen 
Inhalts. Auf einen ersten Theil, der von der Religion im Allgemeinen 
handelt, folgen zwei weitere umfangreichere, die sich mit einer ein­
gehenden Untersuchung über die Entstehung des Christenthums be­
fassen. Als seine Lehrmeister in Bezug auf dies geschichtliche 
Problem nennt der Autor Harnack, Lightfoot, de Reville, Schürer 
u. a. Der Zweck, den er verfolgt, ist, zu zeigen, dass der Glaube, 
der zu verschiedenen Zeiten verschieden formulirt werden kann und 
muss, zu Recht nur besteht, wenn er auf religiösen und sittlichen 
Erfahrungen beruht und den vorhandenen Bedürfnissen und Um­
ständen angemessen ist. — W ard  bekämpft den „Naturalismus“ 
und „Agnosticismus“, indem er sich gegen die mechanische Welt­
erklärung, die Evolutionstheorie und die Lehre vom psychophysischen 
Parallelismus wendet, und vertritt einen spiritualistischen Monismus. 
Vgl. Mind, 1900, apr. — S trä h l-J m h o f  hält nicht viel von den 
Versuchen, das Christenthum zu reformiren, die auf die Bibel oder 
andere Autoritäten sich stützen. Er hat nichts Geringeres vor, als 
„eine natürliche Religion“ gleichsam neu zu begründen.“ Dabei will 
er lediglich das menschliche „Bedürfniss“ zu Rathe ziehen; doch 
wird bisweilen auch an die Logik, die Vernunft und Aehnliches 
appellirt. Die Resultate, zu denen er gelangt, bestehen in den 
Sätzen, dass es einen allmächtigen Gott gibt, dessen vornehmste 
Eigenschaft die Gerechtigkeit ist, dass wir ein ewiges Leben im 
Sinne einer „höheren Entwicklung“ nach dem Tode zu gewärtigen 
haben, dass Sündenvergebung allen denjenigen zukommt, „die hier 
noch bereuten, der Welt entsagten und den Frieden mit Gott fanden“, 
dass man ernstlich Liebe üben soll. Ein besonderer Abschnitt beschreibt, 
wie die letztere nothwendig wirken muss, indem er alle möglichen 
socialen, wirtschaftlichen, pädagogischen, politischen und hygienischen 
Fragen erörtert. Ein anderer ertheilt Rathschläge für die Gestaltung 
des Cultus und den Betrieb der Mission. Endlich wird gezeigt, dass 
die gefundene und empfohlene Religion diejenige Jesu sei, die von 
Haus aus allen ändern überlegen war, die aber späterhin durch 
fremdartige Zusätze entstellt wurde. Dies ist nicht nur innerhalb des 
Katholizismus, sondern auch innerhalb des Protestantismus geschehen, 
dem unter Anderm vorgeworfen wird, dass „er den Verdienst der 
guten Werke als zu nebensächlich auffasst.“ Der Autor ist augen­
scheinlich Autodidakt. — JPape wendet sich gegen die Bemerkung 
Hartmann’s, dass es der modernen Theologie unwürdig sei, sich auf 
die gegen das Christenthum indifferente Philosophie Lotze’s zu 
stützen, und ist sich bewusst, eine „apologetische Tendenz“ zu ver­
folgen, indem er Gedanken und Aeusserungen dieses Denkers über 
die Welt, den Menschen und Gott und das Verhältniss beider 
zusammenstellt. — L ip s iu s , der Sohn des bekannten Jenenser Pro­



23] Apologetik. 555

fessors, veröffentlicht eine Untersuchung darüber, inwieweit die 
Wundt’sche Philosophie geeignet sei zur Grundlage für die christliche 
Dogmatik. — MitsehVs Charakteristik Nietzsche’s erscheint in zweiter 
Auflage. Die Veränderungen beziehen sich weniger auf die Dar­
stellung als auf die Einleitung und die Kritik, die mit Rücksicht auf 
die Biographie von Frau Förster eine Umwandlung erfahren hat. — 
Die Eigenthümlichkeit des Buchs von G rim m  besteht darin, dass 
es möglichst abstrahiren will von der Persönlichkeit Nietzsche’s und 
lediglich dessen Lehre zu schildern beabsichtigt. Vf. beschreibt diese, 
indem er fünf verschiedene Perioden in der Gedankenentwicklung 
des Philosophen unterscheidet, und knüpft eine im Ganzen abfällige, 
auf die Widersprüche des Systems hinweisende Beurtheilung an. — 
Tienes  möchte „die allmähliche Entstehung der letzten und reifsten 
Urtheile“ Nietzsche’s „über die Principienfragen der Moral“ schildern.
— L a la n d e  vertritt im Gegensatz zu Spencer den Gedanken, dass 
der für den Weltlauf bestimmende Factor nicht die Evolution sei 
oder die Entwicklung vom Homogenen zum Heterogenen, sondern 
umgekehrt die „Dissolution“, d. h., der Gang vom Heterogenen zum 
Homogenen, die auf Ausgleich und auf Aufhebung der Unterschiede 
und der Individuation gerichtete Bewegung. Daraus zieht er Con- 
sequenzen für die Moral. Vgl. Rev. phil. 24, 516. — G regory  
veröffentlicht eine sehr leidenschaftliche und bittere, aber nicht ganz 
ungerechte Kritik von H. Spencer’s Philosophie. — Ebenso geht 
A rd ig ö  streng in’s Gericht mit der Philosophie des englischen Po- 
sitivisten. — P a u lsen  erkennt den protestantischen Charakter 
der Kant’schen Philosophie darin, dass sie für die Autonomie der 
Vernunft eintritt, den Dogmatismus ablehnt und einem praktisch be­
gründeten Glauben das Wort redet. Er ist der Ueberzeugung, dass 
die Position des Königsberger Denkers die richtige sei und stellt 
darum dem evangelischen Christenthum ein günstiges Horoskop. — 
Der Kieler Botaniker R e in k e  bekennt sich als einen ausgesprochenen 
Gegner des Monismus und als überzeugten Anhänger des „Dualismus“. 
In seinem klar und fasslich geschriebenen Buch, das in fünf „Ab­
schnitten vom „Subject und Object der Naturforschung“, von „der 
Weltbühne“, vom „Wesen des Lebens“, von „dem Darwinismus“ und 
von „der Naturwissenschaft und dem Gottesbegriff" handelt, vertritt 
er die Anschauung, dass man bei der Erklärung der Pflanzen und 
Thiere mit Materie und Energie, mit physikalischen und chemischen 
Factoren allein nicht auskomme, sondern wie bei den von Menschen­
hand geschaffenen Maschinen und Kunstwerken die Mitwirkung von 
„Richtkräften“ oder „Dominanten“, d. h. geistigen Potenzen vor­
aussetzen müsse. Letztere berechtigen uns zu dem Schlüsse oder 
nöthigen uns „vielmehr zu der Folgerung“, dass „die Organismen 
einer transcendenten Intelligenz ihr Dasein verdanken.“ Diese „ist 
unzweifelhaft eine andere als die des Menschen; sie verhält sich aber 
der menschlichen Vernunft analog; darum mag sie als kosmische 
Vernunft bezeichnet werden.“ Ob derselben ein „materieller Träger“



556 E. W. M a y e r , Encyclopädie und Apologetik. [24

eignet oder nicht, lässt der Vf. auf sich beruhen, der sich im 
Uebrigen für den „Theismus“ gegen den „Pantheismus“ entscheidet. 
Eins der schwächeren Capitel des Werks dürfte die Auseinandersetzung 
mit der dem Moses zugesprochenen „Kosmogonie“ Gen. 1 sein, die, 
obgleich „Wahrheit und Dichtung“ in ihr sich verknüpfen, doch „eine 
der grössten Geistesthaten der Geschichte“ sei. — Die Dissertation 
W eener's will einen Beitrag liefern zur Kenntniss und Würdigung 
des Theismus, den sie speciell gegen E. v. Hartmann’s Religions­
philosophie in Schutz nimmt. Sie legt die Wurzeln und das Recht 
des Schöpfungs- und Vorsehungsglaubens dar und ertheilt Anweisungen 
für die Formulirung desselben. Zum Schluss geht sie noch kurz ein 
auf die Probleme der Theodicee. — Fogazzaro  macht einen Ver­
such, das christliche Dogma mit Darwinschen Ideen auszugleichen. 
(Vgl. LC. No. 31.) — M in tm i  beschäftigt sich mit dem Verhältniss 
von J. Fiske’s „Kosmischer Philosophie“ zum Christenthum und be­
leuchtet die Schwächen der ersteren und die Widersprüche, in die sie 
sich verwickelt. — Claassen  fährt unverdrossen fort die einzelnen 
Erscheinungen des Kosmos als Symbole zu deuten und das „That- 
sächlich-Wirkliche“ zu erklären als „Gleichniss geistlicher und wesen- 
hafter Wahrheit für das innere ewige Leben und Sein in dem ewigen 
Worte als Centrum und Urbild.“ Diesmal hat er es speciell zu thun 
mit „den Weltkörpern sammt dem, was unsere Erde an Steinen und 
Gesteinen wie an festen und flüssigen Gebilden uns vor Augen stellt.“ 
Seine Auslegungskunst ist im wesentlichen dieselbe geblieben. — 
Seil entwirft eine durch zahlreiche Belege illustrirte Darstellung der 
Anschauungen Goethe’s über Religion und Christenthum. Er folgt 
dabei, indem er immer nur die einschlägigen Schriften und Aeusse- 
rungen einer bestimmten Periode zu einer Einheit zusammenfasst, 
der Entwicklung des Dichters und gewinnt so ein an Formen und 
Schattirungen reiches Bild. — M a eterlin ck  gibt eine Anleitung, das 
böse Geschick im eigenen Innern zu überwinden, deren Verhältniss 
zum Christenthum den Apologeten immerhin interessiren dürfte an­
gesichts der Beliebtheit, die der Autor in gewissen Kreisen geniesst.
— Das erste Jahrbüchlein der G ustav-G logau-G esellschaft 
enthält unter Anderem einen Aufsatz von Clasen über Glogau’s Meta­
physik, einen ändern von La Roche über seine Ethik der Familie. — 
S chm id t stellt einige apologetisch zu verwerthende Aeusserungen 
Goethe’s zusammen. — Freybe  deutet Goethe’s Faust, in dessen 
letzter Scene er eine Parodie zu erkennen meint, als eine Darstellung 
und Verhöhnung des Abfalls vom Offenbarungs-, Kirchen- und Volks­
glauben und als eine indirecte Apologie lutherischen Christenthums.
— Goebel protestirt im Namen der Geschichte gegen die Zeichnung 
des Täufers in dem bekannten Sudermann’schen Drama. — Auf der 
Grundlage einer an Leibniz’ Monadologie anklingenden, aber auch 
mit Erscheinungen wie Telepathie, Hellsehen, Suggestion und ähn­
lichem rechnenden Metaphysik entwickelt L u to s la w sk i  eine Lehre 
von Gott, die freilich dem „höchsten Wesen an der Spitze der ganzen



2 5 ] Apologetik. 5 5 7

Seelenwelt“ Schöpfer thätigkeit und absolute Allmacht abspricht, und 
eine eigentümliche, die Annahme der Wiedergeburt nicht aus- 
schliessende, Theorie von der Unsterblichkeit. Vf., der von der Ver­
breitung seiner Anschauungen eine Regeneration der Menschheit er­
wartet, rühmt sich, Vertreter eines „durchaus consequenten Indivi­
dualismus“ zu sein und zieht die Folgerungen eines solchen für das 
Erziehungswesen, die Gestaltung der Ehe und den Ausbau der Ge­
sellschaft. — H aeckeV s Buch, „die Welträthsel“, soll eine „weitere 
Ausführung, Begründung und Ergänzung der Ueberzeugungen" sein, 
die Vf. in früheren Schriften ausgesprochen hat. Es zerfällt in vier 
Abschnitte, die von dem Menschen, der Seele, der Welt und Gott 
handeln. Die verfochtene Weltanschauung, die als „Monismus“ be­
zeichnet wird, ist bekanntlich weiter nichts als vulgärer Materialismus, 
der mit einigen nicht völlig assimilirten spiritualistischen Elementen 
versetzt ist. Die Darstellung wird belebt durch allerhand Ausfälle 
gegen Theologie und Christenthum. — „Die Welträthsel“ veranlassen 
Loofs  zu einem offenen Brief; darin deckt er zwei der gröbsten ge­
schichtlichen Irrthümer auf, mit denen der Jenenser Gelehrte als 
mit verlässlichen Argumenten operirt. Ueber den „Anti-Haeckel“ 
(Halle 1900) kann erst im nächsten Jahrgang berichtet werden. — 
Etwas ernster gehalten als Haeckel’s „Welträthsel“ ist I ta tze n -  
h o fe v \  „Positiver Monismus.“ Die Schrift bildet eine Ergänzung 
zu den Werken des Autors über sociologische Erkenntniss und Politik. 
Sie verwahrt sich in gleicher Weise gegen Spiritualismus und Ma­
terialismus und getraut sich durch eine „Entwicklungshypothese“ zu 
beweisen, dass „sich die Welt auf Grund der Naturgesetze als reine 
unzweifelhafte und alleinige Emanation der U r k r a f t  erfassen lasse." 
Auch das organische Leben ist ihr weiter nichts als „eine nach den 
gegebenen kosmischen und geologischen Bedingungen notwendige 
Wirkung“ der Contraction und Repulsion. Die „psychologischen 
Begriffe sind nur Substitutionen und Nominationen für Energie­
äusserungen.“ Den grössten Schwierigkeiten, die sich bei der Be­
gründung der Theorie und namentlich bei der Ableitung der geistigen 
Phänomene ergeben, entzieht sich K. durch die Bemerkung „dass 
uns die thätige Urkraft überhaupt unerklärlich bleibt“, und dass wir 
über ihr eigentliches Wesen nichts auszumachen vermögen. Damit 
hängt zusammen, dass er noch einen gewissen Raum offen lässt für 
die Religion als „innerste Angelegenheit des Einzelnen.“ — Ein 
weiterer Trieb moderner Metaphysik ist die Schrift Sack1 s. Indem 
Vf. nach „analogischem Verfahren“, d. h., aus der Betrachtung des 
Menschen die Welt deutet, gelangt er zu der Annahme eines persön­
lichen, mit den Attributen des „Selbstbewusstseins“ und „Zweck­
bewusstseins“ ausgestatteten Gottes, der jedoch „mit dem Kosmos 
identisch ist.“ Davon ausgehend, beschreibt er die wesentlich durch 
zwei Principienreihen (Gemeinschaft, Bewegung, Attraction einerseits, 
Individualität, Beharrung, Repulsion anderseits) herbeigeführte Ent­
wicklung der Dinge bis zum Menschen einschliesslich, für den übrigens



558 E. W. M a y e r ,  Encyclopädie und Apologetik. [26

eine persönliche Fortdauer nach dem Tode nicht in Anspruch ge­
nommen werden kann. Drei besondere Capitel behandeln dann noch 
eingehend das Aesthetische, das Sittliche und die Religion. Wird das 
Erstere in letzter Instanz auf „thierisch sinnliche Lustempfindungen“ 
zurückgeführt, wird das Moralische als Product der auf den Egoismus 
einwirkenden Gesellschaft hingestellt, so wird die Religion, in einer 
Modification und Erweiterung der Max Müller’schen Theorie vom 
Unendlichen, aus dem „ Gefühl des Erhabenen“ abgeleitet. Es wird 
behauptet, dass sie von Haus aus „Monismus“ war, dass sie später 
unter dem Einfluss verschiedener Factoren eine Deteriorirung erfuhr 
und die Höhe des Ideals erst wieder erreichen werde, wenn sie zu 
der vom Vf. vorgetragenen Gottesauffassung zurückkehrt. — Das 
Werk Cham berlairi’s, auf das hier nicht weiter einzugehen ist, 
enthält eine Fülle eigenartiger Bemerkungen über Jesus und das 
Christenthum und deren Bedeutung für die Entwicklung der gegen­
wärtigen Cultur. — O pitz, der ein ganzes System der Philosophie 
unter dem Titel „Grundriss einer Seinswissenschaft“ angekündigt 
hat, veröffentlicht den zweiten Theil seiner „Erscheinungslehre“, der 
später die „Wesenslehre“ folgen soll. Während der erste in JB. XVII 
angezeigte Band die „Vorstellungserregungen“ behandelte und eine 
Erkenntnisstheorie enthielt, hat es der vorliegende mit den „Be­
wegungserregungen“ oder einer Willenslehre zu thun. Vf. unter­
scheidet auch hier: a) die „Bewegungserregungen in der Form der 
Gebundenheit“ und b) die für den Menschen im Gegensatz zum Thier 
charakteristischen „Bewegungserregungen in der Form der Freiheit.“ 
Unter a beleuchtet er die Gefühle, Triebe und Wollungen im All­
gemeinen, die er auf eine „Lebenskraft“ zurückführt. Unter b be­
spricht er die Willensfreiheit, erläutert die Bethätigung derselben in 
Recht und Staat, Religion und Kunst und constatirt, dass sie sich 
nicht verstehen lasse ohne die Annahme eines Zweckes des mensch­
lichen Daseins, der dann seinerseits auf einen zwecksetzenden „Ur- 
willen“ hinweist. Indem dies Resultat combinirt wird mit der nach­
träglich noch aus den erkenntnisstheoretischen Untersuchungen ab­
geleiteten Hypothese einer „Urkraft“, kommt es zu einer eigentüm­
lichen Gotteslehre. „Nur die Anknüpfung an eine Urkraft machte 
es uns möglich, uns eine Vorstellung von Naturgesetzen zu bilden 
und eine Naturwissenschaft auf ihnen zu errichten, und nur die An­
knüpfung an einen Urwillen, also einen Zweck, und schlechterdings nur 
diese macht es uns möglich eine Wissenschaft von den Erscheinungen 
unseres äusseren und inneren Ich aufzustellen.“ Den Schluss bildet 
eine Eintheilung der Geisteswissenschaften. Die eingestreute Polemik 
gegen Kant dürfte nicht frei von Missverständnissen sein. — L o tz  
empfiehlt die Philosophie als eine Gehülfin bei der Realisirung des 
Lebenszwecks, der in der Glückseligkeit besteht (Vgl. DLZ. Nr. 34).
— TV. Ja m es  huldigt nach einer Anzeige in LC. 1900, Nr. 12 dem 
Empirismus, bekennt sich aber in ethischer und religiöser Hinsicht 
zum Idealismus. Er wendet sich ebenso entschieden gegen unklares



2 7 ] Apologetik. 559

Schwärmerthum wie gegen einen einseitigen Materialismus. Seine 
Schrift, die den Glauben als einen nothwendigen Willensact hinstellt, 
wird von Paulsen warm empfohlen; auch Kaftan spendet ihr in 
ThLz. 1900, No. 12 das grösste Lob. — G• JME- S tra tto n  kritisirt 
den von James in einem Essay über „reflex action and theism“ vor­
getragenen Gottesbeweis. — O. L ieb m a n n  veröffentlicht eine Reihe 
philosophischer und naturwissenschaftlicher Abhandlungen, deren 
Grundvoraussetzung das Axiom ist, „dass der Mensch alles schlechthin 
nur in dem Medium des Bewusstseins erkennt.“ — F ra ser 's Apo­
logie des Theismus, die in zweiter Aufl. erscheint, hat nicht unbe­
deutende Veränderungen erfahren. — H enouvier  u. IPrat tragen 
eine stark modificirte Monadenlehre vor. — Für W erner  vgl. 
ZPhP. 7, Heft 2. — Das Buch Tschitscherin 's  zerfällt in zwei 
selbständige Schriften, die sich gegenseitig ergänzen. Die erste hat 
es auf eine detaillirte Darstellung und kritische Besprechung der 
Philosophie Comte’s abgesehen und führt den Nachweis, dass der 
Positivismus die von ihm versprochene Einigung der Wissenschaften 
nicht herzustellen vermag. Diese ist vielmehr nur erreichbar für 
eine mit der dialektischen Methode operirende Metaphysik. Die 
Elemente einer solchen zugleich mit den Principien der Logik legt 
dann Vf. im zweiten Theile dar. Indem er das Verfahren Hegel’s 
sich aneignet, freilich nicht ohne es zugleich zu modificiren, unter­
nimmt er eine aprioristische Construction des Erkennbaren. Ein 
besonderes Capitel handelt von dem Verhältniss der Philosophie als 
dem „Erkennen des Absoluten“ zur Religion als der realen „Wechsel­
wirkung mit dem Absoluten von dem ganzen geistigen Wesen des 
Menschen, seiner Vernunft, seinem Gefühl und seinem Willen.“ — 
Schellw ien  publicirt eine Anzahl philosophischer Essays, die bald 
erkenntnisstheoretischen oder pädagogischen Inhalts sind, bald sich 
speciell mit einzelnen Denkern wie Kant, Schopenhauer, Stirner, 
Nietzsche beschäftigen. Als ein einheitliches Ganzes stellen sie sich 
dar, sofern sie alle Beiträge liefern zur Begründung der an die 
speculativen Systeme erinnernden Methaphysik des Autors. Im 
Mittelpunct steht der Gedanke, dass der, in der Erkenntniss die 
Natur producirende und im sittlichen Handeln die Unfreiheit in 
Freiheit umzusetzende, menschliche Geist die „nachschöpferische 
Selbstoffenbarung des Absoluten“ ist und so Individual- und Allwille 
zusammenfallen. — Das Buch Jeru sa lem ’s enthält unter anderm 
die Ansätze zu einer theistischen Metaphysik. — G utberiet be­
handelt eine Reihe von Fragen, die durch folgende Titel gekenn­
zeichnet werden: 1. Der gegenwärtige Stand der Psychologie. 2. 
Ist die Seele Thätigkeit oder Substanz? 3. Das „Ich.“ 4. Der 
psychophysische Parallelismus. 5 Ueber den Sitz der Seele. 6. 
Neues und Altes über das Gefühl. 7. Psychologische Religion. 
8. Der Spiritismus ein psychologisches Problem. 9. Der Determinis­
mus ein materialistisches pantheistisches Vorurtheil. Eine wahrhaft 
ungeheure Literatur ist berücksichtigt. Für die Resultate ist cha­



560 E. W. M a y e b , Encyclopädie und Apologetik. [28

rakteristisch, dass Vf. die Substanzialität der Seele behauptet, den 
psychophysischen Parallelismus ablehnt, gegen moderne Forscher wie 
Wundt und Paulsen lebhaft polemisirt, für die Verbindung von 
Psychologie und Metaphysik und für das Ansehen des heil. Thomas 
eintritt. — i f .  Robertson  schreibt eine summarische Geschichte 
der Freidenkerei, wobei er unter dieser etwas Relatives versteht, 
nämlich die Opposition gegen die jeweilig herrschenden Meinungen 
und Ideen. (Vgl. LC. No. 41). — Das Buch Geyser's ist, obgleich 
es einer thetischen Darstellung der Gotteslehre Vorarbeiten will, 
wesentlich historischen Inhalts. Es beschreibt die Behandlung, welche 
die natürliche Theologie oder, wie Vf. sich ausdrückt, die „Theodicee“ 
innerhalb der griechischen Philosophie und bei einzelnen Modernen 
wie Descartes, den englischen Empiristen, Kant, Avenarius erfahren 
hat. Besonders eingehend und sorgfältig wird Aristoteles besprochen 
als der Denker, auf den Thomas zurückgreift, und als der Begründer 
einer Erkenntnisstheorie, durch die allein eine wissenschaftliche Lösung 
des Gottesproblems ermöglicht werde. — V olkm anri1 s Schrift über 
Schiller’s Philosophie erfährt seitens F. Krueger’s eine abschätzige 
Beurtheilung (vgl. Vierteljahresschr. f. wissensch. Philos. 24, H. 2). — 
Der Dichter J . M a rt trägt unter mancherlei Ausfällen gegen 
Nietzsche und das Christenthum in tropen- und figurenreicher Sprache 
eine ästhetische Weltanschauung vor. Vgl. DLZ. No. 14 und die 
ausführliche Besprechung von Bonus in ChrW. 1900, 19—22. — 
B en d er  will zeigen, wie das Bedürfniss nach einer abschliessenden 
Welterklärung in der Mythologie und Metaphysik der Griechen be­
friedigt worden ist. Er weist zugleich darauf hin, dass diese und 
jene vielfach in einander übergreifen (Vgl. ThLz. No. 26 u. LC. 
No. 49). — E . v. H a r tm a n n ’s Geschichte der Metaphysik ist 
jedenfalls eine sehr beachtenswerthe Leistung. Fliessend und klar 
geschrieben, behandelt sie die Zeit von Thaies an bis auf Kant, 
dessen Darstellung einem späteren Band Vorbehalten bleibt. Sie 
zeichnet sich nicht bloss aus durch eine Fülle von Details und durch 
die Berücksichtigung von Erscheinungen, die sonst vielfach von 
philosophischen Historiographen ignorirt werden (vgl. beispielsweise 
die Abschnitte, die von der spätgriechischen Religionsmetaphysik 
oder von der Renaissance und Reformationszeit handeln); sie frappirt 
auch durch die Art der Gruppirung und die Originalität der Be­
urtheilung. Freilich muss jnancher der zur Besprechung heran­
gezogenen Denker sich mit ein paar flüchtigen Andeutungen be­
gnügen; auch steht die Kritik durchaus unter dem Einfluss von des 
Autors Weltanschauung: es ist bezeichnend, das dem System Plotin’s, 
„dem Gipfel der hellenischen Metaphysik“, mehr Raum gewidmet 
wird als irgend einem anderen.



Religionsphilosophie und principielle 
Theologie.

Bearbeitet von 

Lic. Dr. M. Scheibe.
P r iv a td o c e n te n  d e r  T h e o lo g ie  in  H a lle  a. S .

1. Religion und das sonstige g e istig e  Leben,

a) D ie  g e g e n w ä r t i g e  Lag e .

Banks, J. S., Present day philosophy and religion (London Quart. Rev. Apr.). — 
Barry, W., the terminology of catholic doctrine in view of modern thought 
and literature. (Aus: Compte-rendu du IV congräs scientif. internat. des Cathol. 
Fribourg [Suisse] 1898. St. Paul. I. Sciences relig.). — Bazaillas, A., une 
röaction contre l’intellectualisme. M. 0116-Laprune. (Ann. de phil. chr6t. 
D6c.). — Ders., une philosophie de la certitude et de la vie. Ldon 0116- 
Laprune (RdM. 1. Nov.). — B o is , H ., la conservation de la foi (Rev. Philos. 
47, 233—258. 390 -  403). — B öhm e, E ., theolog. Streifzüge in der „Welt­
wanderung“ eines Philosophen (PrM. 3, 355—367). — Bohn, H. v., der Zeit­
geist u. unsere Stellung zu ihm (DAZ. 20, H. 5). — B o n h o ff, C., d. mod. 
Mensch u. die Religion (PrM. 3, 381—393). — Chamberlain, A. M., Modern 
Phases of Unbelief (Christ. Quart. 325—337). — Coppee, F ., Rettendes Leiden 
(La bonne souffrance). Uebers. v. Bernh. Meyer. XX, 248. Mz., Kirchheim. 
M  3. — D ugas, la dissolution et la conservation de la foi (Rev. Philos. 47, 
528—532). — Dutoit, Marie, Antoine Fogazzaro. Ses id6es morales et reli- 
gieuses (RChr. 3. s6r. 9, 286—293. 367—371). — Fgger, A., der Katholicis­
mus als Princip des Fortschritts. St. Gallen, Koppel. 37. M  —,50. — 
F uchen , H ., Runebergs Lebensanschauung (AZ. Beil. No. 251). — F örster, 
E .,  das Christenthum der Zeitgenossen (Aus ZThK. 9, H. 1). 96. Fr., Mohr.

1,50. — Foveau de Courmelles, l’esprit scientifique contemporain. P., Fas­
quelle. fr. 3,50. — GÖhre, P., die Gottesauffassung der verschiedenen Volks­
klassen (Die Umschau 3, No. 1). — Grabmann, M., Streiflichter über Ziel 
u. Weg des Studiums der thomist. Philos. m. bes. Bezugn. auf mod. Probleme 
(JPhspTh. 14, 137—155). — Heriling, G., Frhr. v., das Princip des Katholi­
cismus u. die Wissenschaft. Grundsätzliche Erörterungen aüs Anlass einer 
Tagesfrage. 102. Fr., Herder. M  —,90. — Laberthonniere, L., un mystique 
au XIX. s. (La Quinzaine, aoüt). — M aeterlinck , M ., Weisheit u. Schicksal. 
Uebers. v. F. v. Oppeln-Bronikowski. 231. L., DiedrichB. M  4,50. — Majal,
E., la pensäe religieuse de L£on Tolstoi (Thöse theol. Montauban). 63. Cahors, 
Coneslant. — Marius, G., John Ruskin (Moderne denkers II). VI, 168. 
s’Gravenh., Nijhoff. fl- 1>90. — Nilsen, M., zur Religion. Ein Wort z. Ver­
ständigung an d. Gebildeten unter ihren Verehrern u. Verächtern. 42. Ham­
burg, Digel. M  1,50. — Oehninger, F.t Christenthum und moderne Welt­
anschauung. Studien und Kritiken. 127. Gü,, Bertelsmann. M  1,60.



O ssip -L ourie , la philosophie de Tolstoi (Bibl. de philos. contemp). 200. 
P., Alcan. — Pfennigsdorf, E., Christus im modernen Geistesleben. Christi. 
Einführung in d. Geisteswelt d. Gegenwart. XIV, 265. Dessau, Buchh. d. 
ev. Yereinsh. M  3,50. — P fister, O., modernes Antichristenthum, anti­
modernes Christenth. u. d. Evang. Jesu (ZSchw. 16, 97—116. 174—186. 193 
bis 202). — R eth w isch , E .,  Aufsätze u. Tagesschriften. 319. L., Strauch. 
M 5. — R o u re , L .,  Bulletin philosophique. Revues frangaises pendant l’ann^e 
1898 (fitudes, 5 mr. 675—692). — Saba tier, A .,  Religion and modern cul- 
ture (NW. 8, 91—HO). — Sam tleben , G., Christus und sein Evangelium 
nach Tolstoi (BG. 35, 422—438). — Schanz, P., die geistigen Strömungen d. 
Gegenwart (Die Cultur. Hrsg. v. d. öst. Leo-Gesellsch. 1, H. 1). — Schinz, A., 
un Champion de l’incrädulitö aux Etats-Unis. Robert G. Ingersoll (RThPh. 32,
512—535). — Schoeller, R., Katholicismus als Princip des Rückschritts f. d. 
Christenth. u. d. Staat, sowie als Hemmniss f. d. Vernunft u. d. Wahrheits­
gefühl (Aus ZSchw.). 39. Zü., Fäsi. M  —,80. — Sizeranne, R. de la , 
Ruskin and the relig. of beauty. Trans, fr. French. 320. Lo., Allen. — 
Talbot, R o m a in ,  les etapes d’un sceptique. 11,197. L., Breitkopf & Härtel, 
tltl 2,50. — Tolstoi, L. Gr., was sollen wir also thun! Deutsch v. Aug. Scholz. 
5. bis 6. Umschlag-Taus. 159. B., Steinitz. M  1,50. — Voigt, G., Christenth. 
u. Bildung. 29. L., Dürr. M  —,60. — Wiclcsteed, P. H., Religion of time 
and religion of eternity: study of certain relations between mediaeval and 
modern thought. 108. Lo., Green. 1 sh. — Wilson, S. Law, the theology 
of modern literature. 466. Ed., Clark. 7 sh. 6 d. — Wollny, F., Irrwege 
der Gegenwart. 26. L., Mutze. Jlit —,60. — Wolzogen, H. v., Richard
Wagner u. d. Christenth. (Thürmer 1, H. 10). — Ziegler, Theob., Indivi­
dualismus u. Socialismus im Geistesleben des 19. Jhrh.s. 27. Dr., v. Zahn & 
Jaensch. — Zini, Zino, Leo Tolstoi e la litteratura evangelica del 19. secolo. 
(Nuova Anth. Juni).

Der Aufsatz von Sabatier  ist die englische Wiedergabe des 
bereits in französischer und deutscher Sprache erschienenen, auf dem 
Stockholmer religionswissenschaftlichen Congresse gehaltenen Vortrags 
desselben Vf.s, über den bereits im vorigen JB. 474 u. 491 referirt 
worden ist. — Hoitihoff versucht das innere Verhältniss des modernen 
Menschen zur Religion im Lichte eines  Grundstrebens der neuen 
Zeit klarzulegen. Er findet, in der Nachfolge Sabatier’s, dieses in 
dem Streben nach Selbständigkeit auf allen Gebieten und fragt, ob 
die Religion diesen Lebensnerv des modernen Menschen in seinen 
Schwingungen lähmen muss oder ob sie vielleicht gerade im Gegen- 
theile seine tiefste Lebens- und Schwungkraft ist. Nachdem die all­
gemeinsten geschichtlichen Ausgangspuncte des modernen Strebens 
nach Selbständigkeit, seine wichtigsten bisher errungenen Erfolge, 
seine Gefahren, sein besonderer Uebergangscharakter in der Gegen­
wart unbefangen und feinsinnig dargelegt sind, wird das Problem 
dahin gelöst, dass erst die christliche Religion, freilich ohne dogma­
tische Versteinerung, jenem Streben die nothwendige innere Einheit 
und Festigkeit zu verleihen vermag, dass sie dem Menschen ein 
eigenes inneres Selbst mit ewigem Grund und Ziel erst wirklich zu 
gewinnen ermöglicht, von dem aus er die ganze Cultur beherrschen 
und gemessen kann, ohne in ihr sich zu verlieren. — P fister  gibt 
in einem trefflichen Aufsatze nach einer kurzen Zeichnung der Grund­
züge des modernen Geisteslebens zunächst eine Charakteristik des 
modernen bis in die Maasen verbreiteten, von den Führern auf litera­

562 M. S c h e ib e , Religionsphilosophie u. principielle Theologie. [30



31] Religion und das sonstige geistige Leben. 563

rischem und socialem Gebiete gepflegten Antichristenthums. Er wählt 
als Repräsentanten Dühring, v. Hartmann und Nietzsche, weil jeder 
von ihnen eine hervorragende moderne Tendenz vertrete, Dühring den 
nüchternen Realismus und Positivismus, der die christliche Religion 
als Feindin der diesseitigen Culturaufgaben u. des natürlichen Lebens­
genusses bekämpft, Hartmann den die Gerechtigkeit u. Güte Gottes 
negirenden Pessimismus, Nietzsche den potenzirtenEgoismus u. Scepticis- 
mus. Das „antimoderne Christenthum“, als dessen Hauptvertreter 
Kierkegaard, Kübel u. Erich Förster genannt werden, bietet insofern 
eine Parallele zu dem modernen Antichristenthum, als es infolge 
seiner extremen Jenseitigkeitsethik und seines consequenten Supra­
naturalismus die principielle Unvereinbarkeit des Christenthums mit 
moderner Lebensgestaltung und einheitlichem Wissenschaftsbetrieb 
proclamirt, als es alle natürliche Behaglichkeit der Welt schroff 
abweist u. beständig eine Dosis Weltschmerz fordert, als ihm endlich 
trotz seiner Unterwerfung unter objective Autoritäten ein stark sub- 
jectivistischer Zug eignet. Dieses antimoderne Christenthum versteht 
aber nicht nur nicht die Realität der modernen Bedürfnisse, sondern 
es will auch gar nicht die ganze Menschheit, sondern nur eine Schaar 
Erwählter retten. Daher ist es nicht fähig, die Gegenwart christlich 
neu zu beleben u. die christusfeindlichen Strömungen zu überwinden. 
Das kann nur geschehen, indem wir die berechtigten Momente der 
Stellung der antichristlichen Gegner uns aneignen, den Sinn für 
praktisch-sittliche Betätigung u. die rückhaltslose Anerkennung der 
von einer unabhängigen Wissenschaft gewonnenen Resultate, die Ab­
lehnung einer culturseligen Stimmung und eines weibisch-süsslichen 
Christenthums, indem wir aber auch den Tendenzen des antimodernen 
Christenthums gerecht zu werden suchen, so gewiss dieses consequent 
durchgeführt in Katholicismus oder doch unprotestantische Anschau­
ungen endigen muss. Die Aufgabe der Zukunft ist, Christenthum u. 
Cultur in harmonische Ausgleichung zu bringen. Dazu bedarf es vor 
Allem einer wissenschaftlichen Eruirung des Evangeliums Jesu. — 
Ueber die Schrift von Förster  ist schon JB. XVIII, 487 berichtet. 
Reischle, DLZ. 20, 1497—99 bemerkt, man bekomme nur dann kein 
schiefes Bild aus der Skizze, wenn man bedenke, dass auch die nicht 
mitbehandelten theologisch gebildeten u. specifisch christlichen Schrift­
steller u. Zeitschriften einen bedeutenden Einfluss in unserem Volke 
ausüben. — Ziegler1 s Vortrag behandelt den Gegensatz von In­
dividualismus u. Socialismus als den unter all den am Ende unseres 
Jahrhunderts herrschenden als der schärfste heraustretenden, indem 
er zunächst der Geschichte dieses Gegensatzes nachgeht und dann 
die Frage zu beantworten sucht, ob die Kluft zwischen beiden Lebens­
anschauungen wirklich unüberbrückbar sei. Der Gegensatz ist so alt 
wie das Jahrhundert selbst. Dieses beginnt im Neuhumanismus in 
der Philosophie Fichte’s und in der Romantik mit schärfstem In­
dividualismus und Subjectivismus, doch begegnen wir in einer Reihe 
von Vertretern dieser Standpuncte, besonders in Fichte, gleichzeitig



564 M. S c h e ib e , Religionsphilosophie u. principielle Theologie. [32

Gedanken, die auf den socialen Staat und die sociale Erziehung ge­
richtet sind. Den entschiedensten Gegensatz zum Individualismus 
bringt Hegel; dazu kommt das Eindringen communistischer Ideen 
von Frankreich. Dagegen erhebt sich der Individualismus Stirner’s. 
Nachdem aber dann die neue Aera in Preussen dem Socialismus 
Bewegungsfreiheit verschafft, wird er durch die Wirksamkeit von 
Lasalle u. Marx und durch die Bildung der Industriearbeitermassen 
zu einer gewaltigen Macht und bringt sich in der Nationalökonomie, 
der Gesetzgebung, der Kirche u. Kunst zu mächtiger Geltung. Aber 
bereits ist dem gegenüber der Individualismus wieder rege geworden, 
verkörpert in Bismarck, Carlyle, Kierkegaard, Lagarde, Schrempf, 
Böcklin und besonders Nietzsche. Die Möglichkeit einer Versöhnung 
beider Standpuncte erblickt Z. darin, dass in der Wurzel des Socia­
lismus ein gut Stück Individualismus steckt, sofern ersterer die An­
gehörigen des vierten Standes zu selbständigen Menschen machen 
will. Freilich in ihrer Ausbildung sind beide Weltanschauungen weit 
auseinandergegangen, und so ist die Aufgabe der Zukunft, sie in der 
Einheit einer Welt- u. Lebensanschauung zusammenzuschliessen, die 
sociale Tugend der Hingabe und die individualistische Tugend der 
Selbstbehauptung in einem zu üben, wenn dies auch nicht ganz ohne 
Rest geschehen kann. — M ucken  macht bekannt mit der Lebens­
anschauung des grössten finnländischen Dichters, Runeberg (1804 bis 
1877); sie trägt einen durchaus geschlossenen Charakter, wie sie 
denn auch ausser in den Dichtungen in philosophischen Schriften 
niedergelegt ist. Sie stellt sich dar als eine Vereinigung ernster ethiscli- 
theistischer Religiosität mit mannhafter, freudiger Lebensbejahung.
— Die von jBöhme dargebotenen Auszüge aus den Dichtungen des 
Jenaer Philosophen Liebmann (Weltwanderung. 1899. St., Cotta) 
zeigen eine Weltanschauung, die durch ihre Richtung auf das Meta­
physische, ihre Anerkennung eines Absoluten, Ewigen, Göttlichen, ihr 
Bewusstsein von den Schranken des menschlichen Erkennens u. dem 
Rechte des religiösen Glaubens, ihre Schätzung der selbstlosen in 
Jesus erschienenen Liebe als des Wissen u. Kunst an Werth Ueber- 
ragenden ein freundliches Verhältniss zu Religion und Christenthum 
darstellt. — Der belgische Schriftsteller M a eterlin ck  vertritt nach 
Simmel (DLZ. 1900, 21, 229—231) eine antiintellectualistische und 
demokratische, in scharfem Gegensätze zu Nietzsche stehende Richtung.
— Sam tleben  sieht in Tolstoi die berechtigte Reaction gegen den 
versumpften Katholicismus und die versumpfte moderne Gesellschaft, 
sodass daher die von T. eingeleitete Reaction für die griechische 
Kirche der Anfang der Rückkehr zur Wahrheit sei, wie die Los-von- 
Rom-Bewegung für die römische Kirche. Aber seine Reaction sei 
über das Ziel hinausgegangen u. zum rationalistischen Subjectivismus
u. individualistischen Ethicismus geworden. Daher bildet einen Haupt­
gegenstand der Abhandlung S.s eine vom Standpuncte der evangel. 
Orthodoxie aus unternommene Bestreitung von T.s Leugnung der 
Auferstehung und Gottheit Christi und der persönlichen Unsterblich-



33] Religion und das sonstige geistige Leben. 565

keit und seiner Reducirung des Evangelismus auf blosse Sittenlehre.
— Ueber O ssip-L ourie  siehe Nachtrag. — Coppe gehört nach 
Paulsen, DLZ. 20,1860—62, in die Gruppe Derer, die von der Anti­
kirchlichkeit zum Beichtstuhl zurückgekehrt sind u. darin die Rettung 
für Frankreich sehen. — Gegenüber dem eine fast direct entgegen­
gesetzte Richtung einschlagenden D u g a s  (vgl. JB. XVIII, 489) sucht 
JBois nachzuweisen, dass zwar nicht der Katholicismus, wohl aber 
der Protestantismus und zwar in seiner orthodoxen Gestalt gegen­
über dem modernen Denken u. Leben haltbar und mit ihm vereinbar 
sei. D. hält jedoch in seiner Antwort an seinem Standpuncte fest.
— Talbotfs Schrift ist nach LC. 1740 ein freidenkerisches Bekennt- 
niss und bietet ein religiöses, ethisches u. theilweise volkswirtschaft­
liches Programm, das auf dem Nachweise ruht, wie wenig verfänglich 
der kirchliche Dogmenglaube für tiefer denkende Naturen, zumal für 
naturwissenschaftlich Gebildete ist. — R o u re 's dem Ref. nicht be­
kannter Aufsatz bespricht 1. Le mouvement idealiste. 2. Le probleme 
de la foi religieuse. 3. La certitude de sens. — Auch von H etw isch’s 
Buch können nur die Aufsatztitel namhaft gemacht werden: Die 
gegenwärtige Aufgabe der Philosophie. Die Freiheit der Religion. 
Harnack und das Apostolicum. Katholiken und Protestanten.

b) P r i n c i p i e l l e  E r ör ter ung en ,  
a) Allgemeines.

Allin, T., Race and Religion: Hellenistic Theol., its Place in Christ. Thought. 
174. Lo., Clarke. 1 sh. 6 d. — Arey, G. F. d', Idealism and theology: a 
study of presuppositions. 307. Lo., Hodder and Stoughton. 6 sh. — Bens,
F., ewig od. zeitlich? 2. Aufl 47. Zü., Schmidt. M  —,60. — H err, H ., 
l’avenir de la philosophie. Esquisse d’une synth&se des connaissances fond^e 
sur l’histoire. X, 511. P., Uachette. — Calderoni, il positivismo, l’evoluzio- 
nismo e il materialismo e la critica. 148. Roma, Lefebure. L. 1,75. — 
C ham berla in , H . S t., das 19. Jhrh. I. Bd. Die Grundlagen des 19. Jhrh.s. 
1031. M., Bruckmann. geb. M  24. — Chapey, A., la Chrätienne philosophe. 231. 
La Fert6-Mac£, Bouquerel. — Constant, H., Etüde philosophique. Le Christ, 
le christianisme et la religion de l’avenir. 411. P., Soc. d’ädit. litt. — Dole, 
C. F., the theology of civilization. XXIV, 256. N.-Y., Crowell. # 1 . —
D yke , H . va n , the gospel of world of sin: a companion volume to 'the gos- 
pel of an age of doubt’. IX, 192. N.-Y., Macmillan. $ 1,25. — Etienne
J. de, Progres, Science et religion (Sc. Cath. 782—795). — F ischer- ColbHe, 
A .,  das Problem der Cultur (Kath. 79, 1 (19), 343 -350). — Glasenapp, G. v. 
Essays. Kosmopolitische Studien zur Poesie, Philosophie u. Religionsgeschichte, 
III, 481. Riga, Jonck u. Poliewsky. M  6. — Graeff, J. E , Christian ideas 
the dominant force in the World (Reform. Church Rev. 368—377). — Haeckel
E., Monismus als Band zwischen Religion u. Wissenschaft. Glaubensbekennt- 
niss e. Naturforschers. 8. verb. Aufl. 46. Bonn, Strauss. M  1,60. — Ders., 
das Welträtsel. Gemeinverständl. Studien. X, 473. Bonn, Strauss. M  8. — 
Hiller, H. 0., Heresies; or agnostic theism, ethics, sociology and metaphysics. 
Vol. I. 352. Lo., Richards. 5 sh. — Kuyper, A., Evolutie. 56. A.-Pretoria, 
Höveker & Wormser, fl. —>60. — Lindsay, J., Christianity and idealisme 
(BS. 61—77). — Jjiidem ann , S e in r . ,  die Vorherrschaft des Geistes. 
Religionsphilos. u. erkenntnisstheoret. Apergus. VII, 96. B., Eichblatt. —
Möbius, P. drei Gespräche über Religion (Zukunft No. 43). — M üller, 
F ried r. M a x ,  das Pferdebürla. Tagesfragen. 267. B., Paetel. M  5. —

Theolog. J a h r e a b e r ic b t .  X IX . 3 7



Nisbet, J. F , the human machine. An inquiry into the diversity  ̂of human 
faculty in its bearings upon social life, religion, education and politics. 310. 
L o, Richards. 6 sh. — R a b u s ,  Wiedergeburt u. Wissenschaft (NkZ. 10, 
1—30. 219—256). — R u d o lf, K .  u. K a fta n , J .,  über den Glauben. Eine 
Diskussion (PrJ. 95, 1—26). — Scheffler, H ., das Wesen des Geistes. VI, 
218. Brsch., Wagner. — Stein, L u d w .,  an der Wende des Jahrhunderts. 
Versuch e. Culturphilosophie. VII, 415. Fr., Mohr. M  7,50. — S te in m a n n , 
T h ., der Primat d. Religion im menschlichen Geistesleben (Ber. d. theol. 
Semin. d. Brüdergem. i. Gnadenfeld). VIII, 120. L., Jansa. M  1,50. —
Strong, A. H., Great Poets and their theology. 550. Lo., Bapt. tract. and 
book Soc. 7 sh. 6 d. — Tiircfc, H errn., der geniale Mensch. 4. verm. A. 
X, 400. — Wallace, Will., Lectures and esBays on natural theology and ethics. 
Ed. with a biograph. introd. by Ed w. Caird. 406. Lo., Clarendon Press. 
12 sh. 6 d. — W erner, Otto, die Menschheit. Gedanken über ihre relig., 
culturelle u. eth. Entwickl. 260. L., Haberland. M  3,50. — Witte Hyde,
W. de, the reorganization of the Faith (NW. 8, 43—56).

Von T ü v c k 's Buch hat auch dieses Jahr wieder eine neue Auf­
lage gebracht, die zu den Abschnitten über Faust und Jesus Er­
gänzungen bringt. — Das Werk von B erv, das von der französischen 
Kritik wegen seiner umfassenden Betrachtungsweise, seines reichen 
Inhaltes und seines Charakters als eines persönlichen Bekenntnisses 
trotz des Vorhandenseins mancher Unklarheiten u. Ueberschwänglich- 
keiten achtungsvoll begrüsst worden ist, sucht die Synthese zwischen 
Denken und Handeln, zwischen Wissenschaft, Moral und Religion, 
deren Auseinandergehen die gegenwärtige Krise bilde, d. h. also eine die 
Bedürfnisse des Erkennens wie des Lebens gleicherweise befriedigende 
einheitliche Philosophie auf Grund der Geschichte zu gewinnen. Das­
jenige nun, was als Resultat des gesammten Entwicklungsganges der 
bisherigen Philosophie und des geistigen Lebens überhaupt u. damit 
als wahre Philosophie herausgestellt wird, ist ein Positivismus, der 
auf einen allerdings nicht bewiesenen Monismus, d. h. auf der hypo­
thetischen Voraussetzung der Einheit von Subject und Object, der 
Uebereinstimmung der Mittel des Erkennens und Handelns mit dem 
Gegenstände ruht, womit freilich die von B. bekämpfte Metaphysik 
wieder zur Stelle ist, u. für den die Psychologie die Grundlage aller 
Wissenschaften ist. Von der Religion kann in diese Philosophie der 
in jener vorhandene Zug zum Monismus übernommen werden, während 
der Gedanke einer realen transsubjectiven göttlichen Einheit weg­
fallen muss, ebenso von Offenbarung und religiösem Glauben keine 
Rede sein kann. — Das Buch von S te in 9 in dem meist früher 
gesondert veröffentlichte Aufsätze geschichtlichen wie systematischen 
Charakters vereint sind, verkündigt in einer manchmal etwas zu 
leichten Art einen antimetaphysischen, evolutionistischen, den Dar­
winismus auf Psychologie und Erkenntnisslehre anwendenden Kriti- 
cismus und einen socialen Optimismus; die Geschichte zeigt, dass 
Äder Fortschritt nicht blos ein nothwendiger, sondern für uns Menschen 
ein nothwendig guter war, sofern im Ringen nach den neuen Daseins­
formen nur das Nützlichere, Passendere sich behauptet hat, während 
das minder Nützliche und Lebensunfähige untergegangen ist.“ So

566 M. S c h e ib e , Religionsphilosophie u. principielle Theologie. [34



35] Religion und das sonstige geistige Leben. 567

bietet uns die Geschichte auch Normen für unser künftiges Verhalten. 
Religion hat als zuversichtliche hoffnungsvolle Stimmung und als 
humane Gesinnung ihre Berechtigung, aber in der Wahrheitsfrage 
entscheidet allein der Verstand; die Oberhoheit des Intellects wird 
gegenüber anderen, den Primat des Gefühls u. Willens proclamirenden 
Anschauungen scharf vertheidigt. — Eine von Berr u. Stein durchaus 
verschiedene philosophische Stellung u. Würdigung der Religion ver­
treten die nun zu besprechenden Schriften. Sclieffler  behandelt 
die Thätigkeiten des Geistes und die Principien der Wissenschaften 
in antidarwinistischer, die Selbständigkeit und Ueberlegenheit des 
geistigen Lebens gegenüber der Natur verfechtender, den Gottes­
glauben und den Gedanken einer jenseitigen Weiterentwicklung ver­
tretender Tendenz, jedoch in wenig wissenschaftlicher, z. T. schrullen­
hafter Weise. — Die von grösser Belesenheit zeugenden Betrachtungen 
des Privatlehrers L ü d e m a n n  bewegen sich in den Bahnen der 
Philosophie Eucken’s. Eine über die sinnenfällige Wirklichkeit und 
den anthropozentrischen Standpunct hinausgehende, vielmehr in den 
Kern des Seienden eindringende, die Dinge in ihrem Eigenwerthe und 
ihrer kosmischen Bedeutung erfassende Weltanschauung und eine 
den Egoismus überwindende Lebensführung setzen ein selbständiges, 
nicht bloss ein Anhängsel des Naturhaften bildendes, sondern mit 
eigenem Gehalte erfülltes geistiges Leben im menschlichen Ich voraus 
und sind nur durchführbar, wenn das natürliche und geistige Sein 
getragen werden von einem sie zu einem Kosmos befassenden ein­
heitlichen göttlichen Princip, das durch die Natur hindurch seine 
Realideen verwirklichen will, so jedoch, dass dies nicht ohne Selbst­
betätigung u. schmerzlichen Kampf seitens des Menschen geschieht. 
Indem der Naturalismus oder Positivismus eine von dem sinnlich 
Gegebenen abweichende, dieses corrigirende Naturauffassung vertritt, 
beweist er durch sein eigenes Dasein das Unrecht seines Grundsatzes 
von der „Secundogenitur des Geistes gegenüber der Sinnenwelt.“ 
Vielmehr ist das geistig personale Sein das eigentlich wahre Sein. 
Jedes Individuum hat „fürstlichen“ Charakter, Ewigkeitswerth. Diese 
dem antiken, seinen Gehalt im Staate findenden Menschen noch nicht 
bewusste Würde brachte gerade mit dem Untergange des antiken 
Staatswesens das Christenthum für die Menschen an’s Licht. Die 
nächste Wirkung davon war die Ueberzeugung von dem Selbstwerthe 
des Nächsten und die allumfassende Menschenliebe, mit dem Anfänge 
der Neuzeit auch die Ersetzung der anthropozentrischen Natur­
auffassung durch die objective, auf den Sachgehalt der Erscheinungen 
gerichtete, sofern „der Mensch auch zur Natur in diejenige Stellung 
trat, die der Christ dem Mitmenschen gegenüber einnimmt.“ Leider 
entspricht dem Werthe dieser Gedanken in keiner Weise die Form, 
in der sie vorgetragen werden, die vielmehr durch Mangel an 
Ordnung des Materials im Einzelnen und durch mannigfache Künst­
lichkeit, Dunkelheit und Geschmacklosigkeit Anlass zu dem übrigens 
vom Vf. (S. VI) erwarteten Anstoss gibt. — Das dem Ref. nur aus



PrM. 3, 80 -8 4  (Websky) und DLZ. 1900, 21, 225—227 (Wobbermin) 
bekannte, auch von Anschauungen Eucken’s, ebenso Siebeck’s be­
einflusste, um seiner freimüthigen Art, wie seines tiefen Eindringens 
in die schwierigen Probleme gerühmte Buch SteififnaflM's stellt 
fest, dass zwar dem Ansprüche der Religion auf Alleinherrschaft nicht 
absolute, sondern nur relative Berechtigung zugestanden werden könne, 
und der Eigenwerth u. die selbständige Geltung der anderen Gebiete, 
der culturellen, wissenschaftlichen, künstlerischen und sittlichen Be­
tätigung, anerkannt werden müsse, dass aber ein Primat der Religion 
zu behaupten sei, sofern einmal dem Verhalten auf den anderen 
Gebieten mehr oder weniger eine der religiösen verwandte Stimmung, 
die des demüthigen sich Verlierens eignen muss, u. sofern vor Allem 
die gesammte innerweltliche Betätigung, der innerzeitliche geschicht­
liche Entwicklungsprocess über sich hinausweist auf ein transscen- 
dentes Ziel; in der Religion ist aber die Transscendenzstimmung gerade 
das Herrschende, und das transscendente Object das Allergewisseste 
und Sicherste. — M abus sucht nach einem Ueberblicke über die in 
der Geschichte, der modernen Dogmatik und Philosophie vorliegenden 
Auffassungen der Wiedergeburt das religiös-christliche Leben, das 
eben in der Wiedergeburt entscheidend zur subjectiven Verwirklichung 
kommt, in seiner notwendigen Stellung im menschlichen Seelenleben 
überhaupt zu erweisen und sodann darzulegen, wie das christliche 
Bewusstsein das Princip des weltgeschichtlichen Fortschritts bildet 
und wie es — hier berührt sich R. mit Lüdemann — umgestaltend 
und fördernd auch auf den gesammtwissenschaftliclien Trieb gewirkt 
hat und noch zu wirken vermag. Allerdings ist für R. das christ­
liche Princip identisch mit seiner Ausprägung im Neulutherthum. — 
F ischer  zeigt, dass ohne Rücksicht auf ein sittliches Ziel eine Be­
stimmung des Wesens der Cultur unmöglich ist. — Als einer der 
entscheidensten u. bleibenden Factoren für das Culturleben erscheint 
die Religion, in ihrem Inhalte freilich sehr subjectiv aufgefasst, auch 
in dem Buche von C h a m b erla in , über das Ref. nur auf Grund 
von Recens. berichten kann. Dieses Werk, verfasst von einem von 
der Naturwissenschaft ausgegangenen, dann auf dem Gebiete der 
Richard Wagner-Literatur tä tigen  Schriftsteller, ist von der Kritik 
zwar keineswegs ohne dass sachliche Bedenken z. T. sehr gewichtiger 
Art erhoben worden wären, doch allseitig mit grösster Bewunderung 
aufgenommen worden als Ausdruck eines individuell scharf aus­
geprägten, über traditionelle wissenschaftliche Ansichten sich kühn 
hinwegsetzenden, von gewaltigen Stimmungen geleiteten, nur auf das 
Grosse, die Ideen gerichteten, gerade die Imponderabilien feinsinnig 
auf deckenden, mit der Kraft der Intuition reich ausgerüsteten Geistes. 
Beeinflusst ist C h dessen Art oft an die Romantik erinnert, bes. 
von Gobineau’s Rassentheorie, die er aber vertieft, und von Richard 
Wagner’s Stellung zum Judenthume. Der Grundgedanke seines Werkes 
ist: Das Heil für unsere Cultur liegt im Germanentum, in das die 
Kelten u. Slaven teilweise eingeschlossen werden, in der Auswirkung

568 M. S c h e i b e , Religionsphilosophie u. principielle Theologie.



37] Religion und das sonstige geistige Leben. 569

der indogermanischen Rassen ei genthümlichkeit, als deren wesentliche 
Charakterzüge die schöpferische Gestaltungskraft, die mächtige, un­
mittelbare Empfindung des Unendlichen, die in der Tiefe des Gemüths 
wurzelnde u. innerliche, weltfreudige, thätige Religiosität, die organische 
Verbindung von Weltanschauung und Religion und die daraus ent­
springende Fähigkeit zu lebensvoller Cultur bezeichnet werden gegen­
über dem Rationalismus und Historizismus der semitischen, speciell 
jüdischen Rasse, „die an religiösem Instinkt erstaunlich arm ist." 
Für diese Auswirkung haben wir als werthvolles Erbe übernommen 
die hellenische Kunst, das römische Recht u. die sittliche Persönlich­
keit Christi. Diese Person, deren Auftreten in keiner Weise geschicht­
lich erklärbar ist — Ch. wendet sich scharf gegen Strauss u. Renan
— „bedeutet die Erscheinung einer neuen Menschenart" und steht 
mit ihrem Optimismus, ihrer Ablehnung aller Askese, ihrer Kampfes­
freudigkeit in striktem Gegensätze zum Judenthum (und auch zu 
Buddha, dessen Lehre infolge Rassenmischung mit Nichtariern auf­
gekommen ist), wie denn auch Jesus, was durch den Hinweis auf die 
gemischte Bevölkerung Galiläas begründet wird, der Rasse nach nicht 
aus dem Judenthum hervorgegangen ist. Diesem werthvollen, auf 
uns überkommenen Erbe steht aber ein fremdes gegenüber, das auf 
uns lastet und auch dem 19. Jhrh. den Charakter des Widerspruchs­
vollen und Gährenden aufgeprägt hat, nämlich die Nachwirkung der 
Rassenmischung in der römischen Kaiserzeit, die Beeinflussung durch 
das Semitische, wie es uns bes. in der von diesen Elementen con- 
stituirten christlichen Kirche, ihren Dogmen und ihrer Verfassung, 
ihrem Universalismus und ihrer Aeusserlichkeit entgegentritt. Die 
Aufgabe der Zukunft ist also, dass die seit 1200 erwachten Germanen 
dieses Fremde abschütteln und mit einer ihrer Art entsprechenden 
Religion auch eine dementsprechende rein germanische Cultur und 
damit eine glückliche Zeit herbeiführen. Aus Ch.s Buch werden 
gerade als die glänzendsten Capitel diejenigen über die Erscheinung 
Christi und über Weltanschauung und Religion (von Franz v. Assisi 
bis Kant) gerühmt. Vgl. 0. Bulle (AZ. Beil. 291 u. 292), Arth. Drews 
(Gegenwart No. 32), F. Hueppe (BohemiaNo. 104) (die beiden Letzteren 
vereint in „Die Grundlagen der geistigen u. materiellen Cultur d. Gegen­
wart". Bruckmann), K. Krumbacher (DLZ. 1900, 178—184), II. Thode 
(LC. 1900, 437—440), G. Krüger (ChrW. 1900). S. auch den Aufsatz 
Ch.s, Paul Deussen u. d. Bed. d. altindischen Weltansch. f. d. Leben 
d. Gegenw. (AZ. Beil., 229. 230.). — W erner  sieht in der Selbst­
behauptung der ursprünglichen inneren Wesensrichtung des Menschen, 
die mit dem sittlichen Streben zusammenfällt, mit welch Letzterem 
wieder das Gottesbewusstsein innig zusammenhängt, ebenso das eigent­
liche Merkmal des Menschlichen wie den treibenden Factor alles 
wahren menschlichen Lebens und erblickt, wie Chamberlain, auch in 
den Germanen, diese aber im engeren Sinne genommen, die Träger 
der Weltgeschichte und Stützen des unverfälschten Christenthums. — 
Die Discussion zwischen JR u do lf, einem Vertreter der gebildeten



Laienwelt, und K a fta n  hat zum Gegenstände die von ersterem be­
strittene, von Letzterem behauptete Unentbehrlichkeit d. Anerkennung 
von gewissen Glaubensgedanken, der Ueberzeugung von einer be­
stimmten Art des Wesens und der Bethätigung Gottes und von dem 
Dasein Gottes überhaupt, für die Gestaltung eines gottwohlgefälligen 
Lebens. R. meint, die Forderung des Glaubens entspringe aus einem 
anthropomorphen Gottesbegriffe ; eine Persönlichkeit von der sittlichen 
Grossartigkeit einer Gottheit könne durch die "Versagung der An­
erkennung eines Menschen nicht berührt werden; nur die Liebe mache 
gottwohlgefällig und selig. K. macht dagegen geltend, dass wohl 
ein Einzelner, aber nicht die Gemeinschaft christliche Gesinnung ohne 
den christlichen Gottesgedanken besitzen könne, und dass ferner mit 
der auch von R. geforderten Auffassung Gottes als der heiligen 
Liebe sich die Annahme einer Gleichgiltigkeit Gottes gegenüber 
Glauben und Unglauben nicht vertrage. Dagegen weiss sich K. mit 
R. eins in der Ablehnung der Forderung eines Glaubens, der in der 
äusserlichen Zustimmung zu autoritativ überlieferten, nicht in ihrem 
Zusammenhang mit dem persönlichen Leben aufgewiesenen Lehren 
besteht und gegen den zu polemisiren die eigentliche Absicht R .s 
ist. — M a x  M ü lle r , in dessen Buche früher in der Deutschen 
Rundschau erschienene Aufsätze vereint sind, sucht nach AZ. Beil., 
No. 266 (Alb. Geiger) und LC. 1900, 188 gegenüber naturalistischen 
Anschauungen die Priorität des Geistes und die Vernünftigkeit der 
Religion und des Christenthums zu rechtfertigen, indem er zugleich 
die äusserlich supranaturalistischen Elemente der christlichen Ueber­
lieferung psychologisch u. historisch zu erklären sucht. — Das dem 
Ref. unbekannte Buch von v a n  D y  He ist, wie wohl aus dem früheren 
Werk desselben Vf. (s. JB. XVI, 514 f.) geschlossen werden darf, von 
einem philosophisch agnostischen, theologisch Ritschl und dessen ge­
mildertem Supranaturalismus nahestehenden Standpuncte geschrieben.

ß) Glauben und Wissen. Religion und Philosophie.

A d ickes , E ., Philosophie, Metaphysik und Einzelwissenschaften (ZPhKr. 113, 
216—231). — B olliget', A .,  der Weg zu Gott f. uns. Geschlecht. E. Stück 
Erfahrungstheologie. VIII, 67. Frauenfeld, Huber. M  1,50. — Camerlynck,
H., Theisme. 330. P., Fischbacher. — Crandäll, L. A., Some facts con-
cerning Christian science. 47. Chi., Mem. Press, c. 10. — „Christian Science“, 
the Origin of (Blackwood’s Mag. My.). — Folghera, Philosophie, Science, 
Religion d’apres un livre rdcent: Pensöes et Portraits par C.-C. Charaux (P., 
Pedone-Lauriel) (Rev. Thom. 7, H. 3). — F ra ser , A . C., Philosophy of 
theism. Gifford Lect. 2. ed., amended. XVIII, 331. Ed. u. Lo., Blackwood.
— Fremont, G., la religion peut-elle ötre une Science ? 22. Nice, imp. des 
Alpes-Marit. — Geyser, J., das philosophische Gottesproblem in seinen wich­
tigsten Auffassungen. VIII, 291. Bonn, Hanstein. M  3,80. — Hutton, R. H., 
Aspects of religious and scientific thought. Selected from the „Spectator“ 
and ed. by his niece. 428. Lo. u. N.-Y., Macmillan. $ 1,50. (The eversley 
series.) — Iverach, J., Theism in the light of present science  ̂and philosophy. 
X, 330. N.-Y., Macmillan. $ 1,50. — J a tn es , Will», der Wille zum Glauben 
u. andere popularphilos. Essays. Uebers. v. Th. Lorenz. M. e. Geleitsw. v. 
Fr. Paulsen. XX, 196. St., Frommann. M  3. — Jeru sa le m , W ., Ein-

5 7 0  M. S c h e i b e ,  Religionsphilosophie u. principielle Theologie. [38



leitung in d. Philos. VIII, 189. W. u. L., Braumüller. M  3. — K essler, 
L .,  über Offenbarung u. Wunder. 94. Gö., Vandenhoeck & Ruprecht. M> 2,40.
— L e m , M . H .,  God (ThT. 33, 385—403). — Luzzatti, L., Scienza e fede 
(Nuova Anthol. Juni). — Malvert, Science et religion. Ed. dass, et pop. 
181. P., Soc. d’6d scient. fr. 2. — Mead, C. M ., Tendencies of recent
theistic thought (Homil. Rev. Mai). — Miller, D. S-i „the will to believe“ 
and the duty to doubt (IJE. 9, Jan. Siehe auch H. R. Marshall, ib. Apr. 
359-373 u. Will. Coldwell 373—378). — Parker, E., a Synopsis of Fisher’s 
Grounds of Theistic and Christian Belief. Chapt 5 to 9 & 11: the portions 
set for Group D. 40. Lo., Simpkin. 2 sh. — Purrington, W. A., „Christian 
Science“ and its legal aspects (North Am. Rev. März 345—361). — Ders., 
the caise against Christian Science (ib. Aug. 190—209). — M agaz, L .,  zur 
Philosophie des Glaubens (I. Die Begründung der Moral. II. Der Weg zu 
Gott. PrM. 3, 261—270. 308—318). — Salembier, L., sur une histoire de la 
lutte entre la Science et la thäologie (Rev. d. scienc. eccles Dec.). — Samt­
leben, G., zwei Wege vom Wissen zur Religion zurück (BG. 35, 77 —87). — 
Schnurbecque-Baeije, M. J., het gezond verstand op godsdienstig gebied (ThSt. 
17, 20—49). — Schwalm, B , la croyance naturelle et la science (Aus: Compte- 
rendu du IV congr. scient. internat. des Cath. Fribourg [Suiese], 1898. 
St. Paul. III. Sciences philos.). — S te in , E ., können wir angesichts d. mod. 
Geistesbildung d. Standp. des bibl. Christenth. vertreten? 19. Düsseldorf, 
Schaffnit. M  —,20. — Stratton, G. M., the psychological evidence for theism 
(NW. 8, 326—343). — T a n g erm a n n , W ., Vernunft und Offenbarung. 
Anthropol.-philos. Erört. (MCG. 8, 1—18). — Ward, J., Naturalism and 
Agnosticism. 2 vols. Gifford Lect. Lo. u. N.-Y., Macmillan. XVII, 302. 
XIII, 294. 21,50. — Z iegler, Theob., Glauben u. Wissen. Rektorats­
rede. 31. Strassburg, Heitz. M> —,80.

J eru sa lem , der eine recht brauchbare klare Orientirung über 
die gegenwärtige philosophische Forschung besonders auf erkenntniss- 
theoretischem, psychologischem u. ethischem Gebiete liefert, und der 
seinen eigenen Standpunct dahin zusammenfasst: Die Philosophie
müsse eine den Verstand wie das Gemüth befriedigende Gesammt- 
weltanschauung bieten, empirisch u. strengwissenschaftlich verfahren, 
das Psychische und Physische als zwei eigenartige, von einander ver­
schiedene, aber miteinander in Wechselwirkung stehende Seinsweisen 
ansehen, zur Auffassung des gereinigten nichtphilosophischen Bewusst­
seins zurückkehren, d. h. den Standpunct des kritischen Realismus 
vertreten, das psychische Geschehen nach genetischer, biologischer u. 
socialer Methode betrachten, — spricht sich, wenn auch in kurzer und 
nicht allzu tiefer Weise, über die Religion und das Verhältniss der­
selben zur Philosophie aus. Beide sind ihrer Art nach verschieden, 
in Ersterer sind Phantasie und Gemüth, in Letzterer der Erkenntniss- 
trieb die wirkenden Factoren, Erstere hat autoritativen und socialen, 
Letztere kritischen u. individualistischen Charakter. Aber die Religion 
ist eine so allgemeine und so tief in das Culturleben eingreifende 
Erscheinung, dass die Philosophie die Resultate der vergleichenden 
Religionswissenschaft ebenso berücksichtigen muss, wie die Ergebnisse 
der anderen Wissenschaften. Zu einer Vereinigung von Philosophie 
mit allerdings geläuterter, namentlich vom Wunderglauben sich los­
sagender Religion liegt aber um so mehr Anlass vor, als die Annahme 
eines unendlichen, den Urgrund für Materie und Geist bildenden

39] Religion und das sonstige geistige Leben. 571



572 M. SciiEiui;, Religionsphilosophie u. principielle Theologie. [40

mächtigen Willens ein Postulat der theoretischen Vernunft ist; wie 
uns nämlich die Aneignung jedes uns in der Wahrnehmung gegebenen 
Vorgangs nur dadurch, aber wie die Erfahrung zeigt, auch sicher 
gelingt, dass wir in der Urtheilsfunction ihn auf ein Kraftcentrum 
beziehen und als Kraftäusserung dieses Kraftcentrums hinstellen, so 
liegt es nahe, dass wir diese Form auch auf die Gesammtheit des 
Weltgeschehens anwenden, das uns dann als Kraftäusserung eines 
unendlichen Willens erscheinen wird. Diesen Theil der Metaphysik, 
der sich auf das theoretische Gottesproblem bezieht, nennt J. Religions­
philosophie. Der Moral kann die Religion nützen, indem sie den 
sittlichen Normen eine tröstliche Wärme verleiht, doch hat die Moral, 
wie sie unabhängig von der Religion entstanden ist, in dieser auch 
nicht ihre letzte Begründung zu suchen. Andererseits verdankt die 
Religion ihre Läuterung nur sittlichen Erwägungen. — Lern  repro- 
ducirt die Ausführungen WundPs über die Einordnung des religiösen 
Gottesglaubens in eine alle Bestandtheile des menschlichen Denkens 
umfassende Weltanschauung und die damit seitens der Wissenschaft 
gelieferte u. von dem einheitlichen Menschengeiste geforderte Recht­
fertigung dieses Glaubens, der an sich in seinen Motiven und Zielen 
gegenüber der Wissenschaft selbständig ist. — A dickes  sucht seine 
in dem Aufsatze „Wissen und Glauben“ (vgl. JB. XVIII, 492 f.) ent­
wickelten Gedanken an einer Kritik der WwwcẐ schen Metaphysik zu 
erproben, indem er nachweisen will, dass wie bei jeder Metaphysik 
so auch bei derjenigen TF.’s nicht objective Thatsachen, sondern sub- 
jective Factoren, Gemüthsbedürfnisse das Entscheidende sind, dass 
auch sie als über die Erfahrung hinausgehend keine Wissenschaft, 
sondern wie jede rel. Weltanschauung blosser Glaube, „Träumerei“ 
ist. Meines Erachtens liegt diesen Argumentationen eine erst der 
Klärung bedürftige Fassung des Begriffs Erfahrung zugrunde und ein 
Uebersehen der Thatsache, dass in der Metaphysik J'F.’s wie anderer 
Philosophen Momente, die allerdings Gemüthsbedürfnissen und sitt­
lichen Erlebnissen entspringen, vereint sind mit solchen, von denen 
nicht geleugnet werden kann, dass sie auf Grund rein theoretischer 
Erwägungen sich ergeben, denen freilich ein nur sehr hypothetischer 
und blasser Charakter eignet. Zu jenem im vorjährigen Aufsatze 
von A. proclamirten, in Parallele zu den Theorieen der Ritschl’schen 
Theologie stehenden Friedensschlüsse zwischen Wissen und Glauben 
und zu der Begründung des Glaubens auf das der Persönlichkeit 
Werthvolle macht Vaihinger (Kantstud. 3, 190—192) die Bemerkung, 
dass bei jener Theologie der Werthurtheile das Wichtigste übersehen 
werde, der Werthunterschied zwischen d. Werthurtheilen verschiedener 
Subjecte. Damit ist allerdings das Hauptproblem bezeichnet (wenn 
auch die Ritschl’sche Schule in ihrer Weise eine Lösung gefunden 
hat, die freilich wissenschaft l ich nicht brauchbar ist). Wenn aber
V. fortfährt: „Um diese Werthung festzusetzen, dazu ist der Intellect 
oder nach Kant’scher Terminologie die theoretische Vernunft doch 
wieder absolut nothwendig, und ihr gutes Recht darf nicht durch die



41] Religion und das sonstige geistige Leben. 573

Willkür der Einzelsubjecte mit ihren angeblichen „Bedürfnissen“ ver­
kümmert werden“, so kann dies leicht eine Bevormundung der Religion 
durch den Verstand und eine Schädigung der Eigenthümlichkeit der 
Religion bedeuten. — K essler 's Schrift ist auch ein Beitrag zur 
Erörterung des Verhältnisses von Religion und Wissenschaft. Die 
Verfasserin will die Begriffe Offenbarung u. Wunder unter Wahrung 
ihres unvergänglichen religiösen Inhalts gemäss den durch Natur und 
Geschichtswissenschaft herbeigeführten Veränderungen unserer Welt­
anschauung gegenüber der biblischen umprägen. Dies geschieht unter 
Zugrundelegung der strengsten Unterscheidung zwischen dem nach 
dem Satze vom Grunde verfahrenden, mit dem Ursach- und Zweck­
begriffe operirenden, den Charakter des Verstandesmässigen und 
Eigentlichen tragenden Welterkennen und dem der ästhetischen und 
und ethischen Betrachtungsweise verwandten, den Charakter des Un­
mittelbaren, Acausalen, Bildlichen und Gefühlsmässigen tragenden 
religiösen Erkennen oder Glauben. Demgemäss wird es abgelehnt, 
in der Weise des teleologischen Gottesbeweises die Naturzweckmässig­
keit als eine Offenbarung Gottes anzusehen, sowie die Wunder als 
göttliche Eingriffe in den Naturzusammenhang aufzufassen und ihre 
Wirklichkeit und Geschichtlichkeit in dem Sinne, wie diese Begriffe 
gewöhnlich verstanden werden, zu rechtfertigen; ebenso wird anderer­
seits das Bestreben der Liberalen, der Offenbarung durch Unter­
suchung des Selbstbewusstseins des Religionsstifters historisch nahe 
zu kommen, als vergeblich und den Glauben schädigend abgewiesen. 
Vielmehr ist gerade die Unvorstellbarkeit das Merkmal des Religiösen. 
Offenbarung ist ein Vorgang im Bewusstsein der Gläubigen, in welchem 
der Mensch durch Vermittlung eines Endlichen als des unentbehr­
lichen und unlöslichen Bildes für das Unendliche die Berührung mit 
diesem, die Kundgebung einer höheren Welt erlebt. Wunder ist 
alles Endliche und Natürliche zu nennen, an dem das Uebernatürliche 
sich veranschaulicht, dasjenige, was Bild und menschliche Bethätigung 
der Liebeseinheit zwischen Gott, Christus und den Gläubigen ist; 
daher fallen Gebet, Mythus und Cultus unter den Gesichtspunct des 
Wunders, und es liegt auch der Werth und die Wirklichkeit der 
biblischen Wunder in ihrem allezeit innerlich zu erfahrenden Sinne, 
nicht in dem Dass u. Wie ihres einmaligen äusserlichen Geschehens, 
in dem geschichtlich Eigentlichen derselben; für dieses Gebiet gilt 
durchaus die Geschlossenheit des endlichen Causalzusammenhanges. 
Die in Folge eines wenig lichtvollen Stils nicht leicht zu erfassenden 
Gedanken K .s bewegen sich in Bahnen, die denen der Theologie Ritschl’s 
verwandt sind, wie auch K. selbst die Uebereinstimmung mit den 
gegen Baumgarten gerichteten Ausführungen Herrmann’s (ChrW. 1898, 
893 f .; s. JB. XVIII, 535) hervorhebt, nur dass bei K., und darin 
besteht das Bedeutsame der Schrift, die Consequenzen viel schärfer 
gezogen sind, speciell betreffs der Geschichtlichkeit der biblischen 
Wunder. Freilich um so mehr tritt auch das Gefährliche des dua­
listischen Grundprincips und des causale und religiöse Erkenntniss



als zwei verschiedene subjective Betrachtungsweisen ansehenden 
Standpuncts hervor. Die religiöse Betrachtungsweise kann da leicht 
zur Illusion oder bloss poetischen Verklärung der Dinge herabsinken. 
Daher dürfte es darauf ankommen, Möglichkeit und Nothwendigkeit 
göttlichen Wirkens u. göttlicher Offenbarung gerade in einer causal- 
teleologisch geordneten Welt darzulegen. (Vgl. Lobstein ThLz. 1900. 
25, 89 f. — S te in  sichert dem biblischen Christenthum sein Recht, 
indem er auch vom Kant’schen Standpunct aus für den Glauben eine 
besondere Welt in Anspruch nimmt. Vgl. DEK. 1900. Litt. Beil. 1,
S. 2. — Ziegler, dessen Rede mir nur aus der Anzeige v. Troeltsch, 
DLZ. 20, 1899—1901 bekannt ist, verlangt für die Religion von der 
Philosophie nicht Beweis oder Ersatz der Glaubensobjecte einer be­
stimmten Religion, sondern historisch-psychologisches Verständniss 
der Religion u. erkenntnisstheoretische Prüfung der in ihr enthaltenen 
Wirklichkeitserkenntnis. Der Conflict zwischen Wissen und Glauben 
entsteht wegen des beständig hypothetischen und veränderlichen 
Charakters der philosophischen Wissenschaft einerseits, des festen, 
conservativen und jede Veränderung fürchtenden Charakters der 
religiösen Vorstellungswelt andererseits. Eine Lösung kann dadurch 
geschehen, dass die Nothwendigkeit dieses Conflicts eingesehen, und 
er dadurch geduldig ertragen wird. T. wendet ein, dass weder die 
für die Religion wichtige Weltanschauung des Idealismus etwas so 
schwankendes noch die lebendige, undogmatische Religion etwas so 
starres sei, und meint demgemäss, dass auch das Ergebniss betreffs 
der Lösung des Conflicts positiver, im Sinne der Polarität gefasst 
werden könne; freilich sei dazu nöthig, dass zunächst unter den 
geschichtlichen Religionen eine als die Höchste erwiesen werde, eine 
Aufgabe, die Z. nur gestreift habe. — H agati, der sich ganz in 
den Bahnen von R. A. Lipsius bewegt, verteidigt in Bezug auf die 
Begründung der Moral wie des Gottesglaubens Recht, ja Nothwendig­
keit der voluntaristischen Beantwortung der Frage nach dem Kriterium 
der Wahrheit gegenüber der Intellectualistischen. Weder vermag 
das causal-theoretische Erkennen ein Moralprincip als das echte und 
allein wahre zu erweisen; denn selbst wenn man den wissenschaftlichen 
Nachweis versuchen wollte, dass Thatsachen der Naturwissenschaft, 
Psychologie und Culturentwicklung auf ein bestimmtes Moral-Ideal 
als Ziel der Entwicklung hinweisen, so bliebe doch die Annahme 
möglich, dass die Entwicklung umbiegen und neue Wege einschlagen 
werde; noch kann, wie an der Hand einer Kritik von B olliger’s 
„Weg zu Gott“ dargelegt wird, die Ueberzeugung von der Existenz 
eines geistigen, liebenden Weltgrundes als Ergebniss logischen Zwanges 
und exacter Forschung ausgegeben werden; denn einerseits bietet 
die Geschichte der Menschheit vielfach Thatsachen, die einen gegen­
teiligen Schluss nahezulegen scheinen, andererseits kann und will 
das Verhältniss des Menschen zu Gott als ein Liebes- u. Vertrauens- 
verhältniss gar nicht bewiesen werden. Vielmehr gibt in beiden 
Fällen der Glaube, der eine That des Willens, eine Aeusserung der

574 M. S c h e ib e , Religionsphilosophie u. principielle Theologie. [42



Freiheit, ein Wagniss ist, den Ausschlag. An der Ruhe u. Freudig­
keit, an dem practischen Erfolge erweist sich die Wahrheit dessen,
was der Glaube ergriffen; und diesem Erweise wohnt eine Sicherheit 
bei, die höher ist als die, welche den Resultaten des theoretischen 
Wissens eignet. Durch diese Behauptung des Primats des Glaubens 
soll aber das Recht der Wissenschaft nicht verkümmert werden, viel­
mehr, „wo das Wissen sein Urtheil endgiltig gefällt hat, darf der 
Glaube nicht daran rütteln“; das gilt bes. gegenüber der Wunder­
frage. — Denselben Standpunct wie Ragaz vertritt Jam es. Vgl. 
LC. 1900, 24. 25. — T a n g e rm a n n  bestimmt das Verhältniss von 
Vernunft u. Offenbarung nach dem Schema einer gemilderten Ortho­
doxie in intellectualistischer Weise, die moderne religiöse Erkenntniss- 
theorie nicht beachtend. — Am engsten ist die Verbindung von
Glauben und Wissen bei F ra ser9 dessen schon bei ihrem ersten
Erscheinen im JB. XVI, 507 f. besprochene Vorlesungen in 2. Aufl. 
vorliegen. Die Veränderungen beziehen sich vornehmlich auf die 
Form, die einen gedrängteren u. wissenschaftlich strengeren Charakter 
gewonnen hat; die früheren zwei Bände sind zu einem Bande zu­
sammengezogen. Das Buch ist in drei Haupttheile gegliedert. Der 
erste Theil zeigt, wie der das Universum auf eine, nicht moralische 
Substanz oder Kraft zurückführende Monismus in seinen drei Ge­
stalten als Materialismus, Panegoismus (d. i. der Standpunct der 
Bewusstseinsimmanenz) und Pantheismus nothwendig in Skepticismus 
endigen und zur Verzweifelung führen muss. Der zweite Theil be­
gründet die Annahme eines gütigen persönlichen Gottes und einer 
zweckvollen Weltordnung, zwar nicht als Gegenstand einer philo­
sophischen Erkenntniss im Sinne Hegel’s, aber als Gegenstand eines 
Glaubens, der vor der Wissenschaft durch den Nachweis sich recht- 
fertigen kann, dass alle menschliche Erkenntnissthätigkeit, auch alles 
vernünftige Zweifeln, ebenso alles moralische Wirken diesen Glauben 
involvirt, eine zweckmässige Bezogenheit der Menschen und der 
Dinge und der Menschen untereinander voraussetzt. Der dritte Theil 
beschäftigt sich mit den der theistischen Weltanschauung aus der 
Thatsache des Bösen und Uebels erwachsenden Schwierigkeiten und 
zeigt, wie diese, wenn auch nicht voll gelöst, so doch gemildert 
werden können. — Das Verhältniss von Theologie und Philosophie 
erörtert auch die unter 3 b besprochene Schrift von DutiJcmann.

y) Religion und Naturwissenschaft.

A lbrech t, E iig ., gegen d. Teleologie (AZ. Beil. No. 293). — Anderson, N. L  
the recoil of evolution’s assault upon theology. A review of the „argument 
to design“ (Quart. Rev. Apr. 268—280). — Bailey, L. H., Evolution nature 
and religion (Independent 2. F.). — Barre, de la, l’ordre de la nature et le 
miracle. Faits surnaturels et forces naturelles chimiques, psychiques, physiques. 
63. P., Blond etBarral. — B ix b y , J .  T ., the scientific and Christian view of 
illness (NW. 8,471—484). — B ü ch n er , H a n s , Empirist. Teleologie (AZ. Beil. 
No. 267). — C ossm ann, JP. N .,  Elemente der empirischen Teleologie. 128. 
St., Zimmer. — F iske , Jo h n , Through nature to God. 194. Bo. —

43] Religion und das sonstige geistige Leben. 575



F o g a zza ro , A .,  Ascensioni umane. 288. Mailand, Baldini. L. 3. — L een-  
h a rd t,  l ’evolution (RThQR. 573 —603). — L ieb m a n n , Otto, Gedanken 
u. Thatsachen. Philos. Abhandlungen, Aphorismen und Studien. I. XI, 470. 
Strassburg, Trübner. — Macalister, A., Anthropology and christianity (London 
Quart. Rev. Jul.). — Mees, E. Az ., de mechanische verklaring der levensver- 
schijnselen. X, 155. Haag, Nijhoff. fl. 1,25. — Minton, H., Christianity and 
the cosmic philosophy (PrRR. 10, 1—19). — M üJdenhardt, über das Wesen 
der Natur- u. Lebenskräfte. 16. B., Thormann & Goetsch. — P etavel-
O llif, Darwin et Jösus-Christ. ictude sur l’evolutionnisme chretienne (Rühr. 
46, 105—121. 173—188). — R o m a n es , G. J .,  Gedanken über Religion. 
Die religiöse Entwicklung eines Naturforschers v. Atheismus zum Christenth. 
Uebers. v. E. Dennert. IV, 162. Gö., Vandenhoeck & Ruprecht. M  2,60. — 
Steude, E . G., zu Tyndall’s „Fragmenten aus den Naturwissenschaften“ 
(BG. 35, 441-55).

Wie für den ganzen Abschnitt 1, so ist bes. für diesen Unter- 
theil die Abtheil. Apologetik zu vergleichen. — Aus Anlass der im 
vorigen und diesem Jahre erschienenen zweiten Ausgabe der Ueber­
setzung der berühmten Reden u. Aufsätze von Tyndall stellt Steude  
die Anschauungen desselben dar als einen Typus modernen Schwankens 
zwischen naturwissenschaftlich-mechanischer Erklärung des gesammteri 
Seins und einem trotzdem noch mannigfach sich geltend machenden 
Festhalten religiös-sittlicher Realitäten. — L e e n h a rd t  behandelt 
den Entwicklungsbegriff, soweit derselbe auf die Geschichte der Natur, 
speciell der Organismen Anwendung findet, und sucht nachzuweisen, 
dass durch die Thatsachen die Annahme einer solchen Entwicklung 
gefordert werde, die keinen fatalistischen Charakter trage, sondern 
bei der schon vor dem Auftreten des Menschen die Activität der 
Organismen, ihre Selbständigkeit gegenüber dem Milieu als Factor 
bei ihrer Gestaltung sich geltend mache und die daher auch mit 
dem Glauben an einen allmächtigen und weisen Gott verträglich sei.
— P eta vel-O lliff strebt eine Vermittlung an zwischen Sabatier 
als dem consequenten Vertreter des Entwicklungsprincips u. zwischen 
Gaston Frommei, Charles Porret und Jul. Bo von, die im Evolutionis­
mus eine „moralische Gefahr“ sehen. Er sucht daher einerseits die 
Richtigkeit der Darwinschen Lehre von der Entstehung der Arten, 
bes. des Menschen und ihre Vereinbarkeit mit dem Christenthum 
darzuthun, andererseits die Begriffe der Freiheit, Sünde u. Erlösung 
dadurch zu wahren, dass er eine göttliche Gesetzesoffenbarung, eine 
besondere erzieherische Arbeit Gottes u. einen Widerspruch dagegen 
annimmt, aber nicht bei dem ersten Menschenpaare . sondern bei 
einer bestimmten, wahrscheinlich der weissen Menschenrasse, welche 
sich vor dem Falle im Stande kindlicher Unschuld befand, und der 
bereits Menschengeschlechter vorangegangen waren, die kein anderes 
Gesetz kannten als ihre Instincte. Die Unterscheidung dieser zwei 
Stadien stützt Vf. auf die Differenz zwischen dem Gen. 1 und dem 
Gen. 2 u. 3 Berichteten. — Fogazzaro  ist nach LC. 1059 über­
zeugt, das Dogma des Christenthums mit der materialistischen Philo­
sophie in seiner Erklärung der Darwinschen Entwicklungstheorie in 
Einklang zu bringen. — Das Buch des amerikanischen Philosophen

576 M. S c h e ib e , Religionsphilosophie u. principielle Theologie. [ 4 4



45] Religion und das sonstige geistige Leben. 577

F ishe  scheint nach RHR. 40, 237—241 eine sehr interessante Be­
handlung der Probleme des Bösen, des Uebels, der Ursprünge der 
Moral und des Ziels des kosmischen Processes, sowie der Realität der 
Religion u. der Persönlichkeit Gottes zu sein von einem Standpuncte 
aus, der den Theismus mit der Entwicklungslehre zu vereinigen sucht.
— Die 1895 erschienenen Thoughts on religion von RomcwieSf dem 
englischen Biologen und Freunde Darwin’s, die innerhalb zwei Jahren 
in England sieben Auflagen erlebt haben, liegen in einer zumeist gut 
leserlichen deutschen Uebersetzung vor. E., anfangs oflenbarungs- 
gläubig, hat dann unter dem Einflüsse der Darwinschen Strömung 
eine gänzlich antireligiöse Richtung eingeschlagen, ist aber schliess­
lich zur Anerkennung des christlichen Glaubens zurückgekehrt. Diese 
Entwicklung wird uns in dem nach R.s Tode herausgegebenen, auch 
mit Notizen des Herausg. wie des Uebers. versehenen Buche vor­
geführt. Es enthält aus verschiedenen Zeiten stammende Aufzeich­
nungen. In der Schrift „Eine unbefangene Prüfung des Theismus“ 
von 1876 vertritt R. einen völlig skeptischen u. atheistischen Stand- 
punct; der Naturforscher bedarf zur Erklärung der Welt nicht der 
Annahme eines Gottes, die naturwissenschaftliche Methode ist aber 
der einzige Weg, auf dem Erkenntniss gewonnen wird. Zwei ungefähr 
1888 geschriebene Abhandlungen über den Einfluss der Naturwissen­
schaft auf die Religion haben zum Resultate, dass für die Erklärung 
der einzelnen Naturerscheinungen, auch der Organismen, die natur­
wissenschaftlich-causale Methode ausreiche und der Recurs auf 
schöpferische Eingriffe eines zwecksetzenden Princips unstatthaft sei, 
dass jedoch die Thatsache der Harmonie des Ganzen auf eine 
höchste Intelligenz schliessen lasse, die aber nicht als moralisches, 
gütiges Wesen aufgefasst werden könne. Dieser Skepticismus bezüg­
lich des inhaltlichen Wesens der Gottheit ist überwunden in der 
dritten und letzten Gestalt der Anschauungen von i?., repräsentirt 
durch die fragmentarischen Notizen zu einem unvollendeten Werke: 
„Eine unbefangene Prüfung der Religion.“ Hier vertritt R. den 
Standpunct des reinen Agnosticismus, wonach das Uebersinnliche, 
wenn es auf naturwissenschaftlichem Wege nicht erfassbar ist, nicht 
überhaupt als unerkennbar hingestellt wird (so der gewöhnl iche 
Agnosticismus z. B. Spencer’s), sondern offen gelassen wird, dass 
Gott sich auf einem anderen Wege als dem der äusseren Natur 
offenbart und durch ein anderes Organ als das des Verstandes, 
nämlich das des sittlich gearteten Glaubens erkannt werden könne. 
Die Thatsache des religiösen Triebes in der Menschheit und des 
Glücks, das dessen Befriedigung bringt, gilt jetzt für R. als Beweis 
dafür, dass dem Objecte der Religion Realität zukommt. Freilich 
bedeutet für ihn, wie dies bei der in England herrschenden Auffassung 
der Religion bes. begreiflich ist, die Rückkehr zur Religion zugleich die 
Rückkehr zu fast allen überlieferten christlichen Dogmen, womit eine 
grosse Unterschätzung der Bedeutung der Resultate der biblischen Kritik 
iür die Auflösung des orthodoxen Lehrgebäudes verbunden ist, Da



aber R. daneben nicht nur einen geschlossenen Causalzusammenhang 
in der Natur lehrt, sondern auch eine entwicklungsgeschichtliche Be­
trachtung des sittlich-religiösen Lebens befürwortet, so bleibt seine 
Lösung des Conflicts zwischen Wissen u. Glauben mit Unklarheiten 
und Widersprüchen behaftet und daher nicht recht befriedigend, so 
gewiss das Zeugniss dieses Mannes werthvoll ist gegenüber der Ober­
flächlichkeit und Kritiklosigkeit z. B. eines Haeckel. — IA eb m a n n , 
in dessen Werke mehrere Capitel der Naturphilosophie gewidmet 
sind, und C ossm ann, dem B ü c h n e r ,  ein Naturforscher, ebenso 
Arth. Drews (PrJ. 99, 315—317) zustimmen, treten für Möglichkeit 
und Recht, ja Notwendigkeit der teleologischen Betrachtung gegen­
über der blos mechanischen bes. in Bezug auf die Organismen ein. 
Der Artikel von A lbrech t gegen B. muss das Bestrittene doch auch 
halb zugeben. — M/i’ih le n h a rd t  kommt in einer zur Schwere des 
Problems freilich stark contrastirenden kurzen und einfachen Weise 
zu dem Resultate, dass alle Kräfte der unorganischen Natur auf eine 
einheitliche Grundkraft zurückzuführen sind, die als Ich vorgestellt 
und als Schöpfer bezeichnet werden muss. Die Lebensthätigkeit der 
Organismen, die sich aus dem Wirken der Kräfte der unorganischen 
Natur nicht erklären lässt, ist begründet in dem Wirken von Eigen­
wesen oder Seelen, denen ebenfalls Ichqualität sowie ein, wenn auch bei 
den niedrigsten Thier- u. Pflanzenseelen noch so dunkles Selbstbewusst­
sein zukommt, die jedoch nicht vollständig selbständig sind, sondern 
in einem gewissen Abhängigkeitsverhältnisse vom Schöpfer stehen und 
deren Zweck die Vollziehung der Geistesthätigkeit, besonders der Vor­
stellung der Welt ist. — Biocby bekämpft moderne amerikanische 
Bewegungen, welche die Krankheiten sei es für Dämonen Wirkungen, 
sei es für blosse Einbildungen erklären und eine demgemässe Be­
kämpfung derselben lehren, u. bringt dem gegenüber die Auffassung 
zur Geltung, dass die Krankheiten in der gottgewollten Naturordnung 
begründet, daher mit natürlichen, von der Naturwissenschaft zu 
findenden Mitteln zu bekämpfen und, wenn nicht heilbar, in Ergebung 
zu tragen sind.

2. Religionsphilosophie als Ganzes.
Barrows, J. H., the abiding realities of religion (BS. 543—560). — Battershall, 

W. W., Interpretation of life and religion. 282. Lo., Allenson. 5 sh. — 
Carus, R , is religion a feeling of Dependence (Open Count 564—567). — 
C a str in , Z ach ., Uskonnonfilosofian Käsitteesta ja Metoodista (Ueber Begriff
u. Methode der Religionsphilosophie). I. 89. Helsingfors. — Cathrein, V., 
Realwissenschaftliche Religion u. Moral (StML. 55, H. 9). — F are l, P ., la 
religion d’aprfes M. Sabatier, son origine et son histoire (RThQR. 8, 121—142. 
249—268). — Farrar, F., true Religion. 220. Lo., Freemantle. 3 sh. 6 d.
— G ehring, A lb ., the Genesis of faith (NW. 8, 460—470). — G rasserie, 
R . de la , de la Psychologie des religions (Bibi, de philos. contemporaine). 
308. P., Alcan. fr. 5. — D ers., des religions compar^es au point de vue 
sociologique (Bibi, sociol. internat. 17). 400. P., Giard et Briöre. fr. 7. — 
Grimard, E., une öchappöe sur l’infini. Vivre, Mourir, Revivre. 418. P., 
Leymarie. fr. 3,50. — H a rd y , E ., Glaube u. Brauch od. Brauch u. Glaube?

578 M. S c h e ib e , Religion9phiIosophie u. principielle Theologie. [ 4 5



(AR. 2, 177—181). — jS a u g , K .,  die Frömmigkeit des Menschengeschlechts 
im Lichte d. Christenthums. VII, 336. L., Deichert. M  4,50. — IA nden , 
J . W. va n  der, Hoekstra’s godsdienstleer (ThT. 33, 404—424). — L ip s iu s ,
F. R .,  die Vorfragen d. systemat. Theologie mit bes. Rücksicht auf d. Philo­
sophie Wilh. Wundt’s kritisch unters. VII, 119. Fr., Mohr. — M anchot, 
C., das Dogma im Lichte d. Religionsphilosophie (PrM. 3, 85—96). — Mathe- 
son, G., the Bible definition of religion. 53. Chi., Reyell. $ —,30. — 
M ittler, A d o lf, das Wirkliche in d. Welt. Religionsphilos. Skizzen. IV, 
282. Go., Perthes. M  3,60. — D ers., d. Ursprung u. d. Entwicklungs­
faktoren der Religion (BG. 35, 375—391). — Newbolt, W. C. E., Religion. 
301. Lo. u. N.-Y, Longmans. (The Oxford Library of Practical Theology.) 
5 sh. — O relli, C. v ., Allgemeine Religionsgeschichte. Sammlung theol. 
Handb. 1, grundl. Theil, 2. Abth. XII, 866. Bonn, A. Marcus u. E. Weber’s 
Verlag. — Saunders, Th. B., the quest of faith: being notes on the current 
philosophy of religion. VI, 191. N.-Y., Macmillan. $ 2,50. — Selby, T. G., the 
Unheeding God. 392. Lo., Hodder. 6 sh. — Seil, K a r l ,  die wissenschaftl. Auf­
gaben einer Geschichte der christl. Religion (PrJ. 98, 12—57). — Simon, O.J., 
the unity of the religious idea (Fortnightly Rev. 666—679). — T a m m , H . C., 
das Wesen des evangel. Glaubens. 195. B., Schwetschke. t/H 3. —■ Tiele,
C. P ., Einleitung in die Religionswissenschaft. Gifford-Vorlesungen. Deutsch 
v. Gehrich. 1. Thl. Morphologie. XI, 259. Go., Perthes. M  4. — D ers., 
Elements of the Science of Religion. Part. 2.: Ontological: Gifford Lectures. 
Vol. 2. Lo., Blackwood. 7 sh. 6 d. — D ers., Inleiding tot de godsdienst 
wetenschap. Gifford-lezingen. I le  reeks. Nederl. uitg. XIV, 247. A.,
Kämpen, fr. 2,75. — Tyrrell, G., External religion: its use and abuse. 172. 
Lo., Sands. 3 sh. 6 d. u. XII, 106. St. Louis, Herder, t  1. 7  Williamson, 
W., the great law: a study of religious origins and of the unity underlying 
them. XX, 431. N.-Y., Longmans. $ 4,50 u. 452. Lo, Ebda. 14 sh.

An erster Stelle stehe der Bericht über die bedeutendste Er­
scheinung der hier verzeichneten Literatur. Von Tiele's Einleitung 
liegt der erste, 1897 erschienene u. JB. XVII, 540—544 besprochene, 
die Morphologie behandelnde Theil in vortrefflicher deutscher Ueber- 
setzung vor. Sodann hat dieses Jahr die Veröffentlichung des zweiten, 
ontologischen, Theiles gebracht, womit das ganze Werk abgeschlossen 
ist. Ein Register für dieses ist dem zweiten Bande beigegeben. Es 
handelt sich um die Herausstellung der gemeinsamen Substanz, die 
den unendlich verschiedenen Formen, in denen die Religion in der 
Geschichte und im individuellen Leben auftritt, immanent ist. Die 
erste Vorlesung sucht die psychologischen Elemente auf, die in keiner 
gesunden und vollständigen Religion fehlen und fehlen dürfen. Diese 
sind Gefühlseindrücke, Vorstellungen und Willensbewegungen. Von 
den drei Elementen hat das erstgenannte die Priorität; zwar liegt in 
diesen Gefühlseindrücken, wie sie von Eltern, Lehrern, der Betrachtung 
des Himmels oder der Geschichte des Volkes ausgehen, nicht der 
Ursprung der Religion, vielmehr setzen sie eine religiöse Anlage 
voraus, aber mit ihnen beginnt das bewusste religiöse Leben. Fast 
alle krankhaften u. abstossenden Erscheinungen der Religion rühren 
von dem ausschliesslichen Ueberwiegen eines jener Elemente her. 
Während in den anderen Geistesthätigkeiten eine solche Prävalenz 
etwas Natürliches ist, muss in der Religion als dem Centrum des 
geistigen Lebens ein Gleichgewicht der drei Elemente herrschen. Die 
zweite Vorl. handelt über das Werden und den Werth der Glaubens-

47 ] Religionsphilosophie als Ganzes. 57 9



580 M. S c h e i d e , Religionsphilosophie u. principielle Theologie. [48

Vorstellungen. Die religiösen Gefühle und Erlebnisse und die damit 
gegebenen Glaubensgedanken formen sich unmittelbar und immer zu 
einer Vorstellung; diese ist bildlichen, symbolischen Charakters und 
eine Schöpfung der Phantasie. Der letzteren Function in der Religion 
besteht also nur darin, dass sie dem Glauben eine concrete Form 
gibt, wie sie dies auch für andere Gebiete des geistigen Lebens, z. B. 
der Geschichtsforschung, der Philosophie leistet, während das Wesent­
liche in der Religion von den Gefühlen u. Glaubensgedanken gebildet 
wird. Wenn diese reiner und feiner werden, muss sich auch die 
Vorstellung ändern. Glaube und Wissen haben beide gleiches Recht; 
sie gerathen nur in Conflict, wenn eins von beiden die Grenzen seines 
Gebiets überschreitet. Auch ist der Unterschied zwischen beiden 
nicht ein so grösser, als man gewöhnlich meint, weil auch die 
Wissenschaft auf der unbeweisbaren Voraussetzung der Giltigkeit des 
Causalgesetzes ruht, u. weil überall da, wo es sich um Beurtheilung 
von Thatsachen handelt, ein subjectiver Factor nicht völlig aus­
scheidbar ist. Wenn ferner die Verbreitung und Anerkennung des 
Glaubens anders erfolgt als die des Wissens, nämlich durch An­
fassung des Herzens, durch Einwirkung von persönlichen Autoritäten, 
so darf es doch nicht, wie gegen Balfour erklärt wird, bei einem 
blinden sich Fortreissenlassen durch die äussere Autorität bleiben, 
sondern der Glaube muss in unserem Herzen ein Echo finden. Die 
dritte Vorlesung hat zum Gegenstände das Verhältniss von Philo­
sophie und Theologie d. h. der die religiösen Vorstellungen zu einer 
Theorie des religiösen Lebens verarbeitenden Doctrin. Beide waren 
zunächst vermischt, nach ihrer Trennung bestehen zwischen ihnen 
vielfache Conflicte, andererseits auch ein reicher gegenseitiger Aus­
tausch. Die Philosophie will die gesammte Welt erklären und unser 
gesammtes Wissen zu einer Einheit zusammenfassen, sie prüft daher 
auch, ob die religiöse Lehre im Einklang mit den logischen Gesetzen 
und den sicheren Resultaten des Welterkennens sich befindet, aber 
sie will nur den Forderungen des logischen Denkens Genüge leisten. 
Die Theologie bezieht sich zwar auch auf metaphysische Objecte, 
aber die Gewissheit von deren Realität ruht für sie auf Gefühls­
erlebnissen, und sie fragt vor allem nach der Bedeutung derselben 
für unser Leben. Die Conflicte zwischen Philosophie und Theologie 
haben darin ihren Grund, dass beide oft den religiösen Kern mit 
der dogmatischen Formulirung verwechseln, und besonders darin, 
dass die Entwicklung der Theologie wegen ihres Zusammenhanges 
mit einer organisirten Gemeinschaft viel langsamer verläuft als die­
jenige der Philosophie. Die religiöse Doctrin hat viel Schaden ver­
ursacht, andererseits ist sie unentbehrlich für die Erhaltung, Be­
festigung, Entwicklung und Reinigung der Religion. Alle religiöse 
Lehre (animistische Theorieen oder Mythen oder Dogmen) lässt sich 
schliesslich auf drei Grundlehren zurückführen, auf die Lehre von 
Gott (Theologie im engeren Sinne), von der religiösen Bestimmung 
des Menschen (Anthropologie) und der Aufhebung des Zurückbleibens



49] Religionspbilosophie als Ganzes. 581

des Menschen hinter dieser Bestimmung (Soteriologie). Jede religiöse 
Lehre ist nach T. eine Heilslehre, jede Religion eine Erlösungs­
religion. Das wesentliche und bleibende Element in allen Vor­
stellungen von der Gottheit, so führt die vierte Vorlesung aus, ist 
dasjenige der übermenschlichen, wenn auch nicht sofort übersinn­
lichen, Macht. Uebermenschlich ist aber die göttliche Macht nicht 
nur in dem Sinne, dass sie grösser ist als die menschliche, sondern 
insofern, als sie den Bedingungen und Grenzen, denen die mensch­
liche Macht unterliegt, nicht unterworfen ist. Andererseits finden 
wir, wie die fünfte Vorlesung zeigt, überall den Glauben an die 
Verwandtschaft des Menschen mit Gott. Dieser Glaube kommt zur 
Ausgestaltung in den Vorstellungen eines anfänglichen paradiesischen 
Zustandes und einer vollkommenen Zukunft, vor Allem aber in der 
Vorstellung eines Mittlers. Das Gefühl der Verwandtschaft mit Gott 
wie das Bewusstsein der Abhängigkeit von ihm treibt den Menschen, 
die Gemeinschaft mit Gott zu suchen, bezw. die verlorene wieder 
herzustellen. Dies geschieht durch den Cultus, von dem die sechste 
Vorlesung handelt. In feinsinniger Weise wird hier bei Besprechung 
des Gebetes die Magie als eine nicht ursprüngliche, vielmehr krank­
hafte Erscheinung aufgezeigt. Die Opfer, zu denen T. auch Fasten, 
Reinigungen u. s. w. rechnet, und vor deren Erklärung aus einer 
einzigen Art er warnt, bringen sämmtlich das Bedürfniss des Menschen 
zum Ausdrucke, die Gottheit nahe zu haben, ihr soweit als möglich 
gleich zu werden. Die siebente Vorlesung erörtert die andere Seite 
des Cultus, den Glauben an die göttliche Beantwortung des mensch­
lichen Thuns, der in dem Orakelwesen, der Mantik, der Thora, der 
Auslegung der heiligen Bücher, in der Prophetie und dramatischen 
Vorstellungen sich darstellt, u. den Kirchenbegriff. Gegen Rauwen- 
hoff u. Pfieiderer wird die aus dem Charakter besonders der höheren 
Religionen entspringende dauernde Nothwendigkeit nicht bloss des 
örtlichen Zusammenschlusses gleichgesinnter Frommen, sondern grösser 
geschlossenen Bekenntnisskirchen betont. Das Gebiet der Kirche ist 
aber ausschliesslich das religiöse, sie hat nicht irgendwie in die An­
gelegenheit des Staats, der Wissenschaft, Kunst, Schule u. sonstigen 
freien Vereinigungen dirigirend einzugreifen, wenn sich auch ihr 
innerlicher sittlicher Einfluss überall geltend machen wird; anderer­
seits muss der Staat die Kirche wohl der äusseren Ordnung unter­
werfen, soll sich aber nicht in ihr religiöses Leben einmischen. Die 
drei letzten Vorlesungen dringen zu den prinzipiellsten Problemen 
vor. Die achte Vorlesung fragt unter Kritisirung verschiedener 
Definitionen, besonders derjenigen Siebeck’s, nach dem Wesen der 
Religion; dieses ist in einer Gemüthsstimmung zu suchen, und zwar 
in derjenigen der Frömmigkeit; deren Wesen aber ist Anbetung. In 
„Anbetung“ vereinigen sich die zwei Seiten der Religion, die trans- 
scendente und immanente, das Aufsehen zu Gott als dem hoch­
erhabenen und das sich verwandt Fühlen mit Gott als dem Vater. 
Die neunte Vorlesung untersucht das Problem des Ursprungs der

T h fio lo fj. J a h r e s b e r ic h t .  X IX . 3 8



582 M. S c h e ib e , Religiönsphilosophie u. principielle Theologie.

Religion, der Quelle derselben im menschlichen Seelenleben u. gelangt, 
nachdem die Erklärungen Fechner’s, Rauwenhoffs, Schleiermacher’s, 
diejenigen aus der primitiven Weltanschauung, der Phantasie, dem 
Causalitätstriebe, der Spannung zwischen Selbstbewusstsein u. Welt­
bewusstsein als ungenügend abgewiesen worden sind, zu dem Resultate, 
dass die Religion gegründet ist auf einem dem Menschen angeborenen, 
zunächst nur als Instinct, als unbewusste Vorstellungsform vorhandenen 
Besitze des Unendlichen, der sein eigentliches Wesen ausmacht; der 
Mensch hat das Unendliche in sich, daher ist er unbefriedigt von 
dem Irdischen und strebt nach einem höheren Sein, daher kommt 
z. B. schon dem kindlichen Menschen der Tod als etwas widernatür­
liches vor, und er träumt von einer schöneren Vergangenheit und 
Zukunft. Die Religionspsychologie vermag zwar nicht das Wohl­
gegründetsein dieses Glaubens an das Unendliche, das Vorhandensein 
eines transsubjectiven Correlats zu erweisen — das ist die Aufgabe 
der Apologetik u. Dogmatik oder der Metaphysik —, aber sie kann 
sich darauf berufen, dass der Mensch nicht bloss Intellect ist, und 
es thöricht ist, das von diesem nicht zu Erweisende einfach zu ver­
werfen, sondern dass neben dem Verstände auch das Gemüth sein 
Recht hat. Die Auslösung des Triebes zum Unendlichen, das Hervor­
gehen der Religion aus jenem Grunde erfolgt nun — dies führt 
zunächst die zehnte Vorlesung aus — unter Einwirkung derjenigen 
Factoren, in denen man mit Unrecht den Ursprung der Religion 
erblickt hat. Endlich wird die Stellung der Religion im geistigen 
Leben des Menschen, ihr Verhältniss zu Wissenschaft, Kunst und 
sittlichem Leben erörtert. Es besteht eine Verwandtschaft der Religion 
mit diesen Gebieten, die Verschiedenheit und Selbständigkeit der 
ersteren gegenüber den letzteren ist aber vor Allem darin gegründet, 
dass diese zwar ein bestimmtes, ja grosses Maass von Befriedigung, 
aber nicht vollkommene Gemüthsruhe und Versöhnung des Menschen 
mit sich und der Welt gewähren. Andererseits verwirft T. die An­
sicht, dass Wissenschaft, Kunst, Sittlichkeit u. Recht aus der Religion 
hervorgegangen sind, vielmehr haben diese ihren eigenen Ursprung. 
T. schliesst mit dem Ausdrucke der Ueberzeugung, dass die Ent­
wicklung zwar nicht zu einer Unterwerfung des Verstandes unter die 
Priesterschaft und veraltete kirchliche Formen führen werde u. dürfe, 
dass aber die Religion auch nicht untergehen, sondern zu einer herr­
lichen Erneuung gelangen werde, denn nie kann die Religion durch 
andere Geistesthätigkeiten ersetzt werden, und ohne sie können auch 
die Errungenschaften des 19. Jhrh.s nicht gewahrt bleiben. Wenn 
gegenüber diesem durch Tiefe, Reichthum u. Wahrheit der Gedanken 
so ausgezeichneten Werke, das in einer ebenso philosophisch be­
sonnenen wie ernst religiösen Weise den Ertrag der modernen religions­
geschichtlichen Forschung für die Religionsphilosophie nutzbar macht, 
hier noch auf ein Desiderium hingewiesen werden darf, so wäre dies 
zu nennen, dass der Begriff der Oflenbarung zu kurz kommt. Bezüg­
lich der Frage nach dem Ursprünge der Religion überhaupt ist ihm



5 1 ] Heligionsphilosophie als Ganzes. 5 8 3

zwar Rechnung getragen, nicht jedoch ist Gegenstand genauerer Be­
trachtung, dass auch die besonderen geschichtlichen Religionen von 
ihren Anhängern stets auf besondere Offenbarung zurückgeführt 
werden. Damit hängt wohl zusammen, dass im ersten Theile die 
Entwicklung der religiösen Gemütszustände, der Frömmigkeit von 
derjenigen der vorstellungsmässigen Ausprägung der Religion nicht 
immer klar geschieden wird, und mehrfach der Eindruck erweckt 
wird, als vollzöge sie sich nach T.s Meinung nicht in selbständiger 
Weise, sondern nur in Abhängigkeit vom Culturfortschritt. (Auszüge 
aus T.s Buch bieten J. R. Hanne, PrM. 3, 202—210 und bis jetzt 
für Vorlesung 1—5, mit einigen kritischen Bemerkungen, Alb. Reville, 
RHR. 40, 374—413.) — Ein, wenn auch keineswegs gleichwertiges 
Seitenstück zu Tiele’s Werk bilden die Werke des besonders auf 
sociologischem und sprachwissenschaftlichem Gebiete schriftstellerisch 
sehr fruchtbaren französischen Juristen de la  Gvassevie, In dem 
erstgenannte Werke „Ueber die Psychologie der Religionen“ will G. 
die religiösen Phänomene in’s Auge fassen, sofern sie sich als Product 
des menschlichen Geistes, als von dessen Eigenart bestimmt und von 
seinen Gesetzen regiert darstellen. So handelt der erste Theil von 
der psychologischen Genesis und Entwicklung der Religionen. Das 
erste Capitel stellt fest, dass entsprechend den drei Seiten des mensch­
lichen Geistes, Intellect, Wille und Gefühl, die Religion in Lehre, 
Moral und Cultus sich verwirkliche. Die Religion hat mit dem Cultus 
begonnen, dann folgte die Lehre, und noch später ist die Moral 
hinzugekommen. Bezüglich der Stellung des moralischen Elements 
in der Religion unterscheidet G. zwischen psychologischer oder natür­
licher und cultischer Moral; erstere hat ihre Wurzel im Gewissen, 
gründet sich auf tiefe, zunächst dunkle Instincte, bezieht sich auf 
das an sich Gute u. Böse, hat das Humane zum Gegenstand, letztere 
ruht auf dem Willen der Gottheit, bringt deren oft rein willkürliche 
Anforderungen zum Ausdrucke. Diese letztere ist von früh an ein 
wesentlicher Bestandteil der Religion und als solcher entstanden. 
Dagegen ist die erstere unabhängig von der Religion erwachsen und 
hat sich zunächst selbständig entwickelt. Vielfach bestand ein Conflict 
zwischen cultischer und psychologischer Moral. Erst auf späterer 
Stufe hat eine Verbindung der psychologischen Moral mit der Religion 
stattgefunden, die allerdings für die Gestaltung der Religion von 
höchster Bedeutung gewesen ist und eine neue Entwicklungsstufe für 
dieselbe herbeigeführt hat. Andererseits hat auch die psychologische 
Moral durch ihre Fusion mit der Religion wichtige Beeinflussung er­
fahren. Die folgenden Capitel bieten eine reichhaltige Phänomenologie 
der Religion; durch eine Fülle religionsgeschichtlichen Stoffes werden 
die mannigfachen Lebensäusserungen der Religion veranschaulicht. 
Das Capitel über die Lehre behandelt zunächst diese nach ihrem 
Inhalt, wo die verschiedenen Kosmogonieen zur Sprache kommen, 
nach ihren Entwicklungsstufen, der Mythologie u. dem Dogma, über 
deren Verschiedenheit u. Verschmelzung feine Bemerkungen gemacht



584 M. S c h e i b e , Religionsphilosophie u. principielle Theologie.

werden, nach ihrer fortschreitenden Ausbildung (Gründung, Tradition, 
Interpretation oder Theologie, officielle dogmatische Entscheidungen) 
und bespricht die heiligen Bücher; dann folgen kurze Darlegungen 
über die Art der Mittheilung der Lehre und über diejenige ihrer 
Aneignung, d. h. den Glauben und dessen Eigenart gegenüber dem 
Wissen. Die religiöse Moral kommt zur Darstellung unter den 
Hauptgesichtspuncten der Gebote und Verbote, wobei vor Allem das 
Tabu ausführlich besprochen wird, der Sünde, der die Moral sanctio- 
nirenden diesseitigen wie jenseitigen Belohnungen und Bestrafungen, 
wobei ausführlich über die eschatologischen Vorstellungen gehandelt 
und die psychologische Wurzel des Unsterblichkeitsglaubens in dem 
instinctiven, „mechanischen“ Triebe der Erhaltung gefunden wird, 
ferner der Strafablösung durch Compensation und derjenigen ohne 
solche, d. h. mittels Busse und Gnade. In dem Capitel über den 
Cultus kommen zunächst zur Sprache die verschiedenen Mittel des 
Verkehrs zwischen Gott und Mensch, und zwar die einseitig von den 
Menschen geübten, wie Gebet, Opfer, Reinigung, Askese, die einseitig 
von Gott geübten wie Vision, Stigmatisation, Wunder, Inspiration u. 
Weissagungen, und die unter Betheiligung beider Seiten geübten, die 
Sacramente, wo vor Allem auf die von der mexicanischen Religion 
gebotenen Parallelen zu den christlichen Sacramenten hingewiesen 
wird; anhangsweise wird hier auch des Cultus gedacht, der Toten, 
Geistern, die zwischen Gott und Mensch stehen, lebenden Menschen 
und niederen Wesen, den Thieren, erwiesen wird. An zweiter Stelle 
werden die cultischen Zeiten, Räume, Orte, Gegenstände, Personen 
und Ceremonieen, sowie die religiöse Kunst behandelt. Der zweite 
Theil, der interessanteste und originellste des Werkes, stellt sich zur 
Aufgabe, die beschriebenen Phänomene einzuordnen unter die ver­
schiedenen psychologischen Gesetze, aus denen sie hervorgehen, wo­
durch manches scheinbar Geheimnissvolle in der Religion begreiflich 
wird. Da die Religion aus dem menschlichen Geiste hervorgeht, so 
finden auf sie die allgemeinen Regeln der Entwicklung des mensch­
lichen Geistes Anwendung, dieselben Regeln, denen wir auch in den 
anderen geistigen Bethätigungen des Menschen, im Rechte, im w ir t­
schaftlichen Leben, in der Politik, der Sprache begegnen, wofür von 
G. vielfache Belege gegeben werden. Die Mehrzahl der religiösen 
Institutionen u. Glaubensvorstellungen haben so une origine purement 
mecanique. Das erste dieser Gesetze ist das Gesetz des causes 
efficientes et des causes telöologiques; darunter soll verstanden werden, 
dass verschiedene Phänomene zunächst eine rein mechanische Ursache 
haben und erst im Laufe der Entwicklung ein finales Moment ein­
geführt wird. Richtiger freilich wäre auf Grund fast aller der von
G. angeführten Beispiele zu sagen, u. das Gesetz auf die Thatsache 
zu reduciren, dass die Gründe für eine Erscheinung zunächst den 
Charakter des Einfachen, Unmittelbaren, Sinnlichen, Selbstverständ­
lichen tragen, während später künstliche, auf Reflexion beruhende, 
geistige, moralische Motivirungen eintreten; dagegen ist auch schon



53] Religionsphilosophie als Ganzes. 585

am Anfänge der Gedanke eines Zweckes wenigstens in den meisten 
Fällen wirksam. So gleich bei dem ersten von G. angeführten und 
für besonders wichtig gehaltenen Beispiele, dem Opfer, das zuerst die 
Bedeutung eines Geschenkes an die Götter und einer directen Be­
friedigung ihrer sinnlichen Bedürfnisse hat, aber doch mit der Absicht 
dargebracht wird, um das Wohlgefallen der Götter zu erhalten, und 
das am Ende der Entwicklung den Charakter der Sühne für moralische 
Vergehen trägt. G. veranschaulicht das Gesetz weiter an der Metem- 
psychose, der Entstehung des Monotheismus, am Totemismus, an der 
Anthropophagie, den Waschungen, der Bedeutung der Religion für 
die Moral und der Askese. Das zweite ist das Gesetz der spiralen­
artigen Form der Entwicklung, dem G. eine Monographie ge­
widmet hat. Danach verläuft die Entwicklung immer in einer Rück­
kehr zum Anfangszustand, so jedoch, dass diese Rückkehr zugleich 
eine Vervollkommnung, eine höhere Stufe repräsentirt. So haben 
wir am Anfänge eine Unabhängigkeit der natürlichen Moral von der 
Religion, später eine Verbindung beider, jetzt wieder das Streben 
nach selbständiger Moral, doch ist diese Moral nicht mehr wie am 
Anfänge, egoistisch und utilitarisch, sondern sie ist unter dem Ein­
flüsse der Religion altruistisch geworden. Im modernen Spiritismus 
tritt die Anfangsstufe der Religion, der Animismus, wieder auf, jedoch 
werden in beiden Fällen mit der Herbeirufung der Geister andere 
Zwecke verfolgt. Wie am Anfänge so trägt in der Gegenwart das 
lehrhafte Moment flüssigen Charakter, u. s. w. Von der Voraussetzung 
ausgehend, dass eine starke Analogie zwischen den physikalischen, 
chemischen u. biologischen Gesetzen und denen des geistigen Lebens 
bestehe, constatirt G. weiter das Gesetz der Condensation und Rare- 
faction, gemäss welchem sowohl im religiösen Leben des Einzelnen 
als auch vor Allem in der Geschichte der Religionen Zeiten der Gluth 
und straffen Zusammenfassung und Zeiten der Erschlaffung und des 
Auseinandergehens wechseln; ferner das Gesetz der Heterogeneität, 
wonach, wie Christenthum und Buddhismus zeigen, neue Religionen 
nicht auf dem Boden, dem sie entstammen, ihre Blüthe erlangen, 
sondern durch Ansiedelung auf fremdem Boden; das Gesetz des 
Symbolismus, des Formalismus d. h. des Instincts nach cäremoniellen 
Formen, des Mythismus d. h. des natürlichen Gefallens des Menschen 
an Erzählungen, das Gesetz der Nachahmung, das freilich wegen des 
exclusiven Charakters der Religion nur in geringem Maasse auf diese 
Anwendung findet. Ein bedeutsames Gesetz ist das der Einheit des 
menschlichen Geistes, worauf zur Erklärung der grossen Ueber- 
einstimmung der Religionen in einzelnen Dingen recurrirt werden 
muss. G. giebt hier eine eingehende Vergleichung des Buddhismus 
und des Christenthums, wobei er aber die Verschiedenheit beider zu 
sehr übersieht. Ferner nennt G. das Gesetz der Kapillarität, die 
Tendenz, sich zur Gottheit und zu deren Charakter zu erheben und 
ihr schliesslich in der Apotheose ganz gleich zu werden, endlich das 
Gesetz des Wechselns zwischen dem Objectiven und Subjectiven —-



586 M. S c h e i b e , Religionsphilosophie u. principielle Theologie. [54

der Mensch verehrt zunächst die Toten, also Menschen, dann folgt 
der Cult von Naturobjecten, dann aber wieder derjenige von anthro- 
pomorphen Göttern; ebenso je weniger intensiv der religiöse Glaube, 
um so stärker die Pietät gegen die Toten und umgekehrt — und das 
Gesetz des Wechsels zwischen dem Concreten und Abstracten; man 
verehrt zunächst das beseelte Naturobject, dann abstrahirt man die 
Seele von der Naturerscheinung, stellt sie aber danach doch wieder 
concret in Menschengestalt vor; feinsinnig wird bemerkt, dass die 
nachträgliche Concretisirung neue Götter geschaffen habe, die des 
Todes, der Schönheit; bei Nichtrückkehr zum Concreten entsteht der 
Pantheismus und Monismus. Der dritte Theil erörtert die psycho­
logischen Beweggründe der Religionen. Die zeitlich ersten sind die 
egoistischen u. zwar zunächst die Furcht; die Furcht vor den Ahnen, 
vor dem Tode, vor Leiden hat den Totencult, den Unsterblichkeits­
glauben und die Vorstellung der bösen Gottheiten hervorgerufen. 
Eine höhere Stufe ist herbeigeführt durch die ego-altruistischen Motive, 
das Verlangen nach Gerechtigkeit, den Schauer vor Isolirung und das 
Mitleid. Am höchsten steht das altruistische Motiv der Liebe, der 
Drang, sich völlig der Gottheit hinzugeben, in ihr aufzugehen, wobei 
man gar nicht an sein Wohl denkt. Zum Schlüsse bemerkt (r., dass, 
wenn er hier die psychologischen Wurzeln der Religion aufgezeigt 
habe, damit die Religion nicht zu einem blossen Producte des Menschen­
geistes erklärt werden solle u. dürfe; das Vorhandensein der Gottes­
idee im Menschengeiste sei zwar kein Beweis für die Existenz Gottes, 
da aber die Voraussetzung, dass eine Uebereinstimmung zwischen dem 
Subjectiven und Objectiven bestehe, dass das subjective Wünschen, 
Bedürfen und Ahnen auch auf eine Realität treffe, sich so oft be­
stätige, so dürfe auch in der Religion wenigstens die Möglichkeit 
einer solchen Uebereinstimmung angenommen werden. Obgleich G. 
bis zu den tiefsten Problemen der Religionspsychologie nicht vor­
gedrungen ist, obgleich die Deutung der religiösen Phänomene nicht 
immer richtig, das Christenthum z. B. viel zu moralistisch aufgefasst 
ist, obgleich manche Unebenheiten und Unklarheiten z. B. über die 
anfängliche Religion sich finden, obgleich in der Aufstellung der 
Gesetze, besonders in den Vergleichungen mit den Gesetzen der un­
belebten Natur mannigfache Künstelei und fehlerhafte Generalisation 
vorliegt, so bietet doch das Buch ganz abgesehen von der grossen 
Stoffsammlung viele feinsinnige und richtige Beobachtungen u. reiche 
Anregung, besonders auch in der Vergleichung mit der Gesetzmässigkeit 
auf den anderen Gebieten des geistigen Lebens; überhaupt ist der 
Versuch der energischen Durchführung der Betrachtung der Religion 
als psychologischer Erscheinung schätzenswerth. (Vgl. die Bespr. v. 
Goblet d’Alviella, die werthvolle Ergänzungen und Ermässigungen 
besonders zu dem Capitel über die Gesetze bringt, RHR. 40, 249 bis 
255). Ueber das andere Werk von G. s. d. Nachtrag. — Vor Allem 
der Wahrheitsfrage, daneben auch allen sonstigen Hauptproblemen 
der Religionsphilosophie gewidmet ist die Schrift von L ip s iu s ,  dem



55] Religionsphilosophie als Ganzes. 587

Sohne des verstorbenen berühmten Jenaer Theologen. Mit Recht 
sieht L. in einer solchen, noch nicht vom Standpunct des Christen­
thums aus unternommenen philos. Untersuchung den für eine wirklich 
wissenschaftliche Grundlegung der Dogmatik einzig möglichen Aus- 
gangspunct. Da in der Religion eine Beziehung des Menschen auf 
ein transsubjectives Sein und ein solches Verhältniss des geistigen 
zum materiellen Sein behauptet wird, wobei dem ersteren Eigenwerth 
und Ueberlegenheit gegenüber dem letzteren zukommt, so gilt es vor 
Allem, das Recht der Metaphysik und zwar der idealistischen sicher 
zu stellen. Im ersten Theile wird demgemäss zunächst die Unhaltbar­
keit der immanenten Philosophie und des transcendenten Idealismus, 
soweit dieser sich streng an die kritischen Voraussetzungen Kant’s 
hält, aufgewiesen; beide Theorieen endigen im Skepticismus, letzterer 
widerlegt sich jedoch durch sich selbst. Aber auch diejenigen 
Theorieen, die Kant verbessernd im Selbsterkennen den Unterschied 
zwischen Erscheinung und Ding an sich und die Beschränkung der 
Giltigkeit der Kategorieen auf die Erscheinungswelt aufgeben, aber 
über die Erkenntniss des Nichtich phänomenalistisch denken, wie es 
neuerdings in besonderer Beziehung auf die Theologie von Lüdemann 
vertreten worden ist, führen nach L. nicht zu dem gewünschten 
Ziele und kommen schliesslich über den Skepticismus nicht hinaus. 
Vielmehr ist es Wundt’s kritischer Realismus mit seiner allmählichen 
Abstreifung aller subjectiven Elemente vom Erfahrungsinhalte, der 
wirklich über den Subjectivismus hinausführt u. das feste Fundament 
für die idealistische Metaphysik liefert. Ist so die Möglichkeit der 
Religion gesichert, so handelt es sich weiter um ihre Wahrheit. Die 
Leistung, die der Philos. bezüglich des Wahrheitsbeweises für die 
Religion zukommt, besteht nicht bloss darin, die religiöse Welt­
anschauung als mit der Wissenschaft allenfalls vereinbar aufzuzeigen, 
sondern darin, Thatsachen nachzuweisen, die die unabweisbare N o t­
wendigkeit der Religion darthun. Im zweiten Theile werden ab­
gewiesen die supranaturalistische Beweisführung, ebenso die ratio­
nalistische und mit dieser auch die modernen Gottesbeweise von 
Lotze und Pfleiderer, aber auch der „providentielle Evolutionismus" von 
R. A. Lipsius. Es müssen vielmehr wirkliche Erfahrungen aufgewiesen 
werden, die durch die Wechselwirkung mit der übersinnlichen Welt 
entstanden sind. Es gilt zurückzugehen auf die innere Erfahrung, 
aber nicht in der Weise Schleiermacher’s, dem Lüdemann folgt, 
sondern so, dass man, wie Kant, R. A. L. und Ritschl es gethan, 
den religiösen zu dem ethischen Factor des Geisteslebens in Beziehung 
setzt. Daher geht zunächst L. daran, die Unhaltbarkeit aller bloss 
empiristischen Ableitung des Sittlichen, aber auch der evolutionistischen 
Ethik Wundt’s zu zeigen. Die eigene positive Anschauung, die mit 
Siebeck’s und Wendt’s Ausführungen verwandt ist, entwickelt L. im 
ersten Abschnitt des dritten Theils. Er sieht in der sittlichen Freiheit, 
in dem Vermögen, im Dienste des Guten zu stehen, wodurch 
„die Persönlichkeit als ein in sich geschlossenes Ganzes aus dem



588 M. S c h e ib e , Religionsphilosophie u. principielle Theologie.

Weltzusammenhang herausgehoben und allem bloss naturhaften Sein 
als ein Neues gegenübergestellt wird, das selbst nicht weiter reducir- 
bare Grundfactum, aus dem alle Religion und Sittlichkeit entspringt“. 
Nun hat aber dieses Freiheitsbewusstsein „zu seinem Correlat die 
Ueberzeugung vom Dasein einer Macht, in der jene Freiheit ihre 
Quelle hat, und die der zerstreuenden Vielheit der den Menschen 
äusserlich umfangenden, oft feindlichen Gewalten wenigstens relativ 
überlegen ist.“ Der Gottesglaube ist nicht ein Product nachträg­
licher Reflexion, eine Hypothese oder ein Postulat, sondern im 
Freiheitsbewusstsein erlebt man unmittelbar die Zugehörigkeit zu 
einer höheren Welt. Die sittliche Grundthatsache ist zugleich ein 
religiöses Factum. Die Schwierigkeit, die göttliche Einwirkung mit 
der durchaus anzuerkennenden Geschlossenheit des natürlichen Causal- 
zusammenhangs zu vereinigen, kann nur gelöst werden, wenn man 
principiell auf jeden Versuch verzichtet, Gott irgendwie als Einzel­
ursache zu fassen. Gott ist „die absolute, die unendliche Totalität 
in sich befassende Einheit. Die geistige Weltordnung stellt kein 
blosses Zusammenarbeiten vieler Einzelwillen dar, sondern diese sind 
Setzungen eines in ihnen allen sich bethätigenden Gesammtwillens.“ 
Betreffs des Verhältnisses von Absolutheit und Persönlichkeit Gottes 
folgt L. den Ausführungen seines Vaters. Im zweiten Abschnitt des 
dritten Theils handelt L. von der religiösen Vorstellungsbildung und 
Entwicklung und bietet Ausführungen über die ursprünglichste Gestalt 
der Religion, das Verhältniss von religiöser u. sittlicher Entwicklung, 
vielfach wieder im Anschlüsse an Wundt, sodann, Troeltsch folgend, 
aber auch über ihn hinausgehend, über die Absolutheit des Christen­
thums und der Person Christi, und endlich über das Unsterblichkeits­
problem, die beiden letzteren Puncte im positiven Sinne beantwortend. 
Das Buch erfreut durch lichtvolle Darstellung, scharfsinnige Behand­
lung und Unbefangenheit, Ernst und Weite des Standpuncts. Leider 
sind zu viele Probleme auf wenig Raum angefasst, sodass eine um­
fassende Erledigung und überzeugende Beweisführung nicht gegeben 
werden konnte. So erscheint mir z. B. die Haltlosigkeit und Un­
brauchbarkeit des erkenntnisstheoretischen Standpuncts Lüdemann’s 
nicht erwiesen zu sein. Ebenso erweckt Bedenken der Determinismus 
des Vf. u. die damit zusammenhängende Anerkennung der Wundt’schen 
Leugnung der Seelensubstanz. Bezüglich des Hauptresultats ist zu 
bemerken, dass weder in der Freiheit, wie sie bei L. gefasst ist, ohne 
die genaue Unterscheidung zwischen Freiheit, Selbständigkeit gegen­
über dem Naturmechanismus und Freiheit vom Bösen, unmittelbar 
die Ueberzeugung vom Dasein eines Gottes im Sinne der Religion 
gegeben ist, noch dass das Gebiet echt  religiöser Erfahrung ein so 
engbegrenztes ist, wie es nach L. erscheinen muss. (Vgl. betreffs 
des Letzteren den unter 3 b zu besprechenden Aufsatz Holtzmann’s.) 
Sehr richtig hat L. gesehen, dass für die den Supranaturalismus 
consequent ablehnende Richtung in der näheren Vorstelligmachung 
der göttlichen Wirkungen ein ebenso wichtiges wie schwieriges und



57] Beligionsphilosophie als Ganzes. 589

noch nicht gelöstes Problem vorliegt. Mit seiner consequenten Ver­
tretung der universalen Giltigkeit des Causalgesetzes bildet L. den 
schärfsten Gegensatz zu Dunkmann’s bald zu erwähnender Schrift. — 
Die Tendenz des Buches von M ü ller  ist die Polemik gegen den 
von der griechischen Philosophie ausgegangenen, von der kirchlichen 
Lehrbildung übernommenen und bis in die neuzeitliche Philosophie 
fortwirkenden Intellectualismus und gegen den damit gegebenen 
starren Substanzbegriff, wonach das wahre Sein in dem abstract be­
stimmungslos Allgemeinen erblickt wird. Dem gegenüber vertritt M. 
den Standpunct, dass das menschliche Selbstbewusstsein, das seine 
verschiedenen unter sich gleichwerthigen Functionen einheitlich um­
fassende selbständige Ich, als Norm für die Bestimmung des Wirk­
lichen zu nehmen, und dass Gott in Analogie zur inhaltsvollen 
menschlichen Persönlichkeit, deren Quell er ist, aufzufassen sei; nur 
unter dieser Bedingung sei auch ein reales lebendiges Wechselverhält- 
niss zwischen Gott und Mensch möglich, wie es von der Religion, 
speciell vom Christenthume vorausgesetzt werde. M. schliesst sich 
bei der Entwicklung dieses Standpuncts vor Allem an die Gestaltung 
an, die derselbe bei Teichmüller gefunden hat. Die Ausführung bei 
M. geschieht in der Form historisch-kritischer Erörterungen, in denen 
auch Manches nicht unmittelbar zur Sache Gehöriges beigebracht 
wird, wodurch die Straffheit der Durchführung des Grundgedankens 
gelitten hat, und eine etwas ermüdende Breite veranlasst worden ist. 
Der erste Theil gibt eine Geschichte des Substanzbegriffs von Xeno- 
phanes bis Teichmüller, der zweite Theil behandelt die Gottesidee im 
orientalischen Pantheismus, in der griechischen Philosophie und in 
der Philosophie der Neuzeit, der dritte Theil bietet nach Darlegungen 
über Wesen und Ursprung der Religion, über das Recht der Religion 
gegenüber widerstreitenden Weltanschauungen und über die Ent- 
wicklungsfactoren der Religion eine Erörterung der Vorstellungen 
über Gott und das Verhältniss zwischen göttlichem u. menschlichem 
Geiste in der israelitisch-jüdischen Religion und besonders in der 
christlichen Dogmengeschichte und schliesst mit einigen Bemerkungen 
über die Bedeutung der Beweise für das Dasein Gottes. — Der 
Aufsatz desselben Vf.s führt unter Berufung auf Rauwenhoff und 
0. Pfleiderer aus, dass nur diejenigen Naturgeister sich dem Menschen 
als Objecte der religiösen Beziehung aufgedrängt haben, die ihm 
nicht bloss als nützlich oder furchtbar erschienen, sondern die ihm 
das Gefühl innerlicher Verpflichtung, Achtung, Pietät erweckt hätten, 
dasselbe Gefühl, welches das Familienoberhaupt einflösste. Die beiden 
Bestandtheile, die in dieser Erklärung des Ursprungs der Religion 
liegen, die Weltanschauung und die sittlich geartete Gebundenheit 
an die aus der Weltanschauung gewonnene übersinnliche Macht sind 
auch die Factoren der Entwicklung der Religiosität; die wa h r e  
Wissenschaft wird immer reicheres Material bieten, das auf einen 
Gott hinweist, und das sich läuternde sittliche Bewusstsein, das zu 
unterscheiden ist von dem blossen rechtlichen und utilitaristisch­



590 M. S c h e ib e , Religionsphilosophie u. principielle Theologie. [58

humanitären, wird sich stets in veredeltes Gottesbewusstsein um- 
setzen. — Aus der Allgem. Religionsgeschichte von v . Ovelli sind 
an dieser Stelle die Einleitung (S. 1—27) u. die Schlussbemerkungen 
(S. 837—848) zu erwähnen, die principielle religionsphilosophische 
Fragen kurz behandeln. Das Eigenthümliche der Religion gegenüber 
einem bloss verstandesmässigen Bewusstsein von einem Absoluten wird 
darin gesehen, dass bei ersterer die Gottheit mit unmittelbarer Gewissheit 
ins Bewusstsein getreten und für dasselbe Autorität geworden ist. Da 
die Gottheit am Innersten des menschlichen Personenlebens offenbar 
wird, wirkt sie sich deshalb im Gefühl, Intellect und Willen aus; der 
äussere Ausdruck der Religion erfolgt demgemäss in Cultus, Lehre 
und religiöser Moral. Bezüglich des Verhältnisses von Religion und 
Cultur, welch’ letztere bezeichnet wird als das Verhältniss des 
Menschen zur Welt ,  soweit diese durch seine vernünftige Thätigkeit 
bestimmt ist, wird ausgeführt, dass sich beide in ihrer Entwicklung 
gegenseitig fördern, dass aber auch Conflicte eintreten können, die 
jedoch etwas anormales sind und der christlichen Auffassung der 
Cultur nicht entsprechen. Als die zutreffendste sachliche Eintheilung 
der Religionen wird diejenige in naturbefangene u. naturfreie empfohlen. 
Die allgemeine Religionsgeschichte hat eine Bedeutung 1. für die 
historische Theologie, sofern das Christenthum u. seine alttestament­
liche Vorreligion ohne die Kenntniss der fremden Religionen, mit 
denen es in so mannigfache Berührung gekommen ist, nicht zu ver­
stehen ist, 2. für die systematische Theologie, sofern zur Heraus­
stellung des Wesens u. Werthes des Christenthums eine Vergleichung 
mit den anderen Religionen unerlässlich ist, 3. für die practische 
Theologie, speciell für die Ausübung der Mission, v. 0. will seine 
Geschichtsdarstellung vom Standpuncte des christlichen Bewusstseins 
aus geben, d. h. den durchaus objectiv zu eruirenden Thatbestand doch 
von der im Christenthum vorliegenden absoluten Offenbarung aus 
verstehen und beurtheilen, ohne das Recht einer bloss von allgemein 
philosophischen, humanistischen, anthropologischen Prämissen aus­
gehenden Betrachtung zu bestreiten, einer Betrachtung, die jedoch, 
ebenso wie die vom christlichen Standpuncte ausgehende, von Sub- 
jectivismus nicht frei sein werde. (Freilich würde es sich eben fragen, 
auf welcher Seite das grössere Maass von Subjectivismus liege.) All­
gemeinheit der Religion bei den Menschen nach Zeit und Raum und 
damit ihre Ursprünglichkeit wird vom Vf. constatirt. Ueber die 
früheste zu erschliessende Gestalt der Religion, die jedoch noch nicht 
ohne Weiteres mit der Urreligion identisch sei, äussert sich v. 0. dahin, 
dass sie nicht ein den Polytheismus principiell ausschliessender Mono­
theismus, aber auch kein Polytheismus gewesen sei, sondern ein naiver 
Henotheismus, wobei das Göttliche an die Erscheinung des Himmels 
geknüpft wurde, aber durchaus nicht des ethischen Charakters ent­
behrte. Gerade mit dem Zurücktreten des Ethischen sei der Verfall 
in das rein Naturhafte eingetreten. Das Verhältniss der Völker­
religionen zum Christenthum fasst v. 0. vom Standpuncte des traditio­



59] Religionsphilosophie als Ganzes. 591

nellen Supranaturalismus auf: zwar waltet auch in den heidnischen 
Religionen der göttliche Geist als treibendes Agens, aber die israe­
litische und christliche Religion sind nicht als Product dieses der 
Menschheit immanenten Gottesgeistes zu begreifen, sondern sie sind 
unmittelbar von dem über  der Menschenwelt erhabenen Gott selbst 
ausgegangen. — Van der L in d e n  sucht zunächst darzulegen, dass 
Hoekstra in seinem 1894 erschienenen grossen religionsphilosophischen 
Werke seinem eigentlichen Grundgedanken, den er bereits 1864 in 
der Schrift „Bronnen en grondslagen van het godsdienstig geloof“ 
ausgesprochen und durch dessen Vertretung er sich, auch nach 
RauwenhofPs Urtheil, ein bleibendes Verdienst um die Religions­
forschung erworben habe, — dem Gedanken nämlich, dass die 
Religion entstehe aus dem Conflicte zwischen dem Selbstgefühle und 
Lebensbedürfnisse des Menschen und einer feindlichen Naturordnung, 
dass der Glaube an das Uebersinnliche begründet sei im Glauben 
des Menschen an sich selbst — nicht vollkommen treu geblieben sei, 
ihn vielmehr durch fremdartige, dem Einflüsse der alten theologia 
naturalis entstammenden Stützungen des Gottesglaubens alterirt habe. 
Sodann gibt L., damit der Glaube an das Uebersinnliche als recht­
mässig erscheine, u. die Versittlichung der Religion zu erklären sei, 
eine Ergänzung der Theorie H .s dahin, dass nicht, wie Letzterer 
thue, dem ursprünglichen Menschen nur sinnliche Bedürfnisse und 
ein rein sinnliches Selbstgefühl, allerdings auch nicht, wie Rauwen- 
hoff meine, der Begriff einer sittlichen Verpflichtung zuzuschreiben 
seien, wohl aber, im Unterschiede von den Thieren, ein freilich noch 
dürftiges ethisches Gemüthsleben, ein Gefühl der menschlichen Würde.
— F a re l  befindet sich in principieller Opposition gegenüber Sabatier. 
Er behauptet zunächst, dass der von S. als Quelle der Religion 
vorausgesetzte Conflict zwischen Welt und Ich, zwischen Passivität 
und Activität im Ich selbst nicht vorhanden sei, und dass, wenn er 
wirklich bestehe, aus ihm nicht die Religion, sondern vielmehr Ver­
zweiflung und Pessimismus hervorgehen würde, dass sich auch bei 
dieser Theorie nicht die Furcht vor Gott erklären lasse. Er wirft 
sodann S. vor, dass er sich zu wenig an die uns bekannte Geschichte 
halte, vielmehr zu sehr construire und vor Allem den Selbstzeug­
nissen der Propheten und Jesu über die ihnen zu Theil gewordene 
Offenbarung Gottes nicht Rechnung trage, dass er die Wirksamkeit 
des über der Menschheit stehenden Gottes und die göttliche Initiative 
aus der Religionsgeschichte beseitige oder wenigstens nur auf die 
Setzung der religiösen Anlage beschränke, dass er den Charakter der 
Religion als moralischer Pflicht hinter ihrem Charakter als Natur­
notwendigkeit zurücktreten und die Bedeutung der Sünde nicht zur 
Geltung kommen lasse. Er erhebt endlich als schwerstes Bedenken 
dies, dass bei S. die Realität der religiösen Objecte unsicher bleibe. 
Man wird diesen Einwendungen einen berechtigten Kern nicht ab­
sprechen können, sofern in der That bei S . der Selbstanspruch, die 
Unmittelbarkeit und sonstige wesentliche Charakterzüge der Religion,



592 M. S c h e ib e , Religionsphilosophie u. principielle Theologie.

ebenso der objective göttliche Factor nicht zu ihrem vollen u. klaren 
Rechte gelangen, und der erkenntnisstheoretische Standpunct die 
Gefahr des Subjectivismus einschliesst, wenn auch andererseits zu 
sagen ist, dass F. weder das, was S. unter der das Ich bedrückenden, 
dessen Bestrebungen so oft sich widersetzenden Welt noch das, was 
dieser unter der activen Seite des Ich, nämlich den Selbstbehauptungs­
trieb gegenüber dem sich Verlieren an die Objecte, meint, völlig ver­
standen u. gewürdigt hat, und dass er einen nicht haltbaren äusser- 
lichen Supranaturalismus vertritt. — G ehring  legt dar, dass der 
innerste Beweggrund und die tiefste Wurzel des religiösen Glaubens, 
besonders des Unsterblichkeitsglaubens, im Gefühle liegen, in dem 
trotz aller Misserfolge unausrottbaren Bedürfnisse des Menschen nach 
Realisirung von Werthen, während verstandesmässige Erwägungen 
die Bedeutung einer nachträglichen Unterstützung der Glaubens­
gewissheit haben. — Nach einer Anzeige von Arvid Grotenfelt in 
ZPhKr. 1900, Bd. 116, 120—123 behandelt die finnische Dissert. von 
Castren  den Begriff der Religionsphil, und ihr Verhältniss zu an­
grenzenden Forschungsgebieten. Die Religionsphil, bildet wie z. B. 
die Natur- und Rechtsphil, eine Art Mittelglied zwischen der Meta­
physik, der Wissenschaft der höchsten Principien, wozu auch die 
Erkenntnisstheorie gehört, u. den Einzel Wissenschaften. Von letzteren 
bilden die Basis für die Religionsphil, die Religionsgeschichte, die 
eine Materialiensammlung ist, und die allgemeine vergleichende 
Religionswissenschaft, welche die Causalverhältnisse, Entwicklungs­
gesetze u. das Wesen der religiösen Phänomene zu ermitteln sucht. 
In der Religionsphil, selbst unterscheidet G., vielen anderen folgend, 
daB historische oder historisch-philosophische, das psychologische 
und das metaphysische Problem. Letzteres hat die Frage nach der 
Wahrheit der religiösen Vorstellungen zum Gegenstände; hier will G. 
vor Allem zeigen, dass die Religion nicht durch Zuhilfenahme des 
metaphysischen Denkens über den letzten Weltgrund, sondern ledig­
lich durch die religiöse Erfahrung festgestellt werden dürfe, wofür
G. sich auf Eucken beruft, und dass die Religionsphilosophie einen 
indi recten Beweis für die Wahrheit der religiösen Ueberzeugungen 
führen könne, wie dies Siebeck gethan, den Beweis, dass das Geistes­
leben der Menschheit unvollständig und widersprechend sei, wenn es 
nicht durch die religiöse Idee ergänzt werde. Der Recens. bemerkt 
mit Recht, es sei, wenn man wie G. die Berechtigung der Metaphysik 
zugebe, unvermeidlich, dass das metaphysische Denken prüfen müsse, 
ob die Weltansicht des Glaubens mit den von der Wissenschaft fest­
gestellten Wahrheiten sich vereinen lasse. — Die Schrift von Taim m  
ist auch hier zu erwähnen, da sie Methodologisches und Inhaltliches 
über den Religionsbegriff enthält. Das Wesen der Religion wird in 
antiintellectualistischem Sinne bestimmt; in der methodologischen 
Frage stellt er sich auf die Seite Reischle’s gegen Kaftan. (Vgl. 0. 
Bitschi, ThLz. 24, Sp. 634f. und K. Lühr, PrM. 3, 210-213.) — 
Seil bietet in seinem hochbedeutsamen, von Gedanken Rothe’s wohl



nicht unbeeinflussten Aufsatze im Zusammenhange mit seiner Forderung, 
hinter der Geschichte der Dogmen die Geschichte der christlichen 
Frömmigkeit aufzusuchen, Beiträge für die Analyse des religiösen 
Bewusstseins überhaupt, für die Herausstellung der wesentlichen und 
ursprünglichen Momente und der constituirenden Factoren aller 
Frömmigkeit, und für das geschichtliche Begreifen der Entstehung 
eines neuen religiösen Typus, die der Beachtung des Religionsphilo­
sophen werth sind. — Das Buch von S a u g  ist schon im vorigen 
JB. 495—497 von Troeltsch eingehend besprochen worden. Elsenhans, 
ThLz. 24, Sp. 342 f. tadelt besonders, dass die ganze Religionsgesch. 
in den Rahmen einiger Begriffe gespannt werde. — JUanchot ver­
gleicht die theilweise sich gegenseitig ergänzenden u. berichtigenden 
Auffassungen, die das Dogma in den religionsphilosophischen Systemen 
von 0. Pfleiderer und A. Sabatier gefunden hat, und gibt eine Reihe 
die Untersuchung vertiefender und weiterführender Ergänzungen, 
wesentlich in Beziehung auf die Stellung des Dogmas in der christ­
lichen Religion, indem er zeigt, wie im Christenthum sowohl der 
Gebrauch des Dogmas, sein Verhältniss zur priesterlichen Autorität 
gegenüber demjenigen auf den niederen Religionsstufen eine Ver­
änderung erleidet, als auch das Wesen des Dogmas u. zwar bezüglich 
seiner göttlichen Beglaubigung, seiner ursprünglich beanspruchten 
Geltung als von göttlicher Autorität unmittelbar gestützter Norm 
eine Wandlung erfährt, und indem er die praktische, nicht primär 
wissenschaftlich-systematische Abzweckung der Dogmenbildung betont. 
Treffend ist die besondere Bemerkung, dass die Verbindung eines 
religiösen Elements mit den durch die Zeitbildung gelieferten Elementen
— durch welche Verbindung eben ein Dogma zu Stande kommt — 
nur so vor sich geht, dass letztere durch die religiöse Bearbeitung 
zugleich einer Umbildung unterliegen, und aus ihnen eine Auswahl 
stattfindet. Zu beanstanden ist die Isolirung des Christenthums 
gegenüber Buddhismus u. Islam, so kann z. B. nicht gesagt werden, 
dass in der Art der göttlichen Beglaubigung des Dogmas durch den 
einmüthigen Spruch der versammelten Bischöfe eine Besonderheit des 
christlichen Dogmas hervortrete, da auch im Buddhismus dogmatische 
Concilsentscheidungen unter dem Könige Asoka vorliegen. — S a v d y  
erklärt mit Recht, dass allerdings für jede religiöse Handlung, für 
jeden Brauch eine Vorstellung oder Stimmung als das prius voraus­
zusetzen sei, aber die selbständige Ausbildung des Vorstellungselements 
erst dem Brauche als Deutung desselben folge, daher auf den primi­
tiven Religionsstufen der Brauch streng geregelt, der Glaube, der 
Mythus freigegeben war.

3. Religionspsychologie und -Erkenntnisstheorie.
a) A l l g e m e i n e  Psy chologie  und Erkenntnisstheorie .

B e e tz , K , O., Einführung in die moderne Psychologie. 1. Thl. Mit Illustr.
424. Osterwieck am Harz, Zickfeld. M  4,80. — Bierens de Haan, P.,

61] Religionspsychologie und -Erkenntnisstheorie. 593



594 M. S c i ik ib k ,  Religionsphilosophie u. principielle Theologie. [62

Hoofdlijnen eener psychologie met metafysischen grondslag 1898. XI, 291. 
A. (Auch als Amsterdamer Univers.schr. ersch.) — B e rg m a n n , J u l.,  Seele 
u. Leib. 3. (Schluss-)Art. (APh. 5, 25—68). — B u sse , L .,  Leib u. Seele 
(mit bes. Berücks. der Rehmke’schen Schrift: Innenwelt u. Aussenwelt, Leib 
u. Seele) (ZPhKr. 114,1—26). — Gerard-Varet, L., l’ignorance et l’irrtSflexion. 
Essai de psychologie objective. P., Alcan. fr. 5. — G utberiet, C., der 
Kampf um die Seele. Vorträge üb. die brennenden Fragen der modernen 
Psychologie. VIII, 501. M., Kirchheim. Jl/l 7. — S a c k s ,  die Principien 
der Mechanik von Hertz u. das Causalgesetz (APh. 5, 202—214). — H a r t-  
m a n n , E d . v ., die allotrope Causalität (ib. 1—24). — Heinrich, W., zur 
Principienfrage der Psychologie. 74. Zü., Speigel. M 2. — Huntington. 
W. R., Psyche: a study of the soul. IV, 97. N.-Y., Whittaker. $ —,25. — 
L ieb m a n n , O., Gedanken u. Thatsachen. Philos. Abhandlungen, Aphorismen 
u. Studien. I. XI, 470. Strassburg, Trübner. — Mabie, H., the Life of 
the spirit Lo. 6 sh. — Mivart, St. G., the new psychology (NC. Febr.). — 
P au lsen , F ried r., noch ein Wort zur Theorie des Parallelismus (ZPhKr. 
115, 1—9). — Rauh, F., de la methode dans la psychologie des sentiments. 
305. P., Alcan. fr. 5. — R em acle , G., Recherche d’une methode en
psychologie (Troisi&me et dernier article. Rev. de Metaphys. et de Moral. 
7, 127—151). — Schellwien, R., Wille u. Erkenntniss. Philos. Essays. Ham­
burg, Janssen. M  2,40. — Ders., der Wille. (6. Erkenntniss u. Wille bei 
Schopenhauer. 7. Der menschliche Wille u. die Gottesidee. 8. Der Wille in 
d. kritischen Philos.) (Paedag. Stud. 20, 191—218). — S ieckerm a n n , F ., 
zur Kritik des psychophysischen Parallelismus. Greifswalder philos. Dissert. 
58. — Smith, O. H. P., Evolution and consciousness (Monist 9, 219—233).
— W illy , M., die Krisis in der Psychologie. XVI, 253. L., Reisland. Jl/l 5. 
Ziegler, Theöb., das Gefühl. Eine psycholog. Untersuchung. 3. (Titel-)Aufl. 
328. L., Göschen. M  4,20.

Bertauld, P. A., Positivisme et philosophie scientifique. III, 218. P., Alcan.
fr. 2,50. — Garus, P., Kant and Spencer, a study of the fallacies of agnosti- 
cism. 105. Chi., Open Court Pub. Co. c. 20. — D w elshauvers, G., 
Räalisme naif et Rdalisme critique (Rev. de l’Univers. de Bruxelles 2, 47—65).
— Gutberiet, C., Lehrbuch der Philosophie. (4. Bd.) Logik u. Erkenntniss- 
theorie. 3. Aufl. XII, 314. Mstr., Theissing. M  3,60. — Haldar, the Con- 
ception of the Absolute (Philosophical Review 8, No. 3). — Ladd, G. T., a 
theory of reality: an essay on metaphysical system upon the basis of cognitive 
experience. XV, 556. N.-Y. M  20. — M aier, H e in r ., die Bedeutung d. 
Erkenntnisstheorie Kant’s f. d. Gegenwart. (Schl.) (Kantstud. 3, 10—40). — 
M a rm n , W. T., die Giltigkeit unserer Erkenntniss der objectiven Welt. 
96. Hl., Niemeyer. (Abhandlungen z. Philos. u. ihrer Gesch. Hrsg. v. Benno 
Erdmann, 11. H.). — Peterson, J. B., Kant’s theory of the „formes of thought“ 
(BS. 56, 440—454). — Petronievicz, B., Principien d. Erkenntnisslehre. Prole- 
gomena zur absoluten Metaphysik. VI, 134. B., Hofmann. M  3,50. — R o y ,  
E d . L e , Science et Philosophie (Rev. de Mötaph. et de Moral 7, 375—425. 
503—562. 706—731). — S ta u d in g er, F rz ., der Streit um das Ding an sich 
u. seine Erneuerung im socialistischen Lager (Kantstudien 4, 167—189). — 
Tschitscherin , B .,  Philosophische Forschungen. Aus d. Russ. übersetzt.
X, 536. Heidelberg, Petters. — W artenberg , M ., Kant’s Theorie der 
Causalität mit bes. Berücks. der Grundprincipien seiner Theorie der Erfahrung. 
Eine hist. u. krit. Unters, zur Erkenntnisstheorie. VIII, 294. L., Haacke. 
t/H 6. — W eber, L o u is , Positivisme et Rationalisme (Rev. de Mätaph. et 
de Moral 7,426—445). — W einm ann , R .,  Wundt über naiven u. kritischen 
Realismus (Kantstudien 3, 417—423). — Winslow, a defence of realism (The 
Philos. Rev. 8, No. 3). — Winchester, the study of metaphysics (The Metaph. 
Mag. 9, No. 5). — Zeller, E d .,  über Systeme u. Systembildung (Deutsche 
Rundschau 101, 1. H.). — Zielten, T h ., Psychophysiologische Erkenntniss­
theorie. V, 105. 1898. Jena, Fischer. M  2,80.



63] Religionspsychologie und -Erkenntnisstheorie. 595

Das Buch von Beetx, zunächst für Lehrer bestimmt, wird von 
Siebert (ThLBr. 23, S. 81 f., Jhrg. 1900) sehr empfohlen als vortreff­
lich über die gegenwärtige Forschung unterrichtend und einen der 
Würde der menschlichen Persönlichkeit gerecht werdenden Stand- 
punct vertretend. — Das Werk des katholischen Theologen G ut­
beriet enthält neun Vorträge über gegenwärtig viel verhandelte 
und meist principiell bedeutsame Probleme der Psychologie. G. ist 
in der modernen psychologischen und auch physiologischen Literatur 
ausserordentlich bewandert. Der erste Vortrag über den gegen­
wärtigen Stand der Psychologie weist vor Allem auf Grund der That- 
sache, dass die verschiedenen Vertreter der empiristischen Psychologie 
alle einander Metaphysik vorwerfen, nach, dass eine Ausscheidung 
aller Metaphysik aus der Psychologie unmöglich sei, ohne dass G. 
die Verdienste der exakten psychologischen Forschung verkennen will. 
Der zweite Vortrag vertheidigt in geschickter Weise gegenüber Rehmke, 
Wundt und Paulsen Recht und Nothwendigkeit der Annahme einer 
Seelensubstanz, eines constanten Subjects als Trägers der seelischen 
Thätigkeiten; es wild u. a gezeigt, wie die Anwendung des Substanz­
begriffs keineswegs eine materialistische Auffassung des Seelenlebens 
zur Folge hat, wie ohne ein concretes Ich der Zusammenhang des 
Geisteslebens nicht verständlich ist. Im dritten Vortrage wird jene 
Annahme gesichert gegenüber den krankhaften Erscheinungen des 
Doppelichs und gegenüber Kant, von dem das Herabgesunkensein der 
modernen Philosophie in Skepticismus herrührt, woraus nur Thomas 
retten kann. Der vierte Vortrag behandelt den psychophysischen 
Parallelismus, bekämpft ihn u. tritt, vor Allem unter Berücksichtigung 
und Abwehr der aus dem Energiegesetze entnommenen Einwände, für 
die Theorie der Wechselwirkung zwischen Leib und Seele ein, und 
zwar unter Annahme nicht des influxus physicus, sondern, im An­
schlüsse an die Kirchenlehre, der substantiellen Einheit von Leib und 
Seele im Menschen. Im fünften Vortrage glaubt G. „den Satz der 
alten Schule, dass die Seele im ganzen Körper und in jedem Theile 
desselben gegenwärtig ist, ganz und gar nach dem Stande der 
Wissenschaft mit den Resultaten der fortgeschrittensten Forschung 
bewiesen zu haben.“ Der sechste Vortrag „Neues und Altes über 
das Gefühl“ wendet sich besonders gegen die physiologische Ab­
leitung der Gefühle; der Wille wird als Subject der Gefühle an­
gesehen und die Nothwendigkeit der Annahme eines besonderen 
Gefühlsvermögens neben dem Willensvermögen bestritten, wobei 
allerdings fast nur scholastische Theorieen in’s Feld geführt werden. 
Der siebente Vortrag über „Psychologische Religion“ sucht die Halt­
losigkeit und den folgerichtig zum Illusionismus führenden Charakter 
der modernen Religionsphilosophie nachzuweisen, welche die Religion 
nicht auf verstandesmässige Beweise, sondern auf Gefühl und Willen 
gründe und nicht an die objectiv göttliche Heils- und Lehranstalt 
der Kirche, sondern letztlich an subjective, innerliche Erlebnisse sich 
halte. Demgegenüber wird vor Allem das Recht des teleologischen



596 M. S c h e ib e , Religionsphilosophie u. principielle Theologie.

Gottesbeweises verfochten. Als Typen der modernen Anschauung 
werden Paulsen, Wundt, Wimmer und, wenn auch mit Einschränkung, 
Eucken behandelt. Der achte Vortrag will zeigen, dass, wie die Er­
scheinungen des Hypnotismus, so wenigstens auch in den meisten 
Fällen die Erscheinungen des Spiritismus auf natürliche, psychologische 
Weise erklärt werden können; sollte jedoch beim Spiritismus einmal klar 
u. deutlich die Nothwendigkeit der Annahme übernatürlicher Agentien 
sich einstellen, so dürften als solche nicht die Geister der Ver­
storbenen, sondern höllische Lügengeister anzusehen sein. Der neunte 
Vortrag vertheidigt den Indeterminismus besonders gegenüber Leibniz, 
gegenüber dem aus der Giltigkeit des Causalgesetzes und aus prak­
tischen Erwägungen entnommenen Einwänden, sowie gegen die 
chemische Ableitung der Willensfreiheit bei Ostwald. Auch wenn 
man den scholastischen Standpunct des Vf. nicht theilt u. der Ueber- 
zeugung ist, dass sich aus Kant auch andere Folgerungen ziehen 
lassen als G. meint — der von G. mehrfach unter Zustimmung an­
geführte Liebmann z. B. ist Kantianer —, auch wenn man in den 
speciell religionsphilosophischen Problemen unüberbrückbare Gegen­
sätze constatiren muss, auch wenn endlich die Art der Beweisführung 
mannigfach am Aeusserlichen haften bleibt, so muss man dem Vf. 
Recht geben in den principiellen Puncten der Betonung der Selbst­
ständigkeit des geistigen Lebens, der Polemik gegen die Auflösung 
der Seele in einzelne Acte und der Behauptung der Unmöglichkeit, 
ein volles Verständniss der Seele ohne Metaphysik zu gewinnen. 
Ebenso orientirt das Buch durch reiche Citate gut über den gegen­
wärtigen Stand der Forschung. — Aus dem Werke von L ie b m a n n  
gehören hierher vor Allem die Abhandlung über das Zeitbewusstsein 
und die psychologischen Aphorismen. Mit Schärfe und Glück wendet 
sich L. gegen die bloss auf den Associations- und Reproductions- 
Mechanismus recurrirende Psychologie und gegen die „Bündelpsycho­
logie“, die übersieht, dass der metaphysische Grenzbegriff des im 
Wechsel identisch bleibenden Ichs die Grundvoraussetzung jeder 
Psychologie ist. Die Unvergleichbarkeit und Heterogeneität des 
Seelischen gegenüber dem Materiellen wird stark betont und an­
gedeutet, dass wegen des logisch-normativen Charakters des Seelen­
lebens die consequente Durchführung des psycho-physischen Par­
allelismus nothwendig zur Annahme einer Weltvernunft treibe. — 
Der Artikel von M em acle  beschäftigt sich in interessanter Weise 
mit der Bedeutung und den Gründen der Setzung einer transsub- 
jectiven Welt, speciell Gottes. — Ganz im Gegensätze zu der von 
Gutberiet, Liebmann u. Remacle vertretenen psychologischen Richtung 
steht W illy . Er schildert die Krisis in der modernen Psychologie, 
die durch die unvollkommene Durchführung des reinen Empirismus 
und durch das Vorherrschen der Allgemeinbegriffe veranlasst ist und 
einen mehr metaphysischen oder einen mehr methodologischen Cha­
rakter trägt. Gegenstand der Psychologie ist nach W. die theo­
retische Betrachtung und Schilderung des concreten, psychophysisch



65] Religionspsychologie und -Erkenntnisstheorie. 597

ungeteilten u. gattungsmässigen menschlichen Individuums. Gegen­
stand besonders ausführlicher Besprechung sind Wundt, Rehmke, 
Brentano, Ebbinghaus, Avenarius, James, Wahle, Jodl, Mach. — Da 
die Theorie des psychophysischen Parallelismus gewisse Gefahren für 
die Selbständigkeit u. Einheit des Seelenlebens enthält, ist es wichtig, 
dass gerade gegenwärtig die Theorie der Wechselwirkung zwischen 
Seele und Leib, die aus sich selbst quellende Lebendigkeit, Freiheit 
und innere Regsamkeit der Seele beachtenswerthe Vertheidiger findet 
in B u sse , S ie c k e rm a n n  u. S a c k s ,  von denen jener wie Rehmke 
die Giltigkeit des Gesetzes der Erhaltung der Energie nur für das 
Wirken von Materie auf Materie behauptet, die beiden Letzteren, 
wenn auch in verschiedener Weise, die Nichtdurchbrechung jenes 
Gesetzes bei der Beeinflussung des physischen Geschehens aufzuzeigen 
sich bemühen. In demselben Sinne des Festhaltens der selbständigen 
Stellung des Geistigen behandeln die Frage nach dem Verhältniss 
von Seele und Leib v. H a r tm a n n  u. B e r g m a n n ;  des letzteren 
metaphysisches Resultat ist: die Seele als enthalten im absoluten 
Bewusstsein entsteht nicht mit dem Leibe und vergeht nicht mit ihm, 
sondern ist überhaupt nicht entstanden u. vergeht nicht. P a u lse r ts  
Aufsatz ist gegen Busse gerichtet; allerdings ist, wie er meint, die 
Theorie der Wechselwirkung auch möglich, aber diejenige des Par­
allelismus hat Vorzüge, sofern sie in der Richtung des naturwissen­
schaftlichen und auch des philosophischen Denkens, soweit dieses 
idealistisch ist, liegt.

Die 1898 erschienene, dem Ref. nicht näher bekannte „Er­
kenntnisstheorie“ des Psychiaters Z ieh e n  soll dem Standpuncte 
der immanenten Philosophie Schuppe’s nahe stehen. — In meister­
haft durchsichtiger Weise zeigt Z eller  unter reicher Bezugnahme 
auf die Geschichte der Philosophie, dass es sich für den Philo­
sophen nicht um die Frage handle, ob er auf die Bildung eineB 
Systems hinarbeiten solle — vielmehr beruhe gerade auf der Vor­
nahme einer systematischen Verknüpfung alles Wissens, einer Zurück­
führung alles Seins auf letzte Gründe die eigenthümliche Stellung und 
Bedeutung der Philosophie im Gesammtorganismus der Wissen­
schaften, daher auch die Geschichte der Philosophie die Anschau­
ungen eines Philosophen nicht bloss genetisch zu erklären, sondern in 
erster Linie in systematischem Zusammenhange darzustellen habe — 
sondern um d ie  Frage, welchen Weg er hierfür einschlagen soll, 
mit welchen Mitteln er hoffen darf, das Ziel, das ihm vorschwebt, zu 
erreichen oder ihm wenigstens möglichst nahe zu kommen. Nach 
dem heutigen Stande der erkenntnisstheoretischen Forschung kann 
der Weg nur der eines Ausgehens von den gesicherten Ergebnissen 
der Einzelwissenschaften sein, wie auch die Forderung, der Philosoph 
könne ein für alle Zeit maassgebendes und vollkommenes System 
schaffen, aufgegeben werden muss. — Das Buch von T sc h itsc h e r in  
wird LC. 1900, Sp. 1005 gelobt; es bekämpft, wenn auch etwas in 
den Bahnen Hegel’scher Dialectik gehend, den Positivismus; nur eine 
exacte Neubearbeitung der Methaphysik könne zum Ziele führen.

T h e o lo g . Ja h r e s b e r ic h t  X IX . 3 9



Auch die höheren Lebensinhalte sind nach ihrem kategorialen Ge­
präge mit Ernst und Besonnenheit erwogen. — W ein m a n n  er­
klärt, dass Wundt die Unhaltbarkeit der Standpuncte der immanenten 
Philosophie und des Empiriokriticismus siegreich aufgezeigt habe, 
dass jedoch bei ihm noch die rechte Sicherheit in der positiven 
erkenntnisstheoretischen Begründung des Realismus fehle. Dazu sei 
der Weg „Festhalten an der unabhängigen Existenz des Dinges, Ein­
räumen seiner r e l a t i v e n  „Unerkennbarkeit“, insofern wir es nicht 
u n m i t t e l b a r  erfassen können, zugleich aber — über Kant hinaus­
gehend! — p os i t ive  Be s t i mmu n g  desselben, wozu uns zahlreiche 
und gewichtigste Gründe berechtigen und zwingen, woran uns keiner 
hindert. (S. des Vf. „Wirklichkeitsstandpunct“. Hamburg, Voss 1896)“. 
Die Redact. der Kantstudien macht darauf aufmerksam, dass ebenso 
ein Kantianer, nämlich D w elshauvers, seine Zustimmung zu 
Wundt’s Ausführungen besonders gegenüber der immanenten Philo­
sophie, die sich mit dem Kantianismus in Widerspruch befinde, erklärt.
— Der Aufsatz von Weber und die noch nicht vollendete Aufsatz­
reihe von L e  R o y  sind beide gegen den Positivismus gerichtet und 
weisen auf das Ungenügende, in sich Widerspruchsvolle und höhere 
Vorausetzungen in sich Schliessende desselben hin. — In M a rw in ’s 
Schrift finden sich beachtenswerte Ausführungen gegen den Stand­
punct der Bewusstseinsimmanenz, für welchen das Gegebene das ge­
wärtige Bewusstsein ist, die Welt also schiesslich innerhalb der 
Mauern des gegenwärtigen Bewusstseins enthalten i s t ; vielmehr setze 
jedes Urtheil Bewusstsein und Nicht-Bewusstsein, Zukunft, Gegenwart 
und Vergangenheit als im Gegebenen vorhanden voraus. — Stau-  
dinger's  Aufsatz bietet einen Versuch dar, rein subjectivistische, 
positivistisch-phänomenalistische Consequenzen der Erkenntnisstheorie 
Kant’s zu vermeiden. Kant triflt das Richtige, wenn er Raum, Zeit, 
Substanzialität, Causalität etc. als aller Erfahrung vorausgehend und 
a priori giltig ansieht, geht jedoch über das Ziel hinaus, wenn er 
damit zugleich sie als lediglich in uns entspringend ansieht. Viel­
mehr beruhen sie auf objectiven Beziehungen der Dinge auf uns, wie 
sie uns in unseren Empfindungsvorgängen gegeben sind, und die wir 
dann auf die Beziehungen der Dinge untereinander übertragen. „Was 
wir a priori von den Dingen aussagen können, gilt für die Dinge 
selbst, nicht bloss für die Vorstellungen von Dingen.“ — W arten­
berg  entwickelt nach LC. 1900, Sp. 31 ebenso vorsichtig als klar 
alle diejenigen Momente, die gegen die Gültigkeit der Kant’schen 
Lehre von der Causalität vorgeführt werden können, und schliesst 
sich bezüglich der Lösung des Causalitätsproblems Sigwart an. — 
In vortrefflicher Weise spricht sich M a ier  über das bleibend Be­
deutsame, wie die Schranken der Erkenntnisstheorie Kanfs aus. 
Ersteres besteht u. A. in den beiden Thesen, dass der Inhalt unserer 
Erkenntniss uns durchweg aus der Erfahrung zufliessen muss, und 
die uns zugängliche Wirklichkeit nur Vorstellung ist. Die Grenzen 
der Arbeit K .s liegen darin, dass sie sich nur auf einen kleinen Aus­

598 M. S c h e ib e , Religionsphilosophie u. principielle Theologie. [60



schnitt der menschlichen Erkenntniss richtet u. einseitig die Naturwissen­
schaften berücksichtigt; sodann begeht K. nicht bloss den principiellen 
Fehler, dass er aus der Apriorität der Anschauungs- und Denkformen 
sofort die ausschliessliche Subjectivität derselben folgert, sondern die 
Frage nach der Erkennbarkeit einer transsubjectiven Realität berührt 
ihn überhaupt nicht. Die Erkenntnisstheorie der Gegenwart hat hier 
über K. hinauszugehen und die subjectiven und objectiven Factoren 
in unseren Vorstellungen zu sondern; sie muss auch zum Welt- und 
Gottesbegriff Vordringen und damit die Grundlage zu einer Meta­
physik legen, die nicht identisch ist mit der von K. überwundenen.

b) A n w e n d u n g  auf  die Rel igion .  W i l l e n s f r e i h e i t .  R e l i g i ö s e
Erfahrung.

Bach/mann, Ph., die persönliche Heilserfahrung des Christen u. ihre Bedeutung 
für den Glauben nach dem Zeugnisse der Apostel. Ein Beitr. zur neutestam. 
Theol. VIII, 246. L., Deichert. M 3,60. — Bornemann, W., die Allegorie 
in Kunst, Wissenschaft u. Kirche. 55. Fr., Mohr. M l .  — B uchrucker, 
K . von, die Irrwege des Subjectivismus (NkZ. 10, 1—17). — Chase, C. H., 
the unmateriality of soul and god (Monist 9, 282—291). — Coe, G. A . ’, 
Necessity and limitations of anthropomorphisme (NW. 8, 447—460). — Daw- 
son, G. E., the study of man as related to religious work (BW. 13, 176—184).
— Drummond, Henry, Spiritual diagnosis: an argument for placing the study 
of the soul on a scientific basis (Exp. 10, 304—318). — DunJcmann, K .,  
das Problem der Freiheit in der gegenwärtigen Philosophie u. das Postulat 
der Theologie. VIII, 92. Hl., Niemeyer. M 2. (Hallenser theol. Diss.). — 
FouillSe, A ., la psychologie religieuse dans Michelet (Rev. Philos. 47, 259 
bis 275). — Genung, G. F., Personality from the monistic point of view 
(AJTh. 3, 473—498). — Gottschick, J .,  Schuld u. Freiheit. Kritische Be­
denken (ZThK. 9, 316-356). — H ä rin g , Theod., Willensfreiheit? (ChrW. 
13, 2—7). — H oltzm an n , H ., über Begriff u. Inhalt der religiösen Er­
fahrung (PrM. 3, 217—225. 270—285). — Hyslop, J. H., Immortality and 
psychical research. (NW. 8, 255—272). — L asson , G., neue Beiträge zur 
Theorie der Frömmigkeit (KM. 18, 386—398). — L ip siu s, F. M., sittliche 
Freiheit u. sittliche Schuld (PrM. 3, 341—344). — Marshall, H. R., Instinct 
and reason. An essay concerning the relation of instinct to reason. With 
some special study of the nature of religion. XIII, 574. N.-Y., Macmillan 
1898. $ 3,50. — B olffs, E ., Schuld u. Freiheit (ZThK. 9, 183—249). — 
Schw artzkopff, P ., das Leben nach dem Tode, sein Dasein u. seine Art. 
85. Brsch. u. L., Wollermann. — Starbuck, E. D., Psychology of religion. 
Empirical study of growth of religious consciousness. 464. Lo., Scott. 6 sh. 
(Auch N.-Y., Scribner. $ 1,50.) — Svorcik, C., übersichtliche Darstellung u. 
Prüfung der philosophischen Beweise für die Geistigkeit u. die Unsterblichkeit 
der menschlichen Seele (Philos. Jahrb. 12, 148—167). —■ Vierkandt zur 
Psychologie des Aberglaubens (AR. 2, H. 3). ’

Im Anschlüsse an die Werke von Michelet, „Le Pretre la femme 
et la famille“ und „Les Jesuit es“ giebt Fouillee  einige’mit Kritik 
verbundene Ausführungen über die Psychologie der katholischen 
Frömmigkeit, dabei vor Allem die Wichtigkeit der psychologischen 
Gesetze de l’habitude und de la „suggestion“ hervorhebend. — Coer 
schlägt die gegen die religiösen Vorstellungen wegen ihres anthropo- 
morphen Charakters erhobenen Bedenken damit nieder, dass er zeigt, 
wie auch alle Grundbegriffe der Wissenschaft, z. B. diejenigen der

39*

67] Religionspsyohologie und -Erkenntnisstheorie. 5 9 9



Energie, des Gesetzes, der Einheit u. s. w. in ihrem Inhalte nur 
verständlich sind, wenn sie in Analogie zu Thatsachen unseres Be­
wusstseins gefasst werden. „Religion objectifies more the heart and 
conscience, science more the intellect, of man“. Zu vermeiden ist 
nur derjenige Anthropomorphismus, der von einer niederen Fassung 
des menschlichen Wesens ausgeht. Jene Anerkennung des anthropo- 
morphen Charakters der wissenschaftlichen Grundbegriffe bedeutet 
jedoch keineswegs eine Leugnung einer transsubjetiven Realität; die 
Annahme der letzteren ist vielmehr, wie C. zeigt, eine nothwendige 
Voraussetzung. — G enung  sucht die christlichen Vorstellungen der 
Persönlichkeit Gottes, der selbständigen, unsterblichen menschlichen 
Persönlichkeit, der Sünde und Erlösung als vereinbar mit einem 
monistischen Standpuncte zu erweisen und etwaige pantheistische 
Consequenzen des letzteren abzuwehren, indem er zwischen einem 
persönlichen Sein psychischer oder seelischer und einem solchen 
geistiger Art unterscheidet und Ostwald’s energetische Theorie auf 
die Erklärung des Verhältnisses von Gott und Mensch anwendet. 
Gottes Persönlichkeit ist rein geistigen Charakters, d. h. nicht indi­
viduell, reine Selbstbestimmung und Kraft, unaufhörlich schöpferisch 
und Leben mittheilend, nicht erkennbar und begrifflich fassbar, sondern 
nur praktisch zu erfahren; die menschliche Persönlichkeit ist zunächst 
psychische Persönlichkeit oder Seele, als solche ein „vortex of spirit“, 
die geistige Energie in abgeleiteter individueller Form, von äusseren 
Einwirkungen bestimmbar, erkennbar als concretes Object, aber 
zugleich trägt der Mensch nicht bloss wie auch die sonstigen endlichen 
Wesenheiten, die ja  ebenfalls „vortices of spirit“ oder „vortices of 
energy“ sind, den göttlichen Geist als Kraftprincip in sich, sondern 
er ist auch bestimmt, und im Gewissen bestätigt sich diese Be­
stimmung, dem göttlichen Geiste in der Art der Kraftwirkung ähn­
lich zu werden, nämlich trotz seiner Besonderheit doch in diese nicht 
aufzugehen und auf sie sich zu versteifen, sondern in altruistischer 
Weise sich selbst mitzutheilen, seine Kraft ausströmen zu lassen für 
Andere, zu wirken im Interesse des grossen Ganzen. In der Nicht­
befolgung dieser Bestimmung besteht die Sünde, in der Erreichung 
derselben die Erlösung. — SchwartzUopff's Schrift will die That- 
sächlichkeit einer persönlichen Fortdauer nach dem Tode überhaupt 
und die Grundzüge dieses jenseitigen Lebens sicher stellen. Ueber 
erstere vermag die Wissenschaft keine Gewissheit zu geben, wenn sie 
dieselbe auch nicht als unmöglich erweisen kann. Weder sind die 
materialistische, die monistische, d. h. den Geist als eine Summe 
von Atomseelchen betrachtende, die begriffsmythologische, d. h. das 
Ich als Träger der geistigen Functionen beseitigende, letztere dafür 
hypostatirende und endlich die Raum, Zeit und Causalität und 

* damit auch das Bewusstsein und Selbstbewusstsein allein auf die Er­
scheinungswelt beschränkende Anschauung, aus denen die Vergäng­
lichkeit der Seele gefolgert wird, haltbar, noch kann andererseits, da 
die Welt einen Anfang gehabt haben muss, die Vernichtung ihrer

600 M. S c h e ib e , Religion sphiloßophie u. principielle Theologie. [ 6 8



einfachen Bestandteile, zu denen man die Seele gerechnet hat, als 
unmöglich behauptet werden, und ebensowenig führt der Hinweis 
auf den Werth und die Vervollkommnungsfähigkeit des Menschengeistes 
zu einem sicheren Unsterblichkeitsglauben. Dieser ist vielmehr nur 
durch die christliche Offenbarung zu gewinnen. Zur Bestimmung der 
Beschaffenheit des jenseitigen Lebens schlägt Sch. unter vergleichender 
Berücksichtigung des durch die Offenbarung Gebotenen den psycho­
logischen Weg ein, indem er von den wesentlichen Merkmalen des 
Menschengeistes als von etwas, das bei der Unvergänglichkeit des 
Ichs bestehen bleiben muss, sichere Schlüsse auf die Art des künf­
tigen Seins ziehen zu können meint. So ergibt sich für den jen­
seitigen Zustand, in den die Gläubigen unmittelbar nach dem Tode 
übergehen, unter Wegfall aller materiellen Schranken eine gewisse 
räumliche Begrenztheit, die Ausstattung mit einer verklärten Leib­
lichkeit zum Verkehre mit der verklärten Welt, das Fortbestehen der 
Zeit, weil wir auch in Ewigkeit uns entwickeln, sowie der beiden 
Seiten des theoretischen und praktischen Verhaltens des Menschen, 
sodass es auch für den verklärten Menschengeist Wissenschaft, 
Kunst, Sittlichkeit und Religion gibt. Für die, welche ohne Christum 
zu kennen oder ihn recht zu kennen sterben, ist Gelegenheit zu einer 
Entscheidung im Jenseits geboten. Bezüglich derer, welche die Gnade 
verworfen haben, äussert sich Sch. nicht klar, S. 72 scheint auf 
ewige Verdammniss, S. 17 u. 83 auf Vernichtung zu deuten. — Die 
lebendig geschriebene und scharfsinnige Dissert. des Pastors D urik-  
m a n n  ist eine sehr beachtenswerthe Erscheinung; sie ist interessant 
und eigenartig, weil sie einmal das philosophische und das theo­
logische Freiheitsproblem in ihrem Verhältniss zu einander behandelt, 
sodann den merkwürdigen Versuch unternimmt, als die geeignetste 
wissenschaftliche Unterlage für die Lösung der Aufgabe die Philosophie 
von Avenarius zu erweisen, freilich in einer corrigirten Gestalt, die 
das Seelische so sehr anerkennt, wie dies mit Avenarius kaum ver­
einbar ist, vielmehr ihn wohl überwindet. Durch dieses Unternehmen 
ist Anlass zu allgemeineren Erörterungen über das Verhältniss von 
Philosophie und Theologie und über den wissenschaftlichen Charakter der 
letzteren gegeben. Seinen principiellen Standpunct präcisirt D. dahin: 
„den Kern aller Philosophie bildet nicht etwa die Befriedigung des 
rein theoretischen Wissensinteresses, sondern die Frage nach der 
Weltanschauung, besser Lebensanschauung.“ Eine solche will aber 
auch die Theologie geben, d. h. sie ist also auch Philosophie, nur 
dass sie auf anderen Erkenntnissquellen beruht als die Philosophie. 
„Die Theologie ist Philosophie auf Grund des Glaubens, der seiner­
seits sowohl auf Postulaten des menschlichen Geistes, wie auf That- 
sachen, die der Geschichte angehören, sich gründet und seine „Ge­
wissheit“ in keinem anderen dritten als in der Uebereinstimmung 
beider findet.“ »Nun aber kann es nur e i n e  Wahrheit, nur eine 
wahre Philosophie geben. Wenn die Theologie dieselbe ist, wird 
damit nothwendig jede andere Philosophie ihrem Wahrheitsgehalte

69] Religionspsychologie und -Erkenntnisstheorie. 601



602 M. S c h e ib e , Religionsphilosophie u. principielle Theologie.

nach negirt. “ „Es muss die philosophische Denkarbeit skeptisch endigen, 
wenn die Theologie recht behalten soll.“ Bezüglich der Freiheitslehre 
ist also zu zeigen, „dass die philosophische Behandlung dieses Pro­
blems mit einem non liquet endet, und dass die Theologie nach Be­
seitigung der ihr eigenthümlichen Schwierigkeiten in diesem Puncte 
die philosophische Denkarbeit zu Ende führen kann“. Mit erfreu­
licher Klarheit und Unbefangenheit erklärt D., dass die Freiheit, die 
das allein brauchbare Streitobject bilden kann, und die allein den 
Aussagen des sittlichen Bewusstseins entspricht, das aequilibrium 
arbitrii, die Möglichkeit des auch anders Gekonnthabens ist. Die 
Gefahr, die dem Indeterminismus von der „Causalität überhaupt als 
Gesetz des Geschehens“ droht, existirt nicht, da „auf dem Stand­
punct reiner Erfahrung von einer Naturcausalität im Sinne von Natur­
notwendigkeit oder gar von einem einheitlichen logischen Weltgrunde 
keine Rede sein kann“. Dagegen ist die Motivation der einzelnen 
Handlungen, ein psychologischer Determinismus zuzugeben. Die 
Frage spitzt sich zu nach der Anwendung der Causalität auf den 
sittlichen Charakter. Es ergibt sich, dass bei deterministischer An- 
schaung ein solcher nicht möglich ist, weil der Charakter hierbei 
zum Naturproduct wird, andererseits dass auch bei indeterministi­
scher Anschauung ein sittlicher Charakter nicht möglich ist, weil 
hierbei von Festigkeit, Selbsterziehung, Zurechnungsfähigkeit keine 
Rede sein kann. Die Thatsachen der Reue, Scham, Schuld, Ver­
antwortung und Zurechnung setzen aber unzweifelhaft die Wahl­
freiheit voraus, allerdings nicht im Sinne eines Vermögens, das den 
jeweilig erreichten Punct sittlicher Entwicklung in sein Gegentheil 
umzuwandeln vermöchte, sondern eine Freiheit, die „nach dem 
Princip des kleinsten Kraftmaasses vorgestellt ist“, sofern „der 
jedesmal erreichte Grad sittlicher Entwicklung das Resultat un­
gezählter und unzähliger kleiner und kleinster Freiheitsacte ist.“ 
So schliesst der philosophische Theil: „Determinismus und Indeter­
minismus sind beide unmöglich und ein Drittes gibt es nicht. 
Trotzdem wird der Indeterminismus zwingend gefordert, während es 
kein weiteres zwingendes Postulat des Determinismus gibt.“ Bei dem 
theologischen Freiheitsproblem liegt es anders, sofern hier, und zwar 
in den evangelischen Lehren von Sünde, Gnade und Vorsehung sowohl 
der Determinismus als auch der Indeterminismus postulirt werden, 
und sich so das theologische Problem in eine Antinomie zuspitzt. 
Doch glaubt D. in allen drei Fällen eine Auflösung des Widerspruchs 
und eine Rettung des Indeterminismus geben zu können: bei der 
Lehre von der Sünde dadurch, dass es von seinem Empirismus aus 
keine höhere Nothwendigkeit gibt als die Thatsächlichkeit, und dass 
er zwischen freiwilliger und unfreiwilliger Sünde unterscheidet; bei 
der Lehre von der Gnade dadurch, dass er die Einbeschliessung des 
Glaubens unter das Bewusstsein der Abhängigkeit von Gott verwirft, 
womit er meines Erachtens der Tiefe des Problems nicht gerecht 
wird; bei der Lehre von der Vorsehung dadurch, dass er den Begriff



71] Religionspsychologie und -Erkenntnisstheorie. 603

des Absoluten und die dem entsprechende Fassung der göttlichen 
Allmacht für ein „Hirngespinnst“ erklärt, was meines Erachtens nicht 
bloss philosophisch, sondern auch religiös sehr bedenklich ist, und 
ebenso betreffs der Allwissenheit einen allerdings nicht klaren Aus­
weg andeutet. Doch wird in Beziehung auf das Verhältniss von Gott 
und Welt und Gott und Mensch das Mysterium anerkannt. Die 
„Auflösung der philosophischen Antinomieen durch die Theologie" 
liegt darin, dass die göttliche Persönlichkeit die freie menschliche 
Persönlichkeit sichert, dass Gott die Möglichkeit einer continuirlichen 
Charakterbildung garantirt, sofern wir mit ihm nicht umspringen 
können wie mit gleichgiltigen Dingen, dass hier die Wahlfreiheit ohne 
sittliche Indifferenz besteht, sofern hier nicht wie in der Philosophie 
die Betrachtung in der gegenständlichen Vorstellung von gut und 
böse haften bleibt, sondern „die Wahl zwischen gut und böse eine 
Wahl zwischen Gott und dem Wählenden selbst und damit zu einem 
Mysterium für unser logisches Denken wird." Man wird sagen müssen, 
dass dieser Schluss doch mehr auf dunkle Andeutungen als auf 
wissenschaftliche Klarheit hinausläuft, und fragen können, ob nicht 
der Gegensatz zwischen der Bedeutung, welche die Annahme 
Gottes, und derjenigen, welche die Annahme des Sittengesetzes 
für die sittliche Entwicklung hat, zu absolut gefasst ist. Ferner 
dürfte die religiöse Erfahrung, die D. zu Grunde legt, von der­
jenigen, auf die man sich vielfach in der heutigen Theologie 
beruft, nicht so verschieden sein, wie D. meint; auch jene ist, was 
D. selbst zugibt, nicht für Jedermann anzudemonstriren. Schliess­
lich ist das Bedenken nicht zu unterdrücken, dass bei D.s Empiris­
mus letztlich die Behauptung auch der grössten Absurdität möglich 
ist und alle Wissenschaft aufhört. In der möglichst skeptischen 
philosophischen und allgemeinen wissenschaftlichen Haltung zu Gunsten 
der Theologie berührt sich übrigens D. mit den Hauptvertretern der 
gegenwärtigen positiven Theologie. Vgl. Elsenhans, ThLz. 1900, 
25, 122— 124. —  In kurzen, aber gehaltreichen und ernsten Aus­
führungen tritt H ä r in g  für den Indeterminismus ein, der um der 
Verantwortlichkeit und des eigenthümlichen Selbstgefühls des Menschen 
willen zu behaupten sei. Der Gegengrund, der aus dem Denkgesetz der 
Causalität entnommen wird, kann damit niedergeschlagen werden, 
dass wir auf Grund jenes Gesetzes zwar Alles in irgend einem Zu­
sammenhang mit allem Wirklichen denken müssen, aber nicht als 
in dem schlechthin gegebenen Wirklichen nothwendig begründet, dass 
also das Causalitätsgesetz bestehen bleiben kann, nur in einer eigen­
artigen Form seiner Anwendung. — JRolffs, dessen Aufsatz sich 
nicht in allgemeinen metaphysischen, psychologischen und dogma­
tischen Erörterungen bewegt, sondern concrete sittliche Erlebnisse 
unter besonderer Herbeiziehung von Bekenntnissen Pauli, Augustin’s 
und Luther’s analysirt, legt zunächst, wie dies schon oft geschehen, 
dar, dass im Schuldgefühle das Bewusstsein der Freiheit nicht in 
dem Sinne gegeben ist, dass wir in dem einzelnen Falle auch anders



604 M. S c h e ib e , Religionsphilosophie u. principielle Theologie.

hätten handeln können. Er geht aber weiter und behauptet, es sei 
auch nicht in dem Sinne gegeben, dass wenigstens unser Charakter, 
aus dem die einzelne That mit Notwendigkeit entsprang, ein anderer 
sein könnte, wenn wir gewollt hätten; denn „in ihren Hauptzügen ist 
die Entwicklung des Charakters durch Factoren bestimmt, die von 
unserem eigenen Handeln unabhängig sind." Das Bewusstsein der 
Freiheit, das mit dem Schuldbewusstsein notwendig gesetzt ist, be­
zieht sich nicht auf die Vergangenheit, sondern auf die Zukunft. 
Die sittliche Freiheit wird da „als zu erreichendes Ziel geglaubt". 
Und zwar „steckt in der Menschheit als Ganzem für alle ihre ein­
zelnen Glieder die Fähigkeit zu können, was sie sollen." Wir ge­
langen zur Freiheit, indem wir den Persönlichkeiten, die für uns das 
sittliche Gesetz darstellen, durch aufrichtiges Vertrauen verbunden 
sind und dadurch den Muth und die Kraft zum Guten erhalten. 
Freilich ist dies nicht möglich ohne den Glauben, dass das Gute eine 
Macht über das Wirkliche ist. Ungelöst bleibt das Problem, warum 
die Einen dem Zuge der Liebe folgen, die Anderen nicht. (Dies ist 
aber gerade das drückendste Problem!) — Indem G ottsch ick  die 
von Rolffs geübte Analyse fortsetzt und berichtigt, erhebt er ge­
wichtige Bedenken gegen dessen Resultate. Durch das Bewusstsein 
der Gleichgiltigkeit gegen ein als in einer sittlich uns überragenden 
Persönlichkeit verkörpert uns begegnendes Gebot, das bis dahin noch 
nicht in unser Bewusstsein getreten war, würden wir zwar ge- 
demüthigt, aber es fehle gerade ein für das Schuldgefühl constitu- 
tives, freilich von R. nicht beachtetes Moment, das des Selbstvorwurfs. 
Sodann bestreitet er, dass das Schuldgefühl den Glauben an die zu­
künftige Erreichung der Freiheit hervortreibe. Endlich sucht er zu 
zeigen, dass mit dem Bewusstsein der sittlichen Verpflichtung das 
Bewusstsein der Freiheit unmittelbar sich aufdränge, und dass selbst 
da, wo wir unsere momentane tatsächliche Unfähigkeit zur Erfüllung 
des Gebotenen fühlen, das Freiheitsbewusstsein in Bezug auf die 
Vergangenheit als dasjenige wirksam ist, was die Unlust an dem 
eigenen sittlichen Unwerth zum Schuldgefühl macht; denn die An­
erkennung eines Einflusses des eigenen Willens auf die Bildung des 
Charakters wird nicht ausgeschlossen durch die Thatsache der weit­
reichenden Correspondenz zwischen dem Ergebniss der Willensent­
wicklung und der von aussen wirkenden Factoren. So glaubt G. die 
Willensfreiheit im alten Sinne des Auchanderskönnens oder Gekonnt­
habens verteidigen zu können, wie sie auch vom Christentum, ja 
von dem sittlichen Bewusstsein überhaupt, wenigstens auf seinen 
höheren Stufen, gefordert werde, während der von R. vertretene 
psychologische Determinismus damit unvereinbar sei. — Id p s iu s  
meint, dass die Lösung der Frage nach dem Verhältniss der sittlichen 
Freiheit des Menschen zur allbestimmenden Ursächlichkeit Gottes 
nicht abzuweisen sei durch Berufung auf das religiöse Mysterium — 
hier stünden sich einfach zwei logisch unvereinbare Gegensätze gegen­
über ■— sondern sie habe dadurch zu geschehen, dass Freiheit nicht



73] Keligionspsychologie und -Erkenntnisstheorie. 605

im Sinne von Wahlfreiheit, sondern von steter Richtung des Willens 
auf das Sittliche, von Freiheit von irdisch fleischlichen Motiven zu 
fassen sei. „Der Begriff der Verschuldung verliert damit seinen 
transscendent - metaphysischen Charakter und bezeichnet lediglich 
eine empirisch-psychologische Thatsache.“ Schuld bedeutet Nicht­
besitzen des Heils, dieses nicht als Sündenvergebung, sondern als 
religiös-sittliche Vollkommenheit bestimmt. (Ist aber bei der Schuld 
das Entscheidende nicht dies: es liegt an mi r ,  dass ich das Heil 
nicht habe ?) Dem Determinismus entpricht bei L. der Intellectualismus, 
wonach die Bekehrung erfolgt, wenn Jemandem die Augen über seine 
Unseligkeit geöffnet werden. — Die heutige Theologie in verschie­
densten Richtungen recurrirt in der Nachfolge vor Allem Schleier­
macher’s sowie unter dem Einflüsse der modernen empiristischen 
Forschungsmethode irgendwie auf die Erfahrung. Daher ist das Be- 
dürfniss nach einer gesonderten Betrachtung dieses Begriffs seit 
einigen Jahren erwacht. Auch in das Berichtsjahr fallen solche Be­
strebungen. B a cT m ia n n , über dessen Buch schon Holtzmann, S. 
162 f. berichtet hat, gewinnt aus dem apostolischen Zeugnisse — das 
Zeugniss Jesu wird wegen der Einzigartigkeit des Mittlers und der 
Erfahrungen desselben nicht berücksichtigt — folgendes Resultat: es 
gibt thatsächliche christliche Heilserfahrung, einen im Innern vor­
handenen Thatbestand, der sich in sittlicher Kräftigkeit und Frieden 
des (Gremüths zeigt; aber darin geht der Heilsbesitz des Christen nicht 
auf; vielmehr wie dieser theilweise noch in der Zukunft liegt und 
Gegenstand der Hoffnung ist, so hat vor Allem jene Erfahrung trans- 
subjective Ursachen und Kräfte, objective Beziehungen Gottes zu uns 
zur Voraussetzung, und sie kommt nicht zu Stande ohne die vor­
herige gläubige Anerkennung jenes Objectiven unsererseits ; und Heils­
gewissheit wird entscheidend nur gewonnen durch das Vertrauen auf 
objective Offenbarung; dieses Vertrauen findet zwar in manchen Be­
ziehungen einen Halt an den Erfahrungen, ist aber auch ohne sie, 
ja unter Umständen im Gegensatz zu ihnen seiner Sache gewiss. 
Der Dogmatiker darf daher nie die persönliche Erfahrung des 
Christen zum obersten Kanon der Glaubenswahrheit erheben, sondern 
muss die göttliche Geschichte und das göttliche Wort zur Grundlage 
machen. Vgl. EK. 73, 715 f. In B.s Unterscheidung, zwischen Glauben 
und Erfahrung liegt etwas Richtiges; nur wäre, um eine gesetzlich- 
intellectualistische Fassung des ersteren zu vermeiden und der That­
sache Rechnung zu tragen, dass er unter inneren Eindrücken er­
wächst, vielleicht besser zwischen grundlegender und auf dieser sich 
aufbauender Erfahrung zu unterscheiden. Jene ist es wohl, die 
Holtzmann (s. u.) im Auge hat. v, HwcTivucJcev verweist zu­
stimmend auf Bachmann’s Schrift und warnt vor dem von Descartes 
in die Philosophie eingeführten, von Scheiermacher in der Theologie 
maassgebend und einflussreich vertretenen, auch die moderne Theologie 
immer von Neuem in seine Bahnen ziehenden Subjectivismus, der, 
vor Allem auf Grund der Unterschätzung der Gnadenmittel es ver­



606 M. S c h e i b e , Religionsphilosophie u. principielle Theologie. [74

gesse, dass das Christentum nicht in erster Linie und in entschei­
dender Weise subjectives Erlebniss sei, sondern ein ausser dem Sub- 
ject, aber auch ausser der Welt des Endlichen überhaupt gelegener 
Thatbestand, zurückgehend auf den dreieinigen Gott, dann auf den 
Gottmenschen. Nun, dass die subjective christliche Erfahrung auf 
objectiven Realitäten ruht und ruhen muss, wird auch ein moderner 
Theologe nicht bestreiten und hat auch Schleiermacher nicht geleugnet; 
es fragt sich nur, ob dieser objective Thatbestand sich mit dem vom 
orthodoxen Dogma behaupteten decken muss. Eine davon zu trennende, 
von B. aber damit vermengte Frage ist die nach der autoritativen 
Bedeutung der objectiven Offenbarung; hier dürfte allerdings die 
Kluft eine kaum überbrückbare sein. — L a sso n  bespricht die 
Schriften von Bachmann, Haug und Joh. Müller, „Das persönliche 
Christenthum der paulinischen Gemeinden“. — I lö l t z m a n n  be­
handelt in seinen, auch formell meisterhaften Aufsätzen die „Frage 
nach der Berechtigung, in religiösen Dingen überhaupt von Er­
fahrung zu reden“ in demselben Sinne wie in der Naturwissenschaft 
oder in der Nationalökonomie u. s. w., principieller und umfassender, 
indem er die Isolirung der christlichen Erfahrung mit durchschlagenden 
Gründen ablehnt. Unter religiöser Erfahrung ist dies zu verstehen, 
„dass im Gesammtgebiet unserer Erfahrungen etwas gegeben sei, 
was sich nicht aus der Vielheit der innerweltlich wirkenden Ursachen 
verstehen lässt, sondern auf eine darüber hinausliegende, übergreifende 
Einheit, d. h. Gottheit, zurückgeführt werden muss.“ Als solche 
Erfahrungen vermag H. nicht das Erlebniss des Gewissens, auch nicht, 
wie Wendt, dasjenige der Willensfreiheit zu betrachten; allerdings 
handelt es sich bei der religiösen Erfahrung wie bei diesen um innere 
oder subjective, nicht für alle Menschen ohne Unterschied gleiche 
Erfahrung, andererseits nicht um Reflexionen. Als Kriterium gesunder 
religiöser Erfahrung wird zunächst, abgesehen von der von Wendt 
geltend gemachten, freilich vorsichtig zu verwerthenden Gemein­
giltigkeit und Gemeinverständlichkeit die diese erst bedingende Ueber­
einstimmung mit dem regelmässigen Weltbilde hervorgehoben. H. 
beschreibt vier Gebiete, über welche die religiöse Erfahrung sich er­
streckt, und deren Verbindung er feinsinnig aufweist. Die erste und 
grundlegende Erfahrung ist das Abhängigkeitsbewusstsein, das mit 
dem Bewusstsein der Endlichkeit gegebene, dieses überhaupt erst er­
möglichende und erklärende, anderseits durch dieses vermittelte und 
in’s Bewusstsein gerufene Ergriffensein von der Idee des Unendlichen, 
„die kindliche Schauer vor dem Unbegreiflichen, unnahbar Hohen, 
vor dem unergründlichen Räthsel des Daseins.“ Diesem entspricht 
als Kehrseite ein über die ganze Schöpfung ausgegossenes Lebens­
gefühl; und wie das Endlichkeitsbewusstsein zur andächtigen Ehr­
furcht unwillkürlich sich gestaltet, so ist mit den Erlebnissen des 
Lebensglücks ein unabweisbarer Drang zum Danke gegeben, der nur 
voll befriedigt wird, wenn die Adresse jenes Dankes über die end­
lichen Zielorte hinausreicht. Hier wurzelt die Synthese des Religiösen



und Sittlichen. Das dritte Gebiet bilden die bei allen besseren 
Menschen sich einstellenden Erlebnisse tiefster Niedergeschlagenheit 
über ihre sittliche Nichtigkeit; diese Gefühle sind durchaus unter­
schieden von denen, die das Bewusstsein, einer Beurtheilung von 
Menschen unterstellt zu sein, hervorruft, sie sind nur möglich, wenn 
der Mensch sich erkannt weiss von dem allgegenwärtigen, alles durch­
schauenden Gott. An vierter Stelle verweist H. auf die Zuversicht, 
mit welcher der religiöse Mensch an die Aufgabe des Lebens heran-, 
in den Kampf des Lebens hineintritt, eine Zuversicht, die nur auf 
Grund eines Vertrauens auf eine überlegene, die Natur beherrschende 
Macht bestehen kann. Die beiden letztgenannten Erfahrungen sind 
im Christenthum, wenn auch nicht allein, so doch in besonders hohem 
Maasse heimisch. Alle Inhalte der religiösen Erfahrung lassen sich 
demgemäss ordnen erstlich, je nachdem der Mensch als Creatur über­
haupt oder als sittliches Wesen in Betracht kommt, sodann nach 
den Gesichtspuncten der Depression und Erhebung. „Hinab und 
hinauf bilden zusammen das Bewegungsgesetz des inneren Gefühls­
lebens überhaupt, so auch der religiösen und besonders der christ­
lichen Erfahrung.“ Das Erleben der Ausgleichung dieser Gegensätze 
„ist der endgiltige, zusammenfassende Erfahrungsbeweis für ein dem 
menschlichen Dasein Gehalt verleihendes, göttliches Wirken und Walten.“ 
Daher ist „das Merkmal aller abnormen religiösen Erfahrung, dass sie 
Hast und Unruhe, das Merkmal aller normalen, dass sie Harmonie und 
Frieden schafft.“ Diese Aufsätze bewegen sich erfreulicher Weise 
einmal auf einem psychologisch greifbaren Boden.

4. Religionsgeschichte und -Entwicklung,

a) Pr inc ipie l les .
A p e lt, O., über Ranke’s Geschichtsphilosophie. (GPr. Eisenach, 11—24). — 

B a r th , P a u l, die Frage des sittlichen Fortschritts der Menschheit (Viertel- 
jahrBSchrift f. wissensch. Philos. 23, 75—116). — D ers., Fragen der Ge­
schichtswissenschaft. I. Darstellende u. begriffliche Geschichte (ib. 323—359).
— B elow , G. von, Naturwissenschaft u. Geschichte (AZ. Beil. No. 279). — 
G oldstein, J . ,  Untersuchungen zum Culturproblem der Gegenwart. Jenaer 
philos. Diss. 94. — H elm o lt, H . F ., der Stoff einer „Weltgeschichte“ u. 
seine Anordnung (AZ. Beil. No. 245). — Köhler, Herrn., socialistische Irrlehren 
von d. Entstehung des Christenthums u. ihre Widerlegung. IV, 272. L. 
Hinrichs. Mi 4,40. — L a m p re c h t, K .,  die historische Methode des Herrn 
von Below. Eine Kritik. 50. B., Gärtner. — Lloyd, A. H  Evolution
evolved: a philosophical criticisme (Monist 9, 197—218). — M edicus F  
zu Kant’s Philosophie der Geschichte mit bes. Bez. auf K. Lamprecht (Kant- 
studien 4, 60—67). — N aville , A d rien , Pour l’histoire A propos de 
MM. Goblot et Milhaud (Rev. de M&aph. et de Morale 7 751—758) —
„Religionswissenschaft“ ou „Religionsgeschichte“. A propos’ d’une nouvelle 
revue: Arch. f. Religionswissensch. (MustSon 91—97). — R ich er t, H ein r ., 
Culturwissenschaft u. Naturwissenschaft. Ein Vortrag. 71. Fr. Mohr. — 
Schweiger, L., Philosophie der̂  Geschichte, Völkerpsychologie u. Soziologie in 
ihren gegens. Beziehungen (Stein s Berner Studien z. Philos. u. ihrer Gesch. 18). 
Bern, Sturzenegger. M  1,75. Swander, J. J., Conservative progress the 
law of history II. (Reformed Church Rev., Apr.). — T ra u b , G., zur Kritik

75] Religionsgeschichte und -Entwicklung. 607



608 M. S c h e ib e , Religionsphilosophie u. principielle Theologie. [76

der materialist. Geschichtsauffassung (ZThK. 9, 357—420). — D ers., zur 
materialist. Geschichtsauffassung (ChrW. 13, 965—967). — Woltmann, L., 
der histor. Materialismus. Darst. u. Kritik der Marxistischen Weltanschauung. 
EC, 430. Düsseldorf, Michels. */Mj 4,50.

A p e lt  charakterisirt auf Grund der Vorträge von Banke über 
die Epochen der neueren Geschichte dessen geschichtsphilosophische 
Anschauungen in ihrem Gegensätze gegen die constructive idealistische 
Philosophie Fichte’s, Schelling’s und Hegel’s, wie sie in der Ab­
weisung der Idee eines Weltplans und damit eines nothwendigen 
Endzweckes der Menschheit als etwas in der wissenschaftlichen Ge­
schichtsforschung anwendbaren, in der Betonung der Freiheit des 
Menschen, in der Anerkennung des gleichen Werths verschiedener 
Zeitalter und in der Leugnung eines moralischen, der Anerkennung 
eines culturellen Fortschritts zum Ausdruck kommen, und hebt die 
Verwandtschaft dieser Gedanken mit der Philosophie von Fries hervor.
— In seiner Entgegnung auf den im vorigen JB. besprochenen Auf­
satz von Below’s gibt L a m p r e c h t  eine philosophisch begründete 
Vertheidigung seiner methodologischen Anschauungen. Die historische 
Methodologie hat sich zu richten nach der jeweilig herrschenden Er- 
kenntnisstheorie. Nach dieser aber ist Gegenstand wissenschaftlicher 
Erkenntniss wie des Urtheilens überhaupt lediglich das Allgemeine, 
Typische, Vergleichbare. Dies gilt für Natur- wie Geschichtswissen­
schaft. Die Culturgeschichte als die Wissenschaft der typischen ge­
schichtlichen Erscheinungen ist daher die historische Grundwissen­
schaft, während die Erfassung der Persönlichkeit nicht in das Gebiet 
der Wissenschaft, sondern in dasjenige der Kunst gehört. Die der 
historischen Forschung feststellbare Bedeutung der Persönlichkeit 
muss daher eingeschrieben und fundirt sein in und auf die Be­
deutung der socialpsychischen Factoren (Zustände). Ebenso operirt 
L. gegen v. B. mit der Nothwendigkeit der Anerkennung der All­
gemeingiltigkeit des Causalgesetzes. In seinen kurzen Antworten 
HZ. 82, 567 f. und DLZ. 20, 247 f. erklärt v. B., dass die von ihm 
gegen L. erhobenen Hauptvorwürfe durch dessen Broschüre nicht 
widerlegt seien, v. B. ist gegenüber L. entschieden insofern im 
Rechte, als letzterer weder der Bedeutung der Persönlichkeit gerecht 
zu werden, noch durch den Recurs auf die wirthschaftlichen Verhält­
nisse den Geschichtsverlauf überhaupt genügend zu erklären vermag, 
und als bei seiner Methode vor Allem der wahre Werth der Ge­
schichte, der eben in den individuellen inhaltlichen Erscheinungen 
liegt, verloren geht. Andererseits wird man dem Kritiker des Auf­
satzes v. B.s und der Schrift L .s in LC. 262—264 darin Recht geben 
müssen, dass die „allgemeinen Wahrheiten“ B.s (wie die Tendenz zu 
einer regulären Entwicklung, die Thatsache der Abhängigkeit des 
inneren Lebens der Nationen von den gegenseitigen Verhältnissen 
der Staaten) und das, was andere als „historische Gesetze“ bezeichnen, 
vielfach wenigstens nicht wesensverschieden sind; nur wäre hinzu­
zufügen, dass in der Aufstellung solcher formalen Gesetze das letzte



77] Religionsgeschichte und -Entwicklung. 609

und eigentliche Ziel der Geschichtswissenschaft nicht zu sehen ist.
— In letzterer Beziehung führt etwas weiter der Aufsatz des Philo­
sophen Harth, über „Fragen der Geschichtswissenschaft“. Er stellt sich 
zwar auf die Seite Lamprecht’s, hebt jedoch den Unterschied zwischen 
der psychischen und physischen Causalität und die Unmöglichkeit von 
Vorausberechnungen und genauer causalen Erklärung des Einzelnen in 
der Geschichte hervor, bestreitet auch das Recht der der Kunst ähnlichen 
„darstellenden“ Geschichte, wie sie v. Below übe, nicht. Eine n o t ­
wendige Ergänzung zu letzterer aber sei die „begriffliche“ Geschichte, 
wie sie Lamprecht im Auge habe. Dabei handelt es sich aber nach 
B. nicht sofort um die Aufsuchung von eigentlichen causalen Ge­
setzen, sondern um Feststellung von empirischen Gesetzen oder 
Gleichförmigkeiten, d. h. von analogen Erscheinungen, gleichen Ent­
wicklungsphasen, die im Leben verschiedener Völker zu finden sind 
(z. B. wachsende Autonomie der Persönlichkeit, der überall sich 
zeigende Gang der Religion vom Geisterglauben durch den Animismus, 
den naturalistischen Polytheismus, die Gesetzesreligion bis zur Re­
ligion der Gesinnung). Die höhere Aufgabe allerdings bildet die Heraus­
stellung der constant wirkenden Ursachen, die hinter jenen Gleich­
förmigkeiten liegen. Das kann nur mit Hülfe der Psychologie, und 
zwar der allgemeinwissenschaftlichen, nicht (gegen Dilthey) einer 
besonderen „historischen“, geschehen. Als ein solches causales Gesetz 
nennt B. im Anschlüsse an Wundt das der Contrastverstärkung, 
wonach die Erscheinungen des äusseren, wie besonders des inneren 
Lebens in ihrer Abfolge sich in Contrasten bewegen; so ist der tiefe 
Eindruck, den das Christenthum auf die Menschen der römischen 
Kaiserzeit machte, nur zu verstehen aus dem vollen Gegensätze, in 
den es zu ihrer Weltanschauung trat. — v. B elow  wendet sich in 
dem oben genannten Aufsatze gegen Barth und sucht zu zeigen, 
dass sowohl die „empirischen Gleichförmigkeiten“ nicht den 
Charakter der Allgemeingiltigkeit tragen, als auch dass die Causal- 
gesetze weder überall nachweisbar sind noch die betreffende geschicht­
liche Erscheinung wirklich zu erklären vermögen. Auch liege eine 
zu formalistische Anschauung zu Grunde, ein Vorwurf, der die von 
B. erwähnten empirischen Gleichförmigkeiten wohl nicht treffen 
dürfte. — Auch v. Below hat auf philosophischer Seite einen Bundes­
genossen gefunden und zwar in RicJtert, der in seinem klaren und 
tiefeindringenden Vortrage von allgemein logischem Gesichtspuncte 
aus den von der Naturwissenschaft durchaus unterschiedenen und 
dieser gegenüber selbständigen Character der historischen Wissenschaft 
zu begründen sucht. R. lehnt die alte, in der Methaphysik wurzelnde 
Unterscheidung von Natur- und Geisteswissenschaften ab; vielmehr 
handelt es sich für ihn nur um eine verschiedene Stellungnahme zu 
ein und derselben, nämlich der in unserem Bewusstsein uns ge­
gebenen Wirklichkeit. Einmal kommt diese in Betracht als Natur, 
d. h. als das Dasein der Dinge, „sofern es nach allgemeinen Gesetzen 
bestimmt ist“ (Kant), was ebenso für das körperliche wie geistige



610 M. S c h e ib e , Religionsphiloßophie u. principielle Theologie.

Sein gilt. Die Methode der Naturwissenschaft besteht daher in der 
Beiseitelassung des rein Individuellen, in der Bildung allgemeiner 
Begriffe und Entdeckungen allgemeiner Gesetze. Andererseits heben 
sich aus der Gesammtwirklichkeit eine Anzahl von Dingen und Vor­
gängen heraus, die für uns eine besondere Bedeutung, einen Werth 
besitzen und zwar einen solchen von allgemeingiltigem Charakter, 
und die sich unter den Namen Cultur zusammenfassen lassen. Sofern 
die Bedeutung eines Culturvorgangs meist gerade auf seiner Eigen­
art beruht, hat hier die historische Methode, d. h. die Darstellung 
des Individuellen, Anwendung zu finden; die Culturwerthe aber liefern 
dem Historiker das Princip für die Auswahl des Wesentlichen aus 
der unnübersehbaren Fülle des Stoffs. Es handelt sich in der histo­
rischen Begriffsbildung um die Herausstellung der allgemein be­
deutsamen Erscheinungen und weiter um eine Darstellung der ver­
schiedenen Vorgänge als Stadien einer Entwicklungsreihe, als Stufen 
für die Erreichung eines werthvollen Zieles. Die Giltigkeit objectiver 
Culturwerthe nun und die Möglichkeit, dass die Menschheit im Laufe 
der Entwicklung dieselben immer klarer erfasse, — woran der 
Charakter der Culturwissenschaft als Wissenschaft hängt — ist 
letztlich Gegenstand des Glaubens, aber eines Glaubens, den im Grunde 
alle theilen und ohne den es überhaupt keine Wissenschaft, auch 
keine Naturwissenschaft gebe. Troeltsch, ThLz. 24, 375 f. erkennt 
vieles Berechtigte in der Abhandlung JR.s an, vermag jedoch die an­
timetaphysischen Voraussetzungen nicht zu theilen; der Historiker 
werde so wenig wie der Naturforscher darauf verzichten wollen, zu 
e r k l ä r e n ;  die Begriffe der Typen, Tendenzen und der allgemeinen 
historischen Kräfte seien für den Historiker unentbehrlich, und das 
Problem des Verhältnisses von Causalität und Teleologie in der Ge­
schichte sei ebenso unumgehbar, als es durch eine solche Betrachtung 
nicht gelöst werde, v. Below, PrJ. 95, 542—551 begrüsst die Schrift 
von R. freudigst, während Lamprecht, LC. 44, 46, der freilich die 
Gedanken R .s in ihrem Unterschiede von der vulgären teleolo­
gischen Betrachtungsweise nicht völlig scharf erfasst zu haben scheint, 
gerade in der Herbeiziehung des Werthprincips das deutlichste Zeichen 
des zum wirklichen wissenschaftlichen Denken in grellem Widerspruche 
stehenden Charakters der von R. und v. Below vertretenen Ge­
schichtsanschauung sieht. — Aehnlich wie Rickert fordert JVaville 
im Gegensätze zu Comte und dessen Nachfolgern die Selbständigkeit 
und das Recht einer eigenen Methode für die Geschichte, diese 
allerdings im weitesten Sinne einer Geschichte des Universums ge­
nommen, als für die Wissenschaft vom Concreten gegenüber den 
Gesetzes- oder rein theoretischen Wissenschaften. — jfred icus  zeigt 
gegenüber Lamprecht’s Vorwürfen, Kant habe die seiner Zeit eigenen 
unhaltbaren Voraussetzungen über Individuum und Gesellschaft ge- 
theilt, und sodann, was das wichtigere ist, durch das Hereintragen 
teleologischer Gedanken die Erfahrung nicht zu ihrem Rechte kommen 
lassen, einmal, dass Kant nicht die Constanz der individuellen Anlage



7 9 ] Religionsgeschichte und -Entwicklung. 6 1 1

behaupte, sondern es ihm nur um die Continuität der culturellen 
Entwicklung zu thun sei, sodann, dass die Annahme, die Geschichte 
sei Entwicklung der Menschheit zur Realisation der Moralität, für 
Kant lediglich ein, wenn auch ein wenig durch die Thatsachen be­
stätigter Glaube sei, den er für die theoretische Erklärung des Ge­
schichtsverlaufs im Einzelnen nicht angewandt wissen wolle. — 
H elm olt gibt in Gemeinschaft mit einer grossen Reihe anderer Ge­
lehrten eine neue, auf 8 Bände berechnete Weltgeschichte heraus, 
von der bisher der 1., Allgemeines, Vorgeschichte und die Geschichte 
Amerikas und des stillen Oceans umfassende, Band erschienen ist, 
und in welcher der Stoff nicht nach chronologischer, sondern nach 
ethnographisch-geographischer Weise angeordnet ist. In dem er­
wähnten Aufsatze rechtfertigt H. diese Anordnung und weist zugleich 
den Vorwurf ab, als ob durch jene Methode, wie durch die teleolo­
gische Gedanken ausschliessende Betrachtungsweise eine materia­
listische Geschichtsauffassung zur Geltung kommen solle. — Die vor­
treffliche Abhandlung von T ra u b  hat zum Gegenstände die Marxistische 
Geschichtsauffassung und die Nuancen und auch Correcturen, die 
sie innerhalb der socialdemokratischen Partei erfahren hat. T. sucht 
zunächst aus der Darstellung und den Folgerungen des historischen 
Materialismus selbst dessen Unfertigkeit, Unzulänglichkeit und Fehler­
haftigkeit zu erweisen, ohne ihm eine relative Wahrheit abzusprechen, 
wobei klare Ausführungen über das Verhältniss von materiellen und 
geistigen, individuellen und socialen Factoren und über den Unter­
schied von historisch-empirischer Regelmässigkeit, die T. aner­
kennt, und von nothwendiger Gesetzmässigkeit nach Analogie der 
Naturgesetze, die er bestreitet, gegeben werden. Sodann sucht T. 
zu zeigen, wie sich die materialistische Geschichtsauffassung gegen­
über den Thatsachen des sittlichen und religiösen Lebens und dem 
Bedürfnisse nach einer befriedigenden Geschichtsphilosophie als eine 
völlig ungenügende Betrachtungsweise darstellt. Was die Geschichts­
philosophie betrifft, so erkennt T. allerdings in dem Aufsatze in 
ChrW. an, dass die materialistische Geschichtsauffassung gegenüber 
demjenigen historischen Betriebe, der alles Geschichtliche mit der 
gleichen Genauigkeit und Pietät untersuche, dadurch aber den Sinn 
für Werthe in der Geschichte ertödte, einen anregenden geschichts- 
philosophischen] Zug vertrete, das eigentlich Werthvolle in der Ge­
schichte aufsuche und nach dem Sinne der Geschichte frage. — Die 
Abhandlung von B a r th  über den sittlichen Fortschritt ist darum 
bemerkenswerth, weil hier gegenüber der Ansicht Buckle’s, wonach die 
sittlichen Grundsätze und Gefühle unwandelbar seien und nur der 
Fortschritt des Wissens als Ursache sittlicher Veränderungen be­
hauptet wird, ausgeführt wird, dass die sittlichen Grundsätze und Ge­
fühle im Sinne stetigen Fortschritts sich ändern, u. damit die Selbst­
ständigkeit und Eigenkräftigkeit des sittlichen Lebensgebiets, das ja 
mit dem religiösen auf das Engste zusammgehört, gewahrt wird. — 
Auf das Problem des Sinnes der Geschichte und des Verhältnisses



612 M. S c i i e i b e , Religionsphilosophie u. principielle Theologie.

von Geschichte und absoluten Grössen führt die sehr beachtenswerte 
Dissert. v. G oldstein, der sein Thema wesentlich in der Form einer 
vom Standpuncte der Philosophie Eucken’s gegebenen kritischen Be­
sprechung des Werkes von A. Vierkandt „Natur- und Culturvölker“ 
(vgl. JB. XVII, 572—574) behandelt. Er zeigt, wie die Thatsache 
der Cultur, das damit gegebene Auftreten absoluter Werthe und 
die Betrachtung des Geisteslebens als Kern und Ziel der Wirklichkeit 
sich nicht, wie dies Vierkandt durchführen zu können glaubt, ver­
einigen lassen mit einer immanent-psychologistischen und den speci- 
fischen Unterschied von Natur und Geist in Folge eines evolutio- 
nistischen Spinocismus vermischenden Betrachtungsweise, sondern als 
notwendige Grundlage eine Metaphysik voraussetzen, die dem Geistes­
leben eine kosmisch-centrale Stellung sichert und es als Ausdruck 
einer objectiven Weltvernunft fasst, die also an die Position der 
classischen Philosophie (Kant, Fichte, Hegel) anknüpft und sie in 
selbständiger Weise, weiterführt. Denn absolute Werthe bedeuten 
etwas dem Natürlichen gegenüber qualitativ Neues und Selbständiges, 
und Geistesthatsachen, wie Religion, Ethik, Recht, Logik, Aesthetik 
weisen über ihre Seinsweise als psychische Phänomene hinaus und 
beanspruchen überindividuelle objective Giltigkeit, machen Aussagen 
über Sinn und Vernunft der Welt. Findet die Cultur nicht ihre 
Stütze in einer solchen Weltanschauung, wird vielmehr letztere verneint, 
dann ist das folgerichtige die Aufhebung der Cultur (Nietzsche). 
Unter Verzicht auf jene Weltanschauung und unter Voraussetzung 
des Standpuncts der Immanenz und des Psychologismus die Cultur 
aufrecht erhalten zu wollen, sei es mit Hilfe des praktischen Idealis­
mus, von Gefühls- und Willenspostulaten, Werturteilen u. s. w. (so 
Paulsen, Wundt, Vierkandt, Ritschl), sei es durch die Berufung 
auf den socialen Nutzen (so Stein), geht nicht an, da es über den 
Relativismus nicht hinausführt. Allerdings gibt G. keine genauere 
Darlegung seiner Metaphysik und der Begründung der einzelnen 
Werthe in ihr, sondern erhebt mehr allgemeine, wenn auch berech­
tigte, Forderungen. Trefflich sind die Ausführungen über die Art, 
wie allein der Entwicklungsbegriff in den Geisteswissenschaften ver­
wandt werden darf, über das Verhältniss von Geschichtlichem und 
Ewigem. (Vgl. A. Hoffmann, PrM. 3, 410 f).

b) D ie  r e l i g i ö s e  E n tw ic k lu n g .
Anderson, R., the Buddha of Christendom. 342. Lo., Hodder. 5 sh. — B en d er, 

W ., Mythologie und Metaphysik. Grundlinien einer Geschichte der Welt­
anschauungen. 1. Bd. Die Entstehung d. Weltanschauungen im griech. Alter­
thum. 288. St., Frommann. — Mcüäbe, «/., Religion of the twentieth Cen­
tury. 102. Lo., Watts. 1 sh. — Carus, P., Buddhism and its Christian 
critics. II, 316. Chi., The Open Court Pub. Co. $ 1,25. (Auch Lo., Paul. 
2 sh. 6 d.) — Crane, T., the religion of to morrow. VII, 367. Chi., Stone. 
$ 1,50. — E w a ld , P a u l,  wer war Jesus? Ein Vortr. 36. L., Deichert. 
JW) —,60. — d a r in , p ,y Religion u. Moral (AZ. Beil. No. 185—187). — 
ffammerstein, P. von, die Zukunft der Religionen. VII, 180. Trier, Paulinus-



Druckerei 1898. M  2. — Hardwicke, W., Evolution of Man: his religious 
systems and soc. customs. 316. Lo., Watts. 5 sh. — H a m a c k , A .,  die 
Bedeutung der Reformation innerh. d. allgem. Religionsgeschichte (ChrW. 13, 
7—9. 26-29. 50-52. 75—77. 99—101. 123—125). — D ers., als die Zeit er­
füllet war (ib. 13, 1202—1204). — Mikalomtsch, N., die Gojttwerdung des 
Menschen. Ein Beitr. z. Entwicklungsgeschichte d. Menschheit. 116. Chi., 
Koelling & Klappenbach. M  2. — Hemus, T., Christus od. Mohammed, wer 
soll siegen? 111. B., Akad. Buchh. M 2. — Schroeder, L . v., Indiens 
geistige Bedeutung für Europa (AZ. Beil. No. 151). — Strong, D. M., Meta- 
physic of Christianity and Buddhism: a symphony. 144. Lo., Watts. 2 sh. 
6 d. — Troels-Lund, Himmelsbild u. Weltanschauung im Wandel der Zeiten. 
Uebers. v. L. Bloch. V, 286. L., Teubner. M  5. — W agner, G., die
heidnischen Culturreligionen u. d. Fetischismus. E. Beitr. z. vergleich. Relig.- 
gesch. IX, 127. Heidelberg, Winter. M  2,40.

B e n d e r  sucht in die inneren Motive der verschiedenen Welt­
anschauungen einzudringen und beurtheilt letztere von einem Stand­
puncte aus, der nicht bloss die abstracte Weltverneinung, sondern 
jedes über die Welt, die Cultur Hinausgehen zu verwerfen scheint. 
Ygl. Paul Wendland, ThLz. 24, 713—716. — H a rn a cK 1 s geistvolle 
und bedeutsame, gegen die Betrachtungsweise Duhm’s und der diesem 
Folgenden gerichtete Aufsatzreihe ist auch hier zu erwähnen, weil
H. wichtige Gesichtspuncte für das historische Problem der Religions­
philosophie bietet. In der Gegenüberstellung des vom Katholicismus 
vertretenen Religionsbegriffs, wonach Enthusiasmus und Askese das 
Wesentliche in der Religion sind, und des von der Reformation 
wieder an das Licht gebrachten und von Jesus original verkündeten, 
wonach das Wesen der Religion im Erlösungs- und Vorsehungsglauben 
besteht, kommen die beiden entscheidenden Stufen der religions- 
geschichtl. Entwicklung überhaupt, die Naturreligion und die ethische 
Religion zur Darstellung. Ebenso wird hervorgehoben, wie einer­
seits der Religionsbegriff des Evangeliums nur durch Rückgang auf 
seine Vorstufen richtig verstanden werden kann, weil gerade das 
innerlichste Element der Religion, dass Bewusstsein einer ü b e r ­
we l t l i che n  Kraft und eines ü b e r w e l t l i c h e n  Verhältnisses, nur 
so in ein helles Licht gerückt werden kann, dass also eine allgemeine 
religionsgeschichtl. Betrachtung des Christentums vom entwicklungs- 
geschichtl. Standpunct aus schlechthin nothwendig sei, wie aber auch 
andererseits nicht vergessen werden darf, dass „die Entwicklung doch 
nicht nur in auf- und absteigenden continuirlichen Linien verläuft, 
sondern sich an den Knotenpuncten zu Metamorphosen steigert", 
dass also die Versittlichung der Religion nicht als die Echtheit der 
Religion beeinträchtigend erklärt werden darf, weil ursprünglich die 
Religion nichts mit der Sittlichkeit zu thun gehabt habe. — Der an 
zweiter Stelle genannte Aufsatz dess . T^.’s berichtet über die neu­
entdeckte, auf den Kaisercult bezügliche Inschrift von Priene, die 
wiederum ein Zeugniss ist für das Recht der Einreihung des Christen­
thums in die allgemeine Religionsgeschichte. — In Bezug auf eine 
etwaige Verdrängung des Christenthums durch den Buddhismus ur- 
theilt der Wiener Indologe v. Schröder: eine ernste Gefahr für

Theolog. Jahresbericht XIX. 40

8 1 ]  Religionsgeschichte und -Entwicklung. 613



das Christenthum kann der Buddhismus schon darum nicht bedeuten, 
weil die einzige Voraussetzung, unter der es einen Sinn hat, Buddhist 
zu werden und bei Buddha Erlösung zu suchen, nämlich der Glaube 
an die Seelenwanderung bei uns fehlt und wohl nie in Europa herr­
schend werden dürfte. Ebenso erklärt Sch. den jetzt oft angepriesenen 
indischen „Occultismus“ und angeblichen „Geheimbuddhismus“ für 
Schwindel. Dagegen meint er, dass die brahmanische Moral der 
Selbstüberwindung ein mächtiger Bundesgenosse sein werde in dem 
zukünftigen Kampfe gegen die brutal-egoistische Herrenmoral. Un­
gerecht ist Sch. gegen Seydel: dieser hat nicht behauptet, „dass 
das Christenthum als ein Ableger der Buddhalehre zu betrachten sei“,
— vielmehr hat er den Unterschied des buddhistischen und christ­
lichen Princips durchaus festgehalten — sondern nur, dass auf eine 
Reihe von evangelischen Erzählungen die buddhistische Literatur von 
Einfluss gewesen sei; dies aber in das Reich der „Fabeleien“ zu ver­
weisen, dürfte schon auf Grund dessen, was Sch. selbst über den 
Einfluss Indiens auf die semitische und übrige arische Cultur aus­
führt, nicht ohne Weiteres angehen. — Die Aufsätze G a rin 's 
enthalten eine interessante, von geschichtsphilosophischen Erwägungen 
aus erfolgende Vertheidigung der Ueberlegenheit, ja Absolutheit des 
Christenthums, speciell nach seiner moralischen Seite, gegenüber dem 
Buddhismus, Schopenhauer und Nietzsche. — In JEwald's Vortrage 
finden sich auch Vergleichungen Jesu mit anderen Religionsstiftern.
— W agner  bringt nach Jeremias (ThLBl. 20, 498) die gegenwärtigen 
höheren und niederen Religionen in ihrer Entartung und Propädeutik 
für das Christenthum zur Darstellung in unselbständiger und zum 
Theil schiefer Weise.

c) A b s o l u t h e i t  de s  Chr i s t en thum s  und Supranatural i smus.

Barbier, E ., la thdorie dvolutive en face du dogme catholique et de ses formules. 
33. Arras, Sneur-Charruey. — B o is , H .,  le surnaturel. D’apres M. Chapuis 
(RThQR. 8, 66—116. 188—247). — Boulay, N., Involution et le dogme. 20. 
P., Sneur-Charruey. — Chateaubriand, le Genie du christianisme. IV, 655. 
P., Hachette. fr. 3,50. — Crothers, S., history a teacher of liberal religion 
(NW. 8, 215—277). — Emde, R., Jesus v. Nazareth — Prophet od. Messias ? 
Vortr. 31. Osnabrück, Hoppenrath. M  —,50. — Emery, L., le miracle et 
le surnaturel. 42. Lausanne, Rouge, fr. —,60. — Fornerod, A., I’universit6 
de Lausanne. La vie chr^tienne et le surnaturel. 22. Ebda. fr. —,30. — 
Ooix, A., le surnaturel et le miracle (Ann. d. phil. chröt, mars., avr., juil.).
— G ottschick, J . ,  neue Propheten? (ChrW. 13, 1086—89). — Jones, E. 
Griffiths, Ascent through Christ, study of doctrine of Redemption in the light 
of theory of evolution. XXVI, 469. Lo., Bowden. 7 sh. 6 d. — Leseouer, L., 
Ceux qui ne croient pas au miracle (Ann. d. phil. chrdt, d<5c.). — Lyttleton, 
A. T., the place of miracles in religion. 154. N.-Y., Scribner. $ 2. — 
Müller, Eug., das Wunder u. d. Geschichtswissenschaft. (Aus Compte-rendu 
du IV congräs scient. intern, des Cathol. Fribourg (Suisse), St. Paul. 1898.)
— P fleiderer, O., das Recht der Entwicklungstheorie in der Religions­
wissenschaft (ZMR. 14, 4—11). — Richards, Geo. W., the change in the 
conception of the supernatural as affected by the progress of scientific Know­
ledge (Reform. Church Rev. 173—189). — Schiller, Judenthum u. Christen­
thum (BG, 35,391—396). — Seiss, J. A., questions concerning miracles (LChR.

614 M. Scjhkibe, Religionsphilosophie u. principielle Theologie. [82



185—193). — Snell, M. M., the practical value of the Science of comparative 
religion (BW. 13, 88—93). — Steude, E. G der Anstoss des Wunders (BG. 
35, 195—210). — Swbeld, les frontieres du sur-naturel (Sciences Cath. 769 
bis 781). — Veit, W ., Religionsgeschichte u. Frömmigkeit (ChrW. 13, 991 
bis 998).

JPfleiderer legt zunächst gegenüber Warneck dar, dass durch 
die Anwendung der Entwicklungstheorie auf das religiöse Leben der 
Menschheit Recht und Pflicht der Mission nicht nur nicht in Frage 
gestellt, sondern vielmehr begründet werde, und zeigt sodann, dass 
mit dieser Theorie auch die Anerkennung des Offenbarungscharakters 
der Religion vereinbar sei, wofern nur nicht der Begriff der Offen­
barung in dem hergebrachten äusserlich supranaturalistischen, den 
Factor des Menschlichen und Relativen ausschliessenden Sinne auf­
gefasst werde, was freilich sogar gegenüber der Person Jesu nicht 
durchführbar sei. — Interessant ist die Debatte zwischen Veit und 
G ottschick, V. zeigt, dass die geschichtl., die Welt in ihren Ver­
änderungen beobachtende und damit das Absolute auflösende Be­
trachtung an zwei Puncten mit der bisherigen Theologie in Spannung 
gerathen musste, dem Dogma und Kanon. Bezüglich des Ersteren 
ist besonders in Harnack’s Dogmengeschichte die geschichtliche Be­
dingtheit und der relative Werth desselben classisch dargestellt und 
auch entscheidend begründet worden, sofern das Dogma Ausdruck 
der griechischen Frömmigkeit ist, die christliche Frömmigkeit sich 
aber seitdem geändert hat. Bezüglich des Kanons ist gegenüber den 
literarhistorischen Untersuchungen die Frage nach dem Verhältniss 
der Frömmigkeit desselben zu der unsrigen seltener erörtert worden, 
und wenn es geschah, constatirte man wohl den Abstand gewisser 
Seiten der alttestamentl. Frömmigkeit von der unsrigen und die Un­
annehmbarkeit der Beweisführungen des Paulus und der Ausdeutungen 
des Hebräerbriefes, aber — und das war vor Allem die Grundlage 
der Theol. Ritschl’s — in dem geschichtl. Christus glaubte man eine 
absolute, auf die Gegenwart und alle Fragen derselben unmittelbar 
übertragbare Grösse zu besitzen. Weitere geschichtl. Untersuchungen, 
besonders neuerdings Naumann’s „Asia“ belehrten aber über die Ge­
bundenheit Jesu an die Gedanken und den Culturzustand seiner Zeit 
und seines Volkes, an Verhältnisse, die uns so fremd gegenüberstehen. 
Diesem ernsten Problem durch den Recurs auf den erhöhten Christus 
entgehen zu wollen, führt in Leerheiten und willkürliche subjectivis- 
tische Speculationen, vielmehr ergibt eine genauere Untersuchung, 
dass die persönliche Frömmigkeit des historischen Jesus, sofern es 
sich lediglich um das Verhältniss von Gott und Einzelseele handelt, 
den Charakter der Absolutheit, des für alle Zeiten und Zustände 
Passenden trägt oder wenigstens tragen kann. (Damit kommt V. 
factisch auf den Begriff des christlichen Princips hinaus, obwohl er 
das ablehnt.) Sofern es sich aber um religiöse Weltanschauung und 
Weltbeurtheilung handelt — und dies gehört nothwendig zu jeder 
Frömmigkeit — vermag uns Jesus, der die politischen, socialen und

83] Keligionsgeschichte und -Entwicklung. 615



616 M. S c h e ib e , Religionsphilosophie u. principielle Theologie. [84

sonstigen culturellen Verhältnisse von palästinensischem Standpunct 
aus beurtheilte, keine Klarheit und Sicherheit zu geben. Also: wir 
brauchen neben Dogma und Kanon, neben dem Jesus der Evangelien 
lebendige, frisch fliessende Offenbarung für die Fragen unserer Zeit, 
für unsere Stellungnahme zu unserer Cultur, zu den wirthschaftlichen 
Kämpfen, zum modernen Beruf, zur Politik, zum Krieg. G. räumt 
ein, dass der Ausdruck der christlichen Frömmigkeit im N. T. und 
auch bei Jesus selbst geschichtlich bedingt sei und uns nicht mehr 
unmittelbar leiten könne, besonders in Bezug auf die concreten sitt­
lichen Aufgaben. Aber alles Uebrige bei V. sei irreführende Be­
leuchtung. Semler habe jene Wahrheit schon ausgesprochen, sie sei 
auch von Ritschl und dessen Schule ausdrücklich berücksichtigt worden; 
das sittliche Motiv und Ziel, das nach Ritschl aus der Offenbarung 
Gottes in Christo sich ergebe, bleibe unberührt von dem Wechsel 
der concreten Verhältnisse. Ferner sei die von V. geschilderte Lage 
nicht verzweiflungsvoll, weil sie oftmals in der Kirche schon vor­
handen gewesen sei, vor Allem aber, weil wir durch die Reformation 
den Standpunct der Gesetzesethik überwunden haben, daher nach 
keinen directen göttlichen Einzelanweisungen verlangen, sondern ge­
wiss sind, dass uns durch die Einigung der Gesinnung mit Christus 
und Gott die Kraft geschenkt ist, in allen Lagen selbständig zu er­
kennen, was der Wille Gottes in ihnen fordert. Daher ist auf keine 
neue Geistesausgiessung zu harren. Gerade aber, dass Christus ganz 
den concreten Verhältnissen gemäss lehrt und handelt, macht uns 
das christl. Princip als Triebkraft eines wirklichen Personenlebens 
erst recht eindrücklich. Meines Erachtens hat G., wenn auch seine 
Ausführung etwas doctrinären Charakter trägt, im Princip Recht, 
sofern doch ein wesentlicher Unterschied besteht zwischen der Con- 
ception einer neuen religiösen Grundanschauung und der immer von 
neuem zu übenden Anpassung derselben an veränderte Culturverhält- 
nisse. Die Religionsgeschichte gibt aber die noch verwickelteren 
Fragen auf nach der Absolutheit des Princips überhaupt und nach 
der Bedeutung der Person Jesu für Garantirung der Wahrheit und 
Absolutheit des Princips. — B ois  gibt Fortsetzung und Schluss 
seiner bereits im vorigen Jahre begonnenen, gegen Chapuis’ Buch 
(vgl. JB. XVIII, 520—522) gerichteten Aufsätze, die ungemein breit 
geschrieben sind und in denen eine sehr heftige und theilweise so­
phistische Art der Polemik herrscht. B. führt aus: das Wunder ist 
keine Durchbrechung der Naturgesetze, sondern nur eine auf Grund 
eines besonderen Willensentschlusses Gottes erfolgende Aenderung 
des natürlichen, durch Gottes allgemeinen Willen gesetzten Laufes 
der Dinge, wobei Gott die Naturgesetze nicht aufhebt, vielmehr sie 
benützt und nur mittels ihrer einen anderen Effect hervorbringt, als 
diese selbst spontan hervorgebracht hätten. Dieses Eingreifen Gottes 
liegt ganz auf derselben Linie wie die Veränderungen, die der Mensch 
vermöge seiner Freiheit in der Natur bewirkt, seiner Möglichkeit 
steht also nichts entgegen. Die Nothwendigkeit der Annahme einer



8 5 ] Historisch-Kritisches. 617

Intervention Gottes ergibt sich aber, wenn man nicht wie Ch. dem 
fatalistischen Determinismus und einem pantheistischen und deistischen 
Gottesbegriff verfallen, sondern den lebendigen Gott des Evangeliums 
festhalten will. Denn unveräusserlich gehört mindestens zum Christen­
glauben die Annahme von directen übernatürlichen Einwirkungen 
Gottes auf das geistige Leben des Menschen (Gnadenmittheilung, In­
spiration, Wiedergeburt, Erhörung der auf geistliche Güter gerichteten 
Bitten). Allerdings behauptet auch Ch. ein solches innerliches oder 
moralisches Uebernatürliches, aber das kommt auf rein natürlich be­
dingte und nur einseitig vom menschlichen Subjecte geleistete Be­
wegungen auf das Uebersinnliche hinaus. Die Behandlung der 
Wunder Jesu bei Ch. erklärt B. als lediglich von aprioristischen Ge- 
sichtspuncten geleitete. Es ist zuzugeben, dass B. betreffs des „inner­
lich Ueber natürlichen“ den wunden Punct bei Ch. gefasst h a t; dieses 
wird durch die Annahme von zweierlei Betrachtungsweisen, von denen 
die eine, die wissenschaftliche, auf das Einzelne, die andere, die re­
ligiöse, aufs Ganze geht, und durch den Dualismus zwischen phänome­
naler und übersinnlicher Welt noch nicht genügend gesichert. Anderer­
seits ist die Anschauung von B. wegen der viel zu anthropomorphen 
Gottesvorstellung und der Missachtung der psychologischen Gesetzmässig­
keit unannehmbar, ebenso muss die auch sonst mannigfach übliche Recht­
fertigung der Wunder durch den Hinweis auf die menschlichen Frei- 
heitsthaten bei genauerer Erwägung hinfallen. — Schiller  will am 
Yerhältniss Jesu zum Judenthum zeigen, dass gerade die gründlichste 
Forschung auf religionsgeschichtlichem Gebiete die Annahme eines 
Hineinragens der göttlichen Offenbarung als nothwendig erweist, und 
die bloss zeitgeschichtl. Erklärung nicht ausreicht. Sch. weist zu­
gleich darauf hin, dass auch der Protestantismus noch nicht frei von 
jüd. Wesen sei, dessen Abstreifung seine grosse Zukunfsaufgabe sei.

5. Historisch-Kritisches,
a) Philosophen.

Barbey dAwevilly, J., Philosophes et äcrivains religieux. P. fr. 3,50. — Bode, 
W., Meine Religion. Mein polit. Glaube. Zwei vertrauliche Reden von Goethe. 
Zus.gestellt u. hrsg. (Aus PrJ.). B., Mittler. M l .  — B o n u s , A ., Nietzsche 
u. Lagarde (ChrW. 13, 562—571). — C reighton, J . E ., American Current 
Literature on Kant (Kantstud. 3, 148—159). — D öring , A ., Kant’s Lehre 
v. höchsten Gut. E. Richtigstellung (ib. 4, 94—101). — D o m e r , A u g ., 
Kant’s Kritik d. Urtheilskraft in ihrer Bez. z. d. beiden anderen Kritiken u. 
z. d. nachkantischen Systemen (ib. 4, 248—285). — E isler , M., Wörterbuch 
d. philos. Begriffe u. Ausdrücke; quellenmässig bearb. VI, 956. B., Mittler.
— E u ch en , R .,  die Lebensanschauungen d. grossen Denker. Eine Ent- 
wicklungsgesch. d. Lebensproblems d. Menschheit v. Plato bis z. Gegenwart.
3. umgearb. Aufl. XII, 492. L., Veit. Jl/l 10. — Festugiere, P., Kant et le 
Probleme religieux II. (Ann. d. phil. chröt. 267—284). — F ischer, K u n o , 
Gesch. d. neueren Philos. Jubiläumsausg. 8. Bd. Hegels Leben, Werke u. 
Lehre. 3. u. 4. Lief. S. 289—576. Heidelberg, Winter, ä M  3,60. — 
D ers., dess. Werkes 5. Bd. Imm. Kant u. seine Lehre. 2. Thl. Das Ver­
nunftsystem auf d. Grundl. d. Vernunftkritik. 4. neubearb. Aufl. XVI, 640.



618 M. S c h e i b e , Religionsphilosophie u. principielle Theologie.

Ebda. M 16. — D ers., dess. Werkes 7. Bd. Schelling. 832. Ebda. — 
Flügel, 0., Kant u. d. Protestantismus (ZPhP. 6, 433—469). — F rom m ei, 
Otto, das Verh. v. mechanischer und teleologischer Naturerklärung bei Kant 
u. Lotze. Philos. Diss. Erlangen 1898. 68. — F idlerton , G. St., on
Spinozistic Immortality (Public, of the Univers. of Pensylvania. Series in 
Philos. No. 3). X, 154. Bo., Ginn & Co. — G ram zow , O., Friedr. Eduard 
Beneke’s Leben u. Philosophie. Auf Grund neuer Quellen krit. untersucht. 
Philos. Diss. Bern. VII, 284. — Grandmaison, L. de, la religion de l’dgoisme. 
£t. sur F. Nietzsche, (fitud. publ. par la Comp. d. J6s. 798—817). — Grea- 
ves, R. H., Matthew Arnold, Froude and Hume on miracles (Indian Evang. 
Rev. Apr.). — G regory, D. S., Herbert Spencer „our great philosopher“ 
versus the known god. (PrRR. 98—129. 267—284. 413—440). — G rim m , E d., 
das Problem Fr. Nietzsche’s. 264. B., Schwetschke. M 4. - Grzymisch, S., 
Spinozas Lehre v. d. Ewigkeit u. Unsterblichkeit. V, 59. B., Calvary. M 1,60.
— S a n n e , J . R ., Teichmüller’s neue Grundlegung d. Philosophie. Eine 
Skizze. (PrM. 3, 1—18.) — H artm an n , E d. v ., Geschichte d. Meta­
physik. 1. Thl. XIV, 588. L., Haacke. M  12. — S e m a n , F ., Paulsen’s 
Kant (ZPhKr. 114, 254—282). — H em nann, G., das Verhältniss d. Ewigen
u. d. Historischen i. d. Religionsphilos. Kant’s u. Lotze’s. Philos. Diss. Er­
langen 1898. 88. — S o llm a n n , G., Prolegomena zur Genesis d. Religions­
philosophie Kant’s (Altpreuss. Monatsschr. 36, 1—73. S. 1 — 36 Philos. Diss. 
Hl.). — J a sp er , J .,  Leibniz und die Scholastik. Philos. Diss. L. 76. — 
K ra u se , A lb., Gustav Glogau (ChrW. 13,339—343). — K ronenberg , M ., 
moderne Philosophen. Portraits u. Charakteristiken. Inh.: H. Lotze. F. A. 
Lange. Vikt. Cousin. Ludw. Feuerbach. M. Stirner. XI, 221. M., Beck.
M  4,50. — Lichtenberger, H., die Philosophie Fr. Nietzsche’s, übers, von 
E. Förster-Nietzsche. LXIX, 216. Dr., Reissner. M 4. — iM lm an n , C., 
Kant’s Anschauung vom Christenthum (Kantstud. 3, 105—129). — D ers., 
Fichte’s Anschauung v. Christenthum (ZPhKr. 113, 38—64). — M aisonneuve, 
L ., les id^es de Fr. Nietzsche (Bull. d. litt, eccles. 1, 197—214). — M arcus, 
E ., die exakte Aufdeckung des Fundaments d. Sittlichkeit u. Religion u. die 
Construktion der Welt aus d. Elementen des Kant. Eine Erhebung d. Kritik 
d. reinen u. prakt. Vernunft zum Range d. Naturwissensch. XXXI, 240 u. 
161. L., Haacke. J l  8. — M enget, W., Kant’s Begründung der Religion. 
Philos. Diss. L. 86. — M eyer, M art., Ludw. Feuerbachs Moralphilosophie
i. ihrer Abhängigk. v. seinem Anthropologism. u. seiner Religionskritik. Philos. 
Diss. B. 83. — M öbius, P . J .,  über Schopenhauer. III, 264. L., Barth. 
M 4,50. — N aum ann, O., Friedr. Nietzsche’s antichristliche Philosophie 
(NkZ. 10, 582—602. 670—686). — N eum ann, A rno, Lichtenberg als Philo­
soph u. seine Beziehungen z. Kant (Kantstud. 4, 68—93). — N ostiz-R ien eck , 
R . v., der neuentdeckte Königsberger Friede (StML. 245—258). — D ers., 
Autoritätsglaube u. „Idiotismus“. E. zweites Wort d. Abwehr wider Prof. 
Paulsen (ib. 475—495). — Oppeln B ro n ik o w sk i, F riedr. v ., Nietzsche
u. d. Lehre v. d. Ewigen Wiederkunft (AZ. Beil. No. 205). — P ape, Geo., 
Lotze’s religiöse Weltanschauung (Philos. Diss. Erlangen). 94. B., Skopnik. 
t/ll 1,50. — P a ro d i, D ., la philosophie de Vacherot (Rev. de M4taph. et de 
Mor. 7, 463—502. 732—750). — P aulsen , F ried r.,  Kant, der Phüosoph 
des Protestantismus (Aus Kantstud. 4, 1—31). 40. B., Reuther & Reichardt. 
M -  ,60. — D ers., J. G. Fichte im Kampf um d. Freiheit des philos. Denkens 
(Deutsche Rundsch. 99 66—76). — P ow ell, E . E ., Spinoza’s Gottesbegriff 
(Abhandlungen z. Philos. u. ihrer Gesch. Hrsg. v. Benno Erdmann. 12). X, 
113. Hl., Niemeyer. M S . — R ausch , E rivin , Religion u. Aesthetik bei 
Jak. Friedr. Fries. E. Darst. seiner relig.-ästhet Weltansch. u. ihrer Weiter­
entwicklung in Philos. u. Theol. Philos. Diss. L. 1898. 68. — Reinhardt, 
Lotze’s Stellung zur Offenbarung. Philos. Diss. B. 1898. 54. — R ich ert, 
H einr., Fichte’s Atheismusstreit u. d. Kant’sche Philos. E. Säkularbetrachtg. 
(Aus Kantstud. 4, 137—166). IV, 30. B., Reuther & Reichardt. — R obert­
son, J . M ., a short history of free thought ancient and modern. XI, 447. 
Lo., Sonnenschein. 7 sh. 6 d. — R ocholl, R .,  Viktor von Strauss u. Torney.



(NkZ. 10, 603—633). — Scherer, C. Chr., der biologisch-psychologische 
Gottesbeweis bei Hermann Samuel Reimarus. Eine philosophiegeschichtliche 
Studie. 27. Wü., Göbel. — Schultze, Fritz, Stammbaum der Philos. Tabell.- 
schemat. Grundriss d. Geschichte d. Philos. v. d. Griechen b. z. Gegenwart.
2. durchaus umgearb. u. verm. Aufl. 165 u. 30 Tafeln. L., Haacke. Jl/L 8.
— Schwabe, P a u l, Michel de Montaigne als philos. Charakter. E. Beitr. 
z. Culturgesch. d. Renaiss. Philos. Diss. L. 189. — Schw eitzer, A lb ., die 
Religionsphilosophie Kant’s v. d. Kritik d. reinen Vernunft bis z. Religion 
innerh. d. Grenzen d. blossen Vernunft. VIII, 325. Fr., Mohr. M  7. — 
Seil, Karl, Goethe’s Stellung zu Religion u. Christenth. Vortr. m. Erläut. 
104. Ebda. M  1,80. — S im m el, G., Kant u. Goethe (AZ. Beil. No. 125 
bis 127). — Straub, J., Kant u. d. natürliche Gotteserkenntniss (Philos. Jhrb. 
12, 3. u. 4. H.). — Vincent, A., Michelet et une nouvelle forme de la religion 
naturelle (These). 80. Montauban, Granie. — W a term a n , W. JB., Kant’s 
Lectures on the Philosophical theory of Religion (Kantstud. 3, 301—310). — 
D ers., the Ethics of Kant’s Lectures on the Philosophical Theory of Religion 
(ib. 415. 416). — W eerts, H ., Vergleichende Untersuchung d. Religionsphilos. 
Kant’s u. Fichte’s. Philos. Diss. Erlangen. 32. — W indelband , W ., die 
Geschichte d. neueren Philos. i. ihrem Zusammenh. mit d. allg. Cultur u. d. 
bes. Wissenschaften dargest. 2. Aufl. 2 Bde. VIII, 591 u. VII, 408. L.,
Breitkopf & Härtel. — W ynelceti, G. A .,  Kant’s Platonismus (MCG. 8, 
101—119). — Ziegler, Theob., die geistigen u. socialen Strömungen des 
19. Jhrh.s. VIII, 714. B., Bondi. M  10. (Das 19. Jhrh. in Deutschlands
Entwicklung. Hrsg. v. Paul Schlenther. 1. Bd.)

Das Verfahren des Wörterbuchs von F isle r  besteht darin, dass 
zu den einzelnen philosophischen Begriffen und Problemen die Be­
stimmungen und Ausführungen, die dieselben bei den verschiedensten 
Autoren vom Alterthum bis in die Gegenwart gefunden haben, möglichst 
dem Wortlaute nach registrirt werden. Bei den auf die Religions­
philosophie bezüglichen Artikeln wäre etwas grössere Reichhaltigkeit 
und Rücksichtnahme auf die modernen Fragestellungen erwünscht 
gewesen. — Das hochbedeutsame Werk W indelband ’s hat nur im 
Einzelnen Verbesserungen erfahren. — K u n o  F ischer  bringt, nach 
ThLBr. 22, 121—122 (Gloatz), Schelling’s Lehre, im Unterschiede 
von der Darstellung bei Ed. v. Hartmann (Sch.’s Phil. System 1897), 
in genetischer Form zur Darstellung. Zu den bisher erschienenen 
Lieferungen über Hegel vgl. W. Dilthey, DLZ. 1900, 21, 20—25 und 
Beil. 1—8. F. will die Frage über den Wahrheitswerth der Begriffe 
und Denkmittel, unter die Hegel die Wirklichkeit bringt, wieder in Fluss 
bringen. — In dem herrlichen Buche von FucTsen, das erfreulicher 
Weise schon eine 3. Aufl. erlebt hat, ist die Form klarer, einfacher 
und flüssiger gestaltet worden, inhaltlich hat es eine Bereicherung 
besonders durch die Neuhinzufügung eines Abschnittes über die Ro­
mantik erfahren. Vgl. ThLBr. 22, 321 f. (Siebert); ThLBl. 1900, 21, 
257—259 (Thieme). — F d , y. H a r tm a n n 's  Arbeit beginnt mit 
der griech. Philosophie und reicht bis Kant; mit diesem beginnt der 
1900 erschienene 2. Bd. — In der Schrift R obertson ’s werden 
nach LC. 1395 f. die dem Christenthum Oppositionellen aller Zeiten 
kurz, ohne tieferes Eindringen, notirt. — Das Buch von jK ronen­
berg  wird von Eisenkerns, ThLz. 24, 471—473, gelobt. — Zu R e g le r  
vgl. Troeltsch im vorigen JB. (XVIII, 523). — Die Arbeit Schwabens

87] Historisch-Kritisches. 619



620 M. S c h e i b e ,  Religionsphilosophie u. principielle Theologie. [ 8 8

beschäftigt sich in ihrem 1. Theile im Wesentlichen mit dem Conflict 
zwischen Glauben und Wissen, Mittelalter und Renaissance, kirchl.-theol. 
und philos. Interessen, wie er in Montaigne lebt. In der von diesem 
vollzogenen Synthese von Orthodoxie und Skepsis, wonach der ideale 
Pyrrhoneer zugleich am meisten geneigt ist, die christl. Wahrheit 
anzunehmen, sieht Sch. das originellste Product der theoretischen 
Philosophie M.s. Diese Synthese hat in Frankreich und zum Theil 
in England Schule gemacht (besonders Bayle und Pascal). Freilich war 
die nächste historische Wirkung dieser Männer die mächtigste För­
derung der Auflösung der Orthodoxie. Andererseits ist M. durch 
seinen nicht bloss aus direct kirchlichen Interessen festgehaltenen 
Theismus des Vater des englisch-französischen Deismus. — Fow ell 
behandelt in eingehender und scharfsinniger, Spinoza von dessen 
eigenen Voraussetzungen aus kritisirender Weise nach einer Einleitung 
über Sp.s Erkenntnisslehre dessen Substanz- und Attributenlehre. — 
F a ller to n  constatiert nach DLZ. 21, 1900, 728—730 (Baoul Richter) 
bei Spinoza eine Unsterblichkeit der generellen Wesenheiten und der 
individuellen Existenzen, die aber in beiden Fällen nur eine negative 
Fähigkeit ist, und findet zwar in Sp.s Person religiöse Elemente, aber 
nicht in dessen System, das vielmehr reiner Naturalismus sei. F. 
soll einen feinen Sinn für alle fragwürdigen Puncte in Sp.s System 
haben. — Ja sp er  legt dar, wie Leibniz die Scholastik, besonders 
Thomas, aus den Quellen gekannt und freundlich beurtheilt habe, 
wie er seine selbständig erfassten Gedanken nachträglich gern mit 
den Lehren der Scholastik in Zusammenhang gebracht, manchmal 
über das Maass der thatsächlich vorhandenen Verwandtschaft hinaus, 
und dadurch Anregung zu weiteren Aufstellungen gefunden und wie 
er für die Schwierigkeiten der Theodiceefrage bei Thomas Hülfe ge­
sucht habe. Dabei wird der Abstand der beiderseitigen Ansichten 
von J. nicht übersehen. — In der nach DLZ. 21, 1900, 857—859 
nicht sehr klar geschriebenen Schrift von Scherer  wird der auf 
Grund der Organisation der Thierseele, besonders der thierischen 
Kunsttriebe geführte Gottesbeweis des Reimarus in seine Momente 
auseinander gelegt und gegen andere Beweise abgegrenzt. — Der 
Aufsatz N e u m a n n 's über Lichtenberg gibt auch Mittheilungen über 
dessen Stellung zu Religion, Christenthum und Kirche. Als Aufklärer 
unterstellt er alle überlieferte Religion der Prüfung durch die Ver­
nunft und verlangt er absolute Toleranz; doch ist er eine innerlich 
fromme Natur und auch nicht ohne Aberglaube. Bezüglich der theo­
retischen Erweisbarkeit des Daseins Gottes, der Unsterblichkeit und 
der Willensfreiheit denkt er wie Kant, aber auch bei ihm bildet die 
Thatsache des sittlichen Bewusstseins einen festen Punct. — Eine 
reiche, zum Theil sehr werthvolle Literatur über Kant und zwar 
speciell in Bezug auf das religiöse Problem, liegt diesmal vor. Zu­
nächst sei noch darauf hingewiesen, dass in dem Berichte von Creigh- 
ton  über die amerikanische Kantliteratur aus den Jahren 1896—98 
ßich mehrfache Bücher und Zeitschriftenaufsätze verzeichnet finden,



8 9 ] Historisch-Kritisches. 6 2 1

die Kant’s Stellung zur Religion und Theologie behandeln. — H e m a n  
bietet eine bedeutsame Besprechung des Buches von Paulsen. Zu­
stimmend verhält sich H. zur Methode P.s, Kant’s Denken in seiner 
Einheit und Gesammtheit vorzustellen, um von da aus dann auch die 
Bedeutung der Kritik der reinen Vernunft zu erfassen, kritisch dagegen 
zu der Art, wie P. Kant zum Schutzherrn einer die durch Kr. d. r. V. 
festgesetzten Grenzen überschreitenden Metaphysik zu machen sucht
— was auf Grund der Kant’schen Erkenntnisstheorie sich an metaph. 
Glaubenssätzen über Gott, Welt und Menschenseele aufstellen und 
entwickeln lasse, habe die neukantische Theologenschule Ritschl’s 
genau und vollständig aufgezeigt —, ferner zu der von P. vor­
genommenen Annäherung des Kant’schen Gottesbegriffs an denjenigen 
Spinoza’s, endlich, und das ist das Wichtigste, zu P.s Beurtheilung 
des Kant’schen Apriorismus als eines überwundenen Standpunctes; 
vielmehr „dass die heute geltende Entwicklungstheorie Spencer’s durch 
ein Apriori, das die wirkende Ursache des ganzen Processes von Evo­
lutionen ist und dessen Natur aus der ganzen Reihe der sich diffe- 
renzirenden Evolutionen der Vernunft erkennbar ist, zu ergänzen und 
so nur dem Agnosticismus zu entgehen sei, das gerade würde viel­
leicht Kant der Gegenwart zu sagen haben; denn ohne das kommen 
wir zu keiner Metaphysik und brauchen auch keine“ und schwebt 
auch der von P. im Anschluss an Kant vertretene praktische Idea­
lismus in der Luft. — WyneUen, ein Hegelianer, berührt Kant’s 
Lehre vom radicalen Bösen, und gerade im Zusammenhange damit 
wird der Unterschied Kant’s von Plato bestimmt, dass Kant das 
Denken persönlich gemacht habe; es ist nun Geschichte möglich. — 
D o rn er  zeigt, wie Kant genöthigt war, eine Verbindung zwischen 
Anschauung und Begriff, Sinnlichkeit und Vernunft, Sein und Sollen, 
theoretischer und praktischer Vernunft, Causalität der Natur und 
moralischer Teleologie zu suchen, wie die Kritik der Urtheilskraft der 
Herstellung dieser Verbindung dienen sollte, wie aber Kant in Folge 
seines Schwankens zwischen subjectiver und objectiver Betrachtungs­
weise es doch zu keiner einheitlichen Weltanschauung zu bringen 
vermochte, und daher die Kritik der Urtheilskraft mannigfache Un­
ebenheiten und Disparatheiten enthält. Es waren daher Anknüpfungs- 
puncte gegeben für den einseitig subjectivistischen Standpunct, wie 
er zunächst in Fichte vorliegt und wie er dann in skeptischer und 
rein psychologistischer Form im Neukantianismus entsteht ferner 
für den objectiven Idealismus Hegel’s, sodann die ästhetische Welt­
anschauung von Schelling und Schleiermacher in ihrer früheren Pe­
riode, von Strauss, Büchner u. a., endlich eine ethisch-theistische 
Weltanschauung, wie sie bei dem späteren Schleiermacher und Schel- 
Hng, bei Harms u. a. begegnet und welch letztere D. selbst für die 
einzig haltbare ansieht und in seiner Erkenntnisstheorie und Ethik 
auszubauen versucht hat. — D ö rin g  sucht nachzuweisen, dass 
Kaftan, wenn er in seinem Vortrage „Das Christenthum und die 
Philosophie“, 1896, Kant für die Ansicht in Anspruch nehme, die



6 2 2 M. S c h e ib e , Religionsphilosophie u. principielle Theologie. [90

Philosophie sei die Lehre vom höchsten Gute und das höchste Gut 
bestehe im sittl. Wollen und Handeln, sich wohl auf einige Stellen 
bei Kant berufen könne, aber den eigentlichen Sinn der Lehre Kant’s 
nicht treffe, dieser vielmehr in der „Bestimmung des Menschen“ den 
obersten Begriff sehe, an der die Aufgabe der Philosophie orientirt 
werden müsse, und ferner die Geltung des Sittengesetzes ausser alleu 
Zusammenhang mit einem Gegenstände des Willens zu bringen be­
strebt sei. Der von K. unberechtigter Weise Kant beigelegte Stand- 
punct sei vielmehr im Wesentlichen der in D.s „Philos. Güterlehre“ 
1888 vertretene. — Der Jurist M a rcu s  gibt nach ThLBl. 21, 300 
( Walther) eine höchst formalistische, aber nüchtern scharfsinnige Er­
läuterung, Rechtfertigung und Ergänzung der Gedanken von Kant’s 
Kritik der reinen und der praktischen Vernunft. „Die Dialektik der 
praktischen Vernunft ist dem Vf. genau so unentbehrlich, wie das 
Ding an sich für den Verstand. Dadurch ist die im Titel angekün­
digte Fundirung von Sittlichkeit und Religion ermöglicht“. Moral 
ohne die Berechtigung des Unsterblichkeits- und Gottesglaubens hat 
nach M. keinen Sinn. — W ater m a n  gibt in den beiden Artikeln 
einen Bericht über einige Hauptpuncte der von Poelitz 1817 und in 
2. Aufl. 1830 herausg. Vorlesung Kant's über die philos. Religions­
lehre, die in ihrer günstigen Beurtheilung der Beweise für das Dasein 
Gottes, in ihrer Basirung der Moral auf die Religion und in ihrer 
Auffassung des Bösen als eines Mangels von den Ansichten der lite­
rarischen Hauptwerke Kant’s abweichen. Als die Zeit, in der Kant 
diese Vorlesungen gehalten hat, bestimmt W. im Gegensätze zu 
Arnoldt, der das Wintersemester 1785/86 dafür ansetzt, die Zeit 
zwischen Winter 1780 und 1783. — Während die Erkenntnisstheorie 
Kant’s nach ihrer Genesis eingehend erforscht worden ist, fehlte bis 
jetzt eine irgendwie genauere Untersuchung derjenigen geschichtl. 
Factoren, die auf Kant’s Religionsphilos. von Einfluss gewesen sind. 
H o llm a n n  hat die Ausfüllung dieser Lücke der Forschung in er­
folgreicher Weise in Angriff genommen. Als diejenige Grösse, von 
der hierbei auszugehen ist und die in hervorragender Weise sowohl 
durch das, was an ihr Kant sympathisch war, wie durch das, was 
ihn abstiess, auf die Ausbildung der Religionsphilos. desselben ein­
gewirkt hat, stellt sich der Pietismus dar und zwar in derjenigen 
Ausprägung, die derselbe in Königsberg erfahren hat. Die Gestaltung 
des Königsberger Pietismus, mit der Kant in Berührung gekommen 
ist, ist durch den Theologen, Kirchen- und Schulmann Franz Alb. 
Schultz bestimmt und charakterisirt durch eine eigenthümliche Ver­
bindung pietistischer Frömmigkeit mit Wolffischer Philosophie. Dem 
Vf. ist es gelungen, die für seinen Zweck wichtigsten Quellen zur 
p]rkenntniss der Gedanken jener Richtung wieder aufzufinden, nämlich 
einen in besonderer Beziehung zur „Religion innerhalb der Grenzen 
der blossen Vernunft" stehenden Katechismus und die HS. der von 
Kant gehörten dogmatischen Vorlesungen von Schultz. Kurz wird 
noch dargelegt, wie sowohl in der näheren Bestimmung des Verhält­



91] Historisch-Kritisches. 623

nisses zwischen vernünftigen und übernatürlichen Wahrheiten innerhalb 
der Religion, als auch in der Würdigung des sittlichen Factors für die 
Religion und in der Charakterisirung des Verhältnisses von Moralgesetz 
und göttlichem Willen ein Einfluss des Königsberger Pietismus auf Kant 
zu constatiren ist. Die erschöpfende Untersuchung dieses Einflusses soll 
eine spätere Arbeit bringen. — Eine hervorragende, sehr wichtige neue 
Gesichtspuncte erschliessende und neue Bahnen weisende Leistung ist 
die in der Form etwas schwerfällige Schrift von Schweitzer, Gegen­
über der hergebrachten Auffassung, die ihr Bild von Kant’s Religions­
philosophie aus den Grundgedanken der Kritik der prakt. Vernunft 
gewinnt und die sich hierfür auf die Thatsache berufen kann, dass 
durch diese Grundgedanken Kant auf die religionsphilos. Entwicklung 
des 19. Jahrh.s Einfluss geübt hat, kommt Sch. durch eine höchst 
scharfsinnige, peinlich genaue und kritisch eindringende Analyse der 
vier Hauptschriften Kant’s (Kritik der reinen Vernunft, Kritik der 
prakt. Vernunft, Kritik der Urteilskraft und Religion innerhalb der 
Grenzen der blossen Vernunft) und der darin enthaltenen religions­
philos. Begriffe, besonders des Freiheitsbegriffs zu dem Resultate, 
dass bei Kant neben jener religionsphilos. Position noch eine andere 
Gruppe religionsphilos. Gedanken vorhanden ist, die ihre vollendete 
Ausprägung in der „Religion innerhalb u. s. w.“ gefunden hat und der 
ersteren auch an Werth überlegen ist, dass die Religionsphilosophie 
Kant’s keine einheitliche Grösse bildet, sondern sich als eine grosse 
Entwicklung darstellt, innerhalb deren die in der „Kritik der prakt. 
Vernunft“ entwickelte Religionsphilos. nur eine Stufe repräsentirt. 
Diese Entwicklung ist bedingt durch das Verhältniss zweier Factoren, 
nämlich einerseits der Voraussetzung des kritischen Idealismus, an­
dererseits der Kantischen Auffassung der Sittlichkeit und des Sitten­
gesetzes, zwischen denen zwar in Kant’s Religionsphilos. eine Ver­
bindung angestrebt ist, die aber letztlich sich (wie allerdings schon 
mannigfach von anderer Seite gezeigt worden ist) in einem unverein­
baren Widerspruch befinden, sofern durch eine Identification des In- 
telligiblen und Moralischen entweder die kritische Fassung des Ersteren 
alterirt oder Letzteres in seinem ethischen Werthe aufgehoben wird. 
Je nachdem nun der eine jener zwei Factoren überwiegt, ergeben 
sich die beiden Gedankengänge der Religionsphilos. Kant’s. Bei dem 
Prävaliren des krit.-idealist. Factors bildet das isolirte Subject den 
Ausgangspunct, sind der Freiheitsbegriff und der Gottesbegriff er- 
kenntnisstheoretisch gesichert und kosmologisch orientirt, ist die 
Verbindung zwischen Gottesbegriff und Sittengesetz eine künstliche, 
wird das höchste Gut eudämonistisch gefasst, findet das diesseitige 
Leben keine Würdigung und liegt der Schwerpunct im Jenseits. Da­
gegen tritt mit der Vorherrschaft des moralischen Factors die mo­
ralische Menschheit, die sittliche Gemeinschaft in den Vordergrund, 
das Freiheitsproblem wird sittlich vertieft, sofern es bezogen wird 
auf die Möglichkeit der Aenderung der Gemütsverfassung, die Reali- 
Birung des Gottesbegriffs erfolgt von der Notwendigkeit der sittlichen



624 M. ScHBtRB, Religionsphilosophie u. principielle Theologie.

Vollendung der Gemeinschaft aus unter Abweisung anderer, nicht 
ethischen Charakter tragender unterstützender Momente, die Verbin­
dung des Gottesbegriffs und Sittengesetzes geschieht in natürlicher 
Weise, das höchste Gut hat rein moralischen Charakter, der Nach­
druck fällt auf die sittliche Beurtheilung der empirischen moralischen 
Persönlichkeit, und die irdischen Verhältnisse erhalten eine sittliche 
Werthung, während die Behauptung der jenseitigen Fortdauer ihre 
Bedeutung einbüsst. Die Grundlage für die kritisch - idealistische 
Richtung der Kant’schen Religionsphilos. ist in dem religionsphilos. 
Plane der transscendentalen Dialektik gelegt; in der Kritik der prakt. 
Vernunft macht sich zwar der moralische Factor schon selbständig 
geltend, aber beherrschend ist das Bestreben, die Bestimmungen und 
Voraussetzungen des kritischen Idealismus in der Religionsphilosophie 
durchzuführen. Dagegen beginnt in der Kritik der Urtheilskraft, die 
durch Sch.'s Darstellung eine ebenso. geistvolle wie das Verständniss 
fördernde Beleuchtung erfährt, besonders in der Ethikotheologie die 
allmähliche Zurückdrängung des kritischen Idealismus und die freiere, 
tiefere und reichere Entfaltung der sittlichen Gedanken, eine Ent­
wicklung, die ihren Höhepunct in der, moderne Anschauungen in 
der Hülle kirchlicher Sprache enthaltenden „Religion innerhalb u. s.w.“ 
erreicht. Ansätze zu beiden Gedankenreihen bietet in einem noch 
unfertigen Stadium das „Kanon der reinen Vernunft“ betitelte Stück 
am Ausgange der „Kritik der reinen Vernunft“, das der vorkritischen 
Periode Kant’s angehört. In der Vorrede stellt Sch. die Frage, ob 
die Entwicklung der Kant’schen Religionsphilos. in gewissem Sinne 
nicht eine Präformation der Entwicklung der Religionsphilosophie im 
19. Jhrh. sei, und am Schlüsse sucht er kurz darzulegen, dass jede 
der beiden bei Kant im Ringen miteinander auftretenden Gedanken­
reihen in der modernen Religionsphilos. eine consequente Ausbildung 
erfahren habe, die kritisch-idealistische unter Ausscheidung des mo­
ralischen Elements bei Schopenhauer, die ethische unter Zerstörung 
des idealistisch-kritischen Unterbaues bei A. Ritschl, und zwar bei 
diesem ebenso wie in der „Religion innerhalb u. s. w.“ mannigfach 
verdunkelt durch die Einhüllung in das Gewand der kirchl. Sprache. 
Damit ist zugleich das höchst actuelle systematische Interesse, das 
der Arbeit von Sch. eignet, bezeichnet. Ob freilich jene zweite Ge­
dankenreihe den Inhalt der Religion voll erschöpft und der beste 
Ausdruck der modernen religiösen Lage ist, wie Sch. wohl im An­
schluss an seinen Lehrer Theob. Ziegler meint, dürfte fraglich sein.
— Mit Schweitzer berührt sich mannigfach, wenn auch ohne ihn ge­
kannt zu haben, M engel. Er gibt zunächst als Unterlage eine aus­
führliche, wesentlich vom Standpunct Volkelt’s und Busse’s aus unter­
nommene kritische Erörterung der Erkenntnisstheorie Kant’s und 
eine Darlegung der Grundzüge der Kant’schen Ethik. Er kritisirt 
dann in der üblichen Weise die religiösen Postulate als mit dem 
antieudämonistischen Grundprincip der Ethik Kant’s in Widerspruch 
stehend. Das Eigenthümliche seiner Arbeit besteht jedoch, wie er



9 3 ] Historisch-Kritisches. 6 2 5

erklärt, darin, dass er jene Postulate in ihrem Verhältniss zum ge- 
s a m m t e n  philos. System Kant’s prüft. Es ergibt sich: das Unsterb­
lichkeitspostulat muss hinfallen, weil dabei auf das moralische Subject, 
das intelligiblen Charakters ist, der Gedanke eines unendlichen Fort­
schritts, damit aber die nur für die Erscheinung geltende Anschauungs­
form der Zeit übertragen wird, und weil nach Kant’s Ethik das 
moralische Subject frei, d. h. vom Sittengesetz bestimmt, daher eine 
Bestimmung durch sinnliche Motive, also auch eine moralische Ent­
wicklung ausgeschlossen ist. Bezüglich der Vernunftreligion über­
haupt aber ist zu sagen, dass Kant hierbei, abgesehen von dem 
speculativen Interesse für eine abschliessende Weltanschauung, vor 
Allem motivirt ist durch das praktische Interesse, für die beiden 
Seiten des Menschen, die sittliche und die sinnliche, eine Einheit zu 
finden. Nun aber können auf dem Boden des transscendentalen 
Idealismus der sinnliche und der moralische Mensch nicht nebenein­
ander gestellt und synthetisch verbunden werden, so gewiss Erschei­
nung und Nichterscheinung in contradictorischem Gegensatz stehen. 
Ebenso ist vom Standpunct des transscendentalen Idealismus die ab­
solute Realität des Dinges an sich ein unhaltbarer Gedanke. Kant’s 
Verdienst ist, die hohe Bedeutung des praktischen Bewusstseins für die 
Begründung der Religion entdeckt zu haben, aber die Beziehung 
zwischen Religion und Moral hat er nicht in der Wurzel erfasst, 
weil seine Ethik nicht das Bewusstsein unaustilgbarer Schuld kennt, 
sondern der intelligible Mensch sich selbst erlösen kann. — Die klar 
geschriebene, wenn auch nicht tief eindringende und nichts wesentlich 
Neues bietende Abhandlung von L ü lm a n n  will nicht untersuchen, 
inwieweit Kant’s Auffassung und Werthschätzung des Christenthums 
mit seinem philos. System zu vereinen ist, sondern gibt einfach eine 
Darstellung und Beurtheilung der Anschauung Kant’s vom Christen­
thum. In der Ersteren wird das Christentum als auf Vernunftbegriffen 
ruhender Religionsglaube, sodann als auf Thatsachen ruhender Kirchen­
glaube nacheinander zur Erörterung gebracht. Die Beurtheilung er­
streckt sich auf die Fragen über das Verhältniss von Vernunft und 
Offenbarung, Sittlichem und Religiösem, Wissen und Glauben im 
Christenthum, wobei sich ergibt, dass neben vielen Einseitigkeiten 
und Mängeln sich doch viel Richtiges und von tiefem Verständniss 
Zeugendes in principieller Beziehung findet. — Paulsen?s be­
deutende Kundgebung ist veranlasst durch des modernen Thomisten 
Willmann „Geschichte des Idealismus", worin Kant’s Philosophie als 
völlig haltlos und in sich widerspruchsvoll, damit aber auch ihre 
Wurzel, der Protestantismus, als vernichtet hingestellt wird. Dem­
gegenüber will P. zeigen, dass  ̂„der Protestantismus keine Ursache 
habe, der Kant’schen Philosophie als seiner echten Frucht sich zu 
schämen, wie andererseits Kant seine Abkunft von Luther nicht werde 
verleugnen wollen“, und dass allein in den von dem Protestantismus 
und Kant vertretenen Gedanken das Heil für unser Volk und unsere 
Kultur ruhe. Zuerst gibt P. eine Charakterisirung und historische



626 M. S c h e ib e ,  Religionsphilosophie u. principielle Theologie.

Einordnung der verschiedenen möglichen Auffassungen des Verhält­
nisses der Vernunft zum religiösen Glauben (vgl. schon Suhe im 
JB. XVIII, 575 f.). Es stehen sich gegenüber einerseits der vom 
Thomismus vertretene, aber auch in der Protestant. Orthodoxie und 
dogmat. Philos. des 17. und 18. Jhrh.s sich geltend machende Stand- 
punct des semirationalistischen Dogmatismus, wonach die Inhalte 
von Wissen und Glauben auf einer Linie liegen, die Vernunft den 
Glauben unterbaut, der Glaube die Vernunfterkenntniss bestätigt und 
ergänzt, und ein einheitliches, durch Vernunft und kirchl. Autorität 
gesichertes System erzielt wird, und andererseits der bereits vom 
Nominalismus vorbereitete, von Luther principiell begründete, von Kant 
zur vollen Klarheit gebrachte, von der Theologie Ritschl’s wieder auf­
genommene Standpunct,. der für Autonomie des Denkens und Ge­
wissens, für den Antidogmatismus oder Antiintellectualismus und für 
den Voluntarismus eintritt. Weiter legt P. dar, dass die dargelegten 
Gedanken Kant’s „im Wesentlichen für uns unaufgebbare Wahrheit 
seien“, nur müsse man, über Kant hinausgehend, die Möglichkeit 
einer wenn auch nicht a priori zu construirenden, sondern von der 
Erfahrung ausgehenden Metaphysik, die Möglichkeit der wissenschaft­
lichen Begründung des objectiven Idealismus und Monismus behaupten, 
einer Weltanschauung, die Kant selbst auch theile. Zuletzt erörtert 
P. die Aussichten im Kampfe zwischen Thomas und Kant, dem 
katholischen und protestantischen Princip, und obgleich der moderne 
Zeitgeist mit seinem Glauben an die äussere Macht und seinem Un­
glauben an die Ideen dem katholischen Princip günstig sei, glaubt 
P. doch, dass die Geschichte seit der Reformation zu der Hoffnung 
auf den Sieg der protest. Ideen, auf ein Eindringen derselben auch 
in den deutschen Katholicismus berechtige. In seiner geistvollen 
Besprechung der Schrift P.s erklärt Troeltsch (DLZ. 21, 1900, 157 
bis 161) seine Zustimmung zu der von P. vertretenen sachlichen 
Position, spricht jedoch Bedenken aus gegen die historische Construc- 
tion des Zusammenhangs, weil bei Luther die Autonomie des Denkens 
und der Antidogmatismus nicht vorhanden seien, und die Motive des 
Kant’schen Denkens in erster Linie in dem autonomen Denken der Auf­
klärung und in dem Gegensätze, den das naturwissenschaftl. Erkennen zu 
den idealistisch-religiösen Interessen herbeigeführt hatte, lägen, wenn­
gleich Kant’s Position nur auf dem Boden des Protest, möglich sei. 
Die Wirkungen, die P. vom Protestantismus erwarte, können mehr von 
einem erst noch zu erhoffenden als von einem schon vorhandenen 
Protestantismus ausgehen. — In seinem erstgenannten, auf Veranlas­
sung der Kritik von Willmann’s „Geschichte des Idealismus“ durch 
Paulsen geschriebenen Artikel wendet sich der Jesuit von N ostiz- 
R ien e ck  gegen die von P. in seinen Hauptwerken im Anschluss 
an Kant vertretene Versöhnung von Wissen und Glauben; einmal 
ständen die christliche Weltanschauung und die „ monistisch-volun- 
taristische“ Weltanschauung P.s im schroffsten Widerspruche zu ein­
ander; sodann werde die reinliche Abgrenzung von Wissen und



9 5 ] Historisch-Kritisches. 6 2 7

Glauben von P. nicht klar festgehalten, sie hebe aber auch die Mög­
lichkeit einer einheitlichen Weltanschauung auf und führe zu einem 
unerträglichen Dualismus in den Functionen des inneren Menschen. 
Der zweite Artikel ist hervorgerufen durch die Nachschrift, die P. 
unter Beziehung auf den Fall Schell und auf den oben erwähnten 
Aufsatz v. N .s seiner Schrift über „Kant, der Philosoph des Pro­
testantismus“ beigegeben hat. v. N. sucht einerseits zu erweisen, 
dass Vernunftgründe und Autoritätsglauben sich nicht ausschliessen, 
sondern zwischen beiden eine prästabilirte Harmonie bestehe, sofern 
eine Autorität auf Verstandesgründe hingenommen werde, und dass 
die Verwerfung des Autoritätsglaubens grundstürzende Folgerungen 
auf dem religiösen Gebiete und dem der Erkenntnisstheorie habe, 
und die Denkfreiheit, wie sie keinen positiven Inhalt habe und auf 
sich ausschliessenden Voraussetzungen ruhe, dem Fortschritt im 
Leugnen freie Bahn schaffe, andererseits bemüht er sich, die Auf­
forderung P.s, seine Gegner sollten ihm beweisen, dass die von ihm 
definirte Denkunfreiheit gut und löblich und förderlich für die Sache 
der Wahrheit und der Menschheit sei, ad absurdum zu führen. — 
Sieht Paulsen in der Kant’schen Philosophie, wie er sie versteht, die 
Aufhebung des Conflicts zwischen Glauben und Wissen vollzogen, so 
sucht IticU ert in seiner höchst anregenden, gedankenreichen und 
scharfsinnigen Schrift demgegenüber und in directer Polemik gegen 
Paulsen nachzuweisen, dass vielmehr bei Fichte und in der Art, wie 
dieser grösste aller „Kantianer“ die Lehre Kant’s fortgebildet habe, 
die wahre, abschliessende Lösung jenes Problems gegeben sei und 
zwar gelte dies gerade von den im Atheismusstreit vor 100 Jahren 
von F. entwickelten Gedanken. B.s Schrift, die also auch nicht 
bloss von historischem, sondern ebenso von systematischem Interesse 
geleitet ist, handelt zuerst von der Gewissheit, dann vom Gegenstand 
des Glaubens. Bezüglich des ersten Punctes stimmen Forberg, durch 
dessen Aufsatz F. zur Abfassung seines für ihn verhängnissvollen 
Aufsatzes veranlasst ward, und F. darin überein, dass der Glaube 
an eine moralische Weltordnung nicht auf Erfahrung oder Speculation, 
sondern auf dem Gewissen, dem Willen beruht. Während aber nach 
Forberg der Glaube keine gewisse Ueberzeugung, sondern nur eine 
Regulirung für den Willen ist und daher in der philosophischen Welt­
anschauung keine Bedeutung hat, eignet nach F. dem Glauben Ge­
wissheit. Aber die auf dem Willen ruhende Gewissheit ist nicht eine 
Gewissheit neben der auf dem Verstände beruhenden und tritt nicht 
nur als Ergänzung oder Ersetzung da ein, wo Verstandesgründe ver­
sagen, sondern der Glaube besitzt eine viel grössere Gewissheit als 
irgend ein Beweis sie ihm geben könnte, sofern der sittliche Wille, 
*üit welchem der Glaube ohne Weiteres gesetzt ist, die unumgäng­
liche Grundlage auch für unser Wissen und für alle theoretische 
Gewissheit ist, der Wille dem Verstände übergeordnet ist; denn 
»jedes Urtheil, das auf Wahrheit Anspruch erhebt, setzt den Willen 
2Ur Wahrheit als letzten Grund der Gewissheit voraus“. Nur auf



628 M. S c h e i b e , Religionsphilosophie u. principielle Theologie. [96

diesem Wege, den in der Logik gegenwärtig auch Sigwart u. Windel­
band gehen, ist nach R .s Ansicht eine innerliche Versöhnung von 
Glauben und Wissen, eine wohlbegründete Ueberwindung des In- 
tellectualismus und eine „kantische, d. h. kritisch begründete und 
positiv gerichtete Religionsphilosophie" zu erreichen. Ein Wollen und 
Werthen bildet das innerste Wesen auch des nach wissenschaftlicher 
Ueberzeung strebenden Denkens, dadurch, aber auch dadurch allein 
ist für den Glauben an eine transscendente Weltordnung die denkbar 
höchste Gewissheit gesichert; andererseits bleibt dabei bestehen, dass 
in dem Processe der Bildung unserer Weltanschauung der Wille 
neben  dem Intellect nicht das geringste Recht besitzt, und der In- 
tellect auf philosophischem Gebiete die Alleinherrschaft behält. Da­
gegen wird der moderne Voluntarismus eines Paulsen und James, der 
weniger in den Bahnen Kant’s als in denen Schopenhauer’s und 
Nietzsche’s liegt, und nach welchem Intellect und Wille als zwei co- 
ordinirte Factoren bei der Bildung der Weltanschauung gelten, es 
nie zu allgemeingültigen, von individuellen Wünschen freien Resul­
taten zu bringen vermögen; die Gefahr einer Trübung der wissen­
schaftlichen Arbeit durch den Willen ist vorhanden, und der streng 
wissenschaftliche Mensch wird dann den Glauben ganz ausgeschlossen 
wissen wollen. Im zweiten Theil erläutert und rechtfertigt R. die 
paradox erscheinende Ansicht F.s, wonach dem Uebersinnlichen das 
Sein abgesprochen, Gott als Ordnung gedacht wird, sofern für F. Sein 
ausschliesslich sinnliches Sein bedeutet und F. ferner .gar nicht den 
Inhalt der Religion geben wollte, sondern nur das Ueber sinnliche als 
nothwendig abgeleitet und den „Ort" für die Religion im philos. 
Systeme wissenschaftlich gesichert hat, was verdienstvoller ist, als der 
Religion durch eine praktisch bestimmte positive Metaphysik zu Hülfe 
zu kommen. Und wie durch Kant, indem er den Gegenstand der Er­
kenntniss nicht mehr als absolute Realität, sondern als „Regel" der Vor­
stellungsverknüpfung fasste, die Objectivität des Erkennens nicht auf­
gehoben ward, so kann auch die nicht reale Ordnung dem Glauben den 
„Gegenstand" u. die „Objectivität" verleihen. Allerdings bedarf es für die 
Religion noch der Ausfüllung des philos. Begriffs, die aber nicht durch 
Metaphysik, sondern durch die positive Religion zu geschehen hat, wie 
dies auch von F. zu lernen ist. Es ist meines Erachtens allerdings 
zuzugeben, dass die übrigens auch von Paulsen gelegentlich anerkannte 
Anschauung, wonach auch das Wissen letztlich auf Glauben beruht, 
von grösster Bedeutung für die Sicherung der Glaubensgewissheit ist. 
Andererseits ist die Betheiligung des Willens bei der Bildung der Welt­
anschauung dann nicht bedenklich, wenn es sich nicht um individuelle 
Wünsche, sondern allgemeine, tief begründete Nöthigungen handelt 
und nichts behauptet wird, was gesicherten und berechtigten Resul­
taten des Verstandes widerspricht; beide Bedingungen fordert aber 
Paulsen. Endlich würde es sich fragen, ob die im zweiten Theile 
vorausgesetzte Erkenntnisstheorie wirklich mit der Religion vereinbar 
ist und nicht zu subjectivistischen Charakter trägt. — P a u lsen 's 
Aufsatz aus Anlass des Jubiläums von Fichte’s Atheismusstreit legt



97] Historisch-Kritisches. 629

nach Kantstud. 4, 345 f. dar, dass Fichte’s Atheismus die Bekämpfung 
der natürlichen Theologie war, die ihm durch Kant’s Philosophie 
völlig abgethan war. Fichte’s Gott, die moralische Weltordnung, ist 
kein anderer als der Gott Kant’s. Dass letzterer dieselben Gedanken 
fast ohne Widerstand aussprechen durfte, verdankt er seiner dunkeln 
Ausdrucksweise. — Weevts stellt dar und vergleicht allerdings in 
ziemlich kurzgefasster Weise Kant’s und Fichte’s Religionsphilosophie, 
speciell bezüglich der Fragen nach der Begründung des Gottesglaubens, 
der inhaltlichen Fassung der Religion und dem Offenbarungsbegriff 
unter Berücksichtigung der literarischen Beziehungen zwischen beiden. 
Fichte’s Denken wird als in stetigem Fortschritt begriffen betrachtet, 
dasjenige Kant’s als seit der Entstehung der kritischen Hauptwerke 
einheitliches. Mit dem Vorzüge gegenüber Kant, dass bei Fichte 
schliesslich die Religion als wirklich unmittelbare Beziehung zwischen 
Gott und Mensch gefasst ist, ist jedoch der Nachtheil verbunden, 
dass dadurch der qualitative Unterschied zwischen Gut und Böse ver­
loren gegangen ist. — L u lm a n n  gibt eine Darstellung und Be- 
urtheilung der Anschauung Fichte’s vom Christenthum, ohne sich auf 
eine genaue genetische Untersuchung derselben einzulassen. Das Re­
sultat der Abhandlung vergegenwärtigen folgende Sätze: „Indem 
Fichte vom Standpunct der praktischen Vernunft aus das Christen­
thum zu ergründen sucht, folgt er den Fussstapfen Kant’s. Jedoch 
indem er nun innerhalb des Christenthums praktische Vernunft und 
göttliche Offenbarung völlig ineinander aufgehen lässt, thut er einen 
bedeutsamen Schritt über Kant hinaus. Den Dualismus zwischen 
natürlicher und geoffenbarter Religion im Christenthum, der das 
charakteristische Merkzeichen aller orthodoxen Systeme ist und auch 
bei Kant noch nicht ganz verschwunden war, hat er principiell be­
seitigt. Darin liegt sein bleibendes Verdienst.“ „Die christliche 
Religion in ihrem gesammten Umfange aus einer einheitlichen, nicht 
dogmatischen, sondern speculativen Wurzel zu begreifen, war sein 
heisses Bemühen“. Aus diesem Bewusstsein ist die moderne Theo­
logie hervorgegangen. Im Einzelnen allerdings liegt bei Fichte eine 
intellectualistische Verkehrung des Wesens des Christentums vor. — 
Sim/meVs Aufsatz gibt eine geistvolle Vergleichung der Stellung 
Kant’s und Goethe’s zu den höchsten theoretischen und praktischen 
Problemen der Weltanschauung, als ausschlaggebende Tendenz in jenem 
das der Grenzsetzung, in diesem die Einheit aufweisend und schliesst 
mit einem kurzen Blick auf das Verhältniss der gegenwärtigen Philo­
sophie zu diesen beiden verschiedenen Conceptionen. — MöJnus 
berührt auch Schopenhauer’s Stellung zur Religion. — In der Dissert. 
von R a u sch  hat die für ihre Zeit wenig einflussreiche, aber durch 
ihre Wahrung der Eigenart des Glaubens gegenüber dem Wissen 
und ihre Betonung des symbolischen Charakters der religiösen Er- 
kenntniss gerade modernen Bestrebungen entgegenkommende Re­
ligionsphilosophie von Fries und seiner Nachfolger, zu denen von 

die Philosophen Apelt, Friedr. Francke, Ernst Hallier und die
^heolog. Jahresbericht. XIX, 4 1



6 3 0 M. S c h e ib e ,  Religionsphilosophie u. principielle Theologie. [ 9 8

Theologen de Wette, Dankegott Cramer, Carl v. Hase, Heinr. Schleiden, 
Schramm und Otto EggeHng und vermuthungsweise die Holländer 
Opzoomer und Pierson gerechnet werden, eine klare Wiedergabe ge­
funden. — G ram zow  bespricht im Zusammenhange mit Beneke’s 
Metaphysik auch dessen Religionsphilosophie, die das Problem der 
Unsterblichkeit und Gottes behandelt, und die in grösser Klarheit 
die theoretischen und praktischen Bedürfnisse des Menschengeistes, 
Erkennen und Glauben, voneinander scheidet. In der von der Er­
fahrung ausgehenden, aber gleichwohl nicht beim Positivismus stehen 
bleibenden, sondern die Nothwendigkeit einer das Gegebene durch 
Hypothesen ergänzenden Metaphysik anerkennenden, dabei auch den 
Ansprüchen des Gefühls auf Individualismus und Personalismus gerecht 
werdenden Tendenz erkennt G. das bleibend Werthvolle der Philosophie 
B.s. — M eyer  gibt, indem er die Abhängigkeit der Ethik Feuer- 
bach’s von dessen Anthropologie und Religionskritik behandelt, dem- 
gemäss auch eine kurze Skizze der Religionsphilosophie F.s, wie sie 
in ihrer endgültigen Form, im „Wesen des Christentums“ und den 
daran sich anschliessenden grösseren religionsphilos. Abhandlungen 
und Werken vorliegt. — F ro m m ei fasst den Ertrag seiner sach­
kundigen Arbeit dahin zusammen, dass Kant und Lotze dasselbe Ziel, 
wenn auch auf verschiedene Weise, verfolgt und erreicht haben, 
nämlich den Aufweis für die Möglichkeit einer idealistischen Welt­
ansicht auf realistischer Basis. Teleologie und Mechanismus, ideale 
und causale Erklärung der Natur schliessen sich nicht aus, sondern 
ein; für die Erklärung des Besonderen, der endlichen Zusammen­
hänge reicht Letzere aus, die Nothwendigkeit einer teleologisch be­
stimmten Deutung des Naturganzen ist aber nicht zu umgehen.— 
TTe u m a n n  untersucht die Frage, welchen Beitrag Kant und Lotze 
für die Lösung des gerade in der Gegenwart brennenden Problems 
nach dem Verhältnisse der im Strome des Geschichtsverlaufs verflochtenen 
Thatsachen und der behaupteten ewigen Geltung dieser Thatsachen 
geliefert haben. Es handelt sich vor Allem um die beiden Fragen, 
welches die innere Beurtheilungsinstanz sei, vermittels deren dem 
Subjecte der ewige Gehalt einer geschichtl. Erscheinung erkennbar 
wird, und welches das Verhältniss des Ewigen zum religionsgeschichtl. 
Verlaufe ist. Das Ergebniss von H .s Untersuchung ist, dass ein viel 
innigeres Verhältniss zwischen dem Ewigen und Historischen bestehe, 
als es bei Kant und Lotze gedacht werde, und bei beiden die grossen 
objectiven geistigen Mächte nicht zu dem ihnen gebührenden Rechte 
kommen, dass jedoch, wenn auch der directe Ertrag der Ausführungen 
Lotze’s nicht viel reichlicher sei als derjenige der Ausführungen 
Kant’s, ersterer, indem er die Vorstellung einer angeborenen mora­
lischen Vernunftreligion ablehnte und die Thatsachen der Religions­
geschichte umfassender berücksichtigte und besser würdigte, für die 
Lösung des Problems viel mehr weiterführende Elemente als Kant 
gebracht habe. H. selbst sieht diese Lösung, Gedanken von Class 
folgend, in der Idee eines freien, sich verändernden göttl. Handelns,



99] Historisch-Kritisches. 631

eines in historischer Bewegung begriffenen Ewigen. — P ape  stellt, 
eng an den Wortlaut bei Lotze sich anschliessend, dessen Anschau­
ungen über Welt, Mensch, Gott, Gott und Mensch, dar, um durch 
diese Darstellung die Behauptung Ed. v. Hartmann’s von der Dis- 
crepanz zwischen Christenthum und Lotze’s Weltanschauung zu wider­
legen. P. hofft vielmehr zu überzeugen, dass man, wie er, Anhänger 
Lotze’s sein kann, ohne irgendwie den Boden des Christenthums zu 
verlassen, wenn anders Christenthum Lehre und Leben Christi und 
seine Nachfolge ist, nicht aber die Zuthaten der menschlich begrün­
deten Kirche, dass Lotze’s Gedanken nicht nur mit dem Christenthum 
vereinbar, sondern mit christlichem Geiste durchbildet seien. Lotze’s 
Religionsanschauung wird charakterisirt als das Christenthum auf 
rein eudämonistischer Grundlage, sofern Lotze’s These von der Selig­
keit des Füreinanderseins auch das Herz der christlichen Lebens­
bestimmung sei, wie Seydel Lotze’s Philosophie als „Idealismus auf 
mechanischer Grundlage“ bezeichnet habe. — H a n n e  stellt auf 
Grund von Teichmüller’s Werk „Die wirkliche und die scheinbare 
Welt. Neue Grundlegung der Metaphysik“, 1882, die Hauptpuncte 
der Metaphysik dieses Philosophen zusammen und fordert mit Recht 
gerade die Theologen zur Beachtung dieses noch wenig bekannten, 
allerdings ietzt von mehreren Seiten empfohlenen (s. o. Ad. Müller, 
früher besonders Pfennigsdorf) Systems auf, denn, wie T. selbst seine 
Metaphysik als die begriffliche Fassung der durch das Christenthum 
offenbarten Weltanschauung betrachtete, so bietet in der That seine 
vom menschlichen Ich aus orientirte Fassung des Seinsbegriffs, seine 
antimaterialistische und antiintellectualistische Tendenz eine schätz­
bare Stütze für die Theologie. — K ra u se  macht auf die Philosophie 
Glogau’s aufmerksam, in der mit der Yerwerthung und Berücksichti­
gung der Geschichte Ernst gemacht und auch die grösste Erscheinung 
der Geistesgeschichte, das Christenthum, zu seinem vollen Rechte ge­
kommen sei; dies wird auf Grund von Mittheilungen aus den psycho­
logischen, erkenntnisstheor., und religionsphilos. Aufstellungen Gl.s 
gezeigt. P a ro d i behandelt in eindringender Darstellung und 
scharfsinniger Kritik das System des 1897 verstorbenen, im Wesent­
lichen von dem Eklektizismus Cousin’s beeinflussten französischen 
Philosophen Vacherot. In der Religion sah V. eine vorübergehende, 
für eine gewisse Zeit zur Unterstützung der Moral dienende Er­
scheinung; die religiöse Gottesvorstellung, die ein vollkommenes Wesen 
als real behauptet, erklärte er für widerspruchsvoll, da Vollkommen­
heit nur als Ideal zu denken sei. Seine Gesammtanschauung charak­
terisirt sich durch ein Schwanken zwischen empiristisch-positivistischen 
und metaphysisch-rationalen Principien; die Haltlosigkeit dieses Stand- 
puncts und die Nothwendigkeit, die zweitgenannten Principien zu 
Grunde zu legen, wird von P. in treffender Weise dargelegt. — Gre­
gory  sucht nach BG. 35, 279 f. Spencer’s Philosophie als oberfläch­
lich und weder wissenschaftlich Abschliessendes noch religiös Be­
friedigendes bietend darzuthun. — Betreffs der Nietzsche-Literatur ist



auf Mayer'ß Referat zu verweisen. Das bedeutendste Werk dieses 
Jahres über N. ist wohl dasjenige G rim m 's. Ich berichte zunächst 
über zwei mir zugegangene Aufsätze. N a u m a n n  erörtert die 
Gründe von Nietzsche’s Einfluss auf die Gegenwart, deren hauptsäch­
lichsten er in der Leugnung der Sünde durch Nietzsche findet, be­
handelt sodann des Letzteren altheidnische Grundanschauung, sofern 
hier die Lehre vom Fatum wieder aufgerichtet sei, ferner seine anti­
christliche Moral, endlich seine Aufstellungen über Christus und den 
Uebermenschen. Das Ganze trägt mehr den Charakter eines rhetori­
schen Protestes als einer streng wissenschaftlichen Erörterung, wenn 
auch auf manche Widersprüche innerhalb der Ansichten Nietzsche’s 
aufmerksam gemacht ist. — Der Aufsatz von M aissonneuve  ist 
eine wenig genügende Wiedergabe der Hauptgedanken Nietzsche’s, 
die wesentlich als Product eines Wahnsinnigen beurtheilt werden. 
Zweierlei Wahrheiten vermag nach M. eine Betrachtung der Philo­
sophie Nietzsche’s zu zeigen, einmal, dass der Kriticismus, Idea­
lismus, Positivismus und Phänomenalismus dazu gedient haben, eine 
Vernunft zu zerstören, und dass der menschliche Geist, wenn er die 
Evidenz der ursprünglichen Wahrheiten, die Realität der Substanzen 
und die Verkettung der Ursachen leugnet, leicht in Wahnsinn ver­
sinkt, und sodann, dass der Mensch ein religiöses Geschöpf ist; auch 
der Atheist Nietzsche bietet als Götzen den Uebermenschen dar. — 
v. O p p e ln -B ron ikow sk i sucht Nietzsche’s Zustimmung zur Lehre 
von der Seelenwanderung aus intellectuellen wie gefühlsmässigen Mo­
tiven zu erklären, zugleich auch die moralische Werthlosigheit dieser 
Anschauungen zu zeigen. In einer Ergänzung AZ., Beil. No. 223 
nennt Herrn. Michel liter. und persönl. Einwirkungen auf Nietzsche 
in dieser Beziehung. — In der Besprechung, die B o n u s  den Ge­
dichtsammlungen von Nietzsche und Lagarde widmet, finden sich auch 
einige beachtenswerthe Bemerkungen über beider Männer Stellung zur 
Religion. — In RocholVs Nekrolog für v. Strauss und Torney, der 
vor Allem auf religionsgeschichtl. Gebiete thätig war, sind auch die 
religionsphilos. und theol. Schriften desselben wenigstens namhaft ge­
macht und seiner Polemik gegen Ritschl’s Ausweisung der Metaphysik 
aus der Theologie gedacht.

b) T h e o l o g e n .

A m a l ,  P .-A .,  l’idde de l’absolu dans la philosophie et la th^ologie d’Emanuel 
Biedermann (RThQR. 8, 155—180. 313—330). — Bourbon, L., la pensöe 
religieuse de P.-A. Stapfer (Thäse thöol. P.). Cahors, Coneslant. — F ischer , 
M ., Schleiermacher. Zum hundertjähr. Gedächtniss der Reden üb. d. Relig. 
XVI, 258. B., Schwetschke. M  3. — F lü g e l, O., Richard Rothe als
spekulativer Theologe (S.-A. aus ZPhP. 1898, 5, 401—447). III, 47. Langen­
salza, Beyer. M> 1. — B o ltz m a n n , H . J . ,  R. Rothe’s speculatives System. 
Dargestellt u. beurtheilt. XII, 269. Fr., Mohr. <M> 5,60. — K ir n , O., 
Recens. v. Ecke, die theol. Schule A. Ritschl’s u. s. w. (StKr. 72, 468—480).
— M a ckin to sh , S .  M., the Ritschlian doctrine of theoretical and religious 
knowledge (AJTh. 3, 22—24). — M ac R a e , A .,  die religiöse Gewissheit 
bei J. H. Newman. Philos. Diss. Jena 1898. 51. — M echau, M ., Schleier­

632 M. S c h e ib e ,  Religionsphilosophie u. principielle Theologie. [100



macher’s Auffassung vom Wesen der Religion in seinen Reden über die 
Religion. Philos. Diss. Erlangen. 50. — N o th ,  Schleiermacher’s Reden 
über die Religion (NkZ. 10, 874—930). — R itsch l, O., zum Hundertjahr- 
gedächtniss eines berühmten Buches. Schleiermacher’s Reden üb. d. Religion 
(ChrW. 13, 267—269. 291—295. 315—317). — Schleierm acher, F ried r., 
über die Religion. Reden u. s. w. In ihrer ursprüngl. Gestalt neu hrsg. von 
M ud. Otto. XII, 182. Gö., Vandenh. & Ruprecht. 1,50. — Schultze , 
JRud., Kritik der Religionstheorie Rauwenhoffs. Philoa. Diss. Erlangen 1898. 
45. — W andel, einige Bemerkungen über d. Ecke’sche Buch: die theol. Schule 
A. Ritschl’s u. d. ev. Kirche d. Gegenwart (NkZ. 10, 313—347). — W end­
la n d , Jo h .,  A. Ritschl und seine Schüler im Verh. z. Theol., Philos. und 
Frömmigkeit uns. Zeit, dargest. u. beurth. X, 135. B., Reimer. J l 2,80. — 
W o lf stieg, A .,  zur Hundertjahrfeier von Schleiermacher’s Reden üb. d. Rel. 
Rede. (MCG. 8, 257—266).

Von den aus Anlass der Hundertjahrfeier von Schleiermacher’s 
Reden erschienenen Kundgebungen ist die umfassendste und eigen­
artigste das Werk F ischer's, das sich nicht bloss auf die Reden 
bezieht. F. „will nicht ü be r  S. handeln, sondern ih n  darstellen 
aus ihm se lbs t ,  soweit der Yf. ihn in seinen Werken zu erschauen 
vermochte.“ Auf Grund eines tiefen sich Hineinversenkens in S.s 
Gedanken führt so F. dessen gesammte Geistesarbeit als ein „Kunst­
werk geistiger Selbstdarstellung“ vor, indem er S. möglichst selbst 
reden lässt und gleichsam einen systematisch geordneten und durch­
gearbeiteten Auszug aus den literarischen Zeugnissen S.s bietet. Zu­
nächst tritt uns S. entgegen als Prophet, an der Hand der Reden 
über die Religion, leider allerdings nicht in der 1. Aufl., dann als 
Philosoph, der sein System wissenschaftlich gründet, wobei als Material 
die Dialektik, die philosophische Ethik und die Einleitung der 
Glaubenslehre verwandt werden, und endlich als Prediger, auf Grund 
der Predigten aus den letzten Lebensjahren, aus denen der Ertrag 
der Lebensarbeit S.s geschöpft wird. Vortrefflich, von ebenso tiefem 
religiösen wie geschichtlichen Verständnisse und weitem Blicke zeugend 
ist das Schlusswort, in dem die bahnbrechende Leistung S.s und die 
von ihm uns hinterlassene Aufgabe bestimmt wird als die durch den 
kirchlichen Dogmatismus immer gehinderte Vereinigung und Durch­
dringung von religiösem und weltlichem Protestantismus, christlicher 
Frömmigkeit und modernem idealistischen Geistesleben, wodurch 
allein der Naturalismus überwunden werden könne. Vgl. ThLz. 24 
619 f. (0 . RUschiy ThLBl. 22, 334 f ( Wettler). — N oth  behandelt 
nach kurzen einleitenden Bemerkungen historischen Charakters die 
Frage nach der allgemeinen Bedeutung der „Reden“ und nach ihrem 
Wahrheitsgehalte, indem er in gemeinverständlicher Form unter ge­
legentlicher Berücksichtigung der Verschiedenheit der Auflagen nach 
den Gesichtspuncten: Methodologisches, Wesen der Religion, Ver­
hältniss des allgemeinen Religionsbegriffs zu den einzelnen concreten 
Erscheinungen, besonders dem Christenthum, Kirche und Priester­
thum, eine zutreffende und verständnissvolle Charakterisirung und eine 
besonnene und im Grossen und Ganzen gerechte Beurtheilung der 
Hauptgedanken der „Reden“ gibt, ohne allerdings auf die an Aus­

101] Historisch-Kritisches. 633



634 M. S c h e ib e , Religionsphilosophie u. principielle Theologie.

legung und Kritik derselben sich anknüpfenden specielleren wissen­
schaftlichen Streitfragen tiefer einzugehen. — Jtitsch l berichtet 
über Tendenz und Inhalt der „Reden“ unter Hinzufügung einiger 
kritischen Bemerkungen und unter Hervorhebung dessen, dass die 
Anweisungen des Buches für das wissenschaftliche Verständniss der 
Religion noch längst nicht erschöpft seien und dass dasselbe ferner 
uns stärken könne Angesichts des gerade gegenwärtig wieder so 
schroff auftretenden Traditionalismus. — Die Rede von W olfstieg  
ist eine gerechte und warme Darstellung der Hauptgedanken der 
„Reden“ und ihrer epochemachenden Bedeutung. — Die treffliche, 
kurz, aber klar geschriebene und das Wesentliche berührende Dissert. 
von M echau  gibt zunächst die Darstellung von S.s Auffassung der 
Religion in den „Reden“, wobei der Unterschied von Spinoza und der 
Einfluss Kant’s richtig dargelegt wird, sodann eine Erörterung der 
wissenschaftlichen Methode S.s; es ist die historische und psycholo­
gische in ihrer gegenseitigen Ergänzung; treffend wird hier A. Ritschl’s 
Vorwurf, S. nähere sich dem Phantom der natürlichen Religion an, 
abgelehnt. Darauf gibt M. einen Versuch der richtigen Deutung der 
Religionsaufassung S.s, wobei die Deutung A. Ritschl’s, wonach die 
Religion nach S. eine Abart des Kunstsinns sei, mit guten Gründen 
abgewiesen wird. M. schliesst sich der Ansicht Dilthey’s an, wonach 
die Religion von S. in mystischer Weise aufgefasst werde, hebt jedoch 
richtig den Unterschied von der alten Mystik hervor, sofern S. deren 
Akosmismus und intellectualistisch-metaphysischen Dogmatismus nicht 
theile. Das bleibend Werthvolle, wie die Grenzen der S.schen Auf­
fassung und die Bedeutung derselben für das deutsche Geistesleben 
werden schliesslich in gebührender Weise bestimmt. — Endlich weise 
ich noch hier auf die dankenswerthe Leistung Otto1 s hin, der die 1. Aufl. 
der „Reden“ mit Vor- und Nachwort über geschichtliche Stellung, 
Standpunct und Bedeutung des Buchs und mit Gedankengang und 
Disposition in genauer Weise vorführenden Anmerkungen neu heraus­
gegeben hat. Vgl. die werthvolle Ergänzungen bietenden Anzeigen v.
0. Kirn, (ThLBl. 20, 605—607) und 0. Ritschl, (DLZ. 1900, 21, 
790—794) — Der Bericht über die aus Anlass des Rothe-Jubiläums 
erschienene Literatur ist im wesentlichen dem Referate über Neuere 
Kirchengeschichte Vorbehalten. Hier jedoch hat die classische, schon 
von Troeltsch im vorigen JB. 526 in Kürze treffend gewürdigte Arbeit 
von IToltzw iann  Platz zu finden, die ihrem Charakter und ihrer 
Abzweckung nach mehr der systematischen als der historischen 
Theologie angehört. H. bietet eine ebenso klare wie correcte Dar­
stellung der Hauptgedanken der Welt- und Lebensanschauung, wie 
sie R. in seiner „Ethik“ niedergelegt hat, dabei den Unterschied der 
Auflagen, die geschichtlichen Einflüsse, denen R. unterstand, und in 
eingehender Weise die kritischen Besprechungen, die sein Werk er­
fahren, berücksichtigend; vor Allem aber gibt H. seine persönliche, 
feinsinnige und vom innersten Einleben in seinen Gegenstand zeugende 
Beurtheilung R .s und damit zugleich sein eigenes „speculatives



103] Historisch-Kritisches. 635

System". So sehr dieses nun auch den Stempel der veränderten 
theologischen und philosophischen Lage trägt, so stellt es sich doch 
andererseits dar als ein Bau auf R.schen Grundgedanken, nur dass 
diese eine folgerichtigere und einfachere Durchführung erfahren haben, 
als bei R. selbst, als die Inconsequenzen gegenüber den eigenen 
Principien und die Abweichungen vom geraden Gange der Speculation 
vermieden sind, zu denen R., wie H. zeigt, in Folge der Rücksichtnahme 
auf das kirchliche Dogma und unmittelbare praktisch religiöse Be­
dürfnisse und in Folge theosophischer Neigungen geführt worden ist. 
Wie sich U. eins weiss mit R. in der Auffassung des Geistes als 
etwas durch die Selbstthätigkeit werdenden und dem Vertreten des 
unlösbaren Zusammenhangs von Religion und Moral, so vor Allem 
in der grundlegenden Ueberzeugung von der Berechtigung und Un- 
ausweichlichkeit des speculativen Triebes, des Triebes nach einer ein­
heitlichen Zusammenschau der sinnlichen und übersinnlichen Welt, 
von der Möglichkeit seiner Befriedigung und von der Verträglichkeit 
der Speculation mit der Religion. Ebenso geschieht es in Anlehnung 
an R.sche Gedanken, wenn H. die Wurzel des gegensätzlichen, eine 
dunkle und eine helle Seite tragenden Charakters der Welt in Gott 
selbst findet, in den beiden Acten der Contraposition und Reposition. 
„Gott ist nicht anders, denn als schaffend, sein Schaffen aber zu­
nächst nicht anders, als Setzen seines Gegentheils zu fassen"; damit 
ist aber zugleich wegen der Absolutheit Gottes die Forderung eines 
Aufhebens dieses Gegensatzes gegeben. Von R. unterscheidet sich 
ST., indem er nur eine in steter Wechselwirkung mit der Empirie er­
folgende Speculation kennt, die unmittelbare Correlation des Welt- 
und Gottesgedankens gegenüber der Ableitung des ersteren aus 
letzterem betont, eine selbständige theologische Speculation neben der 
philosophischen nicht anerkennt, die transscendente Realität der Zeit 
leugnet, die Annahme eines ewigen Zusammenfalls der Contraposition 
und Reposition fordert und endlich die der Ueberzeugung von der 
Nothwendigkeit der Sünde widersprechende Doppeldarstellung des 
moralischen Processes erst als abstracten Ideals, dann in seiner durch 
den Eintritt der Sünde bedingten concreten Wirklichkeit ablehnt 
und ebenso die mit dem Entwicklungsbegriffe nicht im Einklänge 
stehende Isolirung des Christenthums und seines Stifters gegenüber 
dem allgemeinen sittlich-religiösen Fortschritt der Menschheit. Im 
Gegensätze zur Speculation nimmt die Dogmatik eine andere Stellung 
zum Zeitbegriff ein und hat sie es nur mit dem „offenbaren“, nicht 
auch mit dem „verborgenen" Gott zu thun; auch ist die Christologie 
ihr Kernpunct, während diese bei der nothwendig rein geschichtlichen 
Auffassung der Person des Religionsstifters einer speculativen Be­
handlung nicht zugänglich ist. Das Werk H.s bietet nicht bloss eine 
Fülle anregender, sondern auch, nach Ueberzeugung des Ref., tief 
wahrer und berechtigter Gedanken. Freilich gerade hinsichtlich des 
Hauptpunctes, der göttlichen Actionen der Contraposition und Re­
position bleiben Räthsel genug noch übrig; so sehr das Dasein des



636 M. S c h e ib e , Religionsphilosophie u. principielle Theologie.

Uebels im Ganzen  verständlich wird, so bleibt das Bedenken, warum 
bei Vertheilung desselben auf die E i n z e l n e n  solche Ungleichheit 
herrscht; ferner ist zu fragen, worauf auch E. Chr. Achelis in 
seinem Ref. ThLz. 24, 369—371 hinweist, wie sich mit der Noth­
wendigkeit der Erreichung des göttlichen Weltplans die menschliche 
Freiheit vereinigen lasse. Weitere Anzeigen: ThLBr. 22, 297f. 
(Hupfeld), ExpT. 10, 364 f. {Eaton) und KM. 18, 438—440 (Ad. 
Lasson, der R.s bleibende Bedeutung darin erkennt, dass er alle 
Wissenschaft von Gott, dem Menschen und der Welt um die Begriffe 
und Erfahrungen des sittlichen Lebens gesammelt und dadurch das, 
was bei Schleiermacher und Hegel noch latent war, offenbar gemacht 
habe, und nach dessen Ansicht auf dem von R. betretenen Wege 
die rechte Aussicht einer christlichen Philosophie liegt). — Der 
Herbartianer Flügel gibt nach ThLz. 24, 374 (Achelis) im Wesent­
lichen die von Thilo 1851 an Rothe’s Ethik geübte, von Holtzmann 
in seinem genannten Werke berücksichtigte Kritik wieder. — Avnal 
kritisirt scharf die philosophischen Principien Biedermann’s und ihre 
Anwendung auf die dogmatischen Probleme, um an dem Beispiele 
des Metaphysikers des Absoluten par excellence zu zeigen, „que 
logiquement une philosophie infinitiste conduit ä une dogmatique 
pantheiste, c’est-ä-dire que les idees scolastiques et l’erreur kantienne 
de la chose en soi, de l’absolu, de rinfini, de la substance, du noumene, 
sont incompatibles avec les notions chretiennes“. Nur von der Moral 
aus lassen sich positive Bestimmungen Gottes gewinnen; der Begriff 
des metaphysischen Absoluten oder Unendlichen ist dazu gänzlich 
unfruchtbar und bedeutet lediglich das Eingeständniss unserer Un­
fähigkeit, in das Wesen Gottes vollständig einzudringen. — ScTvult&e 
unterzieht Rauwenhoffs Aufstellungen über Ursprung, Wesen und 
Wahrheit der Religion sowie die Erkenntnisstheorie desselben einer 
scharfen, aber durchaus sachlichen Beurtheilung; das Ergebniss ist, 
dass jene Aufstellungen wegen der einseitigen Fassung der Religion 
als Glaube an die sittliche Weltordnung sich als nicht haltbar und 
ausreichend erweisen, und dass die Erkenntnisstheorie R.s an inneren 
Widersprüchen krankt. — Zu Ecke’s Buch über Ritschl liegen noch 
zwei bemerkenswerthe Aeusserungen vor. Wandel, Vertreter eines 
orthodox-speculativen Christenthums, steht einem Compromisse mit 
der Ritschl’schen Schule weit skeptischer als Ecke gegenüber, obgleich 
auch er in den drei von Ecke hervorgehobenen methodischen Prin­
cipien R.s einen werthvollen Fortschritt in der wissenschaftlichen Be­
handlung der Dogmatik anerkennt und obgleich er in der Stellung 
zum Pietismus R.s Kritik billigt. Eine Verbindung der genuinen 
Theologie R.s mit der kirchlichen in der Weise, wie sie wohl Ecke 
vorschwebt, dass beide Richtungen eine gemeinsame Basis finden, 
hält W. für unmöglich, denn die kirchliche Theologie werde ihre 
principielle Basis nicht gut aufgeben können, da die Kirche es nicht 
kann. Diese Basis der Kirche ist aber die Annahme einer besonderen 
Erleuchtung der Vf. der heil. Schrift und die ontologische Trinität;



105] Historisch-Kritisches. 637

letzteres ist etwas metaphysisches, dieses aber will R. eliminiren. 
(W. beurtheilt R. wohl in zu hohem Masse von dessen erkenntniss- 
theoretischem Standpuncte aus, während Ecke darin wieder zu wenig 
gethan hat.) Wirkliche Hoffnung auf Verständigung und Annäherung 
gewährt nach W. Kaftan’s Stellung zu Trinität und Versöhnungs­
lehre, die eine Umbildung der genuinen R.schen Lehre bedeute. — 
K ir n ’s Anzeige ist ein werthvoller Beitrag zur Charakteristik und 
Beurtheilung der Theologie R.s. Wenngleich K. der biblischen Kritik 
mehr Recht zugesteht als Ecke, so freilich dass er doch eine be­
sondere, von der gewöhnlichen wissenschaftlichen Kritik verschiedene, 
der Schrift als Glaubensgegenstand angepasste kritische Methode für 
die Bibel fordert, wenngleich er ferner den Versuchen, die Erkennt­
nisse des Glaubens mit den Resultaten des objectiven Denkens aus­
zugleichen, weniger ungünstig gegenübersteht als Ecke, so ist doch 
die theologische Position beider im Grunde dieselbe: streng supra­
naturalistisch, biblizistisch, einige dogmatische Härten erweichend, 
christocentrisch, praktisch, die Nothwendigkeit des Mystischen an­
erkennend, daher auch die Stellung zu R. bei beiden im Allgemeinen 
die gleiche. Doch hat K. die Eigenart R.s tiefer und feiner erfasst 
als Ecke. Er erhebt mit Recht Bedenken gegen dessen unhistorische 
Scheidung genuiner und fremdartiger Elemente bei R .; „warum sollte 
nicht auch das Nebeneinander widerstreitender Elemente in ein und 
demselben Denker genuin sein können?“ K. erklärt ferner, dass die 
drei von Ecke hervorgehobenen Charakteristika noch nicht genügen, 
um die Eigenart der R.schen Theologie gerade gegenüber anderen 
kurz vorangegangenen oder zeitgenössischen dogmatischen Bestre­
bungen zu bezeichnen ; vielmehr sei hinzuzufügen, dass R.s Anschauung 
von der Unzulänglichkeit des theoretischen Erkennens für die Er­
fassung des Uebersinnlichen und vom Primat des Willens für sein 
theologisches Verfahren von maassgebender Bedeutung gewesen ist. 
„Ritschlianismus ist die Entwicklung der christlichen Ueberzeugung 
aus der geschichtlichen Offenbarung unter Handhabung des Sitten­
gesetzes als Kriteriums der Wahrheit." In der spröden Anschauung 
von der Autonomie des menschlichen, namentlich sittlichen Bewusst­
seins, die R. von Kant entlehnt hat, wurzeln erkenntnisstheoretische 
und psychologische Bedenken, wodurch bei R. die supranaturalistischen 
Ansätze gekreuzt werden und die es ihm unmöglich machen, das 
religiöse Leben voll zu deuten, vor Allem den Charakter der Passi­
vität und Unmittelbarkeit desselben zu erfassen. R. ist ein originaler, 
daher einseitiger Geist, seine Theologie nicht von unmittelbarer lehr­
hafter Brauchbarkeit, aber reich an Anregungen für Alle. _ Auf
das ausgezeichnete Buch von W endland , das im Gegensätze zu 
Ecke die Verwandtschaft R.s mit der liberalen Theologie hervorhebt 
und den Standpunct R.s von einer Volkelt, 0. Pfleiderer und Troeltsch 
nahe stehenden Position kritisirt, sei auch hier hingewiesen. — 
M ackin tosh  behandelt R.s, Herrmann’s und Kaftan’s Aufstellungen 
über die allgemein erkenntnisstheoretischen Probleme, die Scheidung



von wissenschaftlichem und religiösem Erkennen, das Wesen der Re­
ligion und die Werthurtheile und lehnt dieselben wegen der darin 
liegenden subjectivistischen, dualistischen und, wenigstens so weit R. 
und Kaftan in Betracht kommen, eudämonistischen Gefahren ab, ohne 
das Begreifliche und Berechtigte einer Opposition gegen den In- 
tellectualismus und eine bloss naturwissenschaftliche Weltanschauung 
zu verkennen, ohne das Moment der Freiheit bei der persönlichen 
Anerkennung der religiösen Objecte leugnen und ohne das Verdienst 
R.s bestreiten zu wollen, das darin bestehe, die Erkenntniss, die Re­
ligion sei nicht Theologie, besonders eindrücklich gemacht zu haben.
—  Mac Jtae gibt eine Darstellung und, vom Standpuncte Eucken’s 
aus, eine Kritik der religionsphilosophischen Grundgedanken des 
Führers der Oxforder Bewegung, Cardinais Newman, deren beachtens- 
werthen Kern der Intuitionismus, die Ablehnung verstandesmässiger 
Beweise für den Glauben, die Begründung desselben auf das Gewissen 
und die Betonung der geschichtlichen Entwicklung bilden, die aber 
andererseits durch die letzte Basirung der religiösen Gewissheit auf 
die äussere Autorität und durch die Schätzung der Institution der 
Kirche als des Ziels der Entwicklung schwerste Bedenken erwecken.

6. Reformreligionen.
a) R a t i o n a l i s t i s c h - m o r a l i s t i s c h e .

Bulowa, J. A., die Einheitslehre (Monismus) als Religion. 2. Aufl. 136. L., 
Schimmelwitz. M 2. — D unin-B orlcow ski, St. von,  die Weltanschauung 
der Anarchisten (StML. 172—191). — D ers., zur Entwicklungsgeschichte d. 
anarchistischen Ideen (ib. 365—388). — Eckhorst, B., Hermannswacht. Ge- 
danken üb. relig., nationale u. persönliche Einheit deutschen Geistes. H. 2—4. 
L., Friedrich. M 2,50. — Egidy und seine Zeitgenossen (Ernstes Wollen. 
Hrsg. v. Mitarbeitern der früheren Versöhnung M. v. Egidy’s. 1, No. 1). — 
Franke, A., d. Religion der Menschheit od. d. natürliche Schöpfungsgesch. E. 
neue Weltansch. f. alle nach Wahrheit strebende Menschen. VI, 98. Graz 
(Münster, Mickl). M l.  — O. H ., Moritz von Egidy (Pr. 3, 60—64). — 
Helle, M., über Menschenthum und Zuchtstaat. Ein Anarchistenideal. 63. 
Mz., Verlagsanstalt. — L assberg -L a n zb erg , C. v ., der Weltorganismus. 
Begründung einer auf astrophysischen Gesetzen beruhenden Vernunftreligion. 
76. L., Haacke. M 2. — Lebius, R., die Religion der Zukunft u. d. Kern 
aller Religionen. 62. Bamberg, Handelsdruckerei u. Verlagshandl. M —,50.
— M oulet, A lfr ., en Allemagne. Moritz von Egidy (RChr. 3. s6r. 9, 10—28).
— D ers., un dernier mot sur Moritz v. Egidy (ib. 213—217). — P flüger, 
P ., Moritz v. Egidy (ZSchw. 16, 33—41). — R ein h ard t, G., ein deutscher 
Jesus! Ein Kraftwort an alle Deutschen. Hannov. Münden, Werther. — 
W auer, G. A ., Church of Humanity (ChrW. 13, 941—945). — Wels, W., 
die Nothwendigkeit eines neuen, fünften Religionssystems (Weisenthum). 31. 
Hagen, Risel. M —,50.

Der Anfang 1899 erfolgte Tod v. Egidy’s hat vielfache Kund­
gebungen über diesen, jedenfalls von den edelsten Absichten beseelten 
Mann hervorgerufen. Reinhardt stellt ihn in geschmackloser Weise 
als deutschen Jesus hin. — Pflüger gibt ein kurzes Bild seines 
Charakters, seines äusseren Wesens, seiner Rede- und Schreibweise,

638 M. S c h e ib e , Religionsphilosophie u. principielle Theologie. [106



107] Reformreligionen. 639

seiner Wirksamkeit, besonders der socialpädagogischen und feiert ihn 
als Propheten, „denn ein Volkserzieher, ein Apostel geläuterter 
Menschlichkeit, ein Gewissenswecker ist er gewesen, wie heute kaum 
ein zweiter zu finden ist“ und gleich den alttestamentlichen Pro­
pheten hatte er es nicht blos auf religiöse, sondern auch sociale 
Reform abgesehen. — JKoulet bietet eine von Verherrlichung wie von 
Geringschätzung der Persönlichkeit Egidy’s gleich weit abstehende 
Charakteristik dieses Mannes; er erkennt an, dass Egidy wahre und 
werthvolle Ideen ausgesprochen hat, jedoch fehle es an klarer Fassung 
derselben und vor Allem an genügender Erwägung der Mittel ihrer 
praktischen Verwirklichung. Der nur ganz lose organisirten Egidy- 
Bewegung verheisst M. keine Zukunft, sondern baldige Auflösung. — 
Aehnlich ist die Würdigung Egidy’s in der Skizze von O. H . — 
W auer  orientirt kurz über Comte’s philosophisches System, seine 
Religion und seine Gemeinden. — v . Lassberg-Lansbevg  erklärt, 
nach LC. 1900, 845 f., die bisherigen Religionen in Folge der Ent­
wicklung der Naturwissenschaften für unhaltbar, seine neue Religion 
ist aber sehr phantastisch. — Der erste Aufsatz des Jesuiten von  
D w nin -B orkow sk i  gibt zunächst eine Darlegung der Grundsätze 
des Anarchismus; gemeinsam ist allen Richtungen das Evolutions- 
princip, die Verwerfung jeglicher Autorität, jeglicher rechtlichen 
Bande als dessen, was Moral und Glück hindert, und Ersetzung der­
selben durch Conventionalregeln. Dagegen ist zu unterscheiden 
zwischen „selbständigen“ Anarchisten, die den Privatbesitz vertreten 
und die Propaganda der That meist als unnütz ansehen, und zwischen 
solidarischen, die den Privatbesitz z. T. durch Gemeinbesitz ersetzen 
wollen und in den thatkräftigen Kampf der Gerechtigkeit und Noth- 
wehr gegen die jetzige Gesellschaft eintreten. Gegenüber dem Socia- 
lismus eignet dem Anarchismus konsequentere Durchführung der 
atheistischen Principien und bewusstere Zielstrebigkeit, v. D. gibt 
sodann eine interessante psychologische Analyse einiger typischer 
Gestalten des Anarchismus; die Mischung von Milde und Grausamkeit 
in anarchistischen Persönlichkeiten wird erklärt aus dem Doppel­
gesicht des Anarchismus, der die erstere Stimmung für die Gesell­
schaft der Zukunft, die letztere gegenüber derjenigen der Gegenwart 
vertritt. Die Erklärung des revolutionären Fanatismus als Geistes­
krankheit oder pathologische Erscheinung wird als unwissenschaftlich 
abgewiesen. Zum Schlüsse erklärt v. D., dass nur eine religiös be­
gründete Ethik dem Anarchismus erfolgreich entgegentreten könne, 
während eine natürliche Ethik sich vor den Consequenzen der anar­
chistischen Ideen nicht zu retten vermöge. Der zweite Aufsatz sucht 
gegenüber der Ueberschätzung der Bedeutung Proudhon’s für die 
Entstehungsgeschichte des Anarchismus die entscheidende Grund­
lage desselben vielmehr einerseits in Josiah Warren, dem Ahnherrn 
der selbständigen Anarchisten Nordamerikas, dessen System nach 
seiner eigenen Aussage mit dem Protestantismus im Zusammenhang 
steht, und andererseits in den Anschauungen des Jungen Deutschland



640 M. S c h e ib e , Religionsphilosophie u. principielle Theologie. [108

und des Junghegelianismus, Stirner’s, des späteren Ludw. Feuerbach; 
an diesem Milieu habe Bakunin sich zum Anarchisten entwickelt.

b) T h e o s o p h i s c h - o c c u l t i s t i s c h e .

A n d resen , C., die Lehre v. d. Wiedergeburt auf theistischer Grundlage, Ein 
Beitrag z. Erneuerung d. christl. Relig. 2. umgearb. Aufl. VIII, 198. Ham­
burg, Gräfe & Sillem. —  Behre, Chr., Spiritisten, Occultisten, Mystiker und 
Theosophen. 2. Aufl. 85. L., Dieter. M  1,50. —  Beiträge zur Grenz­
wissenschaft, du Prel gewidm. v. d. Gesellsch. f. wissensch. Psychol. in München.
XI, 163. Jena, Costenoble. Jl/l 5. —  Besant, Awnie, die sieben Principien 
od. Grundtheile des Menschen. VIII, 160. L., Friedrich. M  1. —  Dies.,
La Sagesse antique; le Christianisme au point de vue th6os. 80. P., 10, rue 
St. Lazare. fr. — ,75. —  E ieh ler , Augustins Kampf wider den Neuplatonis­
mus mit Beziehung auf die gegenwärtige spiritistisch-theosophische Bewegung 
(NkZ. 10, 467— 503). —  Blavatsky, H. P., Geheimlehre 1. Bd. Kosmogenesis. 
Uebers. 740. L., Friedrich. M  24. —  Dies., kurzgefasster Grundriss der
Geheimlehre. Zusammengesetzt von Frz. Hartmann. VII, 190. Ebda. —  
B le ib treu , K .,  von Kobespierre zu Buddha. 301. Ebda. — Bodhabhikshu 
Bramacharin (J. C. Chatterji). Die Geheimphilosophie der Inder. VII, 136. 
Ebda. M  2. — Dziecko, Christi. Theosophie. 33. u. 34. H. 64. Bitterfeld, 
Baumann. M  — ,25. —  Ellinwood, F. F., Theosophy, Esoterie, Buddhism and 
Christian Science (Homilet. Rev. 15— 20). —  Fischer, B., Grundzüge der 
Philosophie u. d. Theosophie, populär u. für gebildete Leser leichtfasslich 
dargest. VIII, 220. L., Schäfer. M  4,50. —  Gubalke, M., moderne Christen­
thumsforscher (Psychische Studien 673— 687). —  H a r t, J u l. ,  Zukunftsland. 
1. Bd. Im Kampf um e. Weltanschauung. 1. Der neue Gott. Ein Ausblick 
auf d. kommende Jhrh. VII, 350. Florenz u. L., Diederichs. M  5. —  Hart­
mann, Frz., populäre Vorträge über Geheimwissenschaft. VII, 122. L.,
Friedrich. M  1,80. — Hechler, K., ein neuer Glaube. 176. L., Baumann. 
M  1,50. — Hoedemaker, P. J ., het zieleleven in verband met de hedendaagsche 
theosophie. Vijf lezingen. 207. A., Egeling. fl. 1,75. —  H o o p s, JH., das 
Eindringen des Buddhismus in christliche Länder (BG. 35, 348— 358). —  
Leadbeater, C. W., Christian Creed: its origin and signification. 110. Lo., 
Theosoph. Pub. Soc. 1 sh. 6 d. —  Lescoeur, B. P., de la valeur apologötique 
des faits surnaturels: I. les demons dans l’Evangile et l ’occultisme contem- 
porain (Ann. de philos. chrät.). —  McCorUe, W. P., an old enemy with two 
new faces (Presb. Quart. 281— 297. Teachings of Mrs. Eddy and Madame 
Blavatsky compared with early heresies). — Pascal, T., la Thdosophie. 71. 
P., Publ. th^os. fr. — ,50. —  Pfungst, A., ein deutscher Buddhist. (Ober­
präsidialrath Th. Schultze.) Biogr. Skizze. 50. St., Frommann. M  — ,75.
—  Prel, C. du, der Tod, das Jenseits, das Leben im Jenseits. 119. M., 
Mühlthaler. M  2,70. —  R is s , F r z .,  Dr. Carl du Prel (AZ. Beil. No. 76).
—  Sinnett, A. P., die esoterische Lehre od. Geheimbuddhismus. Uebers. aus 
d. Engl. 2. verb. Aufl. XXVII, 296. L., Grieben. M  4. —  Sorgenfrey, B., 
göttliche Universalwissenschaft. 1. Bd. Welt u. Mensch im Lichte d. gött­
lichen Wissensch. III, 160. Bitterfeld, Baumann. M l .  —  Stein , L u d w .,  
Gefühlsanarchie. E. Beitr. zur Psychologie des Mysticismus (Deutsche Rev. 
24, Nov. Auch aufgenommen in dess. Vf.s „An der Wende des Jhrh.s“ s. o.).
— Troilo, E., il misticismo moderno. 320. Turin, Bocca. L. 3. — Welt, 
die übersinnliche, Mittheilungen aus d. Gebiete des Occultismus. Hrsg. u. 
red. v. Max Rahn. 7. Jhrg. B., Mstr., Mickl.

M iss sucht in seinem lesenswerthen Aufsatze nachzuweisen, 
dass Du Prel, der 1899 verstorben ist, bei seinem Eingehen auf 
den Spiritismus und bei der Vertretung und Verwerthung desselben 
durchaus von streng wissenschaftlicher Basis ausgegangen und 
von streng wissenschaftlichen Motiven geleitet gewesen sei. —



109] Reformreligionen. 641

Das Buch B le ib treu 1 s hat zum Inhalte: das Phantom der
äusseren sittlichen Weltordnung. Die Vorbestimmung und Wieder­
geburt des Buddhismus. Die Unnatur des Pessimismus. Die Zu­
kunftsreligion : der Buddhismus. — ILcivt verkündigt nach der An­
zeige von Bich. M. Meyer in DLZ. 20, 532—536 als neuen Gott das 
Welt — Ich, vertritt unter Polemik gegen Nietzsche und unter Forde­
rung der Entthronung des „letzten Gottes“ d. h. der Causalität einen 
indisch-buddhist. Pantheismus. — A n d re se n , dem eine vielseitige Be­
lesenheit auf philos. und religionswissenschaftl. Gebiete nicht abge­
sprochen werden kann, will dadurch zur Erneuerung der christl. Religion 
und zur Versöhnung der religiösen Vorstellung mit unseren wissenschaftl. 
Erkenntnissen beitragen, dass er die Lehre von der Wiedergeburt im 
Sinne des der endgiltigen Vollendung vorangehenden wiederholten Ge­
borenwerdens der einzelnen Seele auf Erden — allerdings nicht im 
Rahmen des buddhistischen Illusionismus, sondern einer die Persön­
lichkeit Gottes und die Realität der Individuen vertretenden, opti­
mistischen und ethisch kraftvollen Weltanschauung — als durch die 
Darwinsche Lehre von der Entstehung des Menschen logisch ge­
fordert, auf Erfahrungsthatsachen sich gründend, der Ethik be­
deutende Förderung bietend, von Jesu, dem einzigartigen Offenbarer 
Gottes gelehrt und der Vereinigung der morgenländischen und abend­
ländischen Religionsentwicklung dienend, nachzuweisen sucht. (Vgl. 
ThLBl. 20, 583 f.) — H oops  gibt z. Th. auf Grund directer Er­
kundigung bei deutschen Buddhisten eine Reihe von einigen apologe­
tischen Einwänden untermischter Mittheilungen über Verbreitung, 
Katechismen und Ziele einerseits der pseudobuddhistischen Bestre­
bungen, d. h. der von Madame Blavatsky gegründeten, jetzt in 400 
Einzelgesellschaften verbreiteten theosophischen Gesellschaft, deren von 
ihren Anhängern als esoterischer Buddhismus bezeichnete Lehre von 
den wirklichen Buddhisten nicht als Buddhalehre anerkannt wird, 
und andererseits der genuin buddhistischen, das Christenthum ver­
drängen wollenden Propaganda, deren Hauptvertreter gegenwärtig 
der deutsche Buddhist Subhädra Bhikschu ist, der Vf. eines schnell 
verbreiteten Katechismus, und die es in Paris zu einer geschlossenen 
Gemeinde gebracht und auch sonst eine Reihe Anhänger und viele 
Leser ihrer Schriften gefunden hat, ohne dass freilich zu constatiren 
wäre, in welchen Kreisen diese Lectüre gepflegt wird. Diese Be­
wegung will nicht das Bettelmönchthum einführen, accomodirt sich 
vielmehr der westlichen Cultur und will nur den der Lehre inne­
wohnenden Geist der Freiheit und Selbstständigkeit in Religion und 
Moral bei uns lebendig machen. — B ie h le r  will, da der gegen­
wärtige Spiritismus und Theosophismus in genauester, von letzterem 
selbst hervorgehobenen Analogie zum Neuplatonismus stehe, Augustin 
als Führer zum richtigen Verständisse und zur erfolgreichen Ueber- 
windung jener modernen Irrthümer aufweisen. Er stellt daher zuerst 
nach kurzer Charakterisirung der Gegner Augustin’s dessen Polemik 
ausführlich dar. Sodann gibt er die Anwendung auf die gegenwärtige



Lage, indem er jene Analogie in den einzelnen Lehrpuncten, wie 
Reincarnation, Auffassung der Materie, Psychologie u. s. w. aufweist. 
Von Augustin sollen wir lernen, die Wurzel jener Bewegungen im 
Hochmuth gegenüber dem Gekreuzigten zu finden und bei der Be­
kämpfung lediglich mit dem Worte Gottes zu operiren, nicht mit 
einem prüfenden sich Einlassen auf die Thätigkeiten der Medien. — 
S te in  gibt gelegentlich seiner Polemik gegen den Mysticismus durch 
namentliche Aufzählung der spiritischen Literatur und Zeitschriften 
einen Eindruck von der Menge derselben.

7. Principielle Theologie.
Baewer, D .  </., the church in the twentieth Century (Independ. 27. Apr.). —  

Ba ltus, ü ., le christianisme sans dogmes (Rßd. 16, 563— 575). —  B a w in k , H . ,  
het recht der kerken en de vrijheid der wetenschap. 47. Kämpen, Zalsman. 
fl. — ,45. —  Berger, A .  E . ,  sind Humanismus u. Protestantismus Gegensätze? 
Vortr. 36. L., Buchh. d. Ev. Bundes. M  — ,10. —  B l ö h b a u m , E . ,  
Christus redivivus d. i. Wie der Stifter uns. Relig. sein relig. System dem 
heutigen geistigen Entwicklungsstände der gebildeten Welt entsprechend 
darst. würde. Zugleich e. Nachweis des völligen Gegensatzes zwischen dem 
Lehrsystem der Orthodoxie u. demj. Jesu u. seiner Apostel. Thl. 1 : Die 
Voraussetzungen der Wissenschaft. XI, 209. B., Schwetschke. M B .  —
B o l l i g e r ,  A . ,  Prof. Geiser u. die Zukunft unseres Christenglaubens (PrM. 
3, 489— 494). —  B o n u s ,  A . ,  zur Germanisirung des Christenthums. 1— 8. 
(ChrW. 13, No. 3— 10). —  B ro w n , F . ,  what is orthodoxy? (North Amer. Rev. 
409— 417). —  C a ird , Jo h n , the fundamental ideas of Christianity. With a 
memoir by Edw. Caird. 2 vols. 682. Glasgow, Maclehokand. 12 sh. —  
Christianisme, le, ä la lumiöre de la v6ritd; par un chrdtien lib£r6. 144. 
Sceaux, libr. röpubl. fr. 2. —  Clarke, W . N . ,  what shall we think of christia­
nity? The Levering lectures before the John Hopkins university. 149. 
N.-Y., Scribner. $ 1. (Und Lo., Clark, 2 sh. 6 d.) —  C o le s to c Jc , H .  T . ,  
Substitution a stage in theological thought (NW. 8,484— 496). —  C urtis, E .  L . ,  
the outlook in theology (BS. 1— 11). —  Eve re tt, C ., the distinctive Mark of 
christianity (NW. 8, 660— 673). —  F in d e l, J .  G . , Kirchenglaube u. Vernunft­
religion od. Christenthum Christi. 2. verm. Aufl. VII, 56. L., Findel. Dass.
3. verm. Aufl. VII, 78. Ebda. M  1,20. —  F ö r s t e r ,  E . ,  das neue Dogma 
(ChrW. 13, 244— 249). —  F re m o n t, G . , la religion catholique peut-elle etre 
une Science? 64. P., Blond et Barral. fr. — ,60. —  F u n c k e , O ., allerlei
Typen ungesunden Christenthums (BG. 35, 3— 15). —  G a i l w i t z ,  H . ,  vom 
deutschen Gott (PrJ. 98, 385— 416). —  G a rd n e r, P . ,  Exploratio evangelica. 
A brief examination of the basis and origin of Christian belief. X, 521. Lo., 
Black. 15 sh. —  G e i z e r ,  H e i n r . ,  die Zukunft unseres Christenglaubens 
(Hilfe 5, No. 32— 34). —  Gossart, E . ,  un liberal chrdtien. Emile Banning. 
(Rev. Belg. 315— 334). —  G o t t s c h i c k , J . ,  das Verhältniss v. Diesseits u. 
jenseits im Christenthum (ZThK. 9, 136— 182). —  G r a y , W . BL., old creed 
and new beliefs. 316. Lo., Blackwood. 5 sh. —  H ä r i n g ,  T h e o d ., zur 
Verständigung in d. systemat. Theol. Die Grundgedanken der Principienlehre 
Prof. D. H. Cremer’s (ZThK. 9, 97— 135). —  D e r s . ,  vom „Glauben an den 
heil. Geist“. E. Wort der Verständigung zu d. Artikeln des Herrn Obercons.- 
Rath Prof. D. Wiesinger NkZ. 1898, 763 ff.; 1899, 687 ff. (NkZ. 10, 931— 934). —  
Hechler, K . ,  modernes Christenthum. 101. L., Baumann M  1,50. —  H e rin g , A . , 
d. Idee Jesu v. Reiche Gottes u. ihre Bed. f. d. Gegenw. (ZThK. 9, 472— 513).
—  Inge, W . R . ,  Christian mysticism, considered in eight lectures delivered 
before the university of Oxford. XV, 379. N.-Y., Scribner. $ 2,50. —
J a e g e w , F a u l ,  die Wirklichkeit des Christenthumfl (ChrW. 13, 1131— 35).
-—  K in g , H .  C ., Reconstruction in theology (AJTh. 3, 295— 323). —  K u y p e r ,

642 M. S c h e ib e ,  Religionsphilosophie u. principielle Theologie. [110



A .,  the antithesis between symbolism and revelation. Lecture. (Aus PrRR.) 
24. A., Pretoria, Höveker & Wormser. Ed., Clark. — Langen, J., Religion, 
Theologie, Kirchenpolitik (RITh. 7, 19—39). — L o o fs , F ., has the gospel 
of the reformation become antiquated ? (AJTh. 3, 433—472). — Lütgert, W., 
geschichtlicher Sinn u. Kirchlichkeit in ihrem Zusammenh. (In BFTh. 3, H. 4).
— M anen , W. C. va n , moderne Theologie en moderne Richting (ThT. 
33, 1—14). — Marsden, S. L., a gern of orthodoxy. 368. Lo., Unwin. 6 sh.
— M enegoz, E ., du Rapport entre l’histoire sainte et la foi religieuse
(Aus RChr. 3. s6r. 9). 28. P., Fischbacher. — Michaud, E Quelques sophis- 
mes thdologiques (RITh. 7, 310—326. 494—510). — Origin, the, of Christian 
Science (Blackwood’s Mag. May. 845—852). — Otto, Alex,., Hemmungen d. 
Christenthums. Orthodoxien u. Gegner. 2 Hefte. XI, 109 u. VII, 123. B., 
Schwetschke. M  1,60. — Petiteau, la relig. ehret. 704. P., Amat. — Rupp, 
W.t Ethical postulates in theology. (AJTh. 3, 654—678). — Sabatier, A., 
Christian dogma and the Christian life (CR. Nov.). — SchmanJc, T. E., Holy 
scripture and questions of the day (LChR. 487—497). — Schwalm, R. P., le 
dogmatisme du coeur et celui de l’esprit (Aus Rev. Thom. 6). 49. P., imp.
Levö. — S m en d , J . ,  über d. Wesen d. evang. Frömmigkeit (Vortr.). 34. 
Strassburg, Bull. M  —,80. — Stuckenberg, H. W., Present theological ten- 
dencies. II. Criticism and Negation (Homil. Rev. Juni). — Sülze , E ., die 
gegenwärtige Aufgabe des deutschen Protestantismus (Pr. 3, 518—523). — 
Tait, J., Christianity without the conscience. V, 208. Montreal, Drysdale. 
$ 1. — Tissot, D., ä propos du subjectivisme (RThPh. 32, 74—80). _— Thomas, 
J. B., Recent reconstruction in theology. From the point of view of logic 
(Homil. Rev. Juni). — Troeltsch, E ., Recens. v. Kähler, dogmat. Zeitfragen 
(GGA. 161, 942—952). — Veit, W ., ästhet. u. revolutionäre Frömmigkeit 
(ChrW. 13, 1109—13). — Vischer, E ., Religion u. Kirche im Christenthum 
(ZThK. 9, 250—272). — Veeck, O., Paul de Lagarde’s Anschauungen über 
Religion u. Kirchenwesen (PrM. 3, 225—234. 286—296). — Wright, G. E., 
„Christian Scientists“ (BS. 374—381).

Der evang. Pastor B löhbaum  in Torgelow (Pommern) will die 
Weltanschauung der Bibel, das System Jesu organisch, dem wissen- 
schaftl. Standpunct unserer Zeit gemäss fortentwickeln oder, wie man 
mit ebenso viel Recht sagen könnte, eine neue Religion inauguriren; 
denn wie er über Jesus hinaus neue Mittler erwartet, so heisst es
S. 176: „Adam wandte den Blick auf Gott und seine Geschöpfe als dies­
seitige, Moses gab wenigstens Gott auch als jenseitigen (Jahweh, Ewigen) 
zu erkennen, Jesus offenbarte dazu die göttliche Natur des Menschen 
als die zur jenseit. Vereinigung mit Gott bestimmte, nunmehr wäre 
die jenseitige Bestimmung aller Dinge nachzuweisen". Wie schon 
dies Citat vermuthen lässt, bietet Bl. recht wunderliche, an Begriffs­
spielereien und künstlichen Eintheilungen reiche naturphilosophische 
Betrachtungen und weiss er über Gottes Wesen und die künftigen 
Aeonen viel zu sagen. Dabei versucht er mittels einer z. Th. ganz 
schlimmen Exegese seine Anschauungen wenigstens als dem Keime 
nach in der Bibel bereits vorhanden nachzuweisen. Die Kehrseite 
bilden die schärfste Bekämpfung der Orthodoxie, wobei die evangel. 
Rechtfertigungslehre in bedenklichster Weise missverstanden wird, 
die unaufhörliche Herabsetzung der Luther’schen Bibelübersetzung, 
weil durch sie der dem System Bl.s entsprechende Sinn der Bibel 
verdunkelt ist, und ein fanatischer Hass gegen Luther’s Person. 
■Diese Seite des Buches macht es allerdings nicht unbegreiflich, dass

111] Principielle Theologie. 643



644 M. S c h e i b e , Religionsphilosophie u. principielle Theologie. [112

Walther (ThLBl. 20, 329 f.) behauptete, das Buch sei das Machwerk 
eines jesuitisch geschulten Klopffechters, der damit die Tendenz ver­
folge, die Rückkehr zum Romanismus vorzubereiten und der die 
Verlagshandlung betrogen habe. Doch spricht, abgesehen davon, dass 
in ThLBl. 344 von offenbar zuverlässiger Seite die Angabe des Vf. 
über seine Confession und seinen Stand als wahr bestätigt worden 
ist, gegen die Richtigkeit der Vermuthung W.s die Opposition B is  
gegen allen Autoritätsglauben und die Art, wie er stets auf die Bibel 
recurrirt. Auch Holtzmann (DLZ. 20, 1401—1403) weist jene Ver­
muthung ab, während Walther seine Bedenken in einer zweiten, aus 
Anlass der Verteidigung des Vf.s abgegebenen Erklärung (ThLBl. 
367 f.) festgehalten hat. Vgl. noch Steudel (PrM. 3, 411—413). 
Hoffentlich unterbleibt das Erscheinen weiterer Theile! — Otto will 
den unchristlichen Gebildeten darthun, dass das Christenthum die 
allgemein menschliche und daher wissenschaftliche Wahrheit sei. Im
1. Hefte sucht er daher den Materialismus, Pantheismus, Monismus, 
Pessimismus, Buddhismus zu widerlegen, falsche Vorurtheile über das 
Christenthum, als sei es asketisch und verlange es Unterwerfung des 
Intellects, zu zerstören, an der Hand einer Charkterisirung der griech. 
Religion zu zeigen, dass das Christenthum allgemein menschliche Be­
dürfnisse erfüllt, und schliesslich nachzuweisen, dass das, was die 
Gegner als Vernunfterzeugnisse preisen, dem christlichen Boden ent­
stamme. Das zweite Heft behandelt diejenigen Hemmungen, die dem 
Christenthum und seiner Schätzung aus der unduldsamen, sich im 
Besitze der vollen Wahrheit dünkenden Rechtgläubigkeit erwachsen. 
Indem 0. an der Hand besonders von Hatch und August Dorner auf 
die Anfänge der Bildung der christlichen Kirche und auf Augustin 
näher eingeht, will er die Voraussetzungen für jene Orthodoxie auf­
zeigen. Am Schlüsse wendet sich 0. gegen das Ketzergericht, das 
gegen das 1. Heft inzwischen ergangen ist. Im Einzelnen ist Manches 
glücklich getroffen, doch fehlt vor Allem ein straffer Zusammenhang 
und tritt der dilettantenhafte Charakter manchmal zu sehr hervor.
— v a n  M janen  rechtfertigt die freisinnige Theologie gegenüber der 
Behauptung van den Bergh’s, dass sie unfähig sei, die gegenwärtige 
Irreligiosität zu überwinden, weil sie keine wohlbegründete meta­
physische Ueberzeugung habe, der Wurzel aller Religion, dem Bedürf­
nisse nach Erlösung nicht Rechnung trage, mit dem alten Dogma 
den Inhalt der christlichen Lehre preisgebe und einen mythischen 
Jesus an die Stelle des Christus der Kirche setze. Er legt dar, dass 
es dem Wesen der freisinnigen Theologie widersprechen würde, ge­
wisse feste Formeln aufzustellen und deren Anerkennung zu fordern, 
statt das Princip des selbständigen Forschens und der steten Kritik 
aufrecht zu erhalten, dass also auch nicht Einheitlichkeit in der 
Metaphysik herrsche, trotzdem die einzelnen Vertreter dieser Richtung 
von einer bestimmten metaphysischen Ueberzeugung geleitet seien, 
ferner werde die Begründung der Religion im Erlösungsbedürfniss 
anerkannt, nur nicht als einzige, sondern daneben noch diejenige im



113] Principielle Theologie. 645

Bedürfniss nach Verehrung, im Drange nach oben; sodann sei ja der 
Inhalt des Christenthums keine feste Grösse, sondern verändere sich, 
wenn auch gewisse Grundzüge bleiben; endlich sei echt freisinnig die 
Unterscheidung zwischen dem historischen Jesus und dem idealen 
Christus, nicht die Vermischung beider, die den „mythischen Jesus“ 
ergebe. — Colestoek bringt die Unterscheidung zwischen bleibendem 
Gehalt und veränderlicher theol. Formulirung, dem absoluten Lebens- 
princip und den nur relativen Werth besitzenden Dogmen des Christen­
thums — eine Unterscheidung, die jeder wahrhaft historischen Be­
trachtung sich aufdrängt, so psychologisch begreiflich es ist, dass 
wir überall die Qualität der Absolutheit von dem Princip auch auf 
die doctrinäre Fassung desselben übertragen finden — zur Anwendung 
gegenüber der Satisfactionslehre. Auch diese ist nur ein vorüber­
gehendes Stadium des theol. Denkens, wie die Auffassung des Todes 
Christi als eines an den Satan gezahlten Lösegeldes, und es wird 
jetzt an ihre Stelle eine mehr innerliche, ethisch-praktische Inter­
pretation des Werkes Christi treten. Gründe für das veränderte 
moderne religiöse Denken und die gegenwärtige Abneigung gegen die 
Stellvertretungslehre sind die Idee der Entwicklung, die Resultate 
der bibl. Kritik und das grössere Werthlegen auf die soc. Ausprägung 
des Christenthums als auf die lehrhafte. — Fövstev  reproducirt, um 
den Leserkreis der ChrW. mit der Dogmatik seines Lehrers Kaftan 
bekannt zu machen, dessen Christologie und weist das auch für Nicht­
theologen zu erfassende Neue derselben gegenüber der kirchlich über­
lieferten Lehre an zwei Puncten, dem Verhältniss des irdischen Lebens 
Christi zu seinem göttl. Charakter und dem Zusammenhange der 
Lehre von Christus mit dem Glauben auf, nicht ohne bezüglich des 
letzteren Falles durch Nichtbeachtung der altprotestantischen Lehre 
vom Geisteszeugnisse den Unterschied zu übertreiben. Zum Schluss 
bemerkt F. richtig, dass in K.s Dogmatik nicht das neue Dogma 
vorliege, sofern es in diesem Falle auf eine neue F o r m e l  ankäme, 
sondern dass K. die alte Formel von der Gottheit Christi beibehalten 
und nur mit neuem Inhalt erfüllt habe; so sehr dies an sich be­
rechtigt sei, so sei es doch wenigstens jetzt für die praktische Ver­
kündigung bedenklich, da die Formel für Alle den Klang der Zwei­
naturenlehre habe und gerade das Verständniss hindere, dass in dem 
Menschen  Jesus Gott offenbar geworden sei. — M enegoz will die 
bibl. Kritik als vom Standpuncte der Religion aus berechtigt, ja ge­
boten erweisen, weil nur durch ihre Freigabe der Gebildete gegen­
über der hl. Geschichte sein Misstrauen verlieren, und diese einen 
religiösen Eindruck in ihm erzeugen könne. Der Glaube an die Ge­
schichtlichkeit der bibl. Erzählungen an sich wird von der hl. Schrift 
nicht als Zeichen der Frömmigkeit betrachtet und als religiöse Pflicht 
gefordert, sondern die hl. Schrift will den Glauben erzeugen und 
nähren. Eine Geschichte kann aber diese Wirkung nur hervorbringen, 
wenn man von ihrer Wahrheit überzeugt ist. Daher gilt es, mittels 
kritischer Arbeit in der Bibel das Geschichtliche vom Ungeschicht-

T h e o lo g . Jahresbericht. XIX 4 2



6 4 6 M. S c h e ib e , Religionsphilosophie u. principielle Theologie. [114

liehen zu unterscheiden, besonders ein geschichtlich zutreffendes Bild 
Christi möglichst zu reconstruiren. Denn nach den seit der Renais­
sance geltenden und von vielen Gemeindegliedern getheilten Anschau­
ungen wird die Ueberzeugung von' der Wahrheit einer geschichtlichen 
Ueberlieferung nur durch völlig unabhängige historische Kritik garan- 
tirt, auch sind in der Bibel thatsächlich Legenden und historische 
Irrthümer vorhanden. Das den Zweifel an der bibl. Ueberlieferung 
verbietende Inspirationsdogma aber ist ein Product der katholischen 
Kirche (?) und kann nur unter Voraussetzung der Infallibilität der 
Kirche festgehalten, muss also von consequent protestantischem Stand­
punct aus aufgegeben werden. Vielmehr ist die Kritik eine uns von 
der göttlichen Vorsehung auferlegte Pflicht und wenn wir durch sie 
eine solide und selbständige Gewissheit von der Geschichtlichkeit einer 
Erzählung erlangen und diese uns damit zur Ursache der Bekehrung 
wird, so hat die Kritik damit eine werthvolle religiöse Frucht ge­
zeitigt, wogegen ihre negativen Resultate nicht in die Wagschaale 
fallen, zumal schon eine grosse Anzahl definitiver Resultate erreicht 
ist und die Majorität (?) der Erzählungen als historisch erwiesen ist, 
ebenso die Einheitlichkeit des relig. Geistes der Schrift. — Vischer 's 
Aufsatz hat eine polemische Abzweckung gegenüber Duhm’s und Ber- 
noulli’s Trennung von reiner und kirchlich vermittelter Religion und 
Troeltsch’s Fassung des Verhältnisses von Religion und Kirche als 
eines antinomischen, obgleich diese Theologen nicht genannt werden. 
V. will nachweisen, dass Religion und Kirche an sich keine Gegen­
sätze sind, im Gegentheil Religion immer wieder mit Nothwendigkeit 
die Kirche hervorrufe, besonders wo ein Bewusstsein geschichtlicher 
Offenbarung vorhanden sei, wo Religionsstifter mit starker Autorität 
auftreten und Aufgaben stellen, die sich nur in einer Gemeinde Gleich­
gesinnter verwirklichen lassen, wie dies besonders in der israelitischen 
und christlichen Religion der Fall ist. Eine solche Gemeinschaft 
wird sich mit Nothwendigkeit Formen schaffen für den Geist, der in 
ihr lebt, Aemter, Sitten, Bekenntnisse u. s. w. hervorrufen. Dies be­
deutet aber nicht schon eine Verunreinigung der Religion, diese tritt 
erst ein, wenn diesen Formen göttliche Verehrung erwiesen wird, die 
Prädicate der Heiligkeit, Ewigkeit, Vollkommenheit, die nur Gott ge­
bühren, zugeschrieben werden. (Troeltsch dürfte meines Erachtens 
doch tiefer gesehen haben, wenn er schon in den festen Formen an 
sich, abgesehen von ihrer Vergöttlichung, etwas nicht ganz zum 
innersten Wesen der Religion Stimmendes sieht, wie man ein gleiches 
bezüglich des Verhältnisses von Dogma und Glaube aufweisen kann.) 
Eine Fülle kleiner, selbständiger, innerlich einheitlicher, wenn auch 
nicht ganz voneinander separirter kirchl. Gemeinschaften stellt V. 
als dasjenige hin, worauf die Entwicklung wohl hinzielt. — Der strenge 
Calvinist K u y p e r  warnt die calvinistischen Kirchen vor „symboli- 
calen“, einer stärkeren Geltendmachung des Liturgischen zugewandten 
Strömungen. Diese seien ebenso wie die ritualistischen Bestrebungen 
in der englischen Staatskirche, ja, wie die symbolistischen Tendenzen



115] Principielle Theologie. 647

in Kunst und Literatur, nur Theilerscheinungen einer modernen re­
ligiösen Stimmung, die in der idealistischen Philosophie, der histo­
rischen Rechtsschule und der classischen Kunst, wie sie in Deutsch­
land in der ersten Hälfte des 19. Jahrh.s vertreten worden seien, 
ihre Wurzel habe, rein immanenten, pantheistischen Charakter trage, 
das Unendliche nur in dem Entwicklungsprocess des Endlichen er­
blicke und daher lediglich in selbstgewählten Symbolen dunkel zu 
fassen vermöge, von einem Eingreifen Gottes in die Welt und einer 
realen Berührung Gottes mit dem Menschen nichts wisse, die Frömmig­
keit nur in subjectiven Stimmungen und bloss menschlichen Erhebungen 
zu Gott aufgehen lasse, gegen das Dogmatische gleichgiltig sei, zu 
einem Relativismus und Subjectivismus im sittlichen und socialen Leben 
führe, die daher naturgemäss zu dem weniger auf klare Mittheilung 
des Dogmas, als auf das Cultische Gewicht legenden Katholicismus 
sich hingezogen fühle. Diese moderne Religiosität, die gleicherweise 
vom philosophischen Agnosticismus, von Roms fides implicita und 
Unterdrückung der Bibel, von Ritschl’s antidogmatischer Schule, von 
der Schule Sabatier’s vertreten werde, bilde aber den völligsten Gegen­
satz zu der christl., reformatorischen, besonders der calvinistischen 
Frömmigkeit, die einen transscendenten Gott, ein wirkliches, unver­
hülltes Eintreten Gottes in den Bereich des Endlichen kenne, die 
eine persönliche Darbietung Gottes und die Kundgebungen eines be­
stimmten, für alle Zeit geltenden Willens Gottes besitze und den 
Nachdruck auf die reine Lehre lege. Dass unsere moderne Frömmig­
keit einen anderen Charakter trägt als die der Reformatoren, ist 
richtig beobachtet, irrthümlich ist es jedoch, die Nuancen innerhalb 
dieser modernen Frömmigkeit zu übersehen und sie in Bausch und 
Bogen als mit der geoffenbarten Religion unverträglich zu erklären. 
Ebenso dürfte es einseitig sein, den entscheidenden Grund für die 
liturgischen Neigungen in jener modernen Stimmung zu sehen, so 
gewiss diese, wie z. B. auch Ed. v. Hartmann dargelegt hat, mit­
wirkt. — Die zugleich eine feine Charakteristik der biblicist. Theologie 
enthaltende Anzeige von Kähler’s dogmatischen Zeitfragen und zwar 
dem 1. Bd. derselben durch TvoeltscTi zeigt einmal, dass eine rein 
historisch-psychologische Betrachtung Jesu und der Apostel nicht 
sofort ein Glauben versagendes Schulmeistern derselben bedeute, und 
dass die Stellung der biblicistischen Theol. zur Schrift im Einzelnen 
keine einfache, vielmehr eine von mannigfachen Schwierigkeiten be­
drückte sei, und legt sodann dar, dass die Abwehr der modernen 
wissenschaftlichen Denkweise sich nur auf dem Gebiete der all­
gemeinsten Principien, nicht auf den gerade die Hauptschwierigkeiten 
einschliessenden Einzelproblemen bewege und dass eine von dem 
Boden der allgemeinen Religionsgeschichte aus operirende Theologie 
keineswegs sogleich den Charakter des pantheistischen Monismus 
trage. — H ä vifig  hebt zunächst die zwischen der Position der von 
Ritschl beeinflussten Theologen und derjenigen Cremer’s bestehende 
Gemeinsamkeit in einigen allgemeinen für die Dogmatik geltenden



Grundsätzen hervor, billigt auch die von C. gegebene, gegenüber 
Frank’s Forderung präcisere Fassung der Grundfrage der Principien- 
lehre, wie nämlich gegenüber der Wirklichkeit des Schuldgefühls 
Recht und Pflicht des Glaubens an einen gnädigen Gott bleibe. Zum 
Behufe der Erledigung dieser Frage erörtert C. zuerst die Voraus­
setzungen des Christenthums, dann die Entstehung der christlichen 
Gewissheit. Bezüglich der näheren Bestimmung dieser beiden Gegen­
stände sucht H. eine Verständigung mit C. Hinsichtlich des ersteren 
P-unctes räumt H. ein, dass C. mit Recht den Anknüpfungspuncten 
in dem ausserchristlichen Gottesglauben und Gewissensurtheile eine 
entscheidende Bedeutung beimesse, und dass die Wichtigkeit der­
selben bei Ritschl und seinen Schülern manchmal unterschätzt seien. 
Die Antwort C.s auf die zweite Frage, dass wir nämlich in dem durch 
das Wort der Verkündigung wirkenden heil. Geiste die objective 
Macht haben, welche die entscheidende Gewissheit weckt und wirkt, 
vermag jedoch H. nicht als genügend anzuerkennen, vor Allem An­
gesichts von Zweifelsfällen. Es muss vielmehr von der Verkündigung 
auf eine innerhalb derselben zu erweisende Realität, auf die sie be­
gründende Offenbarung, d. h. auf die lebendige Person Christi zurück­
gegangen werden. Dass an diesem Puncte eine Controverse vorliegt, 
hat nicht seinen Grund darin, dass H. und seine Freunde einige der 
sogenannten Heilsthatsachen nicht anerkennen oder wenigstens nicht 
zum Glaubensgrunde rechnen wollen, sondern dass Cremer und seine 
Gesinnungsgenossen die Frage nach der Erkennbarkeit, Auffassbarkeit, 
Ueberführungskraft der Heilsthatsachen für das Bewusstsein nicht 
als nothwendig anerkennen. (Mit der Aufwerfung dieser Frage hat
H. durchaus Recht, aber historisch hat dieselbe doch ihren Grund 
in den durch die Wissenschaft hervorgerufenen Bedenken gegen die 
Realität gewisser Heilsthatsachen; insofern leitet die C.sche Richtung 
ein von ihrem Standpuncte aus berechtigtes Motiv bei der Ablehnung 
dieser Frage.) — Dasselbe Anliegen, dass die innerliche Wirksamkeit 
des heil. Geistes zur Anschauung gebracht werde in dem Eindrücke, 
den die geschichtliche Offenbarung in Christo mit ihrer sich selbst 
bezeugenden, Vertrauen erweckenden Kraft macht, vertritt D ers. 
in der kurzen Auseinandersetzung mit Wiesinger, der auf den eben 
besprochenen Aufsatz H .s Bezug genommen hatte, und er formulirt 
die zwischen ihm und W. bestehende Differenz dahin: letzterem 
„fallen beide Grössen, das Heilsverlangen und die Offenbarungs- 
thatsache unter dem Gesichtspunct von A n k nü pf un g  und V o r ­
a u s s e t z u n g  für die unmittelbare, vom Geiste gewirkte Gewissheit 
des Glaubens; mir erscheinen sie als der u n s  e r k e n n b a r e  I n h a l t  
der Wirksamkeit des heil. Geistes, über dessen lebendig persönliche 
Unmittelbarkeit ich mit ihm eins bin.“ (Ref. findet in Wiesinger’s 
Standpunct den richtigen Gedanken gewürdigt, dass der subjectiven 
Erfahrung eine gewisse Selbständigkeit und die letzte entscheidende 
Instanz gegenüber der äusseren Offenbarung zukommt). — Jaeger  
fordert, dass wir uns in der Gegenwart statt der mehr intellectua-

648 M. Scheibk, Religionsphilosophie u. principielle Theologie. [116



117] Principielle Theologie. 649

listischen, wenn auch an sich durchaus berechtigten Fragen nach 
der Wahrheit und dem Wesen des Christenthums die praktische Frage 
nach der Wirklichkeit des Christenthums stellen sollen, d. h. wir 
sollen Selbstlosigkeit, die auf Selbstverleugnung ruht, üben, das wird 
dem Christenthum wieder Achtung gewinnen mehr als alles Predigen 
und wissenschaftliche Beweise. — In einem tiefernsten Aufsatze, der 
zugleich die Schuld der traditionalistischen Reaction dieses Jahr­
hunderts aufweist, legt Sülze  dar, wie gegenüber den heutigen 
Feinden, Materialismus und Ultramontanismus, mit der Betonung 
der Rechtfertigung aus dem Glauben nichts auszurichten sei, denn 
das Verlangen nach ihr sei bei beiden unbekannt, sondern dass es 
jetzt gelte, sich auf das Letzte zurückzuziehen, die sittliche Freiheit 
und die sittliche Persönlichkeit, und zu zeigen, dass diese höchsten 
Güter durch jene beiden Richtungen vernichtet werden. Wenn dies 
eindrücklich geworden ist, dann ist auch die Bahn zur Anerkennung 
des weiteren Inhalts des Christenthums eröffnet. — Loofs  erörtert 
in seinem markigen Vortrage die Schwierigkeiten, die dem Verständ­
nisse des Evangeliums der Reformation in der Gegenwart gegenüber­
stehen, besonders sofern nach den Reformatoren die Sündenvergebung 
auf das Werk Christi, sein Leben, Sterben und Auferstehen zu be­
gründen und damit nothwendig eine supranaturalistische Beurtheilung 
der Person Christi gegeben sei, dieses aber dem modernen natura­
listischen Zuge widerspreche. L. ist aber der Zuversicht, dass „gegen­
über der Person Jesu, dessen Selbstbewusstsein die notwendigerweise 
relativistische naturalist. Geschichtsbetrachtung nur als Schwärmerei 
beurteilen könnte, auch dem modernen Menschen die Notwendigkeit 
einer klaren, sich nicht auf das psychische Gebiet beschränkenden, 
Entscheidung für den Supranaturalismus einleuchten werde". — Die 
originellen, zwar nicht 'ganz von Uebertreibungen freien, aber auch 
viele Wahrheiten enthaltenden Aufsätze von Geizer wollen zeigen, 
dass die Reformation, speciell das officielle Lutherthum ein zwar ge­
niales, aber vergängliches Menschenwerk sei, wie dies auch von den 
Schöpfungen Constantin’s und des heil. Franciscus gelte, dass Pietismus, 
Rationalismus und die christlich - sociale Bewegung wahrhafte Fort­
schritte gewesen seien, und auch nicht die Reformation, sondern die 
französische Revolution die Befreiung des Geistes und die Brüder­
lichkeit gebracht habe. Das 20. Jhrh. werde, da wir Deutsche zu 
wissenschaftlich-kritisch geworden seien, in religiöser Beziehung unter 
dem Zeichen des Amerikanismus stehen; die religiöse Kraft der 
Angelsachsen werde offenbar in ihrer gewaltigen Wirksamkeit für die 
äussere wie die innere Mission, in welch letzterer Beziehung vor 
Allem auf die Heilsarmee zu verweisen sei. In den amerikanischen 
Gemeinschaften sei wirklich der Gedanke des allgemeinen Priester­
thums, dem die Zukunft gehöre, lebendig. Ebenso muss nach G. der 
Gedanke an die Wiederkunft Christi, die eschatologische Stimmung 
wieder lebendig werden, und die Betonung desselben in der jungen 
Theologenschule sei ein Verdienst. — Bollic/er wendet gegen Geizer



650 M . S c h e i b e , Religionsphilosophie u. principielle Theologie.

ein, dass Jesus selbst nirgends das Dogma von seiner Wiederkunft 
zum constitutiven Merkmal der Jüngerschaft gemacht habe, sondern 
nur die Liebe zu Gott und Menschen, den Gehorsam gegen Gottes Ord­
nungen, und ferner, dass nicht, wie G. meine, wissenschaftlicher Geist 
und religiöse Schaffensfreudigkeit sich gegenseitig lähmen; vielmehr 
wie erst etwas wissenschaftlich Erarbeitetes den Charakter der Ge­
wissheit trage und zum Handeln ermuthige, so könne auch der wirk­
liche Gott ohne Sinn für das Wirkliche, d. h. ohne wissenschaftlichen 
Geist nicht gefunden werden. — Veit bietet eine geistvolle Gegen­
überstellung der ästhetischen Frömmigkeit als der Frömmigkeit, wie 
sie sich gewöhnlich findet und wie sie besonders die Frömmigkeit 
des Protestantismus ist, die dem Menschen seine irdischen Sorgen 
und Pflichten, seinen Frieden und seine Rechte lässt und nur Alles mit 
ihrem sanften Hauch überkleiden, die Verhältnisse nicht ändern, 
sondern nur mildern will, in Geduld und Demuth vor Allem sich be­
währt, und der revolutionären Frömmigkeit, der Frömmigkeit der 
Religionsstifter und Reformer, die nicht so und so viele profane Be­
dürfnisse und Pflichten und daneben auch noch religiöse hat, die 
ungöttliche Verhältnisse zwingt, entweder göttlich zu werden oder 
unterzugehen. Weil aber bei der Verbindung, in die der Protestan­
tismus die Cultur mit der Religion bringen wollte, nicht jene durch 
diese geläutert, sondern diese vielmehr von jener aufgesogen ist, weil 
wir also keine christliche Cultur haben, so bedarf jetzt der Protestantis­
mus der revolutionären Frömmigkeit, die entschiedenes Christenthum 
fordert. — S m en d  beschreibt in seinem trefflichen Vortrage die 
evangelische Frömmigkeit zuerst in ihrem Unterschiede von der 
katholischen und zwar der ordinären oder scholastischen und der 
vornehmen oder mystischen, als protestantische, sodann im Vergleiche 
mit concurrirenden ausserchristlichen Erscheinungen, dem ästhetischen 
und ethischen Idealismus, als positiv christliche Frömmigkeit, dabei 
auch jene gegensätzlichen Anschauungen und Stimmungen verständniss- 
voll schildernd und gerecht beurtheilend. — Auch in diesem Jahre 
hat die grosse Lebensfrage der Christenheit nach dem „inneren 
Supranaturalismus“ des Christenthums (JB. XVIII, 532), dem Ver­
hältnisse des unstreitig einen jenseitigen überweltlichen Charakter 
tragenden christlichen Ideals und der diesseitigen innerweltlichen 
Lebenshaltung des Christen, eine Behandlung gefunden in dem vor­
züglich klaren Vortrage von G ottschick . Nachdem G. zunächst 
dargelegt, warum diese Frage gegenwärtig besonders brennend ist, 
erörtert er im 1. Theile, in welchen Thätigkeiten und Erlebnissen 
das Leben schon im Diesseits die Richtung auf das Jenseits gewinnt 
und einhält und von welcher Art das jenseitige Ziel sei. Die Prüfung 
der drei, bezüglich dieses Gegenstandes in der Geschichte aufgetretenen 
Hauptconceptionen, der vulgärkatholischen hedonistisch gesetzlichen, 
der in der höheren Stufe der katholischen Frömmigkeit vertretenen 
asketisch mystischen und der von Luther vertretenen, am N. T. er­
gibt, dass zwar hier für alle drei Anknüpfungspuncte gegeben sind,



119] Principielle Theologie. 651

jedoch dasjenige, was sich bei Paulus und Johannes wie bei Jesus 
selbst als das Entscheidende und Neue darstellt, in dem Luther’schen 
Standpunct erfasst ist. Danach besteht die jenseitige Seligkeit in 
der Vereinigung und Verähnlichung mit Gott, der die Liebe ist, und 
eB ergibt sich als das dem ewigen Leben gemässe diesseitige Ver­
halten die Uebung selbstloser Liebe gegenüber den Nächsten und des 
Kampfes mit der Welt. Gegen diesen Standpunct von Vertretern 
einerseits der Mystik, andererseits der modernen Cultur erhobene 
Einwände werden theils als aus Missverständnissen entsprungen ab­
gewehrt, theils damit, dass an Kaftan’s Dogmatik die Haltlosigkeit 
eines Absehens von der Weltbeziehung beim Gottesbegriff illustrirt 
wird. Der 2. Theil erörtert die Frage nach der Stellung des Christen 
gegenüber den Gütern und sittlichen Aufgaben des Diesseits, deren 
Antwort nicht unmittelbar aus dem N. T. zu entnehmen ist. Das 
Urchristenthum zeigt in dieser Beziehung eine weitgehende negative 
Haltung, die nicht aus dualistischer Stimmung, sondern aus theils 
für alle Zeit geltenden, theils der damaligen geschichtlichen Lage 
entstammenden Gründen entsprang. Der Unterschied des christlichen 
Ideals von der Cultur wie der rechtlichen und sittlichen Ordnung 
muss auch stets festgehalten werden. Trotzdem ist die Betheiligung 
des Christen, auch eine Freude desselben an den Gütern und Auf­
gaben des Diesseits aus den verschiedensten, von G. scharfsinnig ent­
wickelten Gründen berechtigt und nöthig, wie auch, was speciell 
gegenüber Rade behauptet wird, die Beeinflussung der weltlichen 
Einrichtungen und Berufsleistungen durch den christlichen Geist 
durchaus möglich ist. — B o n u s  sucht seine Forderung einer Ger- 
manisirung des Christenthums zu erläutern, gegen Missverständnisse 
zu vertheidigen und näher zu begründen. Einen lebendigen Gott 
kann man, wie auch die Geschichte beweist, nur in nationaler 
Färbung haben, die künstliche, abstracte Gottesvorstellung der Ge­
lehrten ist lebensunfähig. Statt des Ausdrucks „Gott erkennen“ ist 
der Ausdruck, „Gott schaffen“ zu bevorzugen, weil der religiösen Ueber- 
zeugung das Moment persönlicher Willensentscheidung wesentlich ist. 
Die Geschichte zeigt die Unmöglichkeit, die Religion durch äusserliche 
Conservirung des Alten zu erhalten, vielmehr ist Belebung des alten 
Christenthums mit neuem deutschen, d. h. tapferen, gerechten, 
freien Geist nöthig; die Bewegungen, die sich an Nietzsche, Lagarde, 
Carlyle, Naumann, Ritschl knüpfen, zeigen, dass die Sehnsucht dahin 
geht. In der religiösen Erziehung handelt es sich um die Anregung, 
sich selbst unter Läuterung seines Selbstgefühls ein Ideal zu bilden. 
Weltreligion, Volksreligion und Privatreligion sind nicht ausschliessende 
Gegensätze, sondern die drei Beziehungen jeder wahren Religion. 
Die gegenwärtige Lage unseres Volks fordert jetzt die Betonung des 
zweiten Gesichtspuncts. Deutscher Glaube ist die Gestaltung der 
christlichen Frömmigkeit, wonach Selbstachtung und Selbstvertrauen 
nicht im Gegensätze zu Gottesfurcht und Gottvertrauen stehen. Mit 
dem Programme der archaistischen Deutschthümler habe aber diese



652 M. S c h e ib e ,  Religionsphilosophie u. principielle Theologie.

Anschauung nichts zu schaffen. — Aehnliche Tendenzen vertritt der 
durch nüchterne Ruhe sich auszeichnende sehr zu empfehlende Aufsatz 
von G ailw itz . Gut wird der Unterschied zwischen der griechischen 
und germanischen Gottesauffassung, wonach in der ersteren das Mo­
ment der Stetigkeit, in der zweiten das des Fortschritts herrscht, 
dargelegt. Bedenklich dagegen ist der Versuch, die metaphysische 
Absolutheit Gottes als nicht religiös nothwendig aufzuzeigen. — Veeck 
gibt zumeist im Anschluss an Lagarde’s eigene Worte dessen An­
schauungen über Religion, die von ihm unterschiedenen Grössen 
Evangelium und Christenthum, über Katholicismus, Protestantismus, 
die Reformirung des gegenwärtigen Kirchenwesens und die national­
deutsche Religion der Zukunft wieder. Die kurze Kritik billigt L.s 
Gedanken über Religion im Allgemeinen, vermisst genügende Berück­
sichtigung der Evangelienkritik, findet seine Urtheile über Paulus und 
den Protestantismus ungerecht und einseitig, hebt die Schwierigkeiten 
seiner kirchlichen Reformvorschläge und die Unklarheiten der ge­
forderten Religion der Zukunft hervor, sieht jedoch in L.s Worten: 
„die Aufgabe unserer Tage ist, den Pietismus zur Frömmigkeit, der 
frohesten Dienerin des Menschengeschlechts zu machen und den 
Rationalismus zur demüthigsten Magd und Prophetin Gottes, der Ge­
schichtsforschung“ das Programm des Protestanten-Vereins bezeichnet.



D o g m a t i k .
Bearbeitet von

E. Sülze,
Da  theol. und phil. in Dresden-Neustadt.

1. Einzel fragen.

1. Offenbarung.  H e i l s t ha ta ac he n .  He il sg laube .

Bach/mann, P h .,  Gymnasialprof. in Nürnb., die persönl. Heilserfahrung des 
Christen u. ihre Bedeutung für den Glauben nach dem Zeugniss der Apostel. 
Ein Beitrag z. neutestam. Theologie. VIII, 246. L., Deichert. M 3,60. — 
B u rg er , K a r l,  Frömmigkeit (HRE. 6, 294—295). — Green, S. G., Christian 
Creed and the Creeds of Christendom. 7 Lectures at Regent’s Park College 
(Angus Lectures 1898). 368. Lo., Macmillan. 6 sh. — Halbert C.. the
Nature of the Divine Indwelling (BS. 56, 18—99). — H offm ann, A ., Ver­
nunft und Offenbarung (ZThK. 9, 273—315). — Hoylc, A., Depth and Power 
of the Christian faith. 196. Lo., Kelly. 1 sh. 6 d. — J a m es, W., der 
Wille zum Glauben u. and. populärphilos. Essays. In’s Deutsche übertr. von 
Dr. Lorenz. Mit einem Geleitwort von Prof. Dr. Paulsen. XX, 196. St., 
Frommann. M 3. — K irn , O., Glaube (HRE. 6, 674—682). — Leadbeater, 
C., Christian Creed: its Origin and Signification. 110. Lo., Theosoph. Publ. 
Soc. 1 sh. 6 d. — L ebius, R .,  die Rel. der Zukunft u. der Kern aller 
Religionen. 62. Bamberg, Handelsdruckerei. M> —,50. — iM tg er t, W., 
geschichtl. Sinn und Kirchlichkeit in ihrem Zusammenhange. 123. (BFTh. 
Heft 4.) M  2. ^— M ayer, E. W., Dr., das christl. Gottvertrauen u. der 
Glaube an Christus. _ Eine dogmat. Untersuchung auf bibl.-theol. Grundlage 
u. unter Berücksichtigung der symbol. Literatur. VI, 162. Gö., Vandenhoeck 
& Ruprecht. M 3,60. — P la n itz ,  Archid., der Laienglaube, seine Ent­
stehung u. seine Bedeutung f. Theol. u. Kirche. (In der Festschr. für Herrn 
Geh. Kirchenr. D. Fricke. XI, 192. L. Richter. M  3). — Samtleben zwei 
Wege vom Wissen z. Glauben (BG. 35, Heft 2). — Sanders, JS,, the Question 
of Faith. 198. Ed., Black. 1 sh. 6 d. — Sm end, J u liu s, üb. das Wesen
der evangel. Frömmigkeit. Vortrag. 34. Strassburg, Bull. — 80  
T am m , H . C., das Wesen des evang. Glaubens. 195. B., Schwetschke u. 
Sohn. M B. — W eitbrecht, moderne Glaubenshindernisse u. ihre Ueber- 
windung. Vortrag. 23. St., Steinkopf. M —,20.

HacTi'Wni'iifi' s Schrift ist nach ihrem biblisch-theologischen 
Werth bereits von Holtzmann (JB. XIX, 162, 163) besprochen. Hier 
sind ihre dogmatischen Grundgedanken kurz anzugeben. Der Vf. 
will zeigen, dass trotz der verschiedenen Lehrbegriffe doch bei Ja- 
cobus, im ersten Petrusbriefe, bei Paulus und Johannes die Einheit



654 E. S ü l z e ,  Dogmatik. [122

und Gleichartigkeit des religiösen Lebens nicht fehle. Das Heil ist 
immer, nicht eine Theorie, sondern Leben, zunächst das Erlebniss 
eines bedeutsamen Umschwungs, der nicht durch des Gläubigen eigene 
Kraft, sondern durch die Macht des göttlichen Geistes unter dem er­
weckenden Einflüsse des göttlichen Wortes, d. h. des Evangeliums, 
herbeigeführt wird. Die Umwandlung durchdringt das ganze Leben. 
Sie ruht aber auf der in der Heilsgeschichte vollzogenen, im Evange­
lium objectiv wiedergegebenen und fortgepflanzten Offenbarung des 
göttlichen Gnadenwillens in Christo. Diese Offenbarung ist viel um­
fangreicher und sicherer als die subjective Erfahrung. „Nicht durch’s 
Fühlen kann (daher) der Mensch sich seines gesammten Gnaden­
standes vergewissern, sondern nur durch ein Glauben, welches zwar 
in manchen Beziehungen einen Halt an unmittelbaren Erfahrungen 
gewinnen kann, aber auch ohne sie, ja unter Umständen im Gegen­
satz zu ihnen seiner Sache gewiss ist." Die Schrift erörtert ausser 
dieser Frage, auf die es dem Yf. ankommt, noch andere. Sie ist in 
einem würdigen Tone gehalten und ein fleissiges, aber doch nicht 
recht fertiges Werk. S. 45—137 z. B. finden sich s. z. s. gesammelte 
exegetische Vorarbeiten. Der Hauptgedanke selbst kommt nicht zu 
rechter Klarheit. Was ist der Glaube, der über die subjective Wahr­
nehmung hinausgeht? Enthält er nur Folgerungen aus der fides 
salvifica? Kommt er nicht in die Gefahr, nur fides historica zu 
werden? — Nach B u rg e r  ist die Frömmigkeit „das religiöse 
Verhalten des Menschen, seine Gesinnung und sein Handeln in der 
Beziehung auf Gott, die Religiosität“, die sich vor Allem im Opfer 
bethätigt, aber auch die Kraft aller wahren Sittlichkeit ist. Der 
feine Unterschied zwischen der Frömmigkeit und der Religion, ins­
besondere das Verhältniss beider zu einander, war wohl noch schärfer 
zu bezeichnen. — H o ffm a n n  beginnt seine sinnige Abhandlung 
mit dem ganz richtigen Satz: Die Zusammenstellung von Vernunft 
und Offenbarung ist nicht correct, weil Vernunft ein Erkenntniss­
org an , Offenbarung aber ein Erkenntniss s t o f f ist. Vernunft und 
Glaube sind zusammenzustellen. Der Verstand sucht die Welt nach 
dem Causalgesetz zu verstehen, damit der Mensch sie sich dienstbar 
machen kann. Die Offenbarung nimmt den Menschen in den Dienst 
des höchsten Zwecks, seinen Willen in den des göttlichen. Die Ver­
nunft schafft, wenn der höchste Zweck einmal offenbart ist, ein har­
monisches Weltbild, in dem alles eingegliedert ist in diese höchste 
Idee. Solch eine vernünftige Gottes- und Welterkenntniss kann der 
Mensch nicht entbehren, weil sonst ein harmonisches Selbstbewusstsein 
ihm fehlen würde. Das nur verstandesmässige, auf den praktischen 
Erfolg gerichtete Welterkennen stösst auf Schritt und Tritt auf 
Dunkelheiten und Hemmungen. Etwas ganz Anderes aber als jene 
Vernunftidee ist die Offenbarung, die der Glaube ergreift. Der wirk­
liche Gott nimmt in ihr den Willen des Gläubigen in seinen Dienst, 
auch wenn er nur durch die Medien seiner Offenbarung ihm ent­
gegenkommt. So gehen ohne Conflict Wissenschaft und Glaube



123] Einzelfragen. 655

neben einander her. Man kann auch nicht sagen, dass die Offen­
barung die durch die Sünde getrübte Vernunft ergänzen müsse. 
Man muss nicht sein, was man erkennen und darstellen will. 
Schiller war nicht „der Verbrecher aus verlorener Ehre“, als er ihn 
beschrieb. Verstand und Anschauung nur sind für die Erkenntniss 
nothwendig. Die Theologie hat der Arbeit der Vernunft gegenüber 
noch die besondere Aufgabe, die Entwicklung der Offenbarungs- 
erkenntniss zu verfolgen, zurückgetretene Eindrücke der Offenbarung 
als solche zu erkennen und der Gemeinde Antwort zu geben gerade 
auf die Fragen, von denen die Herzen bewegt sind. Liegt, wie jetzt, 
der Glaube darnieder, so können keine klug ersonnenen Mittel ihn 
wieder beleben, sondern nur Heroen des Glaubens oder mächtige 
Ereignisse, in denen der Wille Gottes empfunden wird. Jene Mittel 
werden von dem Vf. fein kritisirt. — Die Reden von Ja m es  haben 
den Zweck, den Glauben auch als eine That des Willens, ein Wagniss 
darzustellen, ohne das wir nicht weiter kommen. Zu warten, bis 
die immer unvollkommene Wissenschaft die Realitäten des Glaubens 
und unser Vertrauen auf sie gerechtfertigt hat, das heisst, auf Kampf 
und Sieg verzichten, weil man vor dem Erfolg den Erfolg nicht in 
der Hand hat. Der Erfolg rechtfertigt nachträglich das Wagniss. 
Diese köstlichen Reden wirken wie ein Stahlbad auf den Leser, 
Zweifel und Doctrinarismus überwindend. Nur die vierte Rede über 
den Deternismus hat schon Paulsen mit Recht beanstandet. — K iv ti  
sagt in seinem Artikel über den Glauben: „unverdunkelt muss nur 
das Eine bleiben, dass die rechte und eigentliche Antwort des 
Menschen auf die ihm entgegenkommende Heilsoffenbarung die fiducia 
ist, dass aus ihr alle Gewissheit und Erkenntniss von Gott und 
göttlichen Dingen hervorwächst.“ — Nach dem „Freidenker“ Lebitis 
ist Nietzsche’s Idee vom Uebermenschen ein Anachronimus. Die Er­
fahrung hat gezeigt, dass der Rassenegoismus weiter führt, als der 
Einzelegoismus. Jener bedarf auch der Religion zu seiner Stärkung, 
d. h. der Beschäftigung mit dem Weltgeheimniss. Nicht aber zünftige 
Prediger, sondern die bedeutendsten Fachgelehrten aller Wissenschaften 
sollen die Freidenkergemeinden in dies Geheimniss einführen. Man 
baue diesen Gemeinden Tempel wie die stolzen Dome der katholischen 
Kirche, dann werden sie mächtig wachsen. Also auch für sie ist 
die Zukunft von der architektonischen Romantik zu erwarten. — 
L ü tg e r fs  Abhandlung ist reich an feinen Beobachtungen und Ge­
danken. Sie wendet sich mit Recht gegen d ie  Entwicklungstheorie, 
nach der Alles in der Natur präformirt ist und von selbst zu seiner 
Zeit in den Verlauf der Entfaltung eintritt. Sie wendet sich 
ganz ebenso auch gegen den ungeschichtlichen Sinn, der den religiös­
sittlichen Besitz als einen Raub sich wahren, ihn nicht an die Ge­
meinde dahingeben oder nicht alle Lebensverhältnisse mit dem christ­
lichen Geiste durchdringen will. Die Auffassung des Entwicklungs­
gedankens aber, die dem Theismus immer eigen war, und die in 
jedem geschichtlichen Fortschritt das wunderbare Ergebniss einer



656 E. S ü l z e ,  Dogmatik. [124

Wechselwirkung zwischen Gott und Welt sieht, kommt nicht zu 
voller Geltung. Dem Vf. kommt es doch darauf an, den Gedanken 
sich zu wahren, dass auch diese theistische Auffassung der Geschichte 
Christo gegenüber versagt. — M a yer*s mit grösser Sorgfalt und 
Liebe verfasste Schrift schliesst sich würdig an die im gleichen 
Verlage erschienenen werthvollen Monographieen von Troeltsch (Ger­
hard und Melanchthon), Gunkel (die Wirkungen des heil. Geistes) und 
Otto (Luther’s Anschauung vom heil. Geist) an. Der Vf. erörtert 
zunächst vortrefflich religionsgeschichtlich Bedeutung und Wesen des 
Gottvertrauens (1—37). Es besteht bewusst oder unbewusst in der 
Gewissheit, dass von der menschlichen Persönlichkeit das Wort gilt: 
was unser Gott geschaffen hat, das will er auch erhalten. Im 
Christenthum erlangt es seine Vollendung, indem es zu der Demuth 
wird, die zufrieden ist mit allen Führungen Gottes. Dann wird 
(38—81) aus den Schriften der vier Reformatoren, aus den Bekennt­
nissen und den Werken der confessionellen Dogmatiker dargethan, 
wie das Verhältniss des Gottvertrauens zu dem im Glauben an 
Christus angeeigneten Heile gedacht ward. Bei Melanchthon liegt 
ein klares Schema vor: Gesetz, Busse, Evangelium, Glaube (an die 
Satisfaction), Gottvertrauen. Luther’s reiches Glaubensleben bindet 
an diesen Formalismus sich nicht. In der anziehendsten Weise legt 
M. dar, wie Luther’s Genialität immer neue Wendungen findet, den 
Erwerb des Heils durch Christus sich zum Verständniss zu bringen. 
Die auf die Reformation folgende Entwicklung verläuft so, dass der 
Zweck (das Gottvertrauen) über dem Mittel vergessen wird. Es folgt 
nun (41—137) eine „Umschau innerhalb der neutestamentlichen 
Literatur.“ Mit Recht behauptet der Vf., dass in den Reden Jesu 
der das Gottvertrauen Begründende, eben Christus selbst, immer hinzu­
zudenken sei, auch da, wo es als unmittelbar zwischen Gott und dem 
Menschen eintretendes Verhältniss erscheint. Besonders sorgfältig 
wird dargelegt, wie Paulus zu dem Problem sich verhält. Schliesslich 
entwickelt der Vf. seine eigene Ansicht über das Verhältniss des 
Gottvertrauens zum Christusglauben (138—155) und das Wesen des 
Glaubens in formaler Beziehung (156—162). Er sagt: „Was auch 
immer in foro coeli sich zutragen möge, die Rechtfertigung kommt 
hienieden zur Erscheinung, indem im Christen ein neues Verhältniss 
zu Gott hergestellt wird. Das objective Mittel derselben ist Person 
und Werk Jesu; das subjective Mittel ist der Glaube, der theils als 
ihre Bedingung und Voraussetzung, theils als der Erfolg, in dem sie 
perfect wird, bezeichnet werden kann. Das Erstere, sofern er fides 
in Christum; das Letztere, sofern er fiducia erga Deum ist. Der Ur­
heber des ganzen Vorganges ist jedoch Gott, der a l l e n  Glauben 
durch Jesum und den von diesem ausgegangenen Geist weckt und 
begründet.“ „Dadurch, dass der Glaube als a f f e c t v o l l e  Ueber- 
zeugung von Ueber sinnlichem als Vertrauen gekennzeichnet wird, ist 
er abgegrenzt gegen die k a t h o l i s c h e  f ides  und ähnliche Corrup- 
tionen, aber auch gegen das F ü r w a h r h a l t e n  irgend e i n e r



125] Einzelfragen. 657

Met aphys i k . “ Es ist nach dem, was der Vf. selbst über Luther 
gesagt hat, zu bedauern, dass er doch S. 147 eine unzulässige Con- 
cession an eine vorreformatorische Vorstellung macht. Jedenfalls 
aber wird sein liebenswürdiges Buch in vollem Maasse seinen Zweck 
erfüllen, den Zusammenhang zwischen dem Christusglauben und dem 
Gottvertrauen deutlich zu machen und praktische Geistliche anzu­
leiten, wie sie das vom Vf. behandelte Problem vor der Gemeinde 
zu erörtern haben. — Nach P la n itz  entsteht der Heilsglaube des 
theologisch nicht gebildeten Laien durch das mit der Lectüre der 
heil. Schrift verbundene testimonium spiritus sancti und im Anschluss 
an die Kirche. — S m en d  zeigt, dass die evangelische Frömmigkeit 
der Art nach ganz verschieden von der katholischen ist, die ent­
weder in äusserlichen Uebungen oder in mystischem, ja ekstatischem 
Sichversenken in Gott besteht. Die evangelische Frömmigkeit ist 
auch nicht ästhetischer Cultus des Schönen und Erhabnen in Natur 
und Geschichte und nicht werkthätige Erfüllung der Pflicht um der 
Pflicht willen. Sie ist Liebe zu Christus und durch ihn Gemeinschaft 
mit Gott, die das innere Leben erneuert, zu selbstloser Pflicht­
erfüllung, zu Geduld im Leiden und zum Verzicht auf jeden anderen 
Lohn ausser der Liebe Gottes befähigt. S.s Vortrag ist durch Adel 
der Darstellung ausgezeichnet — Der Pastor T a m m , der inzwischen 
verstorben ist, will Ernst machen mit dem evangelischen Princip : 
wir werden gerecht allein durch den Glauben an Jesum Christum, 
oder: aus Gnaden. Er zeigt zunächst, dass der Glaube eine Gabe 
Gottes, nicht unsere eigene Willensthat ist. Die Gabe Gottes, die 
den Glauben in uns schafft, ist Christus, nicht ein Lehrgesetz. Es 
ist die Pflicht der evangelischen Frömmigkeit, derartige Bandagen 
abzulegen und selbst für ihre Gesundheit zu sorgen. Ist aber der 
Glaube an Christus das einzige zum Heil Nothwendige, so ist der 
Glaube an die heilige Schrift (im Sinne der Inspirationstheorie) nicht 
nothwendig. Die Satisfactionstheorie muss fallen. Die Einmischung 
weltücher Justiz in die Religion hat den Tod Jesu und die Scheiter­
haufen verschuldet. Bei jener Theorie verliert man zuletzt die 
Person Jesu aus den Augen und begnügt sich mit Verheissungen 
Gottes, die man dann sogar schon im A. T. findet. Die Art wie 
dies Apol. R. 107—117 geschieht, grenzt an exegetischen Scandal. 
Der Sünder trägt die Folgen seiner Sünde. Das ist seine Strafe. 
In Christo kommt Gott jedem Menschen in reiner Liebe entgegen. Der 
Glaube an Christus ist Glaube an seine Religion, an Gott in ihm. 
Er entfaltet sich zu Ehrfurcht, Liebe und Vertrauen. Mit dem 
Wunder hat er gar nichts zu thun. Er bleibt bei dem grossen un­
vergleichlichen Wunder der religiös-sittlichen Persönlichkeit Jesu 
stehen. Können die Gesetze der Natur suspendirt werden, dann auch 
die des Denkens und der Sittlichkeit. „Sollten sinnliche Wunder das 
Pfand darauf sein, dass Gott in Christus über Alles zu ehren, zu 
lieben und zu vertrauen sei, dann müsste der Geist die Fahne senken 
vor dem Sinnlichen und diesem hinfort die oberste Entscheidung in



658 E. S ü l z e ,  Dogmatik. [126

Fragen des Rechts, der Moral und der Frömmigkeit abtreten.“ Aber 
so verkehrt wie der Wunderglaube ist der an das christliche Princip, 
vor dem die Person Jesu zurücktritt. Ein Princip ist nur ein Gesetz. 
Es kann nicht für mich sterben, mich nicht erlösen. Die Idee 
schüttet allerdings niemals ihre ganze Fülle in eine Einzelperson aus. 
Sie theilt sich auch überhaupt nur den Begabten mit. Gott aber 
giebt sich selbst auch an den Geringsten hin. Im Gewissen nimmt 
jeder das Unbedingte wahr. Wäre dem nicht so, dann könnten wir 
nur auf die Religion verzichten. Das Gemüth ist die Stelle im 
menschlichen Innenleben, an der die religiösen Gefühle entstehen, die 
unabhängig sind von aller Wissenschaft. Diese hat Alles, auch das 
religiöse Leben, zu erforschen, aber nicht seine Existenz abzulehnen 
oder zu gestatten. Auch die Allgemeingültigkeit der Religion wird 
nicht durch die Wissenschaft begründet. Die Theologen sind mehr 
uneins über sie als die einfachen Laien, die sich „an die hohen 
Tugenden Jesu" halten und nicht fragen: was haben wir zu glauben? 
sondern: an wen? Die Religion hat wohl die Theologie reformirt, 
das Umgekehrte hat selten oder nie stattgefunden. Demnach soll 
namentlich der Religionsunterricht, der oft zur „Reactionsmaschine“ 
herabgewürdigt sei, reformirt werden, auch die Predigt. Jener 
namentlich soll, um in Christo den Vater zu zeigen, vor Allem an 
biblische und Kirchengeschichte sich anschliessen, den Katechismus 
aber aufgeben, der „auf jeder Seite die Spuren davon an sich trägt, 
dass er sich mit Hast und Noth aus den Armen des Katholicismus 
losgerungen" habe. Aus diesem kurzen Bericht werden die Leser 
ersehen, dass wir es hier mit einem geistvollen Buche zu thun 
haben, aus dem viel zu lernen ist. Das ist auch deshalb der Fall, 
weil der Vf. auf Schritt und Tritt in wirklich genialer Weise mit 
den bedeutendsten Dogmatikern sich auseinandersetzt, vielfach auch 
treffende Aussprüche nichttheologischer Schriftsteller anführt. Der 
schwächste Punct ist des Vf. Anwendung des Begriffs Gemüth", 
dem jede psychologische Ableitung fehlt. Wird der geistreichen 
Schrift ein umfassendes, übersichtliches Inhaltsverzeichniss hinzu­
gefügt, dann wird sie auf jeden Fall sich einbürgern und für Freunde 
wie für Gegner den reichsten Gewinn bringen. — W eitbrecht s 
sinniger Vortrag zeigt, wie unser Geschlecht durch seine Beherr­
schung der Natur dem Beherrschtwerden durch sie verfallen sei, dass 
man Gott verliere, wenn er nur zur Lösung des Welträthsels erdacht 
werde, dass die auf das Wirken im Diesseits sich beschränkende 
Moral das Gewissen nicht beruhigen könne, und dass ohne Christus 
das Leben seinen Mittelpunct und seinen Halt verliert. —

2. Bibel .  Inspirat ion.
Bensow, Jo s . Osc., Till l&ran on Bibelns normativa auktorität. 12. Stockholm. —  

BrodbecJc, A., Weizen ohne Spreu. Das bleibend Werthvolle in der christl. 
Religionsurkunde. III, 106. Zti., Verlags-Magazin, fr. 1,25. — Chauvin, C., 
AbbI, die Inspiration der hl. Schrift nach der Lehre der Tradition und der



Encyclica „Providentissimus Deus“, eine theologisch-kritische Studie. Uebers. 
von Benef. Geo. Pletl. XII, 143. R., Nationale Verlagsanstalt. Jl/l 2,50. — 
E storff, E . v ., Laienbetrachtungen über die Kraft der Bibel im Wissen u. 
Glauben. 63. B., Mittler u. Sohn. M 1,50. — Feyerabend, K . W.,
Glaube an die Bibel oder Glaube an Christus? Betrachtungen eines Pastors. 
72. Riga, Hörschelmann. M 1,50. — Vgl. K ü lp e : Was hat Pastor Feyer­
abend uns gesagt? (MNR. 54, 225-242). — Gossling, E., die Inspiration der 
Vf. der hl. Schriften im N. T. (Theol. Ztbll. Amerika 18, 1. Heft). H auch , 
E m s t,  D., die Autorität der hl. Schrift, ihr Wesen und ihre Begründung. 
Drei Vorlesungen, gehalt. auf der 3. theol. Lehrconfer. in Mölln i. L. am 11., 
12. u. 13. Sept. 83. Schwerin, Bahn. M 1,50. — Kunze, <7., Lic. Dr. Prof., 
Glaubensregel, hl. Schrift u. Taufbekenntniss. Untersuch, über die dogmat. 
Autorität, ihr Werden u. ihre Geschichte, vornehmlich in der alten Kirche. 
XII, 560. L., Dörffling u. Franke. M  15 (s. o. JB. XIX, 183 —187). —
H ers., evang. u. kathol. Schriftprincip. 36. Ebda. Mi —,50. — L ange, 
S . ,  die Inspiration der Vf. der hl. Schriften des N. T.s (MNR. 55, 7). — 
Pohle, Tradition (KL. 11, 1933—1971). — Vindeac, zur Frage v. d. Authen- 
ticität der Vulgata (HPB1. 124, 102—114). — Wagner, der Lebenswerth der 
hl. Schrift (DEB1. 24, 11). — Z iem ssen , O., die Bibel in der Geschichte. 
Beiträge z. Bibelfrage u. zur Geschichtsphilos. vom Mittelpunct der bibl. An­
schauung. XI, 120. Go., Thienemann. M  2,40.

Die Schrift v. E storff's  handelt über die Bibel selbst, über 
Wunder und Naturgesetze, über Offenbarungen Gottes, über Un­
sterblichkeit und über den Gottessohn. Der geistige Gehalt der 
Bibel überwiegt so unendlich alle anfänglich abstossenden Aeusser- 
lichkeiten, dass diese immer mehr zurücktreten. Wunder sind 
nicht übernatürliche Mirakel, sondern Ereignisse, deren natürliche 
Wirkungsgesetze uns zur Zeit unbekannt sind. Unser Yerständniss 
ist mangelhaft, aber Gott ist ein einiger Gott, der stets nach den­
selben Gesetzen verfährt, der sich zu allen Zeiten an allen Orten 
der Menschheit auf dieselbe Weise offenbart. Jedes Kind bezeugt 
uns seine Vorexistenz bei Gott, aus der auch die Nachexistenz folgt. 
Man hat die Einigung Gottes und des Menschen in der Person 
Christi und seiner Nachfolger, der Christen, festzuhalten. Die Lehre 
von der Geburt aus der Jungfrau im physischen Sinn beruht auf 
einem Missverständniss schon der Maria. Die Schrift, einem inneren 
Bedürfniss des Yf. entsprungen, soll in freier Weise die Bibel recht- 
fertigen. Sie ist gut gemeint und gut geschrieben. Den Problemen, 
die er behandelt, ist der Vf. nicht gewachsen. — F eyerabend 's, 
JB. XVIII, 544—545 besprochene, vortreffliche Abhandlung ist er­
freulicher Weise im Sonderabdruck erschienen. K ü lp e  hat F. nicht 
widerlegt. Er meint nur, dass die Wege Gottes mannigfaltig sind. 
Nicht jeder müsse auf dem von F. (nach Herrmann) angegebenen 
ein Christ werden. Im Princip stimmt er in Betreff der Inspiration 
mit F. überein: ich glaube an die Schrift, weil ich an Christus 
glaube. Es komme aber zuweilen doch auch darauf an, dass man 
sagen könne: es steht geschrieben. — Nach HaacH  fand bei der 
Abfassung der biblischen Schriften ein concursus specialissimus des 
heil. Geistes statt, der die biblischen Schriftsteller zwar nicht zu 
blossen Werkzeugen machte, wohl aber vor jedem Irrthum sie

127] Einzelfragen. 659



660 E. S ü l z e ,  Dogmatik. [128

bewahrte. Dass ihnen der apostolische Charakter, den diese In­
spiration ihnen verlieh, zukam, wissen wir aus dem Zeugniss der 
Urkirche. Die heilige Schrift ist allerdings nicht die Offenbarung 
selbst sondern ihre Urkunde, aber ein zuverlässiges Protokoll. Das 
ist nothwendig, denn auch die evangelische Kirche bedarf (für 
die sie beherrschenden Landesherrn) einer entscheidenden Instanz 
von absoluter Autorität. Nur so kann in ihr die reine Lehre und 
die rechte Verwaltung der Sacramente aufrecht erhalten werden. Die 
Festsetzung des Kanons ist freilich kein Dogma; und dass es ver­
schiedene Grade der Inspiration giebt, ist zuzugestehen. Aber quod 
non est in actis, non est in mundo. Dass bei diesem gesetzlichen 
Verfahren evangelisches Christenthum nicht bestehen kann, sieht der 
Vf. nicht. — K u n ze 1 s kleinere Schrift hält nur das lutherische 
Schriftprincip für das richtige. Das katholische gründet die Au­
torität der Bibel auf die der Kirche, macht sie also abhängig von 
menschlicher Gewalt. Hier hat die Bibel keine autonome Bedeutung; 
die Kirche kann durch sie nicht kritisirt werden. Dazu bildet das 
protestantische Schriftprincip den Gegensatz. Nach der refortoirten 
Anschauung ruht die Autorität der Bibel auf dem Zeugniss des heil. 
Geistes. Auch das ist unrichtig. „Denn damit ist die heil. Schrift 
nicht gegen die Schwankungen und Irrungen, denen die geistliche 
Erfahrung des Einzelnen wie der Kirche unterliegt, hinreichend 
sicher gestellt, vielmehr ihre kanonische Bewerthung und Ausbeutung 
wechselnder Willkühr preisgegeben.“ Nach lutherischen Grundsätzen 
muss ,,die Kanonicität der heil. Schrift erstens geschichtlich begründet 
werden, einfach durch das, was heil. Schriften an sich selber sind, 
nicht durch das, was aus ihnen gemacht worden is t; und zwar muss 
zweitens diese Begründung so geschehen, dass die Geltung der heil. 
Schrift letztlich auf die Autorität Jesu Christi, des Herrn und 
Hauptes der Kirche, zurückgeführt wird." Das A. T. ist also nur 
insoweit Autorität für uns. als es „Christum treibt.“ „Wir nähern 
uns ihm nicht direct und unvermittelt, sondern leiten seine Wasser 
durch den Filter der neutestamentlichen Offenbarung hindurch, um 
erst dann die Gläubigen des neuen Bundes damit zu tränken.“ „Das 
N. T. ist kanonisch, weil und soweit es die Sammlung der (echten) 
apostolischen Schriften ist." „Die Kirche hat in keinem Momente 
ihrer Geschichte erst darüber zu befinden gehabt, ob und inwieweit 
sie das Wort der Apostel sich massgebend sein lassen wollte; sondern 
diese Autorität war ihr vom Herrn gesetzt und den Aposteln von 
ihm gegeben.“ Wir sind also allein von Christus abhängig. Freilich 
auch von der Kritik, die allein feststellen kann, welche Schriften von 
Aposteln verfasst sind. Das ist nicht zu ändern, aber jedenfalls 
besser als die Rückkehr zum katholischen Schriftprincip. Ist die 
Kritik eine Zeitlang zu weit gegangen, so haben wir uns dessen zu 
getrosten, dass sie sich gerade jetzt in einer rückläufigen Bewegung 
befindet; „und alles kommt darauf an, dass wir dies für die Kirche 
nutzbar machen." Wir haben also auch bei K. den Rückgang über



129] Einzelfragen. 661

die Schrift hinaus auf Christus; aber nicht wie bei Feyerabend im 
religiösen, sondern im dogmatischen Sinn. Die Parallele zwischen 
diesen zwei Theologen ist höchst interessant. — L a n g e  stimmt 
nahezu mit Feyerabend überein. Er sagt; „Die Inspiration der Vf. 
der heil. Schriften N. T.s beruht auf der Gabe des heil. Geistes, den 
sie als Glieder der christlichen Gemeinde am Pfingstfeste vom Herrn 
erhalten haben, und ist von der Inspiration anderer Glieder der 
christlichen Gemeinde aller Zeiten nicht specifisch, sondern graduell 
verschieden. Die heil. Schriften N. T.s. sind die Urkunden des durch 
den Geist Gottes geweckten und vermittelten Glaubensgehaltes der 
ersten christlichen Gemeinde, den autoritativ in den Schriften nieder­
zulegen vor Allem die berufen und befähigt waren, die von allen 
Menschen auf Erden dem in die Welt gekommenen Gottessohne per­
sönlich am nächsten gestanden haben und zur Erfassung der Heils­
wahrheit in einziger Weise schon vorbereitet worden waren. Gerade 
ihre individuell verschiedene Darstellung derselben Wahrheit verbürgt 
die universale Bestimmung der heil. Schrift, a l l en die Wahrheit 
nahe zu bringen. Nebensächliche Irrthümer in den heil. Schriften 
N. T.s tangiren nicht ihre Autorität als irrthumsloser Quelle ewiger 
Heilswahrheit. Der Christ kommt nicht zum Glauben an den Heiland, 
weil er glaubt, dass die Schrift göttlich inspirirt ist, sondern er 
glaubt, dass sie göttlich inspirirt ist, weil er durch die in ihr 
geoffenbarte Wahrheit zum Glauben an Christus gekommen ist.“ 
Man wird all diese Sätze unter der Bedingung unterschreiben können, 
dass die „Wahrheit“ die Person Jesu, nicht irgend ein Dogma ist.
— V index  erörtert dem Franciscanerlector Hetzenauer gegenüber 
die Frage, ob und inwieweit die Unfehlbarkeit der römischen Kirche 
die Möglichkeit der biblischen Kritik offen lasse. Im Wesentlichen 
handelt es sich nur um Lesarten der Handschriften des Originals der 
zwei Ausgaben der Vulgata (1546 und 1592). Er ist liberaler als 
sein Gegner. Der Aufsatz ist recht interessant. Er zeigt, dass 
die Unfehlbarkeitstheorie nur quantitativ, nicht qualitativ gegen 
Probleme und Zweifel schützt, dass die Fragen, über die sie ent­
scheiden will, zuletzt doch immer wiederkehren. — Die Schrift von 
Z iem ssen  ist eine kleine Culturgeschichte oder Geschichtsphilosophie. 
Sie will zeigen, dass die Bibel werthvoller ist als die anderen Re­
ligionsbücher, und dass die Verirrungen in der Geschichte der christ­
lichen Völker durch das Verlassen des biblischen Standpunctes ver­
ursacht wurden. Der Vf. ist ein wohl unterrichteter Mann, der gar 
manche feine Beobachtungen gemacht hat. Freilich ist das Gebiet, 
das er durcheilt, so gross, dass es zu einem gründlichen Eingehen 
auf die unermesslichen geschichtlichen Probleme nicht kommen kann. 
Der Bibel selbst steht er conservativ und doch ziemlich frei gegen­
über. „Die Werthschätzung der Bibel verliert dadurch, dass ihre 
Gedanken und Bilder, ihre naiven Berichte und hochgehenden An­
schauungen in das kühlende und klärende Bad verständig kritischer 
Beurtheilung gebracht werden, für denjenigen nichts, der ihren Geist

T h e o lo g .  Jahresbericht. XIX. 4 3



662 E. S ü l z e , Dogmatik. [130

gespürt, und seine religiöse und moralische Wirkung an sich er­
fahren hat.“

3. Gott.  Wunder.  Engel .

Barre, de La., l’ordre de la nature et le miracle SR. 63. P., Blond et Barral. 
fr. —,60. — Beltrame, G., la divina providenza considerata sotto l’aspetto theo- 
logico dogmatico. VII, 50. Atti del Instituto Veneto di scienze. — Bernard,
H., the evidential value of miracle (Exp. 59). — Bertrand, C., le livre de 
Dieu, de sa puissance et de l’humanitd par la Divinitd mkme. 95. Saint 
Malo. — S e t te x ,  das Wunder. 97. St., Steinkopff. M l .  — Blake, S., 
the place of a miracle (BS. 56,12—25). — Bois, H., l’eternitä de Dieu (RThQR. 
269—313). — Bouffier, G., les anges et l’immacutee conception. Avignon, 
Aubanel fröres. — Caussade, J. de, l’abandon ä la providence divine. 11. ed. 
XXX, 109. P., Lecoffre. — Claramont, Ph., de immensitate Dei, II. (StMBC. 
20, 69—83). — D idio , Ch., der sittl. Gottesbeweis. XVIII, 230. Wü., 
Göbel in Comm. M  2,30. — Favers, les anges d’aprfes l’̂ criture. 71. P., 
Perisse. fr. —,50. — Fiske, J., through nature to God. 212. Lo., Mac­
millan. 3 sh. 6 d. — O eyser, J . ,  das philos. Gottesproblem in seinen 
wichtigsten Auffassungen. VIII, 291. Bonn, Hanstein. M  3,80. — M agen, 
M a rtin ,  S.J., der Teufel im Lichte der Glaubensquellen gekennzeichnet. VI, 
69. Fr. M  —,90. — H erin g , H e rm a n n ,  Gottesdienst, Begriff (HRE. 7, 
1—7). — H e rrm a n n , W ., Gebet (HRE. 6, 386—393). — Johnson, J., the 
Angels. 118. Lo., Skeffington. 2 sh. 6 d. — Jones, L ., Catholic doctrine 
of a Trinity. 144. Society for Promoting Christ. Knowledge. 1 sh. 6 d. — 
K essler , L .,  über Offenbarung und Wunder. 94. Gö., Vandenhoeck u. 
Ruprecht. M  2,40- — H o lling , W ., dogmat.-symbol. Studien über die Tri­
nität u. d. Sacramente. Weferlinger Vorlesungen 1898. 89. B., Wiegandt u. 
Grieben. M  —,80. — K ö stlin , J . ,  Gott (HRE. 6,779—802). — Lern, M . H ., 
God (ThT. 33, 385—403). — M ü ller , J . ,  das Formalobject der göttl. Er­
kenntniss und die scientia media (ZkTh. 23, 226—246). — M u rra y , A n d r ., 
das Amt der Fürbitte. Eine Aufforderung zum Gebet, übers, von Holtey- 
Weber. 299. L., Sonnenhol. M  2, geb. M B . — JRegnon, Th. de, Stüdes 
de th^ologie positive sur la sainte Trinitö III. Thdories grecques des pro- 
cessions divines. 2. Voll. V. 584. P., Retaux. fr. 13. — Scherer, C. Chr., 
der biol.-psycholog. Gottesbeweis bei H. S. Reimarus. III, 22. Wü., Göbel. 
Mi —,50. — Seiss, J., questions concerning miracles (LChR. 183—193). — 
S ie ffert, Gottlosigkeit. Gottseligkeit (HRE. 7, 38—39. 42—43). — Steude, 
der Austoss des Wunders (BG. 35, 5) — Thessen - Wesiersk, Franz W., die 
Grundl. des Wunderbegriffs nach Thomas v. Aquino. 142. Pad., Schöningh. 
M  2,20. Einzelp. M 3. — Thwry, M., la preuve cosmologique de l’existence 
de Dieu (RChr. 422—425). — Walther, Fr., das Wesen der Liebe zu Gott 
(NkZ. 10, 8. Heft). — W olff, W alther, z. Frage d. Gebetserhörung (ThStK. 
72, 610—618).

Geyser's Schrift scheint aus Vorträgen für Studenten der 
katholischen Theologie entstanden zu sein. Ist dem so, dann gewinnt 
sie nicht bloss wegen ihrer wissenschaftlichen Haltung, sondern auch 
dadurch unser Interesse, dass sie uns zeigt, wie von einem philosophisch 
ernst denkenden Manne die künftigen katholischen Geistlichen in die 
Philosophie eingeführt werden. Schon das ist charakteristisch, dass 
der Vf. wesentlich sich mit der griechischen Philosophie beschäftigt, 
die neueren Philosophen nur gleichsam parenthetisch bespricht. 
Es ist das natürlich, da Aristoteles noch immer der Philosoph der 
katholischen Kirche ist, wie in gewissem Sinne Kant der des Pro­



131] Einzelfragen. 663

testantismus. Offenbar soll das Buch von G. denen, für die es 
zunächst bestimmt ist, alles bieten, was sie aus der Geschichte der 
Philosophie zu wissen nöthig haben. Bekanntlich wird von der 
katholischen Theologie die Dogmatik unterbaut mit einer natürlichen 
Theologie, die im Unterschiede von der durch die christliche Offen­
barung gegebenen die Gotteserkenntniss aus der allgemeinen Gottes­
offenbarung in der Welt und der Vernunft ab leitet. G. nennt sie 
Theodicee (im weiteren Sinne). Wir würden sie Apologetik nennen. 
Er beschreibt nun zuerst „die vielfältigen Ansätze der Philosophie 
zu einer wissenschaftlichen Behandlung des Gottesproblems“ in der 
Zeit von Thaies bis auf Sokrates. Er erweist sich schon hier als sehr 
bewandert in der neueren Literatur über die Geschichte der griechi­
schen Philosophie und weist nach, dass jedem phisosophischen System 
eine eigenthümliche Erkenntnisstheorie zu Grunde liege. Der „dialec- 
tisch - metaphysiche Pantheismus der Eleaten“ veranlasst ihn zu 
einem Excurs über den Pantheismus überhaupt und den Spinocismus 
im Besonderen. Im zweiten Capitel stellt der Vf. das „Gottes­
problem unter dem Gesichtspuncte der teleologischen Weltanschauung 
in der Blüthezeit der griechischen Philosophie“ dar, eingehend und 
klar vor Allem das System des Aristoteles und dessen Fortbildung 
durch Thomas von Aquino. Der Empirismus und der (pantheistische) 
Rationalismus sind Einseitigkeiten, die bereits Aristoteles und Thomas 
durch den Intellectualismus überwunden haben. Dieser schöpft aus 
der Erfahrung, erkennt aber Vernunftprincipien an, „die von objectiver 
und absoluter Gewissheit sind und ihre Wahrheit unmittelbar durch 
sich selbst bezeugen.“ „Aus ihm wächst die einzige Erkenntniss­
theorie hervor, deren Principien es ermöglichen, dass die Gottes­
überzeugung nicht lediglich das Postulat eines subjectiven Glaubens­
gefühls, sondern rechtmässiger Gegenstand objectiven Wissens ist“ 
(S. 88, 84). An die Erörterung der durch Aristoteles gelegten 
Fundamente der Erkenntnisstheorie des Intellectualismus schliesst G. 
die Besprechung des cartesianischen Rationalismus, des Empirismus 
und des Kantischen Kriticismus an. In den beiden letzten Capiteln 
wird der Materialismus der Zeit des Niedergangs der antiken 
Philosophie und die antike Theosophie dargestellt. Das Resultat, zu 
dem der Vf. kommt, ist dies: „Thomas von Aquino bedeutet den 
Höhepunct, den die vom christlichen Gedanken befruchtete aristo­
telische Philosophie im Mittelalter gewonnen hat. . . Auch heute 
noch kann die Theodicee weder ohne bestimmte Begriffe überhaupt 
noch ohne ein gut Theil der aristotelischen Begriffe im Besonderen 
ihre Aufgabe lösen. Aber man darf diese Begriffe nicht mehr als 
gegeben hinnehmen, sondern man muss auf die äusseren und inneren 
Erfahrungsthatsachen zurückgehen, um dort die Waffen zur V ertei­
digung dieser Begriffe zu holen. Geht die Theodicee so voran, so 
wird das schliessliche Resultat sein: die alten Wahrheiten erscheinen 
wieder, aber im neuen Gewände.“ Jedenfalls ist von dem Vf. etwas 
zu lernen. Und man wird es achten müssen, wenn die katholischen

43*



664 E. S ü l z e , Dogmatik. [132

Theologen der Rheinprovinz wenigstens soweit in die Philosophie ein- 
dringen, als G. sie führt. — Es ist eigenthümlich, dass ein katho­
lischer Theolog, ScTievevf den alten Aufklärer Reimarus wieder hat 
zu Ehren bringen müssen. Er rühmt an ihm, dass er zum Behufe 
der Theodicee das Seelenleben der Thiere tief erfasst habe. Der 
Causalitäts- und der Contigenzbeweis sowie der teleologische sei 
wirklich treffend in dieser Weise von ihm geführt worden. Die 
Innerlichkeit des Thierlebens könne aus der mechanischen Wechsel­
wirkung der Stoffe und Kräfte nicht erklärt werden, weil diese gegen 
jene vollkommen gleichgiltig sei. Ueberhaupt sei die Materie das Un­
vollkommenste und Unselbständigste. Deshalb müsse auch sie selbst mit 
Allem, was sie enthält, von einem wirklich selbstständigen Wesen ent­
standen oder geschaffen sein. Vor Allem weist Reimarus auf den 
Kunsttrieb der Thiere hin, der ihnen fertig angeboren ist. Ihm 
gegenüber den intelligenten Schöpfer zu leugnen, das sei so thöricht, 
als wenn man, was ein Kind durch eine Drehorgel vortrage, dem 
Kinde zuschreiben wolle. — Die Schrift von D id io  beweist von 
Neuem, dass die Beweise für das Dasein Gottes immer ein voll­
ständiges philosophisches System in nuce sind. Das gibt uns D. 
Gestüzt auf die Principien der Metaphysik und der Erkenntniss­
theorie des Aristoteles, die in seiner Kirche gelten, zeigt er zunächst, 
dass die Beweise für das Dasein Gottes, metaphysiche Schlüsse aus 
unzweifelhaften Thatsachen der Erfahrung, möglich sind. Sie sind 
auch nothwendig. „Es wäre und bliebe der Theismus der Vernunft 
fremd, eine Hypothese“, kann man, wie protestantische Theologen 
behaupten, das Dasein Gottes nur erfahren, nicht beweisen. „Und 
eine Hypothese kann das praktisch mit allen Mitteln und allen 
Mühen festzuhaltende Lebensziel nicht sein.“ Es ist nun eine un­
erschütterliche Thatsache, die der Vf. gegen alle Argumentationen 
des Empirismus feststellt, dass der Mensch ein absolut verpflichtendes 
Gesetzesbewusstsein in sich trägt, mag das auch unvollkommen in dem 
Einzelnen entwickelt sein oder getrübt. Der Mensch trägt auch die 
Anlage in sich, den kategorischen Imperativ, der in ihm lebt, zu 
erfüllen und ihm Alles zu opfern. Und er erwartet von seiner Pflicht­
erfüllung den Besitz des höchsten Gutes und der Glückseligkeit. Es 
muss demnach eine passive und active unverbrüchliche Ordnung die 
Welt beherrschen, die es möglich macht, dass die vollkommene Sitt­
lichkeit das vollkommene Glück des einzelnen Menschen und aller 
ist. Das Alles ist nur möglich, wenn die Welt die Schöpfung des 
persönlichen Absoluten, eines vernünftigen, heiligen Willens ist, dessen 
Wirksamkeit und Herrschaft in jeder Menschenseele durch das ab­
solute Pflichtgebot sich bethätigt. Wie die Welt überhaupt, so ist 
ohne Gott (das Gute in Person) ebenso das Pflichtbewusstsein wie die 
sittliche Weltordnung ein Räthsel. Ohne dies Gottesbewusstsein 
verliert die Sittlichkeit Halt und Kraft. Es ist unrecht, dem Katho­
licismus ethische Heteronomie vorzuwerfen. Auch er lehrt die sittliche 
Autonomie des Menschen, freilich nur die relative, die durch Gott



133] Einzelfragen. 665

begründete. Der Katholicismus des Vf. tritt nur in einzelnen An­
klängen zu Tage, darin, dass er das absolut verpflichtende Gesetz 
nicht vom Anfänge an aus dem Wesen der sittlichen Persönlichkeit 
ableitet, also in einem gewissen Nomismus befangen bleibt, und in 
seiner Rechtfertigung der consilia evangelica: „gerade die höchsten 
sittlichen Werke, die erhabensten, heroischen Handlungen sind meistens 
nicht Pflicht.“ Im Uebrigen ist seine Schrift ein ernstes, gewissen­
haftes, edles Werk. Die Polemik des Vf. ist stets würdig, seine 
Kenntniss der neueren philosophischen Literatur vortrefflich. Irre 
ich nicht, so gehört auch D. zu dem Kreise Schell’s, an dem wieder 
klar geworden ist, wie trefflich die Kirchen es immer verstehen, das 
Beste, das sie besitzen, zu vernichten, um endlich zufälligen Neben­
absichten ihr Bestehen zu opfern. — Der Jesuit M ü lle r  will die 
scientia media in Gott aufrecht erhalten und doch die Unabhängigkeit 
Gottes von den freien Entschlüssen der Menschen wahren. Er meint, 
die unmittelbare Erkenntniss Gottes sei nur die seines Wesens; die 
Welterkenntniss Gottes ergebe sich mittelbar aus der seines Wesens, 
weil in diesem die Möglichkeit von Allem gegeben sei. Die freien 
Handlungen der Menschen fügten einigem Möglichen die nota 
existentiae hinzu. Dadurch empfange Gott aber Nichts, da ja auch 
die existentia eines freien Actes in Gott eminenter enthalten und 
vorgebildet sei. Förderlicher als dies Sophisma ist der Hinweis des 
Vf. darauf, dass das Verhältniss der Erkenntniss Gottes zu den 
freien Thaten der Menschen kein anderes sei, als das der Liebe, der 
Gerechtigkeit, des Wesens Gottes zu ihnen. — Lern  sucht mit Hilfe 
der Wundt’schen Philosophie die Berechtigung und Nothwendigkeit 
des Gottesglaubens nachzuweisen. Nach Wundt ist die Seele das 
innere Sein der nämlichen Einheit, die wir äusserlich als den zu ihr 
gehörigen Leib anschauen. Das menschliche Selbstbewusstsein bildet 
einen Knotenpunct im Naturlauf, in welchem die Welt sich auf sich 
selbst besinnt. Die Welt ist eine innere Einheit, die in verschiedene 
Kreise sich gliedert. Ihr Ziel ist die sittliche Einheit des gesammten 
Geisterreiches; dies Ideal vollendeter Humanität wird nie ganz ver­
wirklicht. Eben desshalb muss es einen absoluten Weltgrund geben, 
der jenes Ideal bedingt. Weiss auch die Philosophie von diesem 
Weltgrund wenig auszusagen, so gewinnt die Vorstellung von ihm 
doch dadurch nach L. Inhalt, dass wir jenes Ideal auf ihn über­
tragen. Das Bedürfniss des Glaubens veranschaulicht unsere Vor­
stellung vom Weltgrunde noch weiter. Das ist die Bedeutung der 
Christologie. Weil ihr Inhalt ein ethischer ist, darum ist das Christen­
thum erhaben über die Mythologien, der Protestantismus durch seinen 
Christusglauben förderlicher als der Katholicismus. — K ö stlin  hat 
seinen Aufsatz über Gott in der neuen Aufl. von HRE. in seinem 
geschichtlichen Theile ergänzt, im dogmatischen erneuert. Die 
Dogmatik muss nach ihm auf die Thatsachen des inneren religiösen 
und sittlichen Lebens und auf die Erlebnisse zurückgehen, welche die 
objective Offenbarung Gottes in Christo hier hervorruft. Die Strin-



6 6 6 E. S ü l z e , Dogmatik. [134

genz der Beweise für das Dasein Gottes erkennt K. nicht an; er 
erkennt ihnen aber die Bedeutung zu, eine Disharmonie zwischen dem 
anderweit begründeten christlichen Bewusstsein und unserer Welt- 
erkenntniss zu verhüten. Wir erkennen Gott, soweit er sich uns 
ofienbart hat; und das genügt uns. Unsere Vorstellungen und Aus­
drücke für die Thätigheiten und das Wesen des unbedingten und 
vollkommnen Gottes können wir nur von den Vorgängen und Thätig- 
keiten unseres eigenen endlichen, beschränkten geistigen Lebens ent­
lehnen. So bleibt eine Inadäquatheit zurück, die nicht zu beseitigen 
ist. Vermöge der christlichen Offenbarung erkennen wir Gott als 
den persönlichen Geist, der heilige Liebe ist. Alle anderen Ele­
mente unserer Gotteserkenntniss sind nach dieser höchsten zu ge­
stalten. Den Ausdruck „das Absolute“ auf Gott anzuwenden, wird 
die Dogmatik schon wegen der Vieldeutigkeit und Unklarheit dieses 
Ausdrucks Bedenken tragen. Dagegen ist der Begriff der Persönlichkeit 
festzuhalten. Der Einwand, dass der Mensch erst durch den Gegen­
satz zu anderem sein Selbstbewusstsein erlange, kommt deshalb nicht 
in Betracht, weil die Anlage zum Selbstbewusstsein unabhängig von 
seiner Bethätigung vorhanden ist. Wie die Vielheit von Kräften die 
Einheit des menschlichen Wesens nicht aufhebt, so widerspricht es der 
Lehre von der Einheit Gottes nicht, eine Vielheit von Eigenschaften 
von Gott auszusagen, in der wir die Mannigfaltigkeit seiner B e tä ti­
gungen und Offenbarungen zum Ausdruck bringen. K. nennt: all­
wissende Allmacht, heilige Liebe, justitia distributiva, Gnade, Weisheit, 
Seligkeit, Herrlichkeit. Zuletzt bespricht er das Verhältniss der 
Ewigkeit Gottes (die in der allwissenden Allmacht eingeschlossen ist) 
zu seiner Thätigkeit in der Zeit und sein Vorauswissen zu den 
Werken menschlicher Freiheit. Wir stehen hier nach ihm vor Pro­
blemen, die für uns nicht ganz zu lösen sind. — K ö llin g  gibt nur 
den Schriftbeweis für die Trinitätslehre, die uns unter Leitung des 
heil. Geistes die besondere Begabung des Hellenismus geschenkt
hat. Sie ist im A. T. wie die Blüthe in der Knospe enthalten;
Gen. 1, 1—3 (das Wort). 26; Num. 6, 24—26; Jes. 6, 3. Im N. T. 
sind folgende Zeugnisse zu finden: Matth. 3, 13—17; 17, 1—8 
(ixexefAopcpŵ rj durch den heil. Geist); Joh. 3, 1—16 (V. 16. 14. 8); 
Joh. 14, 6 (Wahrheit =  Sohn); Joh. 14—16; Joh. 6, 44 in Ver­
bindung mit Joh. 14, 6 und 1. Cor. 12, 3 b der trinitarisch-setereo-
logische Dreiklang; Matth. 28, 19; 2. Cor. 13, 13; 1. Pet. 1, 2;
1. Joh. 5, 76 hält der Vf. mit Hilfe der Erasions-Hypothese für ächt. 
Die wissenschaftliche Art des Vf. wird bei der Besprechung seiner 
Schriften über die satisfactio vicaria und über die Sacramente uns 
näher bekannt werden. — Es ist bekannt dass S e t te x  auch über 
das Wunder viel Geistreiches und Beherzigenswerthes sagt. Aber 
auch in dieser Schrift fehlen klare Grundbegriffe. S . nimmt wohl 
einen Anlauf, die Logik und die Gerechtigkeit als unaufhebbar 
anzuerkennen (S. 17); aber darüber kommt er wenig hinaus. Die 
natürliche und sittliche Ordnung als die Mittel für die Bethätigung



135] Einzelfragen. 667

des persönlichen schöpferischen Willens Gottes nachzuweisen, die 
Grundsätze der zeitgeschichtlichen Auffassung der heil. Schrift zu 
begründen oder zu widerlegen — darauf lässt er sich nicht ein. Die 
wörtliche Auffassung der biblischen Wunder rechtfertigt er sehr in 
Bausch und Bogen; diese Wunder geschähen zur Ehre Gottes, sie 
hätten Ziel und Gesetz und dienten zur Erweiterung und Erhöhung 
des Lebens (S. 64. 65). Er hat ganz recht, wenn er sagt, für eine 
wahrhaft frei denkende Naturforschung sei das Wunder nicht die Aus­
nahme, sondern die Regel im All (S. 44); aber dieser eminent wich­
tige Satz fordert ein ganz anderes Beweisverfahren. — Bedeutender 
als die Erörterungen von Bettex über den Wunderglauben sind die 
der Schrift von L . K e ss le r . Nach ihr soll neben der gesetzmässigen 
Auffassung der Natur und der Geschichte die ethische parallel gehen. 
Das ethische Gebiet ist das der Wunderwirksamkeit Gottes. Sie 
lässt sich nicht in Begriffe fassen, nur symbolisch zum Ausdruck 
bringen. Sie ist aber das Licht, das überall das in der natürlichen 
und der geschichtlichen Ordnung verlaufende Leben durchleuchtet 
und verklärt. Im Grunde lässt sich daher Alles, was ist und geschieht, 
als Wunder auffassen. Anders wenigstens wüsste ich den Wunder­
begriff nicht auszusprechen, auf dem die feinsinnigen, geistvollen 
Erörterungen dieser mit grösser Gelehrsamkeit verfassten Schrift be­
ruhen. Der andere Theil ihres Inhalts ist anderweit im JB. be­
sprochen worden. Mir scheint ihr Grundgebrechen der Mangel eines 
klaren theistischen Gottesbegriffes zu sein, der alle Gesetzmässigkeit, 
auch die mechanische, als Function eines schöpferischen, zweckvoll 
wirkenden, persönlichen Willens erfasst (PrM. 1900, 188. 189). — 
Das Gebet ist nach H e r r m a n n  Anrede an Gott. Es setzt voraus, 
dass wir von Gott eine Erfahrung gemacht haben, dass er also in 
uns gegenwärtig ist. Den gegenwärtigen Gott nicht anreden ist 
Nichtachtung, ein Selbstwiderspruch, ein Symptom der Vernichtung. 
Wollen wir Gott nicht als grenzenlose Macht im Unbestimmten suchen, 
so haben wir ihn in Christo zu finden. Wir sollen im Gebet die 
Wahrheit sagen, unsere irdischen Wünsche also nicht unterdrücken. 
Aber wenn ein Mensch den Zweifel an dem Erfolg nur durch den 
Wunsch unterdrückt, die Bitte auf solche Weise wirksam zu machen, 
so ist das kein christliches Gebet, sondern Zauberei. Wohl aber 
lässt Gott um eines Gebetes willen, das sich nicht im Irdischen 
verliert, sondern wirklich zu ihm empordringt, etwas Bestimmtes ge­
schehen. Den in die Zukunft drängenden Trieb der Weltenwicklung 
hat er in das auf ihn gerichtete Verlangen seiner Kinder gelegt, also 
in ihre sittliche Arbeit und ihr Gebet. Wollte man annehmen, der 
Erfolg des Gebetes sei nur die Förderung des inneren Lebens, so 
würde man diese bald nicht mehr von Gott, sondern von dem eigenen 
Thun ableiten. Für Schleiermacher und Robertson war die Erkennt­
niss der Naturordnung eine Befreiung ihres religiösen Lebens von 
dem angeblich frommen Spiel, das Gebet als Arbeitsmittel zu be­
nutzen. Für uns ist das nun gewonnen, die Naturordnung aber an



6 6 8 E. S ü l z e , Dogmatik. [136

zweite Stelle getreten. Wir wissen, dass der Allmächtige durch sie 
seine Wunder thut, dass sinnlich fassbare Ereignisse in Folge unserer 
Bitte als eine Antwort Gottes auf unser Verlangen geschehen. 
Möge diese kurze Inhaltsangabe zu eingehendem Studium des ge­
dankenreichen Artikels veranlassen. — Nach W olff ist allerdings 
Gottes Sorge für uns vor allem Seelsorge. Wir können daher 
zweifellos auf die Erhörung der Gebete rechnen, die sich auf das 
Heil in unseren Seelen beziehen. Im Irdischen haben wir, wie 
man Bitschi zugeben kann, vor Allem zu danken. Aber wir können 
auch auf die Erhörung unserer Bitten um irdische Güter rechnen, 
wenn wir in schlichtem, geduldigem und demüthigem Vertrauen um 
das bitten, was den höheren Zwecken dient, die Gott mit uns hat.
— M u rra y ,  Pastor in Wellington in Süd-Africa, geht von dem 
Gedanken aus : „in der Fürbitte empfängt der Herr beständig für 
sich selbst vom Vater die Gaben und Kräfte des Geistes, um sie uns 
mitzutheilen; in den Fürbitten müssen auch wir in uns die Fülle des 
Geistes aufnehmen, um anderen geistlichen Segen mitzutheilen.“ Das 
Gebet ist nach dem Willen des Herrn die grosse Kraft, wodurch die 
Kirche ihre Aufgabe in der Welt lösen sollte. Die Fürbitte aber ist 
unsere und unsers Herrn höchste Herrlichkeit. Weil es an ihr fehlt, 
darum fehlt es der Kirche an Gedeihen u. Macht. Zu ihr ermahnt 
daher der Vf. in den Reden, die in dieser Schrift gesammelt sind. 
Zu ihr leitet er methodisch an, indem er der Fürbitte eines jeden 
Tags im Monat seinen bestimmten Inhalt gibt. — Der Gottesdienst 
ist nach H e r in g  die kirchlich organisirte Selbsterbauung der Ge­
meinde durch Wort und Sacrament. Nur die Predigt ist so selbst­
ständig, dass sie an sich genügender Mittelpunct des Gottesdienstes 
sein kann. Sie ist die Darbietung der Versöhnungsgnade, die den 
Glauben weckt, in die Nachfolge Christi zieht und die Heiligung 
fördert und vertieft. Die Erhebung des Gemüths zu Gott, die durch 
die Predigt sich ergibt, findet ihren Ausdruck im Gebet, das „wie 
ein Ton der Seele“ (Herder) als Stimmungshintergrund, verbunden 
mit der Andacht, durch das Ganze des gottesdienstlichen Handelns 
hindurchgehen soll. Auch im Abendmahl ist (neben dem leiblichen 
Essen und Trinken) der Empfang der Versöhnungsgnade durch den 
Glauben die Hauptsache. Alle Gebilde, die dem Ausdruck der Wahr­
heit dienen, haben im Gottesdienst ihr Recht. Deshalb ist auch die 
Kunst im Gottesdienst berechtigt, aber nicht die ästhetische Genuss­
sucht. Schleiermachers Lehre vom darstellenden Handeln hat wahre 
Gedanken angeregt. Und doch ist sie nicht zutreffend. Keine Ge­
meinde, die sich erbaut, fühlt sich als Darstellerin. Auch ein Pre­
diger, der aus der Fülle der Begeisterung redet, möchte nicht mit 
dem Worte bezeichnet sein, das der Sphäre des schönen Scheins an­
gehört. Des Vf. kurzer Aufsatz erfüllt vortrefflich seinen Zweck. — 
Die beiden Artikel von S ie ffert  sind biblisch-theologisch. Gott­
seligkeit ist nach ihm nicht sowohl das in Gott gefundene Seligkeits­
gefühl als das dadurch bestimmte Verhalten des Menschen, die ent­



137] Einzelfragen. 669

sprechende religiöse Grundtugend, welche weiter auch alle christliche 
Sittlichkeit aus sich herauswachsen lässt. Völker ohne Religion hat 
es nicht gegeben. Jetzt mehrt sich die Zahl der einzelnen Atheisten, 
die alle Religion für blosse Erfindung und Einbildung erklären. — 
Der Jesuit H a g en  entwickelt die biblische und die römisch-katho­
lische Lehre vom Teufel. Nach der letzteren ist er aus Hochmuth 
gefallen, weil er nicht Gott für seine Liebe danken oder dem Sohne 
nicht bei seinem Heilswerke dienen wollte. Er hat einen Rechts­
anspruch an den Menschen, weil der Besiegte dem Sieger als Sclave 
angehört. Bei jeder Verführung eines Menschen spielt er als thätiger 
Förderer der Sünde seine Verführerrolle. Vielleicht stellt er jedem 
Menschen einen bösen Engel zur Seite. Den höchsten Triumph seiner 
Herrschaft feiert er als „Affe Gottes“, indem er im Götzendienst, ja 
im Teufelscult, z. B. im Spiritismus, seine eigene Religion begründet. 
Beachtenswerth ist die kleine Schrift, weil sie zeigt, wie die Pro­
testanten „den persönlichen Teufel und den menschgewordenen Sohn 
Gottes, Jesus Christus, mit dem gleichen Athemzuge aus der Bibel 
hinausexegesiren. “ Dr. Schwarzkopff nämlich und der Anstalts­
geistliche Braun haben in ZThK. nachzuweisen versucht, Jesus habe 
irrthümlich den Dämonenglauben seiner Zeit getheilt, der Glaube an 
Christus gründe sich daher auf seine ethisch-religiöse Persönlichkeit, 
nicht auf seine intellectuelle Unfehlbarkeit. Durch solche Lehren 
werde im protestantischen Volke der Glaube an den Sohn Gottes 
und die Inspiration der heil. Schrift zerstört, durch den der Katholi­
cismus den Satan und sein Reich überwinde.

4. Welt.  Mensch.  Sünde.

Betteoc, F ., Symbolik der Schöpfung. 3. rev. Aufl. IV, 466. Bielefeld u. L., 
Velhagen & Klasing. M b .  — B o rd a g e , O., le pächö (RThPh. 32, 293 
—328). — Claassen, J., Schöpfungsspiegel od. die Natur im Lichte des Worts.
з. Bd., die Sterne und die Erde in Natur, Geist und Leben. VIII, 211. 5. Bd.
2. Hälfte, die Pflanzenwelt in Natur, Geist u. Leben. VII, 147. Gü., Bertels­
mann. M  2,30. geb. M  2,90 u. M  2, geb. M  2,50; compl. M  12, geb. M  15.
— Cock, E., the origin of sin and its relations to God and the univers. II, 387. 
NY., Funck & Wagnalls. — C rem er, Geist des Menschen, Gerechtigkeit des 
Menschen. Fleisch (HRE. 6, 450—457. 546—553. 98—105). — B a u b a n to n , F ., 
het voorthbestaan van het menschlijk geschlacht. Praeexistentianisme Crea- 
tianisme, Traducianisme. VI. (ThSt. 1—19. 89—113. 157—184.). — ’Dodel 
A., Moses eller Darwin? Et skolespörgsmaal. Autor, oversaet af A. Paulson! 
II, 206. Bergen. Paulson. — Fernerod, A., pdchö et evolution (RThPh. 32 
48—73). — F r a n k e , A .,  die Religion der Menschheit oder die natürliche 
Schöpfungsgesch. V. V. 98. Graz (München, Michl). J t 1. _  F ro m m ei,
O., das Verhältniss von mechan. und teleol. Naturerklärung bei Kant und 
Lotze. 69. 1898. Erlangen, Jacob. M 1,25. — H ä r in g , T h ., Willens­
freiheit? (ChrW. 13, 1). Hitler, über die heilsgeschichtl. Bedeutung des 
menschl. Leibes (DAZ. 20, 3. H.). — H o fm a n n , K .,  das Räthsel d. Lebens
и. d. Versuche es zu deuten. 44. Graz, Leuschner u. Lubensky. M  1,60. — 
K eerl, K .,  d. Bedeutung d. fleischl. Leiblichkeit (BG. 35, 12. H.). — K eutel, 
Otto, über die Zweckmässigkeit in der Natur bei Schopenhauer. Programm. 
47. L., Zechel. — Kirschkamp, Stand der Natur und der Uebernatur (KL.
11, 712—715). — Laudowicz, Fel., de doctrinis ad animarum praeexistentiam



atque metempsychosin spectantibus, quatenus in Iudaeorum et Christianorum 
theologiam vim quandam exercuerint, quaestiones. 73. L., Fock. M  1,50.
— L o o fs , F r ., Schöpfungsgeschichte, Sündenfall, Thurmbau zu Babel in drei 
im akadem. Gottesdienst z. Halle gehaltenen Predigten behandelt. 42. HChW. 
No. 39. J l —,75. — Mitcalowitch, Nie., die Gottwerdung des Menschen. 116. 
Chicago, Koelling u. Klappenbach. M  2. — Raccaud, J., souffrance et p6ch6 
(RThPh. 32, 101—122). — JEteincJce, J . ,  die Welt als That. Umrisse einer 
Weltansicht auf naturwissenschaftl. Grundl. IV, 483. B., Paetel. M  10, geb. 
M  12. — Schiesl, J., Sünde (KL. 11, 946—972). — Seitz , A . von , die 
Willensfreiheit in der Philos. des Chr. A. Crusius gegenüber dem Leibnitz- 
Wolfschen Determinismus in histor.-psychol. Begründung. VIII, 136. Wü., 
Göbel u. Comp. M  2. — Sorgenfrey, Bernh., göttl. Universalwissenschaft.
1. Bd., Welt u. Mensch im Lichte der göttl. Wissenschaft. III, 160. Bitter­
feld, Baumann. J l 1. — Stentzel, A., Weltschöpfung, Sintfluth u. Gott. VII, 
183. L., Dietrich. M  4,50. — Troels-Lund, Himmelsbild u. Weltanschauung 
im Wandel der Zeiten, vom Vf. durchgesehen. Uebers. von Leo Bloch. V, 
286. L., Teubner. Gebd. J l 5. —

An das (JB. XVII, 474 bereits besprochene, wieder in neuer 
Aufl. erschienene) umfassende Werk von jBettex  tritt man wohl 
mit der Erwartung, es werde mit besseren Mitteln und mit besserem 
Erfolg die Aufgabe aufnehmen, die sich die Naturphilosophie gestellt 
hatte, die Natur nämlich als ein System göttlicher Gedanken zu er­
fassen. Dazu kommt es bei B. nicht. Er selbst bezeichnet treffend 
den Grundgedanken seiner Schrift mit folgenden Worten: „die Natur 
ist ein Symbol der Gottheit, jede ihrer Erscheinungen ein Buchstabe, 
ein Wort im grossen Buche Gottes; ihre Gesetze sind Gedanken 
Gottes, folglich auch Gesetze des Geistes, folglich ewig; also dieselben, 
nach denen wir einst drüben in der ewigen Natur leben werden.“ 
B. knüpft mehr an die Anschauung der einzelnen Dinge und an den 
Blick auf das Ganze eine Fülle sinniger Betrachtungen an, als dass 
er den idealen Zusammenhang des Kosmos und in ihm die Bedeutung 
des Einzelnen nachwiese. Unerschöpflich ist sein Wissen, sinnig sind 
seine Betrachtungen, oft erheben sie sich zu grossem Ernst, vor 
Allem im Kampf gegen den Materialismus; zuweilen sind sie ganz 
individuell, nicht haltbar. Jedenfalls ist aus dieser Schrift viel zu 
lernen. Analysiren lässt sie sich wegen des raschen Wechsels der 
Gedanken nicht. Da als das Ziel des Vf. die Absicht erscheint, den 
Nachweis zu führen, dass die gegenwärtige Welt der Schleier sei, 
unter dem eine höhere sich entfalte, so mögen die charakteristischen 
Worte angeführt werden, in denen er das Verhältniss dieser beiden 
Welten darlegt: „ist aber unsere gesammte Sichtbarkeit die Folge 
einer Verminderung des Lebens, also der Wahrheit, so ist für den 
tiefer Denkenden damit über dieselbe als über eine mangelhafte und 
einer Negation ihr Dasein verdankende der Stab gebrochen und der 
Sündenfall der ganzen sichtbaren Schöpfung ausgesprochen; zugleich 
ist festgestellt, dass es eine wahre und höhere Sichtbarkeit geben muss, 
die mit stets höherer Wärme — gleich höherem Leben stets herr­
licher strahlt.“ — Glaassen's religiös erbauliche Naturbetrachtungen 
haben durch den Tod des Vf. ihr Ende gefunden. — Werthvoll ist

670 E. S ü l z e , Dogmatik. [138



139] Einzelfragen. 671

H o fm a n r i’s Vortrag. Er gibt zunächst eine gute Uebersicht über 
alle Versuche, das Räthsel des Lebens zu lösen. Der Vf. selbst 
bekennt sich zu dem Neovitalismus, als dessen Urheber er Virchow 
nennt. Der Neovitalismus unterscheidet sich von dem älteren dadurch, 
dass er die Herrschaft der physikalisch-chemischen Kräfte auch im 
lebenden Organismus anerkennt, aber die Berechtigung des er­
schlichenen Dogmas leugnet, man müs se  aus ihnen a l l e in  das 
Leben begreifen. Die Leugnung des Zwecks sei nur ein Hemmniss 
für die Naturforschung. Man würde schwerlich den Bau des Auges 
so genau verstehen, wenn man von seinem Zweck nicht wüsste. H. 
führt das treffende Witzwort Tyndall’s a n : „das Bewusstsein bleibt, 
während die Materie einer Lebensperiode sich ändert; der entweichende 
Sauerstoff scheint dem neu hinzukommenden sein Geheimniss zu­
zuflüstern; und während das Nicht-Ich sich verschiebt und ändert, 
bleibt das Ich unberührt.“ Wir haben hier auf wenigen Seiten die 
treffendste Widerlegung des Materialismus. — Da es bei dieser Er­
örterung in der Hauptsache auf den Zweckbegriff ankommt, so mögen 
die ihn allein oder doch vorzugsweise behandelnden Schriften von 
Keutel, Frommei und Reineke auch hier genannt werden. — K e u te l 
(JB. XVIII, 478) hat an dem Beispiel Schopenhauer’s wirklich scharf­
sinnig und eingehend gezeigt, dass der Versuch, das Welträthsel 
unter Verzicht auf die Annahme eines intelligenten, zwecksetzenden 
Weltgrundes zu lösen und doch nicht dem reinen Mechanismus sich 
hinzugeben, zu Nichts als zu unglaublicher Confusion führt. — 
F ro m m e V s klar und fesselnd geschriebene Dissertation legt dar, 
dass in Lotze’s Auffassung des Zweckbegriffs einzelne Gedanken Kant’s 
zu einer einheitlichen Weltanschauung verarbeitet sind. Nicht bloss 
das Organische, das auch durch physikalisch-chemische Vorgänge 
besteht, sondern auch alles Mechanische ist nach Lotze durchdrungen 
und beherrscht von dem Geistigen; die ganze Welt ist dem letzten 
höchsten Zwecke, dem Guten, Gott, dienstbar. Die Art freilich, in 
der Lotze den Naturforscher erst ganz allein sein Werk thun und 
dann erst den Philosophen beginnen lässt, dürfte u. E. beiden die 
Arbeit erschweren, wie wohl Lotze’s Philosophie selbst sehr deutlich zeigt. 
Bei H ein ck e  treffen sich beide auf den Stationen ihrer Arbeit. — R. 
weist nach, wo „Dominanten“, Wirkungen intelligenten, zweckmässigen 
Handelns, in der Natur mit besonderer Klarheit zu Tage treten, und 
wie die Erkenntniss der Natur bereits, wenn sie nicht willkührlich 
sich beschränkt, zur Anerkennung des intelligenten, zweckbewussten 
Weltgrundes führt. R. ist Theist. Der pantheistisch gedachte Gott, 
der in die Welt verflochten ist, kann nicht die Herrschaft ausüben, 
ohne die Zwecke nicht zu verwirklichen sind. Wenige Schriften haben 
so geistvoll und so überzeugend den Materialismus widerlegt als diese 
Schrift eines Naturforschers. Einer seiner Gedanken möge als Beispiel 
angeführt werden. Eine chemische Verbindung löst sich rückwärts 
in ihre Bestandtheile auf. Eine Pflanze, wenn sie stirbt, kehrt nicht 
zum Samenkorn zurück. Die Dominante, die zu ihr die anorgani-



672 E. S ü l z e , Dogmatik. [140

sehen Stoffe verwob, ist nicht mehr. — F r a n k e ’s Schrift scheint nur 
eine neue Titelausgabe zu sein. Er schreibt als Autodidakt etwa im 
Sinne von Egidy’s, gedrungen von dem Streben, Liebe und Menschen­
wohl zu fördern, vielleicht ohne Absicht pantheistisch befangen. — 
Die Reden von L oofs  sind schon deshalb nicht Musterpredigten, 
weil sie zu sehr den Grundsatz ausser Acht lassen: die Bibel ist um 
der Gemeinde willen da, nicht die Gemeinde um der Bibel willen. 
Aber vortrefflich heben sie das Misstrauen, das der Laie gegen­
wärtig der biblischen Urgeschichte entgegenbringt. L. gibt ohne 
Weiteres zu, dass allgemein verbreitet gewesene Mythen den drei von 
ihm behandelten Erzählungen zu Grunde liegen. Ihren Werth für 
uns erhalten sie durch die der Religion des A. T. entsprungenen 
Gedanken, die der biblische Vf. mit ihnen verknüpft: Die Welt ist 
Gottes Werk, sie war gut, die Sünde ist des Menschen freie That, 
nur die religiöse Auffassung der Geschichte führt zu ihrem wahren 
Verständniss. — Der Geist des Menschen ist nach C rem er  im 
biblischen Sprachgebrauch das Princip der Seele, das dem Einzel­
leben immanente, aber nicht mit ihm identische Lebensprincip. 
Gottes Geist ist er nur, sofern er gleichen Wesens mit ihm ist, Geist 
von Gottes Geiste, wie der Mann im Weibe Fleisch von seinem Fleisch 
und Bein von seinem Bein erkennt. Man wird ihn daher auch nicht 
im strengen Sinne als geschaffen — aus dem Nichts in’s Dasein 
gerufen — bezeichnen können, sondern eher als von Gott aus ein­
gegangen in das Staubgebilde. Der Geist Gottes erzeugt in diesem 
die Seele, welche damit die ihrem Wesen nach unvergängliche, weil 
göttliche Lebenskraft in sich trägt und fortpflanzt, durch die sie ge­
worden ist und besteht, ohne mit ihr identisch zu sein. Im nor­
malen Zustande steht der Geist des Menschen zu Gott in einem Ver­
hältniss der Gemeinschaft und gegenseitiger, im Wesen begründeter 
Aufeinanderbeziehung. Dies Verhältniss wird durch die Sünde ab­
gebrochen und durch die Erlösung wieder hergestellt. — Der Aus­
druck justitia originalis ist nach C. nicht zu entbehren. Er bezeichnet 
die ursprüngliche unreflectirte aber nicht unbewusste Einheit mensch­
lichen und göttlichen Willens, die zwar die Anlage zur Sünde und 
die Thatsünde (Heiligkeit), nicht aber die Möglickeit der Sünde aus- 
schliesst. Was der Mensch als Gottes Werk war, sollte er als sein 
eigenes Product werden. Vor dem Fall standen die Menschen zum 
Urtheile Gottes in demselben Verhältniss, welches uns erst wieder 
durch die rechtfertigende Gnade als Scxaioauvrj freoö zugeeignet wird. 
Eben das wird am besten durch den Ausdruck justitia originalis be­
zeichnet. — Wenn Paulus in der aap£ den Sitz der Sünde findet, so 
widerspricht das nach C. nicht ihrer Ableitung vom Fall Adams. 
Die aap£ ist durch diesen Fall geworden, was sie jetzt ist. Dass 
Paulus darauf nicht öfter zurückkommt, ist ganz in der Ordnung. 
Auch unter uns soll die Predigt von uns handeln, nicht von Adam.
— Die Schrift von Seifst wird den Lesern schon deshalb Freude 
bereiten, weil in ihr ein doch wohl katholischer Vf. einem lutherischen, 
bei uns wenig beachteten Theologen ein verdientes Denkmal setzt.



141] Einzelfragen. 673

Aber auch ihr Inhalt ist wirklich werthvoll. S. zeigt, wie der religiöse 
Determinismus vom 17. Jahrh. an in den psychologischen überging 
und durch den Dynamismus und Intellectualismus von Leibnitz zur 
Reife kam. Dadurch wurden die protestantischen Theologen ver­
anlasst, für die Freiheit einzutreten, der katholischen Psychologie sich 
also zu nähern. Unser Vf. versetzt uns mit sehr grösser Sach- 
kenntniss in die lebhaften Erörterungen, die auf diese Weise ent­
sprangen. Er achtet Crusius, der auch von Kant anerkannt ward, 
wegen seiner wissenschaftlichen Tüchtigkeit und wegen seines Cha­
rakters sehr hoch. Er zeigt, wie er dem Intellectualismus von Leibnitz 
und Wolff seine Thelematologie entgegensetzte und den Ausweg suchte 
aus dem Gegensätze zwischen Determinismus und Indeterminismus. 
Aus dem Allen ist sehr viel zu lernen. Lichtvoller würde die auch 
gut geschriebene Schrift noch geworden sein, wenn der Vf. mehr in’s 
Auge gefasst hätte, wie Kant später den ganzen Rationalismus über­
wunden hat. — H ä r in g  zeigt in seiner sinnigen Betrachtung, dass 
kein Interesse vorliegt, die Freiheit weiter aufrecht zu halten, als es 
nothwendig ist, um die moralische Verantwortlichkeit zu retten. 
Wird diese in Schein aufgelöst, dann würde dem Menschen sein 
Höchstes entrissen, sich selbst zu gewinnen durch sittliche Be­
währung, ja in den Qualen der Reue. — Nach K eerl ist der Mensch 
in Folge des Sündenfalls mit der fleischlichen Leiblichkeit, mit dem 
Leibe dieses Todes, bekleidet. Das war eine Strafe, aber auch eine 
Wohlthat für ihn. Die Leiblichkeit ist ein Hemmniss, aber auch eine 
schützende Decke. Wir sehen an den Somnambulen, welche intellec- 
tuelle und welche Macht des Willens der Mensch ursprünglich über 
die Natur besass. Diese Macht ist nun durch die fleischliche Leiblich­
keit gehemmt. Und das ist gut. Ohne das würde der jetzige, 
d. h. der sündige, Mensch seine Macht über die Natur noch mehr 
missbrauchen. Auf die Somnambulen wirkt die Natur mehr schmerz­
weckend als auf andere Menschen. Diese Eindrücke werden ge- 
gemildert durch die fleischliche Leiblichkeit. Ohne die letztere würde 
der Mensch auch leichter und in höherem Maasse mit den chaotischen 
Kräften in der Natur und mit der Dämonenwelt in Beziehung treten.
— H aub a n to n  (JB. XVIII, 552. 553) bespricht nunmehr den 
Creatianismus. Er theilt auch von ihm zunächst eingehend die Ge­
schichte mit, die im Vergleich zu der desPräexistentianismus viel weniger 
verschlungen sei, nicht dem Mäanderstrome, sondern einem holländi­
schen Canale gleiche. Der Creatianismus hat im Grunde immer in 
der Kirche geherrscht. Selbst Augustin hat ihn nicht abgelehnt, 
trotz seiner Lehre von der Erbsünde die Frage nach dem Ursprünge 
der Seele offen gelassen. Nur die Lutheraner sind um des tradux 
peccati willen für den Traducianismus eingetreten. Der Creatia­
nismus empfahl sich, ebenso wie die Schwestertheorie des Präexisten- 
tianismus, durch seinen scharfen Gegensatz gegen jede materialistische 
Weltanschauung. Er machte Ernst mit dem Glauben an die nie 
ruhende Schöpferthätigkeit Gottes und an die göttliche Weltregierung,



674 E. S ü l z e , Dogmatik. [142

die zu jeder Zeit und an jedem Orte die Persönlichkeiten, die n o t ­
wendig sind, in das Leben ruft. Trotzdem ist der Creatianismus 
nach D. unhaltbar. Zunächst verträgt er sich nicht mit der Lehre 
von der Erbsünde. Gott kann unmöglich die von ihm rein geschaffene 
Seele ohne ihre Schuld und ihren Willen in den Zusammenhang mit 
der menschlichen Sünde und Schuld dahingeben. Und kann die Erb­
sünde, kann der Zusammenhang des menschlichen Geschlechts nur 
auf dem leiblichen Leben beruhen? Da hilft auch keine Trichotomie. 
Was den Menschen zum Menschen macht, bleibt doch von der Erb­
sünde und von der Begründung der Einheit unseres Geschlechtes 
ausgeschlossen, wenn die Seele nur das Lebensprincip des Leibes ist 
und der Ursprung des Geistes creatianisch gedacht wird. Endlich 
tritt man denn doch der Ehre Gottes zu nahe, wenn man, Schöpfung 
und Erhaltung verwechselnd, meint, selbst Unzucht und Ehebruch 
könnten ihn zu einer Schöpferthat zwingen. Nach einer längeren 
Auseinandersetzung mit Bawinck und nach Widerlegung des für den 
Creatianismus geltend gemachten Schriftbeweises schliesst unser Vf. 
seine auch des Humors nicht entbehrende Schrift mit folgenden 
Worten: „der Theolog unserer Tage, der seine Wissenschaft nicht 
wie in einem Kloster von ihren Schwestern abschliesst, sondern die 
Beziehungen der Wissenschaften zu einander als die Bedingung ihrer 
Blüthe betrachtet; der Theolog der — wenn er reformirt ist — die 
Lehrüberlieferung seiner Vorgänger theilnehmend untersucht, aber 
nicht blindlings sich ihr unterwirft; der die Schriftstellen, die mit 
diesem Stoff in näherer oder weiterer Verbindung stehen, das sagen 
lässt, was sie in der That in Uebereinstimmung mit den anthro­
pologischen Grundwahrheiten der heil. Schrift sagen — d e r  Theolog 
hat mit dieser Theorie (dem Creatianismus) abgerechnet. Er lässt 
ihr ihren Ehrenplatz in den Archiven der Dogmengeschichte. — 
B o rd a g e1 s kurze Abhandlung über die Sünde verdient schon wegen 
der Gesinnung, die sie beherrscht, sehr der Beachtung. Der Vf. 
kritisirt zunächst geistvoll die überlieferte Lehre von der Erbsünde 
und der Erlösung, dann die individualistischen und deterministischen 
Lehren Julius Müller’s auf der einen, Schleiermacher’s , Rothe’s, 
Scherer’s und seiner Kritiker auf der anderen Seite, die an ihre 
Stelle gesetzt worden sind. In der überlieferten Lehre von der Erb­
sünde wird eine Sünde angerechnet, die keine Sünde ist; und nach 
der herkömmlichen Lehre von der Erlösung soll man an eine Er­
lösung glauben, bei der die Menschen doch Sünder geblieben sind. 
Rothe wirft B. Dualismus vor, und dass bei ihm die Ontologie 
die Ethik absorbire. Der Sache nach kommt er doch auf Rothe 
zurück. Der Mensch ist das Ergebniss einer Revolution, die eine 
Erhebung über die übrige Schöpfung zur Folge hatte. In Folge 
davon liegt die Neigung zum Bösen in der menschlichen Natur. Nur 
allmählich konnte das sittliche Bewusstsein und die sittliche Freiheit 
im Menschen erwachen und erstarken. Aber nur da ist Sünde, wo 
diese beiden erwacht und nicht ohne Schuld des Menschen zum



143] Einzelfragen. 675

Sieg über die sinnliche Natur zu schwach sind. Alles andere Böse, 
das im Menschen sich findet, ist Unvollkommenheit, nicht Sünde. 
Wenn das Ideal vom Menschen erkannt wird und in ihm Macht
gewinnt, dann wird er nachträglich auch die Unvollkommenheit als 
Sünde empfinden; aber sie ist keine Sünde. Wenn die ersten 
Menschen sündigten, so haben sie doch auch Gutes gedacht und ge- 
than und wie die Nachwirkungen ihrer Uebertretungen auch die ihrer 
sittlichen Handlungen auf ihre Nachkommen vererbt. Unter der 
Mitwirkung Gottes wächst, wenn auch nicht in stetiger Weise, doch 
unablässig die sittliche Kraft in unserem Geschlecht. Von Zeit zu
Zeit treten im Dienste Gottes sittliche Heroen auf, die das sittliche
Leben höher erheben. Grössten Dank sind wir Christus schuldig. 
Den hätte Gott ganz gewiss schon den ersten Menschen gegeben,
wenn Sünde und Erlösung in dem Verhältniss zu einander stünden, 
das die Kirchenlehre annimmt, und wenn nicht die ganze Geschichte 
unseres Geschlechtes das Erlösungswerk Gottes wäre.

5. Chr i s to log ie .

Arosio, L., i miraculi di Gesü Cristo. XXXI, 555. Milano, Cogliati. L. 5. — 
B echtel, F r ., Kirchenr., die wichtigst. Aussagen des N. T.s üb. die Person 
Jesu Christi. Uebers. zusammengestellt u. nach ihrem Wortsinn erklärt für 
Theol. und gebildete Nichttheol. XIII, 275. Heidelberg, Winter. M  4. — 
B ra u e r , A ., die Heiligungskraft des Blutes Jesu. Ein Wort z. Heiligungs­
bewegung. 12. Go., Schiössmann. M  —,20. — B urcJchardt, G., die 
Auferstehung des Herrn u. seine Erscheinungen. IV, 288. Gö., Vandenhoeck 
& Ruprecht. 1898. M  2 80. — Dejarnac, J., la pröexistence du Christ. 
Thöse. 75. Montauban, Granier. — E n d e , R .,  Jesus von Nazareth, Prophet 
oder Messias? 31. Osnabrück, Hoppenrath. M  —,50. — E w a ld , R ., D. 
Prof., wer war Jesus? Ein Vortrag. 36. L., Deichert. M —,60.— F ischer, 
M ., d. verklärte Christus (PrM. 3, 191—202). — F riedrich , C. A ., (Pseudo­
nym eines elsäss. Pastors), der Uebermensch, der allein die sociale Frage 
lösen kann. 68. L., Friedrich. M  1. — F u n cke , O., der Christus der 
Phantasie u. der bibl. Christus. Vortrag. 27. Altenburg, Geibel. —,30.
— G ilbert, George H o lley , the revelation of Jesus, a study of the primary 
sources of Christianity. X, 375. N.Y., Macmillan. — Giraud, L.. de l’union ä 
Notre Seigneur J6sus-Christ dans sa vie victime. 5 ed. XXIV, 414. P., Briguet. 
fr. 2. — Hadorn, der geschichtl. Christus (ZSchw. 16, 55—59). — Hall, F. 
J the kenotic Theory considered with particular reference to its anglican 
forms. Lo.. Longmans. 5 sh. — B u g , J . ,  Christus u. d. Kirche in unserer 
Zeit. 1. Glaube u. Kirche. 2. Christus in Menschen- u. Brotgestalt. 2 Bde. 
VIII, 359 u. VIII, 424. Freiburg (Schweiz), Veith. M  7,50. — Jesus ein 
Mensch, nicht Gottes Sohn. Ein Fehdebrief wider das falsche Christenthum. 
Dem Andenken an Moritz von Egidy. 60. Zü., C. Schmidt. M  —,80. — 
InTcer, A n the law of the offerings, considered as the appointed figure of the 
various aspects of the off. of the body of Jesus-Christ. 211. N.Y., Flemming, 
H. Revell. 75 i. — Jones, J. Griffith, the ascend through Christ: a study 
of the doctrine of redemption in the light of the theory of evolution. XXVI, 
496. Lo., Bowden. 7 sh. 6 d. — I s r a e l , Lepsius, Lohmann, Barchet. Der 
erhöhte Christus im Himmel und seine Gemeinde auf Erden. 61. Hagen, 
Immanuel. M  —,50. — R o llin g , W ilh . D., die Satisfactio vivaria, d. i. 
die Lehre von der stellvertretenden Genugthuung des Herrn Jesu. (1. Bd.: 
die Vorfrage.) 2. der Aufbau. XVI, 428. Gü., Bertelsmann. tit/L 6, geb. Mi 7.
— Korff, Th., zur Auferstehung Jesu Christi (BG. 35,4. H.). — Kühn, Ernst,



676 E. S ü l z e , Dogmatik. [144

Pfarrer in Siegen, vom Glauben an Christus. Vortrag, geh. auf d. 6. General- 
versamml. d. rhein.-westfäl. Vereinig, d. Freunde d. kirchl. Bekennt, z. Herford
a. 12. Oct. 1898. Hagen i. W., Immanuel, i/l/t —,15. — Lasson, Christi Tod ; Christi 
Himmelf. (KM. 18, 6. u. 8. H.). — Lehre, die, v. Kreuze Christi. Hrsg. v. Verein 
christl. Männer. 11. Aufl. 42. Reutlingen, Fleischhauer u. Spohn. M  —,75.
— Id sco , H .,  das Bild Christi, die Lehre von Christus, dem Sohne des 
Menschen, im Grundriss dargestellt. 63. B., Schneider u. Comp. M  1. — 
M a la n , C., la personnalitd divine de J6sus-Christ ressentie par ce qu’il y a 
de divin dans la vie actuelle de Phomme d£chu (RThPh. 32, 267—272). — 
Manning, le sacerdoce ^ternel. 3. ed. 335. Lill. Descl^e. de Brouwer et 
comp. — Marchant, J., Theories of the resurrection of Jesus-Christ. 134. 
Lo., Williams et N. — Minjard, E. C., l’Homme-Dieu. 4 voll. P., Lethielleux. 
fr. 14. — P fen n ig sd o rff, E ., Christus im modernen Geistesleben. Christi. 
Einführung in die Geisteswelt der Gegenwart. Der gebild. evang. Jugend u. 
ihren Freunden dargeboten. 2. Aufl. XIV, 265. Dessau, Buchh. des evang. 
Vereinshauses. M  4, geb. M  4,80. Daraus einzeln: Das Christenthum als 
weltgeschichtl. Macht. 55. M  —,80. Christus und die guten Menschen und 
die Uebermenschen. 32. M —,60. Christus u. d. Gelehrten. 54. M  —,80. 
Christus u. d. Künstler. 62. Jllt 1. Durch d. Rel. zu Christus. 24. M  —,30. 
Römisch od. Evangel. ? M  —,50. — Pieper, F., the vicarious satisfaction of 
Christ. (LChR. 444— 450). — Pope, W. P., the person of Christ: dogmatic, 
scriptural, historical. 45. West. Conf. Office. 6 d. — Bose, fetudes övangö- 
liques: la conception surnaturelle de J6sus (RB. 8). — Samtleben, G., die 
Gewissheit d. Auferstehung Jesu(BG. 35, 7 H.). — Sch lo tter, W ., das Gebet 
zu Jesu. 20. Schaffhausen, Meili. 30 c. — Schneider, P., von der Höllen­
fahrt Christi. Art IX. der F. C. (KZ. Amerika 23, 1. H.). — Scholz, H .,  der 
gegenwärtige Stand der Forschung üb. den dogmat. Christus u. den histor. 
Jesus (ThR. 2, 211—223). — Schönholzer, G., die Auferstehung (ZSchw. 
16, 24—33. 75—85). — Sch w a rz, G ottfr., Jesus Christus. Ein Christ­
geschenk f. d. deutsche Volk. 48. Heidelb., Selbstverl. des Vf.s. — D ers., 
die Vollkommenheit Jesu, in d. Monatschr. das Evangel. Ebd. 1898. 1899. — 
Seeberg, M h., warum glauben wir an Christus? (Hefte für evang. Welt­
anschauung und christl. Erkenntniss.) 18. Gr. Lichterfelde, Runge. M  —,40,
— Simon, D. W., reconciliation by incarnation. The reconciliation of God 
and men by the incarnation of the divine word. XXIII, 387. T. and T. 
Clark. Ed., Simpkin. 7 sh. d d. — Spurr, F., Jesus is God. 131. Lo., 
Stockwell. 1 sh. 6 d. — Torbey, M., what the bible teaches on the divinity 
of Christ (LChR. 151—159). — Walker, W., Spirit and the Incarnation. 396. 
Ed., Clark. 9 sh. — Wilson, H., the third day. The resurrection a proof 
of Christianity. 72. Church Shop. 1 sh. — W ilson, M ., James. The 
gospel of the atonement. (Hulsean lectures 1898/99.) 165. Lo., Macmillan. 16 sh.
— Z ange, F r ., das Kreuz im Erlösungsplane Jesu. 43. Langensalza, Beyer
u. Sohn. M  —,60. — Zöckler, was dünket euch um Christum? Miscellen 
(BG1, 35, 12. Heft).

H echtei stellt nur (in Uebersetzung) die neutestamentlichen 
Aussagen über die Person Jesu zusammen: 1. die Selbstbezeichnung 
Jesu als „Menschensohn“ und als „Gottessohn“, 2. dieselben ohne 
diese Namen, 3. die apostolischen Zeugnisse über die Person Jesu,
4. die der Apokalyse. Er fügt seinen Citaten eine Erklärung hinzu 
und überlässt es dem Leser, darnach seine Ueberzeugung sich selbst 
zu bilden. — JBrcvuev wendet sich gegen die „Heiligungsbewegung", 
nach der durch das Blut Christi die Ketten der Sünde gebrochen 
werden und der Mensch vollkommene Heiligung erlangt. Er zeigt, 
dass wohl das vollkommene Heil im Erlass der Schuld und der Ver­
gebung uns geschenkt wird, dass aber die Heiligung eine Aufgabe



145] Einzelfragen. 677

sei, an deren Lösung wir im ganzen Leben zu arbeiten haben. Es 
fehlt jede Angabe darüber, was unter Erlass der Schuld und Ver­
gebung zu verstehen ist. Schon das würde bedenklich sein, in beiden 
unmittelbar nicht bloss eine Umwandlung des religiösen Verhältnisses, 
sondern auch die sittliche Umgestaltung zu finden. — S u r h h a r d t  
gibt den Zweck seiner Schrift in folgenden Worten a n : „ich will 
zeigen, dass die Berichte der Evangelisten [über die Wiedererscheinung 
des auferstandenen Christus] sich sehr wohl zu einem zusammen­
hängenden und klaren, psychologisch und geschichtlich unanfechtbaren 
Gesammtbilde vereinigen und abrunden lassen. Weiter aber möchte 
ich gern zeigen, welche Fülle von erbauender Kraft zur Stärkung des 
Glaubens und zur Befestigung des Wandels gerade in den Erzählungen 
von der Auferstehung des Herrn und von seinen Erscheinungen für 
den Einzelnen wie für die Gemeinde der Gläubigen liegt.“ Wie fein 
und erbaulich B. zu schreiben versteht, ist bekannt. — E m d e , 
Pastor in Bremen-Hastede, schildert in seinem geist- und phantasie­
reichen Protestantenvereinsvortrage zunächst, wie Jesus, der einfache 
Zimmermann von Nazareth, als Prophet seinem Volke die ideale 
Religion und Sittlichkeit verkündigt. Im Gegensatz zu der Gesetzes­
religion seiner Zeit und zu den Machthabern, die sie vertraten, 
erwacht in ihm das Bewusstsein, dass auf seiner Person das Kommen 
des Gottesreiches beruht. Vom Volke verlassen, zieht er sich vor 
den feindlichen Mächten nach Cäsarea Philippi zurück. Da erkennt 
er in heissen inneren Kämpfen, dass er seinen Beruf auszurichten 
habe, indem er sein Leben für ihn einsetze. Aber des Sieges gewiss, 
denkt er ihn nicht wie wir mit der geschichtlichen Entwicklung Ver­
trauten als einen Sieg des Geistes, sondern in der Farbenpracht 
apokalyptischer Bilder (die von der Ueberlieferung noch vermehrt 
sind). Darum nennt er sich von nun an den „Menschensohn.“ Nach 
dem Vf. ist es „doch eine eigene Sache nicht bloss um die bedingungs­
lose Verpflichtung auf Bekenntnisse, sondern auch um die bedingungs­
lose Verpflichtung auf h i s t o r i s c h e  Personen.“ Die Religion und 
die sittliche Entschlossenheit Jesu behält ihre unvergängliche Be­
deutung; aber jede Zeit drückt sie in ihrer Sprache aus. — Nach 
E w a ld  genügt es nicht, in Christus die Offenbarung der vollkommenen 
Liebe Gottes und des sittlichen Ideals zu finden. Die Liebe Gottes 
kann die Menschheit um so weniger sich aneignen, je mehr sie unter 
dem Drucke ihrer Noth darnach verlangt. Die Liebe Gottes hätte 
auch durch den Kreuzestod des Unschuldigen, des Religiösesten der 
Menschen, eine wahrlich seltsame Bestätigung erfahren. Wer selbst 
von Noth und Tod und von Gewissensangst bedrängt ist, in dem 
schweigt der Verstand. Der Glaube begründet die Gewissheit, dass 
dieser Christus dem Geheimniss Gottes entstammt. Das muss ja 
schon deshalb der Fall sein, weil sonst seine eschatalogischen Reden, 
in denen er sich als der Richter der Welt darstellt, schwärmerisch 
wären. Im Hinblick auf 1. Cor. 1, 22—25 darf man wohl sagen, 
dass Paulus des Vf. Ideen kaum billigen würde. — F ischer  ist

Theolog. Jahresbericht. XIX. 44



678 E. Sülze, Dogmatik. [146

geneigt, die Erzählung von der Verklärung als die erste der Oster­
geschichten, diese aber wie alle Wundererzählungen von den Weih­
nachtsevangelien an, wie auch die Vorstellungen vom ersten Adam 
und vom Logos für Erzeugnisse des nach dem Tode Jesu wieder 
aufgelebten Glaubens an ihn anzusehen. „Jesus hat nicht eine neue 
Religion gestiftet, sondern er hat die Religion neu  und zwar in 
ihrer Selbstvollendung in sich getragen, und indem sie ihn so zu 
ihrem Offenbarer gemacht, hat sie durch ihn, in seinem Bilde, sich 
dem menschlichen Geiste so eingeprägt, dass wir untrennbar beides 
mit einander haben, unser ewiges Leben in der Religion und sein 
Bild, in dem sie Fleisch geworden. In dem immerfort sich vervoll­
ständigenden Verständnisse Christi liegt die fortwirkende Macht der 
Erscheinung Jesu einerseits und die Verklärung seines Geistes in 
uns andererseits. Das ist uns er verklärter Christus.“ — F rie d r ich ’s 
Schrift verdient wohl gelesen zu werden. Der Vf. ist eine Art christ­
licher Darwinist. Der natürliche Mensch hat die Aufgabe, in der 
Gemeinschaft mit Gott ein Uebermensch zu werden wie Christus, der 
vor Allem durch seine Auferstehung sich als solcher erwiesen hat. Der 
Materialismus muss abgethan werden. Vor Allem hat der Staat 
sich, all seine Functionen und Kreise, mit dem Streben zu durch­
dringen, dass das ganze Volk zu diesem wahren Uebermenschenthum 
erzogen werde. Nur ein vom Materialismus befreites Volk löst die 
sociale Frage. Die Kirche hat ihren Credit verloren. Sie ist zu 
einer „Lebensversicherungsagentur“ geworden, in die von den Eltern 
schon die Kinder eingekauft werden. Sie mag sich zur Helferin des 
Staats umgestalten. Der aber hat gegenwärtig die Hauptarbeit zu 
thun. Jetzt freilich ist beider, des Staats und der Kirche, Weisheit 
eine sehr niedere, nämlich diese: „du musst den Gesetzen des Staats 
gehorchen, sonst kommst du in’s Loch, und den Gesetzen der Kirche, 
sonst kommst du in die Hölle.“ Der Uebermensch Christus muss in 
beiden zur Herrschaft kommen. — Nach F u n cke  ist jeder „Christus 
ein Phantasie-Christus, der nicht voll und ganz dem Bilde entspricht, 
das die heiligen Evangelien uns zeigen.“ Er sucht dies an einigen 
der bekanntesten modernen Christusbilder nachzuweisen. — Das um­
fassende Werk von H u g  ist eine fast vollständige katholische 
Glaubenslehre in der Form dogmatischer Predigten vom christolo- 
gischen Standpuncte aus. Der Vf. ist ein klarer, nüchterner Schweizer, 
der seine Zuhörer von der Wahrheit des katholischen Dogmas zu 
überzeugen sucht. Er setzt mit Zeitrichtungen, z. B. mit Strauss, 
sich auseinander und nennt immer das Kind mit dem rechten Namen. 
Der Text ist ihm nur Motto. Er hält auch Predigten über Rund­
schreiben Leo XIII., über Petrus und Leo XIII. in Ketten. Religiös 
wirken diese Predigten weniger durch ihren Inhalt als durch ihren 
Ton. Das Messopfer ist dem Verfasser das Licht, das in den sieben 
Sacramenten sich in die sieben Farben bricht. Wahrheit und Opfer 
verbinden sich. Die katholische Predigt ist „gleichsam das lebendige 
Wort und die ewig fortlebende Opferhandlung des Eingebornen vom



147] Einzelfragen. 679

Vater voll der Wahrheit.“ Den Dogmatiker kann dies Buch im 
Verständniss des katholischen Dogmas fördern. Er sieht hier in der 
vorzüglichsten Weise, wie es für die Gemeinde wirksam gemacht 
wird. — Die von dem Grafen von Bernstorff veröffentlichten Vor­
träge von Is ra e l , Dr. Lepsius, Lohmann und Barchet sind am 12. 
bis 14. April 1899 zu Essen in einer Versammlung des deutschen 
Zweiges der Evangelischen Alliance gehalten. Auf dem bekannten dog­
matischen Hintergründe beruhend, betonen sie die Heiligung, um zu 
sammeln und zu einen. Sie bieten homiletisch und praktisch manch 
gute Gesichtspuncte. — 0. Ritschl hat K ö llin g 's umfangreiche 
Schrift (ThLz. 25, 7) mit des Vf.s eigenen Worten eingehend cha­
rakterisirt. K. schreibt mehr pastoral als wissenschaftlich, nicht ohne 
ein gewisses Selbstbewusstsein (vergl. z. B. 2. S. 47). Die formelle 
Gestalt der Schrift ist pedantisch, der Ton der Polemik zuweilen 
zelotisch. Die neuere Theologie wird Aberwitz (2, 68), Phrasen­
geklingel (2, 281), ihre Prediger werden Baalspfaffen genannt (2, 85). 
Sie klopft zuerst bei Frau Ratio, des Teufels Braut, an (2, 79). 
Meist ist es die Theologie Ritschl’s, die so charakterisirt wird. Aber 
auch A. Seeberg (JB. XV, 147) und selbst der sonst vom Vf. be­
wunderte Schleiermacher erliegen seiner unerbittlichen Kritik. Die 
classische Schrift von H. Schulz (StKr. 1894), die demselben Thema 
gewidmet ist wie die K.s, ist ihm unbekannt. Er ist ein guter 
Philolog und wirft oft seinen Gegnern vor, dass ihre Auslegung Ein­
legung sei. Und doch ist sein Verfahren, wie das Lechler’s in seiner 
später zu besprechenden Schrift über den heiligen Geist, darauf ge­
richtet, hinter jedem Schriftwort Geheimnisse zu finden, an die kein 
biblischer Schriftsteller gedacht hat. Es stehen z. B. die Stellen
2. Cor. 5, 18. 19 und Gal. 3, 20 im Mittelpuncte seiner Untersuchung. 
Und was findet er in ihnen! Die Worte ix xoö fteoö xoO xaxocAAcc£av- 
Tog Vjp.as proklamiren wegen des Aorist feierlich die himmlische Vor­
geschichte der Versöhnung als einen innertrinitarischen Act. Und 
der |xeafr|is, der es wirklich sein, zwischen Gott und den Menschen 
wirklich vermitteln soll, muss, „wie Athanasios lehrt“, x£Xetog -freos 
und xeXetog (ävö’pcouo?, also fl,eo&v9’pü)7i:os sein (2, 218. 222). Die 
Exegese dient dem Vf. als Mittel von einem Gedanken zum anderen 
weiter zu kommen. Eine genügende sachliche Erörterung der Be­
griffe, auf die Alles ankommt, der Begriffe Sünde, Schuld, Strafe, 
findet sich nicht, eben so wenig eine Widerlegung des durch­
schlagenden Grundgedankens der neueren (und doch wohl allein 
christlichen) Ethik, dass die Pflichterfüllung an der Person haftet 
und nicht von der einen Person auf die andere übertragbar ist. 
Aber all diese Mängel muss der übersehen, der dem Vf. gerecht 
werden will. K. ist nicht bloss ein gelehrter, sondern auch ein 
ernster Mann, der mit der ganzen Wärme seines Herzens bei seinem 
Thema ist, auch zu mystischer Innigkeit sich erhebt (2, 94). Manche 
seiner Erörterungen würden als Passionspredigten ihren Zweck ganz 
gewiss nicht verfehlen. Wenn nun ein solcher Schriftsteller es unter-

44*



680 E. S ü l z e , Dogmatik. [148

nimmt, das Centraldogma des gesetzlichen, also des römisch-katho­
lischen Christenthums als das Herzstück des evangelischen Glaubens 
zu erweisen, so hat man allen Grund, ohne Yorurtheil seinem Ge­
dankengange zu folgen. Der Ausgangspunct des Yf. ist die Lehre 
vom Zorne Gottes. Ihr ist der ganze erste Band gewidmet, im Grund 
auch im letzten Abschnitt, der über Athanasius und Anselmus 
handelt. Darauf folgt im zweiten Bande die anthropologisch-soterio- 
logische Grundlegung (Erbsünde und Versöhnung, Erbschuld und 
Genugtuung, das Leiden Christi ist Strafleiden, die Satisfactio und 
die Justificatio sola fide). Hierzu wird durch Erörterung der Prä­
positionen nepi, Siot, örcep, ccvxf, der grammatische Unterbau (2, 107 
bis 211) gegeben. K. beschreibt sodann, wie im Leiden Christi 
Passivität und Activität sich einen, wie im Gefühl der Gottverlassen­
heit das Band sich löste, das Christus mit Gott verband, und wie 
dadurch Christus vollkommen erschöpfend die Strafe trug, die dem 
Sünder zukommt. Auch den Teufel hat er, einer alten, von Luther 
festgehaltenen, Lehre entsprechend, in seinem Leiden überwunden, 
indem er dem Judas gegenüber, der das Organ des Teufels („ver­
teufelt“) war, seine Treue gegen seinen Beruf wahrte. Als das 
Leiden vollendet war, hatte er sich als Gottes Lamm und Löwe er­
wiesen. Mit einem Nachweis der dogmatischen und ethischen Defecte 
in der neueren Theologie schliesst der Vf. seine Arbeit. In dem 
Allen wäre wohl noch manches Sonderbare nachzuweisen; aber wir 
haben uns auf den Kern der Differenz zu beschränken. K. selbst 
hat ihn mit voller Klarheit (2, 280) angegeben. Die alte Theologie 
beginnt von Oben, die neue von Unten. Jene ist katabatisch, diese 
an abatisch. Sollte nicht die letztere die allein evangelische und
christliche sein? Der Formalismus unseres Vf. zeigt, dass die 
Wissenschaft ein leeres Spiel mit Worten und abstrakten Begriffen 
wird, wenn sie die Erfahrung verlässt, in der Gott sich uns offenbart. 
K .s ganzes Werk ruht auf seiner Lehre vom Zorne Gottes. Der 
Zorn aber ist ihm nur ein (notwendiger) Affect in Gott. Uns ist 
er die unerbittliche Causalität der sittlichen Weltordnung Gottes, die 
mit der Sünde das Verderben verknüpft hat. Welche der beiden 
Anschauungen ist nun die ernstere, die sittlich wirksamere? Diese 
Frage ist es, die für oder gegen die Athanasianisch-Anselmische 
Theorie K.s entscheidet. Nach der ersteren kann Gott sich mit 
einer stellvertretenden Genugtuung begnügen. Nach dieser hat 
jedes gerettete Gotteskind den vollen Kelch der Strafe und der Sühne 
zu leeren. Vielleicht nimmt auch K. daraus ab, dass wir nicht 
gewillt sind, wie er unablässig uns schuld gibt, eine schwächliche 
Liebe zu lehren, sondern dass unser Blick auf den Ernst des Lebens 
ernster macht als alle halbmythologischen Lehrgebilde. — I/isco  
versteht unter dem „Menschensohn" in den Reden Jesu und unter 
^Christus“ bei Paulus und im ersten Petrusbriefe den „Vollender des 
Glaubens“. Auch die Jungfraugeburt, die Auferstehung, die Himmel­
fahrt, das Kommen zum Gericht im zweiten Artikel des Apostol.



149] Einzelfragen. 681

Symbolums deutet er im religiös-sittlichen Sinne. Er erkennt an, dass 
eschatologisch-apokalyptische Reden Jesu acht sind. Er meint aber, 
dass in ihnen nur das geschichtliche Werden des Gottesreiches zur 
Darstellung komme. Emde hat (PrM. 3, 9. H.) dies idealisirende Ver­
fahren, das die Reden Jesu und die Lehre der Apostel ihrer zeit­
geschichtlichen Färbung entkleide, für unhaltbar erklärt, vergl. Holtz- 
mann im JB. XIX, 135. — JNiebergalVs sehr beachtenswertlie Ab­
handlung ist bereits von Christ (PrM. 3, 6. H.) und von Lobstein (ThLz. 
1900 54 f.) besprochen worden. Sie stellt sich die Aufgabe, ohne die 
Zuhilfenahme objectiver Welterkenntniss, rein vom sittlichen Geistes­
leben aus den Einklang zwischen diesem und dem Weltbewusstsein 
herzustellen. Im Grunde sind es zwei sehr einfache Gedanken, die 
nach dem Vf. zu diesem Ziele führen. In der sittlichen Welt, in der 
Christus die volle Gottesoffenbarung ist, erweist sich das Opfer, die 
Hingebung in vollendeter Liebe, als das höchste Gut. Ein Analogon 
davon findet sich auch in der Naturwelt; auch in ihr lebt Alles 
davon, dass das Eine dem Anderen, freilich nicht bewusst und frei­
willig, sich opfert. Der sittliche Mensch aber erfährt, dass denen, 
die Gott lieben, alle Dinge zum Besten dienen. Dies ist die Haupt­
sache. Dieser Erfahrungsbeweis dafür, dass die natürliche und die 
sittliche Welt ein einziger heiliger Wille beherrscht, ist auf die un- 
widerleglichste Weise durch den Erfolg des Todes Jesu geführt. Er 
genügt vollständig für unser sittliches und religiöses Bedürfniss, 
keinesfalls aber für unser intellectuelles. Das fordert die fortgehende 
philosophische Arbeit an der Widerlegung alles Materialismus und an 
der Gewinnung einer einheitlichen theistischen Weltanschauung. Ref. 
bleibt der Ansicht, dass man der um die Läuterung des Glaubens­
bewusstseins hochverdienten Theologie Ritschl’s keinen guten Dienst 
leistet, wenn man fortfährt durch complicirte, immerhin zuweilen 
recht sinnige, Erörterungen den Hiatus zwischen religiösem und ob- 
jectivem Erkennen zu verschärfen oder zu überbrücken, statt ihn 
durch eindringende philosophische Arbeit zu überwinden. — Die 
Schrift von P fe n n ig sd o v f  umfasst noch mehr Abschnitte als in 
Sonderausgaben erschienen sind, nämlich folgende: (die Religionen), 
der rechte evangelische Glaube, was darf ich hoffen? Die Schrift 
war ein Wagniss. Denn in der That, den Erfolg der Wirksamkeit 
Jesu auf allen Lebensgebieten gemeinverständlich darzustellen, das ist 
ein unermessliches Unternehmen. Der Vf. ist mit kühnem Muthe 
und mit reichem Wissen an das Werk gegangen. Ohne Zweifel hat 
er mehr erreicht als Ziemssen in der verwandten Schrift „die Bibel 
in der Geschichte.“ Der Erfolg ist so sehr für ihn gewesen, dass 
sein Buch bereits im Jahre seines Erscheinens zum zweiten Male (er­
weitert) aufgelegt werden konnte. Es ist zu wünschen, dass es 
immer weiter Eingang findet. Die Art der Apologie des Christen­
thums, die der Vf. sich gewählt hat, der Beweis ex eventu, ist ohne 
Zweifel für die noch Zugänglichen in unserer Zeit am wirksamsten. 
Wohl aus praktischen Gründen beschränkt sich Pf. in dieser Schrift



682 E. S ü l z e , Dogmatik. [150

ganz auf den Standpunct der religiösen Erfahrung, während er 
früher (JB. XVI, 602) neben ihr auch die wissenschaftliche Be­
gründung als nothwendig geltend machte, mit dem „blossen Experi­
ment“ sich nicht begnügen wollte. — Pfarrer Schia tter  zeigt, wie 
die neutestamentliche Gemeinde an Jes. 45, 23 und Joel 3, 5 die 
Anbetung Jesu anknüpft, die überall im N. T. bezeugt ist (1. Cor. 
1, 2; Röm. 10, 9—13; 2. Cor. 12, 7—9; Phil. 2, 10—11; Act. 2, 21; 
7, 59—60; 22, 16; Joh. 5, 22—27; 24, 28; Apoc.). Paulus stand 
in wirklichem Gebetsverkehr mit Christo. Man kann nicht an 
Christus glauben, wenn man sich weigert, ihm göttliche Ehre zu er­
weisen. Denn glauben ist ein religiöses Verhalten. Man darf auch 
die Bitten nicht zwischen Gott und Christus theilen. Es ändert aber 
am Werthe unseres Betens nichts, ob der Vater oder Jesus sein Ziel 
is t; denn beide sind ein  Gott. — Pfarrer Schönholzer  behandelt 
zwar (geschichtlich) den Auferstehungsglauben im Allgemeinen; das 
Ziel seiner Untersuchung ist aber das, über den Glauben an die 
Auferstehung Jesu das rechte Licht zu gewinnen. Seine kritischen 
Untersuchungen führen ihn zu dem Schluss: „es soll sich doch 
Niemand einfallen lassen, an der Hand der Bibel die eine oder die 
andere Art der Auferstehung Jesu erweisen zu wollen.“ Selbst die 
Manifestationstheorie, die z. B. Schweizer vertrat, ist unvereinbar 
mit der Gottes- und Weltanschauung des Vf., nach der ein  Gesetz 
die himmlische und die irdische Welt beherrscht. Er entwickelt 
psychologisch, wie der Glaube an die Auferstehung Jesu in Paulus 
und im Jüngerkreis zu Stande kam, „ein natürliches Gotteswerk, der 
Vision des Jesaja zu vergleichen“. Der Glaube an die Auferstehung 
und an die Person Jesu hat das wahre Christenthum „schonlich 
durch sinnbefangene und schwerhörige Jahrh. in die neuen Zeiten 
heruntergetragen, damit ein ebenso denkendes als frommes Geschlecht 
der Gegenwart, Geflecht und Gefäss in die Geschichte verweisend, 
den Inhalt, die kostbare Narde, nämlich das selige ewige Leben in 
Gott dem Vater, erfasse. Die alte Frage: glaubst du an Christum, 
den Auferstandenen? lautet für einen Christen unserer Tage: ist 
sein Leben dein Leben?“ — Sehr verdienstlich ist der Bericht, den 
Scholz über die christologischen Controversen der letzten Zeit ge­
geben hat. Es wäre sehr zu wünschen, dass er weiter ausgeführt 
und als besondere Schrift veröffentlicht würde. Sch. beginnt mit den 
Erörterungen, die zwischen Kähler und Beyschlag über die Möglich­
keit eines „Lebens Jesu“, gegen die Ritschl im Interesse des Glaubens 
sich erklärt hatte, stattgefunden haben. Kähler hat sie abgelehnt, 
um den Supranaturalismus der apostolischen Verkündigung und der 
Kirchenlehre zu retten. Um die Gewissheit und die Freiheit des 
Glaubens zu retten fand Herrmann die vollkommene Offenbarung 
Gottes, die den Verkehr mit Gott ermöglicht, und für den Gläubigen 
durch keine geschichtliche Untersuchung zu erschüttern ist, in dem 
innern Leben Jesu. 0. Ritschl und Joh. Weiss hielten Herrmann’s



151] Einzelfragen. 683

Anschauung vom Heilsglauben für zu eng. Nach Sch. beruht das 
auf einem Missverständniss. Auch Herrmann habe anerkannt, dass 
der Wege zum Heil für den einzelnen viele sind; aber in jeder Form 
der Heilsaneignung sei der durch das innere Leben Jesu uns ver­
mittelte Verkehr mit Gott das, worauf zuletzt alle Heilsgewissheit 
ruhe. Baldensperger und Bousset untersuchten, in welchen zeit­
geschichtlichen Formen der „geschichtliche Christus“ den Heilsbesitz 
dargeboten habe, nicht um den Glauben zu erschüttern, sondern um 
ihn zu unterstützen. Vischer prüfte das Maass der Gewissheit, das 
überhaupt die Geschichte zu erreichen vermöge. Reischle, principiell 
an Herrmann sich anschliessend, nahm eine Einzigartigkeit für 
Christus in Anspruch, neben der die sonst von ihm anerkannte Ent­
wicklungsidee in ihrer Anwendung auf die Person Jesu versagte. Die 
productive Kraft, die Seil dem Christusglauben zuschrieb, veranlasste 
Häring zu der Frage, ob dieser Glaube auch bestehen könne, wenn 
geschichtlich die Nichtexistenz Jesu erwiesen werde. Leider ist 
Sch. auf die Einwendungen Pfleiderer’s gegen die ganze Position der 
Schule Ritschl’s und auf die von Tröltsch gegen Kaftan und Reischle 
nicht eingegangen. Es würde dann sich gezeigt haben, dass die 
Sorgen, mit denen alle diese christologischen Erörterungen behaftet 
sind, nur dann schwinden, wenn man anerkennt, dass der Weg, auf 
dem Christus selbst zu seiner Gotteserfahrung gekommen ist, vor ihm 
nicht gefehlt und nach ihm nicht aufgehört hat, dass es aber vermessen 
ist, nach einem solchen Pfadfinder ihn von Neuem entdecken zu 
wollen. — Die kleine, im edlen Tone gehaltene, klare und innige 
Schrift von Schw arz  wird man nicht ohne Gewinn lesen. Sie fasst 
zusammen, was der Vf. in seiner Zeitschrift „das Evangelium“ ver­
tritt. Wir anderen gehen davon aus, dass Gott sich in Christo als 
der Vater offenbart hat, der allein Welt und Ich in uns brechen 
und uns zu göttlichem Leben entfalten kann. Die Durchbrechung der 
Gesetzesreligion (die aber zum Siege Christi am Kreuze führte) ist 
uns nur eine Begleiterscheinung im Lebenswerke Jesu. Für Sch. ist 
sie die Hauptsache. Vom Druck aller Zwangsanstalten zu befreien 
und damit das Leben im Geist und in der Wahrheit möglich zu 
machen, das war der Beruf Jesu. Er nur ward den Menschen 
gerecht, indem er durch die Liebe sie zu diesem wahren Leben ent­
faltete. Er war der freie Geistesmensch, der Gottessohn, mit dem 
das Reich des Geistes begann. Dies Reich musste im Kampf mit 
dem des Zwangs zu Tage treten. Durch die Reinigung des Tempels, 
durch die Aufforderung: jeder kaufe ein Schwert, war Jesus daran, 
Gewalt mit Gewalt zu überwinden. Er überwand auch diese Ver­
suchung. Gott lohnte es damit, dass er durch sein Zeugniss vor dem 
Hohenpriester und den so begründeten Tod sein Werk vollenden 
konnte. Er lebt nun und wir durch ihn und mit ihm. Das Schönste 
in der Schrift des Vf. ist seine Darlegung, dass und wie ein solcher 
Tod das Selbssbewusstsein und die sittliche Kraft, das Leben, zur 
vollen Energie entfaltet und damit der Sieg über den Tod ist, —



684 E. S ü l z e , Dogmatik. [152

Seeberg geht von dem Gedanken aus, dass der Eindruck der 
Person Jesu die Seele umwandelt. Wir glauben an Christus, indem 
wir durch ihn zu einem neuen Leben kommen. Da wir nur an 
Gott glauben können, so ist der Glaube an Christus an sich schon 
Bekenntniss zu seiner Gottheit. Andere Menschen bringen uns nur 
in einen relativen Gegensatz zu unserem bisherigen Leben, Christus 
in einen absoluten. So wirkt er noch immer fort. Auch das ist ein 
Beweis für seine Gottheit. Diese muss auch in relativer Selbst­
ständigkeit neben der des Vaters bestehen. nChristus — und zwar 
in seiner göttlichen Qualität — und der Vater treten in formalen 
Gegensatz zu einander. Um Christi willen und durch Christum er­
halten wir vom Vater die Versöhnung und Rechtfertigung. Sonach 
fasst das Ergebniss der Erlösung in sich das Bewusstsein von der 
persönlichen Gegenwart Christi oder den Glauben an Christus als 
Gott.“ Die theologische Terminologie wechselt. Die Lehre von den 
zwei Naturen hält S. nicht für nothwendig. Jedenfalls dringt er 
tiefer in das Problem ein als Ewald. — Z ange  bemüht sich, 
namentlich Bang (JB. XVIII, 625) gegenüber, darzuthun, dass eine 
durch Erfahrungen veranlasste Entwicklung im Bewusstsein Jesu 
nicht stattgefunden habe. Jesus habe vom Anfang an gewusst, dass 
sein Werk nur durch seinen Tod zu vollenden sei. Z. sucht das aus 
den Evangelien zu erweisen. Namentlich aber beruft er sich darauf, 
dass die jjiexavota, die Jesus wie der Täufer gefordert habe, ohne den 
Eindruck des Todes und der Auferstehung Jesu unmöglich sei; 
darüber hätte Jesus sich nicht täuschen können. Wenn der Vf. 
seinen Gegner damit zu widerlegen sucht, dass nach ihm eine „Ent­
täuschung“ Jesu stattgefunden habe, und wenn er die apokalyptische 
Fassung der Idee vom Reiche Gottes in den Reden Jesu ganz bei 
Seite stellt, so kommt man doch auf den Gedanken, dass dogmatische 
Gründe für ihn mitbestimmend sind. — M a la n  will in seinen kurzen 
Thesen zeigen, wie man in der Christologie und in der Soteriologie 
alles Magische (action non preparee) fern halten müsse. Der Sünder 
trage doch unbewusst noch das Ebenbild Gottes in sich. An das 
knüpfe Gott auch in der Wirkung Jesu auf das Herz an (Joh. 6, 44). 
Der sündige Mensch ist der geschichtliche, der empirische, Mensch. 
Gott ist ihm der unbekannte Gott. Es kann ihm nur auf dem ge­
schichtlichen Wege, durch eine Offenbarung des ewigen Wortes, ge­
holfen werden. Wir sind daher zunächst, aber nicht für immer, an 
den historischen Christus gewiesen. Der vollbringt sein Werk, damit 
Gott Alles in Allem werde. Darum haben wir Gott allein anzubeten. 
Bliebe unsere Hingebung an den historischen Christus gebunden, so 
würde er für uns nicht die Offenbarung Gottes sein, sondern der 
Schleier, der Gott uns verhüllte (2. Cor. 3, 4—18). Darum ist auch 
Christus nach der Vollendung seines Werkes der vom Fleisch be­
freite Sohn Gottes geworden. Schön wäre es, wenn diese Thesen 
ausgeführt würden in einer vollständigen Schrift. — Ueber die 
Schriften von George Holley Gilbert und M. Wilson gibt Herr



153] Einzelfragen. 685

Diac. Winter in Dresden folgenden Bericht: G ilbert gibt eine ein­
gehende Darstellung der Lehre Jesu. Sein Buch ist ein englisches 
Seitenstück zu Wendt’s Lehre Jesu; nur der kritische Unterbau 
fehlt. Doch scheidet der Vf. in seiner Darstellung stets zwischen den 
Synoptikern und dem vierten Evangelium, erweist sich als wohl­
vertraut mit der Evangelienkritik. Die deutsche Forschung kennt er 
genau und verwendet sie stark. Eigentümliche Resultate eigener 
Forschung sind mir nicht aufgefallen. Solche zu bieten lag wohl 
auch nicht in der Absicht des Vf.s. Der Werth seines Buches liegt 
m der überaus klaren, anziehenden und auch stilistisch glänzenden 
Darstellung; es ist ein hoher Genuss ihr zu folgen. Man empfängt 
ein scharf umrissenes, einheitliches Bild Jesu und scheidet mit dem 
Eindruck, dass der historische Jesus nicht die verschwommene Grösse 
ist, als die ihn die allerjüngste Skepsis einer Richtung bezeichnet, 
die eben noch in dem historischen Jesus die einzige Realität auf die 
sich der Glaube gründen könne, gesehen hatte. — W ilson  will in 
seinem Buch über die Versöhnung, das sich aus vier Lectures zu­
sammensetzt, eine Antwort geben auf die Frage: Was bedeutet es 
für mich, dass Jesus Christus lebte und starb ? Aehnlich wie Ritschl 
gilt ihm die Versöhnungslehre als der Mittelpunct des Christenthums, 
und er meint, in der hergebrachten Satisfactionstheorie einen Haupt­
grund zu erkennen, warum sich so viele vom Evangelium abwenden. 
Seine Antwort auf obige Frage lautet nun kurz dahin, dass die 
Incarnation selber die Versöhnung ist, wobei allerdings zu beachten 
ist, dass Incarnation bei W. dasselbe bezeichnet, was wir nach 
deutschen Begriffen als Christi Leben oder Christi Person bezeichnen 
würden. In Christi Person ist die Identität zwischen menschlichem 
und göttlichem Leben offenbart und damit der alte Dualismus ver­
söhnt. Der Person des geschichtlichen Christus eignet die eigen­
tümliche Kraft zu, das in jedem Menschen wohnende göttliche Leben, 
welches rein ethisch gefasst wird, zu entbinden und in Action zu 
setzen. Und darin besteht die Erlösung. Dem Leiden und dem 
Tod Christi, dem alle Versöhnungtheorieen eine besondere Bedeutung 
zuschreiben, wird dabei ein dreifacher Werth beigelegt: die darin 
offenbare Liebe zieht uns zu Christus; Christi Leiden und Tod stärkt 
uns in allen Nöthen des Lebens die Gewissheit, dass Gott dennoch 
unser Vater ist; und endlich ist Christi Leiden und Tod das er­
habenste Beispiel des grossen Gesetzes, dessen Wahrheit unser Herz 
unmittelbar empfindet, dass für andere leiden göttlich ist. Diese 
wenigen Sätze können freilich den geistsprühenden Inhalt der Vor­
lesungen von W. nicht entfernt wiedergeben. Sie sollen nur an­
deuten, auf welcher Linie die Reflexionen des Vf. sich bewegen. Der 
Hauptwert des Buchs liegt auch nicht in seinen dogmatischen 
Formeln, die für das deutsche Gefühl etwas Verschwommenes haben, 
sondern in dem kühnen Versuch, die Theologie unter die Erfahrungs­
wissenschaften einzureihen. Alle moderne Wissenschaft, sagt W.} 
arbeitet mit Hypothesen, die jenseits der Erfahrung liegen, also trans-



6 8 6 E. S ü l z e , Dogmatik. [154

cendent sind; das gilt von Newton’s Gravitationsgesetz ebenso wie 
von der Aethertheorie. Aber diese Hypothesen haben den Beweis 
für ihre Wahrheit geführt, indem sie sich tausendmal zur Erklärung der 
vorliegenden Erfahrungstatsachen bewährt haben. Die christliche 
Hypothese besteht nun darin, dass durch und in Jesus Christus eine 
zwischen dem allgemeinen und göttlichen Leben und dem mensch­
lichen und individuellen Leben existirende Verbindung offenbart ist, 
und ferner, dass durch ihn die Menschen göttliches Leben empfangen 
können und empfangen. Aufgabe der Theologie ist es nun zu zeigen, 
dass diese Hypothese sich zur Erklärung der Thatsachen der Ge­
schichte und des inneren Lebens bewährt. In diesem Zusammen­
hang schreibt W. überaus geistvolle Seiten über zwei theologische 
Typen, die sich ihm viel schärfer zu unterscheiden scheinen als etwa 
der katholische und protestantische, oder der kritische und unkritische 
Typus; er nennt sie den lateinischen und den griechischen Typus, ohne 
auf die Namen Werth legen zu wollen. Der Grundbegriff der von 
ihm sog. griechischen Theologie ist der in der Welt immanente gött­
liche Geist, der im Menschen sich seiner selbst bewusst wird und sich 
innerhalb der menschlichen Grenzen vollkommen in Jesus Christus 
offenbart. Die Grundidee der sog. lateinischen Theologie ist dagegen 
der Dualismus zwischen Welt und Gott, Materiellem und Spirituellem, 
Menschlichem und Göttlichem, Kirche und Welt. Diese Theologie 
definirt Alles und damit materialisirt sie Alles. Der theologische 
Typus der Zukunft ist für W. der griechische; denn für diesen ist 
die Geschichte und Naturgeschichte die fortschreitende Selbstoffen­
barung Gottes, und deshalb kann er sich mit der modernen Welt­
anschauung in Einklang setzen. Um dieser und ähnlicher Aus­
führungen willen wünschte ich, W.s Buch möchte in’s Deutsche über­
setzt werden. Der Mangel unserer deutschen Theologie, sich mit der 
modernen entwicklungsgeschichtlichen Weltanschauung auseinderzu- 
setzen und ihre Speculationen in diese Weltanschauung hineinzu­
zeichnen, dürfte sich je länger um so verhängnissvoller für die Frage 
der kirchlichen Entfremdung der Gebildeten erweisen. In dieser Be­
ziehung könnten wir von der englischen Theologie und auch von W.s 
Buche viel Anregung empfangen. Für diese moderne englische Theologie 
ist die Geschichte der Kirche identisch mit der Geschichte des Uni­
versums und die Theologie identisch mit einer gottesgläubigen Deutung 
der gesammten wissenschaftlichen Forschung. Gewiss ein hoher und 
freier Standpunct! Die Aufgabe einer von ihr angeregten deutschen 
Theologie könnte es sein, den verschwommenen und schillernden Ge­
dankengängen der modernen englischen Theologie zu jener Klarheit 
und Deutlichkeit zu verhelfen, die nur der deutschen Sprache und 
dem deutschen Denken gegenwärtig eignen.

6. Der he i l i ge  Geist ,  die He i l s o rd n un g ,  das R e ic h  Gottes.

Andresen, C., die Lehre von d. Wiedergeburt auf theist. Grundl. 2. Aufl. VIII,
198. Hamburg, Gräfe u. Sillem. (JB. XVI, 587.) — Ankermann, B., das



Princip des Reiches Gottes (Materialien zu einer systemat. Darstellung des 
social. Gehalts des Evang. I). 158. Gü., Bertelsmann. M  2,50. — Caley, 
W., doctrine of the justification according to script. and the church of England. 
Lo., Stock. 1 sh. 6 d. — Gastellein, le rigorisme. La question du nombre 
des elus et de la doctrine du salut. 4. Mille. P., Poussielque. fr. 2,50. — 
C rem er> H .,  der hl. Geist. Geistesgaben. Heiligung. (HRE. 6, 444—450. 
460—463. 573—576.) — E m s t ,  J . ,  Wiedergeburt und Bekehrung in ihrem 
gegenseit. Verhältniss und ihrer Bedeut, für das Christenth. 45. Mühlhausen
i. Th., Pecena. M  —,25. — G ottschick, Gesetz u. Evang. (HRE. 5, 632—641).
— Häring, vom Glauben an den hl. Geist (NkZ. 10, 11). — Heller, P., 
Regeneration and conversion (LChR. 405—413). — H erin g , A .,  die Idee 
Jesu vom Reiche Gottes und ihre Bedeut, für die Gegenwart (ZThK. 9, 472 
bis 513). — Holtzheuer, von Glauben und Werken (EK. 75, 25). — Jala- 
quier, P., quelques considerations sur l’union mystique (RThQR. 407—417).
— K ir n ,  Gnade (HRE. 6, 717—723). — K o ch , M a x ,  Lic. Dr., der ordo 
salutis in d. altluth. Dogmatik. VII, 199. B., Duncker. c/Mj 4,50. — K ö stlin , 
J .,  Gemeinschaft der Heiligen (HRE. 6, 503—507). — Landriot, Conferences
on the Holy Spirit. Transl. fr. French. 266. Lo., Mowbray. 3 sh. 6 d.  
Lechler, K .,  die Lehre vom hl. Geist. VII, 307. Gü., Bertelsmann. M  5.
— M o ra w sk i, M a r ia n u s ,  S.J., Einleit, zu einer Studie üb. „die Gemein­
schaft d. Heiligen“. A. d. Polnischen (Kath. 79, 3. F. 20, 385—400). — N .t der 
Rigorismus u. die Zahl d. Auserwählten (Kath. 79,3. F. 20,97—117). — N ösgen , 
K . F ., Gesch. der Lehre vom hl. Geist. VIII, 376. Gü., Bertelsmann. 
M  6,40. — Ders., Zur Lehre von der Gnade (EK. 73, 307). — Moos, M ., 
die Heiligung (Brochuren für Gebildete). 19. B., Christlicher Zeitschriften- 
Verein. M  —,50. — Sch u ltz , H .,  der ordo salutis in der Dogmatik (StKr. 
72, 350—445). — Seeberg, Heilsordnung (HRE. 7, 593—599). — Stange, 
Lic., üb. eine Stelle in der Apologie § 72 des Artikels de justificatione (NkZ. 
10, 2 H.). — Utis L a ic u s ,  ein kurzer Unterricht üb. den hl. Geist (KM. 18, 
9). — W alther, W ., das Zeugniss des hl. Geistes nach Luther und nach 
moderner Schwärmerei. Vortrag. 50. L., Dörffling u. Franke. M  —,60. — 
Watson, J., the doctrine of the grace. 1. the grace of God. 2. repentänce.
3. forgiveness. 4. regeneration. 5. the vicarious sacrifice of Jesus Christ.
6. the sovereignty of God. 7. good works. 8. sanctification (Exp. 9, 10). — 
W eiss, JB., Gotteskindschaft u. Gottesknechtschaft. Hefte f. evang. Welt­
anschauung u. christl. Erkenntniss. 18. 3 H. Gross-Lichterfelde. M  —,30.
— W enzel, A .,  Gemeinschaft u. Persönlichkeit im Zusammenhänge mit den 
Grundzügen geistigen Lebens. Ethische und psychol. Studien. III, 141. B., 
Gärtner. M  2,80. — Z a h n , A d .,  D., über den bibl. u. kirchl. Begriff der 
Anrechnung. Ein Beitrag zur Rechtfertigungslehre. XII, 121. A., Scheffer 
& Co. M  2. — Zöckler, das Lehrstück vom hl. Geist in der kirchl. Dogmatik 
(EK. 73, 287. 433—437. 449—451. 468—469).

1. D er he i l i ge  Geist .  Die JB. XVIII, 559 ausgesprochene 
Erwartung, die Lehre vom heil. Geiste werde von Neuem eingehend 
erörtertert werden, ist in Erfüllung gegangen. W a lth er  wendet sich 
gegen Otto (JB. XVIII, 560) und gegen die Schwärmer als Antipoden. 
Während diese den religiösen und sittlichen Ernst verlieren und 
oftmals natürliche Regungen des Gefühls für ausserordentliche Er­
weckungen halten, fegt die Ritschl’sche Theologie mit scharfem Besen 
als Pietismus und Mystizismus auch Manches aus, was nicht aufzu­
geben ist. Der heil. Geist überzeugt davon, dass das strafende und 
und tröstende Wort Gottes, Gesetz wie Evangelium, die Wahrheit ist. 
Er giebt sodann die Gewissheit, dass der verlangende und annehmende 
Glaube empfängt, was er begehrt, Vergebung der Sünde, Gottes-

155] Einzelfragen. 687



688 E. S ü l z e ,  Dogmatik. [156

kindschaft und den Besitz des heil. Geistes selbst. Er wirkt durch 
das Wort, auch im Munde des Unbekehrten, obwohl derselbe die 
Wirkung des Wortes auch hemmen kann. Der Gewinn seines Be­
sitzes ist der Friede in Gott, der mitten in dem fortgehenden Kampfe 
gegen die Sünde doch in der Seele bleibt. Gegen Otto führt W. 
sehr klare Aussprüche Luther’s an, nach denen der Reformator die 
Wirkung des Wortes von der Kraft des heil. Geistes abgeleitet hat, 
dem das Wort als Werkzeug dient. Widerlegt ist Otto durch sie 
nicht, da er nur auch andere Auffassungen Luther’s neben diese 
gestellt hatte. Gelöst hat W. selbst das Problem, wie Person und 
Wort sich zu einander verhalten, nicht. Aber seine gesund orthodoxe 
Anschauung macht es ihm möglich, eine treffende Kritik an den 
undeutschen, methodistischen Bestrebungen der Richtung zu üben, die 
in der modernen Evangelisation und Erweckung und im Gemeinschafts­
wesen die Rettung unseres Volkes sucht. Der Weg einer gesunden 
Gemeindebildung wird verschmäht, weil die mühvolle Arbeit der 
wahren Seelsorge zu langsam an das Ziel führt; man vertraut sich 
lieber phantastischen Abwegen an. — N ösgen 's dogmenhistorische 
Schrift ist von Weinei (ThLz. 1900,13—16) eingehend kritisirt worden. 
Sein Urtheil über ihren geschichtlichen Werth ist sehr ungünstig. 
Dogmatisch auch hat Ref. kaum etwas Wesentliches aus ihr lernen 
können, da der Vf. sich nicht bemüht, die Gedanken der von ihm 
angeführten Dogmatiker von ihrem Standpuncte aus zu würdigen. 
Ihm steht die trinitarische Formel fest. Wer sie nicht erreicht, von 
dem ist nach seiner Meinung ein Gewinn im Wesentlichen nicht zu 
verzeichnen. Seine eigene Ansicht spricht Weinei in den Worten 
aus: „Seitdem sich die Erkenntniss Bahn gebrochen hatte: ,Gott ist 
Geist‘, war alle christliche Speculation über den Geist in seinem Ver­
hältniss zu Gott nur ein Ringen mit dem uralten Worte, das man, 
um es der Tradition zu retten, fortwährend umdeuten musste.“ — 
Veranlasst durch H ä rin g '§ Abhandlung „zur Verständigung in der 
systematischen Theologie“ (ZThK. 9, 127 ff.), ist zwischen ihm und 
D. Wiesinger (NkZ. 9 und 10) eine Auseinandersetzung entstanden 
über die Stellung, die das Heilsverlangen in seinem Zusammentreffen 
mit der in der christlichen Heilsbotschaft verkündigten Offenbarungs- 
thatsache im Glaubensleben einnimmt. H. sagt: „der Unterschied 
zwischen Herren D. Wiesinger und mir ist einstweilen der: ihm fallen 
beide Grössen unter den Gesichtspunct von A n k n ü p f u n g e n  und 
V o r a u s s e t z u n g e n  für die unmittelbare, vom Geist gewirkte Ge- 

* wissheit des Glaubens; mir erscheinen sie als der uns e r k e n n ­
ba r e  I n h a l t  de r  W i r k s a m k e i t  des heil. Geistes, über deren 
lebendig persönliche Unmittelbarkeit ich mit ihm eins bin.“ — 
Qremer geht in seiner Erörterung über den heil. Geist von 1. Cor.
2, 11 aus. Er kommt zu folgendem Resultate: „wie der Rathschluss . 
der Erlösung von ihrer Beschaffung und wie Rathschluss und Be­
schaffung der Erlösung von ihrer Zueignung unterschieden sind, so 
ist der Vater vom Sohne und so sind beide vom heil. Geiste unter-



157] Einzelfragen. 689

schieden. Wie aber die Verheissung der Erlösung eine Bethätigung 
der Liebe Gottes, wie der Mittler der Erlösung gottheitlichen Wesens 
ist, und wie ebenso der Geist der Heilszueignung uns das Innerste 
Gottes erleben lässt, so ist es immer ein und dasselbe gottheitliche 
Wesen, welches sich in der Erhaltung der Welt für die Erlösung, in 
der Verheissung und ihrer Erfüllung, sowie in der Zueignung und 
Auswirkung an der Welt in allen ihren Stadien bethätigt. Darum 
kann jene Unterscheidung die Einheit und die Einheit die Unter- 
schiedenheit nicht ausschliessen, sondern muss sie einschliessen, ob 
wir es nun begreifen oder nicht; und die Gemeinde, welche in und 
von dem Heile lebt, kann nicht anders als ihr Heilsbewusstsein aus­
sprechen in der Form des Glaubens an den Vater, den Sohn und 
den heil. Geist oder an den Dreieinigen Gott." — Ueber die Geistes­
gaben sagt C rem er: „Charismen sind die zur Erbauung der Ge­
meinde nöthigen, vom heil. Geist in den Gliedern der Gemeinde ge­
wirkten Kräfte und Fähigkeiten, vermöge deren dieselben theils ihre 
natürlichen Anlagen im Dienste der Gemeinde verwerthen können 
und sollen, theils mit neuen Kräften zu diesem Zwecke ausgerüstet 
werden." „Haben wir aber zu unterscheiden zwischen den Charismen, 
welche bleibenden, und zwischen solchen, welche wechselnden Be­
dürfnissen der Kirche entsprechen, so gehören zu jenen alle die­
jenigen, welche das bleibend nothwendige Amt der Gnadenmittel und 
der Leitung der Kirche bedarf, unter diese alle diejenigen, welche 
entweder den Charakter des Wunderbaren oder den des Ausserordent­
lichen und Aussergewöhnlichen tragen, — namentlich auch die den 
Aposteln als solchen eigenthümliche Gabe und die Wundergaben der 
apostolischen Zeit." — L ech ler  übergiebt den Freunden „gläubig­
wissenschaftlicher Schriftforschung“ in seinem Buche die Frucht einer 
Arbeit, die durch sein Leben von ihm fortgesetzt ist, „den Versuch 
einer Vorarbeit für einen Neubau der Gotteslehre auf einem bis jetzt 
beinahe ganz unbenutzt gebliebenen Baugrunde.“ Jacob Böhme, 
Oetinger und Beck sind seine Lehrmeister. Wir erhalten, obwohl der 
Titel das nicht angibt, zunächst nur den ersten Haupttheil seines 
Werkes, die „exegetische oder biblisch-theologische Darstellung." Der 
zweite Theil soll „der systematischen Begründung gewidmet“ sein, 
der dritte „die praktische Verwerthung der Schriftlehre vom Geiste 
Gottes in der Auferbauung der Kirche und des Staats zum Gegen­
stände" haben. Die Einleitung (S. 1—49) gibt Veranlassung und 
Zweck der Schrift an und bietet die Grundlegung dar. Sie fesselt 
den Leser. Der Vf. zeigt, warum das Lehrstück vom heiligen Geist 
bis dahin nicht zu rechter Durchbildung gekommen ist. Hier finden 
sich feine Bemerkungen. In der Grundlegung erörtert L. seinen Begriff 
von Entwicklung, nach dem jedes neue philosophische System gleichsam 
ein neu hervortretender Stern ist, der sich um seine eigene Achse 
dreht und doch zugleich in die allgemeine Bewegung der Weltkörper 
Antritt und in ihr erhalten bleibt. Der Geist Gottes wird nun 
zunächst als Naturgeist in seinem Verhältniss zu den Urstoffen,



690 E. S ü l z e ,  Dogmatik. [158

zur Pflanzen- und Thierwelt, zum Leibes- und zum Seelen­
leben des Menschen dargestellt. Wir lernen ihn sodann als heil. 
Geist im Einzelleben des Christen (Kommen, Aufnahme, Leben und 
Wandel in ihm) und in der Gemeinschaft (der Kirche) kennen (die 
Vorbereitung und die Gründung der Kirche und der heil. Geist als 
Persönlichkeit.) Der dritte Abschnitt hat die Ueberschrift: der heil. 
Geist als ewige Persönlichkeit und als Glied der dreieinigen Gottheit 
(Persönlichkeit und Unpersönlichkeit des Geistes, Verhältniss des 
Geistes und des Sohnes zu einander, die Zweiheit in der Dreiheit, 
Subordination). Weinei hat (ThLz. 1900, 11—13) vortrefflich auch 
über dies Buch berichtet. Es ist schwer, mit wenigen Worten das 
System des Vf. darzustellen. Für den, der die heil. Schrift anders 
auffasst als er (nämlich zeitgeschichtlich), fordert die Lectüre Selbst­
verleugnung. Nach L. ist Exegese die beste Philosophie. Er nimmt 
die Worte beim Wort und construirt so sein System. Jacob Böhme 
geht von der Fülle seiner gährenden Gedanken aus. Die Worte der 
heil. Schrift, die er eigenmächtig aufiasst, sind ihm nur der Aus­
druck für seine eigenen Gedanken. Das ist zu ertragen. L. aber 
ist ein gelehrter Theolog, dessen Darstellung klar, oft poetisch ist. 
Bei seiner Exegese, die in geschichtlich bedingten Worten metaphy­
sische Wahrheit findet und ihm als Hilfsmittel, weiter zu kommen, 
dient, denkt man immer: das hättest du besser wissen sollen. Das 
ist peinlich. Wir Anderen finden im heil. Geist das Leben, das in 
den Seelen durch ihre Gemeinschaft mit dem (in Christo offenbarten) 
Leben Gottes entsteht. Das Denken unseres Vf. aber geht von
solchen Stellen der heil. Schrift aus, in denen der heil. Geist per­
sönlich „modellirt“ erscheint (z. B. 1. Cor. 2, 10, bes. Joh. 14 S. 261).
Der heil. Geist ist ihm die dritte Person in der Gottheit, neben dem
Sohne das weibliche Princip. Der Mensch (Mann und Weib) ist 
nach dem Ebenbilde Gottes geschaffen. Die drei Personen in der 
Gottheit ordnen sich freiwillig einander unter. Sie erweisen in der 
Fähigkeit, dies zu können, ihre volle Macht, die Macht der Liebe. 
Sie sind im Stande, einander etwas zu bieten, was eine jede von 
ihnen nicht hat. Der Sohn, der durch die übernatürliche Geburt in 
die leiblich-seelisch-geistige Natur Jesu eingetreten ist, um mit ihr 
zu einer zeitlichen und ewigen Einheit sich zusammenzuschliessen, ist 
Gottes Ebenbild, und steht als solches dem Vater so frei gegenüber, 
dass er sich sogar weigern könnte, sich ihm hinzugeben (S. 278). 
Der Geist ist das flüssigste Moment in der Gottheit. Er löst, un­
beschadet seiner persönlichen Einheit, in die sieben persönlichen 
Geister sich auf (Apoc. 1, 4). Er kann sogar unpersönlich werden. 
Ja, die Idee einer Incarnation des Sohnes, mit der die Idee einer 
Wiedergeburt des Universums steht und fällt, setzt eine Natur- 
werdung des Geistes Gottes voraus, die freilich vorübergeht, aber 
doch in dem Entstehen eines neuen Himmels und einer neuen Erde 
eine bleibende Bedeutung gewinnt. Der Geist legt zunächst seine 
ursprüngliche Seinsbestimmtheit ab und nimmt die der Finsterniss



159] Einzelfragen. 691

an, die auf dem Chaos ruht, bis ihm das Wort Gottes der Anlass 
wird, als Licht, das er ursprünglich ist, aus der Finsterniss hervor­
zuleuchten. Die Schöpfung kann nun von Stufe zu Stufe sich ent­
wickeln, da mit dem Geist alle Daseinsmöglichkeiten in sie ein­
getreten sind. Der Geist verbindet sich mit dem Wasser. Die Taufe 
ist also in der Schöpfung begründet. Der Stiftungsbefehl Christi 
braucht sie nur in das Leben zu rufen. Die sinnlich wahrnehmbare 
Luft wird ein Leitmittel des heiligen Geistes. Sie erhält sacramen- 
tale Bedeutung (Joh. 20, 23). Das Feuer ist (z. B. Exod. 3, 2) die 
wirkliche Offenbarung des Wesens Gottes als dessen, der durch seine 
persönliche Gegenwart für das Volk das ist, was das Feuer des Gold­
schmieds für das edle Metall. Wir lernen hier die Theophanieen ver­
stehen, namentlich die dem Moses zu Theil gewordene (S. 113). In 
dem Abschnitt über die Wirksamkeit des Geistes bei dem Entstehen 
des leiblichen Menschenlebens wird unter Anderem erklärt, wie er in 
ausserordentlicher Weise gewirkt hat bei der Geburt des National­
helden Simson, des Täufers Johannes, endlich Jesu. Beim Eintreten 
Jesu in das Leben unseres Geschlechtes hat es sich nicht bloss um 
eine geistige, sondern in erster Linie um eine leibliche Erneuerung, 
um eine neue Creatur, um neue Menschen, um ein neues Herz, nicht 
bloss im sittlichen, sondern im physischen Sinne des Wortes ge­
handelt. Im menschlichen Seelenleben wirkt der Geist als Natur­
geist in wunderbarer Weise namentlich die Gaben der schönen 
Kunst, die Anlage zum Volksheldenthum und Kraftäusserungen der 
niederen Prophetie. Im Heilsleben ist er zunächst eine Gabe, also 
ein unpersönliches Gut. Er fällt auf den Menschen; es ist also sogar 
das Gesetz der Schwere nicht von ihm auszuschliessen (S. 183. 185). 
Er wirkt nicht bloss durch Wort und Sacrament, sondern namentlich 
auch durch die Handauflegung (S. 203—210). Die heil. Schrift ist 
nicht einfach ein göttliches, sondern ein gottmenschliches Buch, denn 
es gibt keinen lebendigen Leib, der nicht peripherische Bestandteile 
hätte, keinen, bei dem nicht ein stetiger Process der Ausscheidung 
minderwerthiger Substanzen stattfände. Aber es gibt auch eine 
wahre Tradition. Ein jeder Christ ist ein Glied der gesammten 
Christenheit aller Jahrhunderte, deren Erfahrungen und Einsichten 
notwendigerweise in jeder Glaubensfrage für ihn eine schwer­
wiegende Bedeutung behalten müssen (S. 227). In der Kirche ge­
winnt der heil. Geist die Gestalt der Persönlichkeit als ewiges, Gott 
gleiches Ich wieder. Die Kirche ist die Gemeinschaft der Heiligen, 
des heil. Geistes. Die Grenze der Gottes- und Christusangehörigkeit 
ist eine fliessende. Man darf nicht die als nicht zur Kirche gehörig 
ansehen, die nur erst den Samen der Wiedergeburt in sich tragen. 
Die Gnosis des Vf., den jeder Leser achten lernt, führt, wie man 
sieht, zu den bedeutendsten Heterodoxien. Und doch wird er als 
rechtgläubig gelten, während viel geringere Abweichungen von der 
überlieferten Lehre, wenn sie auf sichere geschichtliche und dogma­
tische, ja religiöse Gründe basirt sind, zu den heftigsten Anklagen



692 E. S ü l z e ,  Dogmatik. [160

und Verfolgungen Anlass geben. L.s Schrift ist insofern ohne Zweifel 
ein merkwürdiges Zeichen der Zeit. — Die Artikel von Kirn und 
Gottschick sind wesentlich geschichtlich. K ir n  schliesst seine Er­
örterungen mit der Bemerkung: „Eine Hauptaufgabe der evangelischen 
Theologie liegt darin, das aus dem favor gratiae Dei entspringende 
donum gemäss dem evangelischen Begriff der Gnade zu bestimmen. 
Diese Aufgabe ist in der Lehre vom heil. Geist und von den Gnaden­
mitteln zu lösen“. — Gottschich  zeigt, wie von Paulus, in den 
synoptischen Reden Jesu, bei Johannes, in der altkatholischen Kirche, 
von Augustinus, im späteren Katholicismus und namentlich von Luther 
Gesetz und Evangelium sind aufgefasst worden. Luther habe richtig 
erkannt, dass das christliche Lebensideal, das den Menschen beuge, 
um ihn zur Gnade zu führen, kein heteronomes sei, dass es mit dem 
höchsten Gut gleichen Inhalt habe und nur durch die Gnade ver­
wirklicht werden könne. Im Widerspruch mit sich selbst aber habe 
Luther das Gesetz formell als eine rechtlich geartete, durch Satzung 
und Strafdrohung knechtende und zwingende Ordnung aufgefasst. 
Es fehle ihm ferner das einheitliche Bild eines vollkommenen per­
sönlichen Lebens und eines erhebenden sittlichen Gesammtzweckes. 
Ref. führt das Ergebniss der Untersuchungen G.s über Luther’s Lehre 
von Gesetz und Evangelium deshalb an, weil es bekanntlich von der 
grössten Bedeutung ist, die Mängel zu erkennen, die in dieser Be­
ziehung bei Luther sich finden. Diese Mängel dürften wohl noch tiefer 
liegen, als G. meint, darin, dass der Reformator Gesetz und Evange­
lium nicht als Betätigungen des einheitlichen persönlichen Wesens 
Gottes zu erkennen vermag. — 2. Reich Got tes.  K ö stlin ’s 
kurze Abhandlung über den Ausdruck communio sanctorum ist ge­
schichtlich. Er nimmt an, dass er ursprünglich einen umfassenderen 
Sinn gehabt habe, als in den ersten vorhandenen Urkunden, in denen 
unter den „Heiligen“ die im specifisch katholischen Sinn so genannten 
verstanden werden. Seit dem Catechismus Romanus ist jene um­
fassendere Bedeutung auch in die katholische Theologie eingedrungen: 
„die Gemeinschaft aller Glieder der Kirche, welche als ein Leib 
unter sich verbunden, durch die Taufe geweiht und zur Heiligung 
berufen sind. Zu ihnen gehören die Rechtgläubigen auf Erden 
(streitende Kirche), die Seelen im Fegfeuer (leidende Kirche) und die 
Heiligen im Himmel (triumphirende Kirche).“ „Der eigentliche Gegen­
satz zwischen Luther’s Auffassung der Bekenntnissworte und der 
katholischen liegt nicht in dem Verhältniss, in das er „communio S.“ 
zu „ecclesia Sancta“ setzt, und auch nicht in seiner Verdeutschung 
der communio“ (Gemeine), „sondern darin, dass er von den Be­
dingungen für die Theilnahme an dieser communio und von den ihr 
mitgetheilten Gütern principiell verschieden lehrt und dabei von jenen 
speciellen Heiligen nichts wissen will. “ Calvin hat den Ausdruck 
durch S. communicatio wiedergegeben und darin die Bestimmung ge­
funden, dass die Heiligen der Gemeinde Christi untereinander dazu 
yerbunden seien, alle von Gott empfangenen Wohlthaten sich gegen-



161] Einzelfragen. 693

seitig mitzutheilen. Reformirte Bekenntnisse sind ihm darin gefolgt.
— Der Jesuit MorawsJci versteht unter der communio sanctorum 
den geistigen Leib, den die Seelen dadurch bilden, dass Christus im 
realen Sinne auf eine unaussprechliche Weise in ihnen wohnt und 
wirkt, dass er in ihnen wächst, leidet, siegt. Dieser Organismus ist 
die innerliche, wesentliche Kirche, die Seele der Kirche, deren irdische 
Verkörperung, irdisches Instrument die äussere Kirche mit ihrer 
Hierarchie und ihren Sacramenten ist. — H e rin g  stimmt mit Bousset 
darin überein, dass die apokalyptische Idee des Gottesreiches, die in 
der jüdischen Theologie ausgebildet war, das Centrum der Predigt
Jesu gebildet hat. Sie war aber nicht der grundlegende, sondern der
formgebende Gedanke in ihr, die Hülle, in die Jesus den werth­
vollen Inhalt seines Lebens bergen musste, wenn er nicht ein Fremd­
ling im religiösen Leben seines Volkes war. Die treibende Kraft der 
Umgestaltung jener überlieferten Idee und die Neubildung, die von 
Christus ausging, liegt in Jesu Gottesidee und seiner persönlichen 
Gotteserfahrung. Hier hat er das unvergleichliche höchste Gut, die 
Entfaltung der religiös-sittlichen Persönlichkeit zur Vollkommenheit, 
als ein jetzt schon besitzbares erlebt. Die absolute Transcendenz und 
der ausschliesslich zukünftige Charakter des Reiches Gottes entsprach 
der durchaus weltfern, abstract-transcendent gedachten Gottesidee des 
Spätjudenthums. Dem lebendigen religiösen Verhältniss Jesu zum himm­
lischen Vater entsprach die irgendwie schon in die Gegenwart hinein­
ragende Art des Himmelreichs. Dazu kommt das positive Interesse 
Jesu an den sittlichen Gütern des menschlichen Gemeinschaftslebens. 
„Wie gross aber auch der Gegensatz zwischen Jesus und den Phari­
säern ist, in einem Puncte stehen sie doch auf dem gleichen Stand­
puncte: ihre Ethik ist messianische Ethik, d. h. sie steht in engster 
Beziehung zur Verwirklichung des messianischen Heils". Wir haben 
das Recht, die Keime des Neuen, die in den Reden Jesu über die 
rein apokalyptische Idee vom Reiche Gottes hinausgehen, weiter zu 
entwickeln. Aber wir dürfen auch die bleibende Wahrheit nicht ver­
gessen, die für Jesus selbst die apokalyptische Richtung hat. Wir 
würden die Cultur an die Stelle der Religion setzen, wollten wir die 
Weltverneinung, die Busse, das Gericht ausser Acht lassen, die durch 
die überlieferte Form der Idee vom Reiche Gottes in den Reden Jesu 
zur Geltung kommen. H.s Aufsatz resumirt in fruchtbarer Weise die 
Ergebnisse der bisherigen Untersuchungen über die Lehre Jesu vom 
Reiche Gottes. — Die ernste und werthvolle Schrift von Wenzel 
enthält, unter Verwerthung von erkenntnisstheoretischen und psycho­
logischen Anschauungen Wundt’s eine tief durchdachte und sehr lehr­
reiche Psychologie des ethischen Lebens überhaupt und des sittlichen 
Gemeinschaftslebens im Besonderen. Es ist unmöglich, sie hier zu 
analysiren. Sie wird aber angeführt und dem Studium der Theologen 
eindringlich empfohlen, weil aus ihr zu lernen ist, wie tief man ein- 
dringen muss in den Verlauf des sittlichen Lebens, wenn man gründ­
lich und sachgemäss über die Lehren vom Heiligen Geiste und vom

Theolog. Jahresbericht XIX, 45



694 E. S ü l z e ,  Dogmatik. [162

Reiche Gottes sprechen will. Wer von dem Studium dieser Schrift 
zu dem der Schriften von Lechler und Nösgen sich wendet, der fühlt 
recht tief, wie unzureichend, ja oft willkürlich derartige theologische 
Untersuchungen sind, denen der philosophische Unterbau fehlt. —
3. He i l s o r dn un g .  K och  zeigt, wie in der altlutherischen Dog­
matik die Lehre von der Heilsordnung immer mehr metaphysischen 
Charakter annahm. Die ges c h i c h t l i che  Offenbarung in Christus 
verblasste. Man war nahe daran, sie, wie in der katholischen Dog­
matik, nur als Voraussetzung des Heilserwerbs zu betrachten. Dahin 
führte die Uebernahme und die Fortbildung der überlieferten Dogmen, 
namentlich des Dogmas von den zwei Naturen, aber auch das pro­
testantische Streben nach voller Wahrheit und das Verlangen, Gottes 
ganz gewiss zu werden. Die Heilsaneignung ward zu einem hyper­
physischen Vorgänge, der hinter den bewussten Functionen des 
menschlichen Seelenlebens erfolge. Das abstract gefasste Wesen des 
Menschen sollte in der unio mystica mit dem eben so abstract auf­
gefassten Wesen Gottes und mit den zwei Naturen Jesu Eins werden. 
Die Frömmigkeit, die aus dieser Anschauungsweise entsprang, er­
leichterte das Eindringen der Mystik. Jedenfalls war sie nicht im 
Stande, die negative Kritik des Dogmas abzuwehren. JST.s Schrift, 
die mit geschichtlichen Erkenntnissen Ritschl’s operirt, berührt sich 
mit der von Schiatter (JB. XVI, 563). Sie zeigt, wie diese, wie läh­
mend die alte Dogmatik, deren Grundzug Passivität ist, gewirkt 
hat. Möge sie die verdiente Beachtung finden, gerade in dieser Zeit, 
in der ein Dogmatismus wieder um sich greift, dem vor Allem die 
Einsicht in die religiöse Unfruchtbarkeit des alten Dogmatismus fehlt.
— Die Abhandlung von Schu ltz  ist ein Meisterstück. Knapp und 
doch erschöpfend wird zunächst die Geschichte der Lehrentwicklung 
von den grossen Scholastikern an dargestellt. Die Theorieen Ritschl’s 
und Schleiermacher’s werden besonders eingehend besprochen. Es 
folgt eine vortrefflich orientirende biblisch-theologische Darlegung der 
Anschauungen Jesu, des Paulus und des Johannesevangeliums. Sorg­
fältig wird die Aufgabe der Dogmatik und die der Ethik geschieden. 
Die Dogmatik beschreibt nur, wie der Glaube die in Frage kommen­
den Vorgänge als Gnadenthaten Gottes zu unserem Heile versteht. 
Die Ethik betrachtet sie als Aufgaben, die dem Christen gestellt sind. 
Zu entbehren ist die Lehre von der Heilsordnung auch in der Dog­
matik nicht. Denn es muss erklärt werden, wie Gott das, was er 
für die Gemeinde der Gläubigen gelten lässt, nun auch für den ein­
zelnen Menschen wirksam macht. Und die Wirkungen Gottes in der 
einzelnen Seele sind auf Wirkungen Gottes durch seinen Geist zurück­
zuführen, sofern er der Geist Christi, der heilige Geist, ist. Sagt 
man: Christus wirkt diese Veränderungen in uns, so ist das mehr 
rhetorisch als wissenschaftlich geredet. Nicht durch unmittelbare 
Berührung mit der Person Jesu werden wir innerlich umgewandelt. 
„Christus“ tritt uns in christlichen Persönlichkeiten, im Evangelium, 
im Sacrament entgegen, d. h. er berührt uns durch den verklärten,



163] Einzelfragen. 695

geistgewordenen Inhalt seiner in ihrem Werke aufgeschlossenen Per­
sönlichkeit. Die Glaubenssätze, in denen die Heilsordnung darzustellen 
ist, sind folgende: 1. Der Christ glaubt, dass sein persönlicher Heils­
stand als Werk der Gnade Gottes sich aus einem Wirken des heil. 
Geistes an seiner Seele erklärt. Der heil. Geist wirkt durch das 
Evangelium, also geschichtlich und ethisch. Vermöge der Umwand­
lung der praktischen Ueberzeugungen beeinflusst er den Willen (Er­
leuchtung und Erweckung?). 2. Der Christ glaubt, dass der heil. 
Geist seinen Heilsstand erzeugt hat und erzeugt, indem er Busse und 
Glauben (die nie zu trennen sind) als einen fortgehenden Process in 
ihm erzeugt. 3. Der Christ glaubt, dass der heil. Geist in ihm durch 
das Erwecken von Busse und Glauben die Wiedergeburt in ihm voll­
zogen hat, und zwar, indem er ihn a) zur Theilnahme an Gottes 
Gnadenurtheil über die Sünder in Christus geführt und ihm damit 
die Gewissheit persönlicher Lebens- und Liebesgemeinschaft mit Gott 
im Geiste (Rechtfertigung, Unio mystica?) geschenkt hat, und indem 
er ihn b) zugleich zum Eingehen auf den in Christus offenbarten 
höchsten Zweck geführt und ihm damit Kraft und Ziel für die sitt­
liche Arbeit gegeben hat (Bekehrung, Princip der Heiligung). — 
Seeberg, der besonders reiches biblisches Material beibringt, gliedert 
den Stoff nach folgenden Gesichtspuncten: 1. es wird unterschieden 
zwischen den religiösen und sittlichen Zuständen der Seele und der 
in diesen sich offenbarenden göttlichen Causalität, 2. zwischen dem 
Anfang, dem gottgegebenen Inhalt und dem Fortgang des neuen 
Lebens und der ihm correspondirenden Gotteswirkungen. Dabei sind 
letztere stets, indem durch das Wort vermittelt, unter dem Gesichts- 
punct der wirksamen Berufung zu verstehen. Daraus ergibt sich 
folgendes Schema: 1. a) Bekehrung: Glaube, Reue, Liebe, b) Berufung 
als Wiedergeburt. 2. a) Berufung als Rechtfertigung, b) und als 
Erneuerung; 3. als Heiligung. Dabei ist deutlich, dass 1 und 2 zeit­
lich durchaus zusammenfallen, während 3 ihnen folgt; ebenso aber, 
dass die Ausführung von 2 b und 3 der Ethik zufallen wird. — 
C rem er schliesst seinen Artikel über die Heiligung mit den Worten: 
„unser Thun, um der Heiligung theilhaftig zu werden, zu sein und 
zu bleiben, ist kein anderes als dasjenige, durch welches wir der 
Rechtfertigung theilhaftig werden, und es begreift sich, dass der Be­
griff der Heiligung angesichts der Stellung und Bedeutung der Recht­
fertigung nicht nothwendig, wenn auch nicht überflüssig ist für die 
christliche Lehre“. Nach ihm ist die Heilszueignung Heiligung, weil 
sie den Menschen löst von der Sünde und der sündigen Welt und 
ihn versetzt in die Gemeinschaft des heiligen Gottes, des Gottes der 
Erlösung. Sie ist zu unterscheiden, aber nicht zu scheiden von dem 
Rechtfertigungsurtheil; denn sie ist diejenige Wirkung der Gnade 
am Menschen, welche ihm den Glauben ermöglicht und erhält, ihn in 
die Gemeinschaft mit Gott versetzt und ihn darin erhält, also nicht 
eine einmalige und erstmalige, in sich abgeschlossene, sondern fort 
Und fort an ihm sich vollziehende Wirkung. — Nach M ath ilde

45*



6 9 6 E. S ü l z e ,  Dogmatik. [164

Moos ist das Blut Jesu ein für allemal vergossen, um ein für alle­
mal unsere Schuld zu tilgen. Der Geist setzt das Werk des Blutes 
fort; aber sein Wirken ist bedingt durch das Material, das er vor­
findet, d. h. durch die natürliche Beschaffenheit jedes Menschen. In 
Folge davon ist es möglich, dass ein Unbekehrter, bei edler natür­
licher Anlage, einen Bekehrten, der von Natur ungünstiger gestellt 
ist, durch einzelne Tugenden übertrifft. — E r n s t  unterscheidet 
zwischen Wiedergeburt und Bekehrung. Jene ist ihm der ent­
scheidende Anfang des neuen Lebens im Menschenherzen, diese die 
entscheidende Abkehr von der Sünde und Hinkehr zu Gott. Beide 
sind eine Gabe Gottes und in keiner Weise eine That des natür­
lichen Menschen, die Bekehrung aber ist zugleich eine That des 
wiedergebornen Menschen. Beide werden durch das Wort gewirkt, 
zunächst in der Taufe. Jedes getaufte Kind ist ein (freilich noch 
unbewusstes) Gotteskind. Erhalten wird das neue Leben durch den 
fortgesetzten Gebrauch von Wort und Sacrament und durch den 
rechten Gebrauch der geschenkten Lebenskräfte. Aber wir befinden 
uns in einem stetigen Zustande der Bekehrung. Wir bedürfen daher 
immer von Neuem der Vergebung. Ja, Wiedergeburt und Bekehrung 
können verloren, sie können aber auch wiedergewonnen werden durch 
die Kraft der Gnade, die uns dargereicht wird in Wort und Sacra­
ment, auf Grund der früher vollzogenen Taufe, die daher nicht zu 
wiederholen ist. — Nach Weiss sind Gotteskindschaft und Gottes­
knechtschaft die beiden Seiten des Heilsstandes. Das Kindesbewusst­
sein soll uns dessen gewiss machen, dass Gott uns zur Heilsvollendung 
führen will; das Bewusstsein der Gottesknechtschaft soll durch die 
Vorhaltung des uns verheissenen Lohnes den steten Antrieb wirken, 
dass wir (in voller Berufstreue) die Bedingungen erfüllen, ohne die 
das Kleinod nicht erlangt werden kann. Dankbarkeit ist kein ge­
nügendes Motiv für die sittliche Arbeit. Und wenn man das in der 
Heiligung findet, die doch zunächst nur eine negative Tugend ist, 
dann begnügt man sich leicht mit der Enthaltung von entweihenden 
Sünden. Der Vortrag ist sehr sinnig und gedankenreich, dürfte aber 
doch biblisch-theologisch und dogmatisch den letzten Grund nicht 
erreichen. Dass in der heil. Schrift Gotteskindschaft und Gottes­
knechtschaft nebeneinander hergehen, ist mehr geschichtlich bedingt, 
nicht so, wie der Vf. meint, beabsichtigt. In der principiellen Er­
örterung fehlt der Gedanke: der Mensch wird, was er thut. — Nach 
Utis ist der Geist im Grunde nichts anderes als Gott selbst, der die 
vernünftige Seele geschaffen hat, auf dass sie sich mit seinem Leben 
erfülle und mit ihm ewig lebe. Mit seinen Gaben ist der Geist an 
die Zeitlichkeit gewiesen und gehört der Kirche zu als irdisch ge­
schichtlicher Anstalt. — Ueber sein Thema spricht Z a h n  auf Seite 
1—69 sich aus. Ausserdem behandelt er vielerlei, z. B. den xaxe^tov 
2 Thess. 2, Calvin’s Lehre vom Opfer, Schlatter’s Schrift „der Dienst 
des Christen in der älteren Dogmatik“, Th. Zahn’s Vortrag über den 
Kanon. Die Satisfaction und die auf ihr ruhende Justification sind



ihm das wahre Christenthum, das in der ganzen heiligen Schrift be­
zeugt ist. Von den Kirchenvätern bis auf Luther und Calvin war. 
es verloren, ebenso von Schleiermacher bis auf Ritschl. Das ist die 
Ursache alles sittlichen Verfalls gewesen. Böhl, Kohlbrügge und 
Wichelhaus waren in der neueren Zeit Zeugen der Wahrheit. Es 
gibt aber nach Luther eine dreifache justificatio: „1. Die über alles 
entscheidende, in der uns Gott als Gerechte schätzt und beurtheilt 
und uns die Verdienste Jesu Christi zurechnet. In ihr sind wir voll­
kommen und Gott angenehm. Ihr Inhalt ist die Vergebung der 
Sünden, und wo diese ist, ist auch Leben und Seligkeit, also Voll­
endung und die Fülle der Gaben. Die Rechtfertigung hält allein im 
Kampf des Gewissens Stand. 2. Eine justificatio activa (mit mangel­
haftem Ausdruck), die sich in den Früchten des heil. Geistes im 
Leben der Gläubigen offenbart. Sie ist imperfecta und weist auf die 
Zukunft hin, wo sie vollkommen sein wird . . . Jede Frucht des 
Geistes geht aus der Thatsache hervor, dass, wer gestorben ist, der 
ist gerechtfertigt von Sünde. Aus dem Gerichtstode Christi geht das 
Leben in Neuheit hervor. 3. Die letzte justificatio in Gottes Gericht, 
mit der eine vollendete Heiligkeit der Gläubigen kommen wird: Leben 
und unvergängliches Wesen“. Böhl hat dem Vf. Sorgen darüber ge­
macht, ob nicht die Abendmahlslehre Calvin’s auf eine justitia infusa 
führen könne. Auch Z. will von dieser Art der justitia absolut nichts 
wissen. Man dürfe auch die „neue Creatur“ nie in ein System von 
Qualitäten fassen, die der Mensch nun einmal immer nach seiner 
Blindheit moralisch oder ethisch fasst. Besser sei es, mit den alten 
Theologen von Stimmungen oder Neigungen zu reden, die der heil. 
Geist in uns schafft. Vom Abendmahl aber sagt Z . : „wir essen 
Christus als das geschlachtete Lamm und Alles, was dieser für uns 
geleistet hat, wird uns durch Anrechnung zu Theil. Gerade den 
Christus, der ohne uns und ausser uns unsere Gerechtigkeit ist, ge­
messen wir, damit wir nicht in uns, sondern in ihm leben“.

7. G n ad en m it te l .
Alford, M., Baptism, as set forth in the Old and New Testament. 126. Lo., 

Alexander & S. 2 sh. — B a rd e , E ., die Confirmation. Ihre geschichtl. 
Entwicklung, Bedeutung u. prakt. Ausgestaltung. Nach einem Vortrag. 54. 
Heidelb., Evang. Verlag. — Bellevue, de, la gracê  sacramentelle. XII, 471. 
Vannes. Lafolye. — B ro n isch , Sup. in Neusalz, Keine sacramentale adoratio, 
keine recitatio der verba sacramenti ad altare ? (MGkK. 4, 6. H. vgl. P r  eg er 
ebd. 4, 8). — B u n h o fe r , W ., „Dies ist mein Leib“. Freie Gedanken über 
das hl. Abendm. in Gesprächen. IV, 88. Wertheim, Buchheim Nachf. i. Comm. 
M  —,70. — C rem er, S . ,  D., Wesen u. Wirkung d. Taufgnade (s. JB. XVII, 
562). 20. Gü., Bertelsmann. Mi —,30. — D ers., Taufe, Wiedergeburt u. 
Kindertaufe in der Kraft des hl. Geistes. 76. Gü., Bertelsmann. M  1. — 
Esser, G., Taufe (KL. 11, 1249—76). — F reyb e , A .,  D. Dr., die hl. Taufe 
und der Taufschatz in deutschem Glauben und Recht, in der Sitte des 
Volkes u. d. Kirche, in deutscher Sage u. Dichtung. Xn, 302. Gü., Bertels­
mann. J l 4. — F rost, O. A .,  Recht u. Pflicht d. Kindertaufe. Dem christl. 
Volke dargeboten. III, 29. L., Richter. M  —,50. — Hiller, G., die luther. 
Abendmahlslehre u. ihre modernen Gegner (Pastoralbl. f. Hom., Katech. und

165] Einzelfragen. 697



Seele. 41, 10. H.). — Hubert, H. u. Mauss, M., essais sur la nature et la fonction 
du sacrifice. 111. P., Alcan. — Jaffre, J., le sacrifice et le sacrement. XXVII, 
424. Vannes, Lefolye. fr. 4,50. — K ö llin g , W ., dogmat.-symbol. Studien 
über d. Trinität u. d. Sacramente. Weferlinger Vorlesungen 1898. 89. B., 
Wiegand u. Grieben. M  ■—,80. — Lowe, W., Baptism, its mode and subjects. 
204. Lo., Nibet. 2 sb. — Mahling, Thesen üb. die Confirmation (MIM. 19, 
7). — M eili, W., Zeugnisse f. d. Taufe der Gläubigen. 35. Witten, Stadt­
mission. M> —,30. — MeincJce, Lic. Dr., die gegenwärtige Confirmations- 
praxis 37. Hamburg, Lucas Gräfe u. Sillem. M  —,80. — Meyer, A., die 
Heilsbedeutung d. Taufe (Kirchl. Ztschr. Amerika 23, 1). — Perowne, «7., the 
doctrine of the Lords Supper cleared from certain misconceptions. 150. 
Lo., Stock. 3 sh. 6 d. — Pfeifer, L., das hl. Abendmahl (ZThK. [Deutsch. 
Amerika] 3. Heft). — Preger, z. Bedeutung d. Consecration in d. Abendmahls­
feier der evang.-luth. Kirche (MGKK [gegen Bronisch] 4, 8). — R e in h o ld , 
Georg, D., Prof., die Streitfrage üb. die physische od. moralische Wirksam­
keit der Sacramente nach ihrer histor. Entwicklung krit. dargestellt. III, 148. 
St., Roth. Jlil 3,20. — S chanz, Form und Intention bei den Sacramenten 
(ThQ. 81, 360—375). — Schaufler, über die Taufe (Allg. Cons. Monatsschr. 
56, 5). — Schmid, A., Transsubstantiation (KL. 11, 1977—96). — Seeberg, 
Gnadenmittel (HRE. 6, 723—727). — S im ons, E ., Lic. Prof., Confirmation
u. Confirmandenunterricht. 93. Tü., Mohr. M  1,80. — Solbrig , Vortrag 
über d. hl. Abendmahl, Verhandl. d. 22. Jahresversamml. der evang.-luth. 
Freikirche in Sachsen u. a. St. A. D. 1898. 104. Zwickau, Schriftenverein. 
Jl/t 1. — Stone, D., Holy Baptism. 315. Lo., Longmans. 5 sh. — Stosch, die 
Taufe im Bewusstsein der Kirche (Allg. Cons. Monatsschr. 56, 11). — Ders., 
das bibl. Recht d. Taufe (ebd. 56, 12). — W arfie ld , B e n j .  B .,  the polemics 
of Infant Baptism (Presbyterian Quarterly. 313—334). — W atterich , Jo h ., 
die Gegenwart des Herrn im hl. Abendmahl. Eine bibl.-exeget. Untersuchung. 
VII, 88. Heidelberg, Winter. M  2.

1. G n a d e n m i t t e l  Sac ramen t e .  Seeberg fasst seine Lehre 
von den Gnadenmitteln in folgende Sätze zusammen: 1. „Da das von 
Christo ausgehende Gemeinleben geschichtliches Leben ist, so werden 
die in demselben bräuchlichen Mittel zur Fortpflanzung und Erhaltung 
des Lebens auf der Linie der gemeinmenschlichen Mittel historischer 
Tradition zu suchen sein; 2. da die Zugehörigkeit zu der Gemeinde 
von dem Erlebniss und der Anerkennung der Autorität Christi ab­
hängt, so müssen die Gnadenmittel als von Christo eingesetzte und 
ihre Verwaltung als von ihm gewollte bewährt werden. 3. Da das 
durch die Gnadenmittel erzeugte und erhaltene Leben sich nur als 
Wirkung einer überweltlichen Causalität versteht, so ist anzunehmen, 
dass der wahrnehmbare Vollzug der Gnadenmittel nie erfolgt, ohne 
dass Gott gegenwärtig wäre, d. h. ohne dass der allmächtige Heils­
wille sich auf die Hörer oder Empfänger sonderlich richtete. 4. Da 
die Gnadenmittel, als geschichtliche Form der Oekonomie des heil. 
Geistes, wegen des Verhältnisses letzterer zu dem Werk Christi keinen 
von dem Zweck Christi abweichenden Zweck haben, so kann ihnen 
keine andere Wirkung als die der Erlösung der Seele beigelegt wer­
den“. (Die Annahme physischer Wirkungen der Sacramente ist also 
abzuweisen.) 5. „Daher ist den Sacramenten nothwendig eine im 
Wesen gleiche Wirkung wie dem Wort beizulegen, wobei aber natür­
lich der besonderen Modalität der Handlungen Differenzirungen in 
den Wirkungen entsprechen werden. 6. Aus der Bemerkung sub 3 indess

698 E. S ü l z e , Dogmatik. [166



167] Einzelfragen. 699

ist weiter zu schliessen: da die Offenbarung auf den Glauben abzielt, 
so ist auch der Zweck der Gnadenmittel als Erzeugung und Erhal­
tung des Glaubens zu bestimmen". Die Art der Vereinigung der 
göttlichen Wirkung mit der menschlichen Bethätigung in den Gnaden­
mitteln ist eine einzigartige und wunderbare. Das „in, mit und unter" 
findet auch auf das Wort Anwendung. „In" dem menschlichen Wort 
und der menschlichen Handlung ergeht Gottes Wirkung an das Herz, 
aber sie kommt doch als ein anderes „mit" Menschenwort und 
-Handlung, aber so, dass sie nur „unter" der Ausführung dieses be­
sonderen Wortes und dieser besonderen Handlung geschieht. So 
sorgfältig abgewogen des Vf.s Formulirung ist, so springt doch in 
die Augen, dass das Mittelglied der Persönlichkeit derer, die Wort 
und Sacrament darbieten, der Einzelnen und der Gemeinde, über­
gangen ist. Das Problem ruht auf den letzten metaphysischen Fragen.
— Nach K ö llin g  gibt es nur zwei Sacramente, weil Jesus, der 
wahre Samariter, nur zwei Denare dem Wirth für die Pflege des 
Verwundeten gegeben hat. Ein Sacrament ist eine heilige Handlung, 
von Christo selbst eingesetzt, in welcher uns unter einem sichtbaren 
Zeichen durch Gottes Wort eine unsichtbare Gnadengabe gespendet 
wird. Im Wort kommt der Herr Jesus geistlich, im Sacrament kommt 
er geist-leiblich (S. 80). In der Taufe vollzieht sich „im geistlichen 
Leben ein Wunderwerk, für welches es im Reiche der Natur ein 
herrliches Analogon gibt. Ich meine das Oculiren. Da nimmt der 
Gärtner ein edles Auge und leibt es in einen Wildling ein, und da 
wird dadurch der ganze Wildling ein Edelbaum". Es muss aber 
„auch der oculirte weiland Wildling unter der Scheere gehalten wer­
den, damit die unterhalb der Oculirungsfläche hervorbrechenden wilden 
Triebe dem Edelauge nicht die Kraft entziehen". „Was in der heil. 
Taufe geboren ist, ist zwar ein Kind G o t t e s ,  aber doch eben ein 
Ki nd  Gottes". „Das xexvov freoö muss zum avO-pcorco? ■9'Eoö erzogen 
werden“ (S. 77). Ueber das Verhältniss der beiden Sacramente zu 
einander gibt Joh. 13 die beste Auskunft. Werde ich dich nicht 
waschen, so hast du kein Theil an mir (Taufe). Und wer gewaschen 
ist, der bedarf nicht, denn die Füsse waschen (Abendmahl). Die Taufe 
tilgt die Sünde, das Abendmahl die Sünden (S. 81). Das letztere ist 
aber das Wunder, dass Christus vermöge der Ubiquität in Brod und 
Wein eintritt. Dies Wunder hat Zwingli rationalistisch beseitigt, 
Calvin nicht ganz erreicht wegen seiner antiochenischen Christologie! 
In seinem Buche über die satisfactio vicaria sagt uns der Vf. das 
Blut von Golgatha, das sacrificielle Pascha, sei der Sühnequel? für’s 
alte Leben, das Blut im Kelche der Kraftquell für’s neue Leben; im 
himmlischen Jerusalem werde der Becher, den der Sohn Gottes seinen 
Jüngern reichen wird, nur das Gewächs des Weinstocks enthalten, 
und zwar werde dies ŷ vvyjjxa xfjg a|ArceXou ein xaivov sein (1,150—151).
— Nach Schanz  hat die Lehre von der Intention nicht den Zweck, 
eine Abhängigkeit der Gemeindemitglieder von der Hierarchie zu be­
gründen, oder bei der Anerkennung der Ketzertaufe, die Macht der



700 E. S d l z e ,  Dogmatik. [168

Hierarchie auch auf die Ketzer auszudehnen, so dass jeder Getaufte 
der römischen Kirche angehöre. Die römische Kirche will im Gegen- 
theil durch die Lehre von der Intention „gerade aussprechen, dass es 
bei den Sacramenten auf den Minister und auf die durch ihn voll­
brachte Handlung als solche gar nicht ankomme, sondern lediglich 
auf Christum und die Kirche, dass die Handlung, wenn sie auch 
äusserlich völlig als sacramentliche Handlung erscheint, dennoch nicht 
als Sacrament anzusehen sei, wenn man nicht das Recht habe anzu­
nehmen, dass die Handlung die von Christus eingesetzte und der 
Kirche übergebene sein solle“. Dass eine gewisse Unsicherheit bleibt, 
ist nicht zu bestreiten. Sie ist aber nicht so gross, als sie von den 
Gegnern dargestellt wird. Denn das Fehlen jeglicher Intention oder 
gar das Vorhandensein einer gegentheiligen Intention gehört doch zu 
den seltenen Ausnahmen. — M einhold’s Erörterungen über die 
Wirksamkeit der Sacramente ist auch für Protestanten lehrreich. 
Man kann zunächst die Einsetzung der Sacramente als eine Art von 
Vertrag betrachten, durch den sich Gott verpflichtet, jedes Mal, so 
oft die sacramentale Handlung in der entsprechenden Weise vor­
genommen wird, die Gnadenwirkung eintreten zu lassen. In diesem 
Falle würde die Gnade nicht durch die Sacramente hervorgebracht, 
sondern gelegentlich derselben. Die göttliche Kraft stünde dann den 
Sacramenten rein äusserlich zur Seite. Diese Auffassung ist durch 
das Tridentinum abgethan. Nach ihm sind die Sacramente causae 
gratiae. Nach der thomistischen Ansicht geht die gnadenwirkende 
göttliche Kraft physisch auf das Sacrament und durch dieses auf die 
Seele über, so dass das Sacrament die göttliche Kraft physisch in 
sich aufnimmt, trägt und hinüberleitet auf die Seele, und dann haben 
wir die physische Causalität. Nach der scotistischen Ansicht wirkt 
Gott allein als causa efficiens physica die Gnade mit Rücksicht auf 
das Sacrament wegen der ihm eigenen Würdigkeit oder aus irgend 
einem anderen Grunde. Dann ist die Wirksamkeit des Sacraments 
eine bloss moralische. Beide Ansichten, die physische und die mo­
ralische, sind, wie R. in einer eingehenden Kritik aller Formen, in 
denen sie aufgetreten sind, nachweist, unmöglich. Alle Schwierig­
keiten werden durch die von Scheeben (Dogmatik. 1882. 3, 236 ff.) 
vorgetragene organische oder mystische gehoben. Diese Auffassung 
geht auf die Anschauung des Entstehens der Sacramente zurück. 
„Wenn Christus wieder in menschlicher Gestalt unter uns erschiene 
und irgend ein Sacrament spendete, so hätte die physische Handlung 
dieser Sacramentspendung nicht einen besonderen objectiven Werth, 
durch den Gott zur Gnadenmittheilung bewogen würde, sondern sie 
wäre bloss das Werkzeug in der Hand Christi, eine bestimmte Person 
als diejenige su bezeichnen, welcher Christus hic et nunc die Er­
lösungsgnade mittheilt, und diese Person zugleich von dieser That­
sache zu vergewissern, das Motiv zur Gnadenspendung aber für Gott 
wäre allein die Rücksicht auf das einst vollbrachte Erlösungswerk“. 
So ist es auch jetzt noch. Der Unterschied ist nur der, dass der



169] Einzelfragen. 701

Priester (minister) Zwischeneintritt. „Das organische Verhältniss aber 
zwischen minister und princeps“ (Christus) „ist die Vereinigung beider 
zu Einer moralisch-rechtlichen Person. Der minister bildet gleichsam 
ein Glied des princeps, und beide bilden nur Ein organisches Ganze“. 
Setzt man an die Stelle des Priesters die Gemeinde, so würden wir 
Protestanten uns dem Vf. ziemlich nahe fühlen. 2. D ie Taufe.  
In seiner neuen Schrift über die Taufe spricht C rem er  sich zuerst 
sehr ausführlich über die Wiedergeburt und die Wirksamkeit des 
heiligen Geistes aus. Wir verzichten darauf zu untersuchen, ob das 
über die Wiedergeburt und die Rechtfertigung Gesagte vor einer 
scharfen ethischen Kritik bestehen kann. Sein Thema ist die Be­
hauptung : entweder ist die Kindertaufe genau dasselbe wie die Taufe 
der Erwachsenen, oder sie ist nichts, ja sogar ein Hinderniss für die 
Erlangung der Gnade. Er will natürlich das erste beweisen: Die 
Taufe gibt „die ganze grosse Gottesgnade; sie macht den Sünder zu 
einem Kinde und Erben Gottes und Miterben Christi, sie versetzt 
aus dem Tode in’s Leben“. Dann aber sagt er: „Die Taufe des 
Kindes ist keine Vergewaltigung, dass man es, da es noch nicht ja 
oder nein sagen konnte, zum Christen gemacht hat, sondern sie war 
oder ist gerade so wie seine Geburt in der Christenheit eine Er­
leichterung seines Glaubens, ja eine Erleichterung seiner Verant­
wortung“ (S. 72). Wo aber keine Bürgschaft für die christliche Er­
ziehung der Kinder ist, da soll man die Taufe verweigern. Man wird 
das schwer zusammenreimen. Und ist nicht die Person eines christ­
lichen Vaters und einer christlichen Mutter auch eine Darbietung der 
ganzen Gottesgnade? Und muss man nicht zugestehen, dass diese 
Darbietung der Gnade von der durch die Taufe sich unterscheidet 
wie die durch die Familie von der durch die Gemeinde? Was aber 
folgt daraus für die weit verbreitete Praxis, nach der bei der Taufe 
der Kinder Niemand zugegen ist als der Pastor, ein unbewusstes 
Kind und ein paar Zeugen? — Das mit viel Liebe und grösser cultur- 
geschichtlicher Kenntniss geschriebene Buch des Gymnasialprofessors 
Freybe  in Parchim hält, was sein Titel verspricht. Es zeigt, welche 
Anknüpfungen die Taufe im Sinn und in der Sitte des deutschen 
Volkes vorfand, und wie sie lebte im Glauben und Aberglauben, im 
Recht und in der Sitte des Volks nach seiner Bekehrung. Möge das 
Buch, aus dem viel zu lernen ist, und in dem man viel Aufklärung 
über manches jetzt unverständlich Gewordene findet, sich recht weit 
verbreiten. Weithin ist die Taufe zu einem, wie es scheint, wenig 
mehr bedeutenden Gebrauch geworden. Möge der Vf. das Bewusst­
sein für die Bedeutung der heil. Handlung wecken, die dem Volke 
doch nicht verloren gegangen ist. Dogmatisch bewegt der Vf. sich 
in den Bahnen von Cremer und Kliefoth. Die Taufe ist ihm in 
ihrem Vollzüge ein rettender Gnaden- wie in ihrer Folge ein Rechts­
act. Wie die Erlösung durch Christum rechtlich vollbracht ist, so 
wird sie auch in der Taufe rechtlich zugesprochen. „Einen Unter­
schied zwischen Kindertaufe und Taufe der Erwachsenen erkannte



702 E. S ü l z e ,  Dogmatik. [170

unser Volk auch späterhin nicht an". „Mit dem Kinderglauben hat 
es keine Schwierigkeit, wenn man unter Glauben versteht, was da­
runter verstanden werden muss, nämlich das Empfangen des Geistes 
und der Kraft des Herrn und wenn man sich los macht von dem 
Wahn unserer Zeit, die nun Alles durch Reflexion vermitteln will, als 
ob der Geist Gottes uns nur durch das Bewusstsein vermittelt werden 
könnte" (Kliefoth). So unterschätzt man hier das Bewusstsein; und 
dann übertreibt man lehrgesetzlich die Werthschätzung des Dogmas.
— F rost fragt: „wie verhält sich nun das Kind psychologisch in 
der Taufe?" Er antwortet: „es verhält sich insofern passiv, als es 
den angeborenen Keim des Glaubens durch den heil. Geist erwecken 
lässt, und insofern receptiv, als es — gleich der keimenden Pflanze, 
welche die Feuchtigkeit aufsaugt — die Gnadengabe des heil. Geistes, 
Vergebung der Sünden, Leben und Seligkeit durch seinen keimenden 
Glauben annimmt". Also hat das Kind Nutzen von der Taufe. Dieser 
besteht darin, dass die Taufe Vergebung der Sünde wirkt u. s. w. 
„Sie ist also ein unschätzbar hohes Gut, das Gott uns gibt. Müssen 
wir da nicht sobald als möglich unseren Kindern diesen Segen ver­
schaffen?" Es muss aber zum Sacrament die Lehre hinzukommen. 
Heiden- und Judenkinder sind daher nicht zu taufen. — Der Prediger 
M eili zu Ennenda in der Schweiz hat die auf die Taufe bezüglichen 
Stellen des N. T. gesammelt und erläutert. Er überlässt dem Leser 
die Entscheidung darüber, ob die Kindertaufe der lieil. Schrift ent­
spricht. Er selbst meint es nicht. Als testimonia veritatis führt er 
Sprüche an von Spurgeon, Georg Müller, Beck und Missionar Wenger. 
Beck sagt: „Bei der stiftungsgemässen Stellung der Taufe kann die 
Taufe unmündiger Kinder, denen alles gläubige Erkennen und Be­
kennen unmöglich ist, nicht die volle Gnadengemeinschaft mit sich 
führen. Die Kindertaufe darf nicht mit der Taufe der Wiedergeburt 
gleichgestellt werden; es streitet dies mit dem, was die Schrift klar 
und unveränderlich lehrt über die Art und Weise, wie der heil. Geist 
des Menschen eigenes Leben wird und ihn wiedergebirt, nämlich durch 
Verkündigung des Evangeliums und den dadurch hervorgerufenen 
Glauben". — Ueber die Schrift von Warfleld berichtet Herr Diaconus 
Winter wie folgt: „ W arfleld  liefert eine eingehende Widerlegung 
der von baptistischer Seite wider den Gebrauch der Kindertaufe er­
hobenen Einwendungen, indem er dabei den in einer baptistischen 
Dogmatik (Strong, Systematic Theology) angeführten Argumenten 
folgt. Seine klaren Ausführungen begründen biblisch, geschichtlich 
und dogmatisch das Recht der Kindertaufe und können auch deutschen 
Geistlichen, die mit dem eindringenden Baptismus zu thun haben, 
werthvolle Fingerzeige geben. Das Neue Testament lehrt die Kinder­
taufe nicht ausdrücklich, aber nichts in demselben widerspricht ihr. 
Das baptistische Princip, nur bei bewusstem christlichem Glauben zu 
taufen, lässt sich nicht durchführen. Denn Niemand kann das Herz 
des Ändern ergründen. Wir haben alle zu taufen, von denen wir 
annehmen können, dass sie zu Gottes Volk gehören, und dies ist



171] Einzelfragen. 703

jedenfalls bei den Kindern gläubiger Christen der Fall“. — 3. Die 
über die Conf i rma t i on  erschienenen Schriften gehören ihrem haupt­
sächlichen Inhalte nach in das Gebiet der praktischen Theologie. 
Nach Jßarclz „eignet sich die Confirmation überhaupt nicht für die 
dogmatische Behandlung“. Sie ist eine Handlung von durchaus prak­
tischer Natur und dürfte etwa mit der kirchlichen Beerdigung und 
Trauung in Parallele gesetzt werden. Nach M eincke  ist sie das 
Bekenntniss zu der in der Taufe dargebotenen Gnade, Aufnahme in 
die Zahl der mündigen Gemeindemitglieder und Zulassung zur Feier 
des hl. Abendmahls (vgl. Sülze, PrM. 1900, 1. H.). S im ons  definirt die 
Confirmation als die Aufnahme in die volle Cultusgemeinschaft der 
Gemeinde durch Zulassung zum Pathenamt und zur Abendmahls­
feier. Die Schrift von S. dürfte das Beste sein, was über die Con­
firmation geschrieben ist. Sie gibt zunächst vortreffliche geschichtl. 
Auskunft, unter Anderem den Nachweis, dass die Confirmation nicht 
erst dem Pietismus ihr Entstehen danke, dass vielmehr schon Butzer 
(1543) sie empfohlen habe. Der Vf. kommt gelegentlich, namentlich
S. 56—75, auf fast alle dogmatischen Fragen zu sprechen. Er be­
handelt sie vom Standpunct des Heilsglaubens aus in vortrefflicher 
Weise. Auch nach dieser Richtung hin ist in der äusserst werth­
vollen Schrift die reichste Belehrung zu finden (vgl. Sülze, PrM. 1900,
2. H.) — 4. Abendmahl .  JBronisch gibt zu, dass für den einzelnen 
Communicanten die adoratio Christi mit dem Genuss Zusammenfalle. 
Er fordert aber die gemeinsame Anbetung Christi aller bei dieser 
Feier Anwesenden im Consecrationsact. Preger weisst nach, dass 
dies ganz unlutherisch ist. Die Consecration sondere nur die Ele­
mente für den beabsichtigten Gebrauch aus; sie bewirke aber nicht 
die (nur im Genuss) stattfindende Gegenwart Christi in ihnen. Die 
Anbetung Christi während der Consecration könne also nicht anders 
stattfinden als überhaupt im Gottesdienste, ja auch ausser ihm. Nach 
Preger hat die Recitation der Einsetzungsworte so zu geschehen, 
dass der Geistliche sich wie bei jeder Verkündigung des Evangeliums 
der Gemeinde zuwendet. Br. findet in den Einsetzungsworten den 
„originalen und urkundlichen Ruf zum Tisch des Herrn“ und fordert, 
dass das gesammte liturgische Gebetsleben im Zusammenhang stehe 
mit der Anwesenheit Christi im Sacrament. Wie das Gebet, so 
müssten daher auch die Einsetzungsworte unter Hinwendung zum 
Altar zum Vortrag kommen. Preger entgegnet, der Ruf zum Tisch 
des Herrn erfolge durch die Spendeformel, nicht durch die Einsetzungs­
worte. Das Gebet soll auch nach ihm der Geistliche als der Be­
auftragte (nicht der Vertreter) der Gemeinde in derselben Richtung 
aussprechen, die die betende Gemeinde innehält, in der Richtung nach 
dem Altar. — In Bunkofev"1 s Schrift unterreden sich ein päpst­
licher Christ, ein Altkatholik und ein Freireligiöser über die altkathol. 
Abendmahlslehre. Nach ihr ist das hl. Abendmahl eine mit dem 
Dank- und Lobopfer der Gemeinde verbundene Gedächtnissfeier des 
Opfers Christi auf Golgatha. Die Schrift ist nach Inhalt und Form



704 E. S ü l z e ,  Dogmatik. [172

ein Meisterwerk. Die Transsubstantiationslehre wird auf das Schla­
gendste widerlegt. Es wird nachgewiesen, dass kein kathol. Theolog 
wisse, was eigentlich ihr Sinn sei. Auf die Ausflucht, sie bezeichne 
eben ein Mysterium, gibt der Vf. die Antwort, das eigentliche Myste­
rium, die Anwesenheit Christi im Geist, werde gerade durch sie ver­
drängt und nur ein sinnloser Verstandesbegriff an seine Stelle gesetzt. 
Im Laufe der Erörterung kommt B. gelegentlich auf viele Lehren 
des papistischen Katholicismus zu sprechen. Immer weist er mit 
dem grössten Ernste nach, dass sie nichts als die Vernichtung der 
Religion sind. Seine Polemik ist ein vollkräftiger Beweis für seine 
religiöse Ueberlegenheit über den Papismus. Nirgends übt er nur 
Aufklärungskritik, obwohl er principiell auch sie nicht abweist. Er 
meint, die Altkatholiken wären dem Papismus viel gefährlicher als 
die Protestanten. Und in gewisser Beziehung ist das ganz richtig. 
Denn kein protestantischer Polemiker ist so wie z. B. B. im Stande, 
von Innen heraus, aus genügender Erfahrungskenntniss, den Papismus 
zu bekämpfen. Wir wünschen aufrichtig, dass die vortreffliche, von 
wahrem Idealismus durchdrungene, Schrift nicht in der Fluth der 
Tagesliteratur untergehen möge. — Der sehr umfangreiche Vortrag 
des lutherisch-freikirchlichen Pastors Sölbvig  über das Abendmahl 
legt nur die genuin-lutherische Abendmahlslehre unter sehr ausführ­
licher Begründung aus dem N. T., aus Luther’s Schriften und aus 
den Bekenntnissen dar. Naturalistische Anwandlungen sind dem Vf. 
fremd. In These 1 sagt er: „Die Einsetzungsworte sind allmächtig 
(Sach. 8, 6; Matth. 8, 8. 13; 19, 26; 28, 18; Luc. 1, 37; Eph. 3, 
30; Offenb. 1, 8), wahrhaftig und gewiss, und so ist in Kraft und 
Wirkung derselbigen Worte Christi wahrer natürlicher Leib und 
Christi wahres natürliches Blut wirklich und wahrhaftig gegenwärtig“.
— Nach W atterich  hat Christus, der Gottmensch, passiv und activ 
in seinem ganzen Leben, vor Allem am Kreuz, das genügende Opfer 
für die ganze Welt dargebracht. Seine hohepriesterl. Arbeit setzt 
er aber als der Verklärte unablässig fort, indem er jedem Einzelnen 
nachgeht und bei Gott für ihn eintritt. Die Sacramente sind dazu 
da, die Wirksamkeit Christi einem jeden in sinnfälliger Weise darzu­
bieten. In der Taufe „tritt Jesus vor dem Vater für den Menschen als 
zu ihm gehörig kraft Seiner Menschheit als Bürge ein und nimmt ihn in 
seine Gemeinschaft auf“. „Diese Gemeinschaft wird von Ihm durch 
die Herabsendung des hl. Geistes selbst, Seines Geistes, in das Herz 
des Getauften von ihm befestigt und vollendet in dem Geheimniss 
der Firmung, diesem Einzelpfingstfest, dieser Volltaufe mit dem hl. 
Geiste“. Diese beiden Sacramente wirken aber nur die Verähnlichung 
mit Christo. Das Abendmahl ist die Vereinigung mit ihm und damit der 
Höhepunct der Erlösung. Schon bei der ersten Feier seines hl. Mahles 
redete Jesus nicht von seinem gegenwärtigen sterbl. Leibe, der morgen 
sollte an’s Kreuz geschlagen werden, sondern von seinem heute in 
Händen gehaltenen Leibe und Blute. In stiller Epiklese weiht der 
Priester Brot und Wein, die unverwandelt bleiben (JB. XV, 447).



Nun ist der ewige Hohepriester, der anzubeten ist, in Brot und Wein 
gegenwärtig. Er bringt zunächst dem Vater das Mahnopfer dar (es 
ist sinnlos dwjtfivvjais mit „Gedächtniss“ zu übersetzen), das den Vater 
bewegt, den Einzelnen zu Christus zu ziehen. Gehen Brot und Wein 
in den Leib über, so tritt der gottmenschliche Priester aus ihnen 
zurück. Er gibt aber der Seele eine überirdische Herrlichkeit, indem 
da, durch Busse aufgelöst, alle Sündenschlacken aus ihr hinweggeglüht 
werden und sie in Freud und Leid Christo verähnlicht (!) sich er­
weist. Das hl. Mahl ist der Einsetzung gemäss sub utraque zu feiern. 
Das ist im Vergleich mit Bunkofer der conservative Altkatholicismus.

8. K irche.

Durand, R., la notion de l’Eglise, d’aprös le catholicisme. Th&se. 131. Montau­
ban, Graniö. — F ischer, M ., die Wahrhaftigkeit in der Kirche. Ref. auf 
dem 20. deutschen Protestantentage in Hamburg. 30. B., Schwetschke u. S. 
M  —,50. — Freybe, Kirche u. Sitte (LK. 30, 1—4). — Lasson, G., die 
Kirche des Evangel. (KM. 18, 4. H.). — L ü lm a n n , C., Lic. Dr., theol. Wissen­
schaft u. evang. Kirche (PrM. 3, 1. H.). — M üller, J . ,  was hast du von deiner 
Kirche? 32. Gü., Bertelsmann. M  —,30. — M ohde, F ., der gegenwärtige 
Stand der kirchl. Gemeindeorganisation. Ref. a. d. 20. deutschen Protestanten­
tage in Hamburg. 29. B., Schwetschke u. S. M> —,50. — S chu ltz , H e rm a n n , 
das Bekenntniss in d. evangel. Kirche (ZThK. 1900, 1. H.).—Stöcker, A d o lf, 
d. Leitung d. Kirche. Ein Weckruf. 45. B., Buchh. d. Stadtmission. Mi —,50.
— Sülze , E .,  Religion u. Doctrinarismus (DPrBl. 32, Nr. 39 u. 40.33, Nr. 2. Dageg. 
Scipio, ebd. 32, 52). — D ers., der Weg z. Frieden (Pr. 3, Nr. 51 [dageg. Heyn, 
ebd. 4, Nr. 7). — D ers., die Amtsentsetzung des Pastors Weingart m Osnabrück. 
Eine Streitschrift für d. Frieden. 44. Tü., Mohr. M  —,50. (Dagegen Heyn, 
Pr. 4, Nr. 11 u. Cropp. DPrBl. 33, Nr. 13.14. Hiergeg. Sülze, ChrW. 14, Nr. 15.16.)
— U hlhorn , d. gegenwärtige Zustand d. evang. Kirche u. ihre Ausgestaltung 
für d. Zukunft. 32. Hameln u. L., Fuendeling. Jl/l —,50. — Vischer, E ., 
Religion u. Kirche im Christenthum (ZThK. 9, 250—272).

Vischer weist modernen Zweifeln gegenüber nach, dass die 
Kirche, „um die es allerdings eine gefährliche Sache“ sei, doch das 
Recht habe zu bestehen. Die Fragestellung: Religion oder Kirche? 
sei unberechtigt. Allerdings komme die Kirche leicht in die Gefahr, 
ihre Institutionen an die Stelle Gottes zu setzen und ihren Gliedern 
den Weg zu Gott nicht aufzuthun, sondern zu verschliessen. Aber 
im Wesen der Religion sei das Verlangen nach Anschluss an die 
Gemeinschaft begründet, vor Allem in der christlichen, die auf der 
Person Jesu beruhe. Und nie hätten in der Kirche reformatorische 
Bestrebungen gefehlt, die bemüht gewesen wären, die Kirche mit 
ihren Einrichtungen so zu gestalten, dass dem Heilsbedürftigen in 
ihr das Göttliche in fassbarer Gestalt entgegentrete und ihm die 
Sicherheit des Heilsbesitzes gewährt würde. „Vielleicht wäre das der 
idealste Zustand, dass jeder eine Gemeinschaft fände, in der er sich 
nach seiner Weise erbauen könnte, dass jede Gemeinschaft einheitlich 
genug wäre, um allerhand Aufgaben an die Hand zu nehmen und 
durchzuführen, zu deren Lösung die jetzigen Kirchen zu schwerfällig 
und zu complicirt sind, und dass die Fülle der bestehenden Einzelgemein-

173] Einzelfragen. 705



706 E. S ü l z e ,  Dogmatik. [174

schäften mit ihrer Mannigfaltigkeit von verschiedenen Bekenntnissen, 
Gebräuchen und Institutionen deutlich und unüberhörbar jedem täglich 
den Satz predigte, dass es eine allein selig machende kirchliche Form 
nicht gebe“. Der Vf. steht also dem Kirchenbegriff doch noch z. Th. 
skeptisch gegenüber. Er sieht keinen Weg, die mancherlei Richtungen 
zu einen. — Ueber diese Skepsis führt Schultz  hinaus. Wer die 
Vorträge von Kahl und Kawerau über die Bekenntnissfrage (JB. XVII, 
631—632; XV, 531. 532) kennt, der weiss, dass principiell über diese 
Frage Neues kaum noch zu sagen war. Und doch ist die Ausführung 
von Sch. nicht zu entbehren. Sie ist so erschöpfend, so lichtvoll und 
warm, sie geht auf alle Einwendungen, auf alle praktischen Gesichts- 
puncte, auch auf die Geschichte so klar, so gewinnend und mit so 
treffenden Bemerkungen ein, dass mit ihr diese wichtige Angelegen­
heit wirklich erledigt ist. Der Inhalt des Bekenntnisses „ist einfach 
eine Persönlichkeit, der sich der Glaube vertrauensvoll zu eigen gibt. 
Die Christenheit bekennt den in’s Fieisch Gekommenen, — aber nicht 
eine bestimmte Ansicht über die Vorgänge bei seiner Empfängniss 
und Geburt. Sie bekennt den aus dem Kreuzestode Auferstandenen,
— aber nicht bestimmte Auffassungen der Hergänge am Ostertage. 
Sie bekennt den Herrn und Gottessohn, aber nicht theologische 
Formeln über die Art, wie hier eine menschliche Persönlichkeit 
Offenbarung Gottes geworden ist. Sie bekennt sein Werk als das 
Werk der freien Gottesgnade, die ohne Verdienst und Gesetzeswerke 
Sündenvergebung und ewiges Leben bietet und Gott als unseren 
Vater und seinen Geist als den Geist der Kindschaft offenbart, —
aber nicht eine Theorie über die Art, wie Jesu Sterben und Auf­
erstehen das bewirkt hat“. Es ist das Wesen der Reformation, dass 
sie an die Stelle der Unterwerfung unter ein Lehrgesetz das Ver­
trauen zur Person des Erlösers gesetzt hat. Das ist ihr Bekennt- 
niss. Die Verpflichtung auf ihre Bekenntnisse trägt daher ihre
Schranke in sich. Jede gesetzliche Verpflichtung wäre also Verpflich­
tung gegen die Bekenntnisse auf den Katholicismus. Eine evangel. 
Gemeinde will in ihrem Gottesdienst die christl. Kirche schlechthin, 
nicht eine Secte, ein auf trennende Meinungen begründeter Verein 
sein. Sie kann also im Gottesdienst nur das feiern, was den
Christen zum Christen macht. „Um so gewisser kann Einmüthigkeit 
des Glaubens und seiner Verkündigung erreicht werden. Denn der 
Glaube ruht auf religiösem Erleben. Und so gewiss Jeder ihn nur 
selbst und auf seine Art erleben kann, so gewiss muss er doch in 
jedem evangelischen Christen durch denselben Herrn und die gleichen 
Wirkungen dieses Herrn geweckt werden. Und predigen können wir 
doch Alle nur diesen Glauben.“ — Ref. hat den zuletzt ausgesproche­
nen Grundsatz von Schultz, der seit vierzig Jahren ihm feststand, 
um für die Kirche den Kampf zwischen Liberalen und Orthodoxen 
zu beseitigen, in seiner „Streitschrift für den Frieden“ geltend ge­
macht. Er hat dadurch den Zorn namentlich der Liberalen erweckt, 
die in der Beschränkung der Predigt aut den Heilsglauben und im



175] Einzelfragen. 707

Fernhalten der theolog. Controversen von der Kirche nur Heuchelei 
sehen. — Es ist interessant, den Vortrag von Schultz mit dem 
Fischer"1 s zu vergleichen. Im Interesse der „Wahrhaftigkeit in der 
Kirche“ fordert der Letztere dreierlei; 1. „Kirchenrechtlich gesichert 
die Lehrfreiheit auf der Kanzel und im Confirmandensaal; 2. von 
der Protestant. Theologie die Schöpfung einer neuen Lehre als Organ 
für die Verkündigung des Evangeliums an die Völker unseres Zeit­
alters-, 3. eine dem evangel. Geiste entsprechende Polemik sowohl 
gegen die Herrschaftsansprüche der Tradition als inhaltlich gegen 
ihre veralteten Anschauungen.“ Hätte F. seinen Zuhörern nur vom 
Anfang an gesagt, was die christl. Religion ist, wie Schultz das in 
seiner Weise so klar gethan hat, dann hätte er die in der zweiten 
These geforderte perennirende „bewusste Neologie und absichtlich 
darauf gerichtete unablässige Arbeit in der Kirche und ihrem Amte“ 
ebenso wie die nach These 1 unentbehrliche schrankenlose Lehrfrei­
heit wohl entbehren können; ganz ebenso die unfruchtbare Polemik. 
Leider sind die Andeutungen, die er über das Wesen des Christen­
thums gelegentlich gibt, schwerlich ausreichend: „jenes, das Evan­
gelische, besteht darin, dass sie — unsere Kirche — sich in den 
Dienst ihres geistigen Herrn stellt, den Paulus den einen Herrn 
aller Aemter und zugleich selbst den Geist nennt, der der Hort der 
Freiheit ist. Jesus ist der Erlöser der Religion von ihrer Abhängig­
keit von der Sichtbarkeit und Sinnlichkeit gewesen, in der sie in 
ihrer ersten Aera auf Erden auftrat; sie hat sich in ihm, als ihrem 
Vollendungsorgane, zu der Freiheit der Vollkommenheit erhoben, in 
der sie das religiöse Leben der Menschenwelt in sich aufzunehmen 
und durch sich zu sich selbst zu befreien bestimmt ist als die Religion 
der wesentlichen Gottessohnschaft des Menschengeistes, die aus der 
Erfahrung der Gotteskindschaft das Leben der Gotteskinder, die 
christliche Sittlichkeit hervorbringt, wie die Wurzel zum Baum auf­
sprosst und in Blatt, Blüthe und Frucht sich vollendet“ (S. 14). Wir 
haben „den Zeitgenossen zu zeigen, dass sie die christl. Religion in 
ihrem eigenen Innern zu suchen und zu finden haben, dass wir ihnen 
durch der Propheten, der Apostel und unser Zeugniss nur klar machen 
wollen und können, was sie selbst durch Gott sind, und wie sie sich 
demnach zu halten haben“ (S. 24). — L ü lm a n n  fordert für die 
theol. Wissenschaft volle Freiheit; aber sie soll sich hüten, dass ihr 
über der Analyse des Christenthums das Christenthum nicht ent­
schwinde. Die praktischen Theologen sollen ihre abweichende theol. 
Einsicht schonend gegen die verwenden, denen das Christenthum 
noch an die alte Lehrweise geknüpft ist. Wir befinden uns eben in 
einer Zeit des Uebergangs, in der alle einander Nachsicht zu erweisen 
haben. An manchem Baume bleiben die welken Blätter zum Schutz 
der jungen Triebe lange hängen. Will man pädagogische Vorsicht 
„Falschmünzerei“ nennen, so wird man zuletzt noch Christus selbst 
der Falschmünzerei beschuldigen müssen. Er hat auch mit Begriffen 
wie Menschensohn und Gottesreich einen anderen Sinn verknüpft als



708 E. S ü l z e , Dogmatik. [176

seine Zeit, der er sie entlehnte. — M ü ller  bekämpft das Gefühls­
und Erfahrungschristenthum, das an der Rechtfertigung, an dem, 
was für uns geschehen und nur durch die reine Lehre anzueignen 
ist, sich nicht genügen lässt. Im Wort wendet sich Gott nur an 
den Geist des Menschen, im Sacrament an eine Persönlichkeit, die 
Leib und Geist hat. Sichtbare und unsichtbare Kirche verhalten 
sich zu einander wie Leib und Seele. Die Kirche hat einen Leib, 
insofern sie eine Anstalt ist, und eine Seele, die Gemeinde der 
Gläubigen. Gleichwohl sagt der Vf. auch: „soweit die Einrichtungen 
der Kirche göttlichen Ursprungs sind, sind sie auch Gegenstand des 
Glaubens und des Bekenntnisses, und Amt und Regiment haben von 
Gott Vollmacht und Verheissung, und unsichtbare Wirkungen gehen 
von ihnen aus“. — ü o h d e  setzt klar auseinander, wie die evangel. 
Kirche, die bis in die neueste Zeit ohne Autonomie war, durch die 
Emancipation des Staates von kirchl. Gesichtspuncten ohnmächtig wer­
den musste, während die Macht der römischen Kirche wuchs. Er zeigt, 
wie in der letzten Zeit das Gemeindebewusstsein leise erwacht und 
durch die Bildung von Seelsorgebezirken das Entstehen wirklichen 
Gemeindelebens angebahnt worden ist. Die Mittheilungen, die ihm 
in dieser Beziehung aus verschiedenen Gegenden unseres Reiches zu­
gegangen sind, gewähren einen lehrreichen Einblick in die Verhält­
nisse. Die principiellen Erörterungen des Vf.s verdienen allseitige 
Beachtung. — Dass Stöcker  den Glauben mit seiner Dogmatik 
identificirt, dass er seine Innere Mission und seine Christlich-sociale 
Vereinigung überschätzt, die Innere Mission nicht in die Kirche will 
aufgehen lassen, das ist bekannt. Im Uebrigen sagt er nach oben 
und unten manch gutes und treffendes Wort, namentlich gegen die 
in den deutschen evangel. Kirchen überlieferte Geringschätzung der 
Gemeinschaft und der Organisation, sowie gegen den Individualismus 
und seine neuesten Erzeugnisse, die Evangelisation und die Gemein­
schaftspflege in engen Kreisen. Die Leiter der Kirche sind Beamte; 
sie leiten die Kirche nicht, sie verwalten nur; es fehlt ihnen die Ini­
tiative. Daher kommt es, dass wohl das individuelle religiöse Leben 
wächst, das Interesse für die Kirche aber eher abnimmt. Derselbe 
Summepiscopus, der christlich-sociale Bestrebungen, die von evangel. 
Kreisen ausgehen, für „Unsinn" erklärt, bewundert es, wenn die 
kathol. Kirche Politik und Socialpolitik treibt. Auch in dieser neuesten 
Schrift vertritt St. sein bekanntes Kirchenideal, das er gewiss auf­
geben würde, wenn eine „liberale" Majorität in Sicht wäre. — Uhl­
h o rn  verbindet mit vortrefflicher geschichtlicher ebenso tiefgehende 
praktische Einsicht. Was für die Notwendigkeit der Bildung lebendiger 
Gemeinden gesagt werden kann, das hat er in seinem vortrefflichen 
Vortrage musterhaft zusammengefasst. Das Schönste und Beste da­
von ist seine freudige Zuversicht, die Pessimismus dem kirchl. Leben 
gegenüber in ihm nicht autkommen lässt. Er schliesst mit den 
schönen Worten: „Schmach über Jeden, der keine Ideale mehr hat; 
lind wer sich nicht vor Gott gelobt, alle Kraft an ihre Erreichung



zu setzen, der ist nicht geschickt zum Reiche Gottes“. Wer die 
Schriften von Rohde, Schultz, Uhlhorn nebeneinander liest, der ist 
hocherfreut darüber, dass in den drei jetzt herrschenden Richtungen 
der Geist Christi doch waltet, dem es ohne Zweifel gelingen wird, 
die leidigen dogmatischen Schranken und Hemmungen zu überwinden.
— F reyb e  ist uns schon durch seine Schrift über die Taufe be­
kannt. Auch in seinem Aufsatz über „Kirche und Sitte“ erweist er 
sich als gelehrter Kenner des germanischen und des christl. Alter­
thums. Er zeigt, wie das Knieen, das Händefalten, das Sichverneigen 
beim Segen und bei dem Namen Jesu und die Anwendung des Kreuzes­
zeichens schon Anknüpfungen in altgermanischer Sitte haben, manch­
mal etwas künstlich, z. B. in dem Vergleich des Kreuzes mit dem 
Hammer des Thor. Auch katholisirende Wendungen fehlen nicht 
ganz. So, wenn der gesprochene Segen den Segen nicht erbitten, 
sondern ertheilen soll, und anderwärts. Hier interessirt uns nur 
des Vf.s Begriff von der Kirche. „Wie die Kirche in Uebereinstim­
mung mit dem Worte des Herrn Glaubensgehorsam und damit Selbst­
überwindung, Selbstverleugnung fordert und demgemäss als erklärte 
Feindin aller Willkür erscheint, so auch die Sitte, die in ihrem inner­
sten Wesen eben Selbstbeschränkung ist und gemäss dem in ihr pul- 
sirenden Gesammtbewusstsein im schärfsten Widerspruch mit allem 
subjectiven Behagen, Belieben und Gelüsten, zu aller lustigen Willkür 
und zu aller willkürlichen Lust, also zu aller A u t onomi e  steht.“ 
Es ist wohl zu befürchten, dass der Vf. die wahre Autonomie nicht 
in der Theonomie zu finden weiss, sondern jene durch die Heteronomie 
der Lehrgesetzlichkeit brechen und auch die Sitte in den Dienst der 
letzteren stellen möchte.

9. Es chato log ie .
Baader, C., Weitende, aus den Bildern der geheimen Offenbarung des hl. Apostels 

Johannes mitgetheilt. VII, 87. Hamburg, Berg. M  3. — Bornhäuser, K., 
das Recht des Bekenntnisses zur Auferstehung des Fleisches (BFTh. 3, 2).
187. Gü., Bertelsmann. M  1,80. — C ham bers, A r th u r ,  unser Leben 
nach dem Tode, aus dem Engl, übertr. von Ida, Gräfin Schwerin. Mit einem 
Vorwort von Geh. Kirchenr. D. Fricke. 180. L., Spindler. M S . — D ecker, 
Past., wie kann die neutestamentl. eschatol. Hoffnung für das relig.-sittl. Leben 
uns. Zeit d. rechte prakt. Bedeutung gewinnen? Beitr. d. theol. Conferenz zu 
Kiel. 1. H. 56. Kiel, Marquardsen. M l .  — G ottschick, das Verhältniss 
von Diesseits und Jenseits im Christenthum (ZThK. 9, 136—182). — Grzy- 
nisch, S., Spinoza’s Lehre von der Ewigkeit u. Unsterblichkeit. V 59. B. 
Calvary u. Comp. M  1,60. — Hamon, J. St., au delk du toinbeäu. Vlli* 
329. P., Tdqui. 3 fr. — Hephata, der Morgen des neuen Lebens im Jenseits.
1. H. 77. L., Mutze. M  1,20. H o ffm a n n , H .,  D., das tausendjährige 
Reich. Versuch einer Auslegung von Apoc. 20, 1—10. 20. Hl., Mühlmann. 
M — 30. — Hyslop, J.j Immortality and psychical research (NW. 8, 255—272).
— Johnson, E., Eternity. 132. Lo., Skeffington. 2 sh. 6 d. — J ü n g s t, J . ,  
ist die Hoffiaung auf ein Wiedersehen nach dem Tode christlich? 39. Gi., 
Ricker. M  —,80. — K a c h n ik , J . ,  die Auferstehung im Lichte d. Offen­
barung u. d. Zukunft. Sechs dogmat.-apolog. Vorträge. 48. Olmütz, Hölzel. 
«Mi 1,50. — K ü h le r , J .,  göttl. Gericht (HRE. 6, 568—572). — K eerl, K .,  
der erste u. der zweite Tod (BG. 35, 7. H.). — K e fe r  ste in , Christus der

T h e o lo g .  Ja h r e s b e r ic h t  XIX. 4 6

177] Einzelfragen. 709



Mittelpunct aller Eschatologie (BG. 35, 9. H.). — Leben, das, jenseits des 
Grabes von einem Geist geschildert. Aus dem Engl, übersetzt und mit An­
merkungen versehen von R. Friese. 3. Aufl. XII, 281. L., Mutze. M  3,
geb. «M. 4 (spiritiBt.). — h e m m e , L .,  Endlosigkeit der Verdammniss u. allg. 
Wiederbringung. Ein Beitr. z. Lehre von d. letzten Dingen. 69. Gr.-Lichter­
felde, B., Runge. M  1,20. — Monod, W., l’espörance chretidnne. I. Le Roi. 
These. 471. Yals-les-Bains, Aberlen. — Monro, J. Gibson, Apocalyptic 
sketches. II. The city of God. 12. The paradise of God. 60. Exp. LX.
— M.oody, L . ,  das zweite Kommen des Herrn. 15. Neukirchen, Kreis 
Mors, Mandel. M  —,30. — Morton, F., thoughts on Hell; study in Eschato- 
logy. 148. Lo., Sands. 2 sh. — Prel, C. du, der Tod, das Jenseits, das 
Leben im Jenseits. 119. M., Mühlthaler. M  2,70. — R e in h a rd t, L .,  
kennt die Bibel das Jenseits? Und woher stammt d. Glaube an d. Unsterblich­
keit der Seele, an Hölle, Fegefeuer (Zwischenzustand) und Himmel ? IV, 184. 
M., E. Reinhardt. M  2,50 — Samtleben, der Himmel der Wissenschaft u. 
der Himmel des Glaubens (KM. 18, 5). — Schw artzJcopff, K .,  das Leben 
nach dem Tode, sein Dasein u. seine Art. 85. Brsch., Wollermann. M  1.
— Schw ein itz, F. von , das Ende der Welt. 21. Brsl., Evang. Buchh. 
t/l/l ■—,50. — Seifert, 2., ist die Fürbitte für Verstorbene berechtigt? (SThP.
4, 7). — Stiasny, T., die Lehre von der Auferstehung des Fleisches (Ref. Kz. 
243—245. 250—252). — Tournebize, F., opinions du jour sur les peines 
d’outre tombe. S. R. 64. P., Blond et Barral. 60 c. — Z iem ssen , W ., Dr., 
ich sehe den Himmel offen. Act. 7, 55. Bibl. Betrachtungen üb. das Leben 
der Gläubigen im Himmel. 2. Was lehrt das N. T. vom Himmel? VII, 337. 
L., Deichert. M  3,40.

Chavriber's will in seiner aus Predigten entstandenen Schrift 
trösten durch den Nachweis eines Zwischenzustandes im Hades, in 
dem ein Wiedersehen stattfindet, Bekehrung und Heiligung möglich 
ist. Den Bekehrten wird nach ihm (wie bei den Socinianern) das 
ewige Leben als eine Gnadengabe geschenkt; die anderen gehen unter. 
Die mit Wärme und Phantasie geschriebene Schrift empfiehlt D. Fricke, 
dessen Vorwort zugleich eine Kritik ist, mit Recht der Theilnahme.
— Mit klarer religionsgeschichtl. Einsicht beschreibt D ecker  die 
Entwicklung der eschatolog. Anschauungen von den Reden Jesu bis 
auf die Gegenwart. Die neutestamentl. Eschatologie ist nach ihm 
zeitgeschichtl. bedingt. „Der apostolischen Christenheit liegt ob, das 
christliche Heil in seiner ganzen Unmittelbarkeit, in seiner ganzen 
in Christo wurzelnden Centralität der Christenheit aller Zeiten vor­
zuleben“. Seitdem ist das Christenthum in seine geschichtliche Ent­
wicklung eingetreten und in alle Lebensverhältnisse eingedrungen. 
Die Eschatologie, die das apostolische Zeitalter beherrschte, steht 
uns am Horizont. Wir können aus ihr kein Dogma machen; aber 
wir haben ihr die Gesetze zu entnehmen, nach denen Gott die Welt 
zur Vollendung leitet. Sie sind uns in ihr in Bildern gegeben, deren 
Antinomien zu lösen wir versuchen müssen. Aber schon dieser Ver­
such macht die Nähe Gottes uns fühlbar. Und der Ausblick in die 
Zukunft ist für uns unentbehrlich. Denn das evangelische Trachten 
nach dem Heil der Einzelpersönlichkeit wird leicht subjectiv egoistisch; 
oder es entspringt aus ihm der Versuch, doch wieder irgendwie ein 
Gebiet verdienstlichen Handelns aufzusuchen. Indem man den Blick 
in die Zukunft sich offen hält, wird am besten dafür gesorgt, die

710 E. S ü l z e ,  Dogmatik. [178



179] Einzelfragen. 711

Relativität aller kirchl. Veranstaltungen nie zu vergessen, Hierarchis- 
mus und bureaukratische Erstarrung von der Kirche fernzuhalten. 
Dem Katholicismus, der die Eschatologie in die Gegenwart verlegt, 
und dem Sectenwesen gegenüber, das nur ein nach innen gewandter 
Katholicismus ist, gibt die wahre Zukunftshoffnung die rechte Kraft. 
Sie erhält auch das Bewusstsein wach, dass die ethischen Cultur- 
aufgaben peripherische sind, der Heilsbesitz aber das Centrum ist. 
Zur rechten Eschatologie kann nur eins führen, Christus alle Zeit 
vor Augen und im Herzen zu haben. — G ottschick 's ernste, 
musterhafte Abhandlung will zuerst zeigen, „welches die Thätigkeiten 
oder auch Erlebnisse sind, in denen das Leben des Christen schon 
im Diesseits die sichere Richtung auf das jenseitige Ziel gewinnt und 
einhält." Das selige Leben im Jenseits ist nicht (eudämonistisch) als 
ein Leben eines dem diesseitigen gleichartigen Glückes zu denken, 
nicht als ein Lohn für die Erfüllung von Geboten, die mit diesem 
Glück an sich nichts zu thun hätten. Es ist auch nicht (asketisch­
mystisch) vorzustellen als ein Aufgehen in Gott als einer unendlichen 
Substanz oder einem unbestimmten Willen. Es ist vielmehr ein 
Leben der vollen Gemeinschaft mit Gott als dem allmächtigen Willen 
der Liebe, wie er in Christus offenbar ist. Dies jenseitige Leben be­
ginnt schon hier im Vertrauen auf Gott und in der Liebe zu den 
Menschen, beide so verstanden, wie sie der Liebe Gottes in Christo 
entsprechen und zu einem Gebetsverkehr mit Gott führen, der an 
Gottes Führungen und den Aufgaben der Liebe seinen Stoff hat. 
Dies Gottvertrauen und diese Liebe haben darin, dass sie über alle 
weltlichen Motive und Ziele erhaben sind, die Gewähr ihrer jenseitigen 
Art. Sie tragen auch in sich die Gewissheit, dass ihre volle Ver­
wirklichung nur unter anderen Lebensbedingungen als den diesseitigen 
möglich ist. Die todüberwindende Macht der Person Jesu und 
die Manifestation seiner Auferstehung an seine Jünger, sowie die bis 
auf die Gegenwart herabreichende Wirksamkeit seines Geistes ver­
bürgt die Berechtigung der christl. Hoffnung. Eingehend und sorg­
fältig erörtert der Vf., inwieweit diese seine Anschauung auch die des 
N.T. ist. Seine zweite Frage ist die, „welches das Verhalten ist, das 
der Christ gegenüber den Gütern und sittl. Aufgaben des Diesseits 
zu beweisen hat". Er antwortet: der Schöpfergott und der Heilsgott 
ist einer. Der Christ hat darum von Weltflucht wie von Welt- und 
Culturseligkeit sich frei zu erhalten und die weltlichen Güter und 
Ordnungen alsHülfsmittel zur Förderung u. zum Erwerb des Gottesreiches 
zu verwenden. Hier scheint G. nicht bis an das Ziel zu kommen. 
Auch die Culturarbeit und das Leben in den weltlichen Ordnungen 
ist für den Christen eine Bethätigung der religiös-sittlichen Persön­
lichkeit selbst und ihrer Gemeinschaft mit Gott und den Seinen, also 
noch mehr, als es nach G. scheinen kann, ein Wirken für das Reich 
Gottes und ein Erwerb des jenseitigen Lebens im diesseitigen. Doch 
das ist eine ethische Frage, die anderwärts zu erörtern ist. — Nach 
H o ffm a n n  ist die symbolische Bedeutung der aus 10 X X  10



712 E. S ü l z e , Dogmatik. [180

entstandenen Zahl 1000 die Vollendung. Mit dem Sturz des Anti­
christ und des falschen Propheten hat die omnipotente Staatsgewalt 
wie die gottlose weltliche Weisheit den Todesstoss erhalten. Papis­
mus und Cäsareopapismus hören auf. Die Christenheit ist eine einige, 
nicht zwar sündlose, aber gläubige Gemeinde. Die im Glauben Ge­
storbenen erleben (zum Abschluss der noch irdischen Christenheit) die 
erste Auferstehung. Gog und Magog im letzten Kampfe ist vielleicht 
das muhamedanische Weltreich. Für die Charakteristik des berühm­
ten Predigers ist die kleine Schrift nicht ganz ohne Bedeutung. — 
J u n g s t ,  Pfarrer in St. Johannisberg bei Kirn, behandelt sein Thema 
dialogisch, ganz ernst. Er zeigt, dass die Gewissheit des ewigen 
Lebens im religiösen Sinne die Unsterblichkeit im metaphysischen 
in sich trage. Wenn das christliche Leben die Verklärung der 
Individualität durch Christus sei, so müsse eben diese doch erhalten 
werden und ein Wiedererkennen möglich sein. Die Gemeinde sei 
allerdings vor der sentimentalen, rein menschlichen Anschauung 
zu bewahren, bei der das eigentliche Heilsgut, das Leben in der Ge­
meinschaft mit Gott durch Christus, in der Hoffnung auf die Ewig­
keit zurücktritt vor dem Wunsche, irdische Beziehungen im Jenseits 
fortzusetzen; ganz berechtigt aber sei der Gedanke des Wiedersehens, 
wenn er einen Theil der himml. Vollendung und damit der Seligkeit 
bedeute. In diesem Sinne hätten Luther und die Liederdichter, nicht 
bloss der sentimentalen, sondern auch der altkirchlichen Zeit an dem 
Glauben an das Wiedersehen festgehalten. Es zeige sich auch darin, 
dass für manche Christen und besonders Theologen viel Wahrheit in 
dem Satze liege, die Christen müssten erst einmal Menschen werden.
— KachniJc's Schrift enthält sechs an den hl. Thomas sich an­
lehnende, den Collegen des Vf.s zur Benutzung dargebotene dogmat. 
Predigten, die nicht ohne Interesse sind. Es wird zunächst aus dem 
Zeugniss seiner Freunde und seiner Feinde bewiesen, dass Jesus durch 
eigene Kraft glorreich von den Todten auferstanden ist. Sodann wird 
gezeigt, dass auch wir, und zwar Alle und in unseren wiederher­
gestellten Leibern, auferstehen werden. Die Leiber der Seligen werden 
unzerstörbar, unsterblich, vollständig, die der Verworfenen schwer­
fällig, den Seelen ungehorsam sein. Dem kathol. Schema gemäss 
erweist der Vf. in der Regel seine Thesen erst aus der Vernunft, 
dann aus der Offenbarung. Phantasievoll malt er die Bilder der Zu­
kunft aus. Nur die wesentlichen Bestandtheile des irdischen Leibes 
sind identisch, andere werden ergänzt. Die Seligen erblühen in 
ewiger Jugend. Die religiöse Erfahrung ist dem Vf. als Quelle der 
Erkenntniss, hier der eschatologischen, unbekannt. — In der neuen 
Auflage der HRE. ist Ebrard’s Aufsatz über das göttl. Gericht durch 
einen neuen von R cih lev  ersetzt worden. K. sagt: „über Annahme 
oder Verwerfung entscheidet die innerste Stellung der Menschen zu 
dem Sohne, dem der Vater das Gericht übergeben h a t, und der 
die lebendige Verwirklichung des Gesetzes ist“, nach welchem das 
Gericht vollzogen wird, „nämlich des göttl. Heilswillens“. Das Gericht



181] Einzelfragen. 713

kann nur heraussteilen, was sich bereits entschieden hat, nämlich das 
Verhältniss der Person und ihres Handelns zu der göttl. Ordnung. 
Das Endgericht wird aber dadurch nicht überflüssig. Es kommt bei 
ihm zu Tage, was auch dem ernsten Gottesmenschen zuvor nicht 
zum Bewusstsein kam; und das Durcheinanderwachsen von Weizen 
und Afterweizen hat sein Ende. Damit ist indess nicht eine Ein­
schränkung des Endgerichts auf diejenigen Menschen angezeigt, die 
während ihres Erdenlebens in den Umkreis der geschichtl. Wirkung 
des Gottesreiches gekommen sind; vielmehr werden die Menscheu als 
solche und insgesammt ihm unterworfen gedacht. Auch über die 
Heiden wird Christus richten (Matth. 25, 31), aber nicht für seine 
Jünger Partei nehmen, sondern das Verborgene, die Herzensstellung, 
erwägen. (Auch hier tritt das Verhältniss des göttlichen Heils­
willens zur sittlichen Weltordnung und ihrer Causalität nicht in voller 
Klarheit hervor.) — Nach R eevl (JB. XVII, 613) ist der erste 
Mensch (in Christo und) nach dem Ebenbilde Gottes geschaffen. Er 
besass also das objective und das subjective göttl. Ebenbild (Gen. 1, 
27; Kol. 1, 16), die Aehnlichkeit mit Gott und Christo und die 
göttl. Licht- und Lebensfülle im Geiste Gottes. Sein Leib war aus 
imponderabelem Staube gebildet und unsterblich. Durch den Sünden­
fall ging das subjective göttliche Ebenbild verloren und der Leib 
ward verfleischlicht. In Folge davon waltet nun in ihm der Tod. 
Das ist der erste Tod (Röm. 7, 24). Der zweite Tod besteht nun 
darin, dass dem Menschen durch seine Sünde auch das objective 
göttliche Ebenbild, das namentlich im Gewissen wirksam ist, verloren 
geht. — JLeferstein  hält nicht an der alten Inspirationslehre fest. 
Er gibt zu, dass die alttestamentl. messianischen und eschatologischen 
Weissagungen an der analogia fidei der luther. Kirchenlehre zu prüfen 
sind, und dass auf diese Weise auszuscheiden ist, was der über­
wundenen alttestamentl. Stufe angehört und seine Geltung verloren 
hat. Die eschatologischen Anschauungen des N. T.s sind nicht zeit-, 
nicht kirchen-, nicht heilsgeschichtlich aufzufassen. In Christus ist 
das vollendete Heil erschienen. Es handelt sich nur um Christi Pa- 
rusie, mit der Zeit und Ewigkeit sich scheiden. Die eschatologischen 
Aussagen sind weder wörtlich festzuhalten, noch auf abstracte Begriffe 
zu bringen. Aber die bildliche Schale ist in Demuth zu brechen, 
um den Kern zu gewinnen. Das vermag nur ein in schmerzlichen Er­
fahrungen gereifter Sinn (2. Kor. 4, 17. 18). Es zeigt sich bei dem 
Vf., dass eine gesunde Orthodoxie zwar das nothwendige zeitgeschicht­
liche Verständniss ablehnt, aber doch gesund bleibt. — X em m e’s 
lange Abhandlung richtet sich gegen die rationalist. Auflösung des 
Christenthums, die den Heilsglauben in Schöpfungsglauben umwandelt 
und mit dem Herzen statt mit dem Kopfe denkt. Er weist die 
Wiederbringungslehre wie die Halbwiederbringungslehre ab. Aber 
die Ewigkeit der Höllenstrafen sei nicht ihre Endlosigkeit. Die Sünde 
sei eine solche Desorganisation der Persönlichkeit, die zur Vernichtung 
führe. Die Hölle bereitet also sich selbst ihren Untergang; und die



714 E. S ü l z e , Dogmatik. [182

göttliche Weltregierung schliesst nicht mit Dualismus. Leider kommt 
L. erst S. 62 dazu, die Wirksamkeit der Sünde in das Auge zu 
fassen und auf sie seine Theorie zu begründen. Hätte er damit be­
gonnen, so wäre er sichrer an das Ziel gekommen. Seine Lehre von 
der Strafe (S. 49), die hier nicht wiederzugeben ist, wird Niemand 
genügend finden. — Die kleine Schrift von JKoody ist nur paräne- 
tisch, ohne wissenschaftlichen Werth. — R e in h a r d t, Zögling des 
Baseler Missionshauses, ist zu der Erkenntniss gekommen, dass man 
Gott nicht jenseits der Welt, sondern in ihr und in der Geschichte 
suchen müsse. Das hat in ihm die Ueberzeugung begründet, die 
Dreitheilung Himmel, Erde und Hölle sei heidnischen Ursprungs und 
unbiblisch. Die Bibel kenne nur die Erde. Die Hölle sei das Thal
Hinnom, der „Schindanger“ bei Jerusalem. Die Lehre von der Un­
sterblichkeit der Seele sei nur ein griech. Philosophem. Nach der 
hl. Schrift sterbe der ganze Mensch. Er werde „zu seinen Vätern 
versammelt“ im Grabe und aus ihm wird er erweckt. Die Wieder­
kunft Christi und die Vollendung des Gottesreichs sei (nicht in dem 
kirchlich überlieferten abstracten Sinne, sondern) nur zeitlich jen­
seitig. Langsam und organisch reift die Welt unter der Leitung
Gottes der Vollendung zu, einem Augenblicke, in dem die Menschen, 
innerlich erneuert, aus eigenem Triebe alle Gebote erfüllen und Staat 
und Kirche eins werden. Der Vf., wie es scheint, auf dem Wege 
des Dualismus geleitet, ist spät zur Erkenntniss der Immanenz des 
göttlichen Wirkens gekommen. Er schüttet nun das Kind mit dem 
Bade aus, zwingt die Exegese in seinen Dienst und bildet sich eine 
eigene Eschatologie. Auch psychologisch ist seine Anschaung nicht 
haltbar. Aber allerdings hat er schärfer als andere die asketischen 
und dogmatischen Verirrungen des Dualismus erkannt. Allem Krank­
haften in der Kirche sagt er erfolgreich den Kampf an. Seine Schrift 
verdient daher wohl Beachtung. — S ch w a rtzko p jf  gründet den 
Unsterblichkeitsglauben auf die Autorität Jesu. Was er, das verleib­
lichte Ideal der Sittlichkeit, uns gelehrt hat, das muss Wahrheit sein. 
Der Vf. entwirft dann ein Idealbild von dem zukünftigen Leben. 
Die Identität der Persönlichkeit wird gewahrt. Frei von den Schran­
ken, die auf der Erde die vergängliche Materie aufrichtet, wird das 
Jenseits uns grössere Freiheit gewähren. Verklärte Leiblichkeit er­
leichtert die Beziehungen zur Umgebung. Die Seelen ruhen in dem 
Ewigen, und doch ist die Entfaltung ihres Lebens und ihrer Thätig­
keit zeitlich. Für ihr Wirken bestehen, nur in verklärter Gestalt, 
ganz analoge Verhältnisse wie im irdischen Leben, Wissenschaft, 
Kunst (die vor Allem in der Verklärung der eigenen Person sich be­
tä tig t), Verkehr in der Gemeinschaft der Liebe, Treue im Berufe, 
Religion. Ref. bekennt, dass Gottschick’s schlichte Andeutungen ihm 
tiefer zu gehen scheinen als unserers Vf.s immerhin sinnige Bilder. 
Treffend aber widerlegt der Vf. im Anhang seiner Schrift die natura­
listische, die monistische und die begriffsmythologische Anschauung, 
nach denen der Unsterblichkeitsglaube unmöglich ist. Der Vf. zeigt da,



183] Gesammtdarstellungen. 715

dass dieser Glaube sich gründen müsse auf die Offenbarung der Vater­
liebe Gottes. — von  Schw ein itz  warnt, die Weissagungen Jesu 
vom Ende der Welt nicht zu Wahrsagungen zu machen. Lebten 
wir in dem Gedanken, dass es in einer bestimmten Zeit hereinbreche, 
so könnte das nur das Leben verwirren. Auch Zwangsbekehrungen, 
die diesem Gedanken entspringen könnten, wären werthlos. — Die 
Schrift von Ziem ssen  ist bibl.-theol. Sie schildert die alttestament. 
eschatologischen Ahnungen, zeigt, dass in Christus das volle Licht auf­
gegangen sei und bespricht die Ausführungen der Apostel. Sie be­
kämpft die Lehre von einem Zwischenzustande und die moderne 
Neigung Alles zu vergeistigen und zu verflüchtigen.

II. Gesammtdarstellungen.
a) P r i n c i p i e l l e  Er ör te r un g en .

1. Al lge mei nes .  B a r th , F r .,  Prof. in Basel, die Grundsätze der Bergpredigt
und das Leben der Gegenwart. 26. Ba., Reich. — B o u r , der Weg zur Er­
kenntniss. 88. Strassburg, B. Bermühler. M 2. — Brown, F., what is 
orthodoxy? (North Am. Rev. 409—417). — B u rc k h a rd t,  aus der modernen 
system. Theol. Grossbritanniens (ZThK. 9, 5. 6. H.). — B.} F., wie unterscheidet 
sich die Erkenntniss auf natürlichem und geistigem Gebiet? (LW. 45,1. 2. H.).
— Chabin, la science de la religion. II, 442. P., Poussialge. — D em m er,
E ., in Geist und Wahrheit, Gedanken üb. innerliches Christenthum. 2. Ausg. 
1898. 180. Gü., Bertelsmann. Geb. M  1,60. — D ru m m o n d , H en ry , 
das Beste in d. Welt. 33. Aufl. Bielefeld, Velhagen & Klasing. Geb. M  2.
— Farne, H ., la raison et la foi. P., Lecoffre. fr. 5. — Fauth, Glaube 
u. Wissen (ZevR. 11, 3 H.). — Fremont, G., la religion peut-elle etre une 
science? 22. Nice, imp. des Alpes marit. — Gaudeau, B., le Besoin de 
croire et le besoin de savoir. 67. P., Retaux. — Goldstein, Ferd., Dr., Ur- 
christenthum und Socialdemokratie. III, 191. Zü., C. Schmidt. M B . — 
H a sh a g en ,  moderne religiöse Theorien (LK. 30, 1. 2). — H echler, K ., 
modernes Christenthum. 101. L., Braun. Jl/L 1,50. — Luzzati, L., scienza e 
fede. Nuova antologia. 16. Gingo. — Malwert, science et religion. Ed. 
clasB. et pop. 181. P., Soc. d’äduc. scientif. fr. 2. — M ohr, G., christl. 
Weltanschauung auf bibl. Grunde. IV, 206. Ulm, Kerler. Jl/t 2,50. — New- 
bold, Religion. Lo., Longmans. 5 sh. — Origin, the, of Christian Science 
(Blackwood’s Mag. 845—852). — R ein eke , R u le m a n n , Veeck, die re- 
ligionsfeindl. Strömungen der Gegenwart. Referate auf dem 20. deutschen 
Protestantentage in Hamburg. 62. B., Schwetschke u. S. M l .  — Sch m id t, 
F erd ., Dr., der Ursprung der Sprache u. die Dogmatik (ZKTh. 33, 22—47),
— Schnurbecque-Boije, M., hed gezond verstand op godsdienstig gebied (ThSt. 
17, 20—49). — Schwalm, le dogmatisme du coeur et celui de l’esprit. III, 49. 
P. — Souben, J-, l’esth&ique du dogme chrötien. XI, 348. P., Lethielleux. 
fr. 3,50. — Valeton, die Voraussetzungen der Theologie u. ihre Wissenschaft­
lichkeit (Hh. 22, 9. H.). — V oigt, G., Christenthum u. Bildung. 29. L., 
Dürr. t/Üt —,60.

2. D er Kampf um die T h e o l o g i e  R i t s c h l ’s. Garrie, Alfr. E., theRitschlian
theology: critical and constructive. An exposition and an estimate. T. and 
T. Clark. 428. Ed., Simpkin. 9 sh. — H ä r in g , T h .,  zur Verständigung 
in der system. Theol. Die Grundgedanken der Principienlehre D. H. Cremer’s 
(ZThK. 9, 97—135). — Mackintosch, R., the Ritschlian doctrine of theoretical 
and religious knowledge (AJTh. 3, 22—44). — M ead, C. M ., Ritschl’s Stellung 
als Dogmatiker (BG. 35, 8. H.). — Scott, was d. Pietist v. Ritschl lernen könnte 
(DA7 . 20, 3. H.). — Wandel, einige Bemerkungen über das Ecke’sche Buch: die



theol. Schule Ritschl’s (NKZ. 10,4. H.).— W endland , J7is., Albrecht Ritschl 
und seine Schüler im Verhältniss zur Theologie, zur Philosophie und zur 
Frömmigkeit unserer Zeit, dargestellt und beurtheilt. X, 135. B., Reimer. 
M  2,80.

3. Sammelwerke.  B e r tlin g , O., Prof., zehn Fragen über die Wahrheit des 
christl. Glaubens. IV, 156. L., Hinrichs. M  3. — Bos, T ,  negen dogma­
tische onderwerpen, op eenvoudige wijze vor het gereform. volk verklaard.
2 e. dr. VIII, 175. Leyden, Donner, fr. —,75. — D ru m m o n d , H e n ry , das 
ideale Leben u. andere Aussprachen aus seinem Nachlass, übers, von Julie 
Sutter. 314. Bielefeld, Velhagen & Klasing. M  4,50. — Oehninger, Fr., 
Christenthum u. moderne Weltanschauung. Studien u. Kritiken. 127. Gü., 
Bertelsmann. Mj 1,60, geb. Jlll 2. — R ocho ll, R .,  Altiora quaero. Drei 
Capitel über Spiritualismus u. Realismus. V, 94. L., Deichert. M  1,60. — 
Schoell, J . ,  Fromm u. Frei. Relig. Vorträge für Suchende und Denkende, 
104. Reutlingen, Ensslin & Laiblin. M  —,75.

1. Al lgmeines .  Die Schrift von B a r th  behandelt die Frage, 
wie die Grundsätze der Bergpredigt sich verhalten zu der Gestalt, 
die in unserer Zeit das Leben angenommen hat, ob sie auf diese an­
wendbar sind, und wie. — B o u r  spricht über Vieles, viel auch über 
Bibel und Christenthum, leichtfertig und als Ignorant. Die Schrift 
steht jedenfalls nicht über, eher unter Häckel. Insofern ist sie ein 
Zeichen der Zeit, wenn auch ein trauriges. — BurcJ& hardtfs ver­
dienstlicher Bericht über die moderne systematische Theologie Gross­
britanniens ergänzt die Mittheilungen Pfleiderer’s in seiner Geschichte 
der Religionsphilosophie und die von Clemen (StK. 1892). Nach ihm 
ist die Niederkirche ohne Theologie. Die Breitkirche sucht, eklek­
tisch, mit dem modernen Denken in Verbindung zu bleiben. Die 
hochkirchl. Theologie ist Apologetik. Sie macht die Incarnation zu 
ihrem Centraldogma, sucht aber moderne Gedanken, namentlich den 
der Entwicklung, sich zu assimiliren. B. findet in ihr immerhin eine 
Bürgschaft dafür, dass die anglicanische Kirche dem Papst nicht an­
heim fallen werde. Mehr Sinn für systematische Theologie findet 
sich nach B. in Schottland und bei den Dissenters. Hier beschäftigt 
man sich eifrig mit der deutschen Theologie, namentlich mit der 
Ritschl’s. Drei Richtungen, eine philosophische, eine kirchliche und 
die pietistische, suchen das Christenthum unabhängig zu machen von 
der Geschichte. Bei ihnen findet Ritschl keinen Eingang. Es gibt 
aber auch eine starke Strömung, die zu dem historischen Christus 
zurückstrebt. Sie achtet die RitschPsche Theologie hoch, verwirft 
aber ihren „Agnosticismus“ als unpraktisch, d. h. dem gesunden 
Menschenverstände der Laien, der auch einer der religiösen Ueber- 
zeugung entsprechenden Welterklärung bedarf, nicht für entsprechend. 
Nachdem er die, Speculation und Anschluss an den geschichtlichen 
Christus verbindenden, dogmat. Arbeiten von Fairbairn, Mackintosh 
und Bruce besprochen hat, schliesst B. seinen lehrreichen Bericht 
mit folgenden Worten: „Wenn die philos. Tiefe, die Klarheit und 
das geschlossene systemat. Denken des deutschen Theologen sich mit 
dem philos. Optimfsmus, dem auf’s Praktische gerichteten Sinn und dem 
Verständniss für das historisch Gewordene seines engl. Fachgenossen

7 1 6  E. S ü l z e ,  Dogmatik. [184



185] Gesammtdarstellungen. 717

vereinigen würde, dann könnte die theol. Wissenschaft um ein Wesent­
liches gefördert werden“. — jD em mer gibt in Aphorismen eine 
Glaubens- und Sittenlehre. Seine bereits 1898, jetzt in 2. Aufl. er­
schienene Schrift charakterisirt sich durch folgende zwei Grund­
gedanken: „Auf dem Wege der völligen Klarstellung des sittlichen 
Christus kommt man zur Erkenntniss des übernatürlichen Christus. 
Selten kommt man durch Aufzählen der Eigenschaften des übernatür­
lichen Christus zur Aneignung des lebendigen und sittlichen Christus“. 
„Der Herr hat sich nicht zu Gunsten gewisser Kirchen, Gemeinden, 
Parteien und Orte seiner selbst begeben; darum kehre dich nicht
an die Rufe: siehe hier, siehe da! wenn du ihn in dir hast............
Sie werben nur so eifrig, weil sie ihrer Parteien Macht, Grösse, Ein­
fluss und Herrlichkeit mehren wollen. Lass dir aber nur genügen 
an dem Rufe deines Herrn: Kommet her zu mir, die ihr mühselig 
und beladen seid; Ich will euch erquicken“. — Die deutsche Aus­
gabe der bekannten Schrift von D ru m m o n d  ist bereits in 33. Aufl. 
erschienen. Was ihr so weiten Eingang bei uns verschafft hat, das 
ist ohne Zweifel die klar ausgesprochene Tendenz: „Viele der Heils­
verkündigungen, die wir hören, sind nur an einen Theil unseres 
Wesens gerichtet; sie verkünden Frieden statt Leben, Rechtfertigung 
statt Erneuerung; und von solcher Religion wenden sich die Menschen 
oft nur darum wieder ab, weil sie ihr Herz nicht ausfüllen kann“. — 
Mehr nur die Art der modernen religiösen Theorieen als sie selbst be­
schreibt H ashagen . Sie sind meist naturalistisch, eudämonistisch, 
der Ruhelosigkeit der Zeit, dem Gewirr der Grossstädte, der Zer­
setzung der festen Ordnungen, dem Mangel an geschichtl. Continuität, 
der Isolirung des Einzelnen entsprungen. Das lernt man bei dem 
Vf. vortrefflich kennen. Er macht auch fühlbar, wie die Ahnung 
eines Neuen, Besseren durch die Zeit geht; worauf sie aber deutet, 
das gibt er nicht an. Das wird es wohl sein, dass das Christenthum 
in der Kirche zunächst als die einende Macht der Liebe sich er­
weisen muss, von der Drummond spricht. — H ech ler  zeigt, wie 
die moderne Welt mit ihren Sünden, ihrem werthlosen Kirchenthum 
und ihrem „Confessionsschwindel“ den sittl. Grundsätzen Jesu wider­
spricht. Wissenschaftlichen Werth hat die Schrift nicht. — Nach 
M ohr  bieten die Rationalisten zu wenig, die Orthodoxen zu viel. 
Daraus erklärt sich der Abfall vom Christenthum. Der wird über­
wunden, wenn man auf Christus zurückgeht. Durch ihn wissen wir 
dass Gott unser Vater ist und wir als seine Kinder in seinem Reiche 
zu ihm gehören. Im Anschluss an Worte Jesu führt das der Vf. 
im ersten, wohl am wenigsten genügenden, Theile seiner Schrift aus. 
Der zweite Theil handelt von dem eingeborenen Sohne. Hier ist 
formell die Ausführung (namentlich exegetisch) zu breit und zu wort­
reich, inhaltlich aber durchaus werthvoll. Um ihretwillen sind der 
Schrift recht viele Leser zu wünschen. M. geht von dem ganz rich­
tigen, nur nicht ganz consequent von ihm angewendeten Wunder­
begriffe aus, nach dem Wunder Ereignisse oder Schöpfungen sind,



718 E. S ü l z e , Dogmatik. [186

die allerdings durch die natürliche und sittliche Weltordnung zu 
Stande kommen, aber durch sie allein, also ohne die Wirksamkeit 
des persönlichen Gottes, nicht zu erklären sind. Zu diesen Wundern 
gehören vor Allem die offenbarenden Genien, unter denen Jesus ganz 
einzigartig ist. Die anderen offenbaren ein weltliches Ideal. Sie 
schöpfen also aus der mannigfaltigen und vielgestaltigen Welt. In 
Christus ist der ewig eine, persönliche Gott, offenbar geworden. In 
seiner Liebe ist er in Christus in unsere Mitte getreten. Die volle 
Macht seiner Liebe hat er im Tode Jesu offenbart, um die in der 
Haft der Sünde Befangenen zu erlösen und den Bund der Liebe mit 
ihnen zu schliesssn, der auch die sittliche Erneuerung möglich macht. 
Die Wunder Jesu hält M. fest, obwohl auch sie durch die natürliche 
Ordnung vermittelt sein sollen und nur für den Glauben Bedeutung 
gewinnen. Auch die Wiedererscheinung des Auferstandenen und die 
Berechtigung des Gebets zu Jesu erkennt der Vf. an. Die Wunder 
haben wesentlich den Zweck zu zeigen, dass auch die Linderung der 
materiellen Noth zum Programm des Gottesreichs gehört. An den 
dogmatischen Theil schliesst ein ethischer sich an, der auf ganz 
specielle Fragen, bis zur Erörterung der Wohnungsnoth eingeht. Die 
Schrift unseres Vf.s berührt sich mit der von Tamm. Möge auch sie 
nicht unbeachtet bleiben. — H eincke  ist uns bereits aus seiner um­
fassenden Schrift „Die Welt als That“ bekannt. Beim Protestanten­
tage in Hamburg hat er über die Stellung der Naturwissenschaften 
zur Religion gesprochen und auch da treffend nachgewiesen, dass 
schon zur Erklärung des Lebens in der Natur der Materialismus voll­
kommen unzureichend ist. Auch die kleinste Zelle sei eine Maschine, 
die nur deshalb richtig functionire, weil sie richtig, dem Zweck ent­
sprechend, also durch Intelligenz gestaltet sei. Es sei thöricht, aus 
Stoff und Kraft die Vorgänge des Lebens abzuleiten und die „Domi­
nanten“ zu übersehen, durch die allein die richtige Wirksamkeit 
der Stoffe und der Kräfte bedingt sei. Die Naturerklärung weist 
das Dasein eines intelligenten Schöpfers nach; die Religion aber sei 
noch bedingt durch Erfahrungen anderer Art. — K u le m a n n  be­
spricht die Stellung der Socialdemokratie zur Religion. Der Kern der 
Socialdemokratie sei das Ringen des Arbeiterstandes nach seiner Er­
hebung. Darin liege vielleicht Fanatismus, also doch Idealismus. 
Verdorben sei die ganze Bewegung durch ihre Verbindung mit dem 
Materialismus von Marx und durch das Eindringen verwitterter Exi­
stenzen, die in ruhigen Zeiten als der Schlamm des Volkslebens un­
schädlich zu Boden fallen. Aber die Ablösung des gesunden Kerns 
von den unlauteren Beimischungen werde nicht ausbleiben. Wird 
der Arbeiterwelt die reine Religion, frei von Orthodoxie und Dogma­
tismus, geboten, so wird sie zu ihr zurückkehren. — VeecWs Vor­
trag handelt über die Stellung der modernen ethischen Bewegung 
zur Religion. Der Vf. meint, die Versuche, die Sittlichkeit von der 
Religion unabhängig zu machen, wären dem Streben entsprungen, im 
Kampf der Confessionen den sicheren Punct zu finden, der über allen



187] Gesammtdarstellungen. 719

Kampf erhaben ist. Die Pflege der Sittlichkeit werde aber von selbst 
zu der Erkenntniss führen, dass das Gute nur dann bestehen kann, 
wenn es der Grund aller Dinge ist. Die Sittlichkeit fordere also die 
Religion. Durch die Wahl und die vortreffliche Behandlung dieser 
Themata hat der Protestantenverein sich ohne Zweifel ein Verdienst 
erworben. — Voigt setzt sehr ernst und schön auseinander, dass im 
Christenthum die wahre Bildung gegeben sei. Indem es in der Ge­
meinschaft mit Gott die sittliche Persönlichkeit entfaltet, löst es die 
centrale Aufgabe aller Bildung, die alle anderen Bildungsziele in sich 
aufnimmt und sich dienstbar macht. In der einzigartigen Person 
Jesu verbürgt es uns die Vergebung der Sünde und begründet da­
durch das Vertrauen zu uns, ohne das jedes Streben ermattet. Es 
gibt uns auch durch den Anblick des Sieges Jesu über den Tod die 
Gewissheit der Ewigkeit, für die alles Irdische nur ein Gleichniss, 
ohne die es aber werthlos und ein blosser Schatten ist, an dessen 
Bildung niemand das Leben wenden kann. — Der kathol. Professor 
Dr. F ra n z  S chm id t  erörtert die Frage, ob die Sprache von den 
unvollkommensten Anfängen an sich langsam entwickelt habe. Er 
verneint sie, gibt auch nicht zu, dass durch den Sündenfall ein 
wesentlicher Verlust in dieser Beziehung eingetreten sei, und dass 
nach ihm die von den Sprachforschern angenommene Entwicklung be­
gonnen habe. Den ersten Menschen sei allerdings nicht der Besitz 
einer fertigen Sprache angeboren gewesen; aber durch sanftes Ein­
greifen der göttlichen Allmacht wurden sie dazu gebracht, möglichst 
bald eine vollkommene Sprache zu bilden. Sie waren im reifen Alter 
geschaffen und reich begabt. Das Glück des ehelichen Lebens und 
die Aufgabe der Kindererziehung war ihnen zu Theil geworden. 
Beides war ohne entwickelte Sprache nicht möglich. Deren Vor­
handensein wird auch durch die Unterredungen mit Gott bewiesen. 
Dass sie mindestens der Verheissungslinie auch nach dem Sünden­
fall verblieb, wird dadurch gewiss, dass die Urgeschichte unseres 
Geschlechts durch Familienüberlieferung bis auf Moses gekommen 
ist. — 2. D e r  K a m p f  um d i e  T h e o l o g i e  R i t s c h l ’s. 
W endland  s Schrift gehört ohne Zweifel zu dem Besten, was 
über Ritschl geschrieben worden ist. Sie ist schon dadurch aus­
gezeichnet, dass sie zunächst das schildert, worauf Ritschl’s Bedeutung 
beruht, seine Religiosität. Ritschl war ein religiöser Charakter. Er 
fand im Gegensatz zum Pietismus und zum Kriticismus sein Christen­
thum in der Beherrschung der Welt und ihrer Noth, in der Berufs­
freudigkeit, in der Mitarbeit am Reiche Gottes. Diese Elemente 
eignete er von Paulus und Luther sich an, unbekümmert darum, dass 
er beider Gedanken nicht in ihrer genuinen Gestalt erfasste. Ritschl war 
ein unermüdlich eifriger Historiker; aber die Geschichte diente ihm, 
seine eigenen inneren Erfahrungen ihm zum Bewusstsein zu bringen. 
W. schildert sodann Ritschl’s Stellung innerhalb der modernen Cultur 
und zu den theologischen Parteien. In einer skeptischen Zeit, die 
an der Gewinnung einer einheitlichen Weltanschauung verzweifelte,



720 E. S ü l z e , Dogmatik. [188

stellte er die Religion auf eine einsame Insel, auf der man doch 
Zuflucht finden konnte aus dem Chaos wissenschaftlicher Detailarbeit. 
Ritschl’s Theologie war culturfeindlich, indem sie das Band zwischen 
Religion und Wissenschaft löste, culturfreundlich, indem sie in der 
Mitarbeit an allen Lebensaufgaben eine religiöse Aufgabe fand. 
Damit ist unseres Erachtens Ritschl’s geschichtliche Stellung ganz 
richtig bezeichnet. Und auch darin ist dem Vf. zuzustimmen, dass 
für Ritschl trotz der eminenten Bedeutung, die ihm die Person Jesu 
hatte, doch Gott, die Welt und die Menschenseele, also das Reich 
Gottes, im religiösen Leben das Bestimmende war. Im zweiten Ab­
schnitt seiner Schrift bespricht W. die philosophischen Principien 
Ritschl’s. Er zeigt zunächst, dass Ritschl’s erst nachträglich gebildete 
Erkenntnisstheorie, die Lüdemann (PrM. 1) bereits unübertrefflich 
beurtheilt hat, zwischen Idealismus und naivem Realismus schwankt. 
Ritschl’s Ablehnung der Metaphysik hält W. für unberechtigt. Die 
philosophische Idee der Einheit der Welt sei keine Entlehnung von 
der Religion, die Metaphysik sei nicht gleichgiltig gegen Natur 
und Geist. Die Werthurtheile stünden nicht im Gegensatz zum 
theoretischen Erkennen. Die praktische Philosophie als Wissenschaft 
von den Normen fordere zweifellos auch eine Religionsphilosophie. 
Der dritte Abschnitt der Schrift unseres Vf. ist der Prüfung der 
theologischen Principien Ritschl’s gewidmet. W. stimmt Ritschl 
darin nicht zu, dass die Dogmatik nur die Offenbarung Gottes in 
Christo symstematisch zu erfassen habe. Ihr Gegenstand sei die 
Glaubenserfahrung, wenn diese auch durch die heil. Schrift, durch 
Christus und die Gemeinde geweckt sei. Auch Ritschl stelle zuletzt 
doch nur seine eigene Religion dar. W. bekämpft Ritschl’s Ab­
lehnung der Wissenschaft vom Leben Jesu. Um die Religion Jesu 
selbst handle es sich, nicht um ihre Auffassung in den beiden ersten 
christlichen Generationen. Ohne geschichtliche Erforschung des Lebens 
Jesu werde wissenschaftliche Klarheit über Jesu Religion nicht ge­
wonnen, wenn auch der Laie sie durch den Eindruck des Lebens­
bildes des Erlösers in naiver Weise sich aneignen könne. Auch 
Ritschl’s Definition des Christenthums als einer Combination der Ver­
söhnung mit Gott, die unsere innere Freiheit begründe, mit dem 
Wirken für das Reich Gottes aus dem Motiv der Nächstenliebe, 
die bekannte Idee von der Ellipse mit zwei Brennpuncten, kann W. 
nicht billigen. Das Christenthum wie die Reformation subsumire die 
Ethik der Religion, finde in der Heiligung und in den guten Werken 
den Zweck der Rechtfertigung; in der Gotteskindschaft seien Religion 
und Ethik zugleich gegeben. Zuletzt bespricht W. die wichtigsten 
Lehren der Ritschl’schen Theologie, die Lehren von Gott, von der 
Sünde, von Christus, von der Rechtfertigung. Er zeigt, dass Ritschl 
anfangs in seinem Versuch, einen Beweis für das Dasein Gottes zu 
geben, auch später noch in seinen Beweisen für die Persönlichkeit Gottes 
das Gebiet der Werthurtheile überschritten und das der objectiven 
Erkenntniss betreten habe. Er beweist ferner, dass Ausdrücke wie



189] G esammtdarstellungen. 721

das Absolute auch für die Erfassung der religiösen Erfahrung nicht 
zu entbehren sind, und dass die natürliche Theologie nicht auf­
zugeben, sondern in die höhere christliche Erkenntniss einzuschliessen 
sei. Ueber die Kritik der Ritschl’schen Lehre von der Sünde bedarf 
es keines Referats. Bemerkt sei aber, dass auch W. die Vergeltung 
mit der Liebe Gottes wohl kaum in die rechte Verbindung bringt, 
da er auf die Idee der sittlichen Weltordnung nicht reflectirt und 
den Zorn (nach Abzug des Affects) nur der Liebe unterordnet. In 
der Christologie polemisirt er gegen Ritschl’s überstiegenen Ausdruck 
„Gottheit Christi“ und gegen sein Festhalten einer Art von Stell­
vertretung, die doch nichts Anderes als die Wirksamkeit Jesu sei. 
Ganz vortrefflich und sehr lehrreich ist der Abschnitt über die Recht­
fertigungslehre. W. meint, dass hier Ritschl die religiösen Intentionen 
der Reformatoren ganz richtig getroffen, aber sie in geschichtlich und 
sachlich unberechtigter Weise von dem Ethischen abgetrennt habe. 
Zum Schluss recapitulirt der Vf. das Ergebniss seiner Untersuchungen. 
Hervorzuheben ist noch, dass er im Verlauf seiner Erörterungen nicht 
bloss mit Ritschl, sondern auch mit seinen Schülern sich mannigfach 
auseinandersetzt. Es kann keinem Zweifel unterliegen, dass seine 
Schrift unter den dogmatischen des vorigen Jahreseine der förderlichsten 
ist. — H ä r in g  sucht für seine Theologie und die Cremer’s eine 
gemeinsame Basis zu finden. Sie sei gegeben in dem gemeinsamen 
Grundsatz, die Quelle der Heilsgewissheit sei der Glaube, der rich­
tende Gott, der (wenn auch unvollkommen) doch bereits ohne Christus 
erkannt werde, sei auch der Gott des Heils. Die zuletzt genannte 
Erkenntniss ist der Offenbarung zu danken, durch die auch die Er­
kenntniss Gottes als des Richters erst sich vollende. Wer zu diesem 
Glauben gekommen ist, der soll durch die Person Jesu nach H. 
darüber gewiss werden, dass sein Heilsbesitz keine Illusion sei. Davon 
hofft H. Crem er zu überzeugen, nach dem die Verkündigung der Heils­
thatsachen die Glaubenszuversicht begründen soll. — Der zu Washing­
ton im Verein für Kirchengeschichte gehaltene Vortrag des Professors 
M ead  geht vom Standpuncte der überlieferten Dogmatik aus, er­
schöpft die Bedeutung der Theologie Ritschl’s nicht, verdient aber 
schon wegen seiner Klarheit alle Beachtung. Nach ihm hat Ritschl 
dadurch seine Bedeutung erlangt, dass er durch das Zurückgehen 
auf die religiöse Erfahrung die in der Theologie eingetretene Zer­
fahrenheit beseitigen und der Religion der materialistischen Natur­
forschung gegenüber ein selbständiges Gebiet sichern wollte. Schleier­
macher gegenüber vertritt Ritschl die Anerkennung der Persönlichkeit 
und die Idee der Liebe Gottes. Aber wie für den linken Flügel 
der Anhänger Schleiermacher’s sind ihm Religion und Offenbarung 
correlate Begriffe; und waŝ  Christus von den anderen Menschen 
unterscheidet, ist nur die Einzigartigkeit seines Berufs. Die Ge­
schichtlichkeit des Christenthums wird mehr betont, die Wunderfrage 
aber in einer Art Nebel gelassen. Die ganze Dogmatik soll in Werth- 
urtheilen verlaufen; und doch wird ein Beweis für das Dasein Gotteg



722 E. S ü l z e , Dogmatik. [190

gegeben, in der religiösen Beurtheilung der Natur eine Naturtheologie 
entworfen, in der Lehre von den Eigenschaften Gottes die natürliche 
Theologie recipirt. Interessant ist es, wie Ritschl von Frank, dem er 
das Festhalten an der Metaphysik vorwirft, derselbe Vorwurf zurück­
gegeben wird. Die Lehre von den Werthurtheilen ist, gelinde gesagt, 
eine gefährliche. Der Werth der Dinge für uns hängt von dem ab, 
was sie an sich sind. Weiss man das nicht, so kann man ihren 
Eindruck als illusorisch betrachten. Das praktische Resultat des 
Princips ist eine willkürliche und veränderliche Subjectivität, welche 
einfach nach individueller Vorliebe religiöse Lehren billigt oder ver- 
urtheilt. Eben deshalb macht Ritschl selbst mit der Lehre von den 
Werthurtheilen nicht vollkommen Ernst. Er behauptet z. B. von 
Christo vieles zu wissen, anderes lehnt er als unwissbar ab, indem 
er eine willkürliche Grenze zieht. Das Hauptverdienst der Theologie 
Ritschl’s besteht darin, dass sie dem Dogmenglauben gegenüber das 
Princip der Persönlichkeit betont hat. Der endgiltige Ausdruck für 
das Christenthum aber könne dieser neue Socinianismus nicht sein. 
Die Ritschl’sche Lehre sei noch nicht an das Ende ihrer Entwick­
lung gekommen ; aber die Zeichen der Auflösung, des Auseinander­
gehens in mannigfaltige Glaubensschattirungen, wären schon da. —
3. S a mme l we r k e .  B e r tlin g  will wissenschaftlich Unterrichteten 
zu Hülfe kommen, die nach der Wahrheit suchen und sie nicht ab­
sichtlich ablehnen. Der Beginn des Glaubens ruht nach ihm nicht 
auf der Annahme eines Lehrsystems ; er kann aber ohne klare Ueber- 
zeugung nicht bestehen. B. beantwortet zuerst die Frage: „gibt es 
wirklich eine Welt des Geistes?" mit dem Nachweis, dass der Mate­
rialismus unfähig ist, die Erscheinungen des Geisteslebens als Func­
tionen des sinnlichen Organismus nachzuweisen. Die zweite Frage ist 
die: „gibt es wirklich einen persönlichen Gott?" Dieser Abschnitt 
ist der werthvollste des Buches. Die Beweise für das Dasein Gottes 
werden hier sinnig in den Causalitätsbeweis verschmolzen. Aus der 
früheren Schrift des Vf. „Die Erkennbarkeit Gottes" (1885) ist 
bekannt, dass er eine dreifache Causalität in der Erfahrung findet: 
die zeitlich fortschreitende, die verbindende (den inneren Zusammen­
hang der Dinge bewirkende) und die schöpferische, die im Menschen­
geiste in ihrer teleologischen Thätigkeit sich erweist. Die zuletzt ge­
nannte Causalität „führt uns aus dieser vor uns entfalteten, unserer 
Wahrnehmung sich bezeugenden Welt hinaus in eine Wirklichkeit, 
die mit ihrer verborgenen Energie den wahrnehmbaren Weltdingen 
Existenz gibt." Gewonnen ist damit zunächst nur ein Unbewusstes, 
teleologisch Wirkendes. Da aber die Schöpferkraft, durch die Alles 
existirt, auch die Causalität des bewussten, namentlich des sittlichen, 
Geisteslebens ist, so ist sie persönlich zu denken. Die Beweise für 
das Dasein Gottes ergeben so die Gotteserkenntniss selbst. B. sagt, 
wes ist zu bedauern, dass auch gelehrte Theologen, die in ihrem 
Fache Hervorragendes leisten, die Frage", ob die Vorgänge in der 
Natur ohne die Annahme eines göttlichen, d. i. geistigen Wesens zu



191] Gesammtdarstellungen. 723

erklären sind, „nicht bloss selbst ganz beiseite liegen lassen, sondern 
auch durch ausgesprochene Verachtung und Verwerfung aller Apo­
logie den religionsfeindlichen Bestrebungen einer anspruchsvollen 
atheistischen Wissenschaft sogar noch Vorschub leisten.“ In der Be­
antwortung der dritten Frage: „gibt es eine menschliche Willens­
freiheit?“ weist der Vf. darauf hin, dass in der Gemeinschaft mit 
Gott der sittliche Mensch productiv den Causalzusammenhang sich 
dienstbar machen kann. Er erfasst also das Problem der Freiheit 
am rechten Ort. Er sucht dann 4. die Frage zu beantworten: „gibt 
es einen wirklichen Verkehr des Menschen mit Gott, Gebetserhörung 
und Wunder ?“ Er zeigt, dass die niederen Sphären, die leblose 
Materie und das organische Leben, für die Einwirkung der geistigen 
Wesen, also namentlich Gottes, empfänglich sind. Das ist ohne 
Zweifel der richtige Weg zur Lösung der Wunderfrage; aber die 
Wunder der Evangelien werden auf ihm nicht erklärt. Es folgen drei 
biblisch-kritische Fragen: 5. „gibt es eine geschichtlich fortschreitende 
Gottesoffenbarung, insbesondere zuverlässige Geschichte im A. T. ?“
6. „hat die biblische Schöpfungsgeschichte Wahrheit?“ 7. „enthalten 
die Berichte über das Leben Jesu Christi geschichtliche Wahrheit?“ 
Im 5. Abschnitt setzt B. sich in wohlwollender Weise mit der Kritik 
des A. T. auseinander. Er gibt zu, dass der Pentateuch ebenso aus 
verschiedenen Quellen zusammengesetzt ist, wie die früheren Evan­
gelienharmonien. Er sucht aber nachzuweisen, dass Moses und die 
Patriarchen doch geschichtliche Persönlichkeiten waren, wenn auch 
die sie betreffenden Erzählungen sagenhafte Bestandteile in sich
tragen. Die Schöpfungsgeschichte hat nach dem Vf. religiöse Be­
deutung. An die Besprechung dieses biblischen Abschnittes knüpft 
er eine sinnige und klare Kritik des Darwinismus an. Von den 
Evangelien ist nach B. nur das des Johannes von einem Augenzeugen 
(von dem Jünger) verfasst. Die drei anderen schöpfen gemeinsam 
aus mündlicher Tradition. Die drei letzten Fragen sind folgende:
8. „was ist von der Person und dem Wesen Jesu Christi zu halten?“
9. „was von dem Dogma der Trinität?“ 10. „gibt es ein Leben nach
dem Tode?“ In betreff des christologischen und des trinitarischen 
Problems kommen die Anschauungen des Vf. auf die von Menegoz in 
seiner geistvollen Abhandlung über die Trinität (Paris 1898) aus­
gesprochenen hinaus: der Vater ist Gott transcendent, der Sohn 
immanent objectiv, der Geist immanent sujectiv (in uns). Die christo­
logischen Formeln des Chalcedonense sind nach B. nur negativ, 
Irrthum abwehrend. Christus ist das Abbild Gottes (Hebr. 1, 3). 
Man hat es sich zu denken wie das Abbild eines Menschen auf der 
mattgeschliffenen Glasplatte des Photographen. Die unendlichen Eigen­
schaften Gottes wie Allgegenwart, Allmacht, Allwissenheit sind im
Menschenleben Jesu Christi nicht dargestellt. Die Lehre von der
Geburt aus der Jungfrau ist nicht als unmöglich abzulehnen, aber 
auch nicht zu einem Fundamentalsatz des christlichen Glaubens, zu 
einem Schibboleth für Christen und Nichtchristen, zu machen,



724 E. S ü l z e , Dogmatik. [192

Die Unsterblichkeit ergibt sich aus unserer Gemeinschaft mit Gott. 
Das Fortleben ist als ein persönliches, geistiges zu denken. Es ist 
nicht unmöglich, dass die andauernde Sünde zuletzt den Untergang 
zur Folge hat. Ohne Zweifel wird B.s Schrift ihren Zweck erfüllen.
— D vufyim ofid's  Ansprachen sind für die Dogmatik sehr werthvoll. 
In Deutschland würde man ihn — freilich sehr mit Unrecht — einen 
Falschmünzer nennen. Die kirchlichen Dogmen bilden für ihn den 
wissenschaftlichen Hintergrund. Sie greifen aber wenig in seine Er­
örterungen ein. Ueber ihnen entfaltet sich frei und innig eine Re­
ligiosität, die ganz den Reden Jesu entspricht. Die religiös-sittliche 
Persönlichkeit Jesu ist ihm die Quelle der Kraft zur Lösung der 
Lebensaufgaben und der Räthsel der Erkenntniss. Der ist der Mann 
nach dem Herzen Gottes, dessen Wille in den Strom des göttlichen 
Lebens eingeht. Durch die Person Jesu werden wir zu der Selbst­
verleugnung befähigt, die es uns möglich macht, ganz Eins zu werden 
mit dem Willen Gottes und den Frieden zu gewinnen. Wer das 
erreicht hat, der ist der Erhörung seiner Gebete gewiss. Im Gebet 
wirft die Zukunft ihren Schatten in die Gegenwart. Es ist uns gut, 
dass Christus zum Vater gegangen ist. Er kann uns nun immer 
nahe sein, auch an jedem Grabe, ohne zu ihm zu gehen, wie einst 
zu dem des Lazarus. Drei Heilsthatsachen bedarf der Sünder, Er­
lösung von der Macht der Sünde, Befreiung von der Befleckung der 
Sünde, Vergebung. Christus bricht die Macht der Sünde und heilt 
unsere Befleckung. Er hat die Strafe gebüsst; wir können nun der 
Vergebung uns trösten. Freilich erwachen gerade darüber unsere 
Zweifel. In der Frage über die Satisfaction sind wir alle Rationa­
listen. Aber es genügt ja auch da, dass wir an die Person Jesu 
uns halten. Wir haben hier eine Theologie für praktische Theologen, 
die ganz besonders deshalb uns anzieht, weil des Vf. Festhalten an 
der Ueberlieferung und seine innerliche Freiheit vollkommen naiv sich 
vereinigen. — Dass H ocholl in den Ideen von Schelling und Baader 
lebt, wissen wir. Er bekämpft auch in dieser Schrift den „Spiritua­
lismus“, als dessen Urheber er die Gründer der reformirten Kirche 
ansieht. Er bekämpft zunächst den spiritualistischen Gottesbegriff'. 
In diesem Kampfe wird man gern auf seiner Seite stehen und nur 
bedauern, dass er für einen bessern nur Andeutungen gibt. Die 
spiritualistische Ansicht von der Kirche findet er darin, dass man 
das Kirchenregiment, dessen Gestaltung freilich nach Zweckmässigkeits­
gründen erfolgen soll, nicht für eine göttliche Institution hält. Die 
blosse Verwaltung des Wortes und der Sacramente ergeben noch 
keine Kirche. Ueber die Organisation und die Bedeutung der Ge­
meinde spricht er sich nicht aus. Dass die Geringachtung des 
Kirchenregiments auch reformirten Ursprungs sein soll, beweist, dass 
der Vf. Calvin’s Gedanken nicht kennt. Der grösste Theil seiner 
Schrift ist dem Nachweis gewidmet, dass im Abendmahl „die Sonne 
der verhüllten Geisterwelt geheimnissvoll im Menschen sich substantiirt, 
wenn sie nicht nur Kraft, wenn sie von ihrer Substanz ihm mit-



193] Gesammtdarstellungen. 725

theilt. Es ist Substanz seines Leibes, welche aus Erdschwere und 
Erdhaftigkeit zu der Herrlichkeit himmlischer Natur nicht nur ver­
klärt, sondern von der göttlichen durchdrungen ist. Sie ist das 
Mittel, den Menschen und so endlich das Universum zu leuchtender 
Herrlichkeit zurück- und selbst über den paradiesischen Anfang empor­
zuführen.“ Schon in der Taufe beginnt diese Ernährung des ver­
klärten Leibes in uns. Durch sie ist natürlich die Aneignung der
Vergebung durch den Glauben nicht ausgeschlossen. Sehr werthvoll 
ist die Schrift dadurch, dass sie eine umfassende Geschichte des
naturalistischen Abendmahlsbegriffs der Lutheraner darbietet. Dass 
dieser Naturalismus zu sittlicher Erschlaffung führen muss und zum 
Kampf gegen unseren Atheismus ungeeignet ist, verbirgt sich der 
künstlerischen Natur des Vf. — Schoells, dogmatische Gegensätze 
ausgleichende, Vorträge erreichen sicher ihren Zweck, suchenden Ge­
meindemitgliedern über Zweifel hinweg zu helfen.

b) Ausführungen .

Arnaud, E., dictionnaire usuel de la doctrine et de la vie chrdtienne en 273 ar- 
ticles. XIII, 591. P., Fischbacher, fr. 10. — B a re lm a n n , J .,  die Heils­
lehre der hl. Schrift. 18. Gü., Bertelsmann. M  —,20. — B a u tz ,  Jo s .,
Dr., Grundzüge der kathol. Dogmatik. 2. verb. Aufl. VIII, 214. Mz., Kirch- 
heim. M  3. — Bavinck, Gereformeerde dogmatik D. 1. III. VI, 572. Kämpen, 
Bos. M  5,40. — B ello rd , J . ,  meditations in Christian dogma. XL, 752. 
St. Louis, Herder. $ 2,50. — B lö h b a u m , E .,  Christus redivivus, d. i. wie 
der Stifter unserer Religion sein relig. System dem heutigen geistigen Ent­
wicklungsstände der gebildeten Welt entsprechend daratellen würde. Zugleich 
ein Nachweis des völligen Gegensatzes zwischen dem Lehrsystem der Ortho­
doxie und demjenigen Jesu und seiner Apostel. 1 Th.: die Vorauszetzungen 
aller Wissenschaft. XI, 209. B., Schwetschke u. S. t/l/l 3. — Clarke, W. N., 
An outline of Christian theology. Ed., T. & T. Clarke. 7 sh. 6 d. — Egger, 
Enchiridion theologiae dogmaticae generalis. Ed. III. VIII ed. V, 1088 u.
XI, 677. Brixen, Weger. Jl/l 9,60 u. M  7,20. — Einig, P., Institutiones 
theologiae dogmaticae Tractatus de verbo incarnato. VIII, 264. Trier, 
Paulinusdruck, M  3,20. — H ein rich , Jo s ., Dr., Lehrb. d. kath. Dogmat, bearb. 
u.herausg. von Dr. Ph. Huppert. 2. Bd., 1. Halbb. V, 252. Mz., Kirchheim. 
M> 4,50. — Janssens, Laur., Praelectiones de Deo uno, quas ad modum com- 
mentarii in Bummam theologicam Divi Aquinatis habebat in collegio St. An- 
selmi de urbe. Tom. I. 1 Q. I—XIII. XXX, 526. Tom. II. 1 Q. XIV 
—XXVI. XVIII, 600. P., Descl£e, Lefebre et soc. ä fr. 7,50. — Jung­
mann, B., Institutiones theologiae dogmaticae specialis. Tractatus de deo uno 
et trino. Ed. V. IV, 380. R., Pustet. M  3,30. — Noggle a Graun, Prov. 
Lect. P. Gfr. Compendium theologiae dogmaticae specialis. XXVI 884. ’ Inns­
bruck, Vereins-buchh. u. Buchdr. M  12. — Paquet, Disputationes theologicae 
seu Comm. in summam theol. D. Thomae. 4 Voll. Roma, Pustet. 468. 550. 
502. 520. L. 30. — Pearson, J., exposition of the Creed. New. ed. 2 vols! 
600. Lo., Griffith & F. & vol. 1 sh. — Pesch, C., Praelectiones dogmaticae 
Tom. III. de Deo creante et elevante. de Deo fine ultimo, Ed. II. XII, 377. 
M  5. Tom. IX. Tractatus dogmatici. 1. de virtutibus moralibus, 2. de pec- 
cato; de novissimis. X, 366. Fr., Herder. Jl/l 5,40. — Petiteau, la religion 
chr6tienne. 2 ed. 634. P., Amat. fr. 3,50. — Bamello, Guil, Universae 
catholicae doctrinae, quae in verbo Dei scripto et tradito, in symbolis, con- 
ciliis et ss. Pontificum constitutionibus continetur, expositio, explicatio atque 
defensio ec. Vol. III. de mediis, quibus sanctificatur homo, seu de sacramentis. 
Vol. III p. 1. 2. de religione generatim et de divina revelatione, de ecclesia 

Theolog. Jahresbericht XIX. 47



et de Romano Pontifice. 2 voll. 827. Aug. Turin, ex officio Salesiano. 1—304.
— Sasse, Ioann. Bapt., Institutiones theologicae de sacramentis ecclesiae. 
Yol. II. Opus posthumum, cura Augustini Lehmkuhl S. J. (de poenitentia cum 
appendice de indulgentiis, de extrema unctione, de ordine, de matrimonio cum 
app.) XX, 498. Fr., Herder. M  7,20. — Schned erm a n n , G., Einleitung 
in die christl. Glaubensl. im Sinne d. gegenw. evang.-luth. Kirche. XV, 222. 
L., Deichert. M  3,60. — Schneider, C., d. Wissenschaft des Heils d. christl. 
Herzen als Nahrung dargel. I. Gott u. seine Vollkommenheit. II. Die heil. 
Dreieinigkeit. XXVI, 808. R., Coppenrath. M  4,20. — Simar, Th. H.,
Lehrbuch der Dogmatik. 4. Aufl. (Theol. Bibliothek). 2 Bde. XIV, VIII, 
1102. Fr., Herder. M  11, geb. M  15. — Sommaire de la doctrine catholique.
3 voll. 13 ed, XV, 224. XV, 224. XII, 572. Avignon, Aubanel. fr. 2,25. 
4,25. 5,75. — Thanquerey, synopsis theologiae dogmaticae ad mentem S. 
Thomae Aq. 3 voll. Roma, Desctee. L. 18. — Theologia dogmatica et moralis 
ad mentem S. Thomae Aqu. et S. Alphonsi de Ligorio nec non juxta recentiora 
Sedis apost. documenta accurate explanata auctoribus professoribus theologiae 
seminarii Claramontensis e Societate S. Sulpicii. ed. 8. 3 voll. XVI, 629. 
727. 661. Roger et Chernovitz. fr. 12.

B a re lm a n n  schafft sich ein System, indem er die Hauptstücke 
des lutherischen Katechismus nach der Analogie des Heidelbergers 
gliedert. Anfängern wird dadurch das Verständniss sicher erschwert.
— Die Dogmatik von B a u te  ist nach der Angabe des Vf. in der
2. Aufl. nicht wesentlich verändert. Es wird bekannt sein, dass 
sie durch Klarheit und gute Darstellung ausgezeichnet ist. Der bis 
jetzt erschienene erste Band enthält die Einleitung und die Lehre 
vom Einen und dreieinigen Gott. Die Einleitung behandelt die ob­
jectiven und subjectiven Principien, das Wesen, die Fortschritte und 
die Geschichte der dogmatischen Wissenschaft. Der Vf. zieht die 
analytische Methode als die weniger umständliche der synthetischen, 
die wohl interessanter sein möge, vor. Von tiefgehenden erkenntniss- 
theoretischen Untersuchungen sieht er in seiner, wohl für Anhänger 
bestimmten, Schrift ab. Eingehend behandelt er nur die, für Pro­
testanten leicht zu beantwortende Frage, „in welcher Weise das 
Motiv im Glaubensacte für wahr gehalten werde." Gemeint ist die 
Frage, ob das Fürwahrhalten der beiden Sätze: Gott ist die Wahr­
heit, und Gott hat gesprochen, seinen Grund in vorausgehender mensch­
licher Erkenntniss und Beweisführung oder wiederum nur in Gott 
selbst haben dürfe. Der Vf. findet die Theorie Kleutgen’s am Meisten 
beachtenswerth, nach der die apologetische Erkenntniss lediglich die 
Vorbedingung des Glaubens sei. Apriorische Beweise für das Dasein 
Gottes hält B. nicht für möglich, wohl aber kosmologische, also 
aposteriorische. Es gibt nach ihm deren sieben. Die Weltdinge 
sind geworden; ihr Dasein setzt daher ein ungewordenes Sein als Ur­
sache voraus. Der zweite Beweis schliesst aus den Bewegungen und 
Veränderungen der weltlichen Dinge auf einen unveränderlichen Be­
weger. Die Welt und alle Dinge in ihr haben einen contingenten 
Charakter. Wenn also die Dinge wirklich Dasein haben, in ihrem 
Wesen selbst aber der Grund ihres Daseins nicht gegeben ist, so 
muss ausser ihnen eine nicht mehr contingente Ursache ihres Daseins 
yorhanden sein. Das vierte Argument betrachtet die Dinge nach der

726 E- S ü l z e ,  Dogmatik. [194



195] Gesammtdarstellungeii. 727

Rangordnung ihres Seins und führt zu einer Ursache, die unbe­
schränktes Sein, das Sein schlechthin ist. Dazu kommen dann der 
teleologische, der moralische und der historische Beweis. Die natür­
liche Gotteserkenntniss wird via negationis, causalitatis und emi- 
nentiae erreicht. Was auf diesem Wege sich ergibt, und wie an die 
natürliche Erkenntniss Gottes die der Offenbarung (also die Drei­
einigkeitslehre) sich anschliesst, das bedarf keines besonderen Be­
richtes. — In dem zuletzt erschienenen Halbbande, der von der 
Menschwerdung und der Gnade handelt, hat sich immer mehr gezeigt, 
dass üeinric li'B  Lehrbuch auch von Protestanten gar sehr und 
noch mehr als Gutberlet’s Fortsetzung des grösseren Werkes von 
Heinrich zu beachten ist. Ref. hat kaum eine so präcise Darstellung 
der katholischen Rechtfertigungslehre gefunden als die hier gegebene. 
Der Vf. spricht zuerst von der Person, dann vom Werke des Gott­
menschen. Das Werk Jesu sind die drei Aemter. Das königliche 
übt er aus durch die Kirche. Sodann handelt der Vf. von der 
actuellen, von der habituellen Gnade und vom Verdienst. In der 
Lehre von der Kirche interessirt uns besonders die Unfehlbarkeit des 
Papstes. Sie wird aus Matth. 16, 16. 19; Luc. 22, 32; Joh. 21, 15 
bis 17. Num. 27, 18. sqq. und Deut. 17, 8. sqq. bewiesen. Scheint 
es, als wenn unfehlbare Päpste geirrt hätten, so ist das nur eine 
Folge der Mangelhaftigkeit der menschlichen Wissenschaft, also 
unserer geschichtlichen Einsicht. Sie haben ohne Zweifel in diesen 
Fällen nicht e cathedra gesprochen. Die Prädestination der Bösen 
beruht auf dem göttlichen Vorherwissen des Widerstrebens der 
Sünder. Die Rechtfertigung erfolgt in einem einzigen Moment, in 
instanti oder absque successione, durch die Mittheilung der heilig­
machenden Gnade. Ihre causa efficiens ist misericors Deus. Die 
Barmherzigkeit Gottes wendet sich um des Verdienstes Christi willen, 
das der Anfang und das Ende der Rechtfertigung ist, dem Sünder zu. 
Gott giesst die Gnade ein. Die Seele wendet sich zu Gott und von 
der Sünde ab. Der durch jede Thatsünde begründete sündige Zustand 
sowie die macula culpae (die durch die Sünde erfolgte Entstellung 
der Seele) wird beseitigt. Der durch die heiligmachende Gnade mit 
Christus vereinigten Seele wird die Genugthuung Christi zur Zahlung 
ihrer Sündenschuld geschenkt und damit die ewige Strafe erlassen. 
Dass dabei die concupiscentia zur Demüthigung des Menschen be­
stehen bleibt, und dass auch für den mit Gott Versöhnten die Ver­
pflichtung zu einer poena satisfactoria nicht aufgehoben wird, ist 
ebenso wie die Lehre von der fides caritate formata und alles Weitere 
bekannt. Auch H. bezeichnet die Rechtfertigung des Sünders als 
Adoption, die nicht der Christo von Natur eignen Sohnschaft, aber 
aber auch nicht der menschlichen Adoption entspricht; denn sie be­
gründet eine wesentliche, nicht bloss auf dem Willen beruhende Ge­
meinschaft mit Gott. Dreierlei, was unser Vf. scharf hervorhebt, 
wird oft von Protestanten bei ihrer Beurtheilung der katholischen 
Rechtfertigungslehre nicht genügend beachtet: dass der Beginn der

47*



728 E. S ü l z e ,  Dogmatik. [196

Rechtfertigung auf dem Verdienste Christi beruht, die Tilgung der 
macula culpae, in der eine tiefere Erfassung der Strafe sich regt, 
und die Ansicht, dass auch in der katholischen Anschauung das Ver­
dienst Christi (freilich des in den Bekehrten eingetretenen) die causa 
meritoria der Vergebung ist. Die Polemik gegen die protestantische 
Rechtfertigungslehre ist bei H. durchaus maassvoll. — Das Buch von 
H löhbaum  hat (ThLBl. 20, 28. 29. 31.) zu der Vermuthung 
Anlass gegeben, sein Verfasser sei ein „jesuitisch geschulter Klopf­
fechter“, der unter der Maske einer eigentümlichen Theologie den 
Protestantismus bekämpfe. Er ist aber wirklich evangelischer Geist­
licher in Torgelow in Vorpommern. Seine Polemik gegen Luther 
und seine Bibelübersetzung und die Orthodoxie und seine Stellung 
zur Bibel, die bald zeitgeschichtlich aufgefasst wird, bald nicht, zeigen 
allerdings, dass der geschichtliche Sinn ihm fehlt. Schon der Titel 
seines Buches, sodann die ganze Art, in der er seine Dogmatik ein­
führt, ist widerwärtig. Den Ergebnissen seines Nachdenkens wird 
man zu einem grossen Theil widersprechen müssen. Aber wenn man 
von dem Allen absieht, so wird man von der Lectüre des Buches 
doch Gewinn haben. Der Vf. will mit dem Gedanken der Entwicklung 
vollen Ernst machen. Er weist eine Stufenfolge in der Schöpfung 
nach: elektrische Dinge, Aether, Luftarten, Dämpfe, Flüssigkeiten, 
feste Dinge, Pflanzen, Thiere, Menschen. Er kennt keinen blossen 
Mechanismus. Er möchte Ich und Seele in Allem finden, in Allem 
die Offenbarung des persönlichen Schöpfers, der Allem gegenwärtig 
ist, in immer neuen Aeonen alles Geschaffene zu immer neuer Voll­
kommenheit, den Menschen zu göttlicher Herrlichkeit, freilich dadurch 
auch sich selbst entfaltet. Jeder neue Gedanke kommt von Gott. 
Jede Förderung des Lebens erfolgt durch Mittler, die Gott zur Aus­
richtung ihres Berufes befähigt. Der vollkommenste ist Christus; 
jeder Mensch soll das Mittleramt in seinem engen, selbst im kleinsten 
Kreise verwalten. Der Vf. bildet sich für seine Grundanschauung 
eine eigene Metaphysik und Naturphilosophie, die beide von pro­
blematischem W erte  sind. In der Erkenntnisstheorie sucht er über 
den Idealismus hinauszukommen. Jedenfalls ist nach ihm unsere Er­
kenntniss von Gott nicht von anderer Qualität, als jede andere uns 
erreichbare Erkenntniss. Die Vermuthung, dass er ein verkappter 
Jesuit sei, kann sich nur darauf stützen, dass er die Ordnung der 
Hierarchie dem gleichmachenden Princip des allgemeinen Priester­
thums vorzieht. Lässt sein Grundgedanke für die Welterklärung sich 
wirklich wissenschaftlich verwertbar gestalten, so wird er die Ueber- 
windung des Naturalismus fördern. Vielleicht ist selbst seine unhalt­
bare Gottesidee einer gesunden Opposition gegen den Pantheismus, 
speciell gegen Schleiermacher’s Spinozismus, entsprungen. — Sehne- 
d e rm a n n  gibt uns die Einleitung zu einer auf sechs Bände be­
rechneten Dogmatik, die in folgenden Abschnitten verlaufen soll: 1. 
von Gott, 2. von der Welt und dem Menschen, 3. von der Sünde, 
4. von der Person und dem Werke Christi, 5. von der Aneignung des



197] Gesammtdarstellungen. 729

Heils durch den einzelnen Menschen, 6. von der Kirche und dem 
heil. Geiste, 7. von der zukünftigen Vollendung, 8. von der Drei­
einigkeit. In der Einleitung bespricht der Vf. zuerst den Begriff 
der Einleitung und die Voraussetzungen einer christlichen Glaubens­
lehre sodann die Aufgabe, ferner den Träger und die Quellen der 
Glaubenslehre, endlich das Verfahren bei der Darstellung. Zum 
Schluss (S. 199—215) gibt er uns eine Uebersicht über den Ent­
wicklungsgang unserer Gemeinschaft mit Gott und ihrer Darstellung 
von der Urzeit bis in die Gegenwart. Das Buch ist bereits von Otto 
Ritschl (ThLZ. 24, 22) und von W. Schmidt (ThLBl. 20, 20) be­
sprochen worden. Sch. ist von Kahins, v. Hofmann und Frank, 
ausgegangen. Er hat sich namentlich an den letzteren angeschlossen, 
aber auch Ritschl auf sich wirken lassen. Er will eine christliche 
Glaubenslehre schreiben, die aber unter den geschichtlich gegebenen 
Verhältnissen durch das gegenwärtige Bewusstsein der lutherischen 
Kirche bestimmt sein müsse. Sie schöpft aus dem vorhandenen 
Glauben, den sie wissenschaftlich zu erfassen hat. Gemeint ist der 
Glaube des Dogmatikers. Für ihn ist die Person Jesu, die heilige 
Schrift, namentlich das N. T., das A. T. in christlicher Auffassung, 
und der Glaube der ganzen Christenheit die Quelle. Aber Alles, 
was der Dogmatiker aus diesem Quell sich angeeignet hat, kann in 
sein Werk nur in der Gestalt eingehen, die es in ihm angenommen 
hat. Die normative Bedeutung der heil. Schrift für die Auffassung 
des Glaubensinhalts lehnt der Vf. ganz ausdrücklich ab. Durch sie 
werde der Glaube an griechisch-pharisäische Auffassungen des 
Christenthums gebunden. Sie sei der Anlass zu vielen Gefahren, die 
jetzt das christliche Leben bedrohen. Sie könne sogar zu einer un­
richtigen Auffassung der Person und des Werkes Jesu führen. Es 
sei denkbar, dass beide durch ausserchristliche und christliche ander­
weite Zeugnisse und durch Beachtung des Erfolgs der Wirksamkeit 
Jesu in einem anderen Lichte erschienen. Auf jeden Fall sei die 
heil. Schrift nicht selbst Offenbarung, sondern nur Offenbarungs­
urkunde. So bestimmt aber der Vf. seinen Standpunct im subjec- 
tiven Glauben des Dogmatikers nimmt, so lässt er uns doch keinen 
Zweifel darüber, dass er conservativ gesinnt ist. Erkenntnisstheore- 
tische Untersuchungen finden in seiner Schrift sich nicht. Der Dog­
matiker hat nach ihm sich eben aller Erkenntnissmittel für die 
wissenschaftliche Durchdringung des gegebenen Glaubensinhaltes zu 
bedienen. Aber deutsch und für deutsche (zunächst lutherische) 
Christen der Gegenwart will er schreiben. _ Anschaulich beschreibt er 
das griechisch-römische Christenthum, mit dem er vollständig ge­
brochen hat. Innige Begeisterung für seinen grossen Gegenstand 
und Klarheit der Darstellung fehlen dem Vf. nicht. Leider verfällt 
er auch in dieser Schrift in den Fehler einer zuweilen unerträglichen 
Breite. Ehe er das Einfachste ausspricht, legt er ermüdend dar, wie 
er es erwogen, warum er es aufgenommen, weshalb er es gerade so, 
namentlich deutsch, nicht mit entlehnten Schulausdrücken gesagt



730 E. S ü l z e ,  Dogmatik. [198

hat, und welche Gefahren die letzteren in sich trügen. Wir machen 
mit ihm fast einen Cursus der deutschen Etymologie durch; und 
wir fürchten, dass der Vf., wenn er so fortfährt, die eigene Ausdauer, 
sicher die Geduld der Leser und vielleicht die — seines Verlegers 
verlieren wird. — Ueber die Schrift von B ello rd  berichtet Herr 
Diaconus Winter, wie folgt: „B. behandelt in seinen zweibändigen 
Meditations, die das Imprimatur des Cardinais Vaughan tragen, 
sowie einen lobenden Brief eben desselben Würdenträgers enthalten, 
die gesammte Dogmatik in kurzen erbaulichen Betrachtungen. Diese 
Meditations sind angeregt von einem französichen Werk des 17. 
Jahrh., „La Theologie Affective de St. Thomas en Meditation“ von Louis 
Bail, das 1658 erschien, und dann bis in das 19. Jahrh. hinein eine 
Reihe von Auflagen erlebt hat. Dieses Werk, das fünf starke Bände 
umfasste, bildet für B. aber nur die Basis seiner Arbeit; es musste 
stark verkürzt und modernisirt werden. Was B. bietet, ist ein Ka­
tholicismus edlerer Art. In dem er das katholische Dogma durchaus 
festhält, versucht er doch es zu vergeistigen und mit dem modernen 
Bewusstsein in Einklang zu setzen. Ein Beispiel möge dies deutlich 
machen. „Die Hölle ist in erster Linie Trennung von Gott, wie der 
Himmel Gottes Gemeinschaft i s t . . . Sie ist das unmittelbare Product 
der Sünde. Sie ist keine Strafe, die Gott willkürlich auferlegte, 
sondern sie entstammt der eigenen Handlung des Menschen ; denn 
Gott kann nur wohlthun. Uebel und Tod können nicht von dem 
ausgehen, dessen Wesen Liebe und Leben ist.“ — Die Dogmatik 
von Bavinck, die leider dem Ref. unbekannt geblieben ist, hat in 
Holland eine nicht unerhebliche Bewegung hervorgerufen. Der Vf. 
ist „Neo-Calvinist“, also ein Anhänger von Kuyper. Die Gegner 
dieser Richtung finden in seinem umfangreichen Werke ein Wieder­
aufleben der reformirten Scholastik. In diesem Sinne ist es von 
Goszen (GV. 10.) und von Koij (ThT. 23.) besprochen worden.



Ethik.
Bearbeitet von

Dr. Theodor Elsenhans.
Stadtpfarrer in Riedlingen a. D.

I. Geschichtliches.
B a kew ellt Ch. M ., the teachings of F. Nietzsche (IJE. 9, 314—331). — 

B o n u s , A .,  Nietzsche u. Lagarde (ChrW. 13, 562—571). — Bruce, A. B., 
the moral order of the worid in ancient and modern thought. 440. Lo., 
Hodder & Stoughton. 7 sh. 6 d. — Cäldwdl, W., v. Hartmann’s moral and 
social philosophy. I. The positive ethic (The Philosophical Review 8, No. 5).
— C arus, JP., Immorality as a philosophic principle. A study of the philo­
sophy of F. Nietzsche (Monist 9, 572—616). — C athrein , V., S. J., Real- 
wiesenschaftl. Religion u. Moral (StML. 363—379). — Chollet, A., la morale 
Btoicienne en face de la morale chrötienne. XII, 284. P., Lethielleux. fr. 3,50.
— Cohen, H ., das Problem der jüd. Sittenlehre (Monatsschr. f. Gesch. u. Wiss. 
d. Judenthums 43, H. 9 u. 10). — Damm, 0., Schopenhauer’s Ethik im Ver- 
hältniss zu seiner Erkenntnissl. u. Metaphysik. 101. Annaberg, Graser. 
M  1,50. — Dimitroff, A., die psychologischen Grundlagen der Ethik J. G. 
Fichte’s. VII, 187. Jena, Strobel. M  2. — D öring , A ., Kant’s Lehre 
vom höchsten Gut (Kantstud. 4, 94—101). — D. S. H ., J. H. Fichte, System 
der Ethik, fragmentarisch voorgesteld in brieven an Dr. Jonker. III u. IV. 
(ThSt. 15 (1897), 255—282. 17, 321—365). — Duboc, J., 100 Jahre Zeitgeist 
in Deutschland, Gesch. u. Kritik. 2. Aufl. XVI, 322. L., Wigand. M  5. — 
Dubois, J., Spencer et le principe de la morale. 336. P., Fischbacher. M  6.
— Dutoit, M., Antoine Fogazzaro, ses id^es morales et religieuses (RChr. 
Mai). — D yro ff, A .,  zur Ethik der Stoa. II. Zur Vorgeschichte (Arch. f. 
Gesch. d. Philos. 12, 55—67). — Euchen, R., die Lebensanschauungen der 
grossen Denker. 3. umg. Aufl. 492. L., Veit. 10. [ThLBl. 1900, No. 22.]
— Falhenfeld, M., Marx u. Nietzsche. 29. L., Friedrich. M  —,60. —
F ro m m ei, G., la morale chrätienne de M. J. Bovon (RThPh. 32, 5—47. 
123—154). — Fuchs, G. F., F. Nietzsche, s. Leben u. s. Lehre mit bes. 
Berücksichtigung s. Stellung z. Christenthum. 2. Aufl. 41. St., Belser (ZV. 
No. 168). M  —,80. — G eiger, L .,  Ursprung u. Entwicklg. d. menschl. 
Sprache u. Vernunft. 2. Bd. 2. Aufl. VIII, 391. St., Cotta. M  10. — 
George, J., Humanität u. Kriminalität, eine Zusammenstellung sämtlicher 
Kriminalstrafen vom frühesten Mittelalter bis z. Gegenw. XXVII, 383. Jena, 
Costenoble. M  10. — Gerland, ethisches Leben u. ethische Anschauungen 
der Japaner (ZMR. 14, 65—78). — Goebel, H . and A n tr im , E ., F. Nietz- 
sche’s Uebermensch (Monist 9, 563—572V — Goldschmidt, L., Kant’s Wider­
legung des Idealismus I (APh. 5, 420—453). — Goldstein, J die Ethik des 
Judenthums. Mit einem Nachwort v. Prof. Nippold (ZMR. 14, 161—166). — 
G rim m , E ., das Problem F. Nietzsche’s. 264. B., Schwetschke. M  4. —



Heman, d. Uebermensch in d. Menschengeschichte (All. conserv. Monatsschr. 
56, Sept.). — Henne am Bhyn, 0., Anti-Zarathustra. Gedanken üb. F. Nietz­
sche’s Hauptwerke. XV, 160. Altenburg, Tittel. J l 3. — H e n ry , F. A ., 
the futility of the Kantian doctrine of ethics (IJE. 10, 73—89). — Hobson, J., 
John Ruskin, social reformer. 357. Bo., Dana Estes & Co. $ 1,50. — Jo d l, 
F ., Jahresber. üb. Erscheinungen d. Ethik aus d. Jahre 1895 (APh. 4 (1898), 
385—396). — Kant on edueation, transl. into English by Annette Churton. 
XIX, 121. Lo., Kegan Paul [bespr. v. J. Weiton IJE. 10, 269 f.] — Krogh- 
Tonning, K ., de gratia Christi et de libero arbitrio Sancti Thomae Aquinatis 
doctrinam breviter exposuit atque cum doctrina et cum sententiis protestantium 
comparavit (Christiania Videnskabsselskabets Skrifter II histor. philos. Kl. 1898, 
No. 2 u. 3). — IAchtenberger, H., die Philos. Fr. Nietzsche’s, eingel. u. übers, 
von E. Förster-Nietzsche. LXIX, 216. Dr., Reissner. M  4. — Ders.,
F. Nietzsche, aphorismes et fragments choisis. XXXII, 180. P., Alcan.
fr. 2,50. — Luther’s Anschauungen über Besitz u. Armuth gegenüber dem 
mittelalterl. Armuthsideal (LK. 14 f.). — Luzzato, F., morale et diritto nella 
filosofia di A. Rosmini (Atti dell’ J. R. accademia di Rovereto Ser. III, Vol. Y, 
fase. 1). — Lyall, A. C., asiatic studies, religious and social. II. ser. 394. 
N.-Y., Scribner. $ 3,50. — M a ck in to sh , R .,  from Comte to B. Kidd. 
XXIII, 312. N.-Y., Macm. $ 1,50. — Magill, B., der rationale Utilitarismus 
Sidgwick’s oder seine Vereinigung des Intuitionismus u. des Utilitarismus. 73. 
(ID.) Jena. — Margerie, A., Stoicisme et christianisme (Ann. d. phil. chr t̂. 
12—33. 305—328). — Maronier, J. H., de orde der jezuieten, hare geschiedenis, 
inrichting en moraal. XII, 294. Leiden, Brill, fl. 1,90. — M a yer, G., 
die Lehre vom Erlaubten in der Gesch. d. Ethik seit Schleiermacher. VII, 
70. L., Deichert. M  1,40. — Meyer, M., L. Feuerbach’s Moralphilosophie. 
83. (ID.) B. — Miller, E. D, Spencer’s Versöhnung des Egoismus u. Alt­
ruismus. 53. (ID.) B. — N a th u s iu s , M . v ., die Unsittlichkeit v. Lud­
wig XIV. bis zur Gegenwart (ZV. No. 179). 65. St., Belser. M l .  —
N a to rp , F ., Herbart, Pestalozzi u. die heutigen Aufgaben der Erziehungs­
lehre. 149. St., Frommann. J l 1,80. — Naumann, 0., Fr. Nietzsche’s anti- 
christl. Philos. (NkZ. 10, 582—602. 670—686). — Nessler, G., Untersuchungen 
über die wichtigsten Versuche einer Metaphysik d. Sittlichen. 86. (ID.) 
Erlangen. — O liphan t, *J., the relations of the sexes (IJE. 9, 273—296).
— Ossip Lourie, la phüosophie de Tolstoi. 200. 12°. P. J l 2,50. —
P fe n n ig sd o r f, E ., Christus, die guten Menschen u. die Uebermenschen. 
37. Dessau, Vereinshaus. J l —,80. — Pfleiderert E., über den geschicht­
lichen Charakter unserer Zeit. Festrede. 28. Tü., Laupp. J l —,80. — 
P la n tik o , O., Lebenszweck und Lebensauffassung (PrM. 8, 65—72). — 
P ollock , F ., Spinoza: his life and philosophy. II ed XXIV, 427. N.-Y., 
Macm. — R ich te r , R . B .,  Pascal’s Moralphilosophie (Arch. f. Gesch. d. 
Philos. 12, 68—85). — Bitschi, O., Nietzsche’s Welt- u. Lebensanschauung.
2. Aufl. III, 107. Fr., Mohr. J l 1,20. — Samtleben, G., Christus und sein 
Evangelium nach Tolstoi (BG. 35, 2. H.). — Schaefer, F., G. Chr. Lichten­
berg als Psychologe u. Menschenkenner. 52. Mit 3 Tafeln. L., Dietrich. 
J l 1. — Schlesingl E., das Verhältniss zwischen Leidenschaften u. Freiheit 
in d. Lehre des Spinoza. 83. (ID.) Heidelberg. — Schm ekel, A .,  zur Ge­
schichte d. Positivismus (Jahresb. üb. d. nachkant. Philos. II, Arch. f. Gesch. 
d. Philos. 12, 89—143). — S ch m id t, F ., zur Geschichte des Wortes „gut“. 
VIII, 46. (ID.) B., Skopnik. J l 1,20. — Schmitt, E. H., F. Nietzsche an 
der Grenzscheide zweier Weltalter. VII, 151. L. M  2. — Schu lthess-  
R echberg , v ., Bericht über d. eth. Literatur des Jahres 1898 (ThR. 2, 
385—391). — Sladeczek, H., Paulinische Lehre über das Moralsubject. Als 
anthropolog. Vorschule zur Moraltheologie des hl. Apostels Paulus. XI, 336. 
R., Nationale Verlagsanstalt. J l 4. — Spencer, B .  and GiUen, F. J . ,  
the natives tribes of Central Austria. 692. Lo., Macm. — Stubbs, C. W ., 
Ch. Kingsley and the Christian Social movement. VIII, 199. Lo., Blackie & 
Son. — Tienes, G. A., Nietzsche’s Stellung zu den Grundfragen der Ethik, 
genetisch dargestellt. 50. (Berner Studien 17); Bern, Sturzenegger. J l 1,75.

732 Theodob E lsenhans, Ethik. [200



[Bespr. v, P. Menzer, DLZ. 1949.] — Titius, .4., Luther’s Grundanschauung 
vom Sittlichen vergl. mit d. Kantischen (Vorträge der theol. Conferenz zu 
Kiel, H. 1). 56. Kiel, Marquardsen. M  1. (Bespr. v. Behm, ThLBr. 252.)
— Tolsto i, L .,  Reife Aehren. Betrachtungen, Gedanken u. Bekenntnisse 
aus d. Schriften u. Briefen. Gesammelt, übers, u. hrsg. v. W. Henkel. VIII,
188. Zü., Henkell. M  1,60. — Tönnies, F ., Jahresber. üb. Erscheinungen 
der Sociologie aus den Jahr. 1895 u. 1896 (APh. 4 [1898], 99—116. 229—249. 
483—506). — V aih inger, M ., eine französische Controverse über Kant’s 
Ansicht vom Kriege (Kantstud. 4, 50—60). — V idari, G., l’etica di Gugl. 
Wundt: studio espositivo-critico. 136. Sondrio, tip. Quadrio. L. 2. — Ders., 
Rosmini e Spencer: studio espositivo critico dei filosofia morale. XVI, 297. 
Milano, Ulrico Hoepli. (Bespr. Monist 9,150.) — Wahle, R., kurze Erklärung 
der Ethik v. Spinoza u. Darstellung der definitiven Philos. VIII, 212. W., 
Braumüller. dit 3. — Watermann, W. B., the ethics of Kant’s lectures on 
the philosophical theory of religion (Kantstud. 3, 4. H.). — W eeda, W. H ., 
Joseph Butler als zedekundige beschouwd en gewaardet. VII, 112. ü., A. J. 
v. Huffel. — W entscher, M ., war Kant Pessimist? I. (Kantstud. 4, 32—49.)
— W in tzer , W ., die ethischen Untersuchungen Ludw. Feuerbach’s (Arch.
f. Gesch. d. Philos. 12,187—281). — Ziegler, Th., Fr. Nietzsche, 1.—3. Taus.
XII, 202. (Vorkämpfer d. Jhrh. Bd. 1.) B., Bondi. M> 2,50. [Bespr. von
P. Menzer, DLZ. 1948.] — Zini, Z., Leo Tolstoi e la litteratura evangelica 
del 19. secolo (Nuova Anthologia, Juni). — Z m avc, J . ,  die Werththeorie bei 
Aristoteles u. Thomas v. Aquino (Arch. f. Gesch. d. Philos. 12, 407—433). — 
D ers., die Principien d. Moral bei Thomas v. Aquino (ib. 290—302). — 
Ders., die psychologisch-ethische Seite der Lehre Thomas v. Aquino’s üb. die 
Willensfreiheit (JPhspTh. 13, 4. H.).

D y ro ff  will Anknüpfungspuncte der Stoa an Vorgänger zeigen, 
besonders am Beispiel der ersten isokratischen Rede. — Z m avc  gibt 
eine gedrängte systematische Darstellung der nationalökonomischen 
Lehren des Aristoteles und ihrer Ergänzung durch Thomas von Aquino.
— Nach d em s . ist Thomas der Ansicht, dass die speciellen ethischen 
Sätze und Normen nicht die apodiktische, sondern nur eine wahr­
scheinliche, probable Sicherheit besitzen. — R ic h te r  sucht die an­
geblichen Widersprüche und den Skepticismus in Pascal’s Pensöes auf 
das richtige Maass zurückzuführen. — W intzer  will möglichst kurz 
die ethischen Aufstellungen L. Feuerbach’s in ihrem geschlossenen 
Zusammenhang darstellen (vgl. JB. XVIII, 599 ff.). — H e n r y  be­
spricht die Grundgedanken von Kant’s Ethik nach der „Grundlegung 
zur Metaphysik der Sitten“ und der „Kritik der praktischen Ver­
nunft“ und meint, Kant’s „Achtung vor dem Sittengesetz" um des 
Gesetzes willen komme auf den Standpunct der Pharisäer hinaus. 
Die Autorität des Sittengesetzes lasse sich nur auf die Beziehungen 
des Menschen zu Persönlichkeiten, zu Gott, zu seinen Nebenmenschen 
und zu sich selbst gründen. — W entscher  tritt der Behauptung 
E. v. Hartmann’s entgegen, dass Kant einen „eudämonologischen 
Pessimismus" gelehrt habe. — In der Besprechung einer französischen 
Controverse über Kant’s Ansicht vom Kriege, bei welcher Kant’s 
relative Werthschätzung des Krieges fälschlich in eine absolute ver­
wandelt wurde, bezeichnet V aih inger  als Hauptmerkmal des „ewigen 
Friedens“ im kantischen Sinn die „Interessengemeinschaft der Cultur- 
völker“. — D ö rin g  wendet sich gegen die Art, wie von Kaftan in

201] Geschichtliches. 733



734 T h e o d o r  E l s e n h a n s , E t h i k . [ 2 0 2

dem Vortrag: „das Christenthum und die Philosophie“ (1896) für 
die Lehre vom höchsten Gut als Centraldogma der Philososphie und 
für die Wesensbestimmung des höchsten Gutes die Autorität Kant’s 
in Anspruch genommen wurde. — Weeda’s Arbeit über J. Butler 
behandelt nach einer Einleitung über die englische Ethik des 18. Jhrh. 
vor Butler’s Auftreten und über Butler’s Philosophie im Allgemeinen: 
die Affecte, das Gewissen, die Charakterbildung und den Zusammen­
hang von Sittlichkeit und Religion. In der Gewissenslehre findet sich 
im Gegensatz zur bisherigen Anschauung der Nachweis, dass Butler 
das Gewissen nicht in erster Linie zum Reflexionsvermögen, sondern 
zur Gefühlsseite der menschlichen Seele in Beziehung bringt. — 
Z>. S. H. erklärt in Briefform J. H. Fichte’s „System der Ethik“ 
ausführlich, vielfach im Anschluss an die einzelnen Paragraphen. — 
v. Schulthess-Hechberg gibt einen als Besprechung einzelner 
Werke (darunter Schian, JB. XVIII, 468. 504; Rade, ib. 495. 609; 
G. Frommei, ib. 473) werthvollen, als Literaturübersicht jedoch nur 
ein Bruchstück darstellenden Bericht über die Ethik, hauptsächlich 
des Jahres 1898. — Auf die zum Teil sehr eingehenden Berichte 
von Jodl „über die Erscheinungen der Ethik aus dem Jahre 1895 
(besonders über A. Dorner, das menschliche Handeln) und von 
Tönnies „über Erscheinungen der Sociologie aus den Jahren 1895 
und 1896“ sei nachträglich hingewiesen. — Schmekel bespricht aus­
führlich eine Anzahl von Werken über den Positivismus, hauptsäch­
lich über A. Comte und H. Spencer. — Plantiko sieht den Haupt­
vorzug der Schrift 0. Stock’s über „Lebenszweck und Lebensauffassung“ 
(JB. XVn, 666) darin, dass der Ethik ihr Charakter als Wissenschaft 
gewahrt wird. —  Der ethische Theil von E. Pfennigsdorf's 
„Christus im modernen Geistesleben“ enthält eine gute gemeinver­
ständliche Prüfung der modernen ethischen Theorieen vom christlichen 
Standpunct aus. — Cathrein kritisirt Baumann’s „realwissenschaft­
liche Begründung der Moral des Rechts und der Gotteslehre“ (JB. 
XVHI, 478. 497. 604) vom katholischen Standpunct aus. — Pollock’’s 
Spinoza wird von R. Latta (IJE. 10, 241— 252) unter eingehender 
Berücksichtigung der Ethik ausführlich besprochen. — Frommei 
gibt eine gründliche Darstellung und Kritik der christlichen Ethik 
von J. Bovon (JB. XVIII, 601), wobei unter anderem die intellektua- 
listische Fassung des Pflichtbegriffs und der Mangel einer religions­
psychologischen Grundlegung beanstandet wird. — Vidavi liefert 
eine eingehende Darstellung und Kritik der Ethik Wundt’s, welcher 
er einen hohen Werth beimisst. Als originell und bedeutend er­
scheint ihm hauptsächlich die im ersten Theil des Werkes gegebene 
Erforschung der Thatsachen und Gesetze des sittlichen Lebens, wäh­
rend ihn seine Ausführungen über die Principien der Sittlichkeit, 
insbesondere die Schopenhauer und Hegel verbindende Idee des „Ge- 
sammtwillens“ weniger befriedigen. — Eine (nach Ritchie, IJE. 10, 
252—258) philosophisch und historisch theilweise ungenügende Kritik 
der Anwendung biologischer Begriffe auf die Ethik bei Comte, Spencer,



2 0 3 ] Geschichtliches. 7 3 5

Darwin, Leslie Stephen, Huxley, Benjamin Kidd, H. Drummond gibt 
M ackin tosh  vom Standpuncte eines extremen Intuitionalismus, dem 
überhaupt jeder Versuch einer geschichtlichen Erklärung des Ursprungs 
der sittlichen Ideen ihre Autorität zu beeinträchtigen scheint. Dass 
er das Princip der natürlichen Auslese für die Biologie zugibt, ihre 
Anwendbarkeit aber auf Sociologie oder Moral durchaus bestreitet, 
betrachtet Ritchie als eine Inconsequenz, da die Menschen, was sie 
auch sonst noch sein mögen, jedenfalls animalische Organismen seien 
mit der Tendenz, über ihre Subsistenzmittel hinauszuwachsen. Ein 
Theil der Besprechung des Werkes ist der Widerlegung und Be­
richtigung der von M. gegen Ritchie’s „Darwinism and Politics“ er­
hobenen Einwände gewidmet; vgl. auch AJTh. 4 (1900), 399—401.
— Stubbs gibt (nach Ghapman, IJE. 10, 133) eine anregende und 
im Wesentlichen zutreffende Schilderung von Kingsley’s Charakter 
und von seiner Betheiligung an der christlich-socialen Bewegung. 
Die Bemerkung: „Die einzige Revolution, welche Kingsley herbei­
wünschte, war eine moralische und religiöse Revolution, nicht eine 
politische oder sociale“ wäre nach Chapman dahin zu berichtigen, 
dass Kingsley thatsächlich eine politische und sociale Revolution er­
hoffte, aber ausschliesslich auf der Grundlage einer moralischen und 
religiösen. — Henckel stellt Betrachtungen, Gedanken und Bekennt­
nisse aus den Schriften und Briefen Leo Tolsto is  unter bestimmten 
Stichworten, doch leider ohne Quellenangabe, zusammen und fügt 
eine Lebensskizze Tolstoi’s und ein sehr willkommenes Verzeichniss 
der von Tolstoi verfassten, in deutscher Uebersetzung erschienenen 
Werke und der über ihn und seine Werke in deutscher Sprache ver­
öffentlichten Schriften hinzu. — Nicht gering ist auch dieses Jahr 
die Zahl der Schriften über Nietzsche. G rim m  stellt sein Thema: 
„Das Problem Nietzsche’s“, das in seinen Schriften dargestellt sei, in 
Gegensatz zu dem ändern: „Nietzsche als Problem“, bei welchem die 
Persönlichkeit im Vordergrund stehe. Die Schrift behandelt in einem 
ersten Theil „das Problem in seiner geschichtlichen Entwicklung“, im 
zweiten Nietzsche’s Standpunct in den wichtigsten der von ihm be­
handelten Fragen: N. als Denker, N. und die Moral, N. und die 
Religion, Gesellschaft, Staat, Vaterland, und im dritten die Bedeutung 
der Philosophie Nietzsche’s. G. ist ein gründlicher Kenner seiner 
Schriften, es ist ihm aber kaum gelungen, den Glanz seiner Sprache 
und das Bestechende seines Wesens nachzuempfinden (vgl. P  Meneer, 
DLZ. 1948 f.). — Auch das Ausland beginnt sich mehrfach mit 
Nietzsche zu beschäftigen, nicht ohne gelegentlich den thatsächlich 
sehr geringen Einfluss seiner Philosophie auf die deutsche Wissen­
schaft zu überschätzen. Goebel und A n tr im  erscheint er als der 
Philosoph der Macht, der mit dem Aufschwung Deutschlands den 
Pessimismus ablösen musste. — Garns meint, von den deutschen 
Philosophen, deren Wirken im Ausland englischer Zunge eine Nach- 
blüthe erlebte (nach dem Spruch: „wenn deutsche Professoren sterben, 
gehen sie nach Oxford“), sei jetzt Schopenhauer und Nietzsche an



736 T h e o d o k  E l s e n h a n s , E t h i k . [204

der Reihe und prüft die Grundanschauungen des „faustgleichen 
Fragers“, des „Titanen unter den Philosophen“ vom Standpuncte 
seines pantheistisch gefärbten Monismus. „Lasst uns zuerst den 
Ueber- (persönlichen) Gott finden und der „Uebermensch“ wird sich 
naturgemäss entwickeln“. — Nach JBcikewell ist in Nietzsche der 
Positivismus endlich ganz positiv geworden, bildet aber ein heilsames 
Gegengewicht gegen sentimentale sociale Schwärmerei. — M a yer  
gibt nicht bloss eine, übrigens hauptsächlich die neueste Zeit berück­
sichtigende, geschichtliche Darstellung der Lehre vom Erlaubten seit 
Schleiermacher, sondern auch eine sorgfältige Erörterung der ver­
schiedenen möglichen Fassungen des Begriffs als Grundlage für die 
weitere Erörterung des Problems, wobei besonders die Abhängigkeit 
desselben vom allgemeinen ethischen Standpunct und die Unter­
scheidung einerseits der „Mitteldinge“ und des Erlaubten, andrerseits 
des sittlich Erlaubten, des bloss Erlaubten und des sittlich Indifferenten 
hervorgehoben wird. — Das Buch von Natorp umfasst acht in 
Marburger Ferienkursen gehaltene Vorträge, deren nächste Absicht 
war, eine klare Antwort zu geben auf die längst gestellte Frage: 
Herbart oder Pestalozzi? N. stellt sich mit Entschiedenheit auf die 
Seite Pestalozzi’s und will damit zugleich eine historisch-kritische 
Einführung geben in das System einer neuen Erziehungslehre, das in 
seiner gleichzeitig erschienenen „Socialpädagogik“ (s. unter „Gesammt- 
darstellungen“) ausgeführt ist; vgl. DLZ. No. 1 (W. Münch). Gegen 
N. vertheidigen die Herbartianer in ZPhP. 6, Heft 4 ihre Psychologie 
(Flügel), Ethik (Just) und Pädagogik (Rein). — Aus dem zweiten 
in unveränderter neuer Auflage erschienenen Band von Geiger’s 
grösserem culturhistorischem Werk kommen hier hauptsächlich die 
Capitel VIII und IX in Betracht, welche die geschichtliche Entwick­
lung der sittlichen Begriffe unter genauem Eingehen auf die Wand­
lung der Wortbedeutungen schildern. Hauptergebnisse sind, dass die 
Worte für Sittliches und Unsittliches häufig eine sittlich gleichgültige, 
meist körperliche Eigenschaften oder Zustände bezeichnende Ur­
bedeutung haben, und dass die Entwicklung allgemeiner ethischer 
Begriffe erst in die geschichtliche Zeit fällt. — Auch die gründliche 
Monographie von Schmidt über die Geschichte des Wortes „gut“, 
welche zuerst die Etymologie, dann die Bedeutungsgeschichte des 
Wortes in der altdeutschen Literatur bis etwa 1250 behandelt, be­
stätigt dieses allmähliche Hervortreten der abstract-ethischen Be­
deutungen auf Kosten der sinnlich-anschaulichen. — M . Kathusius 
liefert einen verdienstvollen Beitrag zur Geschichte des sittlichen Ur- 
theils von Ludwig XIV. bis zur Gegenwart, wobei der ungünstige 
Einfluss des Absolutismus, der Revolution, des Krieges, einer frivolen 
Literatur besonders hervorgehoben wird. (S. 61 muss es statt 
„Herzog Eberhard im Bart“ heissen „Graf Eberhard der Greiner“).
— In Anlehnung an Herbert Spencer’s Evolutionstheorie vertheidigt 
Oliphant die Monogamie als „die höchst entwickelte Form ge­
schlechtlicher Verbindung und zugleich diejenige Form, welche den



Verhältnissen fortgeschrittener Gemeinschaften mehr angepasst ist, 
als irgend eine Art von Ehe, die je existirt hat“, besonders gegen 
M. Letourneau „The Evolution of Marriage“, der in den Formen 
der monogamischen Ehe und der Familie nur vorübergehende Ent­
wicklungsstadien sieht. — Spencer und Gillen geben (nach Vier- 
handt, Vierteljahrsschr. f. wiss. Philos. 23, 502—504) eine sorgfältige 
Darstellung der Cultur der Australier, deren Eigenart in dem Miss- 
verhältniss zwischen der geringen Entwicklung ihres materiellen Ele­
mentes und der reichen Entfaltung ihrer geistigen Seite auf dem 
socialen, mythologischen und religiösen Gebiete besteht. Besondere 
Erwähnung verdient die Beobachtung, dass die Wandelungen der 
Sitten höchst wahrscheinlich in völlig planvoller Weise von einzelnen 
Individuen ausgehen, nämlich von einzelnen, besonders intelligenten 
Stammeshäuptlingen, die sie bei den Versammlungen benachbarter 
Häuptlinge in Vorschlag bringen und eventuell durchsetzen.

205] Gesammtdarstellungen. 737

II. Gesammtdarstellungen.

Castelein, A., Institutiones philosophiae moralis et socialis, quas in collegio maximo 
Lovaniensi societatis Jesu tradebat. YI, 663. Bruxelles, soci£t6 beige de 
librairie. fr. 6. (Editio minor. fr. 4). — Cathrein, V., S. J., Moralphilo- 
sopbie. 3. Aufl. I. Bd. 613. II. Bd. 728. Fr., Herder. ^  16. — D avid­
son, W. L .,  Christian ethics. 138. N.-Y., Fleming. $ —,75. — Didiot, J., 
morale surnaturelle späciale, vertu de religion. 564. P., Taffin-Lefort. — 
D öring, A ., Handbuch der menschlich-natürlichen Sittenlehre für Eltern 
u. Erzieher. 415. St., Frommann. M 4. — G eyer, P ., Schulethik. 71. 1900. 
B., Reuther & Reichard. t/l/l 1. — G opfert, F. A., Moraltheologie. I. Bd.
2. Aufl. XIV, 530. Pad., Schöningh. M 4. — G retilla t, A ., la morale 
chretienne. Tome II. 562. Neuchätel, Attinger. tr. 8,50. — J a k o b y , H ., 
neutestamentl. Ethik. X, 481. Königsberg, Thomas & Oppermann. M  11,20.
— K irch n er, F ., Ethik. Katechismus der Sittenlehre. 2 Aufl. VIII, 262. 
1898. L., Weber. M  3. — K ö stlin , J .,  christliche Ethik. VIII, 700. B., 
Reuther & Reichard. M 10. — K r a w u tz k y , A ., Einleitung in d. Studium 
der kathol. Moraltheologie. 2. Aufl. III, 203. 1898. Brsl., Aderholz. M 1,50.
— L a m ers , G. H ., zedekunde, erste stuk (NB. 12, 3). 120. Groningen, 
Wolters, fl. 1,25. — Lehmkuhl, A., Appendix ad editionem I—VIII theologiae 
moralis. 57. Fr., Herder. M —,80. — Ligorio, De (S. Alph. M.), Theologia 
moralis. 2 voll. 2085. Torino, Marietti. L. 12,50. — Lipps, Th., die 
ethischen Grundfragen. 308. Hamb. u. L., Voss. M 5. [Bespr. Monist 10, 
158 f.] — N a to rp , P ., Socialpädagogik. 352. St., Frommann. M 6. — 
Orendi, G., Leitfaden zum Unterricht in der evang. Sittenlehre. 2. um- 
gearb. Aufl. VI, 64. Hermannstadt, Drotleff. — Pajk, J., praktische Philo­
sophie. VII, 180. W., Konegen. M 3. [Vgl. die Selbstanzeige, Kantstud. 4, 
114 f.] — Paulsen, F., a system of ethics, ed. and translated by F. Thilly. 
XVIII, 724. N.-Y., Scribner. $ 3. — Schott, J. K., eine Sittenlehre für das 
deutsche Volk. L., Schnurpfeil. */t/t —,80. — Sidgwick, H., practical ethics. 
A. collection of adresses and essays. VII, 260. 1898. Lo., Swan Sonnen­
schein. Geb. 4 sh. 6 d. [Bespr. v. Adickes, DLZ. 1055 f.). — Stange, C., 
Einleitung in die Ethik. I. System u. Kritik der ethischen Systeme. VIII, 
194. 1900. L., Dietrich. M  3.— Troeltsch, E ., J. Köstlin, Christi. Ethik (GGA. 
841—848). — Trojano, P. R., etica, questioni preliminari I. dell’ etica. 16°, 
Napoli. M  3,50.



738 T h e o d o r  E l s e n h a n s , E t h i k . [206

D ö rin g ’s „Handbuch der menschlich-natürlichen Sittenlehre“ 
hat angesichts der gegenwärtigen Lage der ethischen Wissenschaft 
grundsätzliche Bedeutung. Es ist ein — innerhalb der Grenzen seiner 
Aufgabestellung wohl gelungener — Versuch, die „Zeitfrage“ nach 
der Möglichkeit einer „religionslosen Moral“ durch Darbietung eines 
praktischen Handbuchs „für Eltern und Erzieher“ ihrer Entscheidung 
näher zu bringen. Ueberzeugt von der Tragweite eines solchen Ver­
suchs für die Durchführung ihres Programms, hatte die deutsche Ge­
sellschaft für ethische Cultur Ende März 1894 einen bedeutenden 
Preis auf die Abfassung eines Handbuches gesetzt „das Eltern und 
Erzieher anleitet, einen von trennenden Voraussetzungen religiöser 
oder metaphysischer Art freien ethischen Unterricht zu geben“. Von 
den ziemlich zahlreich eingegangenen Bewerbungsschriften konnte, 
obwohl das im Oct. 1897 veröffentlichte Urtheil der Preiscommission 
mehreren einen nicht unerheblichen Werth in der Richtung auf die 
gestellte Aufgabe zuerkannte, keiner der Preis ertheilt werden. In 
dem vorliegenden Buche unternimmt es nun einer der Hauptvertreter 
der deutschen Gesellschaft für ethische Cultur selbst, der gestellten 
Aufgabe gerecht zu werden. Das Buch enthält aber zugleich die 
Grundzüge der Ethik und Pädagogik in gemeinverständlicher Form, 
welche der Vf. bereits in seiner „Philosophischen Güterlehre“ (1888) 
und in seinem System der Pädagogik (1894) gegeben hatte. In einem 
Abschnitt der Einleitung über das „religiöse Vorurtheil“ (S. 7 ff.) 
wird der Nachweis versucht, dass die mit dem Religionsunterricht 
verknüpfte Sittenlehre weder eine ausreichende Auskunft über das 
sittliche Verhalten selbst gibt, noch auch in Bezug auf die ver­
pflichtende Kraft, die Verbindlichkeit, der sittlichen Vorschriften die 
wünschenswerthe Wirkung erzielen kann, dass daher die religiöse 
Sittenlehre durch etwas Besseres ersetzt werden muss. Dabei wird 
besonders auf den Sündenfall, den Dekalog, die Bergpredigt und zu­
letzt auf die religiöse Gleichgültigkeit unserer Zeit hingewiesen, bei 
welcher die religiöse Begründung des Sittlichen direct Schaden an- 
richte, da mit dem Wegfall der religiösen Verpflichtung dann auch 
jeder nachhaltigere Antrieb zum Sittlichen wegfalle. Doch würdigt der 
Vf. an vielen Stellen den ethischen Gehalt der Lehre und Persönlich­
keit Jesu und besonders auch Luther’s und führt die Religion selbst 
unter den „Hilfskräften“ des Sittlichen auf. Aber auch abgesehen 
von anderen Bedenken, wie die zuletzt doch egoistische Begründung 
dieser Sittenlehre (aus dem Bedürfniss der „Selbstschätzung“) und 
der abstracte Charakter der Ethik als solcher sie nahelegen, der ihre 
Lehrbarkeit auf der kindlichen Stufe mindestens zweifelhaft erscheinen 
lässt, wird diese „menschlich-natürliche Sittenlehre“ den praktischen Be­
weis noch zu erbringen haben, dass die Ethik wirklich ohne Schaden ihren 
geschichtlich begründeten Zusammenhang mit der Religion lösen und 
auf die Fülle der darin enthaltenen sittlichen Motive verzichten kann. 
Dem vom Vf. gezeichneten Vollkommenheitsbild des „ethischen Men­
schen“ (S. 198 ff.) fehlt die lebendige Kraft einer concreten Person-



2 0 7 ] Gesammtdarstellungen. 7 3 9

lichkeit, wie sie in Jesus gegeben ist; vgl. Elsenhans, ZPhKr. 116, 
129—133; P. Carus, Monist 9, 319 f. — Auf anderer Grundlage 
steht die übersichtliche, kurze und doch verhältnissmässig vollständige 
Darstellung der Ethik in K irc h n e r 's Katechismus der Sittenlehre. 
Die Ethik bedarf nach ihm der Metaphysik und damit des Glaubens, 
und zwar theilt der ethische Glaube mit dem theologischen nicht nur 
die Form, sondern auch den Inhalt, „mögen wir es höchste Norm 
oder Ideal, höchstes Gut oder Ziel-Gott nennen“. Die philosophische 
Ethik, auf deren Boden K. sich stellt, unterscheidet sich aber da­
durch von der theologischen, dass diese nach Inhalt und Form auf 
die Ueberlieferung einer unmittelbaren Gottesoffenbarung basirt wird 
und dadurch auf die historisch-empirische Stufe zurücksinkt. Am 
sittlichen Thun wird mit Schleiermacher die organisirende und die 
symbolisirende Seite, das Identische und das Differenzirende unter­
schieden, und das Gesammtgebiet der Ethik wird folgendermaassen 
gegliedert: I. A l l g e me i n e r  Theil: Die Voraussetzungen der Ethik.
1. Die metaphysische Grundlage. 2. Die anthropologische Voraus­
setzung. II. T h e o r e t i s e h e r  Theil: Das Sittliche. 1. Die ethischen 
Grundbegriffe. 2. Die sittlichen Güter (Güterlehre). III. P rak t i scher  
Theil: Die sittliche Persönlichkeit. 1. In ihrem Werden (Pflichten­
lehre). 2. In ihrer Vollendung (Tugendlehre); vgl. ThR. 2, 385 f. 
(Schulthess-Rechberg). — Die Bedeutung der „Socialpädagogik“ 
N atorp 's liegt in dem Versuch, auf der Grundlage der Wechsel­
beziehungen zwischen Erziehung und Gemeinschaft eine neue Er­
ziehungslehre aufzubauen. An die Stelle der bloss individualen Be­
trachtung der Erziehung muss die Anerkennung treten, dass ebenso 
die Erziehung des Individuums in jeder wesentlichen Richtung social 
bedingt sei, wie andrerseits eine menschliche Gestaltung socialen 
Lebens fundamental bedingt ist durch eine ihm gemässe Erziehung 
der Individuen, die an ihm theilnehmen sollen. Das letzte Gesetz 
ist aber für beide, Individuum und Gemeinschaft, nothwendig das­
selbe. Durch dieselben wesentlichen Stufen, welche die Entwicklung 
des Einzelnen durchläuft: „durch Arbeit und Willensregelung zum 
Vernunftgesetz“, muss auch die Gemeinschaft fortschreiten. Der erste 
Theil des Buches enthält eine erkenntnisskritische Grundlegung vom 
Standpuncte des Kantianers, der zweite die Hauptbegriffe der Ethik 
und Socialphilosophie mit einem an Plato sich anschliessenden 
System der individuellen Tugenden und der Tugenden der Gemein­
schaft, der dritte Theil die Organisation und Methode der Willens­
erziehung, wobei der Religion, wofern sie nur unter Verzicht auf den 
unhaltbaren Anspruch der Transcendenz ihren rein menschlichen Kern 
festhält (näher ausgeführt in N.s „Religion innerhalb der Grenzen 
der Humanität“ 1894) eine wichtige Aufgabe zu erfüllen hat. Eine 
ausführliche Besprechung des Buches liefert der Kantianer K. Vor­
länder (ZPhKr. 114, 214—240); vgl. ausserdem J. Schwarzkopff (ChrW. 
13, 657—660. 678—681), der unter anderem die Bedeutung der Ge­
fühlsmotive gegen N s  Willensprimat hervorhebt, Knoke (ThLz. 284 f.),



74 0 T h e o d o r  E l s e n h a h s , E t h i k . [208

der sich gegen die Unterschätzung der psychologischen Grundlegung 
der Pädagogik wendet, W. Münch (DLZ. No. 1), Monist 9, 320. — 
Einen lichtvollen und bei aller Kürze die Hauptfragen mit Wärme 
behandelnden Abriss der christlichen Ethik hat D a vid so n 7 Professor 
der Logik und Metaphysik an der Universität in Aberdeen geliefert. 
Der gesammte Stoff wird unter folgenden Abschnitten behandelt: 
Bestimmung der Aufgabe, das höchste Gut, der Charakter und seine 
Entwicklung, praktische Ethik, das Mysterium des Uebels. Andere 
vielfach sonst in der christlichen Ethik behandelte Fragen wie die 
nach der Existenz und Autorität des Gewissens, nach dem Wesen 
von gut und böse, nach der Willensfreiheit weist der Yf. der „all­
gemeinen Ethik“ zu und setzt sie hier als erledigt voraus. Auch 
sonst wird der specifische Charakter der christlichen Ethik besonders 
hervorgehoben. Sie allein sichert den Werth des Individuums als 
solchen, bindet den ethischen Fortschritt an Kampf und Selbstver­
leugnung, erfüllt die Begriffe und Principien der allgemeinen Ethik 
mit neuer Lebenskraft, sieht in der Selbstaufopferung und Selbstlosig­
keit das Wesen der Tugend, findet das oberste Motiv in der Liebe 
zu Christus und führt zu einem, auch das Problem des Uebels in 
der Welt als eines Erziehungs- und Besserungsmittels erhellenden und 
auf den Glauben an eine göttliche Vorsehung gegründeten gesunden 
Optimismus (S. 4 ff., 123 ff.). Zur weiteren Kennzeichnung des Buches 
sei noch die Stellung des Vf.s in einer Grundfrage erwähnt. Die 
Lehrweise Jesu ist entweder bildlich oder paradox (z. B. Matth. 10, 39) 
und schliesst als solche buchstäbliche Anwendung aus. Unsere Auf­
gabe ist es daher, für die von Christus gegebenen Einzelvorschriften, 
z. B. Matth. 5, 39. 40, die zu Grunde liegenden Principien zu suchen, 
um ihre Anwendung auf verschiedenartige Lebensverhältnisse zu er­
möglichen (S. 20 f.). Was die Gliederung des Ganzen betrifft, so 
greift die „praktische Ethik“ in die ihr koordinirten Gebiete über 
und verursacht dadurch eine gewisse Unklarheit. — In den von 
D am ers  herausgegebenen „Neuen Beiträgen“ erscheint nun, nach­
dem die Vollendung der religionswissenschaftlichen Stücke im vorigen 
Jahr angezeigt werden konnte (JB. XVIII, 494), der erste Theil einer 
Ethik als „Einleitung“. Den Hauptbestandtheil derselben bildet eine 
klare hauptsächlich die Literatur vom klassischen Alterthum bis zur 
neuesten Zeit in sorgfältiger Auswahl verzeichnende Uebersicht über 
die Geschichte der Ethik. In den beiden anderen methodologische 
Fragen behandelnden Paragraphen wird scharf unterschieden zwischen 
der „formalen“, den Menschen als sittliches Wesen nach Eigenart, 
Entwicklung, Bestimmung behandelnden „Sittlichkeitslehre“ (zedekunde) 
und der materialen, sittliche Vorschriften gebenden „Sittenlehre“ 
(zedeleer), denen die Gegensätze von sittlich-natürlich und sittlich­
unsittlich entsprechen. Doch ist zum mindesten für Lehrzwecke beides 
zu verbinden, wie auch in den Namen Moral oder Ethik das Descrip- 
tive und das Normative zusammengefasst ist. Die Gegenüberstellung 
von philosophischer und christlicher Ethik wird zurückgewiesen, da



209] Gesammtdarstellungen. 741

Philosophie für die Theologie überhaupt unentbehrlich sei, dagegen 
das Recht einer „Ethik vom christlichen Standpunct“ aus dem in 
jedem Fall stattfindenden Einfluss der allgemeinen Weltanschauung 
auf die Ethik begründet. — Von G v e tilla fs christlicher Ethik, deren 
erster Band im vorigen Jahr angezeigt wurde (JB. XVIII, 602 f.), ist 
nunmehr der zweite Band und damit der sechste und letzte Band 
seiner Gesammtdarstellung der systematischen Theologie erschienen. 
Er enthält zunächst den dritten Abschnitt des zweiten anthropo­
logischen Theils: „Von der menschlichen Natur in ihrem (durch die 
Sünde) modifizirten Zustande“. Das Wesen der Sünde wird im Egois­
mus gefunden; sodann werden die falschen Auffassungen der Sünde 
hauptsächlich mit Berufung auf Schriftstellen zurückgewiesen. Der 
dritte Theil, die „Ethologie“, handelt von der sittlichen Aufgabe des 
Menschen in seinem gegenwärtigen Zustande in vier Abschnitten:
I. Vom Sittlichen in seiner principiellen Einheit, oder vom Glauben.
II. Vom neuen Leben in seiner subjectiven Verwirklichung durch die 
Wirkung der göttlichen Gnade in Jesu Christo. III. Vom neuen Leben 
in seinen besonderen Aeusserungen, oder von der christlichen Liebe 
gegen die Creaturen. IV. Vollendung des Sittlichen durch den end­
gültigen Triumph des neuen Lebens beim Wiedergeborenen und die 
Verherrlichung der ihrer ursprünglichen Bestimmung zurückgegebenen 
menschlichen Natur. H. H. Wendt (ThLz. 687 — 689) vermisst 
an dem Buche hauptsächlich eine fruchtbare Anwendung der biblischen 
Principien auf die modernen Verhältnisse; vgl. auch RThPh. 32, H. 1 
(Lobstein). Wesentlich günstiger urtheilt Pepper (AJTh. 4,1900, 387 f.), 
der in Lehrinhalt und Geistesart viel Aehnlichkeit mit Köstlin’s Ethik 
findet. — In einer ausführlichen Besprechung der schon im vorigen 
Jahrgang des JB. (600 f.) behandelten christlichen Ethik von J. Köstlin 
beanstandet Troeltsch , bei aller Anerkennung der darin zusammen­
gefassten gelehrten Kenntniss und der darin sich ausprägenden christ­
lichen Persönlichkeit des Vf.s, die Principlosigkeit der Einteilung, 
das Verhältniss der lebhaft betonten Uebernatürlichkeit der christ­
lichen Moral zur zeitgeschichtlichen Bedingtheit derselben, ihre Un­
zulänglichkeit den Problemen der Gegenwart gegenüber; vgl. auch 
die Besprechungen von Wendt (ThLz. 469—471); Koppelmann (ZevR.
11, H. 1); D. W. Simon (CrR. 426—432) ; Pepper (AJTh. 1900, 386 f.).
— Nach Stange  hat es die Einleitung in die Ethik mit einer doppel­
ten Aufgabe zu thun. Einerseits hat sie festzustellen, worin die Auf­
gabe der Ethik als Wissenschaft besteht, und andererseits hat sie 
einen Ueberblick zu geben über den Hauptinhalt und über den Auf­
bau des ethischen Systems. In der vorliegenden ersten Hälfte seines 
Werkes will St. die erste der beiden Aufgaben erfüllen und zwar auf 
dem Wege einer Kritik der verschiedenen ethischen Systeme. In 
einem ersten Abschnitt wird die normative Ethik oder die Ethik als 
praktische Wissenschaft behandelt mit dem negativen Ergebniss, dass 
sie sich als unfähig zur Lösung der ethischen Aufgabe erweist, weil 
sie niemals mehr zu bieten vermag, als eine Wiederholung des in-

Theolog. Jahresbericht. XIX. 48



742 T h e o d o r  E l s e n h a n s , E t h i k . [210

dividuellen sittlichen Urtheils, welches der betreffende Ethiker hat. 
Dagegen besteht das gemeinsame Merkmal aller theoretischen Ethik, 
dies der Inhalt des zweiten Abschnittes, darin, „dass sie principiell 
darauf ausgeht, das Sittliche als ein Object des Erkennens und nicht 
als eine Forderung des Urtheils zur Darstellung zu bringen“. Der 
Gegenstand desselben ist nicht der concrete Inhalt der sittlichen 
Norm (Schleiermacher), sondern die sittliche Norm nur ihrem Wesen 
nach. Die Ethik darf auch nicht bloss eine Lehre vom sittlichen 
Urtheil (Herbart) sein, sondern muss sich im Anschluss an Kant zu 
einer Lenre vom sittlichen Willen ausgestalten. In die zur Orien- 
tirung über die Probleme wohl geeignete Schrift kommt durch den 
künstlichen Gegensatz zwischen „Urtheil“ und „theoretischer Aus­
sage“ (z. B. S. 50 f.) eine gewisse Unklarheit und durch die immer­
hin etwas willkürliche Auswahl der Ethiker, die als Typen gelten, 
eine gewisse Ungleichmässigkeit herein. — Jacöby  hat das Ver­
dienst, den ersten streng wissenschaftlichen Versuch einer Gesammt- 
darstellung der neutestamentliehen Ethik unternommen zu haben. 
Seinem Inhalt nach gehört das Werk in das Gebiet der neutestament- 
lichen Theologie. Sofern aber hier zum ersten Mal die gesammte 
biblisch-theologische Grundlage der christlichen Ethik in geschlossenem 
Aufbau als ein einheitliches Ganzes, das seinen Mittelpunct in den 
Worten Jesu hat, erscheint, ist das Buch für die Ethik überhaupt 
von principieller Bedeutung. Der Werth eines solchen Versuchs kann 
in einer Zeit des neu erwachten ethischen Interesses, das vielfach 
seine Befriedigung abseits von jeder religiös begründeten Ethik sucht, 
nicht leicht zu hoch angeschlagen werden. Das Grundproblem, 
welches durch diese Sachlage nahegelegt und durch eine „neutesta- 
mentliche Ethik“ mit erneuter Schärfe gestellt wird, bespricht J. 
selbst in seinem „Schlusswort“. Die neutestamentliche Ethik will 
zwar ausschiesslich Wegweisung für Gemeinden sein, deren einzelne 
Glieder sich durch freien Entschluss zum Evangelium bekannt, sich 
zu seinen Normen als zu den Normen ihres Wandels verpflichtet 
haben. Aber diese Gemeinden stehen mitten in einer Welt, die einem 
anderen Lebensgesetze gehorcht, deren Losung statt Selbstverleugnung 
in der Liebe Selbstbehauptung, Selbstvertheidigung ist, und müssen, 
um die Bedingungen des Daseins in dieser Welt zu erfüllen, sich an 
die Normen jener anders gearteten Sittlichkeit anschliessen. Die 
Lösung liegt darin, dass die Gemeinde Christi selbst im Werden 
begriffen ist, und dass sie als Erzieherin der Welt eine pädagogische 
Mission im grossen Stile zu erfüllen hat, für welche das Herablassen 
zu niederer sittlicher Entwicklungsstufe unvermeidlich ist. Es muss 
daher auch zugestanden werden, „dass Christen, welche die neutesta­
mentliche Ethik als ihre Norm anerkennen, doch derselben im vollen 
Maasse nur in ihren Beziehungen zu Gleichgesinnten folgen können, 
nicht aber in Verhältnissen, die durch eine niedriger stehende Ethik 
geregelt sind, und nicht denen gegenüber, für welche diese maass­
gebend ist“ ; vgl. RThPh. Nov. {L. E.), ThLBr. 369—371, ThLBl.



211] Gesammtdarstellungen. 743

1900, No. 2 (Schulden). — Eine eigenartige humanistisch-christliche 
„Schulethik“ hat (zugleich mit dem Zweck für eine Reform der philo­
sophischen Propädeutik im neuen Jhrh. den Weg zu ebnen) Geyer 
verfasst. Stellen aus Dichtern nnd Philosophen, Sprichwörter, Bibel­
stellen sind, durch kurze Erörterungen des Vf.s verbunden, zu einer 
sehr brauchbaren Uebersicht über die wichtigsten ethischen Begriffe 
verarbeitet. — Einen ebenfalls für Schulzwecke bestimmten, an Rothe 
sich anschliessenden Leitfaden bietet O rendi dar. Es ist im Ganzen 
eine wohldurchdachte populäre Darstellung der Grundgedanken Rothe’s, 
in einzelnen Puncten jedoch, wie z. B. in der Behandlung der ganzen 
Sittenlehre als Pflichtenlehre und in der Leugnung des Aufgehens der 
Kirche im Staat von ihm abweichend. Die Brauchbarkeit eines solchen 
Leitfadens ist durch die ausschliessliche Abhängigkeit von einem aus­
geprägten ethischen System wie demjenigen Rothe’s jedenfalls stark 
beeinträchtigt. — Von katholischer Seite liegen zwei Werke in neuer 
Auflage vor. Krawut& cky's „Einleitung“ mag abgesehen von der 
schwerfälligen und unübersichtlichen Gliederung ihren Hauptzweck, 
die Zuhörer des Vf.s im Studium seiner moraltheologischen Vor­
lesungen zu unterstützen, in befriedigender Weise erfüllen. Sie gibt 
einen lesbaren Ueberblick über die principiellen Fragen und die wich­
tigste Literatur. Der katholischen Moraltheologie wird die Aufgabe 
zugewiesen, den Lernenden durch den ertheilten Unterricht in seiner 
sittlichen Entwicklung zu fördern und seiner sittlichen Reife näher zu 
führen. Dazu gehört die richtige Unterscheidung dessen, was in 
jedem einzelnen Falle sittlich gut und böse ist, auf Grund eigener 
Einsicht, eine gewisse Vertrautheit mit den Regeln der Askese und 
ein gewisses speculatives Verständniss des Zusammenhangs der er­
kannten Regeln. Daraus ergibt sich eine kasuistische, asketische und 
speculative Seite der katholischen Moral und dementsprechend eine 
dreifache Beleuchtung des Wesens der Sittlichkeit als Ueberein- 
stimmung der menschlichen Lebensführung mit der Stimme des Ge­
wissens und den Vorschriften des Sittengesetzes oder mit dem End­
ziele des Menschenlebens oder endlich mit den Vorzügen der mensch­
lichen Natur und Weltstellung. Der Standpunct des Vf.s ist genügend 
gekennzeichnet durch die Bemerkung, dass der Syllabus Pius IX. 
im allgemeinen noch den gegenwärtigen Verhältnissen entspricht“ 

(S. 102) und durch das fast vollständige Ignoriren der gesammten 
„akatholischen“ Literatur (vgl. auch die Besprechung von Schulthess- 
Rechberg, ThR. 386 f.). — Eine fast überreiche Fülle von Material 
aus der Geschichte uud Literatur der Ethik, der Politik, des Socialis­
mus, der Rechtslehre, der Völkerkunde enthält das trotz seines Um­
fangs bereits in 3. Aufl. erscheinende Werk von C athrein. Der 
erste Band behandelt die „allgemeine Theorie des sittlich guten 
Handelns“ mit einem Anhang über die sittlichen Anschauungen der 
wichtigsten Cultur- und Naturvölker. Das Sittlich-Gute wird im An­
schluss an Aristoteles und Thomas deflnirt als dasjenige, was dem 
Menschen „mit Rücksicht auf sein Verhalten nach seiner vernünftigen



744 T h e o d o r  E l s e n h a n b , E t h i k . [ 2 1 2

Natur in sich und in ihrem Verhältniss zu allen ändern Wesen ge­
ziemend oder angemessen ist“. Der zweite Band enthält die „be­
sondere oder angewandte Moralphilosophie“, zuerst die „Lehre von 
den individuellen Pflichten und Rechten“ und dann die „Gesellschafts­
lehre“. Als starker Anachronismus berühren in einer „Moralphilo­
sophie“ die Ausführungen über das „unfehlbare Lehramt der Kirche“, 
über die Gewalt des Papstes, sowie die Bemerkung, dass „die nicht­
katholischen Bekenntnisse kein Daseinsrecht“ haben (II, S. 556). In 
der Pflichtenlehre herrscht vielfach der Geist jesuitischer Casuistik, 
z. B. in der Lehre vom Gebrauch doppelsinniger Rede (II, 86 f.). 
Die neue Auflage hat eine Vermehrung um 140 Seiten gebracht. 
Von neuhinzugekommenen Abschnitten seien erwähnt: diejenigen über 
die unrichtigen Ansichten in Bezug auf das Gewissen, über den 
modernen Rechtsempirismus, die Charakteristik der Lehre Dorners; 
von Neubearbeitungen: die Darstellungen der Lehre Kant’s und 
Wundt’s, der Probabilismusfrage, der Grundlagen des Socialismus; 
vgl. ThLBr. 201 (Gloatz).

III. Grundfragen.
1. Religion und Sittlichkeit, Theologie und Ethik.

E d w a rd s , J , H ., the vanishing sense of sin (PrRR. 10, 605—616). — Einfluss, 
der, der Religion auf d. Sittlichkeit. Nach den Ergebnissen der Moralstatistik 
(HB1. 123, H, 7 u. 8). — Eisler, R., zur ethischen Bewegung. Der Weg zum 
Frieden. 107. L., Wiegand. M 1,50. — T h e E t h i c a l  Re c or d ,  vol. 1. 
No. 2. 1900. N.-Y., published by the society for ethical culture. $ —,10. — 
Fox, J. J., religion and morality. XIII, 322. N.-Y., Young & Co. # 2. —
Oarin, P., Religion u. Moral (Beil. z. AZ. No. 185—187). — Graue, G., 
der beschränkte Werth einer religionslosen Moral (PrM. 3, 301—308. 344—355).
— Logan, J. D., the absolute as ethical postulate (the philosophical review VIII, 
No. 5). — L ü h r, K .,  ist eine religionslose Moral möglich? III, 61. B., 
Schwetschke. M l. — M ora l und Leben. Beitr. z. Religions- u. Sittenlehre 
von einem Nichttheologen. 60. B., Deubner. M —,80. — P fleiderer, O., 
Religionslose Moral (PrM. 3, 173—191). — D ers., religionless morality 
(AJTh. 3, 225—250). — R u p p , W., ethical postulates in theology (ib. 3, 
654—678). — W auer, church of humanity (ChrW. 13, 941—945).

Im Vordergrund stehen die Fragen, welche sich an das Verhält­
niss von Religion und Sittlichkeit knüpfen und deren Lösung mit dem 
stetigen Wachsen des ethischen wie des religiösen Interesses eine 
immer dringendere Aufgabe wird. Aus den Reihen der „Gesellschaft 
für ethische Cultur“ geht ein religionsloses „Handbuch der Sitten­
lehre“ (v. Döring s. o.) hervor. Auf der anderen Seite stellt die 
Karl-Schwarz-Stiftung die Preisfrage: „Ist eine religionslose Moral 
möglich“ ? Die neben ändern als preiswürdig bezeichnete Arbeit von 
L ü h r , gelangt nach einer die Hauptgesichtspuncte geschickt zu­
sammenfassenden , aber nichts Neues bringenden Erörterung, bei 
welcher die Unterscheidung der zwei Fragen nach der Begründung 
und nach der Kraft der Moral zu Grunde liegt, zu der Antwort: Ja,



2 1 3 ] Grundfragen. 7 4 5

aber sie ist minderwerthig; die religionslose Moral hat keinen tiefsten 
Grund, kein höchstes Ziel, kein innerliches Werthgefühl und sie ver- 
schliesst sich die Quellen der höchsten Kraft zur Verwirklichung des 
Sittlichen (vgl. 0. Ritschl, ThLz. 522). — F fle iderer 's Aufsatz ist 
ursprünglich für das AJTh. auf Wunsch der Redaction geschrieben 
und dort in englischer Sprache und nun in der PrM. deutsch er­
schienen. Er setzt sich deshalb auch eingehender mit Salter, dem 
Begründer der Chicagoer ethischen Gesellschaft auseinander. P. sieht 
das relative Recht der religionslosen Moral darin, dass sie die ebenso 
energische wie freilich auch einseitige Reaction des autonomen sitt­
lichen Geistes gegen die Heteronomie der kirchlichen Religion ist, 
gründet aber die Autonomie des sittlichen Geistes durchaus auf die 
Theonomie und betont besonders die Unmöglichkeit, das Sittengesetz 
aus der menschlichen Natur, so wie sich diese erfahrungsgemäss dar­
stellt, zu entnehmen. — Dagegen ist nach G raue , der sich neben 
Pfleidererhauptsächlich mit Steinmann (JB. XVIII, 477) auseinandersetzt, 
die Behauptung, der Mensch habe sich das Sittengesetz selber ge­
geben, eine begründete, nur dass dies nicht vom Individuum gilt, 
sondern von dem allen Menschen gemeinsamen Wesen des mensch­
lichen Geistes. Auch sollen Handlungen nicht schon deshalb, weil 
sie ausschliesslich von sittlichen Motiven geleitet sind, als minder­
werthig gelten im Vergleich zu den auch von religiösen Motiven be­
stimmten sittlichen Handlungen. Aber es fehlt der religionslosen 
Moral an der vollen Reinheit des Ideals und der Motive und an dem 
festen Vertrauen auf den Sieg der sittlichen Mächte. Hier wie sonst 
leidet die Behandlung dieser „Zeitfrage“ theilweise darunter, dass die 
Beziehungspaare: Religion-Sittlichkeit und Theologie-Ethik nicht scharf 
genug auseinandergehalten werden. — In der seit Jan. 1900 be­
stehenden amerikanischen Zeitschrift „The e t h i c a l r e c o r d “ scheint 
das frühere Organ des Verbandes der „ethischen Gesellschaften“ 
wieder aufgelebt zu sein. Aus der vorliegenden zweiten Nummer seien 
nur erwähnt: zwei Aufsätze von Führern der Bewegung von JF» A d le r , 
der die Erfahrungsgrundlage der alle einzelnen Religionssysteme um­
fassenden Religion in der unlöslichen Einheit aller Geister findet, 
von W. L . Sheldon, gegen Rassenvorurtheile, und eine Warnung 
an die Adresse der englischen „Ethical world“, den grundlegenden 
und umfassenden Charakter der ethischen Bewegung nicht durch Auf­
nahme speciell-socialer Zwecke in ihr Programm zu verwischen. — 
Wie der Positivismus im Sinne Comte’s sich in England eine Art 
Cultus geschaffen hat, zeigt der Bericht W auer's über die „Kirche 
der Menschheit“ (Church of humanity). — In einem höchst lehrreichen 
und anregenden Aufsatz betont H u p p  die Notwendigkeit, in der 
Theologie ethische Postulate mehr als bisher zu berücksichtigen. Wie 
die Ethik von Ideen Gebrauch macht, die sie von der Theologie ab­
leitet, so auch umgekehrt. Die sittlichen Ideen sind nicht bloss sub- 
jective Begriffe, sondern selbst objectiv begründet in der vom Schöpfer 
stammenden sittlichen Beschaffenheit des Menschen und zuletzt im



höchsten Princip der Sittlichkeit: in Gott, der die Liebe ist. Wo ein: 
Conflict entsteht zwischen dem sittlichen Gefühl der Menschheit und 
der Autorität der göttlichen Offenbarung, wie z. B. bei der Be­
gründung der Sklaverei aus der Bibel, handelt es sich nicht um 
göttliche Offenbarung, sondern um falsche Anwendung derselben. 
So widerspricht die Uebertragung der Sündenschuld Adams auf die 
übrige Menschheit, die absolute Prädestination, die Strafsteilvertretung 
Christi den ethischen Principien der persönlichen Freiheit und Ver­
antwortlichkeit und der Gerechtigkeit. Die gegenwärtig so weit ver­
breitete Abneigung der Massen gegen die Kirche hat ihre Ursache 
weniger in der angeborenen Verderbniss des menschlichen Herzens 
oder in dem Einfluss der „ungläubigen Wissenschaft“, als in der un­
ethischen Form, in welcher das Evangelium gewöhnlich dargeboten 
wird. — Dagegen beklagt E d w a rd s  die Abschwächung des Schuld­
bewusstseins und der Bedeutung des Opfertodes Christi, welche durch 
die Auffassung der Sünde als eines notwendigen Gliedes der mensch­
lichen Entwicklung von Seiten des Positivismus und der liberalen 
Theologie herbeigeführt werde. — Herzerfreuend wirkt die Schrift 
eines naturwissenschaftlich gebildeten (ungenannten) „Nichttheologen“ 
über „M oral und Leben“ mit den Grundgedanken: Das Sitten­
gesetz das höchste Lebensgesetz des Menschen, die Religion Be­
friedigung eines natürlichen Seelenbedürfnisses, der christliche Glaubens- 
muth die Grundlage eines für den sittlichen Fortschritt unerlässlichen 
gesunden Optimismus, Sühne der Schuld durch Selbsthingabe im 
Sinne Jesu.

2. G ewissen, S itten gesetz, sittlicher Fortschritt.
JBarth, P ., die Frage des sittl. Fortschritts der Menschheit (Vierteljschr. f. wiss. 

Philos. 23, 75—116). — Bulliot, les donnäes immödiates de la conscience 
(Ann. d. Philos. Chret. 339—346). — E lsenhans, Th., Beiträge zur Lehre 
vom Gewissen I. (StKr. 73, 1900, 228—267). — Ferrand, A., mämoire, sensi- 
bilitö et conscience (Ann. d. Philos. Chrdt. 265—270). — Freson, J. G., pro- 
gres moral et social. XIX, 85. P., Fischbacher, fr. 2. — Frobenius, L.,
das „Gut und Böse“ der Naturvölker (ZMR. No. 11 u. 12). — Gerloff, F., 
das Gewissen u. die Erziehung zur Gewissenhaftigkeit (Pädagog. Abhandlungen 
H. 36. 1898. Bielefeld, Helmich). — G ottscfdck, J .,  natürliches Gesetz 
(HRE. 6, 628—632). — K ü h ler , M ., Gewissen (ib. 646—654). — Kultur u. 
Gewissen (LK. 1122—25, 1151—54, 1182—84). — M ackenzie, J . S., the 
idea of progress (IJE. 9, 195—213). — Naumann, G., Antimoralisches Bilder­
buch. Ein Beitrag zu einer vergleich. Moralgeschichte. IV, 379. L., Hässel. 
M 5. — N ichols, Th., morality: intuitive and imperative (PrRR. 10, 511 
bis 532). — Oppenheim,, L ., over het geweten, in het Nederlandsch over­
gebracht door J. B. H. van Roijen. 31. s’Gravenhage, Loman & Funke. 
«Ult —,50. — V ierkan dt, A ., Bemerkungen zur Frage des sittl. Fortschritts 
der Menschheit (Vierteljschr. f. wiss. Philos. 23, 455—490). — W entscher, 
M ., zur Theorie des Gewissens (APh. 5, 215—246). — Werner, 0., die 
Menschheit, Gedanken über ihre religiöse, culturelle u. eth. Entwicklung. 260. 
L., E. Haberland. M 3,50. (Vgl. ChrW. 1900, No. 9.)

W entscher  geht von einem dreifachen Sprachgebrauch des 
Wortes „Gewissen“ aus. Das „individuelle Gewissen“ hat sein Haupt­

746  T h e o d o r  E l s e n h a n s , E t h i k .  [2 1 4



2 1 5 ] Grundfragen. 747

merkmal in der allgemeinen Forderung der Zusammenstimmung unseres 
Handelns mit unseren Pflichtvorstellungen. Die Untersuchung des 
„öffentlichen Gewissens", das den gemeinsamen Inhalt jener indivi­
duellen Gewissen darstellt, führt zu dem Ergebniss, „dass der Inhalt 
des Pflichtbegriffs allerdings je mit den Bedingungen der historischen 
Entwicklung und der erreichten Culturstufe ein wechselnder ist, dass 
aber die Erklärung dafür keineswegs nothwendig in einer ursprüng­
lichen Verschiedenheit der Gewissensanlage zu suchen ist, sondern 
auch in der durch die besonderen Umstände jener Entwicklung be­
dingten verschiedenen Werthschätzung der in Frage kommenden Mo­
mente (z. B. des Menschenlebens bei der Beurtheilung des Mordes) 
gefunden werden kann, durch welche das scheinbar gleiche sittliche 
Problem für Verschiedene dennoch ein verschiedenes wird". Eine 
Entscheidung über das Allgemein-Gültige kann aber doch durch das 
„Gewissen als sittliche Urtheilskraft" getroffen werden, da altruistische 
Triebanlagen im Individuum vorhanden sind, die zu obersten Grund­
sätzen oder Axiomen der Ethik führen können. Es ist erfreulich, 
dass hier auch einmal von philosophischer Seite das Problem des 
Gewissens angefasst wird; doch scheint W. von der gesammten 
Literatur nur Ree zu kennen. — Von O ppenheim ’s Arbeit über 
das Gewissen (JB. XVIII, 609) hat J. B. H. van Royen eine brauch­
bare holländische Uebersetzung geliefert. — Auch in der neuen Auf­
lage von HRE. behandelt K a h le r  den Artikel „Gewissen", im Ganzen 
erschöpfend und gründlich. Nur des Ref. Werk über „Wesen und 
Entstehung des Gewissens" (1894) scheint er überhaupt nicht zu 
kennen. — Die Untersuchungen dieses Werkes weiter führend, gibt 
E lsen h a n s  unter eingehender Berücksichtigung der neuesten Litera­
tur eine genaue Erörterung des Gewissensvorgangs, besonders des 
Verhältnisses der von E. so genannten „Gewissensgefühle" zu den 
ethischen und religiösen Gefühlen und zum Werthurtheil und des 
Gewissens als „socialen Gemeingefühls". Der zweite dieser „Beiträge 
zur Lehre vom Gewissen" soll die Entstehung des Gewissens und der 
dritte die Erziehung des Gewissens behandeln. — Nach GottschicJc, 
der zuerst eine bequeme Uebersicht der Geschichte der Lehre vom 
„natürlichen Gesetz" in Jurisprudenz und Ethik gibt, beruht die Ge­
wissheit der unbedingten Gültigkeit des Sittengesetzes auf dem, was 
es durch seinen Inhalt leistet, wenn es in der Geschichte auftritt, 
darauf, dass es in dem Maasse, als es erfüllt wird, den Menschen 
auf die Stufe einer freien weltüberlegenen Persönlichkeit hinaushebt.
— Gegen die Annahme einer Entwicklung des Gewissens aus nicht­
sittlichen Factoren wendet sich JVichols und behauptet die Un­
veränderlichkeit der von Gott dem Menschen eingepflanzten sittlichen 
Grundsätze, in deren Anwe ndung  allein Irrthum und Entwicklung 
möglich sei. — B a r th  beantwortet die Frage des sittlichen Fort­
schrittes der Menschheit im Gegensätze zu Buckle’s Behauptung einer 
Unveränderlichkeit sowohl der sittlichen Grundsätze, als der sittlichen 
Gefühle in bejahendem Sinne. In überzeugender geschichtlicher Aus­



führung wird gezeigt, wie in Recht und Sitte die Autonomie, die 
Selbständigkeit des mündigen Menschen, die als regulatives Ideal des 
sittlichen Lebens den Maassstab des Fortschritts bilden muss, extensiv 
und intensiv stetig gewachsen ist. Auch die sittlichen Gefühle, ins­
besondere das Gewissen entwickeln sich in der Richtung einer immer 
grösseren Achtung der sittlichen Selbständigkeit des mündigen Mit­
menschen. Diese Bewegung erfolgt aber in Curven, die mit dem 
Entstehen, Blühen und Verfallen einer wirthschaftlichen Ordnung 
oder eines religiös-sittlichen Ideals oder beider zugleich parallel gehen. 
Die Gegenwart stellt einen absteigenden Ast dieser Curve dar, hat 
aber vor früheren Entwicklungsepochen den Besitz der Wissenschaft, 
speciell der Sociologie voraus, welche die Bedingungen ergründen 
und der öffentlichen Meinung kund thun soll, unter denen nach 
eigenem Gesetz die menschliche Seele sich weiter zu entwickeln ver­
mag, unter denen die Autonomie und Sympathie weiter wachsen und 
dadurch die actuelle Sittlichkeit höher werden kann. — Gegen Barth 
vertritt V ierka n d t in derselben Zeitschrift eine pessimistischere 
Auffassung vom sittlichen Fortschritt hauptsächlich auf Grund der 
Annahme, dass der Fortschritt und die Erhaltung der Cultur sich 
viel weniger auf sittlichen, als auf indifferenten oder egoistischen 
Motiven aufbaut. — M ackenzie  sucht in Auseinandersetzung mit 
Herbert Spencer, Friedrich Nietzsche, Benjamin Kidd die Frage zu 
beantworten, was eigentlich unter menschlichem Fortschritt zu ver­
stehen sei. Drei Seiten scheint ihm diese Idee zu haben: Die Ent­
wicklung des Individuums, die Verbesserung der materiellen Be­
dingungen des Lebens und die Verbesserung der socialen Bedingungen 
des Lebens. Der wirkliche Fortschritt selbst aber sei nicht als eine 
unabwendbare Thatsache zu betrachten, welche eintritt, ob wir wollen 
oder nicht, sondern sei nach Grad und Art von unserem Streben 
abhängig.

3. Psychologie des Willens, des Charakters, der Anlage.
Benedetti, V., la pedagogia della volontä: studi filosofici. 312. Milano, Albrighi 

Legati & Co. L. 3. — E hrenfels, Chr. v ., Entgegnung auf G. Schwarz’ 
Kritik der empirist. Willenspsychologie u. des Ges. der relativen Glücksförde­
rung (Vierteljschr. f. wiss. Philos. 23, 261—284). — E lsenhans, Th., über 
individuelle u. Gattungsanlagen (Zeitschr. f. pädagog. Psych. I 5. u. 6. H. II l.H).
— F lügel, O., Wille. IV, 16. (Sonderabdr. aus neins Encyklopädisches. 
Handb. d. Pädagogik.) Langensalza, Beyer. M —,60. — H ardw icke , W. 
W., the evolution of man: his religious systems and social customs. XIV, 300. 
Lo., Watts. — Havard, applications morales et sociales de la thäorie du 
d^veloppement mental (Revue de Metaphys. et de Morale No. 1). — Lälande, 
A., la dissolution opposö a Involution dans les sciences physiques et morales. 
492. P., Alcan. fr. 7,50. — Lichtenstein, A., die Macht der Natur im 
geistigen Leben. Eine physiolog.-psycholog. Untersuchung auf Grund von 
Röm. 7, 14—25. IV, 127. Gü., Bertelsmann. — Liszt, F. v., das Verbrechen 
als social-pathologische Erscheinung. 27. Dr., Zahn & Jänsch. Mi 1. — 
Lombroso, C., le crime, causes et rem&des. P., Schleicher freres. — Macu- 
lister, A., anthropology and christianity (Quarterly Review, Lo., Juli). — 
Washington, M., the study of ethics among the lower races. Bo., Houghton

748  T h e o d o h  E l s e h h a n s , E t h i k .  [216



Mifflin. — Messer, M., die moderne Seele. VII, 123. L., Haacke. M 2,50. 
(Vgl. Böhmer, ThLBl. 20, 451 f.). — Iiashdall, H., can there be a sum of 
pleaßurea? (Mind, Juli). — M ehmke, J ., Trieb u. Wille im menschlichen 
Handeln. 16. Langensalza, Beyer. M —,50. — R itsch l, O., die sittliche 
Charakterbildung unter dem psycholog. Gesichtspunkt (RhPr. 3, 84—101). — 
Sehellwien, R., d. Wille (Pädag. Stud. 191—218). — Ders., Wille u. Erkenntniss. 
Philos. Essays. 122. Hamburg, Jansen. M. 2,40. — Schw arz, H ., die 
empirist. Willenspsychol. u. d. Ges. der relativen Glücksförderung (Vierteljschr. 
f. wiss. Philos. 23, 205—234). — Sciascia, P., la psicogenesi dello istinto e 
della morale secondo C. Darwin. 178. Palermo, Reber. — Ders., la volonta 
in rapporto alla morale ed alla psicologia contemporanea. Palermo, Salvatore 
Biondo. — Snider, D. J., the will and its world, psychical and ethical. 575. 
S. Louis, Sigma Publishing Co. $ 2. — Thomas, P. F., l’äducation des 
sentiments. 279. P., Alcan. fr. 5. — Ders., morale et education. 171. 12°. 
Ebda. fr. 2,50. — Zehender, W. v ., Vernunft, Verstand u. Wille (Zeitschr. 
f. Psych. u. Physiol. d. Sinnesorg. 19, 2. H.).

F lügel behandelt den Begriff und die Entstehung des Willens, 
die Willenshandlung und die Bildung des Willens in engem Anschluss 
an Herbart. — M ehm ke  versteht unter „Handeln“ das „Bedingung­
sein des „„seelischen““ Einzelwesens für das Auftreten von Verände­
rung an einem anderen Einzelwesen“ und unterscheidet davon die 
„Handlung“ als die „seelisch bedingte Veränderung in einem anderen 
Einzelwesen“. Handlungen im unmittelbaren Sinne sind nur die 
Veränderungen des Gehirnzustandes, während z. B. die gewöhnlich als 
Handlungen bezeichneten Leibesbewegungen nur mittelbare Wirkungen 
der Seele sind. Abgesehen von der auch hier hereinragenden eigen- 
thümlich abstracten Psychologie R.s fehlt in diesem Begriff der 
Handlung die Beziehung auf das Wohl und Wehe lebender Wesen, 
ohne welche die „Handlung“ zur gleichgültigen Bewegung herabsinkt.
— Die Grundfragen der an so vielen Puncten den ethischen Stand­
punct bedingenden Psychologie des Willens berührt die Verhandlung 
zwischen Schwarz und Ehrenfels. Schw arz  unterscheidet zwei Arten 
der „empiristischen Willenspsychologie“ , d. h. der Auffassung des 
Willens nicht als eines letzten Urphänomens, sondern als eines Com- 
plexes anderweitig bekannter psychischer Elemente: eine ältere Form, 
nach welcher die Willensregungen Complexe aus Gefühlen und Vor­
stellungen sind, und eine neue hauptsächlich durch Ehrenfels ver­
tretene Form derselben. Nach der letzteren ist das, was wir Willens­
regung nennen, die Vorstellung eines Gegenstandes, den wir erreicht 
oder vermieden denken und die im Augenblick, wo sie auftritt einen 
höheren Glückszuwachs zur bisherigen Gemüthslage herbeiführt als 
jede andere, die gleichzeitig möglich ist („Gesetz der relativen Glücks­
förderung“). — Auf Schwarz’ ausführliche Kritik antwortet E h re n ­
fe ls  in derselben Zeitschrift, ohne jedoch die Bedenken gegen seine 
Erklärung des Willens aus einem Verhältniss der „Vorstellungsdis­
positionen“ zu den „aktualisierten Vorstellungen“ völlig zu beseitigen.
— Wie die Psychologie für ethische Fragen fruchtbar gemacht werden 
kann, zeigt MitschVs sorgfältige Darstellung der sittlichen Charakter­
bildung im Zusammenhang mit den Begriffen der Uebung und Ge­

217] Grundfragen. 749



wöhnung. — In der neu erscheinenden von F. Kemsies heraus­
gegebenen Zeitschrift für pädagog. Psychologie behandelt E lsen h a n s  
den Begriff der geistigen Anlage des Menschen, das Verhältniss der 
individuellen und der Gattungsanlagen, die Arten der Anlage, das 
Maass der Vorausbestimmung der künftigen Entwicklung durch die 
Anlage.

4. Willensfreiheit^ Freiheit und Naturgesetz.
Ambrosi, L libertä o necessitä nell’ azione humana ? 30. Roma, Societa Editrice 

Dante Alighieri. L., —,50. — Bauer, H ., „Freiheit“ (Flugschriften im Zu­
sammenhang mit d. christl. Studentencongress, H. 4). Gö., Vandenh. &Rupr. 
M  —,60. — Blanchard, some deterministic implications of the psychology of 
attention (Philos Review N.-Y. 8, 1. H.). — M ac Cunn, the pence that 
cometh of understanding (IJE. 10, 89—96). — D unkm ann, K .,  das Pro­
blem der Freiheit in d. gegenw. Philos. u. d. Postulat d. Theologie. 92. Hl., 
Niemeyer. M 2,25. — Frank, noch einmal über die Willensfreiheit (Nord 
u. Süd 353—359). — Geissler, F. J. K., ist die Einwirkung eines freien 
Willens möglich ohne Widerspruch gegen die Arbeitserhaltung? 39. 1898. 
(ID.) Hl. — G ottschick, F ., Schuld u. Freiheit, krit. Bedenken (ZThK. 9, 
316—356). — H ä rin g , Th., Willensfreiheit (ChrW. 13, 2). — Hoffmann, A., 
die Freiheit des Willens (PrM, 3, 435—444. 489—494). — L ip siu s, F., 
sittl. Freiheit u. sittl. Schuld (PrM. 3, 341—344). — Mittmann, Lydia, 
Willensfreiheit u. Christenthum (ChrW. 13, 796 ff.). — M ilnsterberg, H ., 
psychology and life. 286. Bo. and N.-Y., Houghton Mifflin and Comp. M> 7,20.
— Noel, L., la conscience de l’acte libre et les objections de M. Fouilläe 
(Revue Neo-Scolastique 6, No. 2). — R olffs, E ., Schuld und Freiheit (ZThK.
9, 183—249). — Seite, A., die Willensfreiheit in d. Philos. des Chr. A. Crusius 
gegenüber dem Leibniz-Wölfischen Determinismus in histor. - psychol. Be­
gründung. VIII, 136. Wü., Göbel. M  2. — Wagner, A., zum Probl. der 
Willensfreih. (Stud. u. Skizzen aus Naturw. u. Philos. II). 61. L., Born­
träger. M> 1. [Vgl. DLZ. 1900, 986 f. E. Adickes].

Eine gute, überall knapp und scharf das punctum saliens er­
fassende Bearbeitung des Freiheitsproblems gibt D u n k m a n n .  — 
Das Charakteristische derselben ist, dass der Vf. die philosophische 
und die theologische Seite des vielverzweigten Problems unter strenger 
gegenseitiger Abgrenzung und gleichzeitiger gegenseitiger Ergänzung 
in derselben Arbeit behandelt. Entscheidend für seine Lösung der 
Frage ist die Anschauung, welche er über das Verhältniss der Theo­
logie zur Philosophie sich gebildet hat. Da den Kern aller Philo­
sophie die Frage nach der Lebensanschauung bildet, so ist auch die 
Theologie Philosophie. Da es aber nur eine Wahrheit, nur e ine  
wahre Philosophie gibt, so muss, wenn die Theologie recht behalten 
soll, die philosophische Denkarbeit nothwendig skeptisch endigen. 
Ausgehend von dem liberum arbitrium indifferentiae als allein brauch­
barem Streitobject zeigt dies der Vf., indem er die D enkbarkeit des­
selben in der Sphäre des Intelligiblen, in der Sphäre des Gefühls, 
in der Welt der Thatsachen — hier den Begriffen der Causalität und 
der Substantialität gegenüber — und dann die Notwendigkeit des 
liberum arbitrium untersucht. Die Philosophie schliesst dem Freiheits­
problem gegenüber mit einem non liquet. Aber innerhalb der Theo­

7 5 0  T h e o d o r  E l3e n h a n 8, E t h i k .  [218



219] Grundfragen. 7 5 1

logie ergeben sich neue Schwierigkeiten. Während in der Philosophie 
die Freiheit zwar gefordert wird, dem Postulat aber ungelöste Be­
denken gegenüberstehen, sieht sich die Theologie genöthigt, ein 
doppeltes Postulat aufzustellen, das der Freiheit und der Unfreiheit. 
Daraus ergibt sich je nach den Gesichtspuncten der Sünde, Gnade 
und Vorsehung eine dreifache Antinomie. Die Lösung dieser Wider­
sprüche findet der Vf. — hauptsächlich im Anschluss an Avenarius, 
dessen „natürlicher Weltbegriff" allein der christlichen Theologie den 
Charakter einer Wissenschaft sichere — in der consequenten Be­
schränkung auf die „reine Erfahrung", nach welcher die Sünde nur 
insoweit Notwendigkeit ist, als sie Thatsache ist, die Gnade von 
der freien That des Glaubens abhängt, der lebendige persönliche 
Gott alles wirkt mit Ausnahme der gottwidrigen Selbstbestimmung. 
Die hier wiederkehrenden philosophischen Antinomien heben sich auf, 
wo es sich nicht mehr um eine Wahl handelt zwischen zwei zur 
rechten und zur linken liegenden Dingen, sondern wo das Gute Gott 
selber ist und daher an die Stelle des gegenständlichen Denkens das 
Mysterium tritt (vgl. Elsenhans, ThLz. 1900, 122— 124). — Nur eine 
bestimmte Seite des Freiheitsproblems, aber die für die Ethik wichtigste, 
behandelt R olffs . Auf Grund einer Unterscheidung der Schuld im 
sittlichen Sinne, die nur da vorliege, wo sie gefühlt wird, vom recht­
lichen Begriff der Schuld, und der sittlichen Freiheit als der Fähigkeit, 
das moralische Gesetz in jedem Falle zu erfüllen, von der bloss in- 
tellectuellen Freiheit wird die Frage gestellt: Gibt es ein Schuld­
gefühl ohne diese sittliche Freiheit? Diese Frage wird bejaht. Das 
mit dem bösen Gewissen identische Schuldgefühl ist nichts anderes 
als das Gefühl vom Unwerth der eigenen Persönlichkeit. Dieses Ge­
fühl aber kann sich mit vollem Recht auch dann einstellen, wenn 
wir dem sittlichen Gebot nicht gehorchen konnten, trotzdem wir 
wollten. Paulus, Augustin, Luther fühlen sich thatsächlich schuldig 
ohne das Bewusstsein der Freiheit. Auch in den notwendigen 
Voraussetzungen des Schuldgefühls : in dem Bewusstsein der persön­
lichen Verpflichtung — entgegen Kant’s: du kannst, denn du sollst —, 
in dem Bewusstsein der persönlichen Verantwortlichkeit, in dem Be­
wusstsein des Zusammenhangs mit der sittlichen Gemeinschaft ist das 
Bewusstsein der sittlichen Freiheit nicht notwendig enthalten. Da­
gegen entspricht dem Schuldgefühl, das von dem Unwerth unserer 
Persönlichkeit uns überzeugt, als Kehrseite der Glaube, dass eine 
Erhöhung des W ertes durch eigene That möglich sein muss. „So 
gewiss sich die sittliche Freiheit nicht als die vorausgehende Be­
dingung des Schuldgefühls nachweisen lässt, so sicher wird sie unter 
dem Drucke des Schuldgefühls als zu erreichendes Ziel geglaubt. 
Es gibt kein Schuldgefühl ohne sittliche Freiheit; aber diese Freiheit 
ist nicht eine Thatsache der Vergangenheit, sondern eine Aufgabe 
der Zukunft" (S. 216). Das Hauptmittel zur Erfüllung dieser Auf­
gabe ist die Berührung mit Persönlichkeiten von überragendem sitt­
lichem Werth, besonders mit der das höchste Ideal verwirklichenden



752 T h e o d o r  E l s e n h a n s , E t h i k . [220

Persönlichkeit Christi. — Den anregenden aber die Grundlinien des 
Freiheitsproblems mehrfach verwischenden Ausführungen von Rolffs 
tritt entgegen G ottschick  als Anwalt der Willensfreiheit in dem 
alten Sinne des Auchanderskönnens oder Gekonnthabens, doch nicht 
als Vertheidiger des liberum arbitrium indifferentiae als des inhalt- 
und richtungslosen Vermögens ursachloser oder willkürlicher Selbst­
bestimmung. Er vermisst in Rolffs’ Begriff des Schuldgefühls be­
sonders das mit dem Gefühl der Strafwürdigkeit verbundene Merk­
mal des Selbstvorwurfs: du hättest auch anders handeln können oder: 
du hast durch eigene freie schuldhafte That oder Thaten jene Un­
tugenden oder Laster herbeigeführt, die dich jetzt knechten. Die 
Beweise aus Paulas Rö. 7, Augustin, Luther werden in eingehender 
Analyse entkräftet und jene Ableitung des praktischen Postulats einer 
zukünftigen Freiheit aus dem Schuldgefühl als unhaltbar erwiesen. 
Was Gottschick am Schlüsse sagt, mag jedem derartigen Versuch, 
Schuld und Freiheit zu trennen, zur Warnung dienen: dass das 
Schuldgefühl seines specifischen Stachels beraubt und so zu einem 
bloss ästhetischen Gefühl abgeschwächt wird, ist unvermeidlich, wenn 
es sich auf Wirkungen erstrecken soll, die wir von fremden Einflüssen 
lediglich erlitten haben und erleiden. „Eine solche Abschwächung 
muss, zwar nicht bei den selbst noch in der Luft der Freiheits­
gedanken Erzogenen, wohl aber bei der nachfolgenden Generation 
die Lähmung eines Lebensnervs des Christenthums, der sittlichen 
Spannkraft, zur Folge haben“. — Ebenso ist es nach H ä r in g  un­
möglich, Freiheit und Verantwortlichkeit zu trennen. — Auch L ip ­
s iu s  entgeht dieser Schwierigkeit nicht, wenn er unter Anerkennung 
des psychologischen Determinismus den Fehler, der die Antinomie 
zwischen göttlicher Absolutheit und menschlicher Freiheit verschuldet 
habe, in der falschen Ineinssetzung von religiös-sittlicher und Wahl­
freiheit sucht und die Freiheit bestimmt als „die stetige Richtung 
des Willens auf das Sittliche, Gottebenbildlichkeit und Gotteskind­
schaft“. Das punctum saliens liegt in dem Satz: „Der Begriff der 
Verschuldung verliert damit allerdings seinen transcendent - meta­
physischen Charakter und bezeichnet lediglich eine empirisch-psycho­
logische Thatsache“ (S. 343). — In einer eigenartigen, jedenfalls 
temperamentvollen Studie vertheidigt M ac C unn  das Recht einer 
vollständigen Erklärung des menschlichen Lebens aus Gesetzen der 
Nothwendigkeit, welche, anstatt die Freiheit in Gefahr zu bringen, 
vielmehr selbst eine beruhigende, von Illusionen und Leidenschaften 
freimachende Kraft besitze. — Eine andere, in gewissem Sinne ent­
gegengesetzte Lösung des aus dem Gegensatz zwischen wissenschaft­
lichem Erklärungsbedürfniss und ethischem Freiheitspostulat ent­
springenden Problems gibt M ü n sterb erg , Professor der Psycho­
logie an der Harvard Universität in Boston (früher Docent in Freiburg), 
der, wie es scheint, in englischer Sprache ebenso anregend wie in 
seiner Muttersprache zu schreiben versteht. Sechs Vorträge, bei ver­
schiedenen Gelegenheiten gehalten, aber im voraus nach einem ein­



heitlichen Plane angelegt: über Psychologie und Leben, Ps. und 
Physiologie, Ps. und Erziehung, Ps. und Kunst, Ps. und Geschichte, 
Ps. und Mysticismus, sind in dem vornehm ausgestatteten Bande ver­
einigt. Der Grundgedanke desselben ist der einer „wissenschaftlichen 
Synthese des ethischen Idealismus mit der physiologischen Psycho­
logie unserer Tage“. Die moderne Psychologie droht das Ich zu 
einem Conglomerat psychophysischer Elemente, die Funktionen des 
freien Willens zu nothwendigen Producten vorangehender psycho­
physischer Bedingungen, die Geschichte zu einer Causalreihe psycho­
physischer Processe, die ethischen Gesetze zu nothwendigen Producten 
psychologischer Gesetze zu machen, die mit den Lebensbedingungen 
wechseln (S. 4 ff.). Diese Folgerungen beruhen auf einem Grund­
irrthum. Die Begriffe der Psychologie sind von den Begriffen unseres 
wirklichen Lebens aufs strengste zu scheiden. Die ersteren sind 
nicht der Ausdruck der Wirklichkeit unseres inneren Lebens, sondern 
nur eine bestimmte Art der Umformung (Transformation) derselben 
für die besonderen logischen Zwecke der Wissenschaft. Weit ent­
fernt in psychische Elemente sich auflösen zu lassen, sind daher Per­
sönlichkeit und freier Wille die realen Kräfte, welche alles geistige 
Leben, auch die Psychologie erst hervorbringen, an welche auch die 
biologische Erscheinung des Todes nicht hinanreicht (im letzten Vor­
trag S. 278 ff.). Es verräth einen nicht gewöhnlichen Grad von Vor­
urteilslosigkeit, wenn der Psychologe sagt: „Das Leben vom psycho­
logischen Standpunct aus gesehen als eine blosse Kette psychischer 
Erscheinungen ist durchaus werthlos“ (S. 280). Die Folgerungen des 
Vf.s aus dem „Psychologismus“ sind übrigens durch seine trotz der 
methodologisch klaren Ablehnung des Materialismus doch materia- 
listisch-physiologisch gerichtete Psychologie bedingt (vgl. J. Cohn, 
Vierteljschr. f. wiss. Philos. 24, 1—22).

5. Ethische Weltanschauung, Grundlage der Ethik, Grundbegriffe.
Barth, Fr., die Grundsätze der Bergpredigt und das Leben der Gegenwart. 26. 

Ba., R. Reich. M  —,80. — Barth, P., welche Beweggründe gibt es zum 
sittlichen Handeln? 19. (Hochschulvorträge für Jedermann. 15. H.) L., 
Seele. M  —,30. — Bergemann, P., zur Ehrenrettung des Evolutionismus 
in der Ethik (Neue Bahnen 4, 218—232). — Besser, L., die menschl. Sitt­
lichkeit als sociales Ergebniss der monist. Weltanschauung. X, 106. Bonn, 
Georgi. M  3. — Biedermann, K., Zeit und Lebensfragen aus d. Gebiete der 
Moral. 135. Brsl., Schles. Buchdr. M  1,50. — B o llig e r , A ., der Weg zu 
Gott für unser Geschlecht. 2. Aufl. XX, 278. Frauenfeld, Huber. M  3. — 
B o n u s , A .,  zur Germanisierung des Christenthums (ChrW. 13, 57—59. 
81—83. 101—103. 125—127. 147—150. 171—173. 195—197. 219—222). — 
Brooks, P., influence of Jesus on the social, emotional and intellectual life 
of man. 192. Manchester, J. Robinson. 2 sh. 6 d. — Caldw ell, W ., the 
will to believe and the duty to doubt (UE. 9, 373—378). — Carus, P., the
ethical problem. II. ed. 351. Chi., the Open Court Publishing Co. $ 1,50.
(Bespr. von Pepper, AJTh. 4, 1900, 388 f.) — Cathrein, V., der Begriff des
sittl. Guten (Philos. Jahrb. 12, 1. u. 2. H.). — C rem er, H .,  über d. christl,
Vollkommenheit (Beitr. z. Förderung christl. Theol. 3, H. 2. S. 1—41). Gü., 
Bertelsmann. M  1,80. — Dale, R. W,, laws of Christ for common life. 312,

221] Grundfragen. 753



754 T h e o d o r  E l s e n h a n s , E t h i k . [222

Lo., Hodder & S. 3 sh. 6 d. — Didio, Ch., der sittl. Gottesbeweis. XVIII, 
230. Wü., Göbel in Comm. M  2,30. [Bespr. y. A. Hoch, DLZ. 1900,1117—21.]
— Dunkmann, K., das christl. Lebensideal u. d. Moral der Gegenwart (Ref.
Kirchenz. 138—140. 146—148. 154 f.). — Egoismus, der, unter Mitwirkung 
von Frau Lou Andreas-Salome, Bölsche u. a. w. Hrsg. v. Arth Dix. VII, 410. 
L., Freund & Wittig. M> 8,60. — Eleutheropulos, A., die Sittlichkeit u. der 
philos. Sittlichkeitswahn. VIII, 135. B., E. Hofmann & Co. M  3,25. —
Eucken, R., ein Wort zur Ehrenrettung der Moral (Deutsche Rundschau 25, 
361—372). — Gerung, G. F., personality from the monistic point of view 
(AJTh. 3, 473—498). — G rane, W. L .,  hard sayings of Jesus Christ. XIV, 
212. Lo., Macm. 5 sh. — Green, T. H., Prolegomena to ethics. ed. by. 
A. C. Bradley. 530. Lo., Frowde. 7 sh. 6 d. — Hall, L., man, the micro- 
cosm: part I the nature of man. Lo., Ed. u. 0., Williams & Norgate. — 
Barraca, J. M., la foi morale. 337. 16°. P., Fischbacher, fr. 4. — Ders., 
reflets de foi morale. 167. Ebda. fr. 2,50. — Hiller, H. C., heresies; or 
agnostic theism, ethics, sociology and metaphysics vol. I. 352. Lo., Richards. 
5 sh. — Holtzheuer, von der christl. Vollkommenheit (EK. No. 28). — James, 
W., der Wille zum Glauben u. andere popularphilos. Essays, ins deutsche 
übers, v. Th. Lorenz. 196. St., Frommann. M  3. — Kilpatrick, Th., 
Christian Charakter, a study in New Testament morality. 310. Ed., Clark. 
2 sh. 6 d. [Bespr. v. Pepper, AJTh. 4, 386.] — Lindsay, J., christianity and 
idealism (BS. 56, 61—77). — L o tz , R .,  die Philosophie u. der Zweck des 
Lebens. III, 73. 1898. Athen, Barth & Hirst in Comm. M  1,20. — D ers., 
Ormuzd und Ahriman. Die eth. Frage im Lichte der dualist. u. ideal. Welt­
anschauung. IV, 339. 1898. Ebda. M  5. — Mausbach, zur Begriffs­
bestimmung des sittlich Guten (Philos. Jahrb. 12, 303—318). — M a rk u s , E ., 
die exakt. Aufdeckung des Fundaments der Sittlichkeit u. Religion u. d. Con- 
struktion der Welt aus d. Elementen des Kant. XXX, 240 u. 161. L.,
Haacke. M  8. — M a rsh a ll, JH. R .,  belief and will (IJE. 9, 359—373).
— M iller, D. S ., „the will to believe“ and the duty to doubt (ib. 169—195).
— Mohr, G., christl. Weltanschauung auf biblischem Grunde. 206. Ulm, 
Kerler. M  2,50. — M olden, B .,  das Opfer für Höheres. Eine Untersuchg. 
über d. Wesen des Ethischen. 84. St., Cotta. </l/l 1,20. — Nash, H. S., 
ethics and revelation. VII, 277. N.-Y., Macm. $ 1,50. — P epper, G. D. B ., 
Christian ethics (AJTh. 4 (1900), 386—394). — PetaveU-Oliff, E., Darwin et 
Jesus Christ, dstude sur l’̂ volutionisme chrdtien (RChr. 105—121). — Pirscher, 
K., gesundes Heiligungsleben, eine Forderung d. evang. Kirche (Schluss) 
(KM. 18, H. 12). — Rabus, L., Wiedergeburt u. Wissenschaft (NkZ. 10, 
139—168. 219—256). — Ragas, L., zur Philos. d. Glaubens. I. Die Begründg. 
der Moral (PrM. 3, 261—270). — Rau, A., die Ethik Jesu. Ihr Ursprung u. 
ihre Bedeutung vom Standpunct des Menschenthums. VIII, 221. Gi., E. Roth. 
M  4,50. [Bespr. v. Bolin, DLZ. 1739 f.] — R e in h a rd t, JL., die einheitl. 
Lebensauffassuug als Grundlage für die sociale Neugeburt. 424. Strassb. i. E. 
u. Ba. M  3,60. — Richmond, E., through boyhood to manhood: a plea for 
ideals. 194. Lo., Green & Co. — Roberty, E., les fondements de l t̂hique, 
troisiäme essai sur la morale considärde comme sociologie dlementaire. P., 
Alcan. fr. 2,50. — Roos, M., die Heiligung (relig. Broschüren f. Gebildete.
10. H.). B., Verl. d. christl. Zeitschr.-Vereins. M  —,50. — Sabatier, A  ,

morale: studio storico filosofico _ , __ t. L. 3. —  Spielberg, O.,
die Moral der freien Mannesart. 111,316. Zü., Speidel. M  3,20. — T a it, <J., 
christianity without the conscience. V, 208. Montreal, W. Drysdale Co. 
$ 1. — Thiem e, K .,  das höchste Gut (HRE. 7, 257—266). — Topinard, P., 
Science and faith or man as an animal and man as a member of society. 
VI, 374. Chi., the Open Court publish. Co. $ 1,50. [Vgl. the Open Court 
13, 763 f.] — Tolstoi, L., was sollen wir also thun? deutsch v. A. Scholz 
(5. u. 6. Tausend). 159. B., Steinitz. M  1,50. — Unold, J., Zwecke und 
Gesetze des menschlich-sittlichen Handelns (Beil. z. AZ. No. 59). — Wagner,
H., das Leben aus Gott u. die menschl. Persönlichkeit (KM. 18 H. 12). —

religion and modern culture Solari, C., il problema



223] Grundfragen. 755

W agner, F ., die sittl. Grundkräfte. III, 91. Tti., Laupp. Mi 2. — Wallace, 
W., lectures and essays on natural theology and ethics. Ed. by. E. Caird. 
XI, 566. 1898. 0., Clarendon Press. — W alther, F ., das Wesen der Liebe 
zu Gott (NkZ. 10, 634—644). — Watson, J., the new „ethical“ philo- 
sophy (IJE. 9, 413—434). — Zart, G., die Ideale der Menschen (DEBl. 24, 
No. 10).

R o lliger  will dem modernen, empiristisch gerichteten Menschen 
den „Weg zu Gott" zeigen, indem er im Gegensatz zu jeder wider­
spruchsvollen Skepsis und die Möglichkeit einer Gotteserkenntniss 
abweisenden „ Glaubens "-theologie nur durch eine nüchterne logische 
Interpretation der „ E r f a h r u n g “ zur Erkenntniss eines allwirkenden 
Wesens, das Weltschöpfer, Geist, zwecksetzende Vernunft, Liebe ist, 
führt. Zum Ausgangspunct nimmt B. in geschickter Verwerthung 
eines Gedankens Lotze’s den Begriff der Wechselwirkung. Die eine 
Erfahrungsthatsache, in der sich uns Gott offenbart, ist die Wechsel­
wirkung der Weltelemente, der Zusammenhang aller Dinge. Der 
zweite Theil prüft die Christlichkeit der vorgetragenen Lehre und die 
der 2. Aufl. neu hinzugefügte Beilage mit der Ueberschrift: „Der 
Führer auf dem Weg zu Gott" gibt Antwort auf die Frage: „Welches 
sind die historischen Medien, durch welche uns unsere Erfahrungs­
theologie, die Deutung der Welt auf Gott hin möglich wurde?" Aber 
auch die Kühnheit und vielfach packende Beredtsamkeit B .s vermag 
den Zweifel nicht zu beseitigen, ob die Beweiskraft seiner Argumente 
weiter als bis zur Hypothese reicht; dann aber tritt, entsprechend 
dem Titel des Buches, der in erster Linie ethische Grundgedanken 
vermuthen lässt, Joh. 7, 17 in sein Recht (vgl. L. Ragaz, PrM. 3, 
308—318 u. B .s Erwiderung im Vorwort dieser 2. Aufl.). — M iller ’s 
beachtenswerthe Abhandlung wendet sich gegen das Buch von James 
„Der Wille zum Glauben" („the will to believe", JB. XVI, 531), das 
jetzt in deutscher Uebersetzung vorliegt. Der Wille zu glauben ist 
der Wille sich selbst zu täuschen, um sich in dem friedlichen Besitz 
eines vollen Glaubens zu sehen. Es ist zu unterscheiden zwischen 
dem Willen zu glauben und dem Willen, die Wahrheit zu wissen. 
Der letztere ist rücksichtslos und erforscht, unbekümmert um eigene 
Ruhe den Thatbestand. — Dagegen wird James vertheidigt von 
M a rsh a ll , der die Möglichkeit läugnet, zwischen „bestimmter" und 
„unbestimmter" Erkenntniss eine Linie zu ziehen. — Eine Zwischen­
stellung nimmt Caldwell ein, nach welchem es die „Erfahrung" 
ist, welche Wille und Glauben verbindet. — Das Buch von W allace 
zerfallt (nach E. E. C. Jones, IJE. 10, 98—103) in vier Theile. Der 
erste enthält eine Biographie des 1897 verstorbenen Prof. Wallace, 
der zweite einen Theil von Wallace’s Gifford-Vorlesungen in Glasgow 
1894 und 1895, darunter mehrere über das Verhältniss von Sittlich­
keit und Religion, der dritte neun Essays über Moralphilosophie, 
z. B. über Person und Persönlichkeit, Pflicht, Hedonismus, Militäria- 
nismus, der vierte vier kritische Essays über Lotze, Nietzsche und 
McTaggart’s Studien über Hegel’s Dialectik. In den Vorlesungen und



756 T h e o d o r  E l s e n h a n s ,  E t h i k . [224

Abhandlungen tritt nach Jones, neben grossen formellen Vorzügen, 
Wallace’s Hegelianismus in seiner vollen Einseitigkeit hervor. — In 
einem von wissenschaftlicher Denkweise völlig unberührten Buche 
beklagt T a it , ausgehend von der Bemerkung, dass von 200 Millionen 
Protestanten ungefähr 100 Millionen selten oder nie einen Gottes­
dienst besuchen, die zunehmende Gleichgültigkeit und Demoralisation 
innerhalb der Kirche und gibt unter anderem folgende Ursachen 
dafür an : blosse schwächliche Predigt der christlichen Liebe, zu 
welcher selbst Johannes vo r Patmos, auch Drummond neigen, Ver­
weltlichung der Kirche selbst durch Geld- und Prachtliebe, Ent­
heiligung des „Sabbath’s“, wie sie sich in dem Aufkommen von 700 
Sonntagszeitungen in den Vereinigten Staaten zeigt, Verflachung des 
kirchlichen Lebens, z. B. im englischen Ritualismus, verkehrtes Mit­
leid, das Mörder aufzieht, Anmaassung einer falschen Wissenschaft. 
Es gilt, die toten Gewissen und den toten Glauben durch den Hin­
weis auf Gottes ewige Gerechtigkeit zu wecken und die Seelen durch 
die F u r c h t  Gottes zu leiten. — Eine Art Gegenstück hierzu bildet 
die von wissenschaftlichem Geist und zugleich von tiefer Religiosität 
zeugende Studie von G rane , die an einer Anzahl „harter Worte“ 
Jesu zeigen will, wie auch das scheinbar Schwerverständliche und 
mit den Forderungen des wirklichen Lebens Unvereinbare in Jesu 
Lehre verständlich und eine Quelle der Lebensweisheit wird, wenn 
seine Worte in ihr eigenes geschichtliches Licht gestellt und ins­
besondere vom Gesichtspuncte der ersten Hörer derselben aus be­
trachtet werden. Im Gegensatz zu den Behauptungen derer, welche 
Jesu Vorschrift, „dass einer des ändern Last trage“, als längst über­
wundene „altruistische“ Schwärmerei verspotten, führt diese Betrach­
tung zu der Ueberzeugung, dass auch heute noch der Besitz seines 
Geistes nicht aufgehört hat, das edelste Ziel menschlichen Strebens 
auf dem Gebiete der Moral zu sein. Etwas anderes ist ein Lebens- 
princip, etwas anderes die Anwendung dieses Princips in gänzlich 
verschiedenen Zeiten und Umgebungen. Zwei Voraussetzungen sind 
dabei freilich unerlässlich: ein gewisser Grad von Sympathie und ein 
gewisses Maass von geschichtlicher Einbildungskraft. Auf der Grund­
lage dieser Gesammtanschauung werden, wirkungsvoll eingeleitet durch 
eine Betrachtung über Joh. 7, 46, folgende Stellen besprochen: Mark.
4, 11. 12; Matth. 11, 11; Luk. 9, 57—62; Luk. 14, 25. 26; Matth.
5, 38—42; Matth. 6, 3 1 -3 4 ; Luk. 16, 9 -1 2 ; Mark. 10, 2 9 -3 1 ; 
Mark. 3, 29; Matth. 5, 22; Mark. 9, 43. 47. 48; Matth. 25, 46; 
Joh. 6, 54. — JPepper gibt eine Charakteristik von fünf neuestens 
erschienenen ethischen Werken (F. Paulsen, P. Carus, Th. Kilpatrick, 
A. Gretillat, J. Köstlin) und behandelt im Anschluss daran, vom 
Standpuncte der christlichen Ethik aus, unter klarer Hervorhebung 
der Hauptpunkte, Grundfragen wie: Ausgangspunct der Ethik, Ge­
wissen, Intuitionismus, religiöse Grundlage der Ethik. — JBomis 
kämpft mit der ganzen Kraft seiner Beredtsamkeit für einen „deut­
schen Gott“ und für einen „deutschen Glauben“, ohne die Gefahren



225] Grundfragen. 757

einer nationalen Beschränkung der Religion sich hinlänglich zum Be­
wusstsein zu bringen. — K . B ie d e rm a n n  schildert (nach Dreydorff, 
ChrW. 13, 739 f.) den schädlichen Einfluss der „Individualisten“ von 
den Sophisten bis Nietzsche auf das sittliche Leben, äussert sich in 
optimistischem Sinne über den Fortschritt der öffentlichen Meinung 
der Unsittlichkeit gegenüber und tritt für eine in sittlichem Ringen 
zu erkämpfende Willensfreiheit ein. — F. W alther  deutet das Wesen 
der Liebe zu Gott als Zufriedenheit mit dem was Gott thut. — Nach 
C rem er  bezeichnet die christliche Vollkommenheit nicht eine be­
stimmte Stufe des christlichen Lebens, sondern sie ist Besitz des 
Gläubigen als solchen. Der Gläubige ist vollkommen in seinem 
Glauben, weil er im Glauben die vollkommene Gabe Gottes, das voll­
kommene Heil besitzt; vgl. ThLz. 1900, 120 f. (Wendt), ThLBr. 329.
— R e in h a r d t  strebt nichts Geringeres an, als „die persönliche 
und sociale Erneuerung der Menschheit, ja der ganzen diesseitigen 
Welt“, und zwar nicht durch äusseren Umsturz oder einzelne, wenn 
auch noch so zeitgemässe äussere Reformen, sondern durch eine 
„ g e i s t i g e  N e u ge b u r t  der  M e n s c h h e i t “. Diese soll herbei­
geführt werden durch die zugleich biblisch-christliche und modern­
wissenschaftliche einheitliche Lebensauffassung, welche an die Stelle 
der dualistischen, innerlich unwahren, antik heidnischen und mittel­
alterlich-orthodoxen Weltanschauung zu treten hat. Diese Grund­
anschauung wird zunächst auf speculativem Wege als „logische Ent­
wicklung des unmittelbaren Bewusstseins zum persönlichen Aussich- 
selbstwerden“ begründet und sodann in einer von grossem Fleisse 
zeugenden, oft aber nur in sehr losem Zusammenhang mit dem 
Grundgedanken stehenden geschichtlichen Darstellung der „Selbst­
verwirklichung des persönlichen Aussichselbstwerdens, oder der in 
persönlichen Wesen gipfelnden Schöpfung Jahves“, „der natürlichen 
Entwicklung der Menschheit oder der Entstehung des Heidenthums 
und der heidnischen Weltreiche“, „der göttlichen Offenbarung oder 
der wahren Gestaltgewinnung Jahves in Christo und seinem Reiche“ 
weiter ausgeführt. Der Schlussabschnitt schildert die geistige Neu­
geburt selbst als das durch rückhaltslose Selbsthingabe an den ab­
soluten Geist zu erlangende Leben aus Gott und in Gott, das durch 
seine eigene Kraft die innerliche Organisation der Menschheit zu 
einem Leibe unter dem einen von Gott ihr gegebenen Haupte und 
damit das Friedensreich Gottes auf Erden — als ein durchaus dies­
seitiges — herbeiführt (vgl. Elsenhans, ThLz. 1900, 91—93). — Von 
psychologischen Erörterungen aus, deren Grundbegriffe nicht einwand­
frei sind, gewinnt W agner  als Grundlage der Sittlichkeit einerseits 
die Kraft der Activität, d. h. die Fähigkeit, sein Verhalten von Affecten 
unabhängig zu machen, andererseits die Idealität, d. h. die Empfäng­
lichkeit für ideelle Vorstellungen, deren Grundformen (wie in dem 
„ergänzende Ausführungen“ bringenden 2. Theil gezeigt wird) sind: 
die Empfänglichkeit für geistige Dinge überhaupt, der Geschmack, 
die Wahrheitsliebe, die Begeisterung, die Sympathie, die religiöse

Theolog. Jahresbericht. XIX. 49



758 T h e o d o r  E l s e n h a n s ,  E t h i k . [226

Gesinnung. — Eine wissenschaftlich exacte Theorie der Sittlichkeit 
und Religion in engstem Anschlüsse an Kant, dessen Kritik der reinen 
und der praktischen Vernunft er „zum Range einer Naturwissenschaft“ 
erheben will, glaubt M a rcu s  geben zu können. Da die Lehre von 
der Sittlichkeit und Religion sich nicht anders aufbauen lasse, als 
auf dem Grunde der Lehre von der Welt, so liefert M. im ersten 
Theil, der übrigens nur eine Art von Auszug aus einem unfertigen 
theoretischen Hauptwerk darstelle, eine „Construction der Welt aus 
den Elementen des Kant“ (beharrlich so I). Der zweite Theil be­
handelt die Analytik und die Dialektik der praktischen Vernunft und 
gelangt zu dem für alle vernünftigen Wesen geltenden Grundgesetz: 
Handle gesetzmässig! Ueberall und stets soll das Gesetz, niemals 
die Neigung dich bestimmen. Das Dasein Gottes als höchsten Ge­
setzgebers, unfehlbaren Richters, allmächtigen Vollstreckers des Ge­
setzes wird erschlossen aus dem nexus zwischen Sittlichkeit und Glück. 
Seine wichtigsten Ergebnisse gewinnt M. aus einem mit Scharfsinn 
durchgeführten Begriffssystem. Dass es sich dabei nicht um „exacte“ 
Wissenschaft handelt, darüber vermögen auch die mathematischen 
und biologischen termini nicht hinwegzutäuschen. — L o t& sucht im 
Gegensatz zu der Behauptung, dass die Philosophie eine müssige 
Grübelei sei, nachzuweisen, dass allein die wahre „idealistische Philo­
sophie“ im Stande sei, den wahren Zweck des Lebens: die in der 
Pflege der Ideale des Schönen, Wahren und Sittlich-Guten anzu­
strebende Glückseligkeit des reinen Geistes durch sittliche Erziehung 
der Menschheit zu verwirklichen (vgl. 0. Stock, DLZ. 1309—11). — 
D ers. wendet sich in einem grösseren, diesen Grundgedanken näher 
ausführenden Werke hauptsächlich gegen die Anhänger der „Willkür­
freiheit“, gegen die materialistische Weltanschauung und gegen die 
Schopenhauer’sche Philosophie. Freiheit ist ihm nur die von aller 
äusseren Beeinflussung der Seele unabhängige Selbstbestimmung. Aus 
einem seelischen Einheitstriebe werden drei Fundamentaltriebe der 
Sittlichkeit: der ästhetische, der logische und der Gerechtigkeitstrieb 
abgeleitet. Die Grundlage bildet eine eigenthümliche Lehre vom 
„Zufall“, der nicht eine Verneinung der Nothwendigkeit, sondern ein 
Ergebniss der Collision zwischen den in unendlicher Vielheit in der 
Natur nach verschiedenen Richtungen fortschreitenden Ereignissketten 
sei. In der Bewältigung der aus dem „Zufall“ stammenden Ungleich­
heiten des Weltinhaltes mittelst der hergestellten Gleichung auf ästhe­
tischem, logischem und moralisch-praktischem Lebensgebiet findet 
jener „Einheitstrieb“ seine Befriedigung. Der Zufall ist das „böse 
Princip“, aus dessen Widerstreit mit dem guten (Ormuzd und Ahriman) 
das Weltgetriebe hervorgeht. L. fehlt es nicht an redlichem Willen 
und gefälliger Darstellungsweise, wohl aber an scharfer Erfassung 
der Probleme, so wenn er z. B. verkennt, dass jene „Ereignissketten“ 
selbst wieder durch dasselbe Gesetz der Nothwendigkeit unter sich 
verknüpft sind; vgl. DLZ. 1900, 281—283 (E . Adickes). — In einer 
gut geschriebenen, von sittlichem Idealismus getragenen Broschüre



227] Einzellragen. 759

glaubt M olden  durch die begriffliche Scheidung von Ethisch und 
Moralisch eine Menge von Missverständnissen auf dem sittlichen Ge­
biete beseitigen zu können. Die Moral ist „die in einem bestimmten 
grösseren Kreise geltende, durch seine Praxis und Theorie geschaffene 
Vorschrift über das Verbotene und Erlaubte“. Sie ist abhängig von 
der gesellschaftlichen Zweckmässigkeit und wechselt mit Völkern und 
Culturkreisen. Das Ethische ist abzuleiten aus der auch in der Ge­
schichte sich offenbarenden Tendenz des Erdenlebens, durch Opferung 
des Niedrigeren zum Höheren vorzudringen. Ethisch handeln heisst 
nichts anderes als das Niedrigere dem Höheren freiwillig auf opfern. 
Vorschriften kann die Ethik nicht geben, sie weist nur nach oben. 
Diese auch durch die sonstigen Ausführungen über Mitleid, Ehrfurcht, 
Idealismus sich hindurchziehende Unterscheidung, die nicht etwa an 
geschichtlich vorhandene, wie die Kant’s zwischen Legalität und 
Moralität oder Hegel’s zwischen Moralität und Sittlichkeit, anknüpft, 
ist übrigens nur geeignet, die Verwirrung zu mehren, indem sie dem 
wesentlich neutralen, das Wissenschaftsgebiet bezeichnenden „Ethischen“ 
(für welches der Sprachgebrauch deshalb auch noch kein praktisches 
Gegensatzglied geschaffen hat) das „Moralische“ mit seiner Doppel­
bedeutung der wissenschaftlichen Classification (im Gegensatz etwa 
zum ästhetischen) und der praktisch-sittlichen Beurtheilung (im Gegen­
satz zum Unmoralischen) gegenüberstellt.

IV. Einzelfragen.
1. Sociologie, sociale Frage, Individuum und Gemeinschaft.

Achelis, Th., Sociologie (Sammlung Göschen). 148. L., Göschen. Geb. M  —,80.
— Ders., die sociale Frage im Lichte der Philosophie (Westermanns Monatsh. 
43, 321—326). — Baldwin, J. M., interprötation sociale et morale des prin- 
cipes du d£veloppement mental. P., Giard & E. Brtere. — Bernstein, E., 
die Voraussetzungen des Socialismus u. die Aufgaben der Socialdemokratie. 
X, 188. St., Dietz. [Vgl. K. Vorländer, Kantstud. 4, 398—402.] — Bon,G.le, 
Psychologie du socialisme. X, 496. P., Alcan. fr. 7,50. — Bouiroux, E., morale 
sociale (bibliothöque g£n6rale des sciences sociales, pr^face). XI, 319. Ebda, 
fr. 6. — BröcTcer, A. v ., christl. Zufriedenheit u. das Emporkommen des 
Arbeiterstandes (ChrW. 13, 723—726). — Bruining, P., het christendom en 
de sociale kwestie. Met en word ter inleiding van M. W. F. Treub. XII 66. 
Haarlem, H. D. Tjcenk Willink & Zoon. fl. —,75. — Cathrein, V., sociale 
Frage (KL. 11, 431—465). — Coste, A., les principes d’une sociologie objective. 
243. P., Alcan. fr. 3,75. Friedrich, C. A., der Uebermensch der allein
die sociale Frage lösen kann. L., Friedrich. — Gerlach, 0., Kant’s Ein­
fluss auf die Socialwissenschaft in ihrer neuesten Entwicklung (Zeitschrift 
für die gesammte Staatswissenschaft. 644—663). — Grasserie, R. de la, les 
religions compardes an point de vue sociologique (biblioth. sociologique inter­
nationale XVII). 400. P., V. Giard & E. Brifere. — Grupp 0., Sklaverei 
(KL. 11, 400-420). — Gumplowicz, L  , sociologische essays. V, 174. Inns­
bruck, Wagner. — H a n sp a u l, F ., die Seelentheorie u. die Gesetze
des natürlichen Egoismus. XIII, 292. B., Dunker. tili 5. — Hertwig, 0.,
die Lehre vom Organismus u. ihre Beziehung zur Socialwissenschaft. Uni- 
versit&tsfestrede. 36. Jena, Fischer. [Vgl. Eulenburg, DLZ. 1294—1296.] — 
HeseTciel, J., die Pflege der chriBtl. Gemeinschaft (aus F1B1.). 12. Hamb.,

49*



760 T h e o d o r  E l s e n h a n s , E t h i k . [228

Agentur des Rauhen Hauses. M  —,30. — Kistiakowski, Th., Gesellschaft 
u. Einzelwesen. X, 205. B., Liebmann. — Läbriola, A., socialisme et philo- 
sophie. 262. P., V. Giard & E. Briöre. fr. 2,50. — L achvnann , J .  J . ,  
Kristendom og socialisme. 16. Kobenhavn, Thaning and Appel. 50 öre. — 
Lagrisille, H., vues contemporaines de sociologie et de morale sociale. P., 
Giard & E, Briere. — Lewetski, S., Willensbildung, ein Beitr. zur Lösung 
der soc. Frage. 24. B. M> —,60. — L o r ia , A .,  the economic foundations 
of society; translated from the second French ed. by. L. M. Keasby. X, 385. 
Lo., Sonnenschein. — Lorimer, G. C., christianity and the social state. 508. 
1898. Lo., Baptist Tract & Book Soc. 7 sh. 6 d. — Lutoslawski, W., über 
die Grundvoraussetzungen u. Consequenzen der individualist. Weltanschauung. 
III, 88. 1898. Helsingfors, Edlund. M  1,25. [Bespr. v. Adickes, DLZ. 1822—24, 
v. Grotenfeld, ZPhKr. 114, 288—294.] — Masaryk, Th. G., d. philos. u. sociolog. 
Grundl. d. Marxismus. XV, 600. W., Konegen. M 12. [Vgl. Kantstud. 4,386 f.]
— MeriU, C., the Christian conception of wealth (BS. 56 Juni u. April). — 
M onroe, W. S., die Entwicklung des socialen Bewusstseins der Kinder. 
88. B., Reuther & S. M 2. — Naudet, notre devoir social. XV, 295. P., 
Flammarion. fr. 3,50. — Otley, H. B., Christ in the city: elements of religion 
in common life. 168. Lo., Gardner. 2 sh. 6 d. — JReichesberg, N .,  die 
Sociologie, die sociale Frage und der sogen. Rechtssocialismus. 129. Bern, 
Steiger & Cie. M  2,50. — Sacher, E., die Gesellschaftskunde als Natur­
wissenschaft. VUI, 358. Dr., Pierson. M  4. — Schw eiger, L .,  Philosophie 
der Geschichte, Völkerpsychol. u. Sociologie in ihren gegenseitigen Beziehungen 
(Berner Studien Bd. 18). 78. Bern, Sturzenegger. M  1,50. — S h a rp , C. M ., 
modern socialism and the teaching of Jesus (Christian Quarterly 397—398). — 
S id g w ick , H .,  the relation of ethics to sociology (IJE. 101, 1—21). — 
Sorel, l’dthique du socialisme (Revue de Mötaphysique et de Morale 7, No. 3).
— Starcke, G. N ., la famille dans les differentes sociötäs. P., V. Girard & 
E. Bri&re. — S ta u d in g er, F ., Ethik u. Politik. VI, 162. B., Dümmler. 
M  2,40. — S tein , L .,  an der Wende des Jhrh.s, Versuch einer Culturphilos. 
415. Tü., Mohr. M  7,50. — Story, A. Th., the martyrdom of labour. Lo., 
George Redway. — Tarde, G., 6tude de Psychologie sociale. 326. P., Giard 
et Briöre. fr. 9. — Traub, G., zur Kritik der materialist. Geschichtsauffassung 
(ZThK. 9, 357—420). — Walter, F., Socialpolitik u. Moral. Eine Darstellung 
ihres Verhältnisses mit bes. Bezugnahme auf die von Prof. W.Sombart neuestens 
geforderte Unabhängigkeit der Socialpolitik v. d. Moral. XV, 346. Fr., Herder. 
M  3,60. — W enzel, A ., Gemeinschaft und Persönlichkeit im Zusammenhg. 
mit d. Grundzügen d. geistigen Lebens (Philos. Vortr. hrsg. v. d. philos. Ges. 
z. B. III, 7). 141. B., Gärtner. M  2,80. — Woltmann, L. v ., d. Darwinsche 
Theorie u. d. Socialismus. VIII, 397. Düsseldorf, Michels. [Vgl. K. Vorländer, 
Kantstud. 4,404—411.] — Z iegler, T h ., Individualismus und Socialismus im 
Geistesieb. d. 19. Jhrh.s. Vortrag. Dr., Zahn & Jänsch.

Auf philosophischer Seite droht die Sociologie vielfach die Ethik 
zu verdrängen oder zu einem untergeordneten Bestandtheil ihres 
eigenen Arbeitsgebietes zu machen. Es ist deshalb ein dankenswertes 
Unternehmen, wenn ein so hervorragender Ethiker wie Sidgw ick  
in dieser Frage des Verhältnisses der Ethik zur Sociologie das Wort 
nimmt. Klar treten die Gesichtspuncte, welche zur Unterordnung der 
Ethik unter die Sociologie zu führen scheinen und diejenigen, welche 
sie verbieten, hervor. Die biologische Betrachtungsweise des „socialen 
Organismus“, wie sie sich bei Comte und Spencer auch über das 
sittliche Leben erstreckt, reicht nicht aus, schon deshalb nicht, weil 
über die einzelnen socialen Körper übergreifend und neben ihnen 
religiöse, politische, sittliche Gemeinschaften bestehen. Wohl ist die



229] Einzelfragen. 761

Kenntniss des socialen Lebens von grösser Bedeutung für die prak­
tische Anwendung der allgemeinen ethischen Principien, wie für die 
Ableitung untergeordneter Regeln von denselben, und das sittliche 
Leben selbst ist als Thatsächliches ein Bestandtheil des socialen 
Lebens, welches den Gegenstand der Sociologie bildet; aber der Stand- 
punct der Ethik ist ein anderer: sie beschäftigt sich mit dem, was 
sein sol l ,  die Sociologie mit dem was ist.  Die letztere gibt des­
halb keinen Werthmaassstab an die Hand, der vorkommende Con- 
flicte entscheiden könnte — es sei denn, dass, entgegen dem für die 
Sociologie nothwendigen inductiven Verfahren, das Zukunftsbild eines 
mit den ethischen Ideen harmonirenden Gesellschaftszustandes ein­
geführt wird. — Eine centralere Stellung weist der Sociologie S te in  
in seinem inhaltsreichen und durch eine Fülle geistreicher, theilweise 
etwas gesuchter, Beziehungen und geschichtlicher Ausblicke fesselnden 
nVersuch einer Culturphilosophie" an. Das Buch enthält zwanzig, 
zum grösseren Theil einzeln schon früher veröffentlichte, philosophie­
geschichtliche und socialphilosophische Essays, deren Einheitspunct 
nach der Absicht des Vf.s in dem Gedanken einer „Philosophie des 
west-europäisch-amerikanischen Cultursystems“ liegt und von denen 
die folgenden in unmittelbarerer Beziehung zur Ethik stehen: III. „Das 
Princip der Entwicklung in der Geistesgeschichte": Das treibende 
Gesetz der Geschichte ist nicht Causalität, sondern Entwicklung auf 
der Grundlage lückenloser Continuität nach dem Princip der im­
manenten Teleologie. VIII. „Das letzte Werk Friedrich Nietzsche’s": 
Eine Charakteristik von Nietzsche’s „Antichrist", der „galligsten, ver- 
bittertsten Anklage, die jemals gegen Juden- und Christenthum er­
hoben worden ist“, mit scharfer treffender Kritik. X. „Wesen und 
Aufgabe der Sociologie" (früher erschienen in APh. 4, 191—226; 
vgl. JB. XVIII, 508): stellt der von Spencer, Schäffle, Bluntschli, 
Lilienfeld, Worms vertretenen „organischen Methode", der Erklärung 
des socialen Geschehens aus biologischen Analogien die „vergleichend­
geschichtliche" gegenüber, die für eine Hauptaufgabe der Sociologie, 
für die von der socialen Ethik zu leistende logische Ableitung von 
Imperativen zur Regelung unseres socialen Verhaltens aus der teleo­
logischen Betrachtung des socialen Geschehens allein grundlegendes 
Material zu liefern vermag. XI. „Die menschliche Gesellschaft als 
philosophisches Problem": Die socialen Gesetze nicht Naturgesetze, 
sondern der menschlichen Freiheit Raum lassende „Rhythmen", deren 
Bewegungssymbol nicht der Kreis, sondern die Spirale ist. XII. „Lebens­
zweck und Lebensauffassung" und XIH. „Darwinistische und socia- 
listische Ethik“ : Eine Auseinandersetzung mit Stock’s „Lebenszweck 
und Lebensauffassung“ (1897) und Woltmann’s „System des morali­
schen Bewusstseins“ (1898)._ XIV. „Naturgesetz und Sittengesetz": 
Die Naturgesetze sind „Begriffscopien von Rechtsgesetzen", die Sitten­
gesetze nichts Absolutes, sondern von ihrer teleologischen Begründung 
abhängig. XVI. „Gedankenanarchie": „Wie tief muss die philo­
sophische Bildung der Deutschen gesunken sein, wie weit muss auch



die spekulative und dialektische Gedankenanarchie um sich gegriffen 
haben, wenn der philosophische Gedankenanarchist Friedrich Nietzsche 
der einzige deutsche Denker (nebenbei polnischer Abstammung) ist, 
der sich rühmen kann, getreue Anhänger, hingebungsvolle Jünger zu 
besitzen“ (S. 295). XVII. „Gefühlsanarchie“ : In der neurasthenischen 
Zerfahrenheit unseres „nervösen“ Jahrhunderts, in der Mystik des 
Spiritismus, in den Auswüchsen der naturalistischen Kunst sich offen­
barend und durch den Intellectualismus des gesunden Menschenver­
standes zu bekämpfen. XVIII. „Der religiöse Optimismus“, d. h. 
„der optimistisch gerichtete Mosaismus, welcher durch seine beiden 
Tochterreligionen, das Christenthum und den Mohammedanismus, 
thatsächlich die Weltherrschaft errungen hat“ (!) (S. 341). Selbst der 
Socialismus ist „politischer Messianismus“. XIX. „Die Philosophie 
des Friedens“ : Nicht der Krieg, sondern nur der Kampf ist in der 
Menschennatur begründet. Dieser allein ist unaufhebbar. XX. „Die 
politischen und socialen Aufgaben des 20. Jhrh.s“ : Weltherrschaft des 
europäischen Cultursystems mit Hülfe eines Culturstaatenbundes und 
vollbewusste Weiterführung des socialen Entwicklungsprocesses durch 
sociale Arbeit und sociale Aufklärung. — Von denselben Grund­
anschauungen aus grenzt ein Schüler Stein’s Schweiger  die Socio- 
logie gegen Nachbargebiete ab. Die Geschichtsphilosophie hat als 
Bestandteil der Sociologie die „auf inductivem Wege gewonnenen 
Ergebnisse der Sociologie zu sammeln, und diese inductiv an der 
Materie der Geschichte zu prüfen, um die Wahrheiten der Sociologie 
zu verifiziren“. Die Völkerpsychologie ist einerseits eine Vorstufe der 
Sociologie, andrerseits dient sie zur Interpretation der sociologischen 
Erscheinungen. — Eine scharfsinnige Kritik übt an Stein’s Werk 
„Die sociale Frage im Lichte der Philosophie“ (1897) von ausgeprägt 
socialistischem Standpunct ein College Stein’s Heichesberg, National­
ökonom uud Statistiker, übrigens unter Anerkennung des Buches als 
einer „bedeutenden Leistung“. Dem von Stein zur Lösung der socialen 
Frage vorgeschlagenen „Rechtssocialismus“, dessen Ideal ein durch 
den communistischen Zug in den Staatseinrichtungen gemilderter In­
dividualismus mit „relativer Freiheit“ und „proportioneller Gleichheit“ 
ist, wird ein anderes Ideal gegenübergestellt: Die Vergesellschaftung 
aller Productionsmittel, die Aufhebung aller Classenunterschiede und 
die Herbeiführung der gleichen Möglichkeit für jedes Individuum zur 
Entwicklung der persönlichen Anlagen derselben. Statt Versöhnung 
Aufhebung der Gegensätze. Falsch ist auch die Identification der 
Socialphilosophie, die, subjectiv wie alle Philosophie, doch nur zur 
Vertreterin einer bestimmten Interessengruppe, bei Stein des „radi­
kalen Kleinbürgerthums“, wird, mit der exacten Wissenschaft vom 
socialen Leben, der Sociologie. — In einem packenden Ueberblick 
schildert Ziegler  den Eroberungsgang des socialistischen Gedankens 
im 19. Jhrh. und sieht Aufgabe und Hoffnung für das kommende 
Jhrh. in der Verbindung der socialen Tugend der Hingabe und der 
individualistischen der Selbstbehauptung. — In ähnlichen Grund­

762 T h e o d o r  E l s e n h a n s , E t h i k .  [230



231] Einzelfragen. 763

gedanken bewegt sich die tüchtige Arbeit von W enzel. Nur in der 
Wechselwirkung mit der „Gemeinschaft“, die als „organischer“ Zu­
sammenhang streng von dem äusserlichen aggregativen der „Gesell­
schaft“ unterschieden wird, theils geistige Inhalte aufnehmend, theils 
individuell Gestaltetes zurückgebend wird das Individuum zur Per­
sönlichkeit. — Zu Lutoslawski vgl. DLZ. 1822—24 (Adickes) ; ZPhKr. 
114, 288—294 (Grotenfeld). — Von dem Gedanken einer idealen 
Zweckgemeinschaft ausgehend, den er schon in seinem Buch über 
„das Sittengesetz“ entwickelte, bietet der dem Socialismus Marx’scher 
Richtung nahestehende Kantianer Sta/udinger  den Entwurf einer 
„Gemeinschaftsethik“ dar, deren für die Politik d. h. für die Fort­
bildung der gegebenen Lebensordnung nach dem sittlichen Ziele hin 
maassgebendes Grundgesetz ist: der „einheitliche Zusammenhang aller 
aufeinanderwirkenden Handlungen freier und gleichberechtigter Men­
schen“ und deren Durchführung im Gegensatz zu jeder „Gewalt­
ethik“ nur erstrebt werden darf durch vernünftige Einsicht und ziel­
bewusste praktische Arbeit. Die Schrift verbindet in seltener Weise 
Klarheit der Grundgedanken mit folgerichtiger Anwendung derselben 
bis in die Einzelfragen der Socialpolitik hinein, leidet aber unter 
einem gewissen Intellectualismus, der ihn z. B. in jenem Einheitsgesetz 
für sich allein Gott finden lässt. — LacTim ann  vertheidigt die Social­
demokratie gegen den Vorwurf der Irreligiosität, sieht im Socialismus 
die Religion der Zukunft und beruft sich dabei gegen die jetzige 
Kirche auf die Lehre Jesu und auf die erste Christengemeinde. — 
L o r ia  sieht (nach H. Bosanquet, IJE. 10, 109—113) in den ver­
wickelten Erscheinungen des socialen Lebens nur Verzerrungen und 
Verdunkelungen der einfachen ökonomischen Kraft und dement­
sprechend in Sittlichkeit, Recht, Staat nur irrationale Elemente, welche 
in der idealen, nur von dem einfachen Motiv des Egoismus regirten 
Gesellschaft der Zukunft aufgehoben sein werden. — Einen aus­
geprägten Materialismus, wie er innerhalb der wissenschaftlichen 
Forschung der Gegenwart selten mehr vorkommt, vertritt H a n sp a u l. 
Der sogenannte „Verstand“ und sogenannte „Wille“ des Menschen 
ist nicht etwas Geistiges, sondern etwas Körperliches und identisch 
mit dem sogenannten „Willen“ und sogenannten „Verstand“ der 
Pflanzen und Thiere. Auch das menschliche Handeln steht unter 
dem Gesetz des „natürlichen Egoismus“ : dass alle Lebewesen „von 
der intensivsten Bestrebung erfüllt sind, für ihre Integrität — in des 
Wortes weitester Bedeutung — und für die Erhaltung ihrer Gattung 
zu sorgen“, und unter dem Gesetz der „Anpassung“ des Gehirns an 
die von überallher einwirkenden Umgebungen, deren unmittelbar 
mechanische Wirkung die Muskelbewegung ist. Die Religion ist ein 
System der Aengstigung der Menschen zum Zweck der Priesterherr­
schaft. Mit solchen Grundgedanken seiner zweifellos fleissigen Arbeit 
meint H. „wirklich Neues zu bringen“. — Auf Grund zahlreicher 
Beobachtungen und Umfragen schildert M onroe  die Entstehung des 
socialen Bewusstseins der Kinder, in welchen sich die Entstehung der



ßocialen Interessen und Institutionen beim Menschengeschlecht wieder­
hole, und die Entwicklung desselben unter dem Einfluss der Um­
gebung, des Spiels, des Schulunterrichts, des Eigenthumsgefühls, der 
Disciplin, der Suggestion.

2. Lehre vom Staat, Politik und Moral) Friedensidee.
B o sa n q u e t, B .,  philosophical theory of the state. 360. Lo., Macm. Geb. dH 12.

— Eckhorst, B.} Hermanns wacht, Gedanken über relig., national, u. persönl. 
Einheit d. deutschen Geistes. 5 H. V, 56. L., Friedrich. M  1. — E lsen ­
h a n s , T h ., Politik u. Widerstreit der Pflichten (ChrW. 13, 843—845). — 
Fayet, J. E., la röpublique universelle dämocratique et sociale de Jesus- 
Christ. 64. P., Dupont. fr. 1. — Göhre, P ., der Friedensgedanke in der 
Vergangenheit (ChrW. 13, 474—476). — D ers., die Hauptträger des Friedens­
gedankens in der Gegenwart (ib. 494—499). — D ers., die Erfolge des 
Friedensged. in d. Gegenwart (ib. 517—518). — D ers., der Friedensgedanke
u. das Christenthum (ib. 547—550). — G ottschick, J . ,  die christl. Moral
u. d. Politik (ib. 14 (1900), 74-78. 98—102. 122—125. 147—152. 219—225). — 
K o p p e lm a n n , W ., nochmals Politik u. Moral (ib. 13, 674—678). — D ers., 
Jesus u. der Krieg (ib. 819—822). — K ö ster , A .,  der Krieg u. Luther (ib. 
917 -922). — L aw rence , T. T., the Tsars Rescript (IJE. 9, 137—152). — 
L e fk o w its , M ., d. Staatslehre auf kantischer Grundlage. 74. (Bern. Stud.XIV.) 
Bern, Sturzenegger. M> 1,75. [Vgl. Kantst. 5, 233 f.] — M ac C unn, Jo h n , 
cosmopolitan duties (IJE. 9,152—168). — Moynier, G., la convention de Genöve 
un point de vu religieuse (RChr. 161—168). — Muenscherus, F., an pax 
perpetua ait speranda? 19. Marburg, Eiwert. M  —,50. — P a u lsen , F ., 
Politik u. Moral (ChrW. 13, 385—392. 415—423). — D ers., Politik u. Moral 
ein Wort d. Erwiderung (ib. 726 f.). — P erino , A .,  Krieg u. Moral (ib. 
915—17). — B a d e , M ., ein Schlusswort üb. Krieg u. Frieden (ib. 972—974).
— S a n d er, P ., Christenthum u. Krieg (ib. 660—662). — Siebold, A .,  der 
ewige Krieg u. die Friedensconferenz. 40. M., Schupp. M  —,50. — Stein, 
L .,  die Philosophie des Friedens. 46. B., Pätel. M  —,60. — W iU oughby, 
W. W ., the right of the state to be (IJE. 9, 467—482).

Eine vollständige philosophische Staatstheorie entwickelt der 
rühmlich bekannte englische Philosoph B osanquet in einem hervor­
ragenden Werke, das zugleich in vorzüglicher Ausstattung vorliegt. 
Standpunct und Methode tragen die charakteristischen Züge einer in 
der gegenwärtigen englischen Philosophie verbreiteten in einem ge­
wissen Gegensatz zum landläufigen Empirismus stehenden Richtung, 
welche mit den Grundgedanken des deutschen Idealismus, insbesondere 
Hegels, eine Yerwerthung neuzeitlicher Ideen und der Ergebnisse 
moderner Natur- und Geisteswissenschaft verbindet. Die objective 
Existenz des Staates als einer Verkörperung des allgemeinen Willens 
wird stark betont. Gesetze und Einrichtungen desselben sind Ver­
körperungen des socialen Geistes. Die Gesellschaft als moralische 
Persönlichkeit hat mehr Realität als das in die Erscheinung tretende 
Individuum, und die eigentliche Realität des individuellen Willens 
liegt in seiner Idendität mit dem allgemeinen Willen. Die Gruppen 
oder Systeme, aus welchen das Gemeinwesen sich aufbaut und die 
Gruppen oder Systeme, aus welchen unsere Intelligenz sich zusammen- 
setzt, sind gewissermaassen nur verschiedene Seiten derselben That­
sache. Diese Grundgedanken werden von den verschiedensten Seiten

704 T h e o d o r  E l s e n h a n s ,  E t h i k .  [232



233] Einzelfragen. 765

und in eingehenden historisch-kritischen Ausführungen scharf und 
klar beleuchtet. Der Yf. ist sich bewusst, dabei am meisten von 
Hegel, T. H. Green, Bradley, Wallace, theilweise auch Rousseau be­
einflusst zu sein. Die Idee eines socialen Ganzen, dem auch die 
„Arbeiterclasse“ eingegliedert ist und die Werthung des Individuums 
nach seiner besonderen Dienstleistung für dieses Ganze kommt zur 
vollen Geltung. Als umfassendste Organisation des Gemeinschafts­
lebens erscheint der Nationalstaat, da das Wort „Menschheit“ mehr 
ein Problem als eine Thatsache bezeichnet. Dass aber jede Art 
menschlichen Gemeinschaftslebens ihren letzten Sinn und Zweck doch 
nur in den thatsächlich sie zusammensetzenden Individuen haben 
kann, tritt bei dem Vf. hinter einer Art spekulativer Personifikation 
der Staatsidee zu sehr zurück. — Von Kant ausgehend behandelt 
L e fh o v its  den Staat als ein Postulat der reinen praktischen Ver­
nunft, definirt ihn als „eine Vereinigung einer Menge von Menschen 
unter Rechtsgesetzen“ und sieht die vernunftgemässe Staatsverfassung 
in der reinen Republik. — Nach W illoughby  lässt sich die Existenz­
berechtigung des Staates nicht utilitaristisch aus dem Eigennutz, 
sondern nur daraus ableiten, dass er als ein Ganzes der Verwirk­
lichung sittlicher Zwecke dient. In Betreff eines bestimmten Punctes 
seiner Ausführungen, in der Frage nach der Berechtigung staatlichen 
Zwanges tritt ihm in derselben Zeitschrift W. M. Salter (IJE. 10, 97 f.) 
entgegen. — Aus dem Grundgedanken, dass das sittliche Ideal nur 
verwirklicht werden kann durch ein Gemeinschaftsleben, an welchem 
alle — auch Sklaven oder Wilde — theilnehmen, leitet M ac C unn  
das Vorhandensein kosmopolitischer Pflichten ab, welche unter Um­
ständen für den Staat, der zu ihrer Erfüllung berufen ist, auch die 
Forderung einschliessen, in das Leben eines anderen Staates einzu­
greifen. — Ueber das Verhältniss von Politik und Moral wurde durch 
einen Artikel P a u lsen ’s in ChrW. eine Debatte eröffnet. Nach P. 
ist, so lange die Unvollkommenheit des Rechtszustandes, die Möglich­
keit des Krieges zwischen den Staaten besteht, im diplomatischen 
Verkehr ein gewisses Maass von Unwahrhaftigkeit „technisch n o t ­
wendig“. — K o p p e lm a n n  will vom Standpuncte der christlichen 
Ethik aus diesen Begriff nicht zulassen, da der Glaube an eine gött­
liche Weltregierung den Grundsatz zur Folge habe, dass wir unter allen 
Umständen Gottes Willen oder „Recht“ zu thun und was dabei heraus­
kommt Gott zu überlassen haben. — D ers. gesteht aber selbst in seiner 
Replik auf Paulsens Erwiderung die Anwendung von Gewalt im Dienste 
der Nächstenliebe zu. — Dagegen betont E lse n h a n s , dass auch 
der Glaube an die göttliche Weltregierung den Einzelnen nicht der 
Verantwortlichkeit für sämmtliche Folgen seines Thuns (z. B. der 
Verweigerung des Kriegsdienstes nach Tolstoi) enthebt, sowe i t  sie 
sich irgend voraussehen lassen und von seinem Willen abhängig sind, 
und stellt die Frage unter den Gesichtspunct eines Widerstreits der 
Pflichten, der Berufspflicht und der Wahrheitspflicht, der nur im ein­
zelnen Fall zu entscheiden sei. — Theilweise in Uebereinstimmung



766 T h e o d o b  E l s e n h a n b , E t h i k . [234

mit diesem Standpunct und mit Annäherung an Paulsen (besonders 
durch den Hinweis auf den teleologischen Charakter der christlichen 
Moral) bringt Gottsch/ick in einer die Frage allseitig und gründ­
lich erörternden Abhandlung die Controverse zu vorläufigem Abschluss.
— L aw rence  bespricht in einer Abhandlung über das Friedens­
manifest des Zaren neben der Aufnahme, die es gefunden, seiner 
nationälökonomischen Bedeutung, und den praktischen Vorschlägen 
zu seiner Ausführung auch den ethischen Werth desselben und sieht 
darin einen Versuch, die Handlungsweise der civilisirten Staaten den 
Principien der christlichen Religion einigermaassen anzunähern. — 
Der in S te in 's „An der Wende des Jahrhunderts“ (s. o.) enthaltene 
Aufsatz über „Die Philosophie des Friedens“ ist auch in einer ge­
fälligen Sonderausgabe erschienen. — Siebold  empfiehlt die Ver­
wandlung der Haager Conferenz in eine dauernde internationale In­
stitution. — In einer Reihe von Artikeln, an Geschichte und Gegen­
wart anknüpfend, tritt -P. Gohre warm für die Friedensidee ein. — 
S ander  spricht für, P erin o  gegen das moralische Recht des Krieges.
— K oster  citirt Luther gegen die Friedensfreunde. — M ade 
schliesst mit si vis pacem, para pacem.

3. Vermischtes. Einzelne Begriffe. Confessionelles.
Sittliche Erziehung.

Bachelet le, la question Liguorienne. Probabilisme et Equiprobabilisme. 213. P., 
Lethielleux. — Baumker, W. u. Kirschkamp, Theater (KL. 11, 1457—74). 
Bassibey, E., le däfenseur du lieu matrimonial II (Bev. d. sc. ecclds, Juni 
529—540). — Becker, W., Christian education or thp duties of parents (ren- 
dered from the German into English by a priest of the diocese of Cleveland). 
424. Fr., Herder. Geb. M  4,60. — B e y  sch lag , W ., zur deutsch-christl. 
Bildung. 2. Aufl. VI, 308. Hl., Strien. M  5. — Bitschuan, 0., christl. 
Standesunterweisungen. St. — Blumenthal, H., der principielle Unterschied 
zwischen der evang. u. röm.-kath. Ethik. 23. Hl., Kämmerer. M  —,60. — 
Bordage, 0., le pichö (RThPh. 4, 293—328). — Braun, P., die Erweckung 
u. Entwicklung der höheren Geisteskräfte im Menschen. III, 160. Bitterfeld, 
Baumann. M  2,25. — Carpenter, E .t affection in education (IJE. 9,482—494).
— C arus, P ., the moral education of children (the Open Court 13, 176—184).
— D ers., parenthood on the duties of parents toward their children (ib. 211 
bis 214). — Gaspari, 0., das Problem über d. Ehe, vom philos., geschichtl. 
u. social. Gesichtspuncte. 126. Frk., Sauerländer. M  2. — Cook, E. W., 
the origin of sin and its relations to God and the universe. 12°. Lo., 2 sh.
6 d. -  Decker, wie kann die neutestamentl. eschatologische Hoffnung f. das 
relig.-sittl. Leben uns. Zeit die rechte prakt. Bedeutung gewinnen ? (Vortr. 
d. theol. Conferenz z. Kiel. 1. H.). 56. Kiel, Marquardsen. — Dennert, E., 
ein gewichtiges Urtheil üb. den heutigen Stand des Darwinismus (BG. 35, Juni).
— Devme, A., les Commandements expliqu^s d’aprös la doctrine et les 
enseignements de l’Eglise catholique, trad. de l’angl. p. Maillet. XLVII, 705. 
Avignon, Aubanel. — Dole, G. F., the theology of civilisation. XXIV, 256. 
N.-Y., Crowell & Co. $ 1. — D o m e r , A .,  katholisierende Neigungen in 
der protestant. Ethik. (PrJ. 95, 208—230). — Ellis, the evolution of modesty 
(the psychological Review N.-Y. 6, No. 2). — Eremita, Streiflichter auf mod. 
Kunst u. Bildung (Hfte f. ev. Weltansch. u. christl. Erkenntniss No. 11). B., 
Runge. Mi —,50. — Evangelisation, Gemeinschaft, Heiligkeit in biblischer 
Beleuchtung (LK. No. 11—13). — F ahneneid , der, im ConflictsfaUe. 3. Aufl.



24. Hl., Scholl. M —,40. — Fairschild, E. M., societys need of effective 
ethical instruction in church and school and the suggestion of an available 
method. Chi., the university of Chi. Press. — Feine, P., der Ursprung der 
Sünde nach Paulus (NkZ. 10, 771—795). — Fischer, A., das Problem der 
Cultur (Kath., April). — Fisichetta, S. F., Chieea e Stato nel matrimonio. 
Studio critico. 344. Torino, Loescher. L. 4. — F om erod , A ., p£chd et 
Evolution (RThPh. 32, 48—73). — Fow ler, Th., the ethics of intellectual 
life and work (IJE. 9, 296—313). — Fox, S., Pickard, E. and Tregelles, E., 
the tyranny of custom. part III. 48. Flashing near Falmouth, E. Pickard.
— F raser, J .,  the ethics of prohibition (IJE. 9, 350—359). — Funcke, 0., 
allerlei Typen ungesunden Christenthums (BG. 35, H. 1). — G lasenapp, 
G. v ., Essays, kosmopolit. Studien zur Poesie, Philos. u. Relig. Geschichte. 
481. Riga, Jonck & Poliewsky. M 6. — Glossner, der Darwinismus in der 
Gegenwart (JPhspTh. 13, H. 3). — Goldstein, J., Untersuchungen zum Cultur- 
problem der Gegenwart. 94. Jena, Rassmann. M 1,50. [Vgl. ThLBr. No. 8.]
— Gould, F. J., the childrens book of moral lessons. XVI, 189. Lo., Watts 
& Co. — Groos, K .,  die Spiele der Menschen. IV, 538. Jena, Fischer.
— Haas, Ph., für u. wider das Duell. 2 Aufl. 85. W., Lechner’s Sort.
M  1,60. — Hardy, E., Glaube u. Brauch oder Brauch u. Glaube (AR. 2, 
237—251). — Haring, J., der Rechts- u. Gesetzesbegriff in der kath. Ethik 
u. moderner Jurisprudenz. VII, 111. Graz, Moser. <JW> 1,80. — Harrington, 
V. C., the problem of human suffering looked at from the stand point of a 
Christian. 157. N.-Y., Fleming. H. Revell Co. $ 1. — H ashagen , über 
den Werth der Gelübde in christlichen Vereinen (LK. 901-903.925—929.949 f.).
— Helle, M., Uebermenschenthum u. Zuchtstaat. Ein Anarchistenideal. 63.
Mz., Mainzer Verlagsanstalt in Comm. <jtit —,75. — H errm an n , W., Ge­
duld (HRE. 6, 410-412). — D ers., Gebet (ib. 6, 386—393). — D ers., 
römisch-kathol. u. evang. Sittlichkeit. 45. Marburg, Eiwert. M  —,60. — 
Heusinger, G., das Geheimniss des Lebens oder die Lehre vom Glück. III, 
36. L., Mutze. M —,60. ■— Hittis, N. D., the influence of Jesus in civili- 
sation (BS. 56, 327—340). -  H ilty , C., Glück. 3. Theil. III, 283. L.,
Hinrichs. M 3. — Hohlfeld, was ist Bildung? (MCG. 8. H. 1 u. 2). — H ub- 
rich , E ., confessioneller Eid oder religionslose Beteuerung? VIII, 196. L., 
Dieterich. M d . — Jansen, J. L., la question liguorienne. probabilisme et 
dquiprobabilisme. 26. P., Leve. — Kooistra, J ,  sittl. Erziehung. Aus dem 
Niederl. nach der 3. Aufl übers, von Ed. Müller. VI, 100. L., Wunderlich. 
M 1,60. — Kurnig, der Pessimismus der Anderen. 28. L., Spohr. til/l—,60.
— Laberthonniere, L., les iddes etleshommes: la vie de l’esprit et le catho-
licisme (ann. de phil. chröt. 333—338). — Leid, das, als die Wurzel des 
Glückes. Ein Beitrag z. Reformation d. Glaubens v. einem ? (G. Müller). 
III, 472. B., G. Müller. Geb. M 6. — Lmtrade, K., der Mensch als Welt­
wesen und Erdenbürger. 1. Zur Selbsterkenntniss. 2. Gemeinsinn im wirth- 
schaftl. Leben. 46. L., Elischer Nachf. M  —,80. — Lyttelton, E., instruction 
of the young in sexual knowledge (IJE. 9, 452—466). — M aeterlinck, M ., 
Weisheit u. Schicksal. Autoris. Ausg., deutsch v. F. Oppeln-Bronikowski. 
231. L., Diederichs. M 4,50. — M ayer, Otto, zur Frage des Zeugeneides 
(ChrW. 13, 554—562). — Möbius, P. J., üb. Massigkeit u. Enthaltsamkeit 
Vortrag. 12. Dr., Verbandsbuchh. M —,15. — Monod, A., das Weib die 
Bestimmung und der Beruf der Frauen. Nach dem französ. bearbeitet von
Seinecke. 9. Aufl. Hannover, C. Meyer. M 1,60. — Moral u. persönliche
Freiheit. Ein Wort zur Lex Heinze u. die Bestrebungen d. Sittlichkeitsver., 
von R. C. 21. Hagen, Risel. M —,50. — Moser'a J ,  K .,  theolog. Ge­
danken v. d. ehel. Beiwohnung unbekehrter, erweckter u. wiedergeborener 
Personen. 136. L., A. Strauch. M 2. — M u rra y , <J. C., „the merchand 
of Venice“ and industrial ethics (IJE. 9, 331—349). — M accaud, <7., souf- 
france et pöche (RThPh. 32, 101—122). — R eichm ann, M ., S. J., „der 
Zweck heiligt die Mittel“ (ZKG. 20, 95—102). — Reinhardt, E., wie un­
beirrt man glücklich wird. 94. Wiesb., Staadt. JMj 1,25. — Rüegg, A.,
„Hass“ (HRE. 7, 470-472). — Scheler, M . F., Arbeit u. Ethik (ZPhK.

235] Einzelfragen. 767



114,161—200). — Ders., Beiträge zur Feststellung der Beziehungen zwischen 
den log. u. eth. Principien. 141. ID. Jena. — Schenk, J., Schönheit und 
Liebe, ein philos. Versuch. 82. Meran, Elmenreich. M  1,40. — S h a rp , 
F. Ch., some aims of moral education (IJE. 9, 214—229). — Simon, der 
Werth der Persönlichkeit u. die kath. Kirche (Hefte f. ev. Weltansch. u. christl. 
Erkenntniss I, No. 5). B., Runge. M  —,50. — S m ith , T. O., the ethics 
of religious conformity (IJE. 10, 54—72). — Voigt, G., Christenthum und 
Bildung. 29. L., Dürr. M  —,60. — T isso t, D ., ä propos du subjectivisme 
(RThPh. 32, 74—80). — Titsworth, «7., the moral evolution, lenten sermons 
on sin and its remedy. 144. Milwaukee, Wis. [Bespr. the Open Court 13, 
702.] — W olff. W ., zur Frage der Gebetserhörung (StKr. 72, 610—618).
Von G lasenapp 's Essays behandelt etwa die Hälfte ethische 

Fragen, stets anregend und in die Tiefe der Probleme dringend. 
Neben Einzelausführungen über „Geistreich und Taktlos“, über Friedr. 
Nietzsche und Graf Leo Tolstoi bis zum Jahre 1897", über „die 
Reinlichkeit", „die natürliche Grundlage der Civilisation“, „die 
Berechtigung des Duells“ treten zwei Aufsätze principiell-ethischer 
Art über „die Grundlage der Sittlichkeit“ und über die „Duplicität 
in dem Ursprung der Moral“, deren skeptisches Ergebniss ein 
„ignorabimus“ in Bezug auf den verpflichtenden Grund für mensch­
liche Handlungen ist. Vgl. ThLZ. 1900, 494 f. {Elsenhans). — Nach 
Scheler ist die sittliche Qualität der Arbeit abhängig von ihrer Be­
ziehung zu den objectiven Zwecksystemen, welche stufenförmig von 
der Familie durch Organisation, Gemeinde, Staat zur Idee des Rechtes 
aufsteigen. — Der Aufsatz von S m ith  setzt sich mit den in der­
selben Zeitschrift erschienenen früheren Abhandlungen von H. Sidgwick 
(JB. XVI, 629) und H. Rashdall (JB. XVII, 672) auseinander und 
gibt in einer dialectisch scharfen und umsichtigen Erörterung ein in­
teressantes Bild davon, wie auf englischem Boden die Zeitfrage des 
Verhältnisses von theologischem Liberalismus und Bekenntniss der 
Kirche behandelt wird. Sidgwick hatte zwar einen gewissen Spiel­
raum verschiedener Meinungen innerhalb der englischen Kirche zu­
gegeben, den Ausschluss wunderbarer Elemente aus der evangelischen 
Geschichte aber als den Punct bezeichnet, bei welchem die Unverein­
barkeit mit der Kirchenlehre beginne. Rashdall machte dem gegen­
über unter anderem geltend: Die Nachtheile einer Kirchenspaltung 
mögen oft die Vortheile buchstäblicher Wahrhaftigkeit überwiegen 
und bestritt das Recht, gerade aus dem Wunderglauben eine conditio 
sine qua non der Rechtgläubigkeit zu machen. Sidgwick erwiderte 
darauf in seinem Buche über „Practical Ethics“ unter Festhaltung 
seines Standpunctes und mit dem Hinweis auf die Gefahren eines zu 
grossen Spielraums für die Auslegung und auf den zweifelhaften 
Werth einer nur in der äusseren Erscheinung bestehenden Einheit. 
Smith sieht in wesentlicher Uebereinstimmung mit Sidgwick in der 
Anerkennung oder Verwerfung der Wunder in dem Sinne, wie sie in 
den Evangelien gemeint sind (ohne dabei die historische Kritik zu 
berücksichtigen), im Sinne „physikalischer Thatsachen“ den ent­
scheidenden Punct, verwirft aber beiden gegenüber jede Abwägung 
von Nützlichkeitsgründen in dieser Sache und tritt mit Entschieden­

768 T h e o d o r  E l s e n h a n s , E t h i k .  [236



237] Einzelfragen. 769

heit für unbedingte Wahrhaftigkeit in solchen Hauptfragen ein, die 
nötigenfalls durch Protest der Fortgeschritteneren zu erkämpfen sei.
— M accaud  beantwortet die Fragen: Was ist das Leiden? Woher 
kommt es ? und welche Rolle soll es spielen auf unserer armen Erde? 
Das Leiden, die Folge der Sünde, führt, wo es aufgenommen wird, 
wie Gott es will, selbst zum Bruch mit der Sünde. Die Entstehung 
des Bösen und des Leidens aber wird dem Einfluss der gefallenen 
Engel zugeschrieben. — In freierem Geiste behandelt, vom Zeugniss 
des christlichen Gewissens ausgehend, F ornerod  das Verhältniss 
von Sünde und Entwicklung und gelangt zu einem auch die freie 
sittliche Persönlichkeit als Factor in sich aufnehmenden „idealistischen 
Evolutionismus“ , bei welchem der Entwicklungsbegriff selbst zur 
Kräftigung des sittlichen Bewusstseins dient. — jVissot kommt zu 
dem Satz: Das Dogma ist die objective Thatsache, welche subjective 
Thatsache wird. — In der Frage der Gebetserhörung müssen wir 
nach W olff aus einer tieferen christlichen Erkenntniss heraus auf 
den Gedanken verzichten, dass Gott auch in äusseren Dingen in jedem 
Falle auf unser Gebet hin uns etwas gibt, was er ohne unser Gebet 
uns nicht gegeben hätte. Voraussetzung ist die rechte Stellung zu 
den äusseren Dingen als Mitteln zu höheren Zwecken. — Aehnlich 
H e rrm a n n 's  Artikel über das Gebet in HRE. — D ers. nennt 
„Geduld“ den bewussten und ausdauernden Widerstand der persön­
lichen Ueberzeugung gegen Erfahrungen, die ihr widerstreben. — 
Die zweite Auflage von JBey schlag 's (1880 zuerst erschienen) „po­
pulär-theologischen Vorträgen“ enthält nur fünf der früheren Nummern 
und bringt zehn neue, unter denen die folgenden hervorgehoben seien: 
„Luther’s Hausstand in seiner reformatorischen Bedeutung“, „Pro­
testantisches in Göthe“, „Ueber echte und falsche Toleranz“, „Ein 
Blick in das jungdeutsche naturalistische Drama vom Standpunct der 
inneren Mission“. — In einem tief eindringenden Vortrag, der auf 
Gury und V. Cathrein besonders Bezug nimmt, zeigt H e rr m a n n  
die Kluft, welche römisch-katholische und evangelische Sittlichkeit 
scheidet. „Der katholische Christ soll Gesetze befolgen, durch die 
ihm einzelne Handlungen vorgeschrieben werden. Handelt er so, so 
hat er den Forderungen der Sittlichkeit Genüge gethan und kann im 
Uebrigen thun, was er will“. — D o rn er  findet „katholisirende 
Neigungen“ darin, dass sich vielfach die protestantische Ethik mehr 
in der Erhebung über die Welt, als in der Gestaltung der Welt be- 
thätigt und dass die Sittlichkeit in dem Gehorsam gegen die kirch­
liche Tradition bestehen soll, und fordert eine weltfreudige, cultur- 
fördernde Ethik wahrer Gewissensfreiheit. — R e ich m a n n , SJ., 
sucht gegen Tschackert (ZKG. XIX, 369 f.) nachzuweisen, dass drei 
von ihm citirte Stellen aus Escobar, Casnedi und Alloza, die im Zu­
sammenhang wiedergegeben werden, nicht entfernt den Sinn ergeben: 
der Zweck heiligt die Mittel. Nach Tschackert ist der Satz in den 
Schriften der Jesuiten zwar nicht wörtlich aber doch „transparent“ 
enthalten. — F ra ser  vertritt in einer sorgfältigen Erörterung der



770 T h e o d o r  E l s e n h a n s , E t h i k . [238

für und wider das Verbot geistiger Getränke in Betracht kommenden 
ethischen Gesichtspuncte hauptsächlich den Satz: „Mässigkeitsgesetze 
sind nicht auf absolutes Recht, sondern auf Zweckdienlichkeit, nicht 
auf Grundsätze reiner Ethik, sondern auf solche der Socialpolitik zu 
gründen". — H a shagen  kommt der Ablegung von religiösen Ge­
lübden hauptsächlich in den Vereinigungen des blauen und weissen 
Kreuzes gegenüber zu dem Ergebniss, dass bei dem völligen Zurück­
treten der Gelübde im N. T. und nach den Erfahrungen der Kirchen­
geschichte jede Neubelebung derselben, trotz alles damit verbundenen 
guten Scheines, im günstigeren Falle ein Zurücksinken des religiösen 
Lebens auf den heilsgeschichtlich überwundenen Standpunct des A. T.s 
und im besonderen der Patriarchen, im ungünstigeren Falle die Auf­
richtung von Grundsätzen bedeute, welche dem Wesen der natürlichen 
Religion und des Heidenthums entstammen, und betont besonders die 
Schwäche der oft das Gelübde herbeiführenden Gefühlserregung. So­
weit diese Bedenken den „Weissen-Kreuz-Bund" treffen, sucht dieselben 
Siedel in derselben Zeitschrift (LK. 1130—33) zu widerlegen. — Die 
Neuausgabe der Schrift Joh. J a k . M oser1 s von 1743, die der Werth 
ihres Inhalts kaum rechtfertigt, ist dem heutigen Sprachgebrauch an­
gepasst und mit einem Anhang aus Spener’s „Theologischen Bedenken" 
versehen. — Eine werthvolle „rechtshistorische" und „rechtsdogmati­
sche" Beleuchtung der Eidesfrage enthält die Schrift des Juristen 
H u b rich , deren Hauptforderung die confessionelle Ausgestaltung 
des Gerichtseides ist. — In einer über den Gegenstand sehr gut 
orientirenden Abhandlung schlägt M a yer  vor, den Zeugeneid auf die 
erheblichen Puncte zu beschränken, es aber auch dann dem Gericht 
und den Parteien zu überlassen, ob sie sich nicht mit den unbeeidig­
ten Aussagen begnügen wollen. — Ein ungenannter Gegner der 
stehenden Heere und des Krieges folgert aus der Lage des Soldaten 
im Falle eines Staatsstreichs die Verwerflichkeit des F a h n e n e i d e s  
in seiner unbedingten Form. — Unter den acht Betrachtungen des 
dritten Theils von H il ty ’s „Glück" haben einige unmittelbar ethischen 
Inhalt. 1. „Duplex est beatitudo": Das auf dieser Welt erreichbare 
dauernde Glück besteht in beständiger nützlicher Arbeit verbunden 
mit einer ebenso beständigen Nähe Gottes. 5. Auch „moderne Heilig­
keit" ist möglich als die von den Formen vergangener Zeiten unab­
hängige, unendlicher Steigerung fähige Liebe zu Gott. 6. gibt aus 
Matth. 10 die Antwort auf die Frage: „Was sollen wir thun?"
7. „Heil den Enkeln" mahnt zur Arbeit auf Hoffnung. 8. „Excelsior!" 
bis zum letzten Hauch des Lebens, „Höher hinauf" auch noch im 
Alter und dann der letzte Aufstieg (vgl. Platehoff, ChrW. 1900, 84—87).
— S h a rp  wendet sich hauptsächlich gegen die mechanische An­
erziehung sittlicher Gewohnheiten mit Hülfe von Strafe und Beloh­
nung, von Anerkennung und Liebe. In dem für die Sittlichkeit un­
erlässlichen Kampf mit feindlichen Mächten könne nicht diese, sondern 
allein der Geist wirklicher glühender Hingebung an die sittlichen 
Ideale ein Festhalten am Guten erzeugen. — C arus  schreibt klar



239] Einzelfragen. 771

und mit pädagogischem Scharfblick über die Erziehung der Kinder 
zur Wahrhaftigkeit, zur Weltklugheit, zur Redlichkeit, zum Mitleid 
mit den Thieren. — D ers . schildert die selbstverleugnende Erziehungs­
arbeit der Eltern als Schule wahrer Humanität. — Auf das interessante 
Buch von G roos , das zu einem vor drei Jahren veröffentlichten 
Werk desselben Yf.s über die Spiele der Thiere die Ergänzung bildet, 
sei nur kurz hingewiesen. Die Untersuchung der Spiele der Menschen 
führt ihn (nach Vierkandt, Vierteljahrsschr. f. wiss. Philos. 23, 372—374) 
zu einer Erörterung der ursprünglichen Bedürfnisse des Menschen 
überhaupt, unter denen der sociale Trieb eine selbständige Stellung 
einnimmt und zu beachtenswerthen Folgerungen für die Entstehung 
von Culturgütern aus dem einfachen Spieltriebe. — Nach M u rra y  
ist die leitende Idee in Shakspeare’s „Kaufmann von Venedig“ eine 
Art Uebertragung der Lehre Jesu auf das gewerbliche Leben, eine 
Ethik der Industrie, welche sich in den Worten zusammenfassen lässt:
„In der Industrie — wie auf jedem ändern Gebiete der Thätigkeit _
ist kein Leben in Gott, nicht einmal ein wahrhaft menschliches Leben 
für den Menschen möglich, ohne dass er sich über die Enge einer 
auf dem blossen Rechtsstandpunct beharrenden Moralität in die Sphäre 
einer Liebe oder Barmherzigkeit erhebt, die nicht wartet, bis die 
Pflicht ihre Forderung geltend macht, sondern dieser Forderung durch 
die stete Bereitwilligkeit Gutes zu thun zuvorkommt“ (S. 342). — 
Das mit den Totentanz-Initialen von Holbein geschmückte Werk 
M a eterlin ck 's, nach der fünften Auflage des französischen Origi­
nals („la sagesse et la destinee“, Paris 1898) in’s deutsche übersetzt, 
umfasst eine Reihe unzusammenhängender Betrachtungen, die in 
dichterischer Sprache mit oft packenden Bildern, Ludwig XIV. als 
denkwürdiges Opfer des Schicksals dem das Schicksal überwindenden 
und doch der Gerechtigkeit erliegenden „Universalgeist“ Napoleon 
gegenüberstellend, die Macht der Weisheit über das Schicksal, die 
Dunkelheit der letzten Ziele, das Recht der Leidenschaft, die Liebe 
als die höchste Form des Unendlichen verkündigen; vgl. DLZ. 1900, 
229—231 (G. Simmel). — Fow ler  erörtert — nicht ohne einen 
Seitenblick auf die die Märtyrer der Wahrheit verketzernde Kirche — 
hauptsächlich die Frage, warum die Liebe zur Erforschung der Wahr­
heit als solcher im Alterthum allgemeiner war, als in neueren Zeiten 
und gibt beherzigenswerthe Winke zur Pflege wissenschaftlichen Wahr­
heitssinnes.



N a c h t r ä g e .

Zu 1 a, S. 562, 1: O ssip -L o u rii,  la philosophie de Tolstoi (Bibl. de philos. con- 
temp.). 200. P., Alcan.

O ssip-L m irie , der schon mehreres über Tolstoi veröffentlicht 
hat, bietet eine zusammenfassende Darstellung des Lebens, Denkens 
und Schaffens Tolstoi’s. Im ersten, biographischen, Theile wird die 
innere Entwicklung Tolstoi’s gezeichnet, im zweiten Theile werden 
Tolstoi als Romanschriftsteller, sein religiöser und moralischer Stand­
punct sowie seine Stellung zur socialen Frage und Kunst charakteri- 
sirt. Das Buch schliesst mit einem bibliographischen Anhänge. Der 
Vf. steht seinem Objecte mit innerer Theilnahme und weitgehendster 
Zustimmung gegenüber und rechtfertigt vielfach die Position Tolstoi’s. 
Darin, dass Tolstoi seine neuen Theorieen über das Leben in die 
Wirklichkeit umgesetzt habe, sieht Vf. das grösste Verdienst und die 
Stärke Tolstoi’s. O.-L. reklamirt Tolstoi’s Anschauungen für ein 
allerdings ganz idealisirtes und modernisirtes Judenthum. Das Buch 
orientirt gut, doch vermisst man bei der Würdigung Tolstoi’s all­
gemeinere Gesichtspuncte und die genügende Berücksichtigung des 
specifisch russischen Hintergrundes der Erscheinung Tolstoi’s.

Zu 1 b a, S. 565, 26: Zu Berr, H., l’avenir de la philos. vgl. Rec. v. P. Hemel, 
DLZ. 1900, 1882—85.

Zu 2, S. 578, 4 v. u .: Ch'asserie, JR. de la , des religions comparöea au point 
de vue sociologique (Bibl. sociol. internat. 17). 396. P., G-iard et Briöre. fr. 7.

Das Werk von de la  G rasserie  beschäftigt sich nicht bloss, 
wie man aus dem Titel zunächst schliessen könnte, mit der Religion, 
sofern sie gesellschaftliche Bildungen innerhalb der Menschheit hervor­
bringt, sondern behandelt, da G. die Religion als societe etablie 
entre les hommes d’une part et les etres inferieurs et superieurs 
d’autre part, als die reunion de tous les etres und als in der Cogmo- 
sociologie zur wissenschaftlichen Ausprägung gelangend auffasst, einen 
viel umfassenderen Gegenstand. Da auch die Philosophie und die 
Wissenschaft in ihrem „ultrasynthetischen“ Stadium „kosmosocio- 
logische“ Wissenschaften sind, wird zunächst das Verhältniss der

I. Religionsphilosophie und principielle Theologie.



241] Nachträge. 773

Religion zu diesen beiden erörtert; die Eigenart und Unersetzlichkeit 
der Religion wird behauptet, erstere jedoch besonders darum nicht 
voll erfasst, weil der katholische Glaubensbegriff dem Vf. vorschwebt. 
Das 3. Cap. behandelt vor Allem die wesentlichen Bedingungen des 
kosmischen Bandes und die Frage nach religionslosen Völkern, die 
wegen der fast universellen Verbreitung wenigstens des Totencults im 
verneinenden Sinne beantwort wird, und stellt fest, zwischen welchen 
Wesen das religiöse Band statthat; G. schreibt auch den Thieren 
religiösen Instinct zu, sofern Seitens derselben ein religiöses Verhält­
niss zwar nicht zur Gottheit, aber zu den Menschen und gegenüber 
toten Thieren bestehe. Das 4., ausführlichste, Capitel bespricht die 
Objecte der religiösen Verehrung des Menschen nach ihrem Charakter, 
ihrem Ursprünge und den Gesetzen ihrer Veränderung und gibt da­
miteine Construction der gesammten religiösen Entwicklung der Mensch­
heit. G. constatirt zwei grosse Gruppen von solchen Objecten, mensch­
liche und aussermenschliche. Diese beiden Arten der Religion haben 
selbständige Ausgangspuncte, erstere den Ahnencult, letztere die Ver­
ehrung von Naturerscheinungen; ihr Endziel hat erstere in der Ver­
ehrung vergöttlichter Menschen, letztere im pantheistischen Monismus. 
Beide Arten haben sich auch im Laufe der Zeit verbunden, das erste 
Product dieser Verbindung ist der Animismus, das letzte und höchste 
der Monotheismus. Während monistische und monotheistische Religion 
sich gegenseitig ausschliessen, kann die Verehrung vergöttlichter Men­
schen mit jeder der beiden anderen zusammenbestehen. Das 5. Cap. 
behandelt die Frage nach Entstehung der Religionen (durch Sitte, 
durch Offenbarung und durch menschliche Reflexion — letzteres gilt 
vom Christenthum und Buddhismus —) und ihrer Erhaltung, nach 
dem Hervorgehen neuer Religionen aus schon bestehenden, nach der 
Transformation, dem Absterben und Wiederaufleben der Religionen, 
nach ihren Krankheiten, deren Heilung und Vorbeugung. Im 6. Cap. 
kommen die Beziehungen der Gottheiten untereinander, wie sie in 
den polytheistischen Religionen vorliegen, und die trinitarischen Vor­
stellungen (neben den christlichen u. A. die neuplatonischen, in­
dischen und chaldäischen) zur Sprache. Das 7. Capitel erörtert 
die Anschauungen von dem Kampfe zwischen dem guten und 
bösen Principe. Capitel 8—11 handeln von der auf die Religion 
abgezweckten menschlichen Gesellschaft, d. h. der Kirche. Zu­
nächst wird dargelegt, wie innerhalb der leitenden Persönlichkeiten 
sich eine Entwicklung vom Zauberer zum officiellen Priester und von 
da zum Propheten vollzogen h a t; es werden sodann die verschiedenen 
Verfassungst'ormen, die verschiedene Ausdehnung der Kirchen, das 
Mönchthum, die feindlichen und freundlichen Beziehungen der reli­
giösen Gemeinschaften untereinander und endlich das Verhältniss von 
Kirche und bürgerlicher Gesellschaft besprochen. Das 12. Cap. bringt 
eine Eintheilung der Religionen in 21 verschiedene Classen, von 
denen jedoch viele keinen umfassenden Charakter haben und nichts 
Wesentliches treffen; die Hauptunterscheidung ist die den Aus­



führungen des 4. Cap. entsprechende. Als erstrebenswerthes Ziel für 
die Zukunft der Religionen stellt G. die Einigung der Religionen auf, 
sei es dass sich Christenthum, Islam und Buddhismus — diese drei 
Religionen sind allein lebensfähig — unter Zurückstellung der Lehr- 
differenzen auf eine gemeinsame Moral und einen gleichen Cult einigen, 
sei es dass neben jenen besonderen religiösen Gemeinschaften noch, 
analog der Freimaurerei und nach der Art, wie ehedem christliche 
und muhammedanische Ritter sich verbunden wussten, ein anderer, 
alle Menschen umfassender religiöser Bund sich bilde, sei es dass 
jenes Ziel erreicht werde auf dem Wege des Synkretismus oder end­
lich durch Entdeckung einer neuen Religion, deren Grundlage viel­
leicht der Spiritismus sein könnte. Das Werk bietet im Einzelnen 
manches Geistvolle und Lehrreiche. Als Ganzes leidet es vor Allem 
an der vagen und äusserlichen Fassung des Religionsbegriffs. (Vgl. 
die werthvolle Anzeige von Goblet d'Alviella, RHR. 40, 242—249.)

Zu 7, S. 642, 6 v. u .: H eg em a n n , O von der Zukunft unseres Christen­
glaubens. (Pr. 3, 697—703). — S. 643, 16: Schiele, die Zukunft der Refor­
mation (Hilfe 5, No. 50).

Gelzer’s Aufsätze haben noch zu zwei weiteren Kundgebungen 
Anlass gegeben. Schiele  sucht das Reformationswerk Luther’s 
sowohl gegenüber den Vorwürfen, die Geizer bezüglich der sittlichen 
Leistungsfähigkeit desselben in der Vergangenheit erhoben hat, zu 
rechtfertigen, wie in seinen segensreichen Wirkungen für die Gegen­
wart und in seiner Bedeutung für die Zukunft aufzuzeigen. Eine 
umfassendere, sehr besonnene Auseinandersetzung mit Geizer bietet 
JTegem ann. Er stimmt der Beurtheilung des bureaukratischen 
Staatskirchenthums in Deutschland, des Rationalismus und des heutigen 
konfessionellen Lutherthums zu, bekämpft aber die Aeusserungen über 
den Gegensatz der Reformation zur katholischen Kirche, über die 
amerikanisch - methodistische Frömmigkeit und über die freiere 
deutsche Theologie, indem er zugleich auf bei Geizer selbst sich 
findende Ansätze zur richtigen Beurtheilung, sowie auch auf manches 
sich Widersprechende innerhalb der Gelzerschen Ausführungen 
hinweist.

II. Ethik.
Zu 1, S. 732, Z. 24: Max, Prinz, Herzog zu Sachsen, Verteidigung der Moral­

theologie des hl. Alphonsus v. Liguori gegen d. Angriffe Robert Grassmann’s. 
58. Ntirnb., Koch. M  —,50. — S. 732, Z. 4 v. u .: Stange, C., der Begriff der 
hypothetischen Imperative in der Ethik Kant’s (Kantstud. 4, 232—247). — 
S. 733, Z. 9: Vandenhoff, B., die Sittlichkeit d. ober&gyptischen Mönche des
4. Jhrh.B (HB1. 124, 678—684).

774 Nachträge. [242



Derlag dou (£. 21. Mtfc (Sofftt in ^ e r l i t t  W .

«5

bes cpang,efi|cfj<2ii ^ la tiB c iis .
Don

%. C. ^airnn, paftor emer.

—3> preis 3 ZHarf. <3>-

Itlo tfro : IPerben mir irre am eoangelifcfjen Prin3tp, irre an bem 
(Srunbfatj ber Hed?tfertigung burd? ben (Stauben, bann 
Ia§t uns unfere Kird?en fd?lie§en. (Sübemann.)

S t i m m e n  be r  p  r e f f e :

Dies Budj fei ben Sucfyenben unter unfern (Semeinbegliebern, bie nadj 
einer roiffenfdjaftlidj freien unb babei tiefinnerliäjen <£rfaffung bes <£t|riften= 
glaubens oerlangen, t^crjlidj empfohlen. Unfere erangelifdje Kirdje grünbet ftdj 
auf ben „(Stauben allein". Unb bodj giebt es faum ettoas, worüber meljr Der= 
joorrentjeit tjerrfdjt als über „bas lüefen bes (Slaubens". Da ift eine foldje 
Sdprift n>ie bie porliegenbe, ben JDert ber religiös = fittlidjen perfönlidjfeit 3efu 
für ben (Stauben in ben IHittelpunFt ju  ftellen, boppelt 311 begrüben. € s  ift 
bie reife, abgeflärte Arbeit bes Alters.

( P l j i l i p p i  im „(Ecaitgelifdjen (Semeinbeblatt".) 
üon  ber Fraftoollen £iebe 3U 3efus, oott bein 3ntereffe, in itjm bie Iebeits= 

rolle K raft unferer Seele auf3un>eifen unb alle metapt^yfifeben 2lnroaitblungen 
3urütfa>eifenb, bie ^römmigFeit in itjrem 2IufqueIIen, iljrem feben, itjrer W a i \r =  
tyeit 3U fefjauen, ift bas oorliegenbe Budj non 2lnfang bis 3U (Enbe erfüllt. 
. . . ITTöge ber Ferntge ItTann 311 nieten reben unb iljnen . . .

( K a r l  £ ü t j r  itt ben „Prot. tflonatstieften".)
. . . Der Derfaffer fefct fi<fy auf Sdjritt unb (Tritt mit Sdjleiermadjer, 

Siebermann, £ipftus, Seybet, pfleiberer auseinanber. Das IDerF 3eugt con einer 
umfaffenben Belefentjeit unb einer Flaren ttjeologifd^en pofttton bes Perfaffers. 
Sein burdjgängiges Beftreben ift: bem breiten Strome bes 3 ntelleftualtsm us 
unb D oftrinarism us in (Slaubensfadjen bie (Quelle abjugraben. Das 23udj roirb 
jebem Ctjeologett eine letjrreidje £eftüre fein.

(<£rangel. (Semeinbeblatt für Braunfd?n)eig.)
. . . m ag  jeher £efer — u n b  id? roi infdj e i t jm r e d j t  r i e t e  u n b  

r e d j t  a u f m e r f f a t n e  — |tdj felbft überlegen, imrieroeit (Eamm feinem (Segen* 
flanbe geredjt n>irb. 2lnregenbes für (Lfyeologen ftnbet ftcfy genug in ber Schrift.

( f j a n t t e  im „proteftantenblatt", Bremen.)
Der in ber neueren Dogmatif unb (EtfjiF ror3Üglidj belefene, mit fdjarfem 

fritifdjen Bltcfe begabte, auf (Einigung ober bodj Derfötfnung fdjroffer ttjeore- 
tifdjer (Segenfäfce ausgeljenbe greife (Ideologe trnrb nadj rechts unb linfs t)tn 
anregen, ®on redjts unb linfs tjer Beifall n>ie IPiberfprudj umcfyrufen.

(dtjeolog. £itteratur»Beridjt.)



W ir b itte n , a lle  f ü r  d ie  R e d a k t io n  des  
T heo lo g isch en  J a h re s b e r ic h ts 66 besti/m m ten  

Z u s c h r i f te n  a n

Herrn Prof. Dr. Gr. K vi* ig67\ 
Gri€SS6fl, Loeberstrasse 22

a d re s s ie re n  z u  w o llen .

Verlag von C. A. S c h w e t s c h k e  u n d  S o h n ,  B e r l i n  W.

S c h r i f t e n  v o n  Dr.  A. Kalthoff-Bremen.
Neu erschienen:

F r ied r ich  N ie tz s c h e
und die

Kulturprobleme unserer Zeit.
-  -ZU Preis 4 .— Mark, gebunden 5.— Mark. = n —

An der Wende des Jahrhunderts.
Kanzelreden

über die sozialen Kämpfe unserer Zäit.
Preis 3-— Mark, gebunden 4-— Mark.

Schleiermachers Vermächtnis
an unsere Zeit.

R e l i g i ö s e  R e d e n .
— -b Preis 2-50 Mark, gebunden 3.50 Mark. -«cv-

Das Problem Friedrich Nietzsches.
Von

D. Dr.  Eduard Grimm,
Ilauptpastor zu St. Nicolai in Hamburg.

Preis 4.— Mark, gebunden 5.— Mark.

Druck von E. Appelhans & Comp, in Braunschweig.


