
ARCHIV FÜR 
RELIGIONSWISSENSCHAFT

VEREINT MIT DEN

BEITRÄGEN ZUR RELIGIONSWISSENSCHAFT
DER REOGIONSWISSENSCHAFTLICHEN GESELLSCHAFT IN STOCKHOLM

UNTER M ITW IRKUNG VON 
W . CAT.AND / O. K E R N  / E . LITTM ANN / E . N O RD EN  
K . T H . P R E U SS / R . R E IT Z E N S T E IN  / G .W ISSOW A 

H E R A U S G E G E B E N  VON
OTTO WEINREICH u n d  M. P. NILS SON 

SIEBENUNDZWANZIGSTER BAND
MIT 9 ABBILDUNGEN

Gedruckt mit Unterstützung 
der Religionswissenschaftlichen Gesellschaft in Stockholm und der 

Notgemeinschaft der Deutschen Wissenschaft in Berlin

1 9  2 9 
L E I P Z I G  U N D  B E R L I N  

V E R L A G  U N D  D R U C K  V O N  B. G. T E U B N E R





INHALTSVERZEICHNIS

ERSTE ABTEILUNG 

ARCHIV F Ü R  R EL IG IO N SW ISSEN SC H A FT

I. ABHANDLUNGEN seif
Die römische Kaiserapotheose. Von E lia s  B ic k e rm a n n  in Berlin . . .  1
Persona. Von F ra n z  A lth e im  in Frankfurt a. M. Mit einer Tafel . . .  35
AKOAI. Von J o s e f  Z in g e r le  in W ien............................................................. 53
Die Seher Bakis und Glanis, ein Witz des Aristophanes. Von O tto  W e in ­

re ic h  in T ü b in g e n ...............................................................................................67
Aramati- als arische Erdgottheit. Von 0. G. von W e se n d o n k  in Dresden 61 
Entwicklung und Theorie der Asramalehre im Umriß. Von F r ie d r ic h

W e in r ic h  in B e r l i n .......................................................................................... 77
Neue Forschungen zum Mana-Begriff. Von R ic h a rd  T h u rn w a ld  in Berlin 93 
Tirawa, der höchste Gott der Pawnee. Von R ic h a rd  D an g e l in Wien 113 
Zwei Arten religionsgeschichtlicher Forschung. Von R. R e i tz e n s te in  in

Göttingen................................................................................................................... 241
Leges sacrae. Von J o s e f  Z in g e r le  in Wien. Mit 2 Abbildungen. . . . 278 
Der sog. Monotheismus der Primitiven. Von C a rl C lem en  in Bonn. . . 290

II. BERICHTE
Neuerscheinungen zur Kirchengeschichte des Mittelalters und der Neuzeit

1918—1928. Von F r ie d r ic h  B a e th g e n  in Königsberg in Pr.................145
Altgermanische Religion. Von Fr. K a u ffm an n  in K i e l .............................334

III. MITTEILUNGEN UND HINWEISE 
Nachleben dionysischer Mysterienriten? Von R o b e r t  E is le r  in Paris . . 171 
Der umgekehrte Schamanenbaum. Von E u g en  K ag a ro w  in Leningrad.

Mit einer T a fe l .......................................................................................................183
Das Sternbild des „Großen Bären“ in Sibirien und Indien. Von Ju liu s

von N e g e le in  in E rla n g e n .....................................  ............................. 186
Der weise Knabe und die des Ehebruchs beschuldigte Frau. Von W. B aum ­

g a r tn e r  in G ieß n n .............................................................................................. 187
Zu Verg. Aen. IX 77 sqq. Von A. B o ld y re v  in L e n in g ra d .........................188
Zum allgegenwärtigen Himmelsgott. Eine Berichtigung. Von J o h a n n e s  

G effck en  in Rostock ............................................................. ......................346



Seite
Rhodische Priesterlisten und Feste. Von F. H i l le r  von G a e r t r in g e n  349 
Zu einem religionspsychologischen Fragmente des Poseidonics bei Strabon.

Von R o b e r t  M unz in Z ü r ic h .......................................................................... 355
Linsen beim griechischen Totenmahl? Von P a u l M aas in Berlin-Frohnau 360 
Armenisch astvac =  Zocßctfcios? Von H. A. W in k le r  in Tübingen . . . .  361
Das „Gebetweinen“. Von Jo se p h  B a lo g h  in B u d a p e s t .............................365
Berichtigung zu S. 93. Von R. T h u rn w a ld  in Berlin-Zehlendorf . . . .  368

ZWEITE ABTEILUNG 
B EITRÄ G E ZUR R ELIG IO N SW ISSEN SCH A FT 

D E R  R ELIG IO N SW ISSEN SCH A FTLIC H EN  GESELLSCHAFT 
ZU STOCKHOLM

Das attische Fest der Skira. Von E. G je r s ta d  in U p s a la ......................... 189
Die „Silo“-Verse in Genesis 49. Von S ven  L ö n b o rg  in Gothenburg . . 369 
Ein mykenisches Kenotaph in Dendra. Von A xel W. P e rs so n  in Upsala 

Mit vier A bb ildungen ....................................................................................... 385

R e g is te r  zum vollständigen Band . . . . .  395

IV Inhaltsverzeichnis



E R S T E  A B T E I L U N G

ARCHIV FÜR RELIGIONSWISSENSCHAFT

I. ABHANDLUNGEN

DIE RÖMISCHE KAISERAPOTHEOSE 
VON E L I A S  B I C K E R M A N N  IN  B E R L IN

DAS PROBLEM
„Die Römer erweisen jedem Inhaber des Kaiseramtes, wenn er nicht 

gerade tyrannisch oder tadelnswert gewesen war, göttliche Ehren nach 
dem Tode; sie, die es nicht einmal ertragen, jene schon vorher bei Leb­
zeiten Könige zu nennen.“

Mit diesen W orten formuliert Appian (B. C. 2, 148, 618) treffend 
die grundlegende Aporie des Kaiserkultus in der römischen Staats­
religion: simpler Magistrat solange er lebt, wird der Prinzeps nach 
dem Tode zum Gotte erhoben. Ein offenbar politisch bestimmter und 
bedingter Kult huldigt also dem machtlosen Schatten, verehrt aber 
nicht den Lebenden in seiner Machtfülle. Die A p o rie  besteht somit 
eigentlich aus zwei Problemen, einem negativen und einem positiven. 
Warum wehrte sich die römische Staatsreligion, während alle anderen 
der damaligen W elt darin wetteiferten, den jeweiligen Kaiser zu divini- 
sieren? Warum vergötterte sie trotzdem bereitwilligst nicht nur den 
Monarchen selbst, sondern auch manche seiner Verwandten, sobald sie 
dahingegangen waren?1

1. CONSECRATIO 
Die Kaiservergötterung in Rom erfolgte jeweils durch einen beson­

deren, offiziell „Consecratio“ genannten2 Akt. Der Begriff, der an sich 
die rechts- und ritualmäßige Einreihung einer profanen Person oder 
Sache in die Kategorie des Heiligen bezeichnet8, erwarb schon in cicero- 
nischer Zeit die Bedeutung „Kulteinsetzung“ .4 In der römischen Staats­

1 Das Material über den römischen Kaiserkult ist noch heute am besten 
bei E. Beurlier Le culte imperial (1891) zu finden. Im allgemeinen vgl. den 
(oberflächlichen) Artikel der R E  (IV. Suppl.-Band).

* Zuerst bezeugt im Jahre 42: Rostowzeff Tesserae urbis Romae (1903) 99
consecratio Aug(u)stae. ob consecrationem divae Augustae in Arvalakten unter
Claudius (C IL  VI 2032). Unter Caesar und Augustus scheint der TerminuB
noch nicht im Gebrauche zu sein. Vgl. Dessau 1L S  72; Fasti Amit. und Ant.
zum 17. Sept. (C IL  I p. 329), die beide wohl um das Jahr 20 (CIL  I p. 207)
redigiert sind.

8 Wissowa R E  IV 896. 4 Vgl. T h L L  s. y.
A rch iv  fü r  BeliglonawisBenaehaft X X V II 1



2 Elias Bickermann

religion war aber der S e n a t  von Rechts wegen für die Kulteinführungen 
zuständig. Ihm oblag also auch die Kaiserkonsekration, d. h. die Auf­
nahme des Betreffenden durch einen Beschluß in den Kreis von Staats­
göttern Roms.1 Divo Augusto Iwnores caelestes a senatu decreti lautet der 
entsprechende Vermerk im Festkalender.2 Der Divinisierte galt seitdem, 
wie jede andere neuaufgenommene Gottheit, als richtiges Gottes wesen. 
Er erhielt einen neuen, den altrömischen, wie Diva Angerona, Diva 
Rumina, nachgebildeten Gottesnamen3: Divus Claudius, Divus Pertinax 
Pater usw.4, ihm wurde nach üblichem Ritual gedient, Tier- und un­
blutiges Opfer dargebracht5, von ihm Vorzeichen eingeholt6, Wunder er­
wartet.7 Seine Priester standen nur den drei großen Flamines im Range 
nach. Er erschien mit einem W ort als „unsterblicher Gott“ .8

Der römische Senat erfand aber eine Gottheit bei seinen Kultein­
führungen ebensowenig wie die römische Kurie einen Heiligen, wenn 
sie ihn in einem umständlichen Rechtsverfahren kanonisiert. In beiden 
Fällen wird vielmehr die an sich bestehende, nun aber geoffenbarte 
Macht legalisiert. Tempestates populi romani ritibus consecrati sunt, sagt 
einmal Cicero (de nat. deor. 3, 51). Das geschah erst im Jahre 259, ob­
wohl die Römer die Seestürme auch vorher kannten, als die übermensch­
liche Macht sich eindringlich gezeigt h a tte : te quoque, Tempestas, meritam

1 Mommsen Staatsrecht II 886, III 1049. * Fasti Amitemini (CIL  I p. 244).
8 Lactant. div. inst. 1, 21, 22: solent mortuis consecratis nomina immutare. 

Es ist bemerkenswert, daß die munizipalen und provinzialen Kulte demgegen­
über sowohl nach dem Tode (z. B. C IL  XIII 1036) wie bei Lebzeiten des 
Kaisers seinen Namen als göttlichen verwenden; z. B. Feriale Cumanum 
(Dessau 108): supplicatio Augusto; Dessau 6481: flamen Ti. Caesaris Augusti. 
Viel seltener ist das vor- oder nachgesetzte deus (Tarracona: Eckhel I 57; 
cives Romani qui Thynissis negotiantur (A. Ep. 1912, 61)). Vgl. in Pompeji
M. Holconio Celeri Augusti sacerdoti und demselben sacerdoti divi Augusti (Dessau 
6362 und 6862 a).

4 Zur Bedeutung und Geschichte des Begriffes divus s. außer dem Artikel 
in T h L L  Schwering Indogerm. Forsch. 1914/16, lff. 20 ff. Daß das W ort gerade 
in caesarischer Zeit keineswegs den Hinweis auf Halbgöttlichkeit oder dgl. 
enthielt, zeigen Varro und Ateius bei Seiv. Aen. 6, 45.

ß Prudent. ad Symmach. I 247f.: Augusti coluit, vitulo placavit et agno.
Caligula Augustus einen Stier opfernd H. Cohen Monnaies, Caligula, 9 =  H. Mat- 
tingly and E. Sydenham Roman imperial coinage I (1923), Taf. 7, 116. Mart. 
IX 1 dum voce supplex dumque ture placabit matrona divae dulceluliae numen. 
Tertull. ad nat. I 10: regibus quidem etiam sacerdotia adscripta sunt sacrique 
apparatus, et terisae et currus et solisternia et lectisternia, laetitiae et ludi. Im 
allgemeinen vgl. über den Dienst der divi Wissowa Religion und Kultus der 
Römer (1912) 343 ff.

0 Prudentius 1. c. responsa poposcit. V. M. Aurelii 18, 7.
7 Suet. Aug. 6.
8 So in der offiziellen Eidesformel (Dessau 1L S  190): Iuppiter Optimus

Maximus ac divus Augustus ceteri(que) omnes di immortales.



Die römische Kaiserapotheose 3

delubra fatemur, cum paene est Corsis öbruta classis aquis (Ovid, Fasti 6, 
193). Da derartige bestimmte Veranlassungen auch bei den Deifikationen 
kaiserlicher Tugenden stets Vorlagen — so erhielt die Fecunditas einen 
Tempel, weil Poppaea glücklich entbunden war u. dgl. 1 —, müssen wir 
annehmen, daß irgendwelcher s p e z i f i s c h e  A n laß  auch bei der Cae- 
sarenvergötterung s a k r a l r e c h t l i c h  erforderlich war.

Diese Ursache konnte weder im Leben noch im Tode des Kaisers 
liegen. Denn die Quellen betonen, daß die K o n s e k r a t i o n  stets p o s t u m  
und die Vergötterung bei Lebzeiten religiös unzulässig war: maledictum 
est ante apotheosin deum Caesarem nuncupare.2 Als ein Schmeichler nach 
Aufdeckung der pisonischen Verschwörung beantragt hatte, Nero tam- 
quam mortale fastigium egresso et vcnerationem hominum merito zu divini- 
sieren, lehnte das der Kaiser, der sich sonst so gern in seiner Göttlich­
keit sonnte3, als böses Vorzeichen seines Ausganges ab. Nam deum 
honor principi non ante habetur, quam agere inter homines desierit (Tacit. 
Ann. 15, 74).

Der Prinzeps mußte also seine Göttlichkeit in Rom mit dem Tode 
erkaufen. Das Seltsame, das darin liegt, wurde von vielen betont. Die 
Christen höhnten: invitis Mc denique nomen adscribitur. Optant inhomine 
perseverare, fieri se deos metuunt, etsi iam senes nolunt. Caracalla stimmt 
bereitwilligst dem Vorschlag, den auf seine Anstiftung ermordeten 
Bruder zu konsekrieren zu: sit divus, dum non sü vivus. Und Vespasian, 
Freund des Positivisten Plinius, übertrifft alle Spötter mit seinem 
knappen Sterbe wort: vae, puto deus fio.4.

Aber auch die Sterbestunde führt den Caesar an sich noch nicht in 
selige Gefilde. Denn weder jeder Kaiser, im Unterschiede von so vielen 
primitiven, aber auch von den spartanischen5 Königen, noch nur der 
Kaiser kam in den Himmel: schon Vespasian durfte seine als Privat­
person verstorbene Tochter6 nachträglich divinisieren.

Da die Kaiservergötterung also weder bei Lebzeiten noch von selbst 
mit dem Ableben eintrat, muß der A n laß  zur Konsekration der Cae-

1 Vgl. Wissowa Religion 328.
Tertull. Apol. 34. Cod. Fuld. liest die Stelle: male traditum ante apo­

theosin deum Caesarem nuncupare sci(t)o te isto nomine male veile et male abo- 
mm an, ut vivente adhuc imperatore deum appeles quod nomen illi mortuo acce- 
dit. Vgl. zur Stelle zuletzt G. Thörnell Studia Tertullianea. IV 132 f. (Ups. 1926).

® Dio Cass. 61, 20.
4 Minuc. Felix Octav. 21 ; V. Getae 2 (daß Geta tatsächlich gar nicht ver­

göttert und die Anekdote einfach erfunden wurde,^tut nichts zur Sache); Suet.
Vesp. 33. e Xen. Resp. Laced. 15, 9.

6 Flavia Domitilla, vgl. Stein in R E  VI 2732. Den Hinweis, daß die Kon­
sekration schon von Vespasian (und nicht erst von Domitian) durchgeführt 
wurde, verdanke ich H. Dessau.

1*



4 Elias Bickermann

saren noch später entstanden sein. Der Tod schließt in der Tat keines­
wegs das körperliche irdische Leben ganz ab, nicht das biologische 
Faktum, sondern der soziale Akt: die B e s t a t t u n g  trennt den Dahin­
gegangenen von den Verbliebenen.1 Es wird nun ausdrücklich ver­
sichert, daß die Konsekration stets erst nach dem Begräbnis erfolgte2, 
und von Dio und Herodian bezeugt3, daß die Bestattung gegebenen­
falls die Zeremonie der Apotheose enthielt. Die Untersuchung des 
römischen Kaiserkultus hat somit bei diesem ritus consecrationis4 ein­
zusetzen.

2 . RITUS CONSECRATIONIS
Jeder gewöhnliche Mensch wird nur einmal begraben, wie er nur 

einmal stirbt. Der in der Antoninenzeit konsekrierte römische Kaiser 
wurde aber zw e im a l  auf dem Scheiterhaufen verbrannt, und zwar ein­
mal in corpore, dann in effigie.

Der Augenzeuge Dio Cassius bezeugt diese seltsame Tatsache für 
Pertinax, der Zeitgenosse Herodian sowohl als allgemeine Regel wie 
speziell für Septimius Severus, die „Historia Augusta“ sowohl für diese 
beiden als für Caracalla.5 Da aber in allen genannten Fällen bekannt­
lich außergewöhnliche Todesumstände als Grund dafür angesehen wer­
den könnten, ist es willkommen, daß die d o p p e l t e  B e s t a t t u n g  auch

1 Belege dafür sind wohl nicht erforderlich. Ygl. im allgemeinen Scheuer 
Z. d. Savigny-Stiftung, german. Abt. 1915 und 1916 und als ein hübsches Bei­
spiel dazu G. Legrain Annales du Service des antiqu. de l’Egypte 1916, 167.

2 V. Marci 18, 3: M. Aurelius wurde angeblich vergöttert, priusquam fumts 
conderetur . . . quod nunquam antea factum fuerat neque postea. Alle sonstigen 
Nachrichten bestätigen die hier erwähnte allgemeine Regel. Z. B. Tac. Ann. 
13, 2 : censorium funus et mox consecratio (Claudii). Drusilla starb am 11 . Juni 
38 (Fasti Ostiens. Not. Scavi 1917,180), konsekriert im September (C IL  VI 2028 e). 
Tertull. Apol. 10: quos ante paucos dies luctu publico humatos mortuos sint 
confessi, in deos consecrent.

8 Dio 74, 5, 5 : xccl o (ikv Hsgxivcc§ ovroag Tjd'avaxia&Tj. Herod. 4, 2, 1 1 : xal 
££ ixsivov (isra z&v Xonc&v <9säv 0'Qi]6Y.ev£xui.

4 Amm. Marc. 23, 6, 4; vom ersten persischen König Arsaces: astris . . .
ritus sui consecratione permixtus est omnium primus.

6 Dio Cass. 74, 2 ; Herod. 4, 2, 1 : %&os yag iaxi 'Pa>[icdois . . . ro ftfv yap 
a&iici tov xikzvxT\6avxo<s ito X v T B ls i xr\Ssia Y.axa%'öinxov6iv Scvd'gmjtoiv voficp  • 
xrtgov ds 7tlaoct[ievoi sht6va . . . itgoxidiocGiv usw. V. Severi 7, 8 : funus deinde 
censorium Pertinacis imagine duxit eumque inter divos sacravit. V. Severi 24, 
1—2 : die Urne mit Severus’ Asche wurde aus Eboracum nach Rom gebracht 
(vgl. V. Severi 19, 4: ipse a senatu agentibus liberis qui ei funus amplissi- 
mum exhibuerunt inter deos est relatus). Für Caracalla seine Vita 9, 1: publico 
funere elatus est. Vgl. 9, 12 ; V. Macrini 5, 2 ; Dio 78, 9, 1 : die Leiche wurde 
schon in Syrien verbrannt, die Reste wurden „im geheimen“ im Mausoleum 
beigesetzt, und die Konsekration erfolgte erst nachträglich.



für den im tiefsten Frieden, in der Nähe von Rom verschiedenen Kaiser 
Antoninus Pius beglaubigt wird. M. Aurelius und L. Yerus verfuhren 
nämlich nach dessen Tode folgenderweise: Haclriani autem sepulcro cor- 
pus patris intulerunt magnifico exequiarum officio. Mox iustitio secuto publice 
quoque funeris expeditus est ordo. E t laudavere uterque pro rostris patrem, 
flaminemque e i . . .  et sodales . . , creavere.1

Vier Begriffe, vier nacheinander folgende Handlungen nennt der 
Biograph: exequiae, iustitium, fwnus und (durch die Priestereinsetzung 
ausgedrückt) consecraüo. Exequiae und funus sind Synonyme für den 
Trauerzug, und zwar ist das funus publicum das auf öffentlichen Be­
schluß amtlich ausgeführte Leichenbegängnis. Iustitium ist endlich der 
übliche Terminus für die Landestrauer.2

Vergegenwärtigen wir uns nun den Gang der Handlung. Die Leiche 
des Kaisers wird zwar prunkhaft, aber nicht von amtswegen verbrannt 
und die Überreste im Mausoleum beigesetzt. Im allgemeinen pflegt die 
öffentliche Trauer in diesem Augenblicke zu schließen, sie wird ver­
hängt, ex ea die qua eius decessus nuntiatus esset usque ad eam diem qua 
ossa relata atque condita iustaque eius manibus perfecta essent.3 Bei der 
Bestattung des Antoninus Pius wird aber alles dem üblichen Brauch 
entgegen ausgeführt. Das iustitium beginnt hier erst nach der Beerdigung, 
und der staatliche Leichenzug setzte sich in Bewegung, als die Leichen­
reste schon im Grabmal ruhten^ Und zwar gilt dieses funus publicum, 
wie wir aus Dios und Herodians ̂ Berichten von den späteren Konsekra­
tionen erfahren, der dem Verstorbenen nachgebildeten W a c h s p u p p e .

Jene beiden sich einander ergänzenden Berichte zeigen, daß das 
Bestattungszeremonial in diesem Falle in allen Einzelheiten einem üb-

Die römische Kaiserapotheose 5

1 Y. M. Aurelii 7, 10—11 . An die Fälschung ist hier nicht zu denken, weil 
1. im vierten Jahrhundert der Kaiser beerdigt wurde, so daß der Redakteur 
der „Historia Augusta“ aus eigenem das Zeremoniell zu erfinden nicht imstande 
gewesen wäre; 2. der Terminus funus kommt nur bis auf die Biographien Cara- 
callas und Macrinus’ vor und bezeichnet stets das öffentliche Leichenbegängnis; 
der Fälscher unterschied Belbst nicht, wie die durch die Apostrophierung Dio­
kletians als Einschub erwiesene Stelle V. Getae 7 zeigt (funus Getae . . . in- 
latus maiorum sepulcro hoc est Severi, vgl. dazu 0 . Hirschfeld Kl. Sehr. 467), 
das funus der Puppe von der Leichenbestattung. Jos. Schwendemann Der 
historische Wert der Vita Marci (1923) 133 f. betrachtet die Stelle ohne Beweis 
als kontaminiert, die Nachricht der Vita findet aber durch die Münzen ihre 
volle Bestätigung, s. unten § 4.

2 Mommsen 1iS tR  I 264, III 1180. Vollmer de funere publico, Jhb. f. cl. 
Phil. Suppl. 19 (1893).

3 Dessau 1L S  140,20 ff. (für C. Caesar) mit Anm. 1 : C IL  IX 5290: Romae 
iustitium indictum est donec ossa eius in  mausoleum inferentur. Andere Beispiele 
Vollmer a. a. 0. 330, 4.



6 Elias Bickermann

liehen funus publicum entsprach.1 Bis auf Ausbrüche des Schmerzes, 
Weheklagen u. dgl. — navtsg a(ia aii.oqiVQa^sd'a %al navreg imdccKQv- 
6cc(iev erzählt der Teilnehmer Dio —, werden dabei auch die rituellen 
Handlungen der Bestattung ausgeführt. Das alles gilt aber nur dem 
Scheinbilde des schon Begrabenen. Dieses S c h e i n b i l d  wird also als 
wirklicher Menschenkörper angesehen und behandelt.

Der Augenzeuge Dio erzählt, daß ein Sklave mit seinem Wedel 
Fliegen vom Gesicht der Wachspuppe des Pertinax abwehrte.2 Septi- 
mius Severus gab ihr dann auf dem Scheiterhaufen den Abschiedskuß. 
Herodian fügt sogar hinzu, daß die Puppe des Septimius Severus sieben 
Tage vordem im Palaste als Kranker behandelt wurde, mit Ärzte­
besuchen, Gesundheitsbulletins und Todesfeststellung.?

An Deutlichkeit lassen all diese Nachrichten nichts zu wünschen 
übrig. Das W a c h s b i l d ,  dem Toten „in allem ähnlich“4, mit seinen 
Kleidern umhüllt5, auf seinem Paradebett liegend — das ist der Kaiser 
selbst, dessen Leben durch diese oder vielleicht noch weitere magische 
Handlungen in die Wachspuppe übergeführt ist. Die Parallelen für der­
artigen Bildzauber sind zahlreich und in der ganzen W elt zu treffen .6 
Hier genüge nur ein italisches Beispiel vom Jahre 136. Ein Viertel­
jahrhundert vor der Bestattung der Puppe des Antoninus Pius schreibt die 
„Lex collegii cultorum Dianae et Antinoi“ vor7: quisquis ex hoc collegio 
servus defunctus fuerit et corpus eins a domino iniquo scpulturae datum 
non . . . fuerit. . ., ei funus imaginarium fiet. Die Satzung gebraucht dabei

1 Um Raum zu sparen, verzichte ich auf entsprechende Ausführung. Es 
genügt, Dios und Herodians Nachrichten mit Vollmer 337 ff. oder H. Blümner 
Römische Privvtaltertümer (1911) 491 ff. zu vergleichen, die auch für das Zere- 
monial sonstige Belege anführen.

8 Dio 74, 4, 3. Er deutet das als Zeichen, daß die Puppe den Schlafenden 
darstellte. Vielmehr ist es cadaver ventilare (Cod. Iust. 7, 6, 5). Vgl. Blümner
a. a. 0 . 496, 8.

8 Herod. 4, 2, öff. Da er außerdem berichtet, daß die Senatoren im Trauer­
gewand um das Paradebett des „Kranken“ saßen, würde daraus folgen, daß 
das iustitium  im 3. Jahrhundert früher als im Falle des Antoninus Pius ver­
hängt war. Es kann aber auch sein, daß Herodian Einzelheiten einfach ver­
mengt und entstellt, was die Glaubwürdigkeit seines Berichtes im allgemeinen 
keineswegs vermindert. Die zeitgenössischen Nachrichten vom preußischen 
Bestattungszeremonial des 18. Jahrhunderts sind ebenso undurchsichtig und 
widersprechend. Vgl. unten den Exkursus.

4 Herod. 4, 2, 2 : sinivcc izccvra bpoLccv x<5 TstaXsvyioTi.
5 Dio 74,4 ,3 : exevf) iitivixto}.
6 J. G. Frazer Spirits o f the com  II 94 ff. E. S. Hartland in Hastings Enc. 

o f Selig. IV 428. Seler Ges. Abhandl. II 679. B. Schmidt A R W  1926, 304. Die 
Bestattung des Scheinbildes anstatt und neben der Leiche, um die Dämonen 
zu täuschen (J. G. Frazer 98 ff.), steht auf einem anderen Blatte.

7 Dessau I L S  7212 c. II 4



denselben Ausdruck funus imaginarium, welchen die „Historia Augusta“, 
um die von Dio gesehene Bestattung des Pertinax-Wachsbildes zu be­
zeichnen, verwendet.1

Nach der „lex collegii“ wie in allen sonstigen Parallelen dient aber 
das Bild, um den fehlenden Körper zu vertreten; im Kaiserzeremoniell 
tr itt  es dagegen neben ihn, verdoppelt die Leiche und ersetzt sie 
nicht. Zwei weitere Umstände sind dabei für unsere Untersuchung maß­
gebend: einerseits galt die öffentliche Bestattung, das funus publicum, 
der Wachspuppe und nicht der Leiche, anderseits hing die Konsekration 
eben mit der Puppenverbrennung zusammen. Das bezeugen nicht nur 
Dio und Herodian2, sondern auch der einzige Ritus, den die zweite Be­
stattung vom üblichen funus publicum voraus hatte: ein A d l e r  flog vom 
Scheiterhaufen empor. Das Bild des Adlers ist aber das übliche Sinn­
zeichen der Konsekration auf den Münzen des zweiten Jahrhunderts. 
Herodian sagt, der Adler sollte dabei, „wie die Römer glauben,“ die 
Seele des Kaisers gen Himmel tragen, das könnte aber ebensogut oder 
noch besser bei der Verbrennung der Leiche stattfinden. Es ist viel­
mehr klar, daß die Verdoppelung nur dann irgendeinen Sinn hatte, wenn 
der Kaiser erst bei der zweiten Bestattung und zwar auf eine neue 
Weise von den Menschen schied.] Da aber alle Riten und Handlungen 
(vom Adlerflug abgesehen) auch bei der Wiederholung mit dem üblichen 
Ritual identisch sind, so kann der Unterschied nur im Objekt der Zere­
monien liegen. Es müßte also gerade die Wachspuppe und nicht der 
Körper vertilgt werden. In diesem Falle besteht aber die Differenz vom 
ritualistischen Standpunkte aus darin, daß das Wachsbild im Feuer völlig 
zerschmilzt, so daß hier keine sterblichen Überreste verbleiben. Sakral­
rechtlich ausgedrückt: nach der Leichenverbrennung war das ossilegium 
pflichtmäßig, nach der Puppenvertilgung fiel es aus.

Die doppelte Verbrennung ist literarisch für die Jahre 161, 193, 
211 und 217 bezeugt. Sonst werden in den Schriftquellen nur noch 
die Trauerfeierlichkeiten für A u g u s t u s  beschrieben.8 Sie wurden aber 
für Claudius genau nachgeahmt, und wenn wir Suetons Bemerkung über 
Claudius: funeratus est sollemni principum pompa wörtlich nehmen dürfen, 
blieben sie überhaupt für die spätere Zeit maßgebend. In diesem Zere­
moniell fehlt aber der Brauch der doppelten Bestattung. Funus publicum 
gilt hier vielmehr für die L e i c h e  selbst.4 Das Wachsbild erscheint

Die römische Kaiserapotheose 7

V. Pertinacis 16, 1 : funus imaginarium ei et censorium ductum est; vgl. 
Serr. Aen. 6, 325: imaginaria sepultura. * Dio 74,2; Herod. 4,2.

* ^ io  56, 31, 34, 42. Suet. Aug. 100. Tac. Ann. 1 , 10.
4 Vgl. auch Fasti Ostienses (Not. Scavi 1917, 180) vom. Jahre 37, die alle 

Etappen der Bestattung des Tiberius aufzählen: IIIIK (a lendas) Apr. corpus in  
urbe(m) perlatum per mili(tes) U I  Non(as) Apr. f(une)re p(ublico) e(latus) e(sl).



8 Elias Bickermann

auch hier, es wird auf der Bahre getragen, innerhalb welcher der Kör­
per ruht, wie man es sonst in Rom und anderswo machte, um der Ver­
wesung vorzubeugen.1 Verbrannt wurde natürlich nur der Körper. Dio 
erwähnt in seiner Beschreibung von Augustus Bestattung auch den 
Adlerflug.2

Ein solches öffentliches Leichenbegängnis wurde jedenfalls nicht 
nur den Konsekrierten zuteil. Agrippa und Tiberius wurden genau nach 
demselben Zeremoniell wie Augustus bestattet®, erreichten aber die 
Göttlichkeit nicht.4 Die Deifikation des Augustus oder des Claudius 
konnte also nicht durch die A rt ihrer Bestattung begründet sein. Viel­
mehr tr it t  im ersten Jahrhundert ein anderer seltsamer Ritus zwischen 
der Verbrennung und Konsekration ein, der für Augustus, Drusilla und 
Claudius direkt überliefert is t5: ein Z e u g e  schwur mit eigenen Augen,

1 Tac. Ann. 3, 6 : illa veterum instituta: propositam toro effigiem. Ygl. im 
allgemeinen Benndorf Antike Gesichtsmasken, Denkschr. Wien. Ak. 28 (1878) 
65 ff. E. H. Swift Amer. J. Archeol. 1923, 291 ff. Bei Augustus’ Bestattung folgten 
im Zuge noch zwei seiner Statuen, darunter eine goldene (Dio 56, 34 ,1). Beim 
Leichenbegängnis Cäsars wurde auf dem Grab seine Wachsfigur aufgestellt 
und an ihr 23 Dolchstöße nachgebildet (Appian BC  2, 147). Ygl. wie bei den 
Obsequien des Herzogs von Guise Bein Wachsbild dreifach aufgestellt wurde 
(Schlosser Jhb. Kaiserl. Kunstsamml. 29, 196).

8 Die bildlichen Darstellungen der Apotheose aus der früheren Kaiserzeit 
scheinen aber den Adler in dieser Bedeutung nicht zu kennen. Ygl. insbeson­
dere den Pariser Kameo vom Jahre 17 (Bernoulli Böm. Ikonographie I I 1 , Taf. 30): 
Marcellus schwebt auf einem Flügelroß, das vatikanische Relief um das Jahr 13 
(Miss Arth. Strong Apotheosis and A fter life 1915, Taf. 7), wo Cäsar in Quadriga 
auffahrt und der Adler nur zur Raumfüllung dient. Vielmehr figuriert der 
Adler damals eher als Machtsymbol (Gemma Augustea, bei Bernoulli II 1 , 
Taf. 29; Wiener Bronze bei A. Schlachter Der Globus (1927) Taf. 1 , 14). Das 
erste sicher datierbare Denkmal der Kaiserapotheose, wo der Adler figuriert, 
ist das Relief des Titusbogens (S. Reinach Bepertoire de reliefs I 276, 1). Die 
zeitliche Ansetzung der Kameen von Nancy, Trier, Berlin und der sogenannten 
des Germanicus (A. Furtwängler Antike Gemmen III 324 und 327) bleibt leider 
unsicher. Ich glaube deswegen auch nicht, daß der Adler auf dem Globus, der 
auf einem späteren As des Tiberius (B rit. Mus. Cat. I p. CXXXII), also viele 
Jahre nach der Konsekration des Augustus, erscheint (Coh. Aug. 247; BMC. 
T. 26, 5; M. Bemhart Handb. d. Münzkunde T. 61, 1 . Obv.: Divus Augustus 
Pater. Kopf des Augustus im Strahlenkranz r.), die Himmelfahrt des Augustus 
oder dgl. symbolisieren soll. Er wird vielmehr auch hier wie unter den Fla­
viern (vgl. Mattingly-Sydenham II Index s. v. Eagle) oder wie die Victoria auf 
anderen Stücken derselben Reihe (Cohen 242) schlechterdings die Macht ver­
sinnbildlichen.

8 Dio 54, 28, 6 ; 68, 26, 5.
4 Der seltsame Gedanke von H. Mattingly Boman coins (1928) 149, daß

die Münze des Lentulus vom Jahre 12 (B M C  I 124 T. 4, 14) a sort o f unoffi- 
ciäl consecration o f Agrippa darstelle, verdient keine Widerlegung.

6 Dio 56, 46, 2. Sueton Aug. 100: nec defuit vir praetorius, qui se effigiem 
cremati euntem in coelum vidisse iuraret. Dio 59, 11 , 4: Livius Geminus hat



den Flug des Verbrannten vom Scheiterhaufen gen Himmel beobachtet 
zu haben. Und das war nicht ein zufälliger Einfall der Schmeichelei, 
sondern fester Usus1: xai xi yaq xovg a7to&v,q6xovxag itaq> v(itv ccvxoxqu- 
Topccg, ovg asl änod'avaxl^söd'ai a^iovvreg xal ofivvvxa xiva itQoayovxeg £00- 
Qcmivai ix xrjg nvQäg avsQxofjLSvov sig xov ovqccvov xov xaxaxaivxa Kaißa^a^

3. DIE HIMMELFAHRT
Als lustin der Märtyrer auf diese Weise Antoninus Pius die Auf­

erstehung und Himmelfahrt Christi verdeutlichen wollte, war der von 
ihm genannte Brauch schon tot: Sueton, sein älterer Zeitgenosse und 
ebenso Dio Cassius ein Jahrhundert später erwähnen den Ritus nur als 
eine Kuriosität der versunkenen Zeit.2 Wie verhält sich also dieser alte 
Brauch zum neuen der Puppenverbrennung? Liegt hier eine nur äußer­
liche Veränderung oder vielmehr wesenhafte Umgestaltung des Ritus 
oder gar des Sinnes der kaiserlichen Apotheose vor? Die Schriftquellen 
versagen, erst das Bildmaterial, d.h. vor allem die Konsekrationsmünzen3 

ermöglichen die Frage zu beantworten.
Diese P r ä g u n g e n  zerfallen nach ihren Typen in zwei Gruppen. 

Eine, die ältere, die mit dem „sidus Iulium“ beginnt, bringt Symbole 
und Bilder der schon e r f o l g t e n  Deifikation: Tempel, Altar, Kultbild 
des neuen Divus mit entsprechender Legende versehen. So etwa das 
Bronzemedaillon für Pertinax4: Obv, Divus Perlinax Pater, sein Brust­
bild im Paludamentum r. Rev. Aeternitas. Sein Gottesbild auf einer von 
vier Elephanten gezogener Thensa. Die andere Gruppe stellt dagegen 
gerade die Auffahrt zur „Aeternitas“, das W e r d e n  der neuen Gottheit 
dar: den Scheiterhaufen, den Adler usw. Und dieser Sinn der Symbole 
wird durch die Aufschrift Consecratio betont.

Zum ersten Male erscheinen Prägungen dieser Gruppe im Jahre 119 
bei der Apotheose von Hadrians Schwiegermutter Matidia.5 Eine Münzen­

beschworen, von Drusilla re xov ovgavov ccvtfjv avccßalvoveav xal rotg Q'solg 
ovyyivo[L&vr\v koQaxivui. Senec. Apoeol. 1 und dazu 0. Weinreich Senecas Apoco- 
locyntosis (1923) 27.

1 Vgl. Iustin. Apol. I 21, 3. Weinreich A R W  1915, 36ff.
Vgl. oben die vorletzte Anmerkung.

8 Vgl. Eckhel Doctrina nummorum VIII 465. M. Bernhart Mitteil. d. 
Vorderasiat. Ges. XXXIII 152 ff. M. Bernhart Handb. jL Münzkunde d. Kaiserzeit 
(1926).

4 F. Gnecchi J  medaglioni romani Taf. 91, 10.
5 Die Legende consecratio und das Adlerbild erscheinen auch auf den 

Konsekrationsmünzen der Traiansschwester Marciana, die zwischen den Jahren 
112—114 vergöttert wurde. Da noch Traians KonBekrationBmünzen vom J. 117 
weder das Bild noch das W ort kennen, müssen wir zwei Gruppen Marciana- 
Prägungen unterscheiden, wogegen, wie ich mich an Originalen im Berliner

Die römische Kaiserapotheose 9



10 Elias Bickermann

reihe brachte damals (mit geringen Abweichungen) folgenden Stempel.1 
Obv. D iva  A ugusta M atidia. Brustbild mit Diadem r. Rs. Consecratio. 
Adler auf dem Szepter. Wenn der Adler, der sich, wie wir uns erinnern, 
aus dem Gipfel des Scheiterhaufens emporschwang, hier mit der Conse­
cratio in Verbindung gebracht wird, so zeigt es, daß der frühere Brauch, 
zwischen beiden Vorgängen noch den schwörenden Zeugen einzuschieben, 
unbekannt ist und dann das Schwergewicht der Apotheose jetzt auf der 
Verbrennung liegt.

Der Terminus Consecratio kommt hier auf den Münzen zum ersten 
Male vor, gleichzeitig verändert sich sein Sinn in amtlicher Sprache. 
Die Arvalakten2 verzeichnen unter dem 23. Dezember 119: gespendet 
in  consecrationem M atidiae Aug. unguenti pondo I I  und turis pondo L .  
Die Konsekration als Rechtsakt bedarf aber weder des Balsams, noch 
des Salbens. Als ca. 90 Jahre vordem die Arvalbrüder ob consecrationem 
divae Augustae  opferten, gedachten sie des Tags des Senatsbeschlusses.8 
Wenn sie nun den für den Scheiterhaufen bestimmten Weihrauch in  
consecrationem verbuchen, so beweist es wieder, daß die Apotheose jetzt 
unmittelbar mit der Verbrennung zusammenhängt und daß die Bezeugung 
der Himmelsfahrt ausbleibt.

Die H i m m e l f a h r t  des Divinisierten wurde aber dessen ungeachtet 
auf den Münzen anschaulich dargestellt. Seit Hadrians Konsekration 
im Jahre 139 gehört sie ebensogut wie der Rogus zum eisernen Be­
stand des Typenschatzes der zweiten Münzengruppe. In Quadriga oder 
Biga, oder auf dem Adler oder Greif, sogar auf einem dafür so un­
geeigneten Vehikel wie dem Pfau sehen wir die neuen Götter den 
Himmel ersteigen.4

Kabinett überzeugen durfte, numismatische Bedenken nicht bestehen. Zur ersten, 
traianischen Gruppe werden gehören Coh. 12 und 13 (Bernhart Handb. T. 54,
2 u. 7) Diva Augusta Marciana, „son buste diademe ä droite“ R: E x  Senatus 
Consulto. „Marciana ou Vesta tenant une patera et un sceptre assise sur un 
chair traine par deux elephants ä gauche, montes chacun par un cornac“. Coh.
10 (Bernhart T. 8, 6; 51, 7) mit etwas anderem Obversstempel und dem Adler 
und der Umschrift consecratio (Gold und Silber) stammt dagegen schon aus 
den Prägungen Hadrians zu Ehren seiner Verwandten (vgl. zu diesen seinen 
Münzen H. Mattingly J R S  XV 221 ff.). — Zum Adlerbild auf der Münze Cohen 
Aug. 247 s. ob. S. 8 Anm. 2.

1 Cohen II 102. Ihr Tempel ist auf einem Wiener Bronzemedaillon ab­
gebildet. Cohen Hadr. 550, W. Kubitschek Römische Medaillons in Wien 
(1909) 1.

* C IL  VI 2080, 5.
8 CIL  VI 2032, 16. Vgl. Marquardt-Wissowa Römische Staatsverwaltung 

III 276.
4 Vgl. die Tafeln bei M. Bemhart Handbuch z. Münzkunde d. Kaiserzeit

(1926). Den Ursprung dieser Symbole deckt F. Cumont Etudes syriennes (1917),
35 ff. auf.



Die reichen Festprägungen der Antonine und Severe, die unter der­
selben Aufschrift Consecratio den Scheiterhaufen und den Himmelflug 
zur Darstellung bringen, zeigen damit, daß die alte Vorstellung vom 
Wesen der Kaiserapotheose einerseits und der neue Ritus andererseits 
die ganze Epoche hindurch in Kraft und Geltung verblieben. Zwei 
Prägungen sind dabei besonders lehrreich: die Konsekrationsmünzen 
des Septimius Severus und die des Antoninus Pius.)

Auf den ersten sehen wir nämlich neben dem vom Adler empor­
getragenen Kaiser (Cohen 83) einen prachtvollen vierstöckigen Tlogus 
(Cohen 90), der genau dem von Herodian beschriebenen und für die 
Wachspuppe bestimmten Gerüste entspricht. Somit erhält Herodians 
wichtige Mitteilung, daß die Himmelfahrt sowie die Konsekration mit 
der Puppenverbrennung verbunden waren, dokumentarische Bestätigung. 
Auf dieselbe Weise beglaubigt die Bildüberlieferung über A n t o n i n u s ’ 
Konsekration die bezügliche Nachricht seiner Biographie, wie w ir1 sie 
verstanden haben.

Seine Söhne hatten divo Pio eine Säule errichtet, auf der die Statue 
des neuen Gottes mit dem Szepter und der Weltkugel in den Händen 
stand.* Die Basisreliefs3 stellten dagegen den Aufstieg des Kaisers zur 
Divinität dar. Auf dem Hauptbild trug der geflügelte Aion4 ihn mit 
seiner gleichfalls vergötterten Gemahlin zur Ewigkeit empor, zwei 
Adler wiesen ihnen den Weg. Der personifizierte Campus Martis, der 
sowie auf dem Relief wie auf einer Konsekrationsmünze5, die gleichfalls 
den Himmelflug des Pius darstellte, zum Erhöhten emporblickt, das Bild 
der decursio (militärische Parade um den Rogus), das die Nebenseiten 
der Basis ausfüllt, und endlich der Rogus selbst auf einigen anderen 
Festmünzen der Apotheose6 zeigen, daß das Aufsteigen des Kaisers 
vom Scheiterhaufen ausging. Und zwar von dem des Puppenbildes. 
Denn das Marsfeld als Verbrennungsort und die decursio gehören zum 
funus publicum7, das in diesem Falle aber der Wachspuppe galt.8 Die

1 Die Deutung verdanken wir Salmasius, z. St. Unsere Handbücher haben 
aber von dieser vor drei Jahrhunderten gemachten Entdeckung der doppelten 
Bestattung der Kaiser offenbar noch keine Kunde erhalten.

* Cohen Antonius Pius 363 (Bernhart T. 66, 2).
8 W. Amelung Skulpturen d. Vatikanischen Museums (1903) I 883 ff., Taf. 

116—118.
4 Deubner Röm. M itt. 1912, 1 ff.
6 Cohen 163, Gnecchi I  medaglioni romani T. 43, 5.
8 Cohen 163 ff.
7 Die decursio wurde aber schon bei der Leichenverbrennung des S. Severus 

in Eboracum ausgeführt Dio 76. 16, 3; vgl. Sueton. Claud. 1.
3 Die Leiche des Pius wurde wohl noch in Lorium verbrannt. G. Lacour- 

Gayet Antonin le Pieux (1888) 438.

Die römische Kaiserapotheose 11



12 Elias Bickermann

Konfrontierung der Inschriften der Säule und des Grabes des P ius1 be­
stätig t schlagend diesen aus dem literarischen und monumentalen Material 
gewonnenen Schluß. Die erste lautet: Divo Antonino Aug. Pio Antoninus 
Augustus et Verus Augustus filii. Auf dem Grabstein stand: Imp. Caesari 
Tito Aelio Hadriano Antonino Aug. Pio Pontißci max. iribunic.pot. X X I I I I I ,  
imp. I I ,  cos. I I I I p .  p. Die Grabschrift zählte also alle Titel der irdischen 
Majestät des Mannes, dessen sterbliche Überreste unter ihr ruhten, auf, 
nannte aber die Göttlichkeit nicht. Die dem Gotte gewidmeten und 
sein Werden darstellenden Bilder der Konsekrationsdenkmäler können 
also sich nicht auf die Verbrennung der Leiche beziehen, sondern 
müssen auf eine andere, spätere, die der Wachspuppe, verweisen.

Die Konsekrationsbilder des 2. und 3. Jahrhunderts veranschaulichen 
also, daß der Ritus der doppelten Verbrennung, der die Bezeugung ab­
gelöst hat, sich auch auf die Himmelfahrt bezieht. Wie verhalten sich 
also alle drei Erscheinungen untereinander?

Die spärlichen Äußerungen der Alten klingen verschieden. Die 
philosophisch Gesinnten deuteten den Vorgang als Seelenaufstieg2, die 
Liebhaber der Astrologie als Rückkehr des „Astralleibes“ .3 Da theo­
logische Dogmen dem römischen Kult ganz fremd waren, blieb es natür­
lich jedem überlassen nach eigenem Gutdünken sakrale Handlungen zu 
deuten. Die Himmelfahrt des Pius ist z. B. in gleichzeitigen offiziellen 
Darstellungen auf vierfache Weise aufgefaßt: als Flug auf dem Adler, 
in Quadriga und als Emporschweben auf den Flügeln des Genius und 
des Aion.4 Den s a k r a l e n  Sinn der Apotheose kann man vielmehr nur 
aus ihren Riten erschließen. Sie widerlegen die im Altertum und je tz t 
beliebte Deutung als Seelenerhöhung, die schwerlich der Bezeugung 
und gewiß nicht der Puppen Verbrennung bedarf. Das eigentliche Wesen 
des Aktes deckt vielmehr Dio Cassius auf, wenn er den Senator, der 
die Auffahrt des Augustus beschworen hat, dem Proculus, der Romulus’ 
Entrückung sah, gleichstellt.5 Die leibliche E n t r ü c k u n g  ist tatsächlich

1 Dessau I L S  346 und 347.
2 Dio 56, 42; Herod. 4, 2, 11 , Veil. Pat. 2, 123, Tac. Ann. I 43.
8 Grermanicus Aratea 552 ff.: hic (Capricornus) Auguste tuum genitale cor­

pore nutnen attonitas inter gentes patriamque paventem in coelum tulit et ma- 
ternis reddidit astris. Manilius IV 57, Augustus caelo genitus caeloque receptus.

4 Cohen 153, Antoninussäule, das Tempelrelief von Thugga. Auf ihren Konse­
krationsmünzen bedient sich Faustina zum Aufstieg des Adlers, Genius, der 
Viktoria, Quadriga und Biga.

5 Cumont (S. 10 Anm. 4) hat den Nachweis erbracht, daß die Symbole der 
Kaiserapotheose aus dem Orient stammen und dort auf den Seelenaufstieg ge­
deutet wurden. Das Bild ist aber an sich stumm und vieldeutig. Der Adler 
kann z. B. auch die Auferstehung symbolisieren (Dussaud Syria  VI, 203) und 
versinnbildlichte ursprünglich, in Babylonien gerade die Entrückung.



Sinn und Zweck der römischen Konsekration, wie ihre nur unter dieser 
Voraussetzung verständlichen Riten beweisen.

4. DIE DEUTUNG DER KONSEKRATIONSRITEN
Die Entrückung ist die Befreiung vom Tode.1 Ohne „dem Tode und 

dem Schicksal“ verfallen zu sein wird der Held durch Gottesgnade 
plötzlich und unmittelbar entrafft und leiblich ins Gottesreich versetzt: 
creditum est vivum cum caelo assumptum. Auf diese Weise unsterblich 
geworden, wird er seither mit den Unsterblichen verehrt: 'AöTccHidriv
rov KqTitu tov alnolov qQ7taGs Nv̂ iq>r} ogeog, xul vvv cEQog ’Adxa%L8r\g“ 
(Callim. Ep. 24).

Die Entrückung ist somit ein W u n d e r ,  bedarf folglich der Be­
glaubigung, ohne welche ein Wunder nur Blendwerk oder Lügenmär 
ist.2 Während aber diese Beglaubigung im allgemeinen entweder durch 
Beobachtung des Mirakels selbst (z. B. man sah die mitkämpfenden 
Dioscuren im latinischen Krieg), oder durch Feststellung der eingetretenen 
Veränderung (der Kranke ist nach der Inkubation genesen) erfolgt, ist 
das letzte Verfahren für die Entrückung in der Regel undurchführbar. 
Denn es liegt gerade im Wesen dieses Wunders, daß der Entraffte sich 
außerhalb der menschlichen Wahrnehmung befinden muß, so daß von 
seiner Gegenwart vielleicht ein Gott, wie etwa Apollo von Traian ,3 
künden, nicht aber ein Sterblicher zeugen kann.

Die wunderbare Versetzung ins Jenseits hat aber als ihr unumgäng­
liches diesseitiges Korrelativ das V e r s c h w i n d e n  des Entrückten zur 
Folge. Und so wirkte der logischerweise falsche Schluß in diesem Vor­
stellungskreis überzeugend und bindend: das Nichtvorhandensein hier 
beweist das Sein dort, der auf unerklärbare Weise Verschwundene ist 
entrückt: Bomulus . . .  cum non comparuisset deorum in numero conlocatus 
putaretur (Cic. de Rep. 3, 10 , 17).

Die Riten der kaiserlichen Apotheose entsprechen nun genau diesen 
beiden üblichen B e g l a u b i g u n g s a r t e n  der E n t r ü c k u n g .  Im 1. Jahr­
hundert bezeugt man die Himmelfahrt selbst, das Wunder im Werden. 
Qui Drusillam euntem in coelum vidit gehört zu derselben Reihe, wie 
Proculus, der Sklave des Empedokles, der Schüler des Lügenpropheten

1 Grundlegend für die Vorstellung und ihre Geschichte ist E. Rohde.
Psyche. Vgl. außerdem P. Pfister D. Reliquienkult im Altertum  II (1912) 480 ff.,
Scheftelowitz A R W  19, 216; Jac. Grimm Deutsche Mythologie Kap. 32; Wilh.
W undt Völkerpsychologie II 3, 213 f., 575 f.; Bickermann Z. f. Neutest. Wiss
1924, 281 ff. S. Schebelev im Recueil Kondakov Prague 1926 (russisch).

* Vgl. über diesen Beglaubigungsapparat 0. Weinreich Senecas Apocolocyn-
tosis (1923) 19 ff.

8 Wilcken Chrest. d. Papyruskunde 491. Vgl. zum folgenden Z. f. Neutest. 
Wiss. 1924, 284 ff.

Die römische Kaiserapotheose 13



14 Elias Bickermann

Peregrinus, wie Ascanius oder Pisistratos aus Orchomenes, welcher be­
hauptete, iaQctxsvai tov naTegcc fied1’ oQfifjg sig xo Ihcarbv oQog cptQeGd'ccL, 
fis^ova (lOQyqv avd-gcoTtov xsxTijfiEvov.1 Sie alle sind Kronzeugen des 
von ihnen mit eigenen Augen gesehenen Mirakels.

Das Wunder blieb im 2. Jahrhundert dasselbe, wie im 1., zu seiner Be­
glaubigung begnügt man sich je tz t aber mit dem Ausbleiben der sterb­
lichen Überreste des Verewigten. Es war nämlich für die Entrückungs­
vorstellung unerheblich, ob die Entraffung aus der Mitte der Lebenden 
oder vom Scheiterhaufen, wie es dem Herakles selbst geschah, oder gar 
aus dem Grabe erfolgte. Erforderlich war nur das Verschwinden des 
Körpers. Da die Christen Neros Grab nicht kannten (das befand sich 
bekanntlich nicht im kaiserlichen Mausoleum, sondern im Familien­
begräbnis), schlossen sie daraus auf seine Entrückung: unde illum  quidam  
deliri credunt esse translatum ac vivum  reservatum .2 Und die Gebildeten, 
die es nicht über sich zu bringen vermochten, an das Wunder zu glauben, 
waren trotzdem fest überzeugt, daß dessen Imitation, d. h. die geschickte 
Beseitigung der Leiche genüge, um in den Ruf des Entrückten zu 
kommen und deswegen Gottesehren zu empfangen: deus immortalis 
haberi dum  cupit Empedocles, ardentem frigidus Aetnam  insiluit.3

Das bei der Kaiserlichen Puppen Verbrennung eintretende Fehlen der 
sterblichen Überreste würde somit als Entrückungsbeweis völlig aus­
reichen. Zwei Parallelen, eine gelehrte und antike, die andere aus dem 
Mittelalter aber volkstümliche mögen als Illustration dienen. Herakles’ 
Freunde, erzählt Diodor (4, 38, 5), ilftövrsg inl ryv oßroloytav nui (i-rjöev 
oXcog dözovv svQÖvtsg  ̂ vjiiXaßop tov 'HQcmliu. . . . ££ av&Qconcov eig &eovg 
fiereßTccG&(u.

Im Jahre 1285 wurde in Wetzlar der falsche Friedrich II. verbrannt. 
Während die einen, berichtet die deutsche Chronik, ihn für einen „Nekro­
manten“ hielten, „die andren sprachen, sie funden in dem fewr nicht 
seins gepeines und chem her von Gotes chraft, das kaiser friedrich lebte 
und soll die phaffen vertreiben“. Oder, wie der lateinische Annalist es 
ausdrückt: et quia de ossibus eius nullum  remanserat vestigium plures  
ipsius verterunt facta in  dubium. F ilii autem ipsum prom m liabant veridicum  
de proximo superventurum et totum clerum deleturum.4.

Die Vertilgung des abgeschiedenen Körpers bis zu dem Grade, daß 
keine Gebeine in der Asche verbleiben und das ossilegium  ausfallen

1 Rohde II 173, 3. Ps. Aurel. Vict. Origo gent. rom. 14, 4; Plut. Parall. 32.
* Lactant. de mort. per s. 2.
3 Hör. Ep. 1, 12, 20. Vgl. Greg. v. Nazianz, P . G. 35, 681; Rohde Psyche II 

174 und 375, 1.
4 M G H  Deutsche Chroniken VI. österr. Chron. B. IV § 318. Thomas 

Ebendorffer. Chron. Austr. L. V. (H. Pez Script, rer. austr. II 747 B).



muß, ist der Zweck des Konsekrationsritus des 2. und 3. Jahrhunderts. 
Das Verschwinden sollte dabei offenbar nicht oder nicht nur plump 
vorgemacht, sondern magisch bewirkt werden. Das Leben des Ver­
storbenen wurde in sein Wachsbild übergeführt, der Körper somit 
wiederhergestellt und dann unter Beobachtung aller Funeralriten wieder 
aufgelöst. Da er diesmal aber keine Knochen in der Asche ließ und 
lassen konnte, wurde die Entrückung vollzogen. So galt in Rom der 
Totgeglaubte, wenn für ihn die Bestattungszeremonien ausgeführt waren, 
auch nach seiner Rückkehr als Toter, und erst die Nachahmung der Neu­
geburt konnte ihn in den Kreis der Lebenden wieder einführen.1

Die zweite Verbrennung bei der kaiserlichen Apotheose ist also als 
B i l d z a u b e r  zu verstehen: erst stellt man den Verstorbenen, dann sein 
Verschwinden dar und erwirkt dadurch „per analogiam die effektive 
Entrückung. Das Bild wird zur Wirklichkeit: scienduwi in  sclctis simuluta  
pro veris accipi (Serv. Aen. 2, 116).2

5. DIE WANDLUNG DER RITEN
Über die Art, wie der sakrale Grund für die Konsekration im 2./3. Jahr­

hundert festgestellt wurde, wissen wir nichts näheres. Zuerst geschah 
das aber in Form der P rodig ienm eldung. Derjenige, der den Himmels­
flug vom Scheiterhaufen wahrgenommen zu haben behauptete, wurde 
dem Senat vorgeführt und bekräftigte seine Nachricht unter Eid: in  
senatu iuravit se D rusillam  vidisse caelum ascendentem.3 Das gemeldete 
Mirakel erforderte, wie jedes prodigium  seine procuratio, die diesmal auf 
die für derartige Wunder passendste A rt erfolgte: vidit et obstipuit, qui- 
que aethera carpere possent, credidit esse deos (Ovid, Met. 8, 219).

Wie bei jeder Prodigienmeldung durfte aber der Senat dem a u d o r4 
seinen Glauben versagen. So geschah es wohl nach dem Tode des Tibe- 
rius. Am 3. April 37 fand in Rom das funus publicum  statt.5 Es scheint*

1 Plut. Quaest. rom. 6.
Ala Augustus einmal mit dem Neptun unzufrieden war proximo sollemni 

pompae simulacrum dei detraxerit Suet. Aug. 16. Zur Rolle des Zaubers im 
aal8?e^en ^er Antoninenzeit vgl. z. B. V. Heliog 9, 1 : dictum est a quibusdam 

per thaldeos et magos Antoninum Marcum id egisse, ut Marcomanni populi
Romani semper devoti essent atque amici, idque factum carminibus et conse- 
cratione.

®eil®c' -4poc. 2. Der Schwur wird übrigens im allgemeinen für die Pro­
digienmeldungen wohl nicht bezeugt.

4 Dieser für daB Prodigienwesen spezifische Terminus bei Seneca a. a. 0 . 
Z. B. Liv. 22, 1, 14 ; fag Si-C Uf erant nuntiata expositis auctoribusque in curiam 
introductis consul de religione patres consuluit. Vgl. im allgemeinen Mommsen
R StB  III 1069 ff.

6 Fasti Ostiens. (Not. Scavi 1917, 180).

Die römische Kaiserapotheose 15



16 Elias Bickermann

daß das Mirakel des Himmelsfluges dabei wieder beobachtet war. 
Seneca erwähnt nämlich in seiner Satire den Kurator viae Appiae, qua 
scis et divum Augustum et Tiberium Caesarem ad deos isse.1 Der Senat 
vertagte aber seine Entscheidung über die von Caligula beantragte 
Deifikation, und die Frage wurde nicht mehr aufgerollt.2 Auch nach 
Hadrians Tode zögerte der Senat einige Monate lang, die Vergöttlichung 
auszusprechen.3 Sein Verhalten war natürlich in diesen Fällen politisch 
bedingt, die Handhabe dazu gab ihm aber das sakrale Verfahren bei der 
Konsekration.

Unsere Konstruktion dieses Verfahrens findet erwünschte Bestäti­
gung durch zwei fingierte Berichte der Kaiserzeit, die natürlich das 
Echte nachzuahmen suchten, über die Divinisation des Romulus und des 
Christus. Der erste lautet (Aurel. Vict. de vir. illustr. 2, 13): Iulius Pro- 
culus . . . in contionem processit et iure iurando firmavit Romulum a se in 
colle Quirinali visum augustiore forma, cum ad deos adiret. . . huius aucto- 
ritati creditum est. Orosius erzählt andererseits (7, 4, 5): Postquam passus 
est Dominus Christus . . . atque a mortuis resurrexit. . .  Pilatus . . . rettulit 
. . .  de passione et resurrectione . . .  et de eo . .  . quod deus crederetur. Tibe­
rius cum suffragio magni favore rettulit ad senatum, ut Christus deus 
hdbeatur. Senatus . . . consecrationem Christi recusavit.

Wie lange die Bezeugung der Himmelfahrt erforderlich war, weiß 
ich nicht zu sagen. Die letzte Erwähnung betrifft Claudius’ Apotheose. 
Das spätere Verfahren bleibt völlig dunkel bis zur Matidia-Apotheose 
im Jahre 119, als die Ära der doppelten Bestattung scheinbar unver­
m ittelt beginnt^ Wenn aber nicht alles trügt, sind wir noch im Stande 
zu verfolgen, wie der neue Ritus zwei Jahre vordem durch besondere 
Umstände gefordert und eingeführt wurde.

T r a i a n  starb am 10. August 117 in Selinus.4 Seine Leiche wurde 
noch daselbst oder in Seleucia Pieria, also auf dem peregrinischen Boden, 
wo nach dem römischen Sakralrecht das Prodigium keine Geltung be­
saß, verbrannt. Hadrian, dessen Adoption zweifelhaft und Stellung un- 
----------------  •

1 Senec. Apoc. 1 , 2. Diese Interpretation erklärt die Stelle, zu der Bücheler 
(in Symbola__in honorem F. Ritschl 1864—67 Kl. Sehr. I, 448) in seinem Kom­
mentar tadelnd bemerken muß: „der Ausdruck . . . paßt streng genommen nicht 
au f Tiberius.“

* Dio 59, 3, 7. Aus Dio scheint zu folgen, daß Caligula noch von Misenum 
die Deifikation beantragt hatte , das würde aber sonstigem Brauche wider­
sprechen, und die Schriftsteller, sogar Tacitus, sind in solchen Dingen, ziemlich 
sorglos (vgl. z. B. Tac. 13, 2 mit 12 , 69 über die Reihenfolge der Trauerfeier­
lichkeiten für Claudius).

8 Dio Cass. 70, 1 ; Vita Hadr. 27, 2. Anfang 139 war die Konsekration 
noch nicht erfolgt: Dessan I L S  322.

4 Vgl. zum folgenden Wilb. Weber Unters, z. Gesch. Hadrians (1907) 60ff.



sicher war, wollte aber dem Vater alle Ehren verschaffen, darunter die 
Divinität und den ihm schon verliehenen parthischen Triumph. Und so 
zog in Rom, an Stelle des toten und verbrannten Kaisers, seine Puppe 
im Triumphzuge ein. Vita Hadriani 6, 3: (triumphum) recmavit ipse at- 
que imaginem Traiam curru triumphali veaM. Aur. Vict. Epit. 13, 11: 
exusti corporis ci/neres relati Romam humatique . . .  et imago . . . sicut trium­
phales solent in wbem invecta, senatu praetereunte et exercitu. Von Bestand­
teilen des späteren Ritus haben wir also hier schon die private Leichen­
bestattung und das Scheinbild, das den Toten ersetzt und feierlich ein­
geholt wird. Es fehlt noch dessen Verbrennung im Zusammenhange mit 
der Apothßoser Traians K onsekrat ionsmünzen  aus dem Jahre 117 
ergänzea-aberln jiieser Hinsicht die Mitteilung der Biographen^

Sie zerfallen (nach ihrer Umschrift in zwei Gruppen. Die erste1 
nennt den Verewigten fälschlicherweise Divus Traimus Pater (Augustus). 
Sie wird also noch vor der offiziellen Vergöttlichung in deren Erwar­
tung, wie es auch sonst vorkam2, geprägt sein. In der Tat führt Hadrian 
auf diesen Münzen den gleichfalls falschen Titel: Imp. Caes. Traian. 
Hadrian. Opt. Aug. G(erman) D(acic) Par(thicus), der im allgemeinen seinen 
ältesten Prägungen8 eigen ist, die die Namen Traians ohne weiteres auf 
seinen Nachfolger übertragen.

Diese Münzenreihe nennt aber im allgemeinen auch den Titel P. P., 
welchen der Senat Hadrian auf die Mitteilung von seiner Ausrufung zum 
Kaiser zulegte. Die Konsekrationsmünzen nehmen also in dieser Reihe 
den ersten Platz ein, sie gehören der Zeit zwischen dem Eintreffen der 
Nachrichten vom Tode des alten und Ausrufung des neuen Herrschers, 
d. h. Ende August 117, an.4

Der richtige Gottesname Traians lautete vielmehr Divus Traimus 
Parthicus Aug. Pater, der uns auf seinen anderen Konsekrationsmünzen 
entgegentritt.6 Wie dieser Titel und der Aureus Cohen 585: Triumphus 
Parthtcus, Traians Scheinbild auf dem Triumphwagen, zeigen, liegen 
sowohl diese Prägungen wie die Konsekration selbst zeitlich erst nach 

em Triumph. Daß die Verbrennung der Puppe dabei auch stattgefunden

i tut**1611 ^°tina  et Traian 2, Hadr. et Traian 1—3.
8 JJattingly JBS  X 37.

(1926) H°nP * ^ atingly and E. A. Sydenham Roman imperial coinage

. , .P 6® ®adrian als Nachfolger schon vorher feststand, d. h. daß seine
op ion vor dem Tode Traians in Rom notifiziert wurde, zeigt die goldene

a nans ^^"M ünze, Cohen Traian et Hadr. 5, und dazu Regling Z. f. Numism. (1926) 8io, i. o b »
‘ Coliei? T™i?V’ 686» 668, 669, Plotina el Traian 1, Hadr. et Traian 4 

' deren Zugehörigkeit zur Gruppe vgl. W. Weber a. a. 0. 64), Hadrian 662. 
ArohiT für Religionswissenschaft XXVI l 2

Die römische Kaiserapotheose 17



18 Elias Bickermann

hat, beweisen zwei andere Aurei derselben Prägung1, welche auf dem 
Revers ohne jede Aufschrift den Phönix in Strahlenkrone abbilden, das 
Symbol der aus den Flammen des Scheiterhaufens entstehenden gött­
lichen Ewigkeit, das hier zum ersten Male auf den römischen Münzen 
erscheint. Alle Bestandteile des zweiten Ritus sind somit für Traians 
Konsekration erwiesen. Seither blieb die Sitte bestehen, auf dem Gipfel 
des Rogus den Triumphwagen mit dem Bilde des Konsekrierenden auf­
zustellen.2

Der, wenn ich recht sehe, auf diese Weise eingeführte Ritus blieb 
längere Zeit in Geltung. Ausdrücklich wird er zum letzten Male bei 
Caracallas Apotheose erwähnt. Herodians Nachricht über die Vergött­
lichung der Iulia Maesa, mit ihren Münzen zusammengestellt3, macht 
seinen Gebrauch auch im Jahre 223 wahrscheinlich. Für die folgenden 
hundert Jahre versagen die Schriftquellen in dieser Hinsicht vollkommen. 
Auf den Münzen wird die Himmelfahrt zuletzt unter Valerian (divus 
Valerianus Caesar, diva M ariniana) dargestellt.4 Die Legende consecratio 
und der Rogus kommen zuletzt bei der Apotheose des Konstantinus 
Chlorus im Jahre 306 vor. Auch die zeitgenössischen Rhetoren sprechen 
noch vom „Übergange in den Himmel“ 5, verstehen aber darunter sicher 
die seelische Unsterblichkeit. Denn wie stark diese Zeit den Sinn der 
Apotheose verlernt hat, zeigen die Konsekrationsmünzen der Jahre 309 
bis 314 (Romulus, Maxentius, Licinius, die sog. „Ahnenmünzen“ Kon­
stantins6 vom Jahre 314), die anstatt der bisher fortgeschleppten alten 
Formeln neue, zeitgemäßere bringen. Diese lauten: Memoriae aeternaey 
M emoriae D ivi M axim iani, Bequies optimorum meritorum  usw. Die Gott­
heit ist aber selbst ewig und braucht kein ewiges Andenken. Und so 
stand die Memorialformel einst auf den Erinnerungsmünzen der n i c h t -  
konsekrierten Mitglieder des Kaiserhauses, je tz t wird sie für die Ver­
götterten verwendet. Es ist dabei bemerkenswert, daß die neue Auf­
schrift nicht nur von dem dem Christentum zuneigenden Konstantin, 
sondern ebensogut von seinen heidnischen Gegnern geprägt wird.7 So

1 Cohen 668, 659.
1 Dio 74, 5, 3. Auf den Münzdarstellungen seit dem ersten Vorkommen 

des Rogus unter Ant. Pius.
8 Herod. 6, 1 , 4: %tv%£ rs ßccßiXixäv tifiöäv, xal a>s vofiigovct 'PcofiaFot,

&£ldß&7].

4 Cohen V p. 516 und 341.
* Constantius receptus est consensu caelitum Iove ipso dextram porrigente 

Paneg. Lat. VI (VII) 7, 3 vom Jahre 310, vgl. 8, 2 ; 14, 3.
6 J. Maurice Numismatique constantinienne I (1908) 211 ff.
7 Z. B. Cohen 395: Divo Maximiano, Rev.: Mem. div. M axim iani geprägt 

in Thessalonike im Jahre 311 (Maurice II 427), also unter Licinius. Ebenso 
Daza für Galerius (Cohen 7, Maurice III 101, Tafel IV 9) und alle Konsekra­
tionsmünzen des Romulus. Die Bilder sind dabei der Tempel und der Adler.



Die römische Kaiserapotheose 19
gemeinsam waren auch in dieser Hinsicht die religiösen Grundvor­
stellungen der unversöhnlichen Feinde. Das Orakel von Julians Immor­
talität und Eusebius’ W orte von der seelischen Unsterblichkeit Kon­
stantins sprechen tatsächlich ein und dieselbe Sprache.1 Damit wird 
aber, wie gerade jene Münzformeln zeigen, das Einzigartige der kaiser­
lichen Unsterblichkeit verwischt. Der divus wird einem jeden tugend­
haften Toten gleich. Und so zelebriert Julian, als er auf seinem syri­
schen Feldzuge den tumulus Gordiani erreicht, pro ingenita pietate con- 
secrato principi die Totenopfer, die Parentalia.2

Der Beiname divus und wohl auch die Konsekrationsbeschlüsse des 
Senats blieben bekanntlich noch unter den christlichen Kaisern bestehen, 
aber nur als eine leere Formalität. Denn die Bestattungsart hat sich 
grundsätzlich verändert. Die Inhumatio tritt an Stelle der Incineratio. 
Die einbalsamierte Leiche wurde jetzt im kaiserlichen Ornat der Adora- 
tion im Palaste aufgestellt, dann durch die Stadt feierlich getragen und 
in der Apostelkirche beigesetzt.3 Das Wachsbild hat dabei keinen Platz 
und wird in Eusebius’ ausführlicher Beschreibung von Konstantins 
Trauerfeierlichkeiten4 nicht erwähnt. Die für diese Feierlichkeiten ge­
prägten Münzen stellen, ohne das W ort consecratio zu gebrauchen, zum 
letzten Male das Bild der Entrückung dar. Die (Gottes)hand wird von 
oben Konstantin entgegengestreckt, der in einem Viergespann aufwärts 
fährt.6 Es ist der letzte Survival der alten Vorstellung. Auch in dieser 
Hinsicht6 stellt der divus Constantmus den Abschluß der römischen 
Kaiserreligion dar. Seitdem ist jeder christliche Kaiser eo ipso im 
Westen wie im Osten schon bei Lebzeiten Gottes Abbild auf der Erde 
und dessen Mitregent im Himmel mit dem Ableben.

6. DIE LÖSUNG DER APORIE
Die appianische Aporie findet also ihre Lösung im Entrückungs­

begriff. Der Kaiser wurde vergöttlicht, we i l ,  und darum erst, n a c h d e m

1 Euseb. V. Const. IV 64, Eunap. fr. 26 M. (vgl. dazu F. Cumont Etudes 
syriennes 105).

Amm. Marc. 23, 5, 7—8. Vgl. die vom zeitgenössischen Redakteur der 
istoria Aug. erdichtete Grabschrift divo Gordiano (V. Gordian. 34).

Corippua de laude Iustini I 226ff., III lff. Theoph. contin. p. 353, 467, 473. 
Bonn. onst. Porph. Cerem. 1650, p. 275 Bonn. Das Ritual wird noch heute bei 
der Bestattung der hohen W ürdenträger der griechischen Kirche ausgeübt: 
Schlosser Jhb. d. Kunstsammlungen d. Kaiserhauses 29 (1910) 187.

4 Euseb. V. Const. IV 66.
6 Cohen 317. 360, Maurice I 262. T. 18, 19 u. ö. Der Himmelsflug wird 

zuletzt auf den Konsekrationsmünzen des Valerianus Caesar Coh. 5; Webb
(Mattingly- Sydenham Bd. V 1) Taf. 4, 66 und des Valerianus I (f 257): Webb
Valerian. 4 dargestellt.

8 Vgl. 0. Weinreich R G W  XVI 1 , 3 ff.



er entrafft war. Vorher bestand dazu weder Anlaß noch Neigung: da 
die Entrückung zugleich das Ausscheiden aus der irdischen W elt ist, 
hütete man sich, sie durch un- und vorzeitige Adulation herbeizulocken. 
Die römische Staatsreligion näherte sich also der Vergöttlichung bei 
Lebzeiten so weit wie möglich, sie verehrte den „Genius“ des Princeps, 
deifizierte personifizierte Tugenden des Kaisers, etwa Tiberius oder 
Caligulas Milde1, den letzten Schritt wagte aber weder die überschwäng­
liche Schmeichelei, noch auch ein auf seine Göttlichkeit erpichter Kaiser 
zu machen. Als die Juden Caligula auseinandergesetzt hatten, wie eifrig 
sie für ihn zu opfern pflegten, erwiderte er schroff: xs&vxaxe, aXi! eteqm 
. . . xL ovv oq>EXog’, ov yap ifiol xed'VKurE (Philo, ad Gai. 357); aber auch 
diesem Halbverrückten, der für sich die private Verehrung auch in Rom 
erzwang, war es nicht eingefallen, seine Kollegen aus der römischen 
priesterlichen Arvalbrüderschaft zu zwingen, offiziel an ihn und nicht für 
ihn zu beten. Mavult enim vivere quam deus fieri?

So stand der Prinzeps unermeßlich hoch über allen Römern, kam 
aber dadurch nicht näher an die römischen Götter heran. Die private 
Devotion sagt: nulla mihi mentio principis nisi inter numina fuit.3 Der 
Staatskult zeichnet den Prinzeps dagegen in bemerkenswertem Gegen­
satz zu jedem antiken König und christlichen Monarchen in sakraler Hin­
sicht nicht aus. Das Priestertum erlangt er auf dem üblichen Wege, 
das oberste Pontifikat war mit der Thronbesteigung bis in die Mitte 
des dritten Jahrhunderts weder rechtlich noch faktisch verknüpft.4 

Während der Triumphator einen göttlichen Ornat trägt, während ein 
Götterliebling, wie Scipio, mit dem Juppiter vertraulich verkehrt5, tr it t  
der Prinzeps als solcher in keine besonderen und näheren Beziehungen 
zu den Staatsgöttern. Als Caligula derartiges vornimmt, etwa seine 
Tochter Juppiter vorstellt und Minerva zur Pflege übergibt, als einein­
halb Jahrhundert später Commodus sich als Herkules gebärdet, so wird 
das als simpler Wahnsinn betrachtet und ausgelacht.6 Das Gottes- 
gnadentum fehlt dem offiziellen Prinzipat.

Gewiß, es fehlt nicht an Zeichen der Gegentendenz. Augustus, 
dessen Name ihn schon auf der Erde heiligte, wohnte auf dem Palatin 
zwischen dem Apollo und der Vesta.7 Dem Kaiser wurde das Feuer als

1 Tac. Ann. 4, 74, Dio Cass. 59, 16, 10. Vgl. Mommsen Ges. Sehr. IV 362.
2 Tertull. ad nat. 1 , 17. * Tac. Ann. 16, 31.
4 Mommsen RStR II 1107. 6 Gellius 1 , 6, 1 .
6 Suet. Calig. 25, 4; Vita Commodi 8 , 1 : „senatu semet inridente“, Dio

72, 21, 2.
7 Vgl. Wissowa Religion 77. Es ist aber bezeichnend, daß die späteren 

Kaiser anderswo ihre Paläste bauten, ohne sich zu bemühen, Nachbarn der 
Götter zu sein. Zum Namen „Augustus“ Dessau Gesch. d. Kaisers. I 36ff.

20 Elias Bickermann



Symbol der Ewigkeit vorangetragen.1 Die Kaiserbilder auf den Münzen 
haben manchmal göttliche Attribute: Agrippina im Ährenkranz der 
Ceres usw.2 Auf der Rückseite eines Prägestempels (Aurei und Denaren) 
neronischer Zeit sehen wir den Kaiser und seine Gemahlin im Strahlen­
kranz, mit Paterae in der Hand. Augustus Augusta  lautet die Legende 
für diese gottesgleichen Figuren.3 Demselben Nero errichtet der Senat 
sein Standbild, p a ri magnitudine ac M artis Ultoris eodemque in  templo 
(Tac. Ann. 13, 8). Viel bezeichnender als diese und ähnliche Ausnahmen 
ist aber der tägliche Usus. So wird z. B. des Kaisers Kopf auf Münzen 
seit Nero sowohl im Lorbeerkranz wie in der Strahlenkrone dargestellt. 
Das letztere, eigentlich göttliches Sinnzeichen, kommt aber bis auf 
Caracalla in der Regel nur auf Billonprägungen, und seit diesem 
Kaiser, gleichfalls wie die Mondsichel unter dem Bildnis der Kaiserin, 
nur auf bestimmter Münzsorte („Antoniani“) vor.4 So wenig empfindet 
und betont man offiziell die Göttlichkeit des römischen Herrschers. 
Wie wenig ist das alles — trotz Vespasians Heilungswundern — im 
Vergleich mit den Mirakeln der französischen oder englischen Könige5, 
oder schon mit der Würde der Kaiser in der zweiten Hälfte des dritten 
Jahrhunderts, als verschiedene Götter auf den Münzen als comitcs A ugusti 
figurieren6, oder mit der super fa ta 7 erhabenen Majestät des christlichen 
Herrschers. Wenn die postume Göttlichkeit drei Jahrhunderte lang 
nicht vermochte den noch auf der Erde Wandelnden zu heiligen, so 
liegt der Grund dafür gewiss nicht nur in der Auffassung des Prinzi­
pats als Magistratur, sondern vor allem in der Abhängigkeit der Divi- 
nität von der Entraffung. Der christliche Kaiser wird dagegen bei seiner 
Thronbesteigung mit einem Male zum dominus noster wie zum praesens 
d  corporalis deus.8

Die Entrückungsvorstellung bedingt anderseits die Form der postumen 
Vergötterung des Kaisers, die religiös sich grundsätzlich vom hellenisti­
schen Königskult unterscheidet.

Die römische Kaiserapotheose 21

1 Vgl. dazu zuletzt W. Otto im ’ETtirvfißiov für H.. Swoboda (1927).
* Eckhel Doctr. numm. VIII 364 ff. Mattingly JR S . XIII 106.
3 Cohen 42, Mattingly-Sydenham I T. 9, 147. Weitere Beispiele: Caligulas 

Schwester als Göttin (Coh. Cal. 4, Matt.-Syd. T. 7, 115); Antonia als Constantia 
(Coh Antonia l, Matt-Syd. T. 5, 95) usw.

Vgl. M. Bemhart Handb. d. Münzkunde d. Kaiserzeit I (1926) 21 u. 23. 
Eckhel VI 270; Beurlier Culte imperial 49, 2.

Vgl. Marc. Bloch Les rois thaumaturges (1925).
feeeck R E  IV 629. Vereinzelt schon unter Commodus: Cohen 186.

7 Amm. Marc. 191 12, 16.
B Vegetius 2, 6 : imperator cum Augusti nomen accepit, tamquam praesenti 

ct corporali deo fidelis est praestanda devotio und dazu Mommsen Strafrecht 
583, 5.



22 Elias Bickermann

So herzlich wenig wir von gottesdienstlichen Handlungen der grie­
chischen Herrscherreligion wissen, steht aber das fest, daß der postume 
Kult hier das Grabmal als Zentrum hatte. Alexanders 6fj(x.cc in Alexandria 
ist Heiligtum, und darin wird dem Alexander geopfert.1 Ein Tempel war 
auch die Totengruft der Lagiden.2 Als Antiochus I. die sterblichen 
Überreste des Seleukos erhielt, bestattete er sie in Seleukia und errich­
tete darüber den Tempel.3 Nach dem Tode des Aratos holten die Sykio- 
nier aus Delphi Orakel, um ihn als „Stadtgründer und R etter“ zu ver­
ehren. Alsbald verwandelte sich die Trauer in Feier, weiß bekleidet 
und bekränzt bringen die Bürger seine Leiche in die Stadt und begrün­
den den Kult.4 Megalopolis verleiht Philopoimen honores divini. Man 
setzt also seine Leiche auf der Agora bei und knüpft daran seinen Kult.5

Auch die ganze römische Totenreligion haftet am Grabe, an Leichen­
resten .6 Wenn der Sohn die Gebeine des Vaters in der Asche wieder­
findet, erklärt er, jener sei zum Gotte geworden.7 Statius, der Vergil 
religiös verehrte, monumentum eius adire ut templum solebat.8 Dement­
sprechend ehrt der Manenkult den Todestag, semper acerbum, semper 
honoratum.9 Aber auch die griechische Herrscherreligion heiligt dieses 
Datum der Wiedervereinigung mit der Ewigkeit; von Alexander wird 
berichtet: obitus tarnen eius diem etiam nwnc Alexandrini sacratissimum 
habent.10

Vergleichen wir nun den Kaiserkult, die Religion der Entrückung, 
die man heute aus der hellenistischen Herrscher- 11 oder auch römischen

I Diod. 18, 28, 4, vgl. Sueton. Aug. 18. Iul. Val. 3, 57.
* W. Otto Priester in  Ägypten I (1903) 139 u. 160.
8 Appian. Sy r. 63. Vgl. Appian. Sy r. 64 (Lysimachus) und Instin. 86, 22:

Syrii sepulcrum Atharhates, uxoris eius (sc. regis Damasci), pro templo coluere.
* Plut. Arat. 53.
6 Liv. 39, 50. Dittenberger Sylloge inscr. graec. 624.
6 G. Boissier L a  religion romaine I, 116: „le tombeau est un autel.“
7 Plut. Quaest. rom. 14.
8 Plin. Ep. 3, 7, 8. Vgl. Stat. Silv. 4, 4, 54.
9 Verg. Aen. 5, 45; vgl. Dessau 1L S  140 I 32 und 34 (für C. Caesar).

10 Iul. Val. 3, 98. Es ist bezeichnend, daß man neuerdings erfolglos ver­
sucht hat (Miss Taylor Class. Phil. 1927, 165), diese hellenistischen Zeugnisse
wegzuinterpretieren, weil sie dem römischen Kaiserkult widersprechen. Vgl. noch 
Firmic. Matern, de errore rel. 6 , 4 : Iuppiter, der König von Kreta, betrauert 
seinen Sohn Liber: „pro tumulo exstruit templum . . .  Cretenses . . . festos funeris 
dies statuerunt.

II Communis opinio. Z. B. E. Beurlier Culte imperial (1891), 4; 0. Hirsch­
feld Kl. Sehr. 471; Friedländer Sittengesch. III 149; Korneman Klio  (1901) 97; 
Wissowa Religion 79. Etwas abweichend Arth. Strong Apotheosis and after 
life (1915) 62. Dagegen treffend Elter Donarem pateras, Bonn. Univ. Progr. z. 
3. August 1907, 40, 42.



Die römische Kaiserapotheose 23

Manen Verehrung1 abzuleiten pflegt. Zu Ehren des divus werden sein 
Geburts- und Konsekrationstag gefeiert, wie man den Tag vermerkt als 
Romulus non apparuit2, aber nicht sein Sterbedatum, das für den Ent- 
rafften nicht existiert. Die Fasti notieren am 20. August: inferiae, das 
ist Todesopfer für Augustus’ adoptierten Sohn L. Caesar. Am Tage 
vordem werden keine gottesdienstlichen Handlungen vermerkt: es ist 
nur dies tristissimus, das Todesdatum Augustus selbst.3

Die römische Religion scheidet demgemäß haarscharf zwischen dem 
verewigten divus und dem toten Kaiser, dessen Leichenreste im Mauso­
leum beigesetzt sind. Während die Erinnerungsprägungen für die nicht 
apotheosierten Kaiser den vollen Titel Im p. Caes. Aug. P. M . usw. nennen4, 
führen die Divi auf ihren Münzen nur den sakralen Namen. Die Grab­
steine der kaiserlichen Mausoleen5 erwähnen nie die Gotteswürde des 
Konsekrierten6, die Denkmäler der divi verschmähen ihrerseits die irdi­
schen Dignitäten zu nennen. Im grundsätzlichen Unterschied vom grie­
chischen Herrscherkult bleibt darum das Grab und der Tempel getrennt. 
Traians Aschenurne wurde auf seinem Forum beigesetzt, aber nicht im 
iemPlum divi T ra ian i, sondern in seiner Columna, die dem lebenden 
Dakersieger errichtet wurde, verborgen.7 Der tote Kaiser ruht in seinem 
Grabmal, der ewige Divus, d. h. derselbe Kaiser, entrückt und verwan-

1 G. Boiasier Religion romaine I 115 f. Deubner in A. Bertholets Lehrbuch
• Religionsgesch. 471. Dagegen treffend Elter a . a. O. 40, 49; Jacobsen Les 

Manes (1924) II 188. 
s V. Commodi 2, 2.
4 }  p. 247 (Fasti Antiates).

Mattingly JMS XV 211. Die Ausnahmen machen nur die irregulären 
gungen des Bürgerkrieges des Jahres 68, die bisweilen Augustus’ Kopf mit 

CXCVlI)ende ^ aesar f ’ dgl- abbilden (H. Mattingly Brit. Mus. Cat. I
5 r\

im n  +• einziSe Unterschied ist der, daß die Grabsteine der konsekrierten 
Sehr 4(57̂  UD<̂  n ĉh t im Nominativ redigiert werden (vgl. 0. Hirschfeld Kl. 
fol t' ® Vgl- Dessau I L S  322, 346, 369, 401 mit 350—352, 383—385. Daraus 
des Phn ^  -Melius Caesar ib. 329, dessen Geburtstag außerdem im Kalender 
301) t^ 0^ 118- nock *m Jahre 354 als Feiertag verzeichnet wurde (C IL  I 1, 
Liste' der8/ ^ ^ 0*1 aP°^heosiert wurde (vgl. Mommsen dazu 302 f.) (fehlt in der 
Ceionii 6 0 3 ^  ^ei ^ eurlier 326 ff. Die Divinisation nicht erwähnt auch in P IR  
wo Faustina Ĵ n(̂ er8e^8 zeigen diese Inschriften, daß die Inschrift Dess. 349, 
bekannt ist ^em Grabstein ndivau heißt, welcher nur durch Cod. Einsidl.
Inscr. urbis _p°m m^telalter]ichen Schreiber aus seiner Vorlage (vgl. J. B. Rossi 
mit dem ich °J?ae ^  14 u- 29) falsch abgeschrieben wurde. — H. Dessau,
rungen ab 16 ^ rage besprechen durfte, lehnt diese beiden Schlußfolge-

dadurch d a ^ d i ^ * Sehr. IV 504: Ausnahmen, wie Traian, Faustina entstehen 
gelegt werden 16 lr^18ĉ en Titel erst nach der Konsekration dem divus bei-

Ps. Aurel. Vict. Epit de Caeg ^  n> Q Hirachfeld x i .  Sehr. 465.



delt, lebt in seinem Tempel.1 Diese beinahe unnatürliche Scheidung, die 
in der doppelten Bestattung ihren letzten Ausdruck findet, erklärt sich 
nur durch die Entrückungsidee. Hippolytos wurde in Troizen beigesetzt. 
Die Einwohner, diese vom Touristenbetrieb lebenden Graeculi der 
Kaiserzeit, zeigten aber das Grab nicht und wollten von ihm nichts 
wissen, weil, wie Pausanias2 sagt, sie selbst an seine Entraffung in den 
Himmel glaubten. Denn das Grab und die Entrückung schließen ein­
ander aus.

7. DIE ENTSTEHUNG DER APORIE
Als Nero den Antrag, divo Neroni einen Tempel zu bauen, als böses 

Omen ablehnen zu müssen glaubte, handelte er schon im Banne der 
Entrückungsvorstellung. Der Antrag selbst wie des Commodus Versuch, 
als Hercules Rom anus zu gelten, sowie vor allem der bei Lebzeiten ein­
gesetzte staatliche Kultus des divus Iu liu s  zeigen aber, daß auch in 
Rom zur Herrschervergötterung an sich andere Wege führen konnten 
als der der Entrückung. Wenn nur dieser eingeschlagen wurde, so lag 
das wohl, wie ich glaube — die Antwort wird in derartigen Fragen 
unvermeidlich subjektiv ausfallen — in der Eigenart der römischen 
Religion begründet.

Die Menschen Vergötterung, mag sie in jedem einzelnen Falle ver­
schiedentlich begründet sein, ruht religiös betrachtet entweder auf der 
Vorstellung der Erhebung zur Gottheit, die meistens erst mit dem Tode 
und als Folge der Gottessohnschaft eintritt, oder, wie es im Hellenismus 
die Regel war, auf der Idee, daß der Gott die Menschengestalt an­
nimmt: filius M aiae, paticns vocari Caesaris ultor.

Das horazische W ort drückte aber für Rom nur die Überzeugung 
der privaten Devotion aus, die der Staatsreligion fremd bleibt. Streng 
ritualistisch, scharf zwischen dem ius hum anum  und dem ius divinum  
scheidend, kennt sie keinen anderen Verkehr zwischen Göttern und 
Menschen als in den festen Formen von sacra, auspicia und prodigia .a 
Die Partherin Musa4 oder Augustus im Orient konnten als göttliche 
Epiphanien erscheinen, aber nicht Augustus in Rom. Es ist charakte­

1 Macht der Consecrations-Aureus des Yespasianus (Cohen 148, Mattingly- 
Sydenham Titus 62 T. 3, 53) eine Ausnahme? Hier wird auf dem Revers eine 
Urne auf einem Cippus, der von zwei Lorbeerzweigen flankiert ist, dargestellt 
(Legende: E x  SC.). Ist die Vase als Graburne zu deuten?

2 Paus. 2 , 32, 1 : ccnoQ'avslv Sh avvov ovh i&dlovßiv . . . ov Sh xov xutpov 
ano<paLvov6iv elS6rsg, xov Sh iv  ovQavät KaXovfitvov i]vio%ov, xovxov fIvai vofii- 
frvßi ixslvov 'InnöXvxov. Vgl. Pfister I)er Meliquienkult II 482.

3 Cic. de nat. deor. 3, 2, 5 cumque omnia populi romani religio in sacra et 
auspicia divisa sit, tertium adiunctum sit, siquid praedictionis causa ex portentis- 
et monstris sibyllae interpretes haruspicesve monuerunt.

* Vgl. Zahn in Anatolian studies presented W. M. Ramsay (1923).

24 Elias Bickermann



ristisch, daß ein derartiger Versuch, den er im Anfänge seiner Laufbahn 
unternommen hatte, nicht etwa als Überhebung, sondern einfach als 
gottloser Mummenschanz verstanden wurde: im pia dum  Phoebi Caesar 
mendacia ludit, dum  nova divorum coenat adulteria  — beginnen die auf 
diesen Fall verfaßten Spottverse.1

Die Göttlichkeit eines Lebenden ist aber schwerlich in einer anderen 
als der Epiphanie-Form faßbar und kultisch verwertbar. Sonst straft 
jede menschliche Schwäche, jeder Mückenstich, eine Wunde, wie es 
Alexander erfahren m ußte2, die Prätention Lüge. Alle die auf dem 
Caesarenthron sich für Götter ausgaben, traten somit als &sot imqjavelq 
auf: tu modo mutata seu Iuppiter ipse figura, Caesar, ades seu quis superum  
sub imagine falsa mortalique lates — es enim dcus (Calpurn. Ecl. 4. 142). 
Nero war Apollo3, Drusilla war für Caligula Panthea4, er selbst tra t als 
Iuppiter auf, Domitian glich dem Iuppiter5, Commodus wollte Hercules 
seinh, Aurelian erschien seinen Getreuen als deus et dominus n a tu s7, 
Hadrian nennt sich der olympische Zeus.8 Es ist aber für den Konser­
vatismus des römischen Staatskultus charakteristisch, daß alle diese Ver­
suche, auch der eindringlichste des Commodus in den drei letzten 
Wochen des Jahres 191 und seines Lebens, die Gleichstellung des Kaisers 
mit einen bestimmten Gott durchzusetzen, in Rom keinen Boden ge­
funden hatten: dafür hatte die römische Religion einfach keinen Raum.9

Und so mußte man C. Iulius Caesar, nach einigem Tasten in der 
Richtung der Epiphanie10, als eine eigene Gottheit, genannt divus Iu lius,

1 Suet. Aug. 70. Zur Datierung (im Jahre 40) Heinen Klio 1911 140 3 ; 
vgl. Serv. Ecl. 4, 10.

Seneca Suas. I 5: Alexander, cum se deum vellet videri et vulneratus esset, 
viso sanguine eins philosophus mirari se dixerat, quod non esset i%äQ, olog nsg 
$iet (laxägsßßi fteolaiv. Vgl. Aristobul fr. 47 Jacoby

3 Dio 61. 20, 5.
Dio 59, 11 , 3; Suet. Calig. 22, Claud. 9. Dessau Gesch. d. Kaiserzeit II

1, 129 f. 6 Plin. Paneg. 52.
® Heer Philolog. Suppl. IX (1904) 130 ff. Rostovzeff JR S . XIII 91 ff.

Zu diesen Münzen, die nur in Serdica geprägt wurden, und ihrer Be­
deutung Kubitschek Numism. Z. 1915, 170 ff.

9 ^ ilh- 'Weber Unters, z. Gesch. Hadrians (1907) 208.
„  Commodus war als staatlicher Gott noch nicht anerkannt. Seine
‘ °DBe ,ra 10n er^°lgte erst durch S. SeveruB, V. Commod. 17, 1 1 : Severus . . .

er f/°-S flamine addito quem ipse vivus sibi paraverat zeigt das klar.
i ^ q 0 ^ ® e*name des Commodus Romanus Hercules (Dio 82, 15, 5; Dessau 
I  S  400), en er für seine Taten im Amphitheater bei Lanuvium erhalten hat
( ita 8, 5), ist als Siegesname, wie Britannicus, zu werten, wie es der Biograph
auch richtig tu t (P. Riewald de imperatorum cum dis comparatione Diss. phil. 
Halens. XX 284). *  *

CaesarB Statuen iuxta simulacra des Quirinus und Juppiter. Vgl. Heinen 
Klio 1911, 131. e

Die römische Kaiserapotheose 25



26 Elias Bickermann

anerkennen.1 Es ist aber klar, daß, was bei einer wirklich divinen 
Natur wie Caesar noch erträglich wäre, weder der Gesinnung noch der 
Stellung in der Republik seines Nachfolgers entsprach.2 Octavian 
wurde nicht zum Gotte, sondern nur zum „Augustus“, —  ut scilicet iam  
tum dum  colit terras ipso nomine et titulo consecraretur3—, Tiberius stand 
der Selbstvergötterung völlig ablehnend gegenüber.4 Diese ersten drei­
viertel Jahrhunderte des Principats schufen also für die folgenden Gene­
rationen die maßgebende Tradition, den Lebenden nicht zu vergött­
lichen.

Im römischen Kultsystem gab es aber an sich keinen Platz auch für 
die postume Erhebung zur Göttlichkeit: die Scheidewand zwischen den 
Himmlischen und Irdischen war unübersteigbar. Noch im Jahre 73 
v. Chr. weigerten sich die Staatspächter, die den Tempeln der „unsterb­
lichen Götter“ zustehenden Privilegien auch dem oropischen Amphiaraos 
zuzubilligen. Nostri quidem publicani, cum essent agri in  Boeotia deorum  
immortalium excepti lege censoria, negabant immortales esse ullos, qui ali- 
quando homines fuissent.6 Cicero, der das berichtet, lehnt aus demselben 
Grund den Kult des ermordeten Caesar ab (I Phil. 6, 13): an me cen- 
setis PC., quod vos inviti secuti essent, decreturum fuisse, u t parentalia cum  
supplicationibus miscerentur? u t inexpiabiles religiones in  rem publicam in- 
ducerentur? u t decernerentur supplicationes mortuo? Es genügt, damit das 
inschriftlich erhaltene (Dittenb. Syll. 624) Gesetz von Megalopolis über 
die Divinisation des toten Philopoimen zu vergleichen, um zu fassen, 
wie weit voneinander der römische und der hellenistische Gedanke auf 
diesem Gebiete abwichen.

Auf Umwegen hatte aber die römische Religion doch einige Sterb­
liche als Götter anerkannt. Als die Römer von ihren italienischen Nach­
barn* und Rivalen Kulte eines Hercules oder Castor übernahmen, wußten 
sie weder noch kümmerten sie sich um die griechischen Mythologumena 
über diese Gestalten. Noch in ciceronischer Zeit nennt der Pontifex 
Maximus Scaevola, Schüler des Panaitios, selbst als Beispiel für die um- 
stürzlerischen philosophischen Auffassungen die Behauptung von der 
Menschlichkeit jener Helden: haec, inquit, non esse deos Herculem, Aescu- 
lapium, Castorem, Pollucem. Proditur enim ab doctis quod homines fuerint 
et humana conditione defecerint,6 Die griechische Bildung machte aber

1 Dessau Gesch. d. Kaiserzeit I 365, 2 weist nach, daß die Vergötterung 
unter diesem Namen schon bei Lebzeiten erfolgte und daß Dios (44, 6, 4) Nach­
richt vom Kultnamen Juppiter Julius auf Verwechslung beruht. f

* Vgl. Mommsen B S tB  II 757. 3 Florus IV 32, 66.
4 Über die Rolle des Tiberius in der Geschichte des Kaiserkultus Mommsen

Ges. Sehr. IV 269.
8 Dittenberger Syllog. 747, Cic. nat. deor. 3, 49. 6 Aug. civ. Dei 4, 27.



die verpönte Ansicht zum Allgemeingut der Römer. Cicero selbst, der 
sich im allgemeinen hütet, der Volksversammlung andere als konventio­
nelle Religionslehren vorzutragen1, sagt unbedenklich in der Sestiana 
(68, 143): Herculis illius sandissimi corpore ambusto vitam eius et virtutem 
immortalitas excepisse dicitur.

Im 1 . Jahrhundert v. Chr. verbreitete sich anderseits, unter dem 
Einfluß griechischer Vorstellungen, die Identifikation bestimmter Götter 
mit erhobenen Helden der Vorzeit: Romulus =  Quirinus; Aeneas =  In­
digos Pater; Latinus =  Iuppiter Latiaris.2 Die ennianische Erhöhung 
des Romulus in den Himmel wurde dadurch aus poetischer Fiktion zum 
sakralen Faktum.

Allen diesen Helden, von Hercules bis Romulus, war es aber gemein­
sam, daß sie, obwohl Menschen, auf übermenschliche Weise entrafft und 
eben darum zu Göttern wurden. Das Elogium des augusteischen Forums3 
sagt z. B. von Aeneas: in bello Laurenti gesto non comparuit. Appelatus- 
que est Indiges Pater et in deorum numerum relatus.

Damit öffnete sich der W eg zur Apotheose, und zwar der einzige, 
wie Ciceros Beispiel zeigt. Denn der Philosoph, der sonst die Ent­
rückungsvorstellung verwarf4, vermochte anders als in dieser Form die, 
wenn auch private, Konsekration seiner Tochter Tullia weder sich noch 
anderen faßbar machen: Fanum fieri volo, ncque hoc mihi erui potest, 
schreibt er an Atticus am 3. Mai 45, sepulcri similitudinem effugere non 
tarn propter poenam legis (sc. sumptuariae) studeo quam ut quam maxime 
adsequar &7to&i{o<siv/> Der der Entrückung eigene Gegensatz zwischen 
dem Grab und der Göttlichkeit kommt also schon in diesem ersten Ver­
suche der Konsekration in Rom zum Vorschein.

Augustus schließt sich absichtlich und folgerichtig an Romulus an®, 
sein W eg in den Himmel ist derselbe, wie der des Romulus oder Her­
cules und der Dioscuren, quos inter Augustus recumbens purpureo bibd 
ore nedar. Während der Gedanke des persönlichen Fortlebens nach dem 
Tode dem augusteischen Zeitalter noch ziemlich fern und vor allem nur 
in unbestimmten Umrissen vorlag, wurde das zukünftige Los des Augustus, 
die durch Entraffung begründete Ewigkeit, den Zeitgenossen klar er­

G. BoisBier Religion romaine I 64. Vgl. Liv. 36, 30, 3: ibi mortale corpus 
nius dei sit crematum.

* Vgl. Preller Römisch. Mythol. I 94.
3 CIL I l, p. i 89>

Cic. de rep. 3, 28, 40 neque enim natura pateretur, ut id quod esset e terra
-nisi in terra maneret.

8 ad Attic. 12, 36. Vgl. ad Att. 12, 18, 19; 41; 43; 16, 15, 3; 12, 37, 4
und dazu Elter a. a. 0. 40, 5.

8 Vgl- dazu zuletzt Kenneth Scott Trans. Amer. phil. ass. 1926.

Die römische Kaiserapotheose 27



28 Elias Bickermann

kennbar: tu letum optasti . . . sed tibi debetur coelum te fulmine pollens 
accipiet cupidi regia magne Iovis.1

8. POLITIK UND RELIGION

Der Kaiserkult war die Religion der politischen Übermacht. Dieses 
sein Wesen tr itt  in den Provinzen besonders klar hervor, wo die Roma 
und der Senat neben dem Monarchen verehrt wurde2, und die Priester 
nicht nach dem Namen des Kaisers, sondern schlechterdings als sacerdos 
Augusti oder gar UQsvg tov ccvtokqutoqos bezeichnet zu werden pflegten.9 
Im allgemeinen wurde also nicht die Persönlichkeit, sondern die in ihr 
verkörperte übermenschliche Gewalt divinisiert. Und es ist in der Tat 
für die polytheistische Auffassung nur natürlich und allerorts verbreitet, 
daß auch die politische Macht, wenn sie wie die Naturkraft unheimlich 
und absolut auftritt, sie, die das Schicksal des Einzelnen, wie des Ge­
meinwesens lenkt und w ebt4, vergöttlicht wird: per illum se vivere, per 
illum navigare, libertate atque fortunis frui, rufen alexandrinische Schiffs­
leute Augustus zu (Sueton. Aug. 98).5

Die Kaiserreligion war darum auch in Rom in dem Augenblicke ge­
geben, als auch der Römer einen Herrn auf dem Nacken hatte, als die 
Zuschauer im Theater beim W arte eines Schauspielers o dominum aequum 
et bonum Augustus zujubelten.6 Sie kam, wie auch unsere im allgemein 
caesarenfeindliche Überlieferung hervorhebt7, vom Volke aus, wurde

1 Consöl. ad Liviam  219 f. (Augustus wünschte sich bekanntlich (Suet. 
Claud. 1) in der Lobrede für Drusus einen Heldentod.) Vgl. noch z. B. Dess. 
137. Ovid. E x  Pont. 4, 9, 128. Es ist bezeichnend, daß man sogar Caesars Tod 
als Entrückung aufzufassen versuchte. Ovid. Fast. 3, 70: Vesta spricht: ipsa 
virum rapui, simulacra nuda reliqui, quae cecidit ferro Caesaris utnbra fuit. 
Suet. Iulius 88 (vom sidus Iuliutn) : creditum est animam esse Caesaris in coelum 
recepti. Augustus selbst (bei Plin. h. n. 2, 25) drückt sich anders au s: eo 
sidere significari vulgus credidit Caesaris animam inter deorum immortalium 
numina receptam.

2 Z. B. IG R  IV 1195: AvTOXQCtTOQi Negova . . . v.a\ cvv%Xi]xcp Kal rjj 'Pafiatcav 
Tjysfioviot o ©vccTsiQrjväv Sf][ios •• . ‘HccfhtgaGsv. Noch unter Alex. Severus, als 
die Bedeutung des SenatB zeitweilig erstarkt, verehrt man in Hermupolis Magna 
neben dem Kaiser und Mammea den „heiligen Senat“ (P. Bad 89).

3 Vgl. Geiger de sacerdotibus augustorum, Diss. phil. Halens. XXIII 15 ff. 
Er weist dabei nach, daß unter der Samtherrschaft der Priester sacerdos 
Augustorum hieß. Daß manche Kaiser an verschiedenen Orten daneben eigene 
Priester besaßen, versteht sich von selbst.

4 Vgl. Sen. de clem. I 1 , 2 : egone ex omnibus mortalibus placui electus sum,
qui in  terris deorum vice fungerer? ego vitae necisque genibus arbiter etc.

6 Wilamowitz hat das schön und treffend ausgeführt: „der Kaiser war
Gott, weil er Kaiser w a r . . . ,  seine Person war der Träger der Allmacht des
Reiches“ usw. (Reden u. Vorträge 3(1913) 191).

6 Suet. Aug. 53. 7 Dessau Gesch. d. Kaiserzeit I 354.



mehr von unten gefordert als von oben gefördert. Vergils erste Ecloge 
erklärt also ihren Sinn und Ursprung, macht verständlich, warum cives 
Bomani qui Thynissis negotiantur Augusto deo weihten1, viel natürlicher 
als moderne Versuche, sie, und nicht nur manche ihrer Symbole, aus dem 
hellenistischen Herrscherkult „herzuleiten“ : ebensogut könnte man den 
Napoleonskult aus Byzanz erklären wollen.

Als Tityrus, der gewohnt ist, dem unsichtbaren Hüter seiner Herde 
Silvan zu opfern, plötzlich durch ein W ort aus der allgemeinen Kata­
strophe errettet wird, wie kann er den R etter anders als Gott preisen? 
Deus nobis haec otia fecit.

Für die Verbreitung und Fortpflanzung des Kaiserkultus, für die 
uns oft sonderbar anmutende allgemeine Bereitwilligkeit dazu, für jenes 
widerwärtige ruere in servitium, das einen Plinius nötigt, einen Traian als 
Aeternitas anzureden, war aber in erster Linie noch der Umstand maß­
gebend, der auch sonst2 die Schicksale des Kaiserreiches bestimmend 
formierte: das Fehlen der Außenwelt. Man lebte in einer Welt, die 
mehr Götter als Menschen zählte3, aber nur einen und unbeschränkten 
Herrscher der gesamten Oikumene besaß. Der Custos totius imperii 
romani totiusque orbis terrarum praescs4 mußte dadurch so hoch über den 
Menschen stehend erscheinen, daß er an die Himmlischen heranreichte. 
Und es ist wohl kein Zufall, daß die erste göttergleiche Ehre5 Caesars 
in Rom ihn auf der Erdkugel ruhend darstellte, also genau wie eine 
Generation vordem die Roma, den Fuß auf den Globus setzend, auf 
Münzen erscheint.6 Auch Caesars Sohn wurden die ersten übermensch­
lichen Huldigungen in Rom nur nach Actium, als er gleichfalls zum 
Weltherrscher wurde, dargebracht.7 Die Erdkugel ist seitdem ständiges 
Abzeichen der Macht des Kaisers auf den Bildern und Münzen.8 Lucan 
sprach also mit tiefem Recht von der Schlacht bei Pharsalos, die die 
Weltherrschaft des Einen begründet hat: cladis tarnen huius habemus vin- 
dictam quantam terris dare numina fas est: bella pares superis facient 
civilia divos ( 7 , 455).

1 An. Ep. 1912, 51.
3 ü 3!8 Dessau, a. a. 0. II 1 , 299 mit Recht hervorgehoben.
 ̂ Hin. h. n . 2, 7, 16; Petron. 4. 4 Dess. IL S . 140, 10.

~ 10 Ca8.B- 43’ 14> 6- 6 Cat. Brit. Mus. I 3358 f. T. 43, 5.
Vgl. Heinen Klio  1911, 143.

8 Das Material bei A. Schlachter Der Globus (Stoicheia VIII 1927) 64 ff., 
der aber seltsamerweise das Symbol als Welt- und nicht Erdkugel verstehen 
will. Was schon dadurch ausgeschlossen wird, daß auch einige Provinzen und 
die Tellus mit dem Abzeichen erscheinen. Vgl. insbes. Traiansmünze Coh. 642: 
der Senat übergibt den Globus dem Kaiser. Auch die paar literarischen Zeug­
nisse (Amm. Marc. 21, 14  ̂ 25, 10, 2, Suidas. s. v. Iustinian) deuten daB Bild
als Erdball.

Die römische Kaiaerapotheose 29



30 Elias Bickermann

Der politisch bedingte Trieb zur Divinisation des Herrschers, in dem 
Adulation und Devotion untrennbar miteinander vermengt waren, mußte 
in der römischen Staatsreligion, wie dargelegt ist, die Form des Ent­
rückungsglaubens erhalten. Die Konsekration erfolgte also nur postum, 
und war somit für den Principat als Institution beinahe entbehrlich. 
Denn die postume Deification des Herrschers kann für einen legiti- 
mistischen Staat, wie etwa Japan, wichtig sein, wo die Gewalt durch 
göttliche Abstammung ihres Inhabers sanktioniert wird. Die Idee der 
Legitim ität liegt aber dem Principat überhaupt fern1, insbesondere die 
der religiösen Sanktion. Nicht als divi filius, sondern consensu uni- 
versorum begründete Augustus seine Stellung im Staat und die lex regia 
beruft sich auf den Tiberius Caesar ebensogut als auf den divus Augustus, 
um die Gewalt Vespasians zu bestimmen.2 Wie wenig endlich die Autori­
tä t des Kaisers psychologisch von der Göttlichkeit seiner Vorgänger 
abhing, zeigt drastisch die Art, wie ein Konsul und flamen divi Titi3 
selbst in einer offiziellen Rede unter Traian von den früheren Konse­
krationen sprechen durfte, nur um die neueste in günstigeres Licht zu 
setzen: dicavit caelo Tiberius Augustum sed ut maiestati crimen induceret, 
Claudium Nero, sed ut irrideret, Vespasianum Titus, Domitianus Titum, 
sed ille ut dei filius, hic ut frater videretur. Auch Traian ist keineswegs 
als divi Nervae filius zur Herrschaft berechtigt, sondern eben als Traian, 
als Persönlichkeit; castus et sanctus dis simillimus princeps. Nervas 
Göttlichkeit ist umgekehrt eher ein Abglanz von Traians Herrlichkeit: 
una eademque certissima divinitatis fides est bonus successor.4

Der Widerspruch zwischen der auf die Verehrung des Lebenden 
eingestellten Kaiserreligion, wie sie sich auch in Rom in privater De­
votion üppig entfaltete, und der postumen Vergöttlichung im römischen 
Staatskult führte aber dazu, daß die römische Konsekration als der 
letzte und höchste Lohn für die Taten des Princeps aufgefaßt wurde. 
Wie jene mythischen entrückten Helden post ingentia facta deorum in 
templa recepti, mußte auch der Caesar seine Vergöttlichung verdienen: 
meruit inter divos referri, so notiert noch Eutropius in seinem Abriß die 
Konsekrationen.6 Die kultisch bedingte Umbildung des ursprünglich 
politischen Triebes wurde somit ethisch verstanden. Ob man dabei an 
die tatsächliche Entrückung des Helden glauben wollte, war gleich­
gültig6, entschieden war, daß diese Ethisierung einerseits auch die Ge­

1 Mommsen EStB II 758 f.. * Monum. Anc. c. 34. Dess. ILS. 244.
8 CIL. Y 5667.
4 Plin. Paneg. 11 und schon Prop. 4, 6, 60: divus Iulius spricht nach Actium:

sum deus: est nostri sanguinis ista fides.
6 Eutrop. 9, 4; 9, 15; 10, 7.
6 Ygl. Aurel. Yict. Caes. 33, 30 principes atque optimi mortalium vitae de- 

core . . . coelum adeunt, seu fama hominum dei celebrantur modo.



bildeten mit dem Kaiserkult versöhnte, andererseits den Princeps band 
und zwang. Als Augustus einmal dem Tiberius seine durch Freigebig­
keit entstandenen Geldverluste nennt, fügt er hinzu (Suet. Aug. 71): sed 
hoc malo. Benignitas enim mea me ad coelestem gloriam eff er et. Wenn ein 
Tiberius von vornherein den Gedanken an die Divinisation ablehnte, 
wurde das also ut animi degeneris bewertet. Optumos quippe mortalium 
altissima cupere; sic Herculem et Liberum apud Graecos, Quirinum apud 
nos deum numero additos: melius Augustus qui speraverit. Cetera princi- 
pibus statim adesse: unum insatiabiliter paratum, prosperam sui memoriam: 
nam contemptu famae contemni virtutes.

Die letzten Sätze in dieser für das Verständnis der Kaiserreligion 
ungemein bedeutenden Auslassung des Tacitus (Ann. 4, 38) zeigen aber 
schon eine andere und letzte Umdeutung der postumen Konsekration. 
Diesmal wieder ins Politische. Der senatorische Kreis faßte die vom 
Senat auszusprechende Deifikation als eine Art von Totengericht auf.1 
Eben darum empfand er, der sonst weder mit Schmeicheleien noch mit den 
nichtamtlichen göttergleichen Ehren sparte, als die letzte und unerträg­
lichste Herausforderung die Versuche einiger Kaiser, ihre offizielle An­
erkennung als römische Götter schon bei Lebzeiten durchzusetzen. Der 
jüngere Plinius, der ohne weiteres die bithynischen Christen, die Pro­
vinzialen, den Kaiserstatuen zu opfern nötigt, der gern an die frei­
willige Stiftung des Traiansbildes auf dem Kapitol erinnert, entrüstet 
sich über Domitians Versuche, den Römern seine Verehrung aufzu­
zwingen. Und so wurde das Recht des Senats, nur nach eigener Wahl 
die überschwänglichste Adulation zu verleihen: einen Sterblichen den 
Unsterblichen einzureihen, zur letzten römischen Freiheit.

ZUSAMMENFASSUNG
Die sakrale Voraussetzung der Kaiserapotheose war das Wunder der 

Entrückung. Dieses wurde im I. Jahrh. durch Zeugen verbürgt, seit 
Traians Konsekration magisch bewirkt. Die Vergöttlichung des Kaisers 
erfolgte in der römischen Staatsreligion deswegen nur postum, was an 
sich dem Wesen des Kaiserkultus, dieser Vergöttlichung der übermensch­
lichen politischen Macht, widerspricht. Die Entrückung als Prämisse der 
Vergöttlichung wurde durch die Eigenart der römischen Religion ge­
fordert, führte aber ihrerseits zur Ethisierung der Konsekrations-Vor- 
stellungen. Die Eigenart der römischen Konsekration macht ihre Ab­
leitung aus der hellenistischen Apotheose unmöglich

Die römische Kaiserapotheose 31

1 Mommsen RStR II 818.



32 Elias Bickermann

EXKURSUS
ZUM BESTATTUNGSZEREMONIELL BEIM FRANZÖSISCHEN HOFE

Merkwürdige Ähnlichkeit mit den römischen KonBekrationsriten bieten die 
Bestattungsbräuche des französischen Hofes im 16. und 17. Jahrhundert, welche 
dann in einigen anderen Staaten (Venedig, Preußen) nachgeahmt wurden.1 
Im Laufe der üblichen christlichen Leichenfeierlichkeiten2 erscheint dabei 
zweimal das S c h e i n b i l d  des Verstorbenen, das mit Hilfe von dessen Toten­
maske hergestellt wurde: l’effigie faicte apres le vif et naturel. Zuerst geschieht 
es bei der Leichenausstellung. W ährend der Körper selbst im Sarg ein­
geschlossen im Nebenraum oder nnter dem Paradebett ruht, wird auf diesem 
Bette im prachtvoll dekorierten solle d’honneur die Wachspuppe im vollen 
Ornat des Lebenden einige Tage ausgestellt, pour estre veue d'un chacun. 
Während dieser Zeit wird aber die Puppe als Lebendiger behandelt: le dict 
feu sieur Boy, pres de son corps et effigie, estoit ordinairement servi de viandes 
sur la tdble . . .  et Vordre garde tout ainsi que si le dict seigneur roy (Heinrich II.) 
eust este vivant. Dann dekoriert man an einem Tage den Saal mit Trauer- 
schmuck, schafft das Scheinbild weg, stellt den Sarg in die Mitte und der 
König vollzieht die Einsegnung des Sarges mit Weihwasser: das ist der Höhe­
punkt des ersten Abschnittes der Feierlichkeiten. Nach einigen Tagen erfolgt 
die Leichenübertragung nach Notre Dame nnd Saint-Denis. ln dieser Pro­
zession nimmt die Puppe wieder den ersten Platz ein, sie liegt auf dem Sarg 
und verdeckt ihn oder wird auf Händen getragen, während man den Sarg auf 
einen Wagen führt, und alle gebührenden Ehren werden in der Prozession 
dem Bilde als dem Toten erwiesen. Auch in der Kirche spielt das Bild die 
Rolle des Körpers weiter und wird erst bei der Beisetzung weggeschafft.3

Diese zweifache Verwendung der Puppe erklärt sich folgendermaßen. Im 
Mittelalter war es üblich, die Leiche im offenen Sarg zur Kirche sowie zur 
letzten Stätte zu tragen. Wenn nun, wie es bei den hochadeligen Bestattungen 
üblich war, eine mehrtägige Leichenaufstellung vorgenommen wurde nnd die 
Verwesung drohte, zeigte man in der Prozession anstatt der Leiche die nach­
geahmte Puppe. In einem Testament vom Jahre 1415 wird drastisch verfügt, 
wenn mon corps ne se povoit garder sans trop puer si en soit faicte seulement 
representacion* Beim englischen Hofe war diese Vertretung des Körpers durch 
die Puppe schon früh üblich; ßie ist im Jahre 1327 zuerst bezeugt.6 Die 
französischen Könige folgten dagegen noch lange dem alten Usus. Ein Augen -

1 Vgl. im allgemeinen E. Benkard Das ewige Antlitz (1927).
* Genaue zeitgenössische Beschreibung: Jean du Tillet Becueil des Boys 

de France P. 1590 244 ff. Außerdem habe ich folgende offizielle Beschreibungen 
von den Feierlichkeiten eingesehen: für Karl VIII. f  1494 (Th. Godefroy Le 
ceremonial de France 1619), Herzog Bourbon f  1603 (Godefroy), Königin Anna 
•(■ 1513 (Godefroy), Ludwig XII. f  1515 (L. Cimber Archives curieuses de Vhi- 
stoire de France I Ser. II 63ff.\ Franz I. f  1547 (Godefroy), Heinrich II. f  1659 
(Cimber III 307), Herzog Anjou f  1584 (Godefroy). Die französischen Zitate im 
Texte stammen, wenn nicht anderes vermerkt wird, aus diesen sich meistens 
wiederholenden Berichten.

8 Sie wurde dann in S. Denis aufbewahrt, Schlosser Jahrb. Kaiserl. Kunst­
sammlung 29, 203 u. 210.

4 Laborde Notice de emaux II (1853) 484.
6 Hope Archaelogia 69 (1907) 521.



Die römische Kaiserapotheose 33
zeuge1 beobachtete bei der Beerdigung Philipps d. Schönen (f 1314): facies 
vero ac manus eius erant penitus discopertae et mirabiliter alteratae. Erst im 
Jahre 1422, wie es scheint*, wurde das Zeremoniell verändert.

Karl YI. nämlich, Gefangener der Engländer, mußte drei Wochen auf sein 
Leichenbegängnis warten. Da die alten Bräuche, teilt unser zeitgenössischer 
B erichterstatter3 mit, damals ziemlich vergessen waren, führte man ein neues 
Zeremonial ein.4 Der Sarg wurde mit Stoff ganz verhüllt, mais sur toutes les 
choses fit mise l’image du Roy la plus propice qu’on la pouvait faiere ä la 
semblance du roy, im königlichen Ornat, wie man sonst die Leiche zu be­
kleiden wußte.

Wie im Falle Traians hatten also Zeitumstände zur dauernden Veränderung 
der Bräuche geführt. Die Totenmaske wurde seitdem stets von verstorbenen 
Mitgliedern des Königshauses aufgenommen, pour servier a Ventree de Paris.6

Bei der Leichenaufstellung blieb dagegen einstweilen alles beim alten, 
d. h. aufgebahrt wurde der Körper nebst allen Insignien. So noch beim Tode 
Ludwigs XII. (f 1515), der einbalsamiert wurde, mis en ung eoffre, le visage 
et mains decouverts . . .  et chacun qui le vouloit voir, le venoit en la forme et 
estat royal que dessus.

Die Puppe ersetzt die Leiche bei der Kollokation erst bei der Bestattung 
Franz I. (f 1547).6 Der Grund war vielleicht der, daß diesmal der Körper nicht 
weniger als sieben Wochen aufgestellt wurde. Das erklärt aber nicht die hier 
zum ersten Male eingeführte angebliche Lebendigmachung des Scheinbildes. 
Irgendeinen Sinn dabei zu finden, vermag ich nicht; die Vorstellungen werden 
vielmehr vermengt: nach der imaginären Mahlzeit sprach man das Dankgebet, 
zugleich aber das de profundis und zelebrierte Requieme u. dgl. Die Zeremonie 
erscheint als ein offenbarer Einschub, und die Vorstellung der Belebung spielt 
weiter keine Rolle. Es liegt hier also m. E. einfach eine in der Mitte des 
16. Jahrhunderts eingefühlte, ungeschickte und inhaltslose Nachahmung der 
Riten der kaiserlichen Apotheose vor. Wer sich erinnert, wie die Menschen 
der französischen Renaissance auf die antiken Zitate und Beispiele erpicht 
waren, wie F ranzi, seine Infanterie Legionen nennt, und wie diese Nach­
ahmung in die französische Großmachtpolitik hineinpaßte, wird wohl diese 
Erklärung für plausibel finden. Daß »ein guter deutscher Gelehrter der Zeit, 
J- Kirchmann darauf hereingefallen w ar7, die eine Generation vor ihm ent­
standene Sitte als Rest der römischen Riten zu betrachten, zeigt nur, daß der 
ranzösische Hof das von ihm gesteckte Propagandaziel erreicht hat.

Der französische Brauch wurde seltsam beim preußischen Hofe verändert.8
011 ^er Puppe hören wir nichts Bestimmtes, aufgestellt wurde vielmehr der

s Ecole des Chartes 1897 10 ff.
, -c auch C. Leber in seiner Collection des dissertations relatifs ä l’histoire de Franc, P. 1826> XI 46

4 p  C- Leber a. a. 0. XIX 208 ff.
6 TYUr-t>Ce yuon ne peut promptement faire Vobseque.

®°bnung für die Bestattungskosten Karl VII •}• 1461 bei Leber XIX
. L  effigie wurde schon im Jahre 1435 bei Bestattung der Königin Isabella 

verwendet, du Tillet 249.
Oder im Jahre 1526 bei Beisetzung der Königin Claude (die Beschrei- 

ung der Feierlichkeiten, damals als Broschüre veröffentlicht, ist mir leider 
unzugänglich geblieben).

De funeribus Rotnanorum Lib. IV c. 13. 8 Benkard XXX ff.
A rch iv  fü r  R elig ionsw issenschaft X X Y II 3



34 Elias Bickermann, Die römische Kaiserapotheose
Paradesarg, wohl ohne Inhalt, nur in einem anderen Zimmer stand „des 
Höchstseligen Königs Bildnis in Wachs poussiert“ . Auf jeden Fall wurde bei 
der Bestattung Friedrich Wilhelms I. (f 1740) und Friedrichs II. (f 1786) zunächst 
die Leiche ohne besondere Feierlichkeiten beigesetzt, dann, einige Wochen 
später, erfolgte das „solennele Leichen-Begängnis“ des Paradesarges. Den 
Sinn, Zweck und Ursprung der Zeremonie kann ich nicht angeben, die Be­
richte stimmen im Wichtigsten nicht überein. Nach dem Reglement der 
Trauerfeierlichkeiten für Friedrich d. Großen folgt sogar, daß der zweite 
Leichenzug auch dem Körper galt. 1 Auf jeden Fall wurde der Paradesarg 
noch an demselben Tage aus der Gruft ausgehoben und für den nächsten Fall 
aufbewahrt.* Man war in Potsdam im Tode wie im Leben sparsam.

1 Reglement zu dem Leichenbegängnisse Friedrichs I I ■ § 2 : einige Tage vor 
dem Leichenbegängnis wird die königliche Leiche in einem Paradesarg . . zu 
sehen erlaubt. § 35: die Leiche wird nach der Gruft getragen, § 37: der Sarg 
wird in die Gruft geschoben.

8 Siehe den amtlichen Bericht bei F. Laske Die Trauerfeierlichkeiten für 
Friedrich d. Großen 1912, 39. Laske behauptet, daß die Zeremonien am (leeren) 
Sarge wegen der heißen W itterung ausgeführt wurden.



PERSONA
VON F R A N Z  A L T H E IM  IN FRANKFURT A. M.

M IT  E IN E R  T A F E L

I.
Die Etymologie von latein. persona ist dadurch auf eine ganz neue 

Grundlage gestellt worden, daß E. Deecke1 und unabhängig von ihm 
P. Skutsch2 seinen Ursprung außerhalb des Lateinischen haben nach- 
weisen können. Sie brachten die römische Bezeichnung der Theater­
maske in Zusammenhang mit einem etruskischen W orte cpersu, das sich 
in einem Cornetaner Grab (Tomba degli auguri) zweimal der Darstel­
lung einer maskierten Gestalt beigeschrieben findet und das ihnen dem­
entsprechend gleichfalls die Maske zu bezeichnen schien. Diese Kombi­
nation hat dann bald darauf P. Friedländer in einem kürzeren Aufsatz3 
eingehender zu begründen versucht und es zugleich unternommen, aus 
ihr Schlüsse auf die älteste Geschichte des szenischen Spiels auf italischem 
Boden zu ziehen. Mit dem Erfolg, daß hier zum ersten Male die Bedeu­
tung Etruriens und der etruskischen Kultur für die Geschichte des Bühnen­
wesens, zumal in Rom selbst, erkannt und eine genauere Bestimmung 
wenigstens versucht worden ist.

Friedländers Ergebnisse lassen sich etwa in folgende Hauptpunkte 
zusammenfassen:

1. Wie seine Vorgänger, so nimmt auch er einen unmittelbaren Zu­
sammenhang zwischen etrusk. cpersu und latein. persona an. Mit Recht 
jedoch verwirft er die von Skutsch aufgestellte Entwicklungsreihe, die 
das lateinische W ort als Rückbildung aus einem Verbum *personare 
(etrusk. tpersu >  latein. *persö — *persönäre — persönätus —  personai) zu 
begreifen sucht und weist demgegenüber auf die Möglichkeit hin, daß 
cpersu nicht die einzige etruskische Form gewesen sei, daß es vielmehr 
bereits dort daneben auch Bildungen mit einem n -Suffix gegeben haben 
könne. Auf eine solche müsse dann aber latein. persona unmittelbar zu­
rückgeführt werden.

* Forsch- u. Stud. 6, 47.
Arch. f. latein. Lexik. 15,145; RE 6, 775. 8 Glotta 2 ,164f.

3 *



36 Franz Altheim

2. Als ein einleuchtendes Ergebnis erscheint Friedländer fernerhin 
der Zusammenhang zwischen latein. persona und griech. ngoßcoTtov. Die 
römische Theatermaske müsse nun einmal letzten Endes von der grie­
chischen herstammen, zudem sei eine gewisse Übereinstimmung in der 
lautlichen Gestalt beider W örter gegeben, und die an sich daneben vor­
handenen Abweichungen entzögen sich als bei einem Lehnworte der 
rationalen Erklärung.

3. Da nun der Zusammenhang zwischen etrusk. cpcrsu und latein. per­
sona außer Zweifel stehe, so müsse auch jenes auf griech. nQoaconov zu­
rückgeführt werden. Und zwar spreche alle Wahrscheinlichkeit dafür, 
daß W ort und Gegenstand zunächst zu den Etruskern und erst von dort 
nach Rom gekommen sei. Wenn die uns erhaltene Überlieferung dem­
gegenüber die campanisch-oskische Atellane für die Einführung der 
Maske verantwortlich zu machen scheine, so bedeute dies noch keinen 
entscheidenden Grund dagegen — sei es nun, daß damit eine zweite, 
gleichzeitige Herkunftsmöglichkeit noch keineswegs ausgeschlossen werde, 
sei es, daß sich bei der Atellane auch sonst etruskischer Einfluß erkennen 
lasse und sie insofern in der Tat vielleicht als die gesuchte Vermittlerin 
jenes ursprünglich griechischen Kulturgutes in Anspruch genommen wer­
den könne.

Die geschichtliche Tragweite dessen, was hier — freilich mehr ge­
ahnt als eigentlich bewiesen wurde, bringt es mit sich, daß die Unter­
suchung Friedländers auch heute noch die Grundlage bedeutet, von der 
jeder Versuch, das gesamte Problem erneut zu durchdenken, seinen Aus­
gang nehmen muß.1 Hier wird uns vorerst — ganz kurz —  die Prüfung 
der beiden ersten Punkte zu beschäftigen haben; auf den eigentlich ent­
scheidenden dritten hoffen wir weiter unten in größerem Zusammenhange 
zurückzukommen.

Wie steht es zunächst mit der Anschauung, daß dem lateinischen 
wie dem etruskischen W orte ein griech. nQoöconov gleichermaßen zu­
grunde liege? —  Die Behauptung, daß persona als Fremdwort einer ra­
tionalen Erklärung und Ableitung seines lautlichen Bestandes entzogen 
sei, hat als methodischer Gesichtspunkt — sicherlich mit Recht —  ent­
schiedenen Widerspruch herausgefordert.2 Scheint doch in diesem Ver­
zicht geradezu das Eingeständnis zu liegen, daß eine solche Erklärung 
in unserem Falle nicht gegeben werden könne — womit denn freilich 
die Herleitung aus dem Griechischen alles andere als erwiesen wäre. 
Aber auch, was etrusk. cpersu angeht, so unterliegt diese Herleitung 
einem nicht leicht zu nehmenden Bedenken. Gewiß ist der Wandel der

1 [Korrekturnote: Die Ausführungen G. Devotos Studi Etruschi 2, 309f. lagen 
mir bei Abschluß des Manuskripts noch nicht vor.]

* E. Latten Glotta 2, 270.



Persona 37

Tenuis zur Aspirata genugsam belegt (IIsQßevg >  etrusk. cperse neben 
perse-, IIsQGetpövELa >  etrusk. cpersipnai)', gewiß auch läßt sich der e-Vokal 
der ersten Silbe als Synkopierung und nachträgliche Anaptyxe (tcqoö- 
conov >  *cprsu >• cpersu) deuten. Der gänzliche Schwund der dritten 
Silbe des griechischen Wortes jedoch bleibt zugestandenermaßen ohne 
jede Analogie. Vielmehr muß gerade das von Friedländer als Beleg für 
Vokalsynkopierung herangezogene Beispiel, etrusk. a&rpa =  ”AtQojtog, 
die Unmöglichkeit jener anderen Behauptung vor Augen stellen.

Dieses negative Ergebnis bestätigt sich, wenn wir nunmehr um­
gekehrt danach fragen, ob wir denn gezwungen sind, nach einer Deutung 
aus dem Griechischen heraus zu suchen, ob nicht, was doch näher läge, 
das Etruskische selbst eine Handhabe zu bieten vermag. In der Tat 
scheint es für ein etrusk. cpersu innerhalb der eigenen Sprache genügend 
Parallelen zu geben. Man braucht sich nur an eine bekannte Gruppe 
etruskischer Gentilizien zu erinnern1, die, jeweils vermittelst verschie­
dener Formantien gebildet, doch stets den gleichen Stamm — den 
Stamm auch unseres Wortes — enthalten: Persius, Persinius, Persanius', 
ferner gehört hierher auch, mit einer im Etruskischen verbreiteten Vokal- 
anaptyxe gebildet, der Name der Stadt Perusia mitsamt seinen Derivaten 
Pcrusinum, Perusilla, Perusinia. In diesem Zusammenhang wäre also 
möglicherweise unser etrusk. cpersu einzuordnen (wobei wir die später 
zu erörternde Frage der Bedeutung vorerst noch außer acht lassen). Ja, 
ein Gentiliz wie Personius, etrusk. etwa *persunie oder auch *cpersunie, 
würde geradezu als eine Weiterbildung von cpersu, vermittelst des be­
kannten Suffixes -nie, aufzufassen sein.2

Mit dieser letzten Erwägung sind wir bereits bei dem zweiten Punkt 
angelangt, wo wir gegen Friedländers Auffassung Stellung nehmen 
müssen, der Frage der Suffixbildung. Er hat sich für das Vorkommen 
einer etruskischen n -Weiterbildung von cpersu auf Fälle wie etrusk. 
a&u - apluni aplunai, ayu: ajunai, trepu: trepunia berufen. Indessen, diese 
” ^etaininkildungen zu maskulinen u -Stämmen“ zeigen nur, daß wir von

aus allenfalls auf eine Form *personia kämen, nicht jedoch auf unser 
fa+eina' doch etrusk. aplani, aplunai immer nur auf ein etrusk.-
a^em. Apolonia, Aplonia, ayunai auf ein Aconia, trepunia auf Trebonia, 

niemals jedoch auf eine feminine -«a-Form.
Auch hinsichtlich der Suffixbildung also vermag Friedländers Auf­

fassung nicht zu befriedigen. W ir sind damit gezwungen, uns nach einer 
anderen Erklärung umzutun, und da ist an erster Stelle einer kurzen

1 W. Schulze Z G L E N  207.
Ebenso ist von dem Namen des etruskischen Totengottes Mantus (Stamm 

Mantu-) ein Gentiliz Mantonius abgeleitet. Ygl. W. Schulze Z G L E N  274.



Bemerkung P. Kretschmers zu gedenken.1 Er stellt persona zu den­
jenigen Worten, die, aus einer Fremdsprache übernommen im Lateinischen 
dann durch ein eigensprachliches Suffix weitergebildet wurden, weil sie 
sich nicht ohne weiteres in das lateinische Formensystem einfügen ließen. 
Ähnlich verhalte sich latein. Latona zu griech. ylcctco, wo ganz deutlich 
das Fehlen entsprechender Femininbildungen innerhalb des Lateinischen 
zu suffixaler Erweiterung geführt hat.2

Indessen, beide Fälle sind doch in einem wichtigen Punkte ver­
schieden. Ein griechisches F e m i n in u m  y/tma, das zwecks besserer Ein­
fügung in das lateinische Formensystem zu einem F e m i n in u m  Lätö-na 
geworden ist, vermag unserem Falle nicht schlechthin gleichgesetzt zu 
werden, wo sich doch ein etruskisches M a s k u l in u m  <persu, das sich als 
solches (*persö, -önis mask.) durchaus innerhalb des Lateinischen hätte 
einordnen lassen, gleichwohl in ein F e m i n in u m  persö-na gewandelt 
hat. Sehr viel besser lassen sich da zwei andere Bildungen heranziehen, 
wo ebenfalls neben einem Maskulinum ein vermittelst des Suffixes -na 
gebildetes Femininum steht. W ir meinen:

1. Latein, lanter-na, dessen erster Bestandteil auf griech. Xa^rrrrjo 
zurückgeht. Bemerkenswert ist hier eine gewisse Abwandlung der Be­
deutung, insofern das Maskulinum XccfinvrjQ ursprünglich eine A rt Kan­
delaber oder großes Feuerbecken bezeichnet, das neben dem Leuchten 
zugleich auch dem Wärmen dient (Od. 19,6 3 f.; Eusthat. 1848,28), während 
mit dem Femininum lanterna nur die kleinere Lampe oder Laterne ge­
meint ist.3

2. Latein, lacü-na zu lacus mask. Hier handelt es sich zwar nicht um 
ein aus einer anderen Sprache übernommenes W ort, gleichwohl aber läßt 
sich der Fall heranziehen, weil auch da das zugrundeliegende Maskuli­
num vorzüglich das Größere bedeutet: den „See“, ursprünglich jede Ver­
tiefung überhaupt, also auch „Trog, Zuber, Kufe“, während das Femini­
num lacuna den „Teich“ oder „Weiher“ einerseits, dann aber auch jedes 
Loch oder die „Lücke“ bezeichnet, und zwar immer von kleinerem Aus­
maße: Ovid gebraucht das W ort einmal für das Grübchen auf der Wange 
(Ars amat. 283).

Hier wäre also persona sehr wohl anzuschließen. Abgeleitet von einem 
etruskischen Maskulinum tpersu könnte es die gleiche Grundbedeutung 
gewahrt haben, freilich mit der besonderen Vorstellung des Kleineren.

1 JEinleitg. i. d. Ältertumswiss. I 8 6, 49.
* Vielleicht nach dem Vorbilde von Bellona ; vgl. M. Leumann in Stolz- 

Schmalz Latein. Gramm.6 223.
3 Über das Femininum in der Bedeutung des Kleineren vgl. J. Wackemagel

Vorlesungen über Syntax 2, 39 sowie die von ihm zitierte Stelle in J. Grimms
Deutscher Grammatik 3, 359 f.

38 Franz Altheim



Persona 39

Wenn also cpersu die „Maske“ bedeutete, so wäre persona die „kleine 
Maske“. Aber besitzt denn das etruskische W ort wirklich diese Bedeu­
tung? Man hat dies bisher ohne weiteres angenommen. Aber vielleicht 
wird es sich empfehlen, den gesamten Fragenkomplex, der damit zu­
sammenhängt, erneut vorzunehmen, sei es auch nur, um hier und dort 
die Linien schärfer zu ziehen.

II.
Unseren Ausgangspunkt wird notwendig das Fresko der Tomba degli 

auguri bilden müssen, wo sich das W ort cpersu, wie wir S. 35 sahen, einer 
bestimmten Figur, und zwar zweimal, beigeschrieben findet.

Zunächst eine kurze Beschreibung.1 Es handelt sich da um drei 
Gruppen, die in ihren Funktionen deutlich geschieden nebeneinander­
stehen. Zunächst in der Mitte ein Ringerpaar; dann links davon eine 
männliche Gestalt, die eine A rt von lituus in der Hand hält, offenbar 
der Kampfrichter; hinter ihm ein Begleiter mit zwei kleiner gebildeten 
Dienern. Endlich ganz rechts eben unser cpersu, mit einem kurzen Chiton 
bekleidet2, das Gesicht mit einer dunklen Maske bedeckt und auf dem 
Kopf einen kegelförmigen Hut, der durch abwechselnd helle und 
dunkle Streifen verziert ist. Daneben ein nur mit einem Schurz be­
kleideter Mann, gegen den ein Hund oder hundeartiges Raubtier (etwa 
ein Wolf) mit den Vorderpfoten anspringt, um ihn mit seinen Bissen zu 
zerfleischen. Bereits aus einer Wunde blutend, sucht sich der Ange­
griffene mit einer Keule oder einer keulenartigen Waffe der Bestie zu 
erwehren, wobei er in seiner Verteidigung — offenbar absichtlich — 
dadurch behindert ist, daß ihm Kopf und Augen von einem übergebun­
denen Tuch verhüllt sind. Beide, der Mann sowohl wie das Tier, sind 
an einer längeren Leine oder einem Seil festgebunden, dessen anderes 
Ende der <persu in den Händen hält.

Suchen wir den Vorgang genauer zu verstehen. — Soviel dürfte be­
reits klar sein, daß es sich um einen absichtlich herbeigeführten Zwei- 

ampf zwischen Mann und Tier handelt, eine grausame Schaustellung 
so, bei der der cpersu als eine A rt von Aufseher oder Leiter dafür 

, . jj*6 zu fragen hat, ein Entweichen eines oder beider Gegner zu ver- 
w^ ern‘ ^dessen, damit ist nur ein allgemeiner Umriß gegeben. Man 
wir gut daran tun, bevor man sich in weiteren Vermutungen ergeht, 

einmal das Fresko als Ganzes in einen größeren Zusammen- 
ang zu stellen. Es gehört, wie man bereits gesehen h a t3, zu einer

tt- m^°?T ^nst' XI tav. 25; F. Weege Etruskische Malerei Taf. 93 — 94. 
Hier Tafel I (oberer Teil)

Auf die Besonderheiten des Kleidungsstückes werden wir weiter unten 
noch zu sprechen kommen.

3 L. Malten Rom. Mitt. 38/39, 817 f



40 Franz Altheim

Gruppe etruskischer Grabkammern, deren Wände durchgängig mit Dar­
stellungen von Leichenspielen geschmückt sind. So zeigt etwa die be­
kannte Tomba Stackeiberg in Corneto1 an ihrer Rückwand Faustkämpfer, 
Springer und Reiter unter Aufsicht eines bärtigen Mannes; die rechte 
Seitenwand Vorbereitungen zur W ettfahrt sowie die Zuschauer auf der 
Tribüne; die linke den Diskuswurf, die Pyrrhiche, Flötenspieler und das 
Pankration. Ähnlich auch in Chiusi die Tomba Casuccini2 oder die Tomba 
Deposito de’ Dei3, um nur diese zu nennen. Die Tomba di letto funebre4 
in Corneto gibt überdies die Kline, die für den Toten bestimmt ist; vor 
ihr werden Diskuswurf, Ringkampf, Waffenlauf und Tanz auf geführt. — 
All dies paßt zu unserer Darstellung und bestätigt, daß es sich hier offen­
bar ebenfalls um ein Leichenspiel und damit um ein Spiel oder Kampf­
spiel überhaupt handelt.

Dieses erste Ergebnis läßt sich indessen für unseren besonderen Ge­
genstand, die Gruppe des cpersu, schärfer noch fassen. Schon längst hat 
man die Vermutung geäußert, daß hier etwas den späteren römischen 
Tierkämpfen Vergleichbares vorliege5 — wie wir glauben: mit gutem 
Grunde. Bedenkt man nämlich, daß sich aus Etrurien, und zwar insbe­
sondere aus den etruskischen Leichenspielen, ein so grausamer Brauch 
wie der römische Gladiatorenkampf herleiten läßt6, so wird man zum 
wenigsten die Möglichkeit offen lassen müssen, daß auch der nicht min­
der grausame Tierkampf, bei dem ursprünglich nur Kriegsgefangene und 
Überläufer7, später aber auch Vertreter jeder A rt gegen wilde Tiere 
auftreten mußten, sich aus Etrurien herleite und daß ein solcher Vor­
gang in unserem Falle wiedergegeben sei. Die Übereinstimmung geht 
jedoch noch weiter. In Rom vollzog sich die Exekution des bestiis obici 
gewönlich in der Art, daß die Delinquenten wehrlos in die Arena geführt, 
gelegentlich sogar an einen Pfahl angebunden wurden.8 Freilich sollte 
damit ein Kampf keineswegs ausgeschlossen, sondern nur erschwert 
werden, wie denn die Begnadigung eines besonders tapferen und kräf­
tigen Überlebenden wenigstens in Einzelfällen möglich war.9 Vergleicht 
man nun demgegenüber unsere Darstellung, so wird man die Deutung, daß 
hier eine solche Exekution gemeint sei, daß es sich also um einen Ge­
fangenen oder Verurteilten handelt, der als solcher absichtlich ungenügend

1 F. Weege Etruskische Malerei Beil. II.
* F. Weege 1. c. Taf. 97. 8 L. Malten 1. c. 320, Abb. 8.
4 F. Weege 1. c. Taf. 23—26.
5 0. Keek Annali dell 'Inst. 1881, 16f.; vgl. L. Malten 1. c. 318.
6 Zuletzt L. Malten 1. c. 328f.; C. W eickert München. Jahrb. der bild. Kunst

N . F. 2, 23 f.
7 Th. Mommsen Römisches Strafrecht 926 Anm. 1 .
8 Th. Mommsen 1. c. 927 Anm. 5. 9 Th. Mommsen 1. c. 926 Anm. 4.



Persona 41

bewaffnet und in seiner Bewegungsfreiheit gehindert ist, wohl kaum 
noch abweisen können.

Ein ganz besonderes Interesse darf naturgemäß die als q>ersu bezeich- 
nete Figur selbst beanspruchen. Und zwar sind es außer der später noch 
zu besprechenden Maske die Eigenheiten der Kleidung, die zuerst ins 
Auge fallen müssen: der spitze, gestreifte Hut und vor allem der kurze, 
die Oberschenkel knapp berührende Chiton. Sehen wir nämlich genauer 
zu1, so entdecken wir, daß über diesen dunkelbraunen, mit Fransen an 
den Ärmeln und am unteren Saume verzierten Chiton ein schwarzes, 
etwas kürzeres und knapp anliegendes Kleidungsstück gezogen ist, das 
seinerseits wiederum eine Verzierung von unregelmäßig geformten weißen 
Flecken oder aufgesetzten Lappen besitzt.2 Daß es sich dabei um eine 
Besonderheit handelt, zeigt eine ähnliche Gestalt in einem anderen Grabe 
von Corneto, der Tomba del pulcinella.3 Da begegnet ganz das gleiche 
Kostüm: auch da der mit abwechselnd dunklen und hellen Streifen ge­
schmückte spitze Hut, auch da eine Maske (wie sich noch mit Sicher­
heit erkennen läßt4), sowie der auf die so seltsame Weise verzierte Rock, 
freilich in etwas veränderter Form. Er setzt sich hier aus quadratischen 
Lappen zusammen, die schachbrettartig aneinandergenäht sind. Eben 
dieser Umstand aber zeigt, um was eigentlich es sich hier handelt.

W ir kennen aus dem späteren Mimus5 das Gewand des Possenreißers, 
das aus verschiedenfarbigen Lappen zusammengeflickt war, den centun- 
culus (Apul. Apol. 13). Der Träger der Rolle hieß nach dieser seiner 
Tracht penniculus und entsprach somit dem Pulcinella der Commedia 
dell’ arte oder auch dem Arlecchino. Daß dieses Kostüm bereits älter 
war als der Mimus der Kaiserzeit, zeigt, wie man richtig gesehen hat, 
der Titel Pannuceaii, der für ein Stück des Pomponius überliefert ist 
(fr. 87— 98Ribb.); die vorgeschlagene Übersetzung als die „Harlequine“ 
°der die „Pulcinellen“ dürfte wohl das Rechte treffen. W ir kommen so­
nnt für den geflickten oder gemusterten Rock des komischen Schauspielers

Zur Feststellung solcher Einzelheiten eignet sich die Zeichnung in den
°W* ^ns '̂ XI 25 besser als die Photographien Weeges.

, • ^en Überrock, lediglich mit dem dunkelbraunen Chiton bekleidet, 
™  ,^er <persu noch einmal an der gegenüberliegenden Wand des Grabes, 

p, äls solcher bezeichnet (Mon. delV Inst. XI tav. 25 unten und
eege 1. c. Taf. 95, hier Tafel I unterer Teil). Er strebt in eiligem Laufe 

nac rechts, -wobei er sich nach der ändern Seite umblickt. Dort eine 
ee lr zerstörte Gruppe nackter Faustkämpfer mit Flötenspieler, dahinter eine 
g eichfalls nackte, laufende Figur, die den tpersu an der Gruppe der Faust­

ampfer vorbei zu verfolgen scheint. Die Bedeutung bleibt unklar; Vermu- 
ungen bei 0 . Keck 1. c. 21 und P. Ducati Arte etrusca 57 f.

s Weege 1. c. Taf. 90; P. Ducati 1. c. 59. 4 Vgl. 0. Keck 1. c. 18.
5 Zum folgenden A. Dieterich Pulcinella 145 f.

I



42 Franz Altheim

bereits auf die Atellane, deren erster literarischer Vertreter Pomponius 
ja  gewesen ist. Und diese Tracht dann auf einer etruskischen Darstel­
lung wiederzufinden, muß von einem ganz besonderen Interesse sein. 
Man bedenke doch, daß die Fresken der Tomba degli auguri nicht wohl 
über die Mitte des 6. Jahrhunderts herabgerückt werden können, daß 
die Tomba del pulcinella wohl jünger ist, aber gleichwohl noch in das­
selbe Jahrhundert fällt.1 Beide Darstellungen sind demnach älter als 
alles, was wir von der Atellane wissen und besitzen. Dann darf aber 
schon mit einigem Rechte vermutet werden, daß jenes besondere Kostüm 
der campanischen Posse aus Etrurien, und zwar aus den etruskischen 
Spielen, stammt.

W ir können dafür von einer ändern Seite her noch eine Bestä­
tigung erbringen. Eine zweite Besonderheit nämlich jenes schwarzen 
Überrockes, wie ihn unser cpersu träg t, ist der Fransenschmuck am 
unteren Saum und an den Ärmeln. 2 Auch dies scheint, sicherlich 
wiederum nicht zufällig, mit dem, was für die spätere Tracht der ko­
mischen Spieler bezeichnend ist, übereinzustimmen. Ein auf gleiche Art 
verziertes weißes Mäntelchen kehrt z. B. bei der komischen Dienerfigur 
einer späteren Theaterdarstellung wieder.3 W ichtiger ist für uns hier 
eine oskische Vase des Britischen Museums4, auf der ein glatzköpfiger 
Alter, auf seinen Stock gestützt, neben einer Heraklesstatuette steht und 
von seinen Taten zu fabeln scheint. Auch seine Kleidung besteht aus 
einem befransten Mäntelchen. Die oskische Inschrift santia (Rav & tag) 
zeigt einmal, daß es sich hier gleichfalls um eine — übrigens sehr be­
kannte5 und auch in der Phlyakenposse 6 wiederkehrende —  komische 
Dienerfigur handelt, daneben aber auch, daß die Darstellung nicht auf 
die griechische, sondern auf die einheimisch-oskische Posse, eben auf die 
Atellane, bezogen werden muß.7

Ein kurzes W ort schließlich noch über den kegelförmigen Hut des 
cpersu. Bekanntlich begegnet auch er in ähnlicher Form wiederum im 
späteren Possenspiel, und zwar hauptsächlich im Mimus.8 Ja, auf einer 
hierher gehörigen Darstellung aus dem Columbarium der Villa Doria 
Pamfili9 zeigt der Hut zweier Spieler genau den gleichen Wechsel heller

1 F. Weege 1. c. 108; L. Malten 1. c. 318.
* Auch bei der zuvor erwähnten Figur aus der Tomba del pulcinella scheint 

sich ein solcher Fransenschmuck am linken Oberarm (bzw. über der linken 
Schulter) und am unteren Saume des gemusterten Rockes erkennen zu lassen.

3 A. Dieterich 1. c. Taf. II—III.
4 M. Bieber DenTtm. z. Theaterw. 152 f.
5 A. Dieterich 1. c. 25. 45. 83.
6 A. Dieterich 1. o. 155; M. Bieber 1. c. 145, Taf. 82.
7 M. Bieber 1. c. 153. 8 A. Dieterich 1. c. 154 f.
9 A. Dieterich l. c. 181 Abb.; vgl. auch 167 Anm. 2.



Persona 43

und dunkler Streifen, der für den cpersu sowie seinen Genossen aus der 
Tomba del pulcinella bezeichnend war. Daß auch die Atellane dieses 
Kleidungsstück gekannt habe, läßt sich zwar nicht beweisen, darf aber 
nunmehr aus der ganzen Lage der Dinge heraus als naheliegend be­
zeichnet werden.

Allenthalben also hat es sich nachweisen oder doch wenigstens wahr­
scheinlich machen lassen, daß die Tracht des etruskischen tpersu das Vor­
bild für das Kostüm der späteren Atellane abgegeben hat. Mit diesem 
Ergebnis rühren wir aber an jenen dritten Punkt von Friedländers Un­
tersuchung, den wir bisher unberücksichtigt gelassen hatten: die Frage 
nach der Bedeutung Etruriens für das italische Bühnenwesen, insbeson­
dere die des etruskischen Einflusses auf die älteste einheimische Posse, 
die Atellane.

Hier glauben wir nun heute sehr viel bestimmter urteilen zu müssen, 
als es noch für Friedländer möglich war. Von ganz anderen Voraus­
setzungen ausgehend ist man in neuester Zeit immer mehr übereinge­
kommen, die etruskische Herkunft dieses ältesten italischen Spieles an­
zunehmen.1 Mit den etruskischen Einwanderern und Eroberern scheint 
es nach Campanien gekommen zu sein2, von wo aus es dann die Römer — 
offenbar durch Vermittlung des oskischen Stammes, wie der Name der 
ludi Osci zeigt — empfangen haben.

Man sieht sogleich, daß diese Anschauung durch unsere Beobach­
tungen, falls sie sich bewähren sollten, eine neue, nicht unwichtige Stütze 
erhält. Zugleich aber rückt nunmehr auch eine andere Tatsache ins 
richtige Licht, mit der unsere Untersuchung auf ihr eigentliches Ziel 
mündet.

Die Atellane ist dasjenige unter den szenischen Spielen Roms, das 
von allem Anfang an von maskierten Spielern gegeben wurde. Diese 
Besonderheit blieb auch nach Einführung des griechischen Dramas zu­
nächst noch bestehen; erst um die Mitte des 2. Jahrhunderts hat sich 
dort die Maske durchzusetzen vermocht. So läßt es sich sehr wohl ver­
stehen, wenn man die Spieler der altitalischen Posse auf Grund des 
alten und ursprünglichen Besitzes der Maske dann geradezu als perso- 
nati bezeichnet hat (Fest. p. 217 M.: „per Atellanos, qui proprie vocantur 
personati.il 3)

1 E. Lattes Glotta 2,269 f. (vgl. auch seine ältere Untersuchung Riv. di 
storia ant. 2, 25f.) und vor allem E. Kalinka Phil. Woch. 1922, 571f.

* Wenn das Spiel nach Atella heißt, so zeigt schon der Name der Stadt 
zur Genüge, daß es sich um eine etruskische Gründung handelt: W. Schulze 
ZGLEN  578.

3 Zur Stelle: P. Friedländer 1. c. 166f.; R. ReitzenBtein Gött. Nachr. 1918, 242.



Schon früher hat man daraus die einzig mögliche Folgerung gezogen, 
daß, wenn irgendwo, wir in der Atellane diejenige Gattung zu erblicken 
haben, in deren Gefolge die Theatermaske in Rom Eingang gefunden 
hat.1 Bedenken wir nun weiter die wahrscheinlich etruskische Herkunft 
der Atellane, so liegt es schon an sich nahe, auch an einen gleichen 
Ursprung der für sie bezeichnenden Maske zu denken. Und dies um so 
mehr, als sich auch für das sonstige Kostüm dieser Ursprung hat auf­
zeigen lassen. Eben unsere Darstellung des cpersu vermag nun auch hier 
die Bestätigung zu geben.

Denn nicht nur in dem aus verschiedenfarbigen Lappen zusammen­
geflickten und mit Fransen verzierten Rock, nicht nur in dem spitzen 
Hut, sondern auch in der Maske stimmt die Tracht dieser Gestalt mit 
der der späteren Posse überein. Und weiter noch geht diese Überein­
stimmung: sie erstreckt sich über die „Sache“ hinaus auch auf das „W ort“. 
Findet sich doch eben hier jenes cpersu beigeschrieben, als dessen W eiter­
bildung wir das latein. persona, d. h. die römische Bezeichnung der 
Theatermaske und zwar insbesondere der der Atellane, zu begreifen ver­
sucht haben.

Die Übereinstimmung ist somit eine vollständige, und es bleibt für 
uns nur noch die Frage, was daraus für die Bedeutung des Wortes folgt. 
Da müßte es denn schon mit besonderen Dingen zugehen, wenn etrusk. 
<persu nur seiner Lautform und nicht auch seiner Bedeutung nach mit 
persona übereinstimmen oder doch wenigstens mit ihm aufs engste Zu­
sammenhängen würde. Haben wir nun cpersu ohne weiteres als „Maske“ 
zu übersetzen? Man überlege: die Beischrift auf derTomba degli auguri 
gilt doch offenbar, wie auch die der anderen Figuren, der Figur als 
ganzer, nicht einem einzelnen, nur wenig ins Auge fallenden Requisit 
wie der Maske. Also bedeutet cpersu nicht die Gesichtsmaske, sondern 
bezeichnet die gesamte Person des Maskierten, wie er in den etruskischen 
Leichenspielen auftrat. Von da aus aber verstehen wir sogleich, warum 
innerhalb des Lateinischen die Gesichts- und Theatermaske als persona, 
d. h. wie wir oben sahen, als „kleiner cpersu“ bezeichnet werden konnte: 
sie macht nur einen geringen, wenn auch wesentlichen und entschei­
denden Teil der Gesamtmaskierung aus.

III.
Mit unserer letzten Feststellung haben wir ein gesichertes und in 

sich geschlossenes Ergebnis erzielt. Dabei könnten wir uns, so scheint 
es, bescheiden. Indessen, bevor wir unsere Untersuchung abschließen, 
muß noch eines älteren Deutungsversuches Erwähnung getan werden,

44 Franz Altheim

1 E. Kalinka 1. c. 574 (gegen P. Friedländer 1. c. 167 f.)



Persona 45

der in letzter Zeit gegenüber der zuvor behandelten Kombination hat 
zurücktreten müssen, ohne doch deswegen vollkommen aufgegeben Wor­
den zu sein.1

W ir meinen die Verbindung von etrusk. cpersu mit dem Namen der 
IJegoscpovr/, etrusk. cpersipnai einerseits und dem des JZeqöevs, etrusk. perse, ■ 
cperse andererseits. Die hiermit ausgesprochene Kombinationsmöglichkeit 
will uns doch zu beachtenswert erscheinen, als daß man ohne weiteres 
an ihr vorübergehen könnte. W ir hätten uns demnach zu fragen, worauf 
sie sich gründen und wie sie sich mit dem bisherigen Ergebnis ver­
einigen lasse.

Der Name der ÜEQGE-cpövutt, ÜEQöE-cpovrh Qsqös - cpovrj, Q>£Q<5t-cpaTT<x 
(oder wie immer die Form des Namens lauten m ag2) enthält als seinen 
ersten Bestandteil einen Stamm ZZeptf^)- oder 0 eqö(e)-, der zur Bezeichnung 
der gleichen Gottheit auch für sich allein, wie es scheint, in der Form 
&tQ6ig (Diod. 27,5) wiederkehrt.3 Daneben begegnet er, wie C. Robert 
gesehen h a t4, außer in dem Namen des Il£Q6£vgb auch in dem des Tita­
nen IliQGrjg.6 Und schließlich gehört hierher auch die eine der Graien, 
ITe^öta7, sowie eine sehr zahlreiche Gruppe von Namen, deren enge Ver­
wandtschaft bereits Usener8 erkannt hatte: IIeq67j, ein Name der Hekate, 
bei Homer der Gattin des Helios (x 138f.), die an anderer Stelle auch 
IlEQarjis (Hes. Theog. 956f.) heißt; dazu dann auch die Hekata IIeqgeCcc 
{hymn. Hec. 2). Der Name deutet an, daß es sich um die Tochter des 
IleQcsrjQ handelt. In der Tat wird dieser auch als ihr Vater genannt (Hes. 
Theog. 409 f.; 37 7); daneben begegnet die Form ÜE^aaiog (hymn. Dem. 24) 
und die ÜE^öicog naQ&evog Bqi(i 6  nennt Lykophron 1175: das führt auf 
einen ÜEQöEvg als Vater, dessen Namen mit dem des argivischen Helden 
genau übereinstimmt.

Was bedeutet nun dieser immer wiederkehrende Stamm Ilsge^)-? —  
Man hat den Namen des Perseus mit dem Verbum TtEQ&oo „zerstören“ in

1 E. Deecke bei 0. Keck Ann. dell’ Inst. 1881, 20; P. Ducati Etruria antica 
1 , 110 ; Arte etrusca 58.

* Vgl. Preller-Robert Gr. Mythol. 800 Anm. 1 u. 3.
8 Fick-Bechtel Griech. Personennamen* 464; H. Usener Kl. Schriften 4,61, 

Anm. 116 Zusatz.
4 Heldensage 246.
6 Nach ihm sind dann ihrerseits wieder genannt die Quelle IlsQOEia bei 

Mykenai (U. v. Wilamowitz Pindaros 148 Anm. 1); ebenso die attischen FLbq- 
Qidca (Hesych s. v.; Steph. Byz. p. 618, 11) oder nsgeiSui (Harpokr. p. 99,9) 
sowie offenbar auch die dortige Stadt IItgßive (Steph. Byz. p 519,8): der Heros 
besaß ja  in Attika einen Kult (Paus. 2,18,1, vgl. auch Hesych s. v. IIsqqsvs) —
Über den kyprischen IIsQasvxas vgl. Usener Kl. Sehr. 4,47 Anm.; weiteres in 
Roschers Lexik. III 2, 2060.

a Preller-Robert 1. c. 47. 7 C. Robert Hermes 36, 159 f.
8 Götternamen 11 f. und Kl. Sehr. 4, 46 f., wo weitere Belege gegeben sind.



46 Franz Altheim

etymologischen Zusammenhang bringen wollen1, wogegen man dann mit 
Recht eingewendet hat, daß es nichts gebe, was er zerstöre.2 Dem­
gegenüber bedeutete es einen entscheidenden Schritt vorwärts, wenn 
v. Wilamowitz darauf hingewiesen hat, daß dem Namen des Perseus und 
dem der Persephone der gleiche vorgriechische Stamm zugrunde liege.3 
Bei dieser Annahme entfällt zwar in beiden Fällen die Möglichkeit, durch 
Anknüpfung an einen griechischen Stamm eine greifbare etymologische 
Bedeutung namhaft zu machen, auf der anderen Seite treten jedoch 
andere Zusammenhänge um so bestimmter hervor.

Einmal nämlich dürfte es ganz unverkennbar sein, daß die Reihe 
der von jenem Stamme gebildeten Namen einem scharf begrenzten 
Kreise von Gottheiten zugehört. Persephone, Hekate, der Titan Perses, 
der Sohn der Eurybie, der Tochter des Pontos (Hes. Theog. 239), die 
Graie Perso —  sie alle gehören zu den Gottheiten der Unterwelt oder 
zu den chthonischen Mächten überhaupt. Daß auch Perseus seinem Ur­
sprung nach in diesen Kreis gehört hat, scheint uns schon um seiner 
engen und wesensmäßigen Verbindung mit Hermes willen wahrscheinlich; 
doch soll einer von anderer Seite her zu erwartenden Untersuchung 
hierin nicht vorgegriffen werden.

Aber noch ein zweites Ergebnis stellt sich ein, wenn wir uns ent­
schließen, den Stamm ü s^ e)- als vorgriechisch aufzufassen: die Möglich­
keit einer Verbindung mit etrusk. cpersu auf dem Wege über die vor­
griechisch-etruskische Sprachverwandtschaft.4 Da von seiten des laut­
lichen Zusammenhanges her sich keine Schwierigkeit ergibt —  daß die 
Aspiration des anlautenden Konsonanten im Etruskischen nicht dagegen 
spricht, wird man kaum zu betonen brauchen; zudem kennt ja auch das 
Griechische die aspirierte Form — so wäre demnach in der Tat damit 
zu rechnen, daß cpersu irgendwann einmal der Name eines zur Unter­
welt gehörigen Gottes gewesen ist. Und wenn, wie sich uns eingangs 
zu ergeben schien, mit cpersu seinerseits wieder der Stamm, der in den 
etruskischen Gentilizien Persius, Persinius, Persanius, Personius und ihren 
Nebenformen auftritt, verwandt ist, so trügen auch sie alle den Namen 
einer alten Unterweltsgottheit in den ihren.

Diese sich zunächst nur auf sprachliche Beobachtung gründende Kom­
bination läßt sich noch von einer anderen Seite her stützen.

Der etruskische cpersu begegnet uns, so sahen wir, auf der Darstel­
lung eines Leichenspieles. Da hat nun die weitausgreifende Unter­

1 C. Robert Heldensage 245.
1 U. v. Wilamowitz Pindaros 148 Anm. 1.
8 U. Wilamowitz Hellenist. Dichtung 2,48 Anm. 1 ; Pindaros 148 Anm. 1 .
4 Zur Frage: M. Hammarström Glotta 11 , 211 f.; P. Kretschmer ebd. 276f.;; 

14,302; Einltg. i. d. Altertumswiss. I3 6, 109.



Persona 47

suchung L. Maltens1 die Bedeutung jener blutigen Opfer und W ett­
kämpfe, die immer wieder auf etruskischen Grabdarstellungen erscheinen, 
verstehen gelehrt. Der Getötete oder Unterliegende wird dem Verstor­
benen als Gabe dargebracht. Gleichsam zur Bestätigung dessen erscheint 
auf dem Fresko der Tomba Franpois in Vulci2 die Seele des Patroklos 
(hindial patrucles) und neben ihr der etruskische Gott und Geleiter der 
Toten (yaru), um dem Opfer der Trojanerknaben beizuwohnen. Und 
durchaus entsprechend hat sich auch in den römischen Gladiatoren­
spielen — man möchte sagen: als Hinweis auf ihre Herkunft aus den 
etruskischen Leichenspielen und ihren ursprünglichem Charakter als 
Totenopfer3 — die Sitte erhalten, daß zum Schlüsse eine vermummte 
Gestalt, die den Unterweltsgott Dispater darzustellen hatte, auf dem 
Schauplatze erschien, um die Leichen der Gefallenen hinauszuschaffen 
(Tertull. adv. nationes 1,10; Apolog. 15). Wenn er als Abzeichen dabei 
einen Hammer trug, das Abzeichen eben des etruskischen yarun, so 
genügt dies, um ihn auch äußerlich als dessen Ebenbild erscheinen zu 
lassen.4

Tertullian nennt an den angeführten Stellen neben dem Dispater 
noch eine zweite Figur, die zu prüfen hatte, inwieweit die gefallenen 
Gladiatoren bereits verschieden waren. Sie trug bei diesem Geschäft die 
Maske des Merkur. Wie wir glauben, handelt es sich um den ipv%o- 
7tojX7cog5, also um eine Funktion des Gottes, die der des yarim aufs 
engste verwandt war. Damit bestätigt sich unser voriges Ergebnis von 
einer anderen Seite her. Aber noch eine weitere hierher gehörige Nach­
richt ist uns erhalten: Seneca Apocol. 9, 3 scheint, wie man scharfsinnig 
vermutet h a t6, zu bezeugen, daß die Büttel, die die feigen Gladiatoren 
abzustrafen hatten, als larvae, demnach wiederum als Wesen der Unter­
welt, vermummt waren.

Sollte nun unser cpersu nicht ähnlich aufzufassen sein?
Zunächst: Innerhalb der Leichenspiele der Tomba degli auguri muß 

dem Tierkampf, wenn anders unsere oben gegebene Deutung das Rich­
tige getroffen hat, die gleiche Bedeutung als Totenopfer zugekommen 
sein wie sonst dem Gladiatorenspiel; auch dort muß der Unterlegene 
eine Gabe für den Toten bedeutet haben. Man darf daran erinnern, daß

1 Rom. Mitt. 38/39, 300 f. Dazu C. Weickert 1. c. 2,24.
2 Ducati-Giglioli Arte Etrusca fig. 38—40; L. Malten 1. c. 301; P. Ducati 

Etruria antica 2,101.
3 L. Malten 1. c. 329 f.
4 Müller-Deecke Die Etrusker 2, 102; P. Ducati Etruria antica 1, 110.
6 Daß wir damit wiederum auf das Etruskische kommen, hoffen wir in 

einer besonderen Untersuchung zu zeigen.
8 R. Heinze Hermes 61, 66 (die Kenntnis dieser Bemerkung verdanke ich 

einem gütigen Hinweis des Herausgebers dieser Zeitschrift).



auf unserer Darstellung mit unverkennbarem Nachdruck das aus den 
Wunden des Kämpfers fließende Blut hervorgehoben ist. Auch hier also 
scheint gerade der Blutgenuß des Toten das entscheidende Moment ge­
wesen zu sein, wie wir das vom Gladiatorenspiel wissen*, wie wir auch 
hören, daß bei den Leichenbegängnissen sich die Weiber das Gesicht 
zerfleischten, ut sanguine ostenso inferis satisfaciant (Varro bei Serv. 
Dan. ad Verg. Aen. 3, 67).2

Dann ist aber die Folgerung unabweisbar, daß der cpersu als ehe­
malige Unterweltsgottheit hier einst eine ähnliche Rolle gespielt hat 
wie der yarun bei dem Opfer der gefangenen Troerjünglinge. Oder 
besser noch — denn auch bei dem cpersu handelt es sich lediglich um 
einen Maskierten, der die Gottheit darzustellen hatte — wie der römische 
Dispater oder Merkur beim Gladiatorenspiel. Mit anderen W orten: der 
cpersu war ursprünglich die Verkörperung eines Unterweltsgottes oder 
-dämons, der die Seele des Getöteten in Empfang zu nehmen und zum 
Hades zu geleiten hatte, bevor er dann zu jener A rt von Aufseher oder 
Leiter des grausamen Spieles herabgesunken ist, als den ihn unsere 
Darstellung wiedergibt. Auch der Dispater, der Merkur und die larvae 
sind ja, zum mindesten in der Kaiserzeit, kaum noch etwas anderes als 
vermummte Henkersknechte gewesen.

Der cpersu war also, daran darf nunmehr kein Zweifel bestehen, 
ursprünglich eine Gottheit des Hades und der Toten, wie uns solche 
etwa das Grab der Velier in Orvieto oder die Cornetaner Tomba dell’ 
Orco in reicher Fülle zeigen.3 Es ist nun ein innerhalb verschiedener 
Sprachen zu beobachtender Vorgang, daß Namen zur Unterwelt ge­
höriger Gespenster und Dämonen dann in weiterem Verlaufe zu dem 
der Maske geworden sind. W ir beschränken uns hier auf die klassischen 
Sprachen. Im Lateinischen ist larva — und zwar im Plural: larvae — 
ursprünglich eine Bezeichnung für nächtliche Schreckerscheinungen und 
gespenstische Unholde gewesen, dann aber schon frühzeitig zur Bezeich­
nung der Maske geworden (Horat. Sat. 1, 5, 64).4 Ein anderer Fall geht 
uns hier vielleicht noch näher an. Die Spieler der lakonischen Posse, 
die SbikyiHuxccL) haben ihren Namen von den Masken, ösixrjla, empfangen.5 
Für dieses W ort deixrjkov findet sich aber zugleich die Bedeutung <pa6(icc 
(Hesych) oder cpccvxaCfia (Schol. Apoll. Rhod. 4, 1672) angegeben. Also 
scheint ein ähnlicher Wandel wie bei larva vorzuliegen.

1 L. Malten a. a. 0. 329.
* Die praefica begegnet zusammen mit den Gladiatoren auf einem der 

Reliefs von Civitella S. Paolo (R. Ghislanzoni, Monum. dei Lincei 19, 591 Fig. 19), 
-wie C.Weickert (Münch. Jahrb. für d.bild. Kunst N. F. 2,22 f.) erkannt hat.

3 Ducati-Giglioli Arte Etrusca p. 20,8 f. Fig. 30—37.
4 W. F. Otto Die Manen 54 f.
5 U. v. Wilamowitz Aristoph. Lysistrate 12.

48 Franz Altheim



Persona 49

Hierher ist denn auch unser Fall zu stellen. Denn nicht nur, daß 
die personati der Atellane, die Spieler also der italischen Posse, gleichfalls 
nach ihrer Maske heißen, auch diese selbst heißt nach einem Wesen 
der Unterwelt, dem Gotte oder Dämon q>crsu. Wobei dann sicher­
lich die Tatsache, daß eben diese Gottheit durch einen Maskierten dar­
gestellt wurde, dem Wandel der Bedeutung noch entschiedenen Vor­
schub geleistet hat. Inwieweit freilich dieser Wandel sich bereits auf 
etruskischem Boden vollkommen durchgesetzt hatte, inwieweit neben 
der jüngeren Bedeutung die ältere noch in Geltung war, das wird sich 
im einzelnen schwerlich mehr abgrenzen lassen. Auf römischem Boden 
jedenfalls bedeutet persona einzig und allein die Maske, ohne irgend­
welchen Bezug auf eine hier ursprünglich gemeinte göttliche Gestalt.

IV.
Suchen wir zum Schlüsse noch eine Folgerung für die Geschichte 

der Atellane zu ziehen. Die Toten- und Unterweltsgottheit cpersu hätte 
also, wenn unsere bisherigen Beobachtungen richtig sind, den Namen 
für die Maske der Atellane abgegeben. Und nicht genug damit: Auch 
die Tracht, in der diese Gottheit bei den Leichenspielen dargestellt 
wurde, hätte als Vorbild für ein bestimmtes Kostüm der etruskisch- 
campanischen Posse gedient. Dieses Ergebnis wird auf den ersten Blick 
vielleicht fremdartig anmuten — und doch findet es von anderer Seite 
her seine Bestätigung.

Gesetzt nämlich, unsere Auffassung wäre richtig, so darf man wohl 
aus dem Charakter des Atellanenkostümes schließen, daß die Atellane 
selbst ursprünglich mit dem Fest oder dem Kult der Unterweits- und 
Totengötter überhaupt auf irgendeine Weise zusammenhing, ähnlich 
vielleicht wie das Gladiatorenspiel oder der Tierkampf zuletzt aus dem 
Leichen spiele erwachsen sind. Und von diesem alten Zusammenhang der 
einheimischen dramatischen Gattung mit dem Totenkulte scheint sich 
nun in Rom eine Nachwirkung erhalten zu haben. Es ist in den Adel- 
phoe des Terenz ausdrücklich überliefert, daß sie an den Leichenspielen 
des Aemilius Paulus gegeben wurden; von der Praetexta Clastidium 
des Naevius dürfen wTir das gleiche für die Leichenspiele des Marcellus 
zum wenigsten vermuten.1 Hier hätte sich demnach, wie wir das auch 
sonst beobachten können2, eine Besonderheit des älteren szenischen 
Spieles innerhalb der später entstandenen oder rezipierten dramatischen 
Gattungen noch treu bewahrt.

1 F. Leo Gesch. d. röm. Lit. 1 , 89 Anm. 2 , wo auch die ältere Literatur 
angegeben ist.

* R. Reitzenstein Gott. Nachr. 1918, 247 f.
A rch iv  fü r  R elig io n sw issen sch aft X X V II  4



50 Franz Altheim

W ir kämen damit zu dem Ergebnis, daß die Atellane aus dem Kult 
(hier im besonderen aus dem Totenkult) erwachsen ist. Dieser kultische 
Ursprung der Atellane läßt sich aber noch in einem zweiten Palle be­
obachten: wir meinen hier bei einem ihrer festen Typen oder Masken, 
dem Dossennus oder, wie er auch heißt, dem- Manducus. Wie man schon 
längst gesehen h a t1, stammt er aus der pompa Circensis bzw. den dar­
auffolgenden Indi Circcnses die ja  in der Königszeit nach etruskischem 
Vorbilde in Rom Eingang gefunden haben.2 Auch hier handelt es sich, 
wie bei dem cpersu, um eine von Anfang an maskierte Figur: „Manduci 
effigies in pompa antiquorum inter celeras ridiculas formidulosasque ire so­
lebat, magnis malis ac late dehiscens et ingentem dentibus sonitum faciens“ 
(Festus p. 128 M.); zur Ergänzung mag man noch Placidus heranziehen 
(Corp. gloss. lat. 5, 33, 30 =  83, 5; 116, 13): „Manducum ligneam ho­
minis figuram ingentem, quae solet circensibus malas movere quasi mandu- 
cando.“ Daß es sich hier, in weiterer Parallele zum cpersu, zugleich um 
die Darstellung eines Unterweltsgottes gehandelt habe, wie einst K. 0. 
Müller vermutete3, vermag heute freilich nicht mehr aufrechterhalten 
zu werden; aber auch so ist das Analogon für uns bedeutsam genug.

Es scheint sich also zu bestätigen, daß die Atellane aus dem Kulti­
schen erwachsen ist.4 Eine solche Annahme hat nichts Unwahrschein­
liches — im Gegenteil: auch sonst bietet der etruskisch-römische Kult 
Elemente des ysloiov genug, die zur Entstehung eines komischen Spieles 
hätten führen können.5 W ir erinnern hier nur an die %o$oi aaxvQißxäv, 
die Dion. Hai. 7, 72, 10 f. in seiner Beschreibung der pompa erwähnt 
(ovxoi KcixißKcojixov xs xccl xaxsfiifiovvxo rag Gnovdautg xivtföscg im  xa ys- 
XoioxsQct fiexcccpEQovTEg); dann an die komischen Figuren der Petreia (Festus 
p. 242 M.) und der Citeria (Paulus p. 59 M.), die neben dem Manducus 
in der pompa mitgeführt wurde und dort das Publikum mit ihren 
Späßen und Reden unterhielt. Weiterhin gehören hierher die anzüg­
lichen Scherze anläßlich der lanuvinischen Phallosprozession am Feste 
des Liber, von denen uns Varro (bei August. De civ. Dei 7, 21) berichtet. 
Und schließlich dürfen auch die Spottlieder der Soldaten beim Triumph

1 R. Reitzenstein Gött. Nachr. 1918, 248; dazu vgl. F. Leo Plautin. Forsch.* 
85 Anm. 1 ; Plaut. Cant. 106; E. Frankel Plautin. im Plaut. 112 ; 0 . Immisch 
Heidelb. Sitz.-Ber. 1923, 7. Abhand]., 9 Anm. 3.

2 G. Wissowa RuKdMi 452. 3 Müller-Deecke Etrusker 2, 103.
4 Ähnliches hatte bereits F. Müller {Philol. 78, 252 f.) aus einer Bemerkung

des Livius (7, 2, 11 f.) geschlossen, der von der Atellane sagt: „quod genus
ludorum ab Oscis acceptum tenuit iuventus nec ab histrionibus pollui passa est.“
Nach M. hätte die Atellane von Anfang an ein „heiliges Spiel“ gebildet, und
von da aus sei auch die Sitte, daß ihre Akteure nicht zur Ablegung der Maske 
gezwungen werden konnten (Festus p. 217 M), zu verstehen.

8 Müller-Deecke Die Etrusker 2, 103.



Persona 51

sowie die Spaßmacher bei den Begräbnissen der Vornehmen nicht ver­
gessen werden, auf die Dion. Hai. an der zuvor genannten Stelle (12) 
verweist —  letztere Gattung für uns besonders wichtig wegen der Be­
ziehung zum Totenkult.

Deutlicher aber noch als durch diese Hinweise vermag unser E r­
gebnis veranschaulicht zu werden, wenn wir zum Schlüsse über die 
Grenzen Italiens hinausgehen und ganz kurz noch einen Blick auf die 
Entstehung der griechischen Komödie werfen; da wird uns eine weit­
gehende Übereinstimmung mit dem begegnen, was wir für die Atellane 
ermittelt zu haben glauben. Denn im Gegensatz zur Tragödie und zum 
Satyrspiel, wo die W elt des Mythos in einem Maße herrschend geworden 
ist, daß der kultische Ursprung für uns kaum noch erkennbar bleibt, 
liegt bei der Komödie dieser Ursprung für uns noch vor Augen.

Zunächst Athen. Nach Ausweis der Vasenbilder gab es bereits im
6. Jahrh. verkleidete Chöre nach A rt der späteren komischen, gerade 
auch Vögel und R itter .1 W ir werden sie uns bei dem Feste des Gottes 
i7cl strjvaitp oder bei den xax’ ayQovg J iovvölcc aufgetreten denken, wo sie 
vor den versammelten Zuschauern aufzogen und ihren gewiß recht der­
ben Schabernack mit ihnen trieben .2 Damit kommen wir hier letzten 
Endes auf Tänze in primitiver Vermummung, die mit dem Kulte in 
engstem Zusammenhange stehen und sicherlich aus ihm entsprungen 
sind — auf eine A rt von ekstatischer Apotheriose also, wie sie uns auch 
sonst deutlich ist.3

Ähnlich die l&vq)alloi und tpaXXotpoqoi auf Delos, von denen uns 
Semos (bei Athen. 622 B f.) berichtet, nur daß da die Vermummung zum 
Teil noch einen primitiveren Charakter träg t und auch der Zusammen­
hang mit dem Kult noch enger ist als bei den attischen Chören.4 Aber 
eine Parabase kennen auch sie (Eni6xQE(pov6iv slg xo d’iccxQov) und ebenso 
das ovofiaüTi ncô aÖELv: Nach dem Preise des Gottes heißt es von den 
Phallophoren, daß sie 7tQ06x()E%0vxEg ix<x>xhx£ov [av] nQoiXoivxo.

Es bleibt schließlich noch zu erwähnen, was wir von dem zweiten 
Element der Komödie, den komischen Einzelspielern, hören: den theba- 
nischen e&eXovxccl, den <pXvccKeg, den spartanischen dEixrjliKtai. Wichtig 
ist da, was uns die korinthischen Vasen an verwandten Figuren zeigen: 
Tänzer mit unförmlichem Gesäß und Phallos, nicht nur den Phlyaken, 
sondern auch den Spielern der attischen Komödie ähnlich. Die früher 
übliche Deutung auf Satyrn5 oder überhaupt Dämonen und Kobolde des

1 M. Bieber Denkm. s. Theaterwesen Abb. 119—121; Taf. 66.
* U. v. Wilamowitz Aristoph. Lysistr. 11 f.
8 U. v. Wilamowitz Philol. Unters. 22, 314 Anm. 1 .
4 ü. v. Wilamowitz Aristoph. Lysistr. 11 Anm. 2; 12.
5 G. Löschcke Athen. Mitt. 19, 518 f.

4 *



52 Franz Altheim, Persona

dionysischen Thiasos1, also auf m y t h i s c h e  Wesen, ist heute wohl auf­
gegeben: Es handelt sich einfach, soweit wir sehen, um Personen in 
grotesker Vermummung, die einen Schwank2 oder Tanz aufführen. Da­
mit wird aber auch hier der W eg zu einer Herleitung aus dem Kulte 
frei; die grotesken Masken der römischen pompa Circensis scheinen 
geradezu zu einem Vergleiche aufzufordern. Und da muß doch der Fund 
solcher Masken (da'xij/la), nach denen, wie wir sahen, die spartanischen 

heißen, gerade im Heiligtum der Orthia zeigen, daß auch 
dieses Spiel dem Kulte entstammt und ursprünglich eine rituelle Be­
deutung besessen hat.3

Blicken wir noch einmal auf die Atellane zurück, so wird die Über­
einstimmung deutlich sein. Freilich auch die Verschiedenheit. Denn 
während die griechische Komödie unter dem Zeichen des Dionysos steht, 
dem Gott des Rausches und der Verzückung, dem Gott eines gesteiger­
ten Lebens also —  haben auf der anderen Seite der Totenkult und die 
Gottheiten der Unterwelt den Ausgangspunkt gebildet. Es ist der grund­
sätzliche Gegensatz des Etruskischen gegenüber allem Hellenischen, 
der auch in dem verschiedenen Ursprung ihres dramatischen Spieles 
seinen Ausdruck gefunden hat.

1 A. Körte Arch. Jahrb. 8, 89f.; Ch. Frankel Bhein. Mus. 67, 106.
2 Vgl. U. v. Wilamowitz a. a. 0. 12 und besonders 17 f. über die Dümmler-

sche Vase mit der Rückführung des Hephaistos; die Schwierigkeiten der älteren
Dentung illustriert treffend, was L. Malten Arch. Jahrb. 1912, 253 Anm. 3 zu­
sammenstellt. [Vgl. soeben die ausführliche Erörterung bei A. Greifenhagen
Eine attische schwarzfigurige Vasengattung und die Darstellung des Komos im
VI. Jahrhundert. Diss. Königsberg 1929, S. 57 ff. Weinreich.]

8 R. M. Dawkins BSA  12, 324f.; R. C. Bosanquet a. a. 0. 338f., bes. 343; 
PI. X—XII. Vgl. auch U. v. Wilamowitz a.a.O. 12. [Korrektumote: Auf W. Wredes 
soeben erschienene Untersuchung über den „Maskengott“ Athen. Mitt. 53, 66f. 
kann hier nur verwiesen werden.]



AKOAI
VON JOSEF ZIN G ERLE  IN WIEN

1. Die Bedeutung des W ortes axoai in Beziehung zu „erhörenden“, 
inbesondere Heilgottheiten ist seit 0 . Weinreichs tiefdringender Unter­
suchung Athen. Mitt. XXXVII lff. außer Streit; an den Wanden von 
Heiligtümern, an Stelen oder Altären symbolisch angebrachte Ohren 
der Gottheit, die Anliegen in allen Nöten ebenso aufnehmen sollten 
wie den Dank für gewährte Erfüllung. So in einer Inschrift aus Apol­
lonia ad Rhynd. (raig axoaig rrjg &eov Weinreich a. a. 0 . S. 57, s. unten 
S. 55) und in des Marinos Leben des Proklos 32 (catoai Xiyovxal nov elvai x<5 
tottö), wie Weinreich, Hermes L I 624ff. überzeugend gegen Wolters 
Hermes XLIX 149ff. ausgeführt hat. In anscheinend weiterer lokaler 
Bedeutung begegnet das W ort in der epidaurischen Apellas-Inschrift 
(IG IV 955 Z. 10 nQog Talg axoaig iv  ßalavsico nQOöTQißsß&ai tcö xoiyjco 
und Z. 18 i^ iiva i xaxa rag axoag ix  xov aßdvov) und bei Aristides 47, 13 
S. 399, 17 Keil (xavQog inr\ti fioi xax avxag xag Satoag xov &sov). Während 
Weinreich auch hier mit dem Wortverstande axoaL =  aures auslangen zu 
können glaubt und heilige Orte versteht, an denen wie im pompeianischen 
Iseion Götterohren angebracht waren, denken Dittenberger Syll.3 n. 1170 
und Wolters (a. a. 0 . S. 150) an Örtlichkeiten, an denen sich geheimnis­
volle Stimmen vernehmen ließen.

Gegen Weinreichs Annahme stimmt bedenklich, daß bei Aristides die 
axoai zwar im heiligen Bezirke des pergamenischen Asklepios, aber nicht, 
wie man erwarten sollte, im Tempel selbst gelegen sind, ebenso wie in 
der Apellas-Inschrift in Epidauros in der Nähe eines Bades und des 
Abaton (Wolters, a. a. 0 . S. 149). Andererseits gebricht es für Ditten- 
bergers und W olters Annahme an dem Nachweise, daß axoai tatsächlich 
in dem von ihnen vorausgesetzten Wortverstande gebraucht wurde. Ist 
dieser Nachweis zu erbringen, so erstünde ihnen damit unverächtliche 
Gewähr. Eine bisher unverwertet gebliebene Stelle bei Psellos Eig xo 
iv Nixofirjösia tj^siov (P. 58 Boiss.) hilft weiter: &aviuagovGiv ol Tcokkol 
t 6 iv NixofirjÖEia yxsiov, Ö <$e xul 'Axoty 6vo(ia£ovOiv' "Egxl ös oi'xijfia Gxe- 
yavov V7toyd'cĉ iaXov oQocpov a7i0XEX0Qvev(iiv0v eig r)[iiG<palQiov xixxagGi xoiyoig 
£X diafisxQOV xovg>i£o[i£vov. ov 8s Siugxügiv oi xoiyoi acpsxov sGti xul iX,Bv&EQ0v.



Kal ot fiev xsQaxonoitav xr\v ävxrj%r](jiv öo£a£ov6i xfjg cpcovijg xai slg ovSsfiiav 
aixiav avayovöiv' 01 de xgvcpCovg nvag avanXdxxovßi (ir}%avdg xxX. Also ein 
Gebäude, dessen Echowirkung von den einen auf übernatürliche Ein­
flüsse, von anderen auf versteckte Mechanismen zurückgeführt und ta t­
sächlich 'Axorj genannt wird einerseits. Andererseits ein gleiches Ge­
bäude mit Echowirkung, und zwar wie in Epidauros und Pergamon 
neben dem eigentlichen Heiligtume, bei der Chthonia von Hermione, 
Paus. II 35, 10: xov Sh xfjg X&oviag iörlv ieqov öxoa xaxa xrjv 
’H^ovg V7tb x&v im%(0(3L(0v xaXovfisvr}. (p&eyE,<x(i£vco ös avSgi xcc oXiyißxa ig 
xplg avxißofjGai nicpvxev.1 Ist damit für die axoai in dem epidaurischen 
und pergamenischen Heiligtume des gleichfalls chthonischen Asklepios 
nicht auch die Wahrscheinlichkeit gegeben, daß in ihnen neben dem 
eigentlichen Tempel gelegene Örtlichkeiten oder oixr\fiaxa zu erkennen 
seien, deren geheimnisvolle Echostimmen und -geräusche (Deubner, De 
incub., 3; 10) auf göttliche Einwirkung zurückgeführt und für die x^V~ 
öfiol vyictaxiKoC verwertet wurden?

2 . Welche konkret sinnlichen Vorstellungen diesen Ohr-Weihungen 
zugrunde liegen, wie man sich einer gewisseren Erhörung versah, 
indem man Gebete und Anliegen ins Götterohr flüsterte, hat Weinreich 
Ath. Mitt. S. 5 5 ff. schön ausgeführt. Dieser sinnliche Grundton schlägt 
auch durch in der Anrufung des Londoner Zauberpapyrus CXXI Z. 337ff. 
(Wessely, Neue griech. Zauberpap. Denkschr. Akad. Wien XLII 31; 
Kenyon, Greek pap. in the brit. Mus. I, S. 95 Z. 329): avoiS,ov fiov tu 
cota iva (ioi %Q7j(iccxi6r}g 7Ceqi ojv Ge a£,iä) t'va a.%oxQi&rjg fioi xxX., die erst 
in ihr richtiges Licht rückt, wenn erkannt ist, daß der Genetiv des 
Personalpronomens, wie so oft in späten vulgären Texten, den Dativ 
vertritt (Dieterich, Unters, z. Gesch. d. gr. Spr. 150 f.).

Vielleicht, daß aus dem nämlichen Gesichtspunkte auch eine Stelle 
in der Himmelsparodie in Lukians Ikaromenippos 25 in ihrer Bildhaftig­
keit erst eigentlich verständlich wird. Da ist ein Ort, wo Zeus thronend 
die Gebete der Menschen entgegennimmt: &vQi6sg de rjGav i'^g toig 
öTOfiioig x&v (pQEaxcov eoixvlai itcb[iaxu £%ov6ai xai 7tag Exdßxr) &Qovog exeixo 
%(>vßovg. Kafrißag ovv iavxöv inl xfjg rtQtoxrjg o Zevg xai acpeXcav xo n&fia 
naQEiyjE xoig ev%o[iivoig iavxov. Wie in Röhren einer in den Himmel aus­
mündenden Quelleitung gesammelt, nicht in den Lüften zerflatternd, ge­
langen die Gebete an den Himmelskönig, und wie sind die dabei un­
ausgesprochen gebliebenen Voraussetzungen des dichterischen Bildes

54 Josef Zingerle

1 Einen sicheren Beleg für den in Frage gestellten tatsächlichen Kult der 
Echo (Pauly-Wissowa RE V 1926) erbringt die Inschrift Le Bas n. 1894 ..  . ovlqoj 
XQißfiodovTjd'sis xr]v xvqlccv 'H%6j dvB&TjKEv; zugleich eine Bestätigung, daß in 
solchen geheimnisvollen, aber auch jedem frommen Humbug förderlichen Stätten 
Traummantik gepflegt wurde.



AKOA1 55

folgerichtiger zu ergänzen, als daß man einen direkten Rapport annahm 
zwischen den Ohren des Götterbildes oder den für sich allein symbolisch 
auf gestellten Ohren, in die man betete, mit dem Ohre der lebendigen 
Gottheit im Olympe? Ja, man könnte in Hinblick darauf, daß man sich 
ja bei ganzen Götterbildern das Numen selbst innewohnend, also schon 
unmittelbar gegenwärtig vorstellte, versucht sein, in der Sitte der An­
bringung von isolierten und daher einer wenigstens vorstellungsmäßigen 
Verbindung mit der Gottheit bedürftigen Ohrenpaare den alleinigen 
Zielpunkt für Lukians Spott zu finden.1 Ganz ähnlich bildhaft ist es 
gedacht, wenn Plotin Enn. IV 4,41 das Gebet einer gespannten Saite 
gleicht, bei der, wenn sie unten angeschlagen wird, die Bewegung sich 
auch dem oberen Ende mitteilt: neu  y iv E x a t, xo  x a x a  x r jv  t v p i v  ß v fn ta d -o v g

(AEQOVg flEQEt yEVOfl£VOVy COÖltEQ EV f l lU  VEVQtt XETCCflEVT). K.lVTjQ'ELÖU yUQ  fX

z o v  xaxco x a l  avoa 'dyEi x r jv  x i v r jö i v .

3. Die ccxoai erwähnende Weihinschrift aus Apollonia am Rhyndakos 
(s. oben S. 53) scheint mir auch in der einen Aporie, die sie enthält, 
auf heilbar: MyaQ’rj xvyjr\’ xalg axoalg xrjg xteov c_E[(>]fuavög OKI . . . £r]6ocg 
cttiidcox[£v] £v%aQi6xriQia xu Gbxa Kal xov ßeopov. Munro JHS XVH 270 n. 8 
vermutet b^A]x[xiov~\, was Besset BCH XXV 325 n. 4 zweifelnd annimmt. 
Indes hebt Wolters a. a. 0 . S. 150 A. 2 mit Recht hervor, daß £rjßag ab­
solut für sich gestellt in einer derartigen Weihung nicht angehe, daß 
daher in den erhaltenen Resten deren Motivierung zu suchen sei. Es 
bedarf denn auch nur geringer Nachhilfe, um ihr auf die Spur zu kommen. 
Für welches Leben kann der Gottheit gedankt werden? Doch nur für 
ein gesundes, also 6(io)x[A^()og] grjöag. Das ist der typische Terminus 
der Votive und der Sakralsprache hellenistisch-römischer Zeit; vgl. z. B. 
oXoxXrjQovßav xal vyialvov6av Pap. Leipzig n. 110; Ramsay, Cit. and 
bishopr. I 152 n. 52 (Steinleitner, Die Beicht 39 n. 13) avi&ijxa svXoyiav 
ütt iyevofirjv 6A6[x^]^^05; Dittenberger, Syll.3 n. 1142 ütcsq xrjg oXoxXr}- 
Qiag x&v 7toiJc5v; Inscr. ad. r. rom. pert. IH n. 49 vtieq xrjg . . . .  xov idiov 
ndxQcovog bXoxXrjgiag. Lond. Zauberpap. CXXI Z. 601 (Wessely, a. a, 0 .
S. 40, Kenyon, a. a. 0 . S. 163 Z. 589) 8iacpv\a66E (iov xo 6&fia xrjv ipvyrjv 
oXoxXrjQov) Par. Zauberpap. Z. 684 (Wessely, a. a. 0 . XXXVI S. 62) 
iftot de vyiav xal acbjiaxog oXoxXrjQiav. In den Papyrusbriefen passim.

Merkwürdig, wie solche primitive Anschauungsformen sich immer neu 
erzeugen und in gleiche Bilder kleiden. So erscheint in der Darstellung der 
Empfängnis auf dem Portalrelief der Marienkapelle in Wiirzburg (15. J h j  Gott­
vater auf einem Throne, mit der Rechten seinen Schlauch an den Mund führend, 
der am Ohre Mariens endet. Auf dem Schlauche das Christuskind herabreitend. 
Fehrle K ult. Keuschheit R G W  VI 24 f. [Zur Lukianstelle über das im\v.ocoxaxov 
xov oigavov (Ikaromen. 23) und die Gebets-&vqiSsg am Himmel vgl. jetzt
0. Weinreich Gebet und Wunder (1929) 200ff. ( =  Genethliakon Wilhelm Schmid, 
Tübinger Ueiträge zur Altertumswissenschaft V 366ff.). Korrekturnote.]



56 Joeef Zingerle, AKO AI

Paläographisch erklärt sich der Steinmetzfehler — die bei geringer 
Schrägstellung der allein erhaltenen ersten A  Haste an verbrochener 
Stelle leicht sich einstellende Verlesung zu I  zählt n ich t— aus dem Aus­
fälle einer mit dem vorangehenden Vokale gleich vokalisierten Silbe wie 
z. B. o(vo)fia Collitz. SGDI II 2 n. 1828; Rüsch, Gramm, d. delph. 
Inschr. 283; e(ve)xcc ’Etprjfi. 1911 S. 69 n. 75 und ebenso UvJLkoyog 
1875 7taQUQT. aQ%. XXV n. 16; £(re)pog Rev. de phil. XXXVI 56 n. 1 2 ; 
c(tjQoöv IG V 2 n. 473; ^H^yr^Qavöqov IX 2 n. 539; ’A^ycc^d'dyyskog 
Dittenberger, Syll.3 n. 1052. Wahrscheinlich sind die meisten derartigen 
Fälle, wenn das vorausgehende W ort mit Konsonant schließt, unter 
dessen Zuziehung als Haplologie im Satzsandhi zu deuten. Einfache 
haplologische Verschreibung wird in der Mehrzahl der Fälle anzunehmen 
sein, wo innerhalb ein und des nämlichen W ortes von zwei gleich vo­
kalisierten, aber mit abweichenden Konsanten beginnenden Silben eine 
unterdrückt wird, nicht beabsichtigte Kürzung, wozu Nachmanson, Die 
schriftl. Kontaktion auf gr. Inschr. (Eranos X) 101 ff. neigt. Das in­
schriftliche Material ist so umfänglich, daß es eine gesonderte Behand­
lung verlangte.

In der -too? dieser Inschrift hat man Isis (Mendel, BCH XXV 326 
n. 4) oder Artemis (Hasluck, Cyzikus 274 n. 36; 233) erkennen wollen. 
Aber die Göttin schlechthin und als solche dem Heimischen auch ohne 
besondere Merke unmittelbar verständlich, konnte in Mysien nur eine 
sein: die Große Mutter, die ja  als imquoog in Geltung (Weinreich, Ath. 
Mitt. XXXVII 16 n. 68ff.) sich für eine solche Ohrweihung besonders 
empfahl. In dieser Auffassung kann es nur bestärken, wenn sie gerade 
in Mysien mit dem Hypsistos gepaart erscheint (Perdrizet, BCH XXIII 
598; Cumont, Orient. Rel. 260 A. 33), der selbst so häufig als inrpioog 
geht (Weinreich, a. a. 0 . S. 21 n. 108ff.; 23 n. 126ff.) und dessen Kult 
gerade auch für Apollonia bezeugt ist (Le Bas-Waddington n. 1067), 
so daß man damit dort auch den der M^rtjQ als mittelbar gegeben vor­
aussetzen darf.



DIE SEHER BAKIS UND GLANIS, EIN WITZ DES 
ARISTOPHANE S

VON OTTO W E IN  R E IC H  IN TÜBINGEN

Der wohlbekannte Prophet Bakis1 hat bei Aristophanes in den Rittern 
1004, 1035, 1097 einen Bruder Glanis, ebenso bei Suidas s. v. yXdvig' 
siöog l%Q’vog. xccl '̂ QTjöfiokoyoĝ  Bdnidog ocdsXcpog. Da dieser Menschenname 
und überhaupt ein Bruder des Bakis sonst nirgends vorkommt, und 
Suidas kein selbständiger Zeuge ist, sondern natürlich auf dem nachher 
gleich anzuführenden Aristophanesscholion zu V. 1004 beruht2, so nimmt 
man wohl allgemein und mit Recht an, daß dieser Glanis eine Impro­
visation des Aristophanes ist.3 Das war ja schon die Meinung des Scho- 
liasten zu V. 1004: enai^e ngog xrjv xaraXi&v rov Bdckiv xai xov rXaviv 
tlrtcov. i6xi Ss eldog fy&vog S yXavig.4 Weil sich Aristophanes eines Fisch­
namens bediente6, erinnert Kern an die lykischen avdgeg i%&vo(iavxEig; 
in der Tat zeigen sich ja  manche Zusammenhänge zwischen Fisch und 
Mantik6, und Aristophanes mag von solchen Dingen so gut etwas ge­
wußt haben wie Archippos in seiner Fischkomödie. Da bringt frg. 15 K. 
die mantischen Fische:

A. XL Xiyug 6 v ; (luvxsig e iß l  ya$ dcckarxioi;
B. yaXeoi ye nuvxtov (lavxewv Gotpaxccxoi.

Und in frg. 17: iSQSvg yaQ riXd'’ avxoißiv ogcpcag xov &sov macht Archipp, 
der für seine Kalauer berüchtigt war, einen Witz, der den Fischnamen

1 Kern M. E . s. v. Der Name wird als lydisches Äquivalent für Dionysos 
angesehen: Eisler Vorträge Bibliothek Warburg II (1922/23) 57 A 3.

Wie natürlich auch Ada Adler in ihrer bewundernswerten neuen Ausgabe 
des Suidas S. 626 notiert.

* ^ 6fn 8* v- Glanis und etwa die Kommentare zu den Rittern von
Invemizzi-Beck, Blaydes, Ribbeck, van Leeuwen, Coulon-van Daele.

4 Vgl. die SuidasgloBse. Hesych yXavis' tipyog. v .a l t ld o g  I f o v o ? .  oi äh
yXävioe hat also den Propheten Glanis nicht.

6 yX. ist eine Art Wels (silurus glanis), aus Komödienstellen ist er z. B. 
auch in das Fischbuch von Athenaeus Deipn. VII 311 f., 312a gekommen.

6 Dölger IXOYZ II 26 A. 1 und Eisler a .a .O . 346f., der aber seine frühere 
Kombination dieser lykischen Orakelform mit der Orphik mit Recht abschwächt, 
da Orpheus nun eben einmal nicht Lykier ist.



58 Otto Weinreich

o^gjog mit Orpheus als Bakchospriester kombiniert. Die Parallele mit 
Aristophanes liegt auf der Hand, und insbesondere die yaXsoi als fiavxecov 
aocpcotaxoi gemahnen an den gleich anzuführenden Vers der R itter 1097 
ovSelg tov rXaviöog GocptoxEQog. Da Archipp sich anderswo stark von 
Aristophanes ahhängig zeigt1, mag man auch hier an eine Aristophanes- 
Reminiszenz denken.

Warum aber verfiel Aristophanes gerade auf den Fischnamen yXavig? 
Der Scholiast meinte: wegen Gleichheit der Endung. Das allein genügt 
nicht, denn es gibt viele Fischnamen auf -ig2: aßgafiig, cckqi'g, aXßa îig, 
av^ig, acpvSig, ßaxig, ysveirjug, 6sX<pCg, Sgaxatvlg, l'y%EXig, sXXiaxQig  ̂ iQv&Qig, 
i(>cplg, ixsXig, &vvvlg, iovXlg, r.ccglg, xrjQtg ( =  xiggig'), Xsitig, Xevxo-
fiaivlg, (taivig, vfjöug, jtaXa/iig, nagSaXig, TtQrjGxig, ltQiGxig, GxoQnCg, GficcQig, 
avvoöovxig, xsvd'lg, xqiyXLg, XQiyLq̂  cpvxig: qxoXig, '/aX%ig, %Q0fiLg. Auch wenn 
man sich auf zweisilbige Namen beschränken will, so würde sich — im 
Zusammenhang mit dem mantischen Moment — Delphis, oder als passende 
„Reimworte“ zu Bakis etwa Akris, Batis, Chalkis, Rhaphis dargeboten 
haben. Für die Wahl gerade von Glanis mußte noch ein Umstand in 
Betracht kommen, der die anderen zweisilbigen Fischnamen auf -ig aus­
schloß. Welches Moment es war, das ergibt sich aus dem Zusammen­
hang der ganzen Szene. Der Paphlagonier hat Orakel von Bakis, Demos 
trumpft auf mit denen seines „älteren“ Bruders Glanis, die schon des­
halb mehr taugen müssen, weil, wie der Scholiast vermutet, der ältere 
a priori GvvsxtoxEQog sein wird.'5 Schließlich heißt es ja  auch 1097: ovdetg 
xov riaviöog Go<pcbxEQog. Nun kommt aber zu diesen beiden Namen in 
unserer Szene noch der des Orakelgottes selbst hinzu, des Apoll (wech­
selnd mit -frcds, Ao&ccg, Arjxotövjg, Oolßog: 1015, 1024, 1042, 1047, 1072, 
1081, 1084). Damit ist die Lösung gegeben: ’AnoXXcov, BocKig* TXavig, 
das ist natürlich ein scherzhaftes ABC der Propheten. Deshalb wählte 
Aristophanes gerade dies „Reimwort“, und das nat&iv xccxa xrju xctxäXriiiv 
des Scholiasten ist auch auf den W o r tb e g in n  auszudehnen. Überblickt 
man noch einmal die obige Liste, so sieht man, daß außer yevsirjTig, 
was von Bakis klanglich zu weit ab liegt, in der Tat nur ein ein­
ziger Fischname mit y beginnend sich darbietet, eben yXavig. Der 
zureichende Grund für die Wahl gerade dieses Namens ist damit wohl 
gesichert.

1 Kaibel Jt. E . II 642.
2 Ich sah nur Aristoteles h. a. VIII (vgl. Aubert- Wimmer I S. 121 ff.), 

Athenaeus YII, Dölgers Index a. a. 0. II 699f., G. Schmid Fische in Ovids 
Halieut. (Philol. Suppl. Bd. XI) und A. Papendiek Die Fischnamen in griech.- 
lat. Glossaren (Diss. Würzburg 1926) durch. Die obige Liste erbebt also keine 
Ansprüche auf Vollständigkeit.

3 Schol. R. zu 1004: yegccix̂ Qov öi, 6vvsx(ox£qov.



Die beste Analogie zu dem Namenspiel ist das ABC der Dummköpfe 
in Senecas Apocolocyntosis c. 3: Augurinus, Baba, Claudius}. Das fällt 
um so mehr auf, als im ersten Namen augur mitklingt und die ändern 
wenigstens teilweise an Ba(kis) und rkd{yig) anklingen. Aber das mag 
Zufall sein, braucht nicht eine noch lebendige Kenntnis des Aristophanes 
zu verraten, trotz der vielen, z. T. sehr auffallenden Übereinstimmungen 
der Satire mit der aristophanischen Komödie, die sich ja  auch durch 
das Medium der Menippea verstehen lassen.2 Daß in beiden Fällen das 
dritte Glied der Reihe das wichtigste ist, erklärt sich ohne weiteres aus 
der Tendenz solcher Improvisationen, die nach dem „epischen Gesetz 
der Dreiheit“ (wie man es mit Olrik zu benennen pflegt) verlaufen, wo 
dann das letzte häufig den Nachdruck erhält.

Kann man nun Aristophanes einen solchen ABC-Witz Zutrauen? 
Dornseiff hat in seinem reichhaltigen Buche über das Alphabet in Mystik 
und Magie S. 148 die Senecastelle verbunden mit mancherlei Alphabet­
listen und hat im Nachtrag der 2. Aufl. S. 188 auf Plautinisches ver­
wiesen und auf die via geschlossen.3 Im späteren 5. Jahrh. waren be-

1 Vgl. mein Buch über Senecas Apocol. S. 36.
* Der Alphabetwitz kommt zu den früher von mir (a. a. 0., vgl. Stellen­

register) notierten Konkordanzen hinzu. Ich wagte S. 71 und 123 A. 1 keine 
strikte Entscheidung, ob Seneca den Aristophanes noch kannte, und muß auch 
jetzt, trotz Pasquali Boll. fil. class. 1924 S. 152, die Frage offen lassen. Gewiß 
ist richtig, daß sich sonst in der frühkaiserzeitlichen Literatur der Römer kein 
Einfluß des Aristophanes zeigt und daß nei papiri di quest’ etä Aristofane non 
e rappresentato. Immerhin stammt aber doch ein Stück (Oxyrh. Pap. II 212) 
schon aus dem 1./2. Jahrh. n. Chr. Und schließlich: Papyri mögen dafür zeugen, 
was „man“ liest, aber ein Mann von der geistigen Weite Senecas mochte sehr 
wohl auch etwas angesehen haben, was nicht mehr oder noch nicht wieder 
Mode war. Cicero und Horaz lasen ihn noch. Velleius Paterculus gibt freilich 
nur noch ein tralatizisches Urteil weiter, aber wenn Quintilian gerade die alte 
Komödie und den Aristophanes dem angehenden Redner so warm ans IJerz 
legt (X 1, 65), wird man annehmen dürfen, daß die ■nalaiä. nie ganz als Fund­
grube für den sermo Atticus aus der Rhetorenschule verschwunden war und 
nicht erst in der Zeit Domitians wieder vorgeholt wurde. Und in trajanischer 
Zeit schreitet bekanntlich Vergilius Romanus von der imitatio der via  fort zur 
direkten Nachbildung der na)Lata, Plin. ep. VI 21: nunc pritnum se in vetere 
comoedia, sed non tamquam ineiperet, ostendit. Das war natürlich etwas ganz 
Neues, diese römische im großen, schließt aber weder frühere Lektüre
noch vereinzelte Reminiszenzen anderer an Aristophanes aus. Und endlich, 
Seneca selbst war es doch, der (dial. VII 27, 2) den Sokrates sagen läßt: praebui 
ego aliquando Aristophani materiam iocorum, tota illa comicorum poetarum 
manus in me venenatos sales suos effudit usw. Ich kann also die M ö g lic h k e it  
von Aristophanesreminiszenzen in der Apocolocyntosis nicht schlankweg leugnen 
und bleibe bei einem non liquet.

s Aber kein Einzelmaterial gegeben. So klare alphabetische Listenanord­
nung wie bei Plautus Asin. 693 ff., 865 ff. habe ich nirgends in der griechischen

Die Seher Bakis und Glanis, ein Witz des Aristophanes 59



60 Otto Weinreich, Die Seher Bakis und Glanis, ein Witz des Aristophanes

kanntlich Alphabetfragen an der Tagesordnung. Die yQccfifiaroTQayaöia 
des Kallias braucht nur erwähnt zu werden; über sie und Zugehöriges 
aus der attischen Tragödie, Komödie und Satyrspiel spricht Domseiff 
S. 20 und 67f. So steht also auch von dieser Seite her, denke ich, 
nichts der These im Weg, daß der Bakisbruder n d v ig  in der Tat einem 
ABC-Scherz des Aristophanes sein nur auf diese Szene der R itter be­
schränktes Dasein verdankt.

Komödie gefunden. Auch Frankel De media et nova com. 27 f. und Plautin. 
im Plautus 276, 1 rechnet m it „Umgestaltung“ durch PlautuB. Die Römer 
waren vielleicht ordentlicher, um nicht zu sagen pedantischer. Noch Kaiser 
Geta liebte alphabetische Speisekarten, was zu Domseiff nachgetragen sei: 
Spart. 5, 7 (Script. Hist. Aug. ed. Hohl I p. 198): habebat etiam istam consue- 
tudinem, ut convivia et maxime prandia per singulas literas iuberet scientibus 
servis, velut in  quo erat anser, apruna, anas, item pullus, perdix, pavus, por- 
cellus, piscis, perna et quae in  eam litteram genera edulium caderent, et item 
fasianus, farrata, ficu s et talia. Bei dem alliterationsfrohen Apuleius werden 
dem Esel'vorgesetzt (met. X 13): porcorum, pullorum, piscium et cuiusce modi 
pulmentorum largissimae reliquiae. Man vergleiche die alliterierenden Namen 
von Symposionteilnehmern bei Alexis frg. 168 und Plautus Trin. 1020, die 
schon Frankel de med. com. 27 gibt. Da ist wichtig, daß Alexis nicht nur fünl 
Namen hat, die mit K  beginnen, sondern zwei mit 27 folgen läßt, also immer­
hin in der alphabetischen Reihe bleibt. Doch ist das selten, obwohl die 
Komödie ja  unendlich viele „Kataloge“ von Speisen u. dgl. hat. Immerhin liegt 
bei Diphilos frg. 55 in ißx<i(>uv, xXivtjv, xadov, ßrgmfiarcc, ßCyvvov eine kleine 
Alphabetreihe vor, die dann aber nicht weitergeführt wird. Zufall mag es sein, 
wenn bei Alexis frg. 146, 10f. die Yerba alphabetisch folgen: aptXovßiv, 
imoQKOvßiv . . . %%ovßi v-aL x&pvsiv Xiyovßi. In frg. 127 alliteriert er gruppen­
weise, aber nicht in Alphabetfolge: xogiavvov . . ., xvfuvov, xannuQiv . . . 
ecpaxov, cIqaiov, ßtßili, nrtyuvov, ngäßov. In einer langen Liste bei Mnesimachos 
fr. 4 v. 63 steht XivSov, nivdov, xiad'ov, fiiv&ov, also Reimwortbildung m it alpha­
betischer Nachbarschaft. Gefühl für Klanggruppen verrät etwa Menander 
frg. 627: ov yap ro JzXfjd'og, av ßtioifjj zig, tov notov noisl JtccQOivelv, t o v  

niovxog d’ i) <pvßig oder frg. 553:
iäv itov7}QOv ysitovos yEiroav ißrj,
nävtag nad'slv novrjgov i) (ia9slv ßs Sei'
iäv aya&ov ysirovog yEtrcov ¥.67},
öig nQOßdiSdßxsig äyadä nal itQOßfiav&ävBig,

w a B  ja  fast „gorgianisch“ wirkt. Daß die Sprache der Tragödie in bedeuten­
dem Maße Empfinden für Lautwerte, Alliteration. Reimworte u. dgl. hatte, zeigt 
eindringlich Porzig Att. Trag. d. Aischylos Kap. 3. Ich erwähne das, weil 
Buchstabenspielereien oder Alphabetscherze nur ein Seitentrieb sind eines 
regen Gefühls und Interesses für die ßtoi%siu. W ir wissen ja  auch, daß man 
im Homer und in der Komödie später Verse ausgesucht hat, die mit denselben 
Buchstaben begannen oder schlossen, und die man dann alphabetisch anord­
nete: Athen. X 458 A; Kock FCG  III p. 452. Vgl. auch meine Nachträge zu 
Domseiffs Buch in einem der nächsten Hefte des Gnomon.



AR0MATI- ALS ARISCHE ERDGOTTHEIT
VON 0. G. VON WESENDONK  IN DRESDEN

In der mazdaistischen Religion erscheint neben Ahura-Mazda-(Ahurö 
Mazda) eine Reihe von Wesenheiten, die unter der Bezeichnung Amasa- 
spanta- (Umurto sponto, arsakidische Schreibung umuhro sponto) zu­
sammengefaßt werden. Den ältesten Abschnitten des Avesta, den Gatha, 
die zum größten Teil auf Zarathustra selbst zurückgehen dürften, ist 
der Ausdruck an sich fremd. Zum erstenmal taucht er im Yasna-Haptag- 
häti- 1 auf, einem sprachlich altertümlich anmutenden Stück des Avesta 
von vermutlich früher Zeitstellung, in dem sich im Gegensatz zu den Gäthä 
der Einfluß der Priesterschaft bemerkbar zu machen beginnt. Während 
die Vereinigung der Ama§a- spanta- zu einer Gruppe von sechs oder 
sieben Gestalten also der Zeit nach Zarathustra angehören dürfte, 
kommen die Namen der einzelnen Potenzen bereits in den Gäthä selbst 
vor. Ob die AmaSa- spanta- mit den Adityä des Veda oder mit Siebener­
reihen des Planetarkults Zusammenhängen oder nicht, kann hier außer 
Betracht bleiben.2

Meinungsverschiedenheit besteht hinsichtlich des ursprünglichen 
Charakters dieser Potenzen, die im gäthischen System mit seiner mono­
theistischen Zuspitzung nicht als Gottheiten, sondern als verselbstän­
digte Kräfte des höchsten Gottes aufzufassen sind. Eine Anzahl Forscher 
sieht in den Amasa-spanta- alte Elementargottheiten, die von Zara­
thustra zu Abstraktionen umgedeutet worden seien. Andererseits wird 
behauptet, die begriffliche Natur der Amasa-spanta- sei das Ursprüng­
liche. Erst nachträglich seien aus diesen Wesenheiten Schutzgottheiten 
der Menschen, Tiere, Pflanzen, des Wassers, der Erde, der Metalle und 
des Feuers geworden.

Die Neigung zu Abstraktionen ist in der indogermanischen W elt 
stark verbreitet. Bei den Griechen, denen der Mensch das Maß aller 
Dinge wird, hat freilich eine weitgehende Vermenschlichung der Götter 
stattgefunden, die schon bei Homer nur ins Übermaß gesteigerte Erden­
bewohner sind. Für die Römer und Germanen zeigen dagegen gerade

1 Bei der Umschreibung ist das epenthetische i überall fortgelassen worden.
2 Hillebrandt ZdM G  N. F. 6; 56. E. Leumann ZdM G  N. F. 6, LXXIIIf., 

Z1I 6, lff.



62 0. G. von Wesendonk

die ältesten erreichbaren Epochen aus begrifflichen Gebilden hervor­
gegangene Gottheiten neben solchen, die auf Naturkräfte hindeuten. 
Die Tatsache, daß die Veden ähnliche abstrakte Gestalten kennen wie 
die Gäthä, macht es auch durchaus wahrscheinlich, daß Zarathustra 
nicht an Elementargötter anknüpfte, wie er sie im Volksbewußtsein vor­
fand, sondern die zu seiner monotheistischen Reform passenden Begriffs­
verkörperungen heranzog. Auch der vedische Väruna ist wohl in erster 
Linie Heger der Rechtsordnung, des Rtä, und Hüter des E id e s , wie 
Mitra denFreund und den Schützer der Verträge darstellt; erst nachträglich 
sind Väruna mit dem Himmel und dem Mond1, Mithra- in Iran später 
mit der Sonne identifiziert worden. Für die alten Perser, die Südwest- 
iranier, erklärt Herodot ausdrücklich, daß sie ihre Götter sich nicht wie 
die Griechen als menschenähnlich darstellten (I 131). Wenn an der 
gleichen Stelle in dem den ganzen Himmelskreis bedeutenden persischen 
„Zeus“ der Aura-Mazda der achaemenidischen Inschriften erblickt werden 
kann, der gegenüber Zarathustras geistiger Gottheit schon einen Rück­
fall in primitivere Anschauungen ausmacht, so sind Sonne, Mond, Erde, 
Feuer, Wasser und die Winde bei Herodots Gewährsmann nicht die 
Ameüsa-spanta-, sondern die aus dem jüngeren Avesta als Yazata- be­
kannten Hvar-, Mäh-, Zam- (Zam-), Ätar-, Äpa- und Vayu- (Väyu). So versteht 
auch Strabon XV 3, 13 diese Götter. Nur bezeichnet er die Sonne als 
Mithras und fügt zwischen dem Mond und dem Feuer noch die Aphro­
dite- Anähita- ein. Anähita-, arm. anahit, neup. anähid, anähld, nähid, 
arab. anähldh usw., ist eine in ganz Vorderasien wichtige Göttin gewor­
den, die mit den verschiedensten Gestalten zusammenfloß und daher 
bald Artemis, bald Aphrodite oder Athene heißt.2 In der armenischen 
Übersetzung des Pseudo-Kallisthenes, Venedig 1842, ist Hera mit Anahit 
wiedergegeben (a. a. 0. S. 42 und 68, Lagarde, Ges. Abh. 293). Auch 
die Urania bei Herodot I 131 ist mit der Anähita- gleichzusetzen, die 
hier als die Iötar der Himmel aufgefaßt wird.

A§a- (Urtom) steht zum Feuer in Beziehung. Der Begriff der sitt­
lichen Rechtsordnung erscheint, wie ein Vergleich mit dem vedischen 
Rtä ergibt, das Ursprüngliche. Freilich behauptet eine moderne Theorie, 
die im Feuer und dem Licht eine primäre Anschauung des religiösen

1 Kretschmer W ZK M  33 will Väruna mit dem hethitischen Aruna, „Meer“, 
nach Sommer in Verbindung bringen. Hillebrandt ZdMG- N. F. 6, 74ff. wendet 
sich hiergegen mit Recht. Der indogermanische Charakter des Hethitischen er­
scheint bei allen Anklängen auf grammatikalischem Gebiet doch nicht unbe­
dingt feststehend. Über Väruna-Rtä-Kärma s. B. Heimann Festgabe für Herrn. 
Jacöbi (Leipzig 1927) 201 ff.

* Über Anähita s. H. Lommel Die Yästs 26 ff. Nach J. Hertel wäre Aradvi- 
süra- anähita- die Milchstraße. Die arische Feuerlehre 1, 12; Die Sonne und 
Mithra XXII, XXIV; 20 usw., bes. 301; Beitr. z. ErTcl. d. Awestas usw. 26, 30.



Aremati- als arische Erdgottheit 63

Denkens der Arier erblicken will, auch das Rtä-Urtom sei als eine Form 
des Lichts oder des leuchtenden Feuers aufzufassen.1 Dieser Ansicht 
vermag man nicht ohne weiteres beizupflichten.

Sieht man in Späni§ta-manyu- bei Zarathustra- diejenige Potenz des 
höchsten und einzigen geistigen Gottes Ahura-Mazda-, die als Demiurg 
und in der Körperwelt als Widersacher des Agra-manyu-, des bösen 
Geistes, auftritt, so ist in den Gäthä der erste Helfer des Spaniäta- 
manyu- und damit des Ahura-Mazda-, A§a- (Urtom), die sittliche Rechts­
ordnung und die W ahrheit.2 Nur allmählich dringt Vohu-manah-, die 
gute Gesinnung, an diesen Platz vor.3 Man kann darin ein Zeichen der 
Spekulation sehen, vielleicht sogar schon priesterliche Einflüsse, indem 
bei der Anhängerschaft des Ahura-Mazda- die sittliche Rechtsordnung 
als gesichert betrachtet werden konnte und nun die gute Gesinnung in 
den Vordergrund rückte, eine Verschiebung, wie sie sehr wohl dem 
priesterlichen Denken entsprechen würde.4

1 J. Hertel Die arische Feuerlehre I 36, 1, 97 usw. Beitr. z. JErkl. des 
Awestas u. des Vedas lff., 17 ff. usw. C. Autran Sumerien et Indo-europeen 143 
will in Verbindung mit dem Feuer die Kunst der Metallbearbeitung wesent­
lich den Indogermanen zuschreiben.

2 Die sittliche Rechtsordnung schließt den Begriff der Wahrheit mit ein; im 
Veda erscheint satyä, das Wahre, neben Rtä, so daß Oldenberg G G N (1916) 167 ff. 
nur gewisse Berührungen zwischen beiden Begriffen annimmt, während Geiger Die 
Amaia spontas 169 ff. u. 179 den Begriff der W ahrheit wie des moralisch Guten 
und Rechten überhaupt in dem Asa-Rtä> enthalten sein läßt. Für den iranischen 
Bereich ist das jedenfalls anzunehmen, ist doch dort der Gegensatz von Asa- 
Urtom zu Drug-, der Lüge, von der gäthischen Zeit an ganz feststehend, wäh­
rend auch im Altpersischen die Anstrengungen der der rechtmäßigen Herrscher­
macht feindlichen Thronprätendenten und Empörer m it dem Begriff drauga- 
zusammengebracht werden. Im Veda erscheint Drüh als ein beschädigender 
Dämon oder in der Bedeutung Leid, Unheil, Arglist. Der Gegensatz Rtä/Druh 
ist freilich durchaus nicht so ausgeprägt, wie das im Avesta der Fall ist. 
Auch das Avesta kennt Drug- in einer umfassenderen Bedeutung als Trug über­
haupt. So haben für Iran Plutarch mit seiner Deutung von Asa- als &%t]Q'blcc 
{De Is. et Os. 47) wie Xenophon mit der als dLxaioGvvr) (Kyrup. I 2, 6) recht. Niko- 
laos von Damaskos verbindet beides (exc. de virt. et vit. ed. Buettner-Wobst 28).

3 Plutarch nennt Vohu-manah- zutreffend eüvoia De 1s. et Os. 47. Strabon 
weiß in Kappadokien in Komana vom Kult des ’ißfumjs zu berichten (XI 8, 4; 
XV 3, 15). Vohu-manah- kann ursprünglich die auf die Erkenntnis des Asa- 
gerichtete Tätigkeit des Geistes sein (Andreas bei Waldschmidt und Lentz Die 
Stellung Jesu im, Manichaeismus 47), so daß die gute Gesinnung dem richtigen 
Denken entspricht.

4 Lommel Indog. Forsch. Anz. 43, 35 meint, daß Zarathustra ein Priester 
gewesen sei, weil er sich selber Zaotar- nenne. Dies bezieht sich auf Yasna 
33, 6. Bartholomae hebt bereits hervor, daß die Strophen 1 — 3 sich von 
den übrigen scharf absondern {Die Gathas 39). Die Tatsache, daß in Strophe 7 
Mazda-, Asa- und Vohu-manah- aufgefordert werden, in persönlicher Gestalt 
sichtbar zu erscheinen, was so ganz im Gegensatz zu den sonstigen Anschau-



64 0. G. von Wesendonk

Das Feuer des Weisen Herrn Ahura-Mazda- ist in den Gäthä keine 
Gottheit, sondern ein Symbol der Reinheit. Bei dem letzten Gericht 
bilden das Feuer und geschmolzenes Metall das Mittel zur Läuterung 
der Seelen und sind im Sinne Zarathustras ebenfalls nur bildlich zu ver­
stehen. Daß die sittliche Rechtsordnung in Beziehung zu dem Feuer 
gesetzt wird, ist also durchaus verständlich. Der Umstand, daß sich Asa- 
Urtom in den Gäthä in erster Linie aber auf die Pflege des Rindes und 
die Landwirtschaft bezieht (Güntert, Der arische Weltkönig und Heiland 
191), macht es allein schon unwahrscheinlich, daß die „sittliche Rechts­
ordnung“ aus einer Feuergottheit hervorgegangen sein soll. Im jüngeren 
Avesta wird Ätar-, der Sohn des Mazda-Ahura- nach dem Yasna- 
haphtaghäti-, zu einer bevorzugten G ottheit, der die höchste Klasse 
der Priester besonders dient, die Atharvan-.1 Diese finden sich im Veda 
als Atharvan wieder, was auf den arischen Charakter dieser Priester 
und des Feuerkults hin weist. Beachtenswert ist, daß in Yasna 42, 5 f., 
einem jüngeren Zusatz zum Yasna-haphtaghäti- zugleich mit den Athar­
van- als Priestern auch der Haoma- auftaucht. Das läßt auf ein 
gegen die zarathuätrische Lehre gerichtetes Durchdringen der alten 
arischen Götter in Iran schließen, zumal auch die Priesterklassen 
und die Kultgebräuche weitgehende Ähnlichkeiten zwischen Iran 
und Indien auf weisen. Die Magier, die schon in die Geschichte der 
ältesten Achaemeniden eingreifen und die das jüngere Avesta nur in 
einer ganz späten Glosse kennt (Yasna 65, 7), scheinen mit dieser Be­
wegung nichts zu tun zu haben. Neben dem Ahuna-Varya-Gebet, das 
mit einer steinernen Waffe in Vergleich gebracht wird, erscheint Aäa- 
(Urtom) in Ya§t 17, 20 als ein Mittel, mit dem Zarathustra- den Agra- 
manyu- bekämpft. Der böse Geist sagt, Zarathustra mache ihm mittels 
des ASa-(Urtom) vahiäta- heiß, man sollte meinen, es sei geschmolzenes 
Metall. Dieser Hinweis auf den üblichen Ausdruck für das zum Ordal 
beim jüngsten Gericht verwendete flüssige Metall, ayah-xsusta-, ergibt 
deutlich, daß Arjra-manyu- von der Rechtsordnung und dem zur Seelen­
läuterung verwendeten glühenden Metallstrom spricht, daß aber A§a- 
(Urtom) hier keinesfalls das Feuer bedeutet.2

Nicht für alle Amaäa-spanta- können Vorbilder in arischer Zeit nach­
gewiesen werden. Vohu-manah- ist z. B. von Darmesteter mit dem phi-

nngen Zarathustras steht, läßt zu mindesten diese beiden Strophen 6 und 7 
verdächtig erscheinen. Es dürfte sich um ein späteres Einschiebsel handeln 
m it der Tendenz, Zarathustra sich selbst zum Zaotar- stempeln zu lassen 
(s. auch J. Hertel Beitr. zur ErJcl. 144, 1).

1 Neben atharvan- findet sich im jüngeren Awesta die Form äthravan.
2 Das hält z. B. Spiegel an dieser Stelle für möglich: Eran. Altertumskunde 

2, 35. Nach dem Gr. Bundahisn c. 1 u. 5 steht im Himmel in der Nähe von Asa- 
Atar- (s. Jackson Zoroastrian Studies 49, 53).



Aramati- als arische Erdgottheit 65

Ionischen Logos zusammengestellt worden. Damit hat er die bekannte 
Theorie veranlaßt, die Vorstellung von den Ama§a-spanta- sei von semi­
tischen Auffassungen beeinflußt worden. Inzwischen hat man sich zu 
der Ansicht durchgerungen, daß in den Kreisen des alexandrinischen 
Judentums eher iranische Einflüsse wahrscheinlich sind.1 Bei den seit 
Aristobul zu verzeichnenden Bemühungen, die Überlegenheit der jüdi­
schen Überlieferung über die griechische Philosophie und deren Abhän­
gigkeit vom Alten Testament festzustellen, beschäftigten sich diese 
Kreise mit der platonischen Ideenlehre, dem Nüs, dem göttlichen Logos 
usw.* Inwieweit hier stoische Gedankengänge über den fofog koyog als 
die von der Gottheit selbst nicht verschiedene göttliche Vernunft ver­
wertet wurden und solchen Anschauungen auch Anklänge an Iranisches 
usw. angeglichen zu werden vermochten, kann an dieser Stelle außer 
Betracht bleiben.

Unter den Ama§a-spanta- nimmt nun Aramati- (Oromuti) 3 einen be­
sonderen Platz ein, insofern als bei dieser Gestalt die Umwandlung 
einer alten Erdgottheit in einen ethischen Begriff sich verfolgen läßt. 
Der Name Aramati- hat mit der Erde an sich freilich nichts zu tun. 
Er bedeutet „gehöriges Denken“, „fromme Ergebenheit“, zeigt also an, 
daß die Gestalt völlig zu einer Abstraktion geworden ist, umsomehr als 
bereits in den Gäthä Aramati- die Überheblichkeit Tarömati-(Taramati-)4 
entgegengesetzt wird, ein der griechischen ftßgis entsprechender Aus­
druck. Außer Tarömati- erscheint Yasna 32, 3 und Yast 3, 8 ; 11; 15 
noch Parimati- in der Bedeutung von „Hoffart“, „Hochmut“, „Selbstüber­
hebung“. Während an den angeführten Stellen des jüngeren Avesta ein 
dämonisches Wesen gemeint ist, wird das W ort in Yasna 32, 3 neben 
Agra-manyu und Drug- verwandt. Nach der ganzen Haltung Zarathustras 
kann man hier keine menschenähnlichen Gestalten sehen, sondern dabei

1 S. für Philon etwa Reitzenstein Hellenist. Mysterienreligionen3 271 ff.; 
Iran. Erlösungsmysterium  134 ff.; Bousset Jüdisch-christlicher Schulbetrieb in  
A lexandria und Mom ist wichtig für den Nachweis, daß zahlreiches Überlie­
ferungsmaterial verschiedenartigster Herkunft bei den Alexandriner Juden ver­
breitet war. Ohne neben den jüdischen Elementen die heidnisch-orientalischen 
Einflüsse ganz zu übersehen (s. namentlich 17 f.), betont H. Leisegang D er Hei- 
lige’Geist bei Philon I 1 besonders den Zusammenhang mit griechischer Speku­
lation.

2 J. Hertel übersetzt Ahura- Mazda- als Herrscher, Verstand oder Vernunft 
und hält ihn für den vovg (s. zuletzt Beitr. z. Erkl. Xlf., 239 f.). DaB Wesen 
Ahura- Mazda-s besteht aber weder in vovg, noch in loyog, diavoia, inißTrifirh 
sondern in ßocpia, Weisheit.

3 In „Das Wesen der Lehre des Zarathuströ“ hat sich ein bedauerlicher 
Druckfehler eingeschlichen. Dort ist überall zu lesen aramati- (arematii).

4 So ist in „Das Wesen der Lehre des Zarathuströ“ 46 Z. 7/8 v. u. zu 
lesen.

A rch iv  fü r  R e lig ionsw issenschaft X X V II  5



66 0. G. von Wesendonk

nur an moralische Eigenschaften denken. Die Redaktoren von Yaät 3 
haben offensichtlich an die Gäthästelle angeknüpft und so ist Parimati- 
zu einem dämonischen Wesen geworden, wie ja auch Agra-manyu- und 
Drug- sich in als Persönlichkeiten vorgestellte Verkörperungen verwan­
delt haben. Als Parallele zu Aramati- haben schon die Gäthä noch 
TuSnämati-, das schweigsame Denken, die Vorsicht (Yasna 43, 15). Bei 
Zarathustra fehlt auch noch die später beliebte formelhafte Gegenüber­
stellung von Gegnerpaaren zum kosmischen Kampf, vielmehr wird Tarö- 
mati- in den Gäthä lediglich als die schlechte Eigenschaft aufgefaßt, die der 
frommen Ergebenheit abträglich ist. Yasna 33, 4 bittet Zarathuätra den 
Mazda-, von den Adligen die Tarömati- zu entfernen. Andererseits wird 
Tarömati- besonders auf Widersetzlichkeit in Glaubenssachen bezogen. 
W ir haben es bei Aramati- in den Gäthä also mit einer durchaus be­
grifflich betrachteten Abstraktion zu tun. Auf etwas anderes läßt auch 
zunächst der Name nicht schließen.

Aramati- ist die ursprüngliche Form des Namens. Sie wird in den 
Gäthä durchweg aus metrischen Gründen erfordert und lebte bis in die 
Zeit fort, wo die Armenier ihre Bibelübersetzung schufen. Denn neben 
der noch zu besprechenden, nach Südwestiran weisenden Form sandara- 
met findet sich als armenische Wiedergabe von Dionysos in 2.Makk. 6, 7 
spandaramet, was in beiden Fällen deutlich beweist, daß die Armenier 
das W ort als viersilbig übernommen haben. Freilich ist das nicht erst 
in parthischer Zeit geschehen; in Kappadokien findet sich in dem per­
sischen Kalender, der bis in die Achaemenidenzeit hinaufreichen dürfte 
und aus byzantinischer Zeit noch belegt ist, die Form ZONAAPA .1 
Kappadokien und Armenien waren schon vor dem Feldzug gegen Kroisos 
547 v. Chr. dem Kyros unterworfen2, obwohl die Ersetzung der Ab­
hängigkeit von Medien durch die persische Herrschaft nicht ohne Kämpfe 
vor sich gegangen war.3 W ir haben also sowohl in den Gäthä wie in 
der armenischen und kappadokischen Überlieferung die Form Aramati-, 
die auch dem altindischen Arämati entspricht. Ärmati- im jüngeren Avesta 
mit Länge des a in der ersten Silbe ist eine spätere Bildung, über die

1 Zu den kappadokischen Formen vgl. besonders Lagarde Armenische Stu­
dien 139, Ges. Abhdlg. 258 ff. Drouin Revue archeöl. (1889) II 50. F. Cumont 
Textes et mon. rel. aux mysteres de Mithra I 132, II 6. Marquart Unters, z. 
Gesch. von Eran  II 212 ff. Nach Lagarde Ges. Abhdlg. 264 wäre an eine Ent­
lehnung der kappadokischen Monatsnamen nach Kyros nicht zu denken. Drouin 
hält 400 für den wahrscheinlichen Zeitpunkt der Einführung des avestischen 
Kalenders in Kappadokien. Über die Verwendung des avestischen Kalenders an­
stelle der altpersischen Zeitrechnung s. Das Wesen der Lehre des Zarathuströ 64.

2 Herodot I 76. Um 690 setzen sich die Meder in Kappadokien fest.
s Pompeius Trogus bei Justin I 7, der wahrscheinlich mittelbar auf Deinon 

zurückgeht.



Aremati- als arische Erdgottheit 67

Andreas und Wackernagel, Nachr. d. Gött. Ges. d. Wiss. 1911, 13 sich 
geäußert haben.1

Die vedische Arämati ist bereits in dem gleichen Sinne eine Abstrak­
tion geworden wie das in den Gäthä der Fall ist. Arämati bedeutet 
durchweg die fromme Ergebenheit, die Andacht. Das passende, schick­
liche Gebet wird durch Arämati dargestellt, das heißt also das den 
rituellen Vorschriften in jeder Hinsicht entsprechende Gebet; deshalb 
steht Arämati auch in Beziehung zu Höträ, der auch als Göttin ge­
dachten Anrufung, und zu Brhaspäti (Rgvda X 64, 15), dem Gebets­
herrn. Bezeichnenderweise besitzt in den Gäthä Arämati- ein beson­
deres Verhältnis, zur Landwirtschaft, genau wie das bei Asa-(Urtom) fest­
zustellen ist.2 W ir finden denn auch in nachgäthischer, aber noch früher 
Zeit Aramati- in enger Beziehung zu Pärandi-, der „strotzenden Fülle“ 
oder „Üppigkeit“ (Yasna 38, 2). Eine fromme Gesinnung geht bei 
Zarathustra zusammen mit der Anteilnahme an der Landwirtschaft. Sie 
ist ihm das Mittel zur Überwindung der rohen Gesinnung des Nomaden- 
tums. Für die ostiranischen Landschaften, in denen Zarathustras Wirken 
anzunehmen ist, bedeutet die Betreibung der Landwirtschaft und der 
mit ihr verbundenen Regelung der Bewässerung die Rettung vor der 
Wüste, der Steppe und der Versumpfung. Im nordwestlichen Indien, 
wo die Arier der Kuh die bekannte Hochschätzung beweisen, liegen die 
Verhältnisse wesentlich anders. Die Gefahr des Nomadisierens droht 
dort nicht in gleichem Maße wie im östlichen Iran. Die soziologische 
Frage nach den Gründen für die Aufgabe des Nomadentums und den 
Übergang zur halbseßhaften oder ganz seßhaften Lebensweise kann 
hier nur angedeutet werden. Eine zwingende Ursache für den Vorgang 
vermag keine der bisher aufgestellten Theorien anzugeben, mag man 
rein wirtschaftliche oder religiös-kultische Erwägungen besonders be­
tonen.

Der Sprachgebrauch der Gäthä und des Veda stimmt also überein. 
In beiden Texten haben wir Ar9mati-/Arämati als den Begriff der An­
dacht und frommen Ergebenheit. Beachtenswert ist die Arämati in 
Rgveda begelegte Bezeichnung Ttajnä (V 43, 6), d.i. die Kennerin des

1 Als Aramati- erscheint der Name bei J. Hertel Die arische Feuerlehre
I 144 t.; s. Beitr. z. Erkl. 98 ff. die Ableitung des Wortes von ram- 'ruhen’. 
Vedisch Arämati^ wäre die Unrast, das Nomadentum, dem gegenüber Zara­
thustra bewußt Aramati- die Siedelung usw. betont hätte. Ygl. auch a. a. 0. 
57ff.; Die Sonne 85f.

2 Mit gaetha- „Haus und Hof“, „Anwesen“, zusammen findet sich Aramati 
erwähnt Yasna 43, 6. Yasna 45, 4; 9 beziehen sich auf die Wirksamkeit 
(varaz-) im Sinne der Landwirtschaft. An der ersten Stelle wird Aremati- an­
geführt. Hieraus schließt v. Seile GGA  (1927) 438 darauf, daß die alte An­
schauung für Zarathustra noch lebendig gewesen sein könne.

5*



68 0. G. von Wesendonk

heiligen Rechts. Auch Aramati- steht in enger Beziehung zu Asa-/Urtom, 
und beide hängen wieder mit der Viehzucht zusammen. Im Veda er­
scheint Arämati gelegentlich als Genie der Andacht1, im späteren Alt­
indischen ist Arämati eine Gottheit, genau wie im Avesta. Nicht oft 
kann man bei Zarathustra so handgreiflich ein Beispiel für die Über­
nahme arischer Vorstellungen finden, wobei freilich nicht außer Acht 
gelassen werden darf, daß Zarathuätra hier wohl an die gegebene Ab­
straktion anknüpft, den Begriff jedoch mit neuem Inhalt erfüllt, indem 
er allein die ethische Seite betont. Jedenfalls kann man mit Bestimmt­
heit davon ausgehen, daß für die vedischen Inder wie für die vorzara- 
thuätrischen Iranier Arämati-/Aramati- nur die Frömmigkeit und Andacht 
darstellt, eine Begriffsfestsetzung, wie sie bereits im Namen enthalten ist.

Gerade die vorstehende Erwägung spricht auf das deutlichste dafür, 
daß Zarathuätra nicht bereits im Volksbewußtsein vorhandene Elemen­
targottheiten ins Abstrakte übersetzte, sondern daß er, der Verkünder 
des geistigen Gottes, gewissermaßen als Vertreter des uralten indoger­
manischen Hanges zur Schaffung gedanklicher Bildungen nur die reli­
giösen Abstraktionen zu verwenden vermochte, dagegen die im Volke 
beliebten Götter verwarf.2

1 Bgveda  V 43, 6 heißt Arämati- eine große göttliche Frau. Vgl. Yasna 38,1 f.
2 Mithra- ist wohl das bekannteste Beispiel. Er ist, wenn auch in einer un­

richtigen Auffassung, Herodot I 131 bekannt und kommt zwar nicht in den 
Achaemenideninsehriften vor Artaxerxes II, wohl aber in Namen vor. Misa- scheint, 
wie auch dasNeuelamische ergibt, die volkstümliche südwestiranische, Mitra- die in 
Medien (Nordwestiran) vertretene Form gewesen zu sein, die sich jedoch auch in den 
altpersischen Inschriften findet und wohl die amtliche Gestalt des Namens darstellt. 
Ein Vasall der Arsakiden in der Persis heißt Vahümitr. Levy Z dM G  21, Tafel I I 1; 
Mordtmann Zeitschrift f. Num. IV (1877) 181 Nr. 129. Dem altpersischen Namen 
Vahumisa entspricht genau der indische Vasumitra, bekannt u. a. als Verfasser 
einer Abhandlung über die buddhistischen Sekten. Inwiefern hier die Nach­
wirkung indoskythischer oder sonstiger iranischer Einflüsse auf Indien zu spüren 
ist, wie beim Namen Varahämihira, sei dahingestellt. In den Gegenden, die 
einst zum medischen Reich gehörten, treten Namen mit dem Bestandteil Mithra- 
besonders hervor. In Armenien, Pontos, Kappadokien, Ibeiien muß sein Kult 
weit verbreitet gewesen sein. Im östlichen Kleinasien sind ja  auch die Myste­
rien entstanden, die Mithra- zum Mittelpunkt eines ausgedehnten Kults machten. 
Die avestische Form Mithra- wird schon zur Zeit des Tacitus in die mittel­
persische Form Mihr umgewandelt, wie der Name Meherdates beweist (Ann. 
11, 10; 12, 12, 14). Anf den Münzen des Kaniska findet sich die Gestalt Mioro, 
das Armenische hat Mihr. Das griechische Mid’gag, führt auf den
avestischen Mithra-, während Herodot MLxqcc und Ktesias Mitraphernes oder 
MrytQufpiQVTis, Mitradates usw. schreibt, also beide die medisch-altpersischeGestalt 
wiedergeben. Der Metrogatbes bei Aischylos Persai V 43 dürfte als Lyder mit 
Mithra- nichts zu tun haben. Gegen die Scheidung nordwestiranischen und 
ßüdwestiranischen Sprachgutes im allgemeinen Bedenken bei Reichelt Grdr. d. 
idg. Sprach- u. ÄltertumsJc. II 42, 24.



Aramati- als arische Erdgottheit 69

Bis hierher findet sich kein Hinweis darauf, daß Ar8mati-/Arämati 
einst eine Erdgottheit gewesen sei. Weder der Name noch die Bedeu­
tung der Gestalt läßt ohne weiteres auf eine solche Möglichkeit schließen. 
Daß Zarathustra sowohl A§a-/Urtom wie Aramati- in Beziehung zur 
Landwirtschaft setzt, liegt lediglich in seinem bekannten Bestreben be­
gründet, den seßhaften viehzüchtenden Bauern als den wahren Kultur­
träger hinzustellen.1 Als Erde, bhumi, wird nun Arämati von Säyana in 
seiner Erläuterung zu Rgveda VH 42, 3 bezeichnet. Zu X 92, 5 bemerkt 
Säyana ferner, daß mahim =  prthivim zu deuten sei. Für Arämati wäre 
also aus diesem Hinweis an sich noch nichts zu folgern. Beim vorher­
gehenden Verse erklärt Säyana arämati als paryantarähita, grenzenlos.

Gegen ein blindes Übernehmen der von Säyana gegebenen Deutungen 
hat man denn auch mit Recht Bedenken geltend gemacht.* Beachtung 
verdient die bei Säyana niedergelegte Überlieferung bei der Erläuterung 
des Rgveda aber jedenfalls, zumal wenn andere Tatsachen Säyanas Aus­
führungen unterstützen. B. Geiger3, Geldner4 und Carnoy5 haben aller­
dings behauptet, daß Säyanas Bemerkung über Arämati unbeachtlich 
sei. Nun heißt es jedoch Rgveda X 92, 5, daß die Flüsse durch die große 
Arämati eilen. Hier wäre es möglich, daß der in der vedischen Epoche 
bereits wesentlich in Vergessenheit geratene Charakter der Arämati als 
alter Erdgottheit doch noch durchschimmert. Freilich hat man in der 
Stelle eine verklausulierte Darstellung des Gebets als regenspendender 
Macht sehen wollen6, doch erscheint diese Erklärung gewunden und un­
befriedigend.

Daß Arämati, allerdings unter einem anderen Namen, einmal eine 
Erdgottheit war, ist eben im Veda schon nicht mehr eine lebendige 
Tradition. Bhümi ist dort die Mutter Erde oder Prthivi. Beide treten 
neben Dyaus, den Himmel. Als göttliche Gestalt kommt besonders 
Prthivi in Betracht. Mehrere Figuren als göttliche Träger derselben 
Naturgewalt sind dem Veda durchaus nichts Fremdes, es sei nur daran 
erinnert, wie neben Surya Savitär, Agm und nach manchen Anschauun­
gen auch Miträ mit der Sonne in Zusammenhang stehen oder ähnlich 
Soma, Väruna usw. auf den Mond bezogen werden. Die vedischen Gott­
heiten besitzen, ein bei den Römern und Germanen wiederkehrender in­
dogermanischer Zug, keine fest umrissenen Züge, sondern ihr Wesen 
schwankt.

1 Es sei daran erinnert, daß die sumerische Kultur einen ausgesprochen 
landwirtschaftlichen Anstrich trägt. Die Ostiranier des Zarathustra und die 
vedischen Inder sind in erster Linie Viehzüchter. Eine etwaige Abhängigkeit 
Zarathustras von Mesopotamien kommt daher in diesem Punkt nicht in Frage.

2 J. Hertel Die Methode der arischen Forschung 24 f.
8 Die Amdsa spantas 236. * Vedische Studien II 255, 3.

Le Museon 13 (1913) 133, l. 6 Carnoy a. a. 0. 132.



70 0. G. von Wesendonk

Das jüngere Avesta kennt nur eine Erdgottheit Zam- (Zsm-), der der 
28. Monatstag geweiht ist und deren Namen Yast 19 träg t, von dem 
sich allerdings nur 1 — 8 auf die Erde beziehen, während der Rest des 
Ya§t das xvaranah-, die Herrlichkeit der iranischen Königskrone, be­
handelt und den Kayan oder Xvarr Yast bildet. Bei Herodot 1131 kann 
man eine Erwähnung dieses Zam- sehen, wenn man nicht annehmen 
will, daß sich der in den Veden wie in den Gäthä bereits in Vergessen­
heit geratene Charakter der Aramati-/  Aramati bei den alten Persern 
gehalten habe. Hierüber wird noch einiges zu sagen sein.

Im jüngeren Avesta ist jedenfalls Aramati- vielfach ein Synonym 
für Erde geworden. Aber daneben bleibt Aramati- eine geistige Potenz. 
In der Pahlavlübersetzung wird Aramati- als die vollkommene Weisheit 
(bündak minisnih) aufgefaßt, was zu Plutarchs aocpLa stimmt (De Is. 47), 
während Neriosengh Aramati- je nachdem mit pythivi oder sampürnam 
manas wiedergibt.

Charakteristisch für die Entwicklung der altiranischen Religion ist 
der Umstand, daß sich die rein geistige und monotheistische Lehre des 
Zarathustra nicht durchzusetzen vermocht hat. Das alte Vielgöttertum 
hat sich gegen die in den Gäthä verfochtenen Bestrebungen Geltung 
verschafft. Dabei bleibe es ganz dahingestellt, ob die Doktrin eines 
Zarathustra in ihrer vollen Ausprägung jemals überhaupt in weiteren 
Kreisen Anerkennung gefunden hat. Für die Achaemeniden war Aura- 
Mazda- der größte der Götter, nicht der einzige Gott wie bei Zarathustra.1 
Aus der Namengebung kann man schließen, daß Mithra- bei den Medern 
wie bei den Persern verehrt wurde. Herodot kennt den Gott, wenn er 
ihn I 131 auch irrtümlich für ein weibliches Wesen ansieht. Xenophon 
(Kyrup. 8, 7, 3) weiß von Helios neben Zeus natQmos und bei Artaxerxes II 
treten Mithra- und Anähita- inschriftlich auf. Xenophon (Oikon. IV 24) 2 
läßt Kyros den Jüngeren bei Mithra- schwören, wTas Plutarch von Ar­
taxerxes I. und Qu. Curtius von Dareios Kodomannos behaupten.3 Mithra- 
wird ja  später gern mit Xäathra- verbunden.4 Der Söma/Haoma-, den 
Plutarch a. a. 0. erwähnt, erscheint als das Kennzeichen einer Gruppe 
der Saken in Mittelasien.

Vohu-manah, Amaratät- und die Barasman-Bündel sind Strabon be­
kannt (XIV 3, 15).

1 Vgl. zuletzt die Goldtablette Dareios I. aus Hamadän Sidney Smith I B A S  
(1926) 433ff.; L. H. Gray I B A S  (1927) 97ff.; Herzfeld D L Z  (1926) 2105ff.; 
Weißbach Z. f. Ass. N. F. 3 (1927) 291 ff.; s. Christensen Acta orientalia 4,110.

2 Vgl. Kyrup. 7, 5, 53.
3 Plutarch Artaxerxes 4, Aelian I 33; Qu. Curtius IV 13,12, vgl. IV 4, 24 läßt 

Dareios Kodomannos die Sonne (Hvar-), Mithra- und das ewige Feuer neben 
den Göttern des königlichen Hauses anrufen.

4 J. Darmeateter Le Zend-Avesta II 313 ff.



Aramati- ala arische Erdgottheit 71

W ie und durch welche Schichten diese alten Anschauungen wieder 
zur Geltung gelangten, darüber kann man nur Vermutungen anstellen. 
Die Magier, die mit Medien besonders in Zusammenhang gestanden zu 
haben scheinen, dürften namentlich die Vermittler alter vorderasiatischer 
Vorstellungen gewesen sein, die für das südwestliche Persien auch aus 
Elam eingedrungen sein könnten. In den von Vorderasien beeinflußten 
Anschauungen bewegt sich die monotheistische Ausprägung der mazda- 
istischen Religion, wie sie der Zervanismus darstellt, der in dem Zeit­
gott Zrvan- die höchste, dem guten und bösen Prinzip übergeordnete 
Gottheit sieht. Der Mithraismus, der den Gott Kronos kennt, ist ebenso 
wie der Kult, der sich um Anähita-/Anaitis bildete, eine solche Mischung 
iranischer und mesopotamisch-kleinasiatischer Lehren.

Es sei dahingestellt, inwiefern bei der nachgäthischen Auffassung 
von den Ama§a- spanta- als Genien oder Schutzengeln, namentlich bei 
ihrer Zusammenfassung als Siebenzahl vorderasiatische Einwirkungen 
bereits im Spiele sind. Sicher ist das der Fall für die auf babylonischem 
Boden nachweisbare Doktrin von der Entsprechung von Mikrokosmos 
und Makrokosmos, die sich nach den Zeugnissen des Bundahisn für den 
verloren gegangenen Dämdädh Nask des Avesta annehmen läßt, ohne 
daß man deshalb diesem Abschnitt des Avesta ein bestimmtes Alter bei­
legen möchte. Die Amasa- spanta- werden im Großen Bundahisn1 als 
männliche und weibliche Genien betrachtet; daß Vohu- manah-, Asa- 
(Urtom) und Xgathra-2 Neutra sind, wird nicht mehr empfunden. In den 
Gäthä dagegen sind die als Amasa- spanta- später zusammengefaßten 
Wesen noch durchaus Begriffe.3

Für den Charakter der Aramati- als Erdgottheit scheint auch die 
bereits erwähnte armenische Überlieferung zu sprechen. Die Armenier 
haben beachtenswerter Weise den Namen Aramati- in zwei verschie­
denen Formen übernommen, als Spandaramet und als Sandaramet. Mit 
Spandaramet wird in der armenischen Bibelübersetzung Dionysos aus 
dem 2. Makkabäerbuch wiedergegeben. Daß Dionysos als chthonische 
Gottheit betrachtet wird, ist bekannt. Auf diese Stelle wird man jedoch

J. Darmesteter Le Zend-Avesta II 306. Männliche und weibliche Amaäa- 
spanta- unterscheidet zuerst Yasna 39, 3, sodann das Yenhe hätam-Gebet (Yasna 
27, 15) und die Yasa 21, 2 gegebene Erläuterung dazu; s. Lommel Z U  1, 24 ff. 
Hertel Beitr. z. Erkl. 248, 1.

* D. Wesen der Lehre des Zar. 33 Z. 1 v. u. ist xsathram, 41 Z. 1 v. o. 
vahistam mano zu lesen. 9 Z. 9 v. o. ist aryanam zu verbessern.

8 J. Hertel ist der Ansicht, daß die Arier den Begriff des Abstrakten noch 
nicht besaßen, sondern in den Abstrakta konkrete Personen sahen (Die Sonne 
und Mithra 6 ff., vgl. Beitr. zur Metrik des Awestas 36,1). Die indogerma­
nischen Religionen zeichnen sich aber gerade durch die Betonung begrifflicher 
Werte aus.



72 0. Gr. von Wesendonk

keinen besonderen W ert legen dürfen, denn die fragliche Übersetzung 
gehört erst dem 5. nachchristlichen Jahrh. an, und damals war Aramati- 
schon völlig als Ausdruck für die Erde üblich. Spandaramet ist da­
her einfach als die Übernahme eines mittelpersischen Spendarmat zu 
werten .1

Interessanter ist die armenische Form Sandaramet, die „Unterwelt“ 
bedeutet. Neben spanta- hat sich aus uriranischem *svanta- eine süd­
westiranische Form santa- entwickelt, die zu litauischem szventas, kir- 
chenslavischem sv§tu und lateinischem sanctus stimmt, also Bopps An­
nahme über die Zusammengehörigkeit dieser W orte bestätigt.2 Ob man 
freilich schon für dieses spanta- die Grundbedeutung „heilig“ annehmen 
kann, wird kaum einwandfrei entschieden werden, da sie auch bei den 
Slaven und Litauern erst unter christlichem Einfluß sich ausgeprägt 
haben könnte. Außerhalb des südwestiranischen Bezirks scheint die Form 
santa- im Namen des Kimmerierfürsten Sandaksatru (Sandaksatru) vor­
zukommen3 =  „heilige“ Herrschaft ausübend, übrigens ein Beweis da­
für, daß der Begriff Xsathra- bereits in vorachaemenidischer Zeit im 
Sinne der Gäthä und auch der späteren Überlieferung üblich war.4 Da­
bei darf freilich nicht außer acht gelassen werden, daß es sich um einen 
Namen mit südwestiranischer Prägung handelt, so daß der Begriff Xsathra- 
bei den Skythen damit noch nicht nachgewiesen wäre. Ist die Deutung 
von Artimpasa (Herodot IV 59) auf ein Kompositum mit Asa-(Urtom)

1 Armenisch spandarat, spandiat entspricht dem avestischen spantödäta- 
=  Sphendadates. Dies ist nach Ktesias JPers. 10 der Name des falschen Smer- 
dis, den Dareios Ganmäta nennt, und des in Yast 13, 103 erwähnten Isfendiär 
der iranischen Heldensage.

* Lommel Indogerm. Forsch. Anzeiger 43, 29. Ygl. Bopp Vgl. Gramm. I 20; 
Meillet Bull. soc. ling. 23, 68. Für altpersisch s aus arischem sv s. Meillet 
Gramm, du vieux-Perse 6 f. Hübschmann Pers. Studien 178.

3 Marquart Unters, z. Gesch. v. Eran  I 236, 71, II 105, 5; Hüsing Kuhns Zeit­
schrift 36, 565 ff. Vasmers Bedenken (Die Iranier in Südrußland 5) gegen den 
Wandel sp/s erscheinen nicht gerechtfertigt gegenüber dem entsprechenden Vor­
gang bei der altpersischen Form Vahumisa, die beweist, daß Mithra- für die 
Volkssprache südwestiranisch schon in achaemenidischer Zeit zu Misa geworden, 
aus tr  (thr) also bereits s entstanden war, vgl. auch die vorhergehende Anmer­
kung. Merkwürdig ist es nur, wie das südwestliche santa- zu den Kimmeriern 
gelangt sein kann, wobei freilich zu erwägen ist, daß die Perser kaum vor dem 
Ende des Reiches Elam (um 639) in ihre späteren Sitze eingerückt sein dürften.

4 Xsathra- wird allerdings m it sponta- im Avesta nicht zusammengestellt, 
sondern mit vohu- oder varya-. Der Begriff Xsathra- als das jenseitige Gottes­
reich, der sich bis in die gäthische Zeit hinauf verfolgen läßt, kann in dem 
hier erörterten Zusammenhang außer Betracht bleiben. Über einen Fürsten 
Kastariti- Xsathrita zur Zeit Assarhaddons von Assyrien (681—669) s. zuletzt 
J. Lewy Forsch, z. Alten Gesch. Vorderasiens 4, 5, Beallex. der Vorgesch. s. v. 
Kimmerier.



richtig (Vasmer D. Iranier in Südrußland 12), so wäre diese arische 
Vorstellung von der sittlichen Rechtsordnung auch den Skythen mit den 
anderen Iraniern und den Indern gemeinsam.

Bei armenischen Lehnwörtern ist es natürlich schwer zu ermitteln, 
in welcher Zeit sie aus Iran übernommen worden sind. Von den Tagen 
der arischen Herrscher im Mitannireiche (Subartu) und der Göttin 
„Bagamazda“ (BagbartumjBagmastum) 1 ausMusasir an sind Berührungen 
zwischen den Armenien bewohnenden Völkern und Ariern denkbar. Der 
Kimmerier Sandaksatru führt in die Epoche, in der die aus Osteuropa 
kommenden Armenier (Haikc) in das chaldische Land vorstoßen. Die 
Meder und als ihre Erben die Perser haben Armenien beherrscht. San- 
daramet könnte also durchaus ein aus achaemenidischer Zeit herrühren­
des Lehnwort im Armenischen sein, während Spandaramet, wie erwähnt, 
deutlich auf die Zeit der Säsäniden hinzuweisen scheint. Diese Annahme 
wird auch durch die in dem kappadokischen Kalender vorkommende 
Form Sondara gestützt.

Die Armenier müssen unter Sandaramet jedenfalls eine Erdgottheit 
verstanden haben. Zwar soll man im allgemeinen Unterweits- und Erd­
gottheiten nicht ohne weiteres zusammenwerfen2, aber ein Überschneiden 
der Begriffssphären liegt doch nahe genug.

Für die achaemenidische Epoche sind chthonische Gottheiten für Iran 
nachgewiesen. Herodot (I 131) und Strabon (XV 13, 13) wissen, daß die 
Erde bei den Persern verehrt wurde. Diogenes Laertios (Prooem. 2, 6) 
schreibt den Magiern den Glauben an Feuer, Erde und Wasser als Götter 
zu. Ebenso berichtet Xenophon, Kyrup. 8, 3, 24, daß die Magier der 
Erde Opfer darbrachten. Den Göttern unter der Erde zuliebe wurden 
nach Herodot VII 114 Kinder lebendig begraben.3 Bei den pontischen 
Skythen gilt die Erde Api als die Gattin des Himmels. Die Stammes­
sage der Skythen, wie sie den Griechen bekannt war (Herodot IV 8), 
läßt den Heros eponymos Skythes aus der Verbindung der schlangen­

1 Ed. Meyer Kuhns Zischr. 42, 14; Herl. Sitzungsber. (1925) 254; Scheftelo- 
witz Kuhns Ztschr. 38, 274; Herzfeld Islam  11, 129; Lehmann-Haupt Armenien 
einst und jetzt II 1, 312; P. Kretschmer Kleinas. Forsch. I 6 will den Namen 
als *bhägabhära erklären. Auf alle Fälle scheint eine Zusammensetzung m it 
baga-, Gott, vorzuliegen. Am besten denkt man wohl an die im chaldischen 
Gebiet belegte Göttin Vasti (Wesen d. Lehre Zarathustras 37).

s Nach ßohde Psyche 7I 211 ist Demeter bei Homer nur Göttin des Acker­
segens.

a Man hat hierin einen Hinweis auf die Verehrung des Agra-Manyu- bei 
den Achaemeniden finden wollen, zumal Aristoteles nach Diogenes Laertios 
Prooem. 2, 9 Areimanios mit Hades gleichsetzt. Auch im Mithxaismus ist ein 
deus Arimanius inschriftlich belegt, F. Cumont Textes et monuments rel. aux 
Mysteres de Mithra II 98, 141.

Aramati- als arische Erdgottheit 73



74 0. G. von Wesendonk

förmigen Erdgöttin mit Herakles hervorgehen. In bosporanischen In­
schriften taucht eine Göttin Astara auf, die mit der kleinasiatischen 
M uttergottheit identisch zu sein scheint-1 Ohne auf verwandte göttliche 
Gestalten bei den Thrakern oder den Kleinasiaten zurückgreifen zu 
wollen, kann man also eine Verehrung der Erde bei den Iraniern anneh­
men. Herodot IV 76 läßt zudem Anacharsis den Kult der Großen Mutter 
von Kyzikos nach dem Skythenland verpflanzen. Für die Seleukiden- 
epoche ist schließlich der Kult der Mä von Kleinasien in Susa durch 
griechische Inschriften nachgewiesen.2

Die Magier haben neben anderen der vergeistigten Lehre des Zara­
thustra fremden primitiven Anschauungen den der kultischen Reinheit 
hervorgekehrt. Damit in Verbindung steht die Forderung, daß die reinen 
Elemente Feuer, Wasser und Erde nicht beschmutzt werden dürfen. 
Der Priester muß sich den Mund verhüllen, damit sein Atem die heilige 
Flamme nicht berührt. Eng hängen mit dieser Gedankenrichtung auch 
die magischen Bestattungsgebräuche zusammen, die den Achaemeniden 
mit ihren Felsgräbern fremd sind, aber Ähnlichkeit mit den Sitten der 
Massageten, Soghder und Baktrer aufweisen.3

Die ursprünglich bei den Iraniern verehrte Erdgottheit hat in Per­
sien offenbar wieder den Namen Aramati- bekommen oder ein ihr von 
Anfang an zugehöriges Beiwort als Namen behalten, während Zam- (Z9m-) 
eine blasse priesterliche Gestalt blieb, zudem im Gegensatz zu Aramati- 
als männlicher Yazata- aufgefaßt wird. Freilich wird Zam- besonders gern 
mit As man-, Himmel, zusammen erwähnt, was wieder an die Erde und 
den Himmel bei den Skythen erinnert. Allerdings darf man nicht ver­
gessen, daß die skythische Api als Gattin des Zeus Papaios =  väter­
lichen Zeus eher der Aramati- entspricht als dem männlichen Zam-. 
Andererseits hebt Herodot I 131 hervor, daß die Perser das Himmels- 
gewölbe als Zeus verehrten.4 Aramati- wurde als Mutter Erde ge­

1 Rostovtzeff Iranians and Greelcs in  South Russia 179 f.
2 Franz Cumont in der Acad. des inscr. Le Temps v. 28. 8. 1927.
8 Für die Massageten s. Strabon XI 8, 6; nach OneBikritos berichtet Stra- 

bon XI 11, 3, die Soghder und Baktrer hätten ihre Greise und Kranken den 
Hunden ausgesetzt, die bei den Soghdern als ivracfiaarccL bezeichnet worden 
seien. Mit den Magiern hängt offenbar auch die Hochschätzung der Hunde im 
jüngeren Avesta zusammen. Zur Zeit des Onesikritos (4. Jahrh. v. Chr.) unter­
schieden sich die Sitten der Soghder, die nachmals das seßhafte und die Kultur 
tragende Element in Mittelasien ausmachen (Gauthiot Essai de gramm. soghd. 
I, IVff.), wenig von denen der Nomaden.

4 Dion Chrysostomos Or. 36, 45 spricht bei den Persern von einem Roß 
der „Hera“ neben dem des Zeus; dieses Pferd soll schwarz gewesen sein, was 
auf eine chthonische Gottheit deuten würde. Als drittes Roß wird a. a. 0. 46 
das des „Poseidon“ genannt. Die Skythen verehrten neben Zeus und Ge einen 
Poseidon Thamimasadas (Thagimasadas).



Aramati- als arische Erdgottheit 75

priesen.1 Es wäre müßig, darüber zu spekulieren, ob die Magier etwa 
den schon in indo-iranischer Zeit im allgemeinen in Vergessenheit ge­
ratenen Charakter der Aramati- als Erdgottheit gekannt haben, so wie 
Säyana Arämati als Bhumi vorschwebt.

Der Begriff der Andacht und Frömmigkeit liegt bei der Erde beson­
ders nahe, zumal bei Völkern, die zur Viehzucht und Feldbestelluug und 
damit zu einer seßhaften Lebensweise übergehen. Die M utter Erde ver­
langt vom Bauern, der Erntesegen erwartet, eifrige Pflege und fleißige 
Hingabe. Im Gegensatz zum unsteten Wesen des Nomaden ist also beim 
Ackerbauer ein frommer Sinn zu erwarten. So erklärt es sich, wenn aus 
der Erdgottheit eine Verkörperung der Frömmigkeit und Andacht wurde. 
Wann diese Entwicklung vor sich gegangen sein kann, ist natürlich nicht 
zu sagen. Zarathustra sehen wir in Ostiran mitten im Kampf für die 
Bauernschaft und das seßhafte Leben. Das heißt aber noch nicht, daß 
er der soziale Neuerer ist, dem überhaupt die Abkehr vom Nomadentum 
zuzuschreiben wäre. Vielmehr weisen die Gäthä auf das Bestehen einer 
seßhaften Bauernschaft hin, die bereits in Dorfgemeinschaften verbunden 
war (Yasna 31, 18; 53, 8). Wohl findet Zarathustra den Bauern reli­
giösen und ethischen Gedanken zugänglicher als den die Daeva- ver­
ehrenden Nomaden, und deshalb tr itt er für den Landwirt und Viehzüchter 
ein, die Seßhaftigkeit wenigstens in einem gewissen Umfange und mit 
ihr wohl die Mutter Erde als Göttin gab es aber schon vor Zarathustra 
bei den Iraniern. Bei der skythischen Api und der Erdgöttin mit dem 
Schlangenleib, die von Herakles drei Söhne gehabt und Stammutter der 
Skythen gewesen sein soll, darf man nicht übersehen, daß wesentliche 
Teile dieser Iranier Ackerbauer waren und in Südrußland Getreide be­
stellten. Bezeichnend ist die freilich griechischer Überlieferung zuzu­
schreibende Verbindung mit dem als Kulturträger aufgefaßten Herakles, 
der z.B. in Armenien mit dem iranischen Siegesgott Vahagn-Verathraghna- 
zusammengeworfen wird.

So ist die bei Zarathustra in den Gäthä als eine abstrakte Potenz 
behandelte Aramati- doch wohl als eine ursprüngliche Erdgottheit zu 
betrachten, deren Charakter freilich bei den Indoiraniern bereits von dem 
der Frömmigkeit und Andacht überwuchert war. Erinnerungen an Ara­
mati- als alte Erdgöttin haben sich in Indien wenigstens in Spuren er­
halten, während bei den Iraniern eine stärkere Überlieferung in diesem 
Sinne lebendig gewesen zu sein scheint. Für die zarathustrische Methode 
ist es von W ichtigkeit zu sehen, wie der ostiranische Religionsstifter 
ererbtes Gut verwendet, soweit es in sein das Geistige betonendes System

1 Vgl. das für Spanta- Aramati- im j. Aw. gebrauchte W ort barathri-, Spiegel 
Eran. Altertumsk. II 38.



paßt. Aramati-/Aramati, Xsathra-/Ksaträ, Asa-/Urtom/Rtä, Haurvatät- 
Särvatäti zeigen das besonders.

Die Reaktion gegen den iranischen Religionsstifter hat dann zum Teil 
alten Volksvorstellungen zum Durchbruch verholfen, soweit solche über­
haupt in weiteren Kreisen jemals durch die geistigeren Anschauungen 
Zarathustras beseitigt worden waren. Zugleich bringen die Magier, deren 
enger Zusammenhang mit den „Chaldäern“ in den klassischen Zeugnissen 
doch wohl nicht ganz zufällig betont wird, eine neue Note.1 Die Liste 
der Götter der Perser bei Herodot I 131 stimmt, soweit man von der 
Auffassung des Mithra- als einer weiblichen Gestalt absieht, im wesent­
lichen zu den Angaben des jüngeren Avesta. Namentlich ist das auch 
bei den a. a. 0. aufgezählten Yazata- der Fall, wo unter yr\ Zam- (Zam-) 
und nicht Aramati- zu verstehen sein dürfte, die Plutarch in der Bedeu­
tung 60(picc kennt. Allmählich ist die alte Erdm utter aber auch im jün­
geren Avesta wieder zu Ehren gelangt.

1 Magier und „Chaldäer“ gab es in der späteren Achaemenidenzeit in 
Babylon nebeneinander: Qu. Curtius Rufus V 1, 22. Porphyr. De abst. IV 16 
behauptet nach Eubulos (so ist Das Wesen der Lehre des Zar. 63, 2 für Euse- 
bios zu lesen), Verfasser eines vielbändigen Werkes über Mithras, unter den 
Magiern seien auch Vertreter der Seelen wanderungslehre gewesen.

76 0. G. von Wesendonk, Aramati- als arische Erdgottheit



ENTWICKLUNG UND THEORIE DER ASRAMA- 
LEHRE IM UMRISS1

VON F R IE D R IC H  W E IN R IC H  IN BERLIN 

I .

Das W issen  (vidyä) der (alten) Upanisads2, das als m e ta p h y s i­
s c h e s 3 bezeichnet werden soll4, hat den indischen Geist aus der Zeit 
des Mythos (Rgveda) und Opferdienstes (Brähmanas) in eine neue geistige 
Ebene mit eigener Mitte geführt. Neben diesem in der Upanisad-Tradi- 
tion überlieferten W issen5 ist in dieser ein D ogm a enthalten, das, als 
lebenskräftiges Motiv in die indische Weltanschauung eingegangen, zu 
einer Säule der indischen Geisteshaltung geworden ist: das Dogma 
von Karman und Samsära. Um in ein besseres Verständnis der Grund­
lagen der Asramalehre einzudringen, sollen diese beiden Momente 
skizziert werden.

1. Die (alten) Upanisads vertiefen in ihrem Sinne die überkommene 
Väterweisheit, die in dem Veda als solchem als heiliges Wissen vor­
liegt. Sie machen sich frei von dem Opfer-Dogmatismus und was mit 
ihm behaftet6 ist. Es ist eine gärende Zeit, in der in Indien der Sprung

1 Die Darstellung bezieht sich auf die (Deussenschen) 60 Upanisads, den 
Säntiparvan des Mahäbhäiata und die Dharmasästras.

* Ich verstehe darunter die Chändogya und Brhadüranyaka Upanisads und 
darin wieder die rein philosophischen Partien.

3 Im Gegensätze zu dem vom primitiven Naturglauben bestimmten alt- 
vedischen Wissen, dem durch Opfertheorie und Praxis bestimmten Wissen der 
Brähmanas und dem „aufklärerischen“ Wissen des Sänkhya.

cum grano salis: nparäu vidyä.
Durch Transponierung der vollendeten Erlösung in eine andere Welt 

(was mir nicht der ursprüngliche Sinn des Brähman-ätman-Wissens zu sein 
scheint) haftet nach der uns überlieferten (sicher überarbeiteten) Darstellung 
(z. B. Brh. Ar. Up. III 51 IV 5) dem metaphysischen Wissen ein „jenseitiger“ 
weltentsagender Zug an. Nur deshalb gelangt dies Wissen, so genommen, hier 
zur Darstellung. Was für Momente im einzelnen zu diesem Zuge beigetragen 
haben, ist noch nicht genügend untersucht.

6 Dies gilt allerdings nur in beschränktem Sinne. Denn das metaphysische 
Urwort brähma, das die Upanisads in den Mittelpunkt stellen, um das durch 
ein W ort sichtbar zu machen, worin ihre geistige Befreiungstat besteht, ist



78 Friedrich Weinrich

ins Reich der Metaphysik gewagt wird. Könige, Krieger, Brahmanen1 
(in zweiter Linie sogar auch Frauen) sind die „ W isse n d en “. Sie alle 
fühlen sich in bewußtem Gegensätze zu der Priesterwelt, die im Ritua­
lismus und Kultus versteinerte, als die w a h re n  „ B ra h m a n e n “ . 2

Vorläufer dieser Art, Zweifler an dem überlieferten religiösen Gute, 
sind uns zur Genüge aus dem letzten Teile der Liedersammlung des 
Rgveda bekannt.5 Sie streifen von sich das Pandittum4, sie erklären die 
„ E n d lic h k e it“ d e r  O p fe rp ra x is . Durch das bloße Opfer erreicht 
der Opfernde nur dem Opfer entsprechendes (endliches) Gut.5 Die 
Frucht des yajha ist der pitrloka, der den Samsära nicht ausschließt. 
Aber auch der W eg der Kasteiung (tapas> führt nicht zur Befreiung.6

Das Neue, wodurch die Upanisads revolutionierend in die geistige 
Entwicklung Indiens eingegriffen haben, besteht, indisch gesprochen: 
in dem Aufzeigen des Weges zur Befreiung der Seele (Erlösung) .7

aus der Brähmanazeit und -spräche übernommen. Aber der vom Opfer umwit­
terte Brahmanbegriff wird mit einem neuen Sinn erfüllt (s. Fußnote 7).

1 Ygl. aber auch die Geschichte von Satyakäma Jäbäla (Chänd. Up. IV 4,1).
8 Brh. Ar. Up. III 8: ya etad aksaram gärgi viditvä ’smäl lokät praiti 

sa  b rä h m a n a h . Vgl. Verf. Das „Gokapiliyam“. E in  philosophisches Gespräch
zwischen Kapila und Syümarasmi aus dem Mahabhärata 1028 S. 7.

s Besonders die 7. Strophe des Näsadäsitya-Liedes (X 129). ferner der Re­
frain von X 121 und besonders I 164, 46.

* Brh. Är. Up. III 6 ,1: pändityam nirvidya.
6 Brh. Är. Up. III 8: ...asmirnl loke juhoti y a ja te  ta p a s  ta p y a te  bahüni 

varsasahasräny a n ta v a d  ev ä sy a  ta d  b h a v a ti („nur die endliche (Welt) wird 
diesem zuteil“), damit zu vergleichen Sat. Br. XI 4, 3, 4. Zur Klärung dieser 
Stelle siehe Verf. a .a .O . S. 6 Anm. 5, weiter S. 65 Anm. 6; besonders „krator 
änantyama die „Ewigkeit auf Grund des Opferwerkes“, siehe auch Mund. 
Up. I 2, 10.

6 D as B rä h m a n -A tm a n -W isse n  wird a ls  e in  f r e ie r  g e i s t ig e r  A k t 
b e g r if fe n . Später wird TapaB eine Vorbereitungsstufe zur Brähman-Erkennt- 
nis, Svet. Up. I 15; VI 21: evarn ätmä ’tmani grhyate 3sau satyenainam ta -  
p a s ä  yo ’nwpasyati; ta p a h p r a b h ä v ä d  devaprasädäc ca brahma svetäsvataro 
’tha vidvän . . . und anderswo: „Darum erlangt man das Brähman durch 
Wissen, Tapas und Nachdenken.“ Daß sogar das Opfer selber (meistens durch 
Umdeutung desselben) infolge der Macht der alten Opfermystik mit ihrer 
priesterlichen Zaubersphäre in den neuen Gedankenkreis hinein genommen 
wurde, beweist nur die Stärke des Opferpriestertums der Brähmana - Periode. 
Wenn Mund. Up. (I 1, 5) den Veda zur „aparä vidyä“ (der „Wissenschaft zwei­
ten Ranges“) rechnet, so liegt hier eine Weiterbildung des Upanisadgedankens 
in anderer Richtung vor, aber im Resultat m it Anerkennung des Veda.

7 Die a l t in d is c h e  Philosophie stellt sich mir in drei großen Linien dar:
1. die werktätige Philosophie (die Opfertheologie der Brähmanas), 2. die Philo­
sophie in  „freier Bewegung“ (Metaphysik der Upanisads) und 3. die Philosophie 
des körperlichen und geistigen Trainings (der Yoga). Ad 2 ist zu bemerken, 
daß drei Anschauungskreise zu beachten sind: a) die brähmazentrische An­
schauung, b) die ätmazentrische Anschauung und c) die Verbindung von a)



Das Bedeutsame ist nun, daß hier n ic h t  Erlösung d u rc h  e ine  P e r ­
son , so n d e rn  d u rc h  W issen  vorliegt. „Der W issen d e  ist frei von 
Verlangen..., der kann jene W elt nicht durch Opfergaben, nicht durch 
Askese erlangen, d e r n ic h t  so w e iß .“ 1 Die Formeln, auf die das meta­
physische Wissen gebracht wird, sind je nach dem Anschauungskreise 
(vgl. Anm. 7 der vorigen Seite) verschieden, wenn auch von der gleichen 
Grundidee getragen. Die bekanntesten unter diesen sind: 1 . Ich bin 
das Brähman; 2. Das bist du; 3. Der Ätman ist das Brähman. Wie dies 
Wissen im einzelnen charakterisiert ist, wie die Begriffe Ätman und 
Brähman der Erörterung durch das reine Denken zugänglich sind, ist 
hier nicht zu behandeln. Wesentlich ist hier, daß dies Wissen, so wie 
es durchweg alle Dialoge in ihrer Umrahmung nehmen, nicht Wissen 
um seiner selbst willen ist, sondern einen praktischen Lebensbezug hat: 
die Erlösung des Menschen. Dabei hat sicher (falls, wie ich annehme, 
das im vorigen Satze Gesagte nicht der ursprüngliche Sinn wenigstens 
des Ätman-Wissens ist) der Werkgedanke (Opfer) eine Rolle gespielt. 
Das W erk wird immer als etwas genommen, was zur Erlösung des 
Menschen führt. So wird auch das Ätman-Brähman-Wissen ebenso wie 
das W erk (wahrscheinlich unter dem Einflüsse des priesterlichen Denkens) 
als etwas zu dauernder Erlösung Hinführendes begriffen, in einem höheren 
Sinne also als Werkersatz auf gefaßt, zumal nach Auffassung eines an­
deren Gedankenkreises (Samsära-Anschauung) das W erk nur ein relativ 
Vollkommenes ist. So hat sich auf Grund dieses Wissens ein asketischer 
Zug ausgebildet, der für die Entstehung der Äsrama-Lehre von Belang ist.

2 . Das gedankenmächtige Motiv: K arm an  und S am sära , gleich­
zeitig mit der metaphysischen Schau (plötzlich) auftretend (so daß man 
sogar nicht-indogermanischen Ursprung versucht hat), ist für die Ent­
wicklung der indischen Geisteskultur maßgebend geworden. Dies der 
altvedischen Zeit unbekannte Motiv tr it t  erst in den jüngsten Teilen 
des Veda in Erscheinung. Wahrscheinlich liegt eine Verbindung dieses 
Motives mit dem Gedanken des „Wiedertodes im Jenseits“ vor, gegen 
den die allein helfenden Mittel Opfer und Wissen des mit dem Opfer 
verbundenen geheimen, wie eine magische Kraft wirkenden Sinnes sind.

und b) in der brähma-ätma-zentrischen Anschauung. Aus den überlieferten 
Texten geht diese Scheidung nicht ohne weiteres hervor. Inwieweit für a) und 
b) die reine Form eruiert werden kann, suche ich später in diesem Archiv für 
den Kreis der Yäjnavalkyadialoge festzustellen; ebenso wie dort der Ätman- 
und der Brähman-Begriff zusammengewachsen sind. — Ad 3 ist zu bemerken, 
daß die Yoga-Praxis und Theorie neben 2 einherläuft und erBt später einen 
Bund mit 2 eingeht. Ygl. Hauers Anfänge der Yogapraxis, wo der Yoga­
gedanke bis in den Rgveda zurückverfolgt wird.

1 Aus dem Sat. Br.

Entwicklung und Theorie der Asramalehre im Umriß 79



Der G ed an k e  des S am sära  taucht z u e r s t  bei der Scheidung des 
menschlichen Lebens nach dem Tode in einen piiryäna und devayäna 
auf.1 Der T od  wird zu dem e n ts c h e id e n d e n  M om ent, um den sich 
das Leben dreht. „Diese ganze W elt ist vom Tode erfaßt, ganz in der 
Gewalt des Todes; diese ganze W elt ist des Todes Speise.“ 2 „Mögt ihr 
lachen, der Lust pflegen, wenn immerdar die Flammen lohen? Von Finster­
nis seid ihr umhüllt! W ollt ihr nicht trachten nach dem Licht?“ 2 Die 
G ru n d la g e  des S a m sä ra -G e d a n k e n s  bildet K a rm a n :  das Werk. 
„Der Mensch wird in eine W elt hineingeboren, die er sich selber ge- 
geschaffen hat.“ 3 Der Mensch, wie er handelt und wandelt (das ist Kar­
man) bestimmt sein künftiges Leben. Ohne daß ein Gott bestimmt, wirkt 
Karman wie ein Gesetz der Mechanik innerhalb der menschlichen Natur. 
„W er Gutes tut, wird als Guter wiedergeboren, wer Böses tut, wird als 
Böser wieder geboren. Gut ist einer durch gutes Werk, böse durch 
Böses.“ 4

„Ihn quälen nicht die Fragen: Welches Gute habe ich unterlassen? 
Welches Böse habe ich begangen?“ 5

Aus dem Dargestellten ergibt sich folgendes: 1 . Durch die Lebens­
haltung im Sinne der (alten) Upanisads wird die Lebensordnung der 
Zeit der Brähmanatexte gefährdet. Daraus muß sich 2. eine Opposition 
des alten Brahmanentumes erheben, das sowohl seine Weltanschauung 
wie seine Lebenshaltung verteidigt. 3. Ist die Frage: ist das Upanisad- 
Ideal erreichbar, ohne daß das a lte  brahmanische Lebensideal (Opfer, 
Leben im Gärhasthya, gestützt durch die Karman-Lehre) d an e b en  be­
steht? Die Schlußfrage lautet daher: Kann eine Annäherung oder ein 
Ausgleich zwischen diesen beiden Weltanschauungen stattfinden? E in e  
Antwort unter vielen anderen gibt auf diese Frage die Äsramalehre.

1 Brh. Är. Up. VI ‘2, 15 (vgl. den Anfang des folgenden Kapitels), ferner 
I 6, 16: atha trayo väva lokä manusyalokah pitrloko devaloka iti so ' y am manu­
syalokah putrenaiva jayyo nanyena karmanä karmanä pitrloko vidyayä devalöko 
devaloko vai lokänäm äresthas tasmäd vidyäm pra&amsanti j

s Vgl. Oldenberg Weltanschauung der Br ahm anatexte 202; Lehre der Upa- 
nisaden 117 ff.

3 Sat. Br. VI 2, 2, 27.
4 Vgl. Brh. Är. Up. III 2, 13. Es ist mir sehr wohl bekannt, daß die Auffassung 

vertreten worden ist: Y ä ji ia v a lk y a  habe den Gedanken des S a m sä ra  n ic h t  
gekannt. Bei einer Schilderung der allgemeinen geistigen Lage muß aber diese
Stelle ohne philologische oder philosophische Problematik herangezogen werden.

6 Taitt. Up. II 9.

gO Friedrich Weinrich



Entwicklung und Theorie der äsramalehre im Umriß 81

II.
Die Ä s ra m a le h re  stellt einen K o m p ro m iß  zwischen dem Brah- 

manentume alten Stiles uud den Forderungen der weltlichen Lebens­
führung (d. h. Leben im Gärhasthya) einerseits und der metaphysischen 
Lebenshaltung des Upanisadtumes andererseits dar. Die v e rs c h ie d e n e n  
A r te n  d e r L e b e n s h a l tu n g  wurden in ein S y stem , eben die Äsrama­
lehre gebracht, um dem schnell und reich aufblühenden Asketen- und 
Sektenwesen zur Upanisadzeit Einhalt durch Verbindung mit ihm zu 
gebieten. Andererseits lagen in der metaphysischen Lebenshaltung der 
Priesterdenker Elemente, die von der Gegenseite (im Mahäbhärata sind 
es die Anhänger der Lehre von der Pravj-tti), als Fehler und Mängel 
derselben bezeichnet, energisch bekämpft wurden. Diese Behauptungen 
stellen wir zunächst so hin und verfolgen die Entwicklung der Äsrama­
lehre in den Upanisads.

Wie wir oben sahen, teilte sich das menschliche Leben nach dem 
Tode je nach der Lebensführung in einen pitryäna und devayäna. „Ist 
dir das W ort Rsi nicht zu Ohren gekommen? Ich erhielt Kunde von 
zwei Pfaden für die Menschen: dem Pfade (ins Land?) der Väter und 
dem (ins Land) der Götter.“ 1 Ähnlich Kaus. Up. I 2— 6 und anderwärts

1 Brh.Ar. Up. VI 2,2: na rser vacah irutam dve srtl asrnavam pitfnäm  aham 
devänäm uta martyänäm. Im Sinne des Folgenden muß hier so interpretiert 
werden. P h i lo lo g is c h  i s t  d ie  Ü b e rs e tz u n g  fa ls c h . Sie muß aber so 
stehen, weil der Verfasser dieses Stückes den vedischen Vers so aufgefaßt hat. 
Vgl. Arbmann Tod und Unsterblichkeit im vedischen Glauben. Dieses Archiv 
XXVI (1928) 187 ff. Fälschlicherweise wird folgender Vers von indischer Ge­
lehrsamkeit zu dem devayäna und pitryäna  in Beziehung gesetzt: Rv. I 164,20
ndva suparna sayujau usw., ebenso wie neben diesem Verse der Mantra pajäm
ckam lohitasuklakrsnamu usw. von der philosophischen Spekulation der späteren
Zeit nur zu oft zu getüftelten Vergleichen mißbraucht worden ist. Der „zwei­
fache“ W eg sei hier wegen der interessanten Varianten nach der Brh.Är. Up
VI 2 ,15f. und Chänd. Up. V 10 wiedergegeben. (Text nach: One hundred and 
eight Upanishads, Bombay 1925.)

Chänd. Up. 
tad ya ittham vidur ye cenie ’ranye 

Sraddha tapa ity upäsate te ’rcisam 
abhisa/rnbhavanty arciso ’har dhna äpü- 
ryamanapaksam äpüryamanapaksäd 
yan sad udann eti mäsäms tän  (1) 

masebhyah satnvatsaram samvatsaräd 
adityam adityac candramasam candra- 
maso vidyutam tat puruso ’mänavah 
sa, enan (var. lect. etanj brahma gama- 
yaty esa devayänah panthä iti (2)

A roh iv  fü r  B eU gionaw iasensohaft X X V II

Brh. Ar. Up. 
te ya evam etad vidur ye cämi aranye 

sraddhäm satyam upasate te ’rcir dbhi- 
sambhavanty arciso *har ahna äpürya- 
mänapaksam äpüryamänapaksäd yän  
san mäsän udann äditya eti

mäsebhyo devalokam devalokäd ädi- 
tyam ädityäd vaidyutam tän vaidyutän 
puruso mänasa etya brahmalokän ga- 
mayati tesu brahmalokesu paräh pa- 
rävato vasanti tesärn na punarävrt- 
tih (15)

6



82 Friedrich Weinrich

(s. die Anm.!). Der devaloka ist zu erreichen durch Wissen, Waldleben, 
Glauben und Askese, der pitfloka durch Opfer, Dorfleben und fromme 
W erke.1 Der devayäna führt nicht zur W elt zurück, den pitj-yäna be­
herrscht der Samsära2, führt also im Kreisläufe wieder zur Erde zurück. 
Den devayäna geht der „Asket“, den pitryäna zieht der Hausvater. Neben 
Asket und Hausvater stehen aber die „Ätmankundigen“. Ihnen ist das 
Wissen von Ätman und Brähman das Höchste. „Die Brahmanen fürwahr 
geben, nachdem sie den Ätman kennen gelernt haben, den Wunsch nach
Kindern, Besitz und W elt auf und machen sich zum Betteltume auf___“ 3
Yäjnavalkya verläßt den Stand des Hausvaters und zieht bettelnd als 
Wanderer (pravräjin) durch die W elt.4 So ergeben sich nach den Be­
richten der „ältesten“ Upanisads drei Arten der Lebensführung: Haus­
vater, „Asket“ und „Brahmane“. Diese drei Lebensformen finden wir 
denn auch in der Chändogya-Upanisad angegeben.5 „Es gibt drei Zweige 
der (religiösen) Vorschrift: 1 . Opfer, Vedastudium und Freigebigkeit;
2. Kasteiung; 3. der Schüler, der im Hause des Lehrers wohnt . . . 6

atha ya ime gräma istäpürte dattam 
ity upäsate te dhümam abhisambha- 
vanti dhumad rätrim rätrer apara- 
paksam aparapaksäd yän sad daksi- 
naiti mäsäms tän naite samvatsaram 
abhipräpnuvanti (3)

mäsebhyah pitrlokam pitrlokäd äkä- 
&am äkäsäc candramasam esa somo 
räjä tad devänäm annam tarn devä 
bhaksayanti (4)

tasmin yävatsampätam usitvä ’thai- 
tam evädhvänam punar nivartante 
yathetam äkäsam äkä&äd väyum väyur 
bhütvä dhümo bhavati dhümo bhütvä 
'bhram bhavati (6)

atha ye yajnena dänena tapasä lokän 
jayanti te dhümam abhisambhavanti 
dhümäd rätrim rätrer apaksiyamäna- 
paksam apakslyamünapaksüd yän san 
mäsän daksinä ’ ditya eti

mäsebhyah pitrlokam pitrlokäc can- 
dram te candram präpyännam bhavanti, 
täms tatra devä yathä somam räjänam  
äpyäyasväpaksiyasvety evam enäms 
tatra bhaksayanti,

tesäm yadä tat paryavaity athemam 
evä ’kä&am abhinispadyanta äkäiäd 
väyum väyor vrstim vrsteh prthivlm te 
prthimm präpyännam bhavanti, te pu- 
nah purusägnau hüyante, tato yosägnau 
jäyante

lokän pratyutthäyinas ta evam evä- 
nuparivartante ’tha ya etau panthänau 
na vidus te kitah patangä yad idam 
dandasukam (16)

abhram, bhütvä megho bhavati megho 
bhütvä pravarsati ta iha vrlhiyavä 
osadhivanaspatayas tilamäsä iti jäyante 
to vai khalu durnisprapataram yo yo 

hy annam atti yo retah sincati tad 
bhüya eva bhavati (6)

(Folgt noch die Charakteristik der Verkörperungsmöglichkeiten und des Trti- 
yam sthänam .)

1 Vgl. die Anm. der vorigen Seite. * =  Anm. 1.
3 JBrh. Ar. Up. III 5; ähnlich III 8,10; IV 4, 22.
4 Brh. Ar. Up. IV 5,15 6 II 23,1.
6 Über das Ausgelassene b. neuerdings H. Oertel The Syntax of Cases usw.

1926, S. 64f.



All diesen gehören die ‘r e in e n ’ W elten . Der im Brähman Feststehende 
(aber) gelangt zur Unsterblichkeit.“ 1 Hier tr it t  als besonderes Lebens­
stadium das „Stadium des S c h ü le rs“ auf. Der b ra h m a sa m s th a  steht 
an vierter Stelle. E r ist ein a ty ä s ra m in , einer, der über den Äsramas 
steht.2 In diesem Sinne heißt es am Ende der Svetäsvatara-Upanisad3: 
„. . . fand Svetäsvatara das Brähman und verkündete es den Rsis, die 
über die Äsramas erhaben sind.“ Gilt hier der Brahmane (gleich Träger 
des Brähmanwissens) als atyäsramin, so glauben wir hier in den Anfängen 
der Äsramalehre zu stehen. Steht der Brahmane über den Äsramas, so 
bedeutet das hier: über dem Werkleben, und gilt er als ein solcher, so 
reichen sich Leben und Lehre im Sinne der Upanisadmetaphysik die 
Hand. Fremd ist der Ton, der am Ende der Chändogya-Upanisad ange­
schlagen wird .4 „W er aus dem Hause des Lehrers, nachdem er vorschrifts­
mäßig den Veda studiert hat, in der von der Werk(pflicht) für den Lehrer 
übrigen Zeit heimzieht, in (seiner) Familie in reiner Gegend sich auto­
didaktisch (imVeda) (weiter)bildet, derVorschrift entsprechende (Schüler) 
aufzieht, alle Sinnesorgane in sich zur Ruhe bringt und kein (Lebe)wesen 
ausgenommen auf geweihtem Boden tötet, der fürwahr geht, sein ganzes 
Leben so lebend, in die W  eit des Brähman ein und kehrt nicht wieder (von da) 
zurück.“ Mit allerWahrscheinlichkeit ist diese Stelle der Ch.-Upanisad später 
angefügt worden. Leben als Hausvater und Wissen um das Brähman mit 
Brähmanwandel sind uns, wie die beiden großen Yäjnavalkyadialoge lehren, 
heterogene Momente. Mit dem Brähmanwissen geht Hand in Hand ein 
„jenseitiger“ Zug, im besten Sinne dieser W elt abgewandt. Der Ätman- 
kenner ist (wird) ein Muni. So heißt es von Yäjnavalkya: iti hoTctvä 
yäjnavalTcyo vijdhära* In Chänd. Up. VIII 15 scheint die alte Orthodoxie 
zuerst in ihrem Sinne verbessernd eingegriffen zu haben. — In diesem 
Sinne deutlich beeinflußt ist folgende Stelle der Maitr. Up.6: „ . . .w e n n  
e in e r  s ich  n ic h t  in  den  Ä sram as h ä l t  u n d  e tw a  e in  ‘B ü ß e r’ 
g e n a n n t  w ird , so is t  das u n g e r e im t . . .“
^ So legen uns die ä l te s te n  U p a n isa d s  Zeugnis davon ab, daß die 
Äsramalehre in der Entwicklung begriffen ist. Es ist noch nicht die

’ n9teht man im Brahman fest, so geht man zur Unsterblichkeit“ 
(d. h. ist dann für diese „reif“).

Eine genaue Analyse dieser Stelle ist äußerst schwierig (vgl. Anm. 1).
„atyasramin kann ebensogut (was mir jetzt auch viel wahrscheinlicher dünkt) 
auch: „jenseits der W erktätigkeit“ bzw. „die W erktätigkeit hinter sich habend“ 
heißen, d. h. also aham in  braucht m it dem äbrama noch nicht g e i s t e s ­
g e s c h ic h t l ic h  verwandt zu sein. Eventuell ist auch in Svet. Up. (s. nächste 
Anm.) so zu interpretieren.

9 VI 21. 4 VIII iß.
5 Brh. Ar. Zip. IV 5,15. In dem Endergebnis ist diese Episode aus Yäjna-

valkyas Leben mit Buddhas großem Scheiden verwandt. 6 IV 3.
6 *

Entwicklung und Theorie der Äsramalehre im Umriß 83



84 Friedrich Weinrich

Rede von den vier obligaten Äsramas, die d e r  R e ih e  n ach  in  d e r  
r i c h t ig e n  R e ih e n fo lg e  durchlaufen werden müssen. Diese (klassische) 
Lehre gehört einer späteren Zeit an. —  Der älteste Beleg für diese 
Lehre ist Jäb. Up. IV. Hier wird einerseits das Durchlaufen der vier 
Lebensstadien (brahmacärin, grhin, vanin, parivräjaka) anempfohlen, an­
dererseits aber auch gesagt, man könne vom Brahmacärin oder Grhin 
aus schon Weltentsagung üben (yad ahar eva virajet tad ahar eva pra- 
vrajet). Die Samnyäsa - Upanisad beschreibt das Leben in den Äsra­
mas. W er in der richtigen Reihenfolge der W elt entsagt, ist ein Ent­
sagender. Ein Unterschied zwischen dem Vänaprastha und Parivräjaka 
wird hier nicht gemacht, während die Äruneya-Upanisad die beiden 
unterscheidet. Die Kantha-Sruti-Upanisad lehrt gleichfalls, man solle die 
vier Äsramas in der richtigen Reihenfolge durchlaufen. Die Äsrama-Up. 
beschäftigt sich ausführlich mit den Äsramas, und zwar werden hier die 
vier Äsramas noch einmal in je vier Teile zerlegt, so daß 16 Unter­
abteilungen herauskommen. Dieser indischen Klassifikationssucht tragen 
wir hier keine Rechnung.

Daß die Äsrama-Lehre bei ihrem Auftreten nicht von allen Kreisen 
stillschweigend angenommen worden ist, sondern daß ein geistiger 
Kampf um sie geführt worden ist, werden uns die Kämpfe der Pravj-tti- 
und Nivrtti-Anhänger im Mahäbhärata zeigen. Hier sind die Quellen, aus 
denen wir schöpfen können, nicht so dürftig wie in den alten Upanisads, 
wo wir uns auf die Aufzählung einiger weniger Tatsachen beschränken 
müssen. Denn die (späten) Upanisads überliefern uns nur „ d o g m a ­
t i s c h “ ein G e w o rd en e s , aus dem wir nur rückwärts schließen können, 
während das Mahäbhärata ein beredtes Zeugnis von dem Kampfe um 
die Lebensideale W erktätigkeit und Werkverneinung und den Versuch 
einer Verbindung dieser beiden ablegt.

III.
In zwei einander parallelen Linien bewegen sich die ethischen Ver­

haltungsweisen des Menschen nach den im Mahäbhärata gegebenen 
Lehren. 1 Die e in e  der Parallelen bildet die Fortsetzung der Lebens­
führung im Sinne der alten Orthodoxie, des Brahmanentumes2 mit dem 
O p fe r u n d  der W e rk tä t ig k e i t  als den beiden grundlegenden Fak­
toren des Lebens und der Erlösung, die a n d e re  führt die Lehre der 
Upanisads fort mit dem Grundsätze der W e rk lo s ig k e it  und  W e lt­
f lu c h t  auf Grund des Wissens von der Einheit des Brahman und Ätman

1 Die Zahlen beziehen sich der Einfachheit halber auf Deussens und Strauß’ 
Übersetzung. Uber alle Feinheiten und Besonderheiten im einzelnen orientiert
die grundlegende Abhandlung von Strauß Ethische Probleme aus dem M.

3 =  Opferpriestertumes, wie es die Brähmanas zeichnen.



(in den Sänkhya-Partien die entsprechende andere Form). Die Parallelen 
werden von einer Geraden geschnitten, die die Grundsätze der beiden 
Extreme, die die Parallelen darstellen, durch einen Kompromiß zu- 
sammenbringen will (z. B. der in der Bhagavadgitä gemachte großartige 
Versuch). Dieser Geraden läuft wiederum eine andere parallel, die 
gleichfalls einen Kompromiß darstellt, und dies ist die Lehre von den 
Asramas. Die Lehre, die die W erktätigkeit zum Mittelpunkte und zur 
Grundlage alles Lebens macht, nennen wir die Lehre von der Pravrtti, 
die andere, deren Kern Weltverneinung und Entsagung ausmacht, die 
Lehre von der Nivrtti. W ir betrachten diese beiden.

1. W ir beginnen mit der L e h re  von d e r  N iv r t t i .  —  A lte r ,  
K ra n k h e it  und T od sind die großen Momente im menschlichen Leben, 
durch die die Existenz des einzelnen erschüttert wird, indem diese 
immer wieder aufs neue aufzeigen die ganze menschliche Unzuläng­
lichkeit und Ohnmacht. Besonders der Tod — er ist und bleibt das 
große Fragezeichen am Schlüsse der menschlichen Existenz. Der Starke 
und der Schwache, der König und der Sklave, der Reiche und der Arme: 
alle werden von der Schlinge des Todes erfaßt.1 Und neben dem Tode 
die M o m e n ta n h e it a lle s  I rd is c h e n  (besonders von Lust und Freude).2 
In der Momentanheit liegt aber Leiden, und L e id e n  ist die Wurzel 
alles Übels.8 Liebe zu Kindern, Freunden, Verwandten ist unangebracht, 
denn in der W elt gibt es nur Kommen und Gehen.4 Daneben das Spiel 
Menschlicher Leidenschaft, Egoismus als Trumpf mit dem Motto: bhogi 
syäm.5 Der Mensch ist Spielzeug in der dunklen Macht der Trsnä. Im 
Herzen wächst der bunte Baum der Begierde.6 Die Trsnä hat aber 
immer wieder Trsnä im Gefolge. Sind die Menschen erst reich geworden, 
So wünschen sie weiterhin Könige zu sein, aus Königen wollen sie Götter 
^Terden, und sind sie erst Götter, so möchten sie gar Indra sein.7 Selbst 

eda-Studium, Almosen und Opfer sind nur der Begierde entsprungen.8 
azu wird der Mensch durch das „W erk“ gebunden.9 Die Gierigen sind 

®si die durch die Opferpriester, diese häßlichen Menschen, opfern lassen.10
derschaut daher der Weise das morsche Gewebe dieser Welt, so ent­

springt daraus Abwendung von ihr. 11 So konstituiert sich das le b e n ­
v e rn e in e n d e  Id e a l  des w e lt f lü c h tig e n  A sk e ten . Das Ideal hat 
aW  auch eine positive metaphysische Grundlage. Die N e g ie r u n g d e s  
L eb en s b e ru h t  zum anderen Teile auf W issen .12 Infolge des Wissens

1 XII 175, 24; vgl. auch XII 321, 12 a.
* „Momentan wie der Schuß eines Pfeiles“ XII 297, 32 a.
3 XII 226, 4 ff. * Vgl. das „Gleichnis von den Hölzern“ XII 174,15.
6 Dagegen XII 277,9. 6 XII 254, la .

il 8 V 42,44. 9 XII 241,7. 10 XII 264,28. 11 XII 174,4.
njnanäd moksah“ (XII 320, 87) „jnünam samnyäsalaksanam“ (XIV 43, 26).

Entwicklung und Theorie der Asramalehre im Umriß 85



86 Friedrich Weinrich

i s t  der„Y ati“. Entweder ist es nun das eigentliche U p a n is a d -W is s e n 1 
oder die „ E rk e n n tn is “ im Sinne des S ä n k h y a . 2 Die Repräsentation 
des Nivrtti-Ideales erfolgt durch den Samnyäsin. Seine grundlegenden 
Merkmale sind die Abwendung vom W erke3 und die Pflege der „Nicht- 
Schädigung“ .4 Diese Eigenschaften unterscheiden ihn von dem „Haus­
halter“.5 Der Samnyäsin ist frei von der Tfsnä, mäßig in Trank und 
Speise, kleidet sich dürftig, die Arme sind sein Kopfkissen, die Spreu 
sein Lager, er ist gleichmütig, allen ein Freund, er sieht nicht nach 
links oder rechts, ist scheu gegen Ehrenbezeugungen und fürchtet nie­
manden.6 Sein Verhalten ist also neutral.7 Dem asketischen Beispiele 
folgen hoch angesehene Personen: Könige verzichten auf Macht und 
Reichtum. Ein Manki wird seines Reichtums überdrüssig und greift zu 
dem Asketenstab.8 Denn „niemals wohnen beieinander Weltruhm und 
Einsiedlertum“ .9 Der Weise aber steht im Brähman fest, „unerschütter­
lich wie der Himälaya“ . 10

Dem lebenverneinenden Ideale des weltflüchtigen Asketen stellt sich 
die lebenzeugende und lebenerhaltende Macht, verkörpert durch das 
Gärhasthya, entgegen. Ebenso wie das asketische Leben hat auch das 
Leben im Hausstande eine theoretische Grundlage. Im Gegensätze zu 
der asketischen Lebensweise basiert das Verhalten des G fh a s th a  auf dem 
K arm a  mit dem svargaloka als Lohn. —  Der Gj-hastha ist ganz und gar 
auf Betätigung angewiesen, einmal ist es die Ausführung des „Veda- 
Werkes“ (Studium, Opfer, Almosen), zum anderen handelt es sich um 
das „tagtägliche“ Handwerk (Pflügen, Ernten usw.).11 Durch die dem 
W erke innewohnende Kraft gelangt der Gfhastha in die Himmelswelt. 
Ist aber der „Schatz der guten W erke“ aufgebraucht, so muß er wieder 
zur Erde zurück. Es ist aber ein unerschütterlicher Glaube an die Kar­
manlehre, die den Gj-hastha die Werke tun läßt: er kann sich „hinauf­
arbeiten“ 12, dazu ein optimistischer Zug: „Mensch zu sein ist eine schöne 
Sache.“ 13 Dem Gärhasthya ist aber auch in anderer Beziehung große Be­
deutung beizulegen. Der Grhastha ist „Hausvater“, Vorsteher einer Fa­
milie. Sein Wohlstand macht es ihm zur Pflicht, Arme und Bedürftige

1 Wissen von der Brähman-Xtman-Einheit.
s Erkenntnis der Verschiedenheit der Prakrti und des geistigen Prinzips.
3 „anärambhah“ XII 264, 34; „atiTcräntdkarma“ 251, 22.
* „ahimsa hy eva sarvebhyo dharmebhyo jyäyasl matä: XII 266,6
5 XIII 141, 76a; 80a: pravrttilaksano dharmo grhasthesu vidhiyate j nivrtti- 

laksanas tv anyo dharmo moiksäya tisthati.
6 XII 229, 21; „sarvamitrah“ XIV 19, 2.
7 Über den Begriff der „Gesinnung“, die hierbei eine Rolle spielt, vgl. 

XII 311, 11 ff.
8 XII 177. 9 V 41, 44a. 10 XII 226, 15b.

11 XII 237, 7 ff.; XII 234, 11 ff. 12 XII 299, 36. 13 XII 299,31.



Entwicklung und Theorie der Asramalehre im Umriß 87
zu unterstützen und dem Samnyäsin die Opferschale gefüllt zurückzu­
geben. Neben die soziale Bedeutung tr itt die religiöse. Der Hausvater 
ist Hüter des alt-brahmanischen Wissens, er erzieht Schüler, vollzieht 
das Opfer, folgend Prajäpatis Beispiel.1 Die Bedeutung des Gj-hastha- 
lebens müssen wir umfassend nennen, wenn wir hören3: „der Hausvater 
ist die Wurzel aller Äsramas“, und in dem Näräyaniya3 und ander- 
orts4 werden die Äsramas „in dem Hausstand wurzelnd“ genannt.

2. Ist ein Ausgleich der Lehren von der Pravrtti und Nivrtti mög­
lich? Sehen wir zunächst einige der Argumente an, die beide zu ihrer 
Rechtfertigung Vorbringen. —  In scharfem Ton sagt ein Vertreter des 
Pravj-tti-Standpunktes, der Rsi Syümarasmi im Gokapillya5, nur Un­
gelehrte hätten in dem Bettelmönchwanderleben ein (Mittel zum) Auf­
geben der W erktätigkeit gesehen. Trägheit wird also dem Samnyäsin 
als Motiv zu seiner Lebensweise vorgeworfen. An anderer Stelle, in der 
Unterredung zwischen Jäjali und Tulädhära6, heißt es: auch diese W elt 
könnte nicht bestehen, wenn sie auf den Erwerb ganz und gar verzich­
tete. Die alte brahmanische Lebensordnung wurde durch das Überhand- 
ftehmen des Asketentumes gefährdet. Aus dieser Lage erklären sich die 
°ffensichtlich scharfen Angriffe des alten Brahmanentumes gegen die 
■Nivrtti-Anhänger. Aus diesem Grunde wird der W erktätigkeit von den 
Brahmanen alten Schlages kräftig das W ort geredet, ja  sogar der Ver­
gänglichkeitsgedanke als Motiv zur W erktätigkeit und Werkfreudigkeit 
angewandt. Scharfe und übertriebene Worte, gesprochen zwischen der 
•Draupadi und Yudhisthira, besagen7: selbst das Streben nach Erlösung 
sei Begierde. Aber daneben auch Argumentation mit Gründen8: nur 
die Pflanzen leben werklos, der Mensch betreibt sein Werk und hat Er- 
^°lg- Aber auch folgender Gedanke: in der Besitzlosigkeit liegt noch 
nicht die Erlösung, in dem Besitz noch nicht die Bindung.9 Der Stand 
des Hausvaters ist keineswegs etwas Sündhaftes, wenn er richtig gelebt 
wird.1»

Der Vertreter der N ivrtti-Lehre kann nicht umhin, der Pravytti- 
Richtung gewisse Zugeständnisse zu machen. Argumentiert er auch mit 
der Karman-Lehre gegen dieselbe, weist er auch auf die Mängel des 
Himmels hin, so bleibt doch für das Leben überhaupt und auch für sein 
Leben das Gärhasthya etwas Unentbehrliches. Und wenn auch das Ideal 
des Samnyäsin gegen die Äsramalehre spricht, so ist doch das Väna- 
prastha-Stadium das Kompromiß- und Übergangsstadium für den Sam­
nyäsin. Die Vertreter der beiden letzten Äsramas aber könnten über­

1 GokapiUya 1 21. 2 XII 234, 6. 8 XII 386, 26. 4 270, 6 f.
8 Gok. II 11. 6 XII 264, 3. 7 Vanaparvan. 8 s. Anm. 7.
* XII 322, 60. 10 Vgl. XII 322, 44.



haupt nicht bestehen, wenn sie nicht Gaben aus der mildtätigen Hand 
des Gj-hastha empfangen könnten.

Der Versuch, zwischen beiden Standpunkten eine Brücke zu schlagen, 
ist zweimal in großartiger Weise gemacht: in der Bhagavadgitä und der 
Lehre von den Äsramas. Der Grundsatz, der sich in der Gltä Bahn 
bricht, lautet: wer ohne auf des Werkes Frucht zu bauen das Werk, 
das ihm zukommt, vollbringt, der ist ein Samnyäsin oder Yogin, nicht 
aber, wer ohne Werke ist.1 Hier handelt sich nicht etwa um einen ethi­
schen Idealismus. Vielmehr: die vom menschlichen Svabhäva gebotene 
Pflicht ist zu erfüllen; so ist es die Aufgabe des Ksatriya, das Land zu 
schützen, des Hausvaters, die Opferfeuer zu bedienen usw. Zu dem 
König wird das W ort gesprochen: Wenn du diesen als Pflicht dir ob­
liegenden Kampf nicht aufnehmen wirst, dann vernachlässigst du deine 
Pflicht und wirst in Schuld geraten .2 Nur durch Werke sind Könige, wie 
Janaka, zur Vollendung gelangt, und darum mußt auch du handeln. 3 
Die Vollendung erreicht der Mensch, indem er sich an der ihm gewor­
denen Aufgabe erfreu t. . . 4

3. Ähnlich, und doch anders die Ä sra m a leh re . „Der Mensch, der 
seiner Vorschrift genügt hat, wird herrlich geehrt in der Himmelswelt, 
und die Vorschrift für den Menschen ist in der Werklehre beschlossen. 
In ihr beharren die, welche die Äsramas durchlaufen und die ihnen <je- 
weils> vorgeschriebenen (zukommenden) Werke ausführen.5 Worauf es 
in der Äsramalehre ankommt, ist immer wieder dies: das Leben in dem 
Gärhasthya ist nicht etwas mit Makel Behaftetes, sondern unentbehrlich 
für das Leben überhaupt und die anderen Lebensstadien: vänaprastha 
und samnyäsin. Daher die Bezeichnung des Gärhasthya als Wurzel der 
übrigen Äsramas.

Über den Zweck der vier Äsramas spricht sich das Mahäbhärata an 
verschiedenen Stellen aus. Von Gott Brahman, heißt es XII 191, 8, der 
das Heil der W elt im Auge hatte, wurden um die Erhaltung der (jeweils 
/ im Leben)> wichtigen) Vorschrift willen die vier Äsramas vorgezeichnet. 
„Damit die W elten nicht verfallen, damit die Werke nicht verfallen, ist 
die in vier Äsramas eingeschnürte Pflicht von den Alten geübt worden.“ 6 
Die viersprossige Leiter ist im Brahman gegründet.7 Kapila rühmt in 
dem Gokapillya den guten Wandel der alten Zeit und weist darauf hin, 
daß diejenigen, die diesen nicht einzuhalten vermochten, die e in e  
Lebensordnung vierteilten.8

Kritisch gesehen, verlangt die Äsramalehre nichts Unmögliches 
von dem Menschen. Sie paßt sich ganz dem Gange des Lebens an. Der

g8 Friedrich Weinrich

1 VI 30, 1. 2 VI 26, 33. 3 VI 27, 20. 4 VI 42, 45. 6 XII 292, 7 f.
6 XII 328, 24. 7 XII 242,16. 8 Gok. III 22.



Schüler geht in die Lehre des Brahmanen, kehrt dann zurück, um Haus­
vater zu werden, genießt seine Sinne, zeugt Kinder und pflegt die Opfer­
feuer, streift dann die Sinnendinge langsam im Stadium des Vänaprastha 
ab, um schließlich als weltflüchtiger Wanderer durch die W elt zu ziehen. 
Freilich ein Jüngling wie Medhävin1, vermag es nicht über sich zu 
bringen, dem Vater, der ihm die Asramalehre empfiehlt, seine Bedenken 
vorzubringen. Auch Kapila2 rühmt besonders den vierten Äsrama, den 
»aupanisado dharmah“. Aber wie auch schon die Upanisads, so bemerkt 
auch das Mahäbhärata3, daß auch von dem ersten Äsrama aus die 
menschliche Erlösung möglich sei, ohne die Zwischenstufen grhastha 
und vänaprastha. Andererseits weist Syümarasmi im Gokapillya4 darauf 
hin, daß das Gärhasthya die Grundlage eines jeden Dharma bildet. 
Dieser starken Betonung des Gärhasthya als der Grundlage alles Lebens5 
"Werden wir noch in den Dharmasästras begegnen. W ir betrachten hier 
Doch genauer den Inhalt der einzelnen „Stationen“ dieser „via salutis.“

a) Der „B ra h m a c ä r in “ tr itt bei einem Brahmanen in die Lehre. 
Er wohnt in der Familie des Lehrers, hilft die Opferfeuer bedienen, 
studiert den Veda und empfängt als Höchstes aus dem Mund des Leh­
rers das heilige Wissen, b) Der G rh a s th a . Seine erste Aufgabe ist die 
Erziehung frommer, im Veda bewanderter Schüler. Dazu kommt die 
Pflicht der Gastfreundschaft, die Unterstützung der Armen und Bedürf­
tigen, die Verköstigung des Vänaprastha und Samnyäsin. Er erfreut 
Götter und Manen mit Opfern und erntet die Frucht der guten Werke, 
die den Himmel in Aussicht stellen, c) Der V ä n a p ra s th a . Dies Sta­
dium ist ein Übergangsstadium. Halb ist der vänaprastha der W elt zu­
getan, halb wandelt er in den Fußspuren des samnyäsin. Er lebt im 
Wald und bringt noch Opferspenden an die Götter dar. Selbst die Gattin 
darf ihm in den Wald folgen. E r übt Askese, schränkt die Nahrung ein, 
gibt die übliche Kost auf und verzichtet auf die gewöhnliche Kleidung, 
d) Der S am n y äsin  endlich kehrt („wenn er die Kinder seiner Kinder 
gesehen hat“) der W elt den Rücken. Er gibt alle Bezüge zur W elt auf, 
schüttelt die Fesseln der Wünsche und Neigungen von sich ab und 
Wandert heimatlos durch die Welt. Frei von Zorn und jeglicher Leiden­
schaft geht er in die W elt des Brähman ein.

IV.
Viele Stellen des Mahäbhärata legen besonderen Ton auf das 

G ä rh a s th y a . Neben der Lehre, die das Durchlaufen der vier obligaten 
Asramas anempfiehlt, bricht sich die Theorie Bahn, die das Gärhasthya 
in den Mittelpunkt der Asramalehre stellt. Das Gärhastya wird im Ma-

Entwicklung und Theorie der Asramalehre im Umriß 89

1 XII 175, 6. * Gok. III 30. 3 XII 328, 26. 4 II 7
5 „yat kirn cid ejate“ =  Anm. 4.



90 Friedrich Weinrich

häbhärata die Wurzel aller Äsramas genannt. Im Gokapiliya verficht 
der Rsi Syümarasmi die Ansicht, daß es überhaupt nur e inen Asrama 
gäbe, repräsentiert durch das Gärhasthya. Ein König wie Janaka ist 
Repräsentant der „beiden Standpunkte“, indem er Nivrtti- und Pravj-tti- 
anschauung gleichmäßig als Gyhastha (bzw. Räjä) verkörpert. Ebenso 
ist auch die Ansicht vertreten worden, daß ein Hausvater ein rechter 
Muni sein könne. Diese Lehre von dem Aikääramya steht in der Dharma- 
literatur in besonderem Flor. Um das Bild von der Äsramatheorie zu 
vervollständigen, wird diese Lehre hier noch im Überblick gezeichnet.

Die Dharmasästras vertreten natürlich auch d ie  Ansicht, die die 
vier Äsramas für den Menschen als obligat hinstellt. Aber die Jäbäla- 
Upanisad (Kap. IV) stellte es ja dem Menschen frei, zur Entsagung über­
zugehen, wann es ihm beliebe. Die einzige Vorbedingung war brahma- 
carya. Nichts anderes sagen auch Gautama1 und Äpastamba2, wenn sie 
die Wahl zwischen den Äsramas offen lassen. Und wie im Mahäbhärata3 
allen vier Äsramas gleichmäßig die Fähigkeit, die Erlösung herbeizu­
führen, zugesprochen worden ist, so sagt auch Manu das gleiche mit 
den Worten (VI 88): sarve’ p i  Jcramasas tv ete ya thäsästram  nisevitäh  / 
yathoTctäkärinam vipram  nayan ti param äm  gatim .4 Wenn aber auch die 
Lebensstadien so als gleichwertig nebeneinander gestellt werden, so ist 
das noch nicht das zentrale Moment, wodurch sich die Dharmasästras 
auszeichnen. Dies liegt vielmehr in der besonderen Heraushebung des 
zweiten Äsrama, der in den Mittelpunkt des Lebens gestellt wird: des 
Gärhasthya.

Zunächst sind es ganz „natürliche“ Gründe, die vorgebracht werden, 
um dem Gärhasthya innerhalb der Äsramas eine besondere Stellung zu­
zuweisen. „Der Gyhastha ist der Ursprung der anderen, da die anderen 
keine Nachkommenschaft erzeugen.“5 Mit aller Deutlichkeit sagt Väsi- 
stha: „So haben alle Bhiksus, (nur) in Anlehnung an das Gärhasthya, 
ihr Leben.“6 Also auch die Bhiksus könnten nicht existieren, bestünde 
nicht das Gärhasthya, denn nur durch dies und von diesem lebt der 
Bhiksu. Manu hebt deshalb hervor, daß die vier verschiedenen Äsramins 
ihren Grund in dem Hausvater haben.7 Visnu erklärt, der Brahmacärin, 
der Yati und der Bhiksu, sie leben von dem Haus - Äsrama.8 Der 
Hausvater ist aus diesen Gründen eine unentbehrliche Kraft. Aber

1 III 1: 1 II 9, 21, 5: 8 Z.B. Gokapiliyam I 12b.
4 Zur Kritik dieses Verses s. W internitz Zur Lehre von den Asramas 219 

Anm. 2.
5 Gautama Dh. S. III 3.
6 Vasistha Dh. S. VIII 16 b: evarn gärhasthyam ä&ritya sarve jivanti bhi- 

ksukäh.
7 Manu-Smrti VI 87 b: ete grhasthaprabhaväs catvarah prthag äiramäh.
8 Visnu-Smrii LIX 27 a: brahmacän yatir bhiksur jivanty ete grhähramät.



auch das vedische Zeremoniell verlangt das Vorhandensein eines Gär­
hasthya. Wie sollte es sonst möglich sein, die „drei Schulden an Rsis, 
Manen und Götter“ abzutragen? Eine menschliche Pflicht, die unerläßlich 
ist, und der Hausvater allein ist fähig zu ihrer Erfüllung. 1 Äpastamba2 
und Baudhäyana3 weisen auf einen Ausspruch Prajäpatis hin, der den 
W ert des Gärhasthya stützt. Daher hören wir denn, daß das Gärhasthya 
als der beste Äsrama g ilt4, ja  daß es der einzige Äsrama ist und die 
anderen Äsramas nur seine Ableger. So verstehen wir die besondere 
Würdigung des Aikäsramya bei Gautama5 und Baudhäyana. 6 Und die 
Erlösung des Hausvaters? Er geht in Indras Himmel7, in brahmaloka 
oder svarga.8 Janaka behält also Recht, wenn er, in polemischem Tone 
die Vertreter der anderen Äsramas abwehrend, dem Gärhasthya vortreff­
lich das W ort redet9: „Wer aber Mängel in dem Gärhasthya sieht und 
sich daher in einen anderen Äsrama begibt, der wird (das eine) auf­
gebend und (zu dem ändern) greifend, auch nicht frei von Bindung.“

V.
Ziehen wir das Fazit aus dem Überblick über die Lehre von den 

Äsramas, so ergibt sich zunächst folgendes: es handelt sich nicht um 
eine Äsramalehre, die das Leben als festes Dogma beherrscht, sondern 
Um wesentlich untereinander abweichende, verschiedene Theorien inner­
halb dieser Lehre. W eiter ergibt sich, daß diese verschiedenen Theorien 
iu den betrachteten Literaturzweigen fast gleichmäßig vertreten sind. 
Drittens schließlich ist die Äsramalehre nicht d a s  allein gültige Dogma, 
das das ganze Leben ausschließlich beherrscht, sondern hat auch noch 
andere Lehren, die sich von religiösen oder philosophischen Motiven 
uähren, neben sich. Aber da die Äsramalehre in ihrer klassischen Form 
gleichsam „systematisch“ vorgehend die Lebensführung dem Menschen 
vorzeichnet10, gebührt ihr in der indischen Geistesgeschichte ein beson­
derer Platz. 11 Die verschiedenen Theorien innerhalb der Äsramalehre 
seien im Überblick nochmals hier gegeben.13

I M anu-Smrti VI 35—37; Yäjnavalkya-Smrti III 66ff.; GoJcapiliyam II 16.
8 II 9, 24, 7. 3 II 6, 11, 34.
4 Manusmrti VI 89 b; grhastha ucyate sresthah; Visnusmrti LIX28b: jyestho

{JThasthäsramt.
6 III 36. 6 II 6; 11; 27, 34. 7 Visnusmrti LIX 27—30.
8 M anusmrti IV 260. 0 Mahäbhärata XII 322, 44.

10 Nur etwa mit der Lehre von dem Trivarga (Dharma, Artha, Kama) ver­
gleichbar. Vgl. Winternitz Geschichte der indischen Literatur III 506.

II „Der Kampf um die verschiedenen Lebensideale lebt in veränderter Form 
auch im m o d e r n e n  I n d i e n  wieder auf.“ Rudolf Otto-Marburg in einem Brief
an den Verfasser.

11 Im Anschluß an Winternitz Zur Lehre von den Äsramas (Festschrift für
S . Jacobi) 225 ff

Entwicklung und Theorie der Äsramalehre im Umriß 91



Vor der Konzeption der Upanisad-Metaphysik ist (wie aus Kap. I 
ersichtlich) die Äsramatheorie n ic h t  m ö g lich  und au ch  n ic h t  n ö tig . 
Den ersten Spuren der Theorie können wir in den alten Upanisads 
nachgehen, aber die Stellen, die davon zeugen, gehören gewiß einer 
späteren Zeit an, da sie schon von einem Ergebnis sprechen, dessen 
Faktoren erst im Werden begriffen sind. Den ersten sicheren Boden 
haben wir erst in den „mittleren“ und „späten“ Upanisads unter den 
Füßen. In dem  e r s te n  T y p u s , bekannt aus den alten Upanisads, gibt 
es drei Äsramas (dharmasJcandhas): Schüler, Hausvater, Waldeinsiedler. 
Der samnyäsin ist ein atyäsramin. Nach dem  z w e ite n  T y p u s, dem 
Typus der „klassischen“ Lehre, belegt durch die späten Upanisads, be­
steht das ideale Leben darin, daß man n a c h e in a n d e r  in  d e r r ic h ­
t ig e n  R e ih e n fo lg e  das Stadium des Schülers, Hausvaters, Waldein­
siedlers und weltflüchtigen Wanderers durchläuft. Der d r i t t e  T y p u s , 
besonders von der Jäbäla-Upanisad und den Dharmsästras bezeugt: das 
Stadium des Samnyäsin hat nur eine Voraussetzung, das brahmacarya. 
Es ist nicht erforderlich, vor dem E intritt in den letzten Äsrama das 
zweite und dritte Stadium zu durchlaufen. Der v ie r te  T y p u s , von dem 
Mahäbhärata und besonders den Dharmasästras anempfohlen, ist das 
aikäsramya: es gibt nur einen Äsrama, das Gärhasthya.

Was endlich die Entstehung der Äsramalehre anbelangt, so ist schon 
im Anfang von Kap. II unsere Ansicht dargelegt. Die Variationen inner­
halb der Äsramalehre erklären sich gleichfalls nur aus immer neuen 
Kompromißbestrebungen innerhalb der verschiedenen Weltanschauungen. 
Aber sicher steckt auch in den W orten des Kapila (im Gokapillya) ein 
Fünkchen Wahrheit, insofern als es sicherlich viele gab, die den „Wan­
del der alten Zeit“ (Upanisad-Ideal) nicht einzuhalten vermochten und 
daher das Leben in vier Abschnitte zerlegten. Aber wenn wir das Bild 
der geistigen Lage, das uns das Mahäbhärata so schön zeichnete, uns 
noch einmal vergegenwärtigen, so müssen wir sagen, daß die Äsrama­
lehre die Brücke zwischen zwei verschiedenen Lebensauffassungen ge­
schlagen hat. Wie dieser Kompromiß zu beurteilen ist, mag dahingestellt 
sein. Soviel scheint aber sicher zu sein, daß das Brahmanentum „alten 
Stiles“ nicht wenig Nutzen aus diesem Kompromiß gezogen hat. Denn 
diese alten Brahmanen wollten doch nichts anderes als ihre Lebensauf­
fassung vor dem Untergange bewahren. Ebenso sicher ist aber auch, 
daß die Vertreter des N iv rtti-Ideales sehr wohl die Vorteile dieser 
Lebensteilung anerkennen mußten, zumal sie ja, wie wir sahen, auf das 
Gärhasthya angewiesen waren.

92 Friedrich Weinrich, Entwicklung und Theorie der Äsramalehre im Umriß



NEUE FORSCHUNGEN ZUM MANA-BEGRIFF
VORTRAG GEHALTEN IN DER RELIGIONSWISSENSCHAFTLICHEN 

VEREINIGUNG BERLIN, 15. DEZ. 1928

VON RIC H ARD  TH U RN W ALD  IN BERLIN

In seinem berühmten W erk setzt R. R. Marett den Mana-Begriii 
an die Schwelle der Frühgeschichte der Religion. Dies geschieht unter 
dem Gesichtspunkt, daß das Bewußtsein von einer über das Mensch­
liche hinaus gehenden Macht der Punkt sei, an dem das Gefühl ein- 
setzen muß, das wir zur Voraussetzung aller religiösen Gedankengänge 
machen.

In der Tat begegnen uns Auffassungen von „außerordentlichen W ir­
kungskräften“ bei vielerlei Naturvölkern sowohl der Südsee, aus der in 
erster Linie der Jfawa-Begriff stammt, als auch Amerikas und Afrikas 
Unter verschiedenen Benennungen und unter besonderen Bezugnahmen. 
Es sei etwa an das manitu, oki, qube, orenda und das von R a d in 1 bei 
dem Siouxstamm derWinnebago besonders sorgfältig untersuchte wdkanda 
erinnert.

Wenn man die Ausdrücke und Auffassungen bei den einzelnen Völ­
kern jedoch näher untersucht, dann ergeben sich sehr verschiedene Be­
ziehungen und Gedankengänge, denen allen nur eines gemeinsam ist, 
nämlich der Glaube an eine ungewöhnliche Macht, die bald im Menschen 
°der Zuständen desselben, bald in Gegenständen, Steinen, Örtlichkeiten 
°der in Erscheinungen, wie etwa Donner oder Blitz, Wasser, Sturm u. dgl. 
lokalisiert gedacht wird. In vielen Gegenden werden insbesonders auch 
den Verstorbenen insofern bestimmte Kräfte zugeschrieben, als man sich 
vorstellt, daß sie sich in reißende Tiere verwandeln: in Werwölfe, Tiger, 
Haifische u. dgl.

Während somit solche Vorstellungen von besonderen Kräften in 
mannigfacher Färbung außerordentlich verbreitet sind (bezüglich Afrika 
vgl. A n k e rm an n  1918, S. 134), ist das W o rt Mana örtlich ungefähr 
auf den Stamm der Maori von Neu-Seeland beschränkt. Man wird somit 
den allgemeinen B e g r if f  der übermenschlichen Wirkungskraft von den 
G e d an k en  scheiden müssen, mit denen der Maori sein W o rt Mana erfüllt.

1 Siehe Literaturverzeichnis unten S. U lf .



94 Richard Thurnwald

Die Bedeutung, die in der Religionswissenschaft dem Jfcma-Begriff 
zugeschoben wurde, hat nun zu einer intensiveren Forschung bei den 
Maori selbst geführt. In dieser Beziehung liegen neuerdings Äußerungen 
eines alten Maori-Häuptlings zu Mr. B e a t t ie  vor, die zunächst hier er­
örtert werden sollen (Journal Polynesian Society 30, 1921).

Ein angesehener Mann namens Tikao (Ngai-tahu), der im J. 1921 
71 bis 72 Jahre zählte, äußerte sich über das Mana folgendermaßen: 
„es sei ,unaustilgbar4. Man könnte sagen, es wäre Gott, dessen Macht 
nicht beschränkt ist, etwa die Allmacht Gottes“, im Sinne der Europäer. 
Für den alten Moari bildete den „Ausgangspunkt des Mana-Begriffes 
das heilige Feuer, das niemand löschen oder beherrschen konnte, und 
zwar das Feuer des Blitzes“. Dreierlei Blitze werden unterschieden: 
uira — der einschlagende Blitz; kohara =  der Blitz, der über den Himmel 
in Zickzacklinie dahinfährt, und kapo =  der Blitz, der über den ganzen 
Horizont wetterleuchtet, bis er an einem Punkt am stärksten wird und 
von dorther ein Gewittersturm losbraust. Da ziehen sich die kapo von 
den anderen Seiten zurück, und dieser siegreiche kapo, der von einem 
Punkt daherstürmt, ist das Mana. Es ist ein Feuer, das seit Anbeginn 
der W elt auftritt. Es kann nicht beseitigt werden. Auch das Erdbeben 
ist Feuer; man kann es nicht sehen, sondern nur die Erschütterung 
fühlen; und wenn es durch die Oberfläche der Erde bricht, so ist es 
Feuer“ (gemeint ist der Vulkanausbruch, der mit Erdbeben verbunden 
ist). Bemerkenswert ist die rein phänomenalistische Einteilung des 
Blitzes. Nicht der einschlagende Blitz, wie wir vermuten würden, gilt 
als das Schrecklichste und Eindrucksvollste, sondern der über den ganzen 
Himmel wetterleuchtende Blitz mit heranziehendem Gewittersturm. 
Ferner wird der Vulkanausbruch, der ja häufig mit Gewittererscheinungen 
verbunden ist, mit dem Mana-Blitz phänomenalistisch vereinheitlicht.

Der Erzähler fährt fort: „Mana existiert überall auf der Erde.“ „Die 
W indgötter (Tawhiri-Matea), die Erdbebengötter (Ruai-Moko) und der 
Kulturbringer (Maui) und noch andere befinden sich im Mittelpunkte des 
Weltkreises, bemächtigen sich dieses Mana, lenken die Elemente und 
und machen das W etter.“ Der Mana-Blitz wird somit als der Faktor 
betrachtet, der entscheidenden Einfluß auf das W etter hat, und die 
Kausalpersonen des Windes, des Erdbebens und der menschlichen Kultur 
werden sich dieses wirkungsgeladenen Blitzes bemächtigend vorgestellt. 
Dadurch sind sie nach Deutung der Maori imstande, die klimatischen 
Erscheinungen hervorzurufen. Sie bedürfen somit noch des besonderen 
Werkzeugs- und Wirkungsschlüssels, der in der Kraft des ilfcma-Blitzes 
lokalisiert gedacht wird.

W eiter erzählt Tikao: „die Leute der Hine-Familie beherrschen die 
Winde durch Mana.“ Diese mythologisch bedeutungsvolle Familie wird



Neue Forschungen zum Mana-Begriff 95
in einzelnen weiblichen Vertretern mit dem Mond, dem Nebel, den 
Wolken, der Dämmerung, Sommer und W inter, ferner mit dem Donner, 
doch auch mit der Webekunst, in Verbindung gebracht. Aber auch 
Feuer und Unterwelt, Wasser und Ozean, Sterne und Regenbogen sowie 
der Tod gelten als Ausfluß weiblichen Wirkens der ZZme-Familie.

Insbesondere bemächtigte sich die Göttin der Unterwelt (Hine-nui- 
°'te-po) des Mana’s von Maui, der in die Unterwelt hinabgestiegen war 
auf der Suche nach seiner Mutter, zumal er nach einigen Versionen der 
Sohn von Hina, der Repräsentantin des Mondes, sein soll (B estl, S. 143). 
Maui, der Erfindungsreiche, Vielerfahrene und Vielgewanderte — in 
manchen Zügen nicht unähnlich dem Odysseus — , besaß das Mana in 
außerordentlichem Maße. Selbstverständlich! Da er ja als der besonders 
Wirkungsreiche galt.

Tikao meint: „Maui ist nicht tot, aber die Göttin der Unterwelt be­
mächtigte sich seines Mana’s, und es existiert noch.“ (Dabei wird man 
an einen Gedanken der Prometheussage erinnert, insofern, als Prometheus 
den Blitzfunken, das Feuer, als Kraftträger vom Himmel raubte und die 
Götter dadurch in ihrer Macht beeinträchtigte.) Die erwähnten Wind­
end Erdbebengötter stehen nach des alten Tikao Bericht „mit dem Rücken 
zusammen und lenken das Schicksal der W elt im guten und bösen. Sie 
bewirken dies durch das Mana, gegen das niemand aufkommen kann 
uud das vom Beginn bis zum Ende der W elt dauert und ihr Leben er­
hält.“ Das Blitzfeuer wird somit als höchster K r a f t t r ä g e r  angesehen, 
und mittels dieser so materialistisch symbolisierten Macht stellt man sich 
die Möglichkeit des Einwirkens der spezialisierten Kausalpersönlich­
keiten, der Wind-, Erdbeben-, Unterwelt- und Kulturgötter vor (vgl. 
Thumwald 1927).

Diesem Mana des Naturwaltens und der Naturgewalten stellt Tikao 
das p e r s ö n lic h e  Mana gegenüber. Dieses kann, wie er sagt, „bewältigt 
und vernichtet werden; nicht so das Mana der Götter“. Man ersieht 
daraus, daß eine deutliche Unterscheidungslinie gezogen wird zwischen 
Natur und Mensch, zwischen ü b e r  die menschlichen Kräfte hinaus­
reichenden Gewalten und einer bereits in ihrer Beschränktheit er­
kannten Menschlichkeit. Den ewigen Mächten der Natur tr it t  die ver­
gängliche Macht des Menschen gegenüber.

„Das Mana des Maori-Volkes“, meint Tikao, „bestand im heiligen 
Feuer, und das Mana verschiedener heiliger Plätze und Häuser, nament­
lich auch der großen Schule der heiligen Magie (whare-wananga) bestand 
lTn heiligen Feuer, das dort von dem Leiter und Lehrer in zeremonieller 
Weise angezündet wurde.“ „Gewöhnliches Feuer besaß kein Mana, nur 
das heilige Feuer.“ Hieraus ergibt sich der dem Anzünden des heiligen 
Feuers zugrundeliegende Gedanke, dadurch an dem Blitzfeuer und seiner



96 Richard Thurnwald

Gewalt te ilz u n e h m e n . Man sucht nach einem M itte l,  sich die über­
menschlichen Kräfte anzueignen. Der W eg , den man zu diesem Zweck 
einschlägt, ist der, es „ebenso“ zu machen. Es ist ein Gedankengang, 
wie er allen Nach- oder Vorahmungszeremonien und Symbolisierungen 
zugrunde liegt. Durch dieses Vor- oder Nachmachen von Erscheinungen 
oder Vorgängen hofft man diese unmittelbar in seine Gewalt zu be­
kommen. Das Haus der heiligen Kunst der Magie gilt als eine E n t ­
sp re c h u n g  des gleichen Hauses im J e n s e its .  Und von diesem jen­
seitigen Hause, dessen Herrin Miru heißt, stammt alles Außerordentliche 
an Künsten, wie die Schnitzkunst, und an besonderen Fähigkeiten, aber 
auch allerlei Böses und Gefährliches, ja  alle Übel, die das Volk der 
Maori je befallen haben. Von dort her stammt auch die Macht des tapu, 
durch die Menschen getötet werden. Von hier aus konnte auch das 
Wasser gebannt werden, Ungeheuer aus dem Ozean auftauchen gemacht, 
die Vegetation eines Ortes verzaubert werden, so daß niemand einen 
solchen heiligen Ort betreten durfte. Die Kräfte der See und des flie­
ßenden Wassers stammten von dort. Von diesem Hause aus ergriff auch 
die Zauberkraft (mohutu) einzelne Steine, Bäume, Gräser und Nahrungs­
m ittel usw. Die Folge war, daß man alle diese Orte, die durch das Mana 
der Herrin des Zauberhauses verhext worden waren, m eid en  mußte. Die 
besonderen Kräfte, die von dieser Zauberhexe ausgingen, lagen in ihrer 
Zungenspitze. In den i rd is c h e n  Häusern der Magierkunst wurde nun 
gelehrt, welche Gegenstände und Orte verhext waren, wie man sich 
diesem Bann gegenüber zu verhalten hatte, was somit zu meiden war, 
und was man schließlich zu tun hatte, wenn eine Meidungsvorschrift 
verletzt wurde.

Hieraus ersieht man, wie in dem Gedankengebäude der Maori die 
Meidungsvorschriften des tapu und die gesamte Zauberei auf den Mana- 
Begriff zurückgeführt wurden. Bemerkenswert ist indessen, daß die 
große Zauberhexe des Jenseits nicht das Blitzfeuer benutzt, sondern die 
Zungenspitze, womit vielleicht die Macht des affektbetonten Wortes an­
gedeutet sein mag. — Denn im Diesseits kann z. B. ein W o rt des 
sakralen Häuptlings einen Ort bannen, und Zauberformeln wie etwa der 
einer stürmenden Kriegerschar zugerufene Ausspruch: „betretet nicht den 
Hof von Hine/“ vermochte die Angreifer zum Stehen zu bringen, so daß 
sie nicht weiter vordrangen oder sich zurückzogen. — Allerdings könnte 
die Zungenspitze auch sexuell gedeutet werden, wie das häufig geschehen 
muß (vgl. W in th u is  S. 228,239).

In seiner Jfawa-Schilderung fährt Tikao fort: „das Mana des Maori- 
Volkes, das dieses erhielt, und ohne das es niemals in den Kanus die 
Meere hätte durchkreuzen können, lag in den Stammbäumen (whaka- 
papa), in der Kraft der Ahnen, die das Mana in die W elt brachten.“



Diesen Ahnen wird somit ein Anteil an der Kraft des Blitzfeuers, somit 
des stärksten Machtmittels in der Natur, zugeschrieben.

„Als die Missionare kamen und von den Maori verlangten, daß sie 
ihre Bindungen und Meidungen (tapu) brechen und die alten Sitten nicht 
mehr befolgen sollten, verließ das Mana die Maori“, klagt Tikao. „Da­
durch, daß die tapu abgeschafft wurden, verschwand das Mana des 
Maori-Volkes, sonst wäre es noch so stark wie früher.“ Das Mana, der 
Anteil an der weltbewegenden Kraft des Blitzfeuers, kann von den 
Menschen somit nur unter Beobachtung bestimmter V e rh a ltu n g s -  
w e isen , eines sorgfältigen Verfahrens, bewahrt werden. Dieses richtige 
Umgehen mit dem Mana lehren die heiligen Traditionen. Werden sie 
nicht beobachtet, dann machen sich die gefährlichen Kräfte aus dem 
Hause der Zauberhexe geltend. Die Verletzung der Meidungsvorschrif- 
ten hat ebenso den Tod des einzelnen wie den Untergang der Sippe 
°der des Volkes zur Folge. Will also Familie, Sippe oder Volk bestehen, 
Anteil am Mana besitzen und dadurch sich in der W elt erhalten, so muß 
es vermeiden, sich mit der Weltordnung in Widerspruch zu setzen und 
sein Verhalten danach einrichten.

Weil das p e r s ö n lic h e  Mana damit zusammenhängt, gibt es eine 
Reihe von — wie wir sagen — „zeremoniellen“ Verhaltungsvorschrif­
ten. Nach der Geburt darf die Plazenta nicht verbrannt werden. Denn 
das ginge gegen das Mana des Kindes und würde seine Seele (mauri) 
zerstören, wie Tikao behauptet. Verbrennt man dagegen einen Leich­
nam, so zerstört es sein Mana nicht, da dessen Seele (mauri) ihn bereits 
verlassen hat.

Diese Auffassung bringt uns der Frage nahe, wie sich das Mana zur 
Seelenvorstellung verhält, die sogleich erörtert werden soll. Vorher wird 
es aber angezeigt sein, die Darstellung Tikao’s einer kurzen Betrachtung 
zu unterziehen.

Wenn wir seine Ableitung des Mana von dem himmlischen Feuer, 
dem Wetterleuchtenden Blitz, hören, so dürfen wir nicht vergessen, daß 

es mit einer Darstellung der gesamten Mana-Auffassung im Rahmen 
^er Maori-Philosophie zu tun haben, also mit einer Schilderung, die 
seinem Weltbild entspricht, das aus der Geistesverfassung seines Volkes 
herausgestaltet wurde.

Hängt die Vorstellung von Mana unmittelbar mit dem F e u e r k u l t  
zusammen? Den Feuerkult der Maori und seinen mythologischen Hinter­
grund müssen wir als etwas, das für sich besteht, ansehen. Das Feuer 
"Wird bei den Maori von der „Fee der Morgenröte“ und Mahiuka abge­
leitet und nach den fünf Fingern der Hand benannt. Offenbar ist es das 
Bild der streifenförmigen rötlichen Strahlen des ersten Morgenlichts, das 
sich oft, wie ich es selbst in der Südsee zu beobachten Gelegenheit

Archiv fü r Religionswissenschaft X X V II 7

Neue Forschungen zum Mana-Begriff 97



98 Richard Thuxnwald

hatte, über einen großen Teil des Himmels wie ungeheure, geisterhafte 
Finger erstreckt und das in der griechischen Sage zu der bekannten 
Formulierung von der „rosenfingerigen Eos“ geführt hat. Diese finger­
förmigen Streifen passen wieder in das Bild des züngelnden Feuers. 
In einer zweiten Mythe b itte t Maut die Finger von Mauika, Feuer für 
den Menschen hervorzurufen, und deutet damit rationalistischerweise, 
daß die fünf Finger des Menschen beim Feuermachen beteiligt sind 
(B es t 1922, S. 54 nach H ough).

Der Feuermythos scheint somit ursprünglich selbständig zu sein und 
ist wohl erst später mit der M awa-Philosophie in Verbindung gebracht 
worden. Allerdings, wenn wir die Frage nach einem Früher oder Später 
erheben, ferner die Wurzeln des von Tikao herangezogenen Weltbildes 
untersuchen und weiterhin nach den Bedingungen und historischen Zu­
sammensetzungen der das W eltbild aufbauenden Geistesverfassung for­
schen, so legen wir analytische Sonden an, die dem Schilderer einer 
Überlieferung der Maori völlig fernlagen. Denn für ihn bildet das Maori­
volk eine E in h e i t  und E in z ig k e i t ,  deren geistige Äußerung und deren 
W eltbild als heiliger Bestandteil seines eigenen Wesens ihm vor der 
Seele steht. Läßt er das Mana aus dem Himmelsfeuer hervorgehen, so 
stellt das eine logische Konstruktion innerhalb des Gedankensystems dar, 
das e r  entwirft, braucht jedoch k e in e sw e g s  auch h is to r is c h  oder 
g e n e tis c h  dem Jfawa-Begriff voraufgegangen zu sein.

Ist es historisch wahrscheinlich, daß der Eindruck vom Himmels­
feuer den Anlaß zur Mana-Vorstellung gegeben hat? Ich glaube nicht. 
Schon der Umstand, daß eine scharfe Unterscheidung zwischen ver­
schiedenen Arten von Blitzen vorgenommen wird, deutet auf eine ver­
hältnismäßig spät ausgeklügelte Betrachtung dieser Himmelsphänomene. 
Von solchen metereologischen Beobachtungen müssen wir die Stellung 
zum Feuer selbst unterscheiden. Der Feuerkult gehört zweifellos zu 
den ältesten Kulturhorizonten. E r tr itt  aber in den Formen, die wir bei 
Jäger- und Sammlerinnenstämmen als originär oder doch wenigstens 
als sehr alt heute ermitteln können, vielfach ohne Beziehung zum Blitz 
und auch ohne Verbindung mit dem Üfawa-Gedanken auf.

Bei einem der wenigen Jäger- und Sammlerinnenstämme, die bisher 
gründlich und in verläßlicher und unvoreingenommener Weise unter­
sucht wurden, nämlich bei den Bergdama Südwestafrikas, steht im Mittel­
punkt des Feuerkults der heilige, rituell entzündete Feuerbrand der Herd­
stellen der alten Frau und des Sippenhauptes. Nicht etwa der Blitz. Das 
heilige Feuer gilt als beseeltes Wesen, das hören und sehen, empfinden 
und wollen kann und die Macht zur segnenden oder strafenden Tat be­
sitzt, also moralisch wertet. Eine Beziehung ist allerdings zwischen 
Feuer und aufgehender Sonne vorhanden und auch zwischen dem Feuer



und der Ernährung, weil die Feldfrüchte oder die Wildbeute vor dem 
Genuß am Feuer zubereitet werden, das Feuer sie zur Nahrung macht. 
Dies alles hat aber nichts mit „Mana“ zu tun.

Bei dieser Gelegenheit sei auf die ganz andere Stellung zum Feuer 
bei dem benachbarten Hirtenstamm der Herero verwiesen, bei denen das 
Feuer als Erbe der Ahnen betrachtet wird und der Quirlstock für die 
Feuerbereitung als leibhaftiger Ahne, als K a u sa lq u e lle  des F e u e rs  
im Mittelpunkt der Verehrung steht.

Hieraus geht hervor, daß zwar dem Feuer besondere Kräfte zuge­
schrieben werden, ja  bei den Bergdama solche moralischer Art, denn es 
segnet und straft, aber doch andere als der Jfcma-Auffassung zugrunde 
liegen. Man wird nicht fehlgehen, wenn man annimmt, daß die um den 
Blitz, das Feuer, insbesondere um das Herdfeuer kreisenden Gedanken­
gänge sich bei einigen Völkern, wie bei den Maoris, mit dem Vorstellungs­
bereich von einem persönlichen Mana und einem Gruppen-Jfawa be­
rührten und später ineinander übergegangen sind. Bei höheren Völkern 
Wie es die Maori sind, finden sich stets Tendenzen, die einzelnen Ge­
dankenbilder und Anschauungsweisen miteinander zu verschmelzen, zu 
sy s te m a tis ie re n . Während in dem oben erwähnten Beispiel der Berg- 
dama das Anschauungs- und Wirkungsbild des Feuers noch verhältnis­
mäßig unabhängig für sich steht, tr itt  es uns bei den Hererohirten be­
reits in Verschmelzung mit dem Ahnenkult entgegen. Bei den Maori 
scheint die Systematisierung noch weiter vorgeschritten zu sein: hier 
erscheint das Feuer nicht nur in Verbindung mit dem Blitz, sondern 
auch mit den Urheberlegenden, und weiterhin, was uns besonders inter­
essiert, mit dem persönlichen Mana und dem Gruppen-Jfawa.

Die Verbindung mit dem persönlichen Mana muß deshalb unsere 
Aufmerksamkeit erwecken, weil die Frage aufsteigt, ob das Mana etwa 
als eine besondere Art von Seelenvorstellung, etwa als S e e le n k ra f t  
zu gelten hat? Bekanntlich hat man es bei den primitiven Seelenvor­
stellungen nicht mit einer Seele allein, sondern gewöhnlich mit zwei 
oder mehreren zu tun, was A n k e rm a n n  für afrikanische Völker nach­
gewiesen hat, was aber auch für andere gilt. Außerdem decken sich die 
Seelenvorstellungen der Naturvölker nicht mit unserem Seelenbegriff, 
wie das jüngst A rb  m ann in einer umfassenden Untersuchung über den 
Seelenglauben mit besonderer Rücksicht auf Indien, ausführte.

Von den beseelenden Prinzipien des Körpers erscheint eines häufig 
als »Lebenskraft“. Sehr deutlich tr itt dies im Zusammenhang mit den 
australischen Tjurunga-Steinen oder -Hölzern zutage. Die Tjurwnga 
gelten jedoch nicht als Sitz einer Seele oder des Lebens (S tre h lo w  I/H,

^6), indessen werden ihnen besondere Kräfte zugeschrieben. Das 
Schreien des neugeborenen Kindes wird als ein Rufen nach seiner Tju-

7*

Neue Forschungen zum Mana-Begriff 99



100 Richard Thurnwald

runga gedeutet. Diese wird vom Vater der Mutter in Schnüre gewickelt 
und in den Holztrog unter den Kopf des Kindes gelegt, damit Kräfte 
in den Körper des Kindes übergehen, vermöge deren es schnell wächst 
und gedeiht. Auch für den Erwachsenen sind die Tjurunga in vielfacher 
Beziehung, namentlich im Fall von Erkrankungen, nützlich (S p en c e r 
und G illen  I, S. 105, 111, 133). W irz  (S. 64ff.) hat im Innern von 
Neu-Guinea das Vorkommen ähnlicher Steine festgestellt, denen neben 
anderen Steinen auch eine besondere Kraftwirkung zugeschrieben wird. 
Dieser Kraftwirkung wird in Australien noch durch Bestreichen mit rotem 
Ocker und F ett Nachdruck verschafft (über die primäre Deutung vgl. 
W in th u is  S. 23ff., 66ff.).

Die erwähnten Steine besitzen bei den Aranda ein jeder Angehöriger 
des Stammes, sie gelten „als der gemeinsame Leib des Menschen und 
seines Totemvorfahren“ und stellen auf diesem Wege auch weiter eine 
Verbindung mit seinem Totem her (S tre h lo w  S. 76). Die Tjurunga 
können somit nur als Träger von Lebenskraft gelten und werden als 
solche z. B. auch an Freunde ausgeliehen (S pencer und G ille n  S. 135).

Als Variante dieser Auffassung von einer Lebenskraft kann etwa die 
der Basuto in Afrika betrachtet werden, bei denen eine schwere Krank­
heit damit ihre Erklärung findet, daß „das Herz“ aus dem Körper ent­
flieht, während die Genesung als Rückkehr „des Herzens“ zum Körper 
gedeutet wird. Dabei wird „das Herz“ nicht mit der Person des Kranken 
identifiziert. Es besteht unabhängig vom Leben oder Tod des Menschen 
und wird von dem Schatten unterschieden, der zum Totengeist wird 
(A n k e rm an n  S. 96). Eine ähnliche Rolle scheint bei Homer der ftvfiog 
zu spielen, der bei der Ohnmacht den Körper verläßt und beim W ieder­
erwachen seinen Sitz im Körper wieder einnimmt (A rb m an n  1926, 
S. 178, Anm. 1).

Wodurch unterscheidet sich nun das Mana von der Lebenskraft? 
Ein Fischer, der immer guten Erfolg beim Bonitofang hatte, galt im 
Besitz von Mana. Als ihm nun wiederholte Male Fänge mißlangen, 
wurde ihm Verlust des Manas zugeschrieben. Ein Großhäuptling der 
Maori verlor sein Mana, wenn er vom Feinde gefangen wurde. E r war 
aber auch sonst immer auf der Hut gegen jeden Akt, der sein Mana- 
Ansehen, sein Prestige (taTcahimana) beeinträchtigen könnte. Dazu 
gehörte auch schon ein Bruch der Etikette. Solche Beeinträchtigungen 
oder Beleidigungen wurden die Ursache zahlloser Kämpfe. Ein Priester 
durfte sich nicht in einen Teil des Hauses niedersetzen, wo die Frauen 
sich aufhielten, sonst wurde er „seelisch blind“. Ein Stamm konnte sein 
Mana verlieren, wenn er von den Feinden besiegt wurde. Das Mana 
der Zauberschule (whare wananga), wo der Unterricht in den tapu erteilt 
wurde, ging dadurch verloren, daß die Leute europäische Sitten an­



nahmen und die tapu mißachteten, denen man nur durch Mana begegnen 
konnte. Ein alter Priester bemerkte, ähnlich wie Tikao: „unser Mana 
ist verlorengegangen. Die Bibel hat es zerstört, denn wir betreten 
Häuser mit gekochter Speise; unsere Körper und unsere Kleidung wer­
den mit warmem Wasser gewaschen, das in gewöhnlichen Gefäßen er­
hitzt ist, und dabei wird kein tapu beobachtet. W ir haben unsere Götter 
und deren Gesetze in diesen Tagen des weißen Mannes verlassen“ (B est 
1924, I S. 388 f.).

Das Mana gilt somit als Träger des Ansehens (I 63); denn wenn 
man sein P r e s t ig e  verliert, „sein Gesicht“, wie man im fernen Osten 
sagt, verliert man auch sein Mana. Dieses wird indessen in s in n lic h  
g r e if b a r e r  W e ise  vorgestellt, wie wir gleich sehen werden.

Der Zauberpriester oder der Großhäuptling müssen Mana besitzen, 
denn dieses macht ihre Autorität aus, ohne die ihre soziale Stellung zu­
sammenbricht (I 80, 388, 393). Indessen ist es nicht die Zauberkunst 
selbst, die etwa mit dem Mana identifiziert werden kann. Um seine 
Sprüche und Riten wirkungsvoll zu machen, bedarf der Zauberpriester 
noch ein b e so n d e re s  s ta rk e s  Mana, das in diesem Fall wie eine 
Willenskraft oder psychische Fähigkeit besonderer Art erscheint, durch 
die er Schrecken verbreitet und die bedrohten Personen behext (B est I,
S. 330), wie auch Tikao meint. Insbesondere wurde Mana durch Wan­
deln auf heißen Steinen, ähnlich wie auf Samoa und in den anderen po- 
tynesischen Gebieten, erworben oder vermehrt (I S. 270). Wenn zwei 
Priester oder sonstige Personen Zauberworte oder -handlungen gegen­
einander richteten, so hing der Erfolg mit dem stärkeren Mana des 
einen oder anderen zusammen (I S. 333, 388). Zwar sagt man, daß Tote 
kein Mana mehr besitzen, doch können die Ahnengeister solches Mana 
ausströmen, insbesondere auch die Knochen von verstorbenen Häupt­
lingen (I S. 283, 387). Unter den verschiedenen Arten von Mana ragt 
besonders das H ä u p tl in g s -  und A dels-Jiaw a (mana arilci) hervor; es 
w&r das Ansehen, in dem die soziale Oberschicht stand. Diesem Prestige 
befand sich der Status als tutua gegenüber, das Ergebnis eines sozialen 
S tig m as  als Kriegsgefangener oder aus irgendeinem Grund moralisch 
Entwerteter. Zu den letzteren gehörten z. B. Abkömmlinge von Leuten, 
die Gastfreunden keinen Schutz angedeihen ließen oder von anderen aus 
Todesgefahr errettet worden waren, die dadurch ihr eigenes Mana ver­
loren hatten (I S. 346ff.). Denn man betrachtete es als eine Unzuläng­
lichkeit in ihrem sozialen Verhalten, wenn sie kleinlich oder geizig die 
Gastfreundschaft versagten oder ihr verspieltes Leben einem anderen 
danken mußten.

Insbesondere galten Kopf und Kopfhaar eines Mannes von Rang als 
Repräsentanten seines Mana und waren darum tapu (I S. 272). Diesem Ge­

Neue Forschungen zum Mana-Begriff 101



danken lag eine besondere Theorie über die Verteilung der Funktionen 
im menschlichen Körper zugrunde, die zweifellos im Zusammenhang mit 
der K o p f ja g d  und den S c h ä d e ltro p h ä e n  usw. steht.

Mana wird auch der See zugeschrieben und gewissen Felsen im 
Meer, Hügeln und Bergen (I S. 386). Die Riten und Anrufungen ent­
halten auch Mana, ebenso die Kräutermedizinen u. dgl. (I S. 390). Das 
Mana wurde auf die Nachkommenschaft übertragen, galt also familien­
gebunden. Doch konnte es auch auf andere Weise erworben, verstärkt 
und in mannigfaltigen Richtungen hin ausgebildet werden (I S. 388).

Die Ü b e r tr a g u n g  von Mana kann außer auf dem Wege der Ver­
erbung (I S. 387, 389) noch durch besondere Akte vor sich gehen. Dazu 
gehört vor allem der Ritus des B e iß en s , den die jüngere Person an 
irgendeinem Teil, einem Körperende, dem Kopf oder den Gliedern einer 
älteren Person ausführte. Diesen Ritus vollzog man in der Weise, daß 
der Mund an die betreffende Stelle herangebracht wurde, insbesondere 
an den Scheitel des Kopfes, das Ohr, das Perineum oder die große Zehe. 
Ein ähnlicher Akt hieß whakaha und bestand darin, daß beim Heran­
bringen des Mundes an die erwähnten Stellen der Atem e in g e so g e n  
wurde. Man stellte sich vor, daß auf diese Weise das Mana eines Men­
schen, eines Häuptlings oder eines Priesters, und gleichzeitig dessen 
Wissen, auf den Lehrling überging. Dieser Akt wurde besonders an 
sterbenden Personen ausgeführt, denn man meinte, daß — ähnlich wie 
das beim „Segen“ der Fall ist — das Mana durch den geschilderten 
Akt die hergebende Person verläßt und auf die beißende oder ein­
atmende übergeht (I S. 245, 389f.). Wie man etwas Materielles — als 
das z. B. auch Krankheit aufgefaßt wird (s. T h u rn w a ld  „Zauber“) — 
entzieht und anderswohin überträgt.

Das Mana strömt nach der Auffassung der Maori von den G ö tte rn  aus 
und kehrt nach dem Tode zu ihnen zurück (B est 1924,1 265). Denn diese 
besitzen die stärksten Kraftmittel, sich zur G e ltu n g  zu bringen. Daher 
sucht man auf ein neugeborenes K ind  Mana gelangen zu lassen (1326 f.). 
Die Zeremonie ist nicht ohne Parallele mit ähnlichen Handlungen in 
Indien und im alten Babylonien. Sie besteht darin, daß man einen Vogel 
fliegen läßt, um auf diese Weise mit den Göttern in Verbindung zu 
treten. Das Herabbannen von Mana bildet nur einen Teil einer Art 
Taufzeremonie, die mit dem Kinde abgehalten wird, wobei ein Priester 
mit einem Gehilfen einen umständlichen Ritus vornimmt, der von vieler­
lei Sprüchen und Gebeten begleitet ist. Nachdem der Priester durch 
das Aufeianderschlagen von zwei Steinen Donner verursacht und hierauf 
über die versammelte Menge und über das Kind Wasser verspritzt hat, 
jedoch ohne damit seinen Körper naßgemacht zu haben, reicht ihm sein 
Gehilfe einen gefangenen Waldvogel (einen miromiro oder einen tata-

102 Richard Thumwald



höre). Mit dem Vogel in den Händen ruft er den Namen des Kindes und 
ermahnt es, seine Ohren zu öffnen, empfänglichen Sinnes zu sein, um 
alle höheren Stufen des Wissens in sich aufzunehmen, wie sie in den 
Brüdern Rua personifiziert gedacht werden. Hierauf berührt er mit dem 
Vogel einen Augenblick den Kopf des Kindes und läßt ihn dann fliegen. 
Zugrunde liegt möglicherweise der Gedanke, daß der Priester, der be­
reits die Götter angerufen hatte, über das Kind ihr Mana auszugießen, 
mit dem Fliegenlassen des Vogels1 in symbolisch vormachender Weise 
v e r s p r ic h t ,  daß das Mana nach dem Tode dieses Menschen wieder zu 
den Göttern zurückkehren werde (B est H, S. 16). Wahrscheinlicher 
dünkt es mich, daß durch das Berühren mit dem Vogel das Mana auf 
das Kind ü b e r tr a g e n  werden soll. Seelische Kräfte werden häufig in 
Vogelgestalt gedacht. So wird z. B. nach einem alten indischen Ritus 
zur glücklichen Niederkunft dem Gatten vorgeschrieben, den Unterleib 
der Gattin unter Aussprechen folgender W orte zu berühren: „du bist 
der Beflügelte, der Vogel . . . usw.“, wobei man den Embryo im Mutter­
leib anscheinend beseelen will (Sänkh. GfhS. 122, nach A rb m an n  1927,
S. 174 f.).

Das Mana ist auch ein Gegenmittel gegen gebrochenes tapu. Wenn 
besondere Gefahren drohen, muß man sich gegen sie durch außerordent­
liche Erfolgsmittel sichern (B est H, S. 43, 47, 106, 342), und diese be­
stehen in der Verwendung besonderer Kraftträger.

Aus alledem geht hervor, daß Mana nicht Lebenskraft oder Seele 
ist, sondern eher, worauf auch schon Tikao und B e s t hingewiesen haben, 
mit persönlichem Magnetismus, Telepathie oder dgl. verglichen werden 
kann. Es ist die Kraft der überragenden Persönlichkeit, deren A n a lo ­
g ie b ild  auch in der Naturerscheinung erlebt und auf dem Wege des 
s in n e n g e b u n d e n e n  D en k en s  in k o n k re te r  W e ise  s y m b o lis ie r t  
wird. Auch handelt es sich nicht bloß um ein „alter ego“, ein zweites 
Ich, sondern vielmehr um ein besonderes in den Menschen befindliches 
„Fluidum“, dem die so z ia le  A u sze ich n u n g  einer Person zu danken 
ist. Die konkreten Formen, in denen das Mana vorgestellt wird, werden 
natürlich immer mit dem gesamten Gedanken- und Anschauungssystem, 
dem Lebens- und Weltbild, dem Mythen- und Sagenbereich des be­
treffenden Volkes, kurz mit seiner Denkart und Geistesverfassung in 
Einklang gebracht.

Neuerdings h a tH o c a r t  die Aufmerksamkeit darauf gelenkt, daß im 
ersten Teil von Mahavansa in der Mitte des 5. nachchristlichen Jahr­

Neue Forschungen zum Mana-Begriff 103

1 Von Herrn Prof. Eckhard U n g er werde ich darauf aufmerksam gemacht, 
daß die sumerischen Zeichen Voeel“ 4- -Bett“ =  -Namen nennen“, „be­
rufen“ bedeuten. ”



104 Richard Thumwald

hunderts dem singhalesischen König Dutthagamani (zirka 100 v. Chr.) 
eine „wunderbare Kraft“, iddhi, zugeschrieben wird. Auch andere Herr­
scher Ceylons werden mit dieser Kraft ausgestattet angesehen. In welcher 
Weise sie von einem entsprechenden Verhalten gegenüber den über­
menschlichen Mächten in Abhängigkeit gebracht wird, geht aus folgen­
der Betrachtung hervor: „ein König, der sich richtig verhält, bekommt 
auch Regen in der entsprechenden Jahreszeit. Es ist eine Strafe der 
Götter, wenn der Regen nicht in der gewöhnlichen Weise fällt.“

Derartige Auffassungen treten bekanntlich in Verbindung mit dem 
sakralen Häuptlings- und Fürstentum bei den verschiedensten Völkern 
mit solchen Einrichtungen auf (s. T h u rn w a ld  1924— 1928: „Häupt­
ling“, „Omen“, „Staat“, „Zauber“). Der Ausdruck iddhi leitet sich von 
(Sanskrit) rddhi =  Erfolg, Prosperität, übernatürliche Kraft ab.

Als Beispiel, wie sehr mit dem E rfo lg  der Gedanke an eine be­
sondere übernatürliche Kraft verbunden ist, diene San Cristoval (Süd- 
östl. Salomoinseln). Das Mana, dort mena genannt, kann durch gewisse 
Zauberhandlungen, z. B. für den Fischfang durch Essen der rohen Leber 
eines Bonitofisches vom ersten Fang, erworben werden (Fox, S. 187). 
Mena wird auf San Cristoval wie eine A rt Substanz oder Fluidum auf­
gefaßt, das erteilt und weggenommen werden, auch aufbewahrt, zurück­
kommen und übertragen werden kann. F ox  (S. 251) betont die Ver­
wandtschaft des Wortes mena mit manawa =  Atem. Als Quelle alles 
mena gilt dort die heilige Schlange figona und in letzter Instanz der 
Geist Agwnua, von dem aus mena wieder den adaro (Seelengeistern) und 
den materiellen Gegenständen mitgeteilt wird. Das Vorhandensein von 
mena wird aber auf dem Wege des praktischen Erfolges festgestellt. 
Ein erfolgreicher Krieger gilt als im Besitz von mena. Aber auch all 
sein Eigentum ist vollgesogen von mena, so z. B. seine Keule, die dann 
aufbewahrt und mit dieser Kraft geladen vererbt wird.

W ir finden somit an sehr verschiedenen Orten mit dem „Erfolg“ 
einen Jfawa-Begriff verbunden. Jedoch liegt die Einwendung nahe, daß 
der Sanskritausdruck manas, auf dessen Verwandtschaft mit mana H o- 
c a r t  hin wies, n ic h t  dem polynesischen W ort Mana in h a l t l ic h  anzu­
gleichen ist. Immerhin bedeutet manas im Rigveda nach A rb  m an n  
(1927, S. 158ff.) „für die Inder der Vedazeit dasselbe wie für die home­
rischen Griechen '̂Ujtiog, für die alten Nordländer hugr, für die Batak 
roha“ usw., nämlich: „Ichseele oder bewußtes Prinzip, das Ichbewußt­
sein, wie dieses sich in der primitiven Vorstellung abspiegelt, den in­
neren Menschen oder den Geist, wie wir es ausdrücken wollen, als Sitz 
und Träger von Denken und Erkennen, von Wunsch und Wollen, von 
Freude und Schmerz, von Furcht und Tatkraft, von Liebe und Haß.“ 
Auch A rb  m an n  erinnert, wie das H o c a r t  tu t, an die Verwandtschaft



mit dem englischen mind. Vielleicht ist es am kürzesten mit „mein In­
neres“ zu übersetzen.

Man ersieht daraus, daß allerdings das polynesische W o r t  Mana 
sich nicht völlig mit dem vedischen manas deckt. Allein niemand wird 
die große Ähnlichkeit der beiden Ausdrücke verkennen, die weniger in 
ihrer Bedeutung voneinander abweichen als etwa das englische mind vom 
mittelhochdeutschen minne =  Erinnerung.

Der I n h a l t  des Jfawa-Begriffes findet sich jedoch, wie die Unter­
suchungen H o c a r ts  zeigen, auch in der indischen Kulturwelt.

Wenn wir uns vor Augen halten, daß die polynesische Wanderung 
nach den neuesten Forschungen etwa zu Beginn unserer Zeitrechnung 
irgendwo vom malaiischen Archipel oder der Festlandsküste des Indi­
schen Meeres sich in Wellen nach dem Großen Ozean hin verbreitet hat, 
so kann uns der Gedanke eines Zusammenhanges von W ort und Begriff 
des Mana mit der a l t in d is c h e n  K u ltu rw e lt  nicht in Erstaunen 
setzen.

Nebenbei sei erwähnt, daß wir als Markstein auf diesen Wande­
rungen bereits bei den Batak den Begriff des tondi finden (R ad in  1927, 
S .273f., A rb m an n  1927, S. 63.177). Dieses tondi ist eine unpersönliche 
Essenz im Menschen, das ähnlich wie das Mana von den Göttern stammt, 
ihm Leben und Kraft verleiht und in gewissen Körperteilen, wie dem 
Haupte, den Haaren, dem Blut, der Leber, der Plazenta besonders stark 
konzentriert ist und sich sogar in eine Mehrheit von ,,tondi“ differen­
ziert, je nach den Lebenssymptomen und den Stellen, an denen es sich 
manifestiert; das auch in den Absonderungen des Organismus: dem 
Harne, dem Schweiß, dem Speichel vorhanden ist. Es läßt sich wie ein 
feines Kraftfluidum auf andere Personen, auf Pflanzen, auf Gegen­
stände usw., z. B. durch Blut übertragen. Beim Tode entflieht es aus 
dem Körper wie das Mana der Maori und geht in andere Wesen oder 
Gegenstände über, wenn es nicht zu dem Ursprungsort in der Ober­
welt zurückkehrt und in dem dort befindlichen tondi restlos aufgeht. 
Vor allem wird das tondi aber 1. im menschlichen S c h a t te n  materiali­
siert, 2. im N am en eines Menschen, 3. im G lanz , der vom Gesicht 
eines glücklichen Menschen ausstrahlt, und 4. in der persönlichen K ra f t ,  
die einer über andere ausübt. Einige Denker der Batak haben sogar 
siebenerlei tondi gefordert. Trotz mancher Unstimmigkeiten erinnert das 
tondi an den Schutzgeist nordamerikanischer Indianer. Aber wir kon­
statieren gerade unter den 3. und 4. angeführten Punkten einen starken 
Anklang an die polynesische Mana-Vorstellung (W a rn e c k  S. 8 ff.).

A rb m an n  stellt einen Bedeutungszusammenhang des tondi mit dem 
vedischen asu auf, das er mit dem W ort ande, and der Nordländer in 
Verbindung bringt (A rb m an n  1927, S. 63f.). Asu faßt er als eine den

Neue Forschungen zum Mana-Begriff 105



106 Richard Thurnwald

Menschen belebende, hauchartige Essenz oder Wesenheit auf, als eine 
physische und geistige P o te n z .

Doch ich glaube, wir müssen versuchen, noch von einer anderen 
Seite her das Mana und den damit verbundenen Vorstellungskomplex 
uns nahe zu bringen. In Verbindung mit dem sakralen Häuptling- und 
Fürstentum tritt als wesentliches Element der Gedanke des Erfolges, 
der wunderbaren Leistungsfähigkeit auf, die von dem F ü h re r  und  
O rg a n is a to r  d e r M enschen  und dem Lenker des Landes als Ausfluß 
seiner Stellung als übergeordneter Persönlichkeit erwartet wird. Es ist, 
wie schon gesagt, eine Geisteshaltung, der wir überall dort begegnen, 
wo eine aristokratische Überschichtung Platz gegriffen hat, auf deren 
Grund ein despotisch-sakrales Fürstentum sodann errichtet wurde.

In ganz Polynesien herrscht der Glaube, daß die Fürsten Macht über 
den Ernteertrag haben. E r ist derjenige, dem die Verantwortung für 
den Unterhalt des Stammes trifft. Gehen die Dinge gut, so wird er ge­
priesen, gehen sie schlecht, mißrät die Ernte, so wird er dafür verant­
wortlich gemacht. Die Kausalzusammenhänge werden nicht so scharf 
getrennt wie in unserer analysierenden Wissenschaft, sondern — 
wie bei allen bequemen, bildhaft beziehenden Denkverfahren — die 
Erlebniskomplexe als solche miteinander verbunden (s. T h u rn w a ld , 
Primitives Denken). Bei dauerndem Mißerfolg, Auftreten von Stürmen, 
Erfolglosigkeit des Fischfangs und dauernder Nahrungsnot tö tet man 
einfach den sakralen Fürsten, in der Überzeugung, daß sein Verhältnis 
zu den das Schicksal des Stammes leitenden Mächten nicht gut ist, daß 
er sich nicht richtig in den Ablauf der Weltordnung, die selbstverständ­
lich zugunsten des eigenen Stammes sich abspielen muß, einzufügen im­
stande ist. Darin wird letzten Endes seine Schuld erblickt, denn er hat 
im Sinne des gekennzeichneten Denkverfahrens „die Übel herbeigeführt“. 
So hält man sich für berechtigt, ihn im Interesse des Ganzen als 
„ s c h le c h te n  F ü h re r“ zu beseitigen. Diese Beseitigung findet wieder 
in Formen sta tt, die aus der Geistesverfassung und der Vorstellungs­
welt des betreffenden Stammes quellen. Ausführliche Beispiele dafür 
finden sich etwa in F ra z e rs  „Goldenem Zweig“ (S.387ff., 817ff., 853ff.). 
Neuerdings hat H o c a r t  (1927, S. 3 2 ff.) auf Grund seiner Unter­
suchungen in Fiji und Ceylon diesen Gedanken schärfer verfolgt. An­
dererseits wird die O rg a n is a t io n s g e w a lt  des sakralen Fürsten als 
etwas Wunderbares empfunden und von da auch seine Beziehung zur 
Weltordnung überhaupt hergeleitet, die sich in einer Verherrlichung 
und Vergöttlichung des Fürsten oder doch in seinem bevorzugten Ver­
hältnis zu den die W elt leitenden Mächten ausdrückt. Aus dieser Auf­
fassung heraus schreibt man ihm die besondere Fähigkeit erfolgreicher 
W irkung zu, denkt sich über ihn das Mana ausgegossen.



Es wurde bereits auf das iddhi der Könige von Ceylon hingewiesen, 
von denen in den Pali-Büchern die Rede ist. Deshalb aber, weil diese 
Form archaischer Staatsbildung auch schon in Babylonien vorhanden 
war, darf es uns nicht wundern, auch schon dort zu hören, daß „die 
Gerechtigkeit der Könige reichen Ernteertrag herbeiführte“ (M eißner
I, S. 65 ff.). Bis in den Süden von Afrika haben sich derartige Auffas­
sungen, vielleicht durch die Wanderung der Hirten verbreitet. Der 
Glanz der Batonga-Fürsten liegt, wie J u n o d  (I, S. 355 ff.) betont, nicht 
in einer Entfaltung von Reichtum und äußerem Glanz, sondern in dem 
Gedanken, daß das Leben des Stammes von seinem Fürsten ausgeht, 
gerade so, wie die Nahrung des Körpers von seinem Kopf aufgenommen 
wird. Man sagt: „der Fürst ist die Erde. E r ist der Hahn, dessen Hühner­
hof sein Land ist. E r ist der Stier, ohne den die Kühe nicht kalben, 
ohne ihn ist das Land wie eine Frau ohne ihren Gatten. E r ist der 
Mensch im Dorf.“ In diesen packenden Bildern, wie wir sie ganz ähn­
lich auch aus dem alten Ägypten kennen, wird seine Bedeutung als 
Führer gekennzeichnet. Noch schärfer tr it t  das jedoch in folgenden 
W orten hervor: „was nützt es, wenn ein Hund bellt und kein Mensch 
da ist, der wagt aus der Hütte zu gehen und der Gefahr, die droht, be­
gegnet, um die Hyäne wegzujagen!“ Hier wird also seine F ü h r e r ­
s c h a f t  in der Verteidigung seiner Gemeinde gefordert. Darum aber 
heißt es: „ein Klan ohne seinen Fürsten hat jeden Sinn verloren: er ist 
dann tot. Denn wer will ihn zu den Waffen rufen? Da gibt es kein 
Heer mehr! Der Fürst ist unser großer Vorkämpfer, hinter den wir uns 
stecken und von dem wir die Richtschnur unseres Handelns verlangen.“ 
In dem letzten Satz ist am deutlichsten ausgesprochen, was man vom 
Fürsten erwartet. Die Forderung an seine O rg a n is a t io n s f ä h ig k e i t  
wird nur restlos v e r a l lg e m e in e r t  und dementsprechend auch die Mei­
nung von seiner Macht und Wirkungskraft gesteigert. — Bemerkens­
wert ist dabei, wie ein formal richtiges Verhalten gleichzeitig den Aus­
gangspunkt für die primitive M o ra l bildet. „Gut“ und „schlecht“ heißt 
in diesem Fall E r fo lg  oder Erfolglosigkeit. Auch in der Odyssee 
(XIX 109 ff.) begegnen wir der Auffassung, daß einem tadellosen König, 
der in der Furcht der Götter über die Menschen herrscht und das Recht 
aufrechthält, die schwarze Erde Korn und Weizen bringt, sich ihm die 
Bäume mit Frucht beladen, die Herden sich fehlerlos vermehren, die 
See Fische bringt, sein Volk glücklich lebt, w e il er eine gute Regie­
rung ausübt.

Allerdings muß man hinzufügen, daß auch für das Alltagsurteil des 
naiven Denkens bei uns heutzutage trotz aller Moralphilosophien und 
ethischen Forderungen tatsächlich doch immer noch letzten Endes die 
Aufstellung ähnlicher Zusammenhänge entscheidend ist, wenngleich sie

Neue Forschungen zum Mana-Begriff 107



108 Richard Thumwald

sich oft in ein umständliches Räsonnement verhüllt (vgl. T h u rn w a ld  
1928).

Versuchen wir die letzten Ausführungen zusammenzufassen: Als 
eine der Quellen der Mana -Vorstellung wird man überhaupt die soziale 
Überschichtung und die Entstehung der sakralen Fürstenmacht auf ari­
stokratischer Grundlage zu betrachten haben, wie wir sie primär wohl 
bei der Überschichtung und Organisation von feldbauenden Stämmen 
durch Hirten bereits seit den ältesten Zeiten in den archaischen Staats­
gebilden von Sumer und Babylonien, von Indien und Ägypten usw. 
finden (s. T h u rn w a ld : „Häuptling“, „Politische Entwicklung“, „Staat“). 
In einem jeden dieser Gemeinwesen hat sich innerhalb der eigenen Vor- 
stellungs- und Gedankenwelt, der Mythen und Legenden und sonstigen 
Ansichten auch der Glaube an die wunderbar erscheinende Fähigkeit 
der die Gemeinschaft der Stämme organisierenden Führer, sowohl der 
herrschenden Schicht wie des leitenden Einzelmenschen herausgebildet, 
bleibt jedoch selbstverständlich innerhalb der Geistesverfassung und 
dem Gedankensystem seines Volkes befangen. Dazu kommt noch etwas. 
Mit dem Auftreten dieser archaischen Staatsgebilde entsteht auch eine 
Art N a tio n a lg e fü h l ,  das sich über alle durch die Organisatoren zu­
sammengefaßten Gruppen erstreckt, wie wir es z. B. auch bei den Maori 
betont finden; das jedoch bei Völkern ohne derartige weitausgreifende, 
viele Gemeinden vereinigende Verfassung, wie etwa bei Melanesiern Neu- 
Guineas u. dgl., fehlt.

Es wurde hervorgehoben, daß ein Zusammenhang zwischen den 
Mana-Vorstellungen und ähnlichen Gedankengängen sehr verschiedener 
und weit auseinanderliegender Völker angenommen werden darf. Wie 
haben wir uns die A u s b re i tu n g  solcher Vorstellungen zu denken? 
Dies ist eine überaus wichtige Frage, die leider von den allzu mecha­
nisch verfahrenden Vertretern einer orthodoxen Kulturkreislehre ge­
wöhnlich außer acht gelassen wird. W er oder was ist gewandert, und 
wie haben sich die Übertragungen vollzogen?

Vielleicht kann man an die Ausbreitung des Islam in Afrika er­
innern. Damit war keineswegs eine Wanderung der Araber als Gesamtvolk 
oder eine solche von Volksteilen in größerem Ausmaß verknüpft, sondern 
nur einzelner Führer, und dieser oft nur von Stamm zu Stamm im Laufe 
der Zeit. So wurde tatsächlich auch nur ein verhältnismäßig geringer 
Teil der Lehre des Koran, etwa nach dem Sudan, verbreitet. Aber man 
darf nicht vergessen, daß gerade in Nordafrika der Islam ähnliche soziale 
Verhältnisse, ja auch ähnliche klimatische und geographische Voraus­
setzungen antraf wie in seiner Heimat. Die Bedingungen waren also 
außerordentlich günstig. Nichtsdestoweniger fand auch hier eine An­
gleichung an die ganze Vorstellungswelt des übernehmenden Volkes statt.



Ähnliches gilt wohl auch für die Verbreitung des sakralen Fürsten­
tums und der mit diesem verbundenen Auffassungen. Die soziale Lebens­
gestaltung begünstigte zunächst eine bestimmte geistige Einstellung. 
Dadurch wurde der Nährboden für Lehren und Ideen geschaffen, die 
von fremder Seite her einströmten. Schließlich wurde das Resultat in 
das Vorstellungsnetz von W elt und Leben eingewoben. Uns, die wir aus 
ganz anderen Denksphären und außerdem — unvermeidlicherweise — 
ziemlich oberflächlich an die inzwischen zu einem inneren Ausgleich ge­
langten Systeme von Sozial- und Geistesverfassung herantreten, uns er­
scheint jedes dieser einzelnen Systeme als etwas in sich Geschlossenes. 
Die Gedanken von einer besonderen persönlichen Macht bilden aber 
einen mehr oder minder wichtigen Bestandteil aller dieser Auffassungs­
gebäude.

So breitete sich wohl auch die Mana-Vorstellung aus, die bei jedem 
Volk in etwas anderer Variante auf tritt, weil sie in einem anderen Ge­
dankensystem eingebettet ist. Mit diesem Gedankensystem verschmolzen 
verschiedenerlei Auffassungen, wie wir das sahen: bei den Maori z. B. 
geht das Mana von der Gottheit Jo aus, auf San Cristoval von der 
Schlangengöttin usw.

Die Mana-Yorstellung als solche, die die besondere Kraft der P e r ­
sö n lic h k e it  im transzendenten Licht vor Augen führt, ist etwas, das 
uns heute indessen auch nicht fremd ist, wenngleich wir ihr eine andere 
Deutung geben und eine tiefer auflösende Analyse anwenden. Ein­
flußreichen Persönlichkeiten in Handel, Finanz, Industrie, Politik, Be­
amtentum, Künstlern, Erfindern und sonstigen „Autoritäten“, ja Sports­
leuten —  von Potentaten ganz zu schweigen — wird in der modernen 
Gesellschaft ein Verhalten entgegengebracht, das bald als Servilität, 
bald als Ehrfurcht gewertet wird, und die betreffenden Menschen sowie 
den Kreis, der sie umgibt, mit dem Gefühl von etwas Besonderem er­
füllt, von einer außerordentlichen Macht, von einem Fluidum, das von 
ihnen ausgeht — wie man in der Tat in Berichten oft lesen kann. 
Dabei soll nicht untersucht werden, wieweit solche Schilderungen be­
gründet oder Phrase sind.

Es haben biologische und physiologische Forschungen, wie sie jüngst 
von den Professoren F. S a u e rb ru c h  und W. 0. S ch u m an n  angestellt 
wurden, gezeigt, daß jeder Vorgang in lebendigen tierischen, ja  pflanz­
lichen Körpern, jede Fingerbewegung, ja schon jede Gemütserregung 
mit der Erzeugung sehr feiner elektrischer Ströme verbunden ist, die 
nach der Körperoberfläche abfließen. Es haben sich auch verschiedene 
Fernwirkungen daraus ergeben.

Unter diesen Umständen erscheinen Vorgänge, wie wir sie von 
Hypnotiseuren und Magnetiseuren kennen, das Handauflegen, aber über­

Neue Forschungen zum Mana-Begriff 109



110 Richard Thurnwald

haupt die geistige und seelische Auswirkung von starken Persönlich­
keiten nicht mehr als etwas mystisch Vorgestelltes und Unwirkliches, 
sondern als etwas durchaus Mögliches, im Realen Vorhandenes.

Es scheint, daß ein nur in geringem Maße analysierend ver­
fahrendes Denken innerhalb einer ganz andersartigen Vorstellungswelt 
dafür den Jfana-Begriff gebildet hat. In jener W elt voller lebendiger 
Symbole suchte es etwas ähnliches auszudrücken wie wir heute auf 
anderen Wegen und aus einer anderen Geistesverfassung heraus, ob­
gleich auch wir heute noch weit davon entfernt sind, den Schleier zu 
lüften, der das Außerordentliche der Persönlichkeit verhüllt.

Es mag angezeigt sein, zum Schluß den Gedankengang der hier vor­
gelegten Ausführungen zu überblicken. Vielleicht kann man ihn unter 
folgenden Punkten zusammenfassen:

1. Der .Mcma-Begriff tr it t  uns in der Maori-Philosophie als Bestand­
teil des W elt- und Lebensbildes dieses Volkes entgegen.

2. Trotz der starken Betonung des Feuerblitzes müssen wir dessen 
Beziehung zum Mana als eine später erklügelte Beziehung zu um andere 
Naturerscheinungen kreisenden Gedankenbildern betrachten.

3. Die Verbindung mit dem Feuer- und Ahnenkult sowie die Be­
ziehungen des Mana zur Mythologie sind Ergebnisse einer auf Stufen 
höheren Geisteslebens erfolgenden S y s te m a tis ie ru n g  von ursprüng­
lich unverbunden nebeneinander bestehenden Gedankenbildern, die über­
dies oft aus verschiedenen Volksbestandteilen stammen, aus denen ge­
schichtete Gesellschaften zusammengesetzt sind.

4. Von den Schlacken seiner Verquickung mit anderen Vorstellungs­
bildern gereinigt, erscheint uns das Mana hauptsächlich als eine an die 
P e rso n  des Menschen gebundene Macht. Doch muß dieses persönliche 
Mana von der Auffassung einer Seelenkraft im Sinne einer Lebens­
trägerin unterschieden werden.

5. Mana darf auch nicht mit Zauber schlechthin verwechselt werden. 
Der Zauberer kann Mana besitzen oder verlieren. Zauber ist ohne 
Mana möglich, und Mana involviert nicht Zauber.

6. Im Zusammenhang mit persönlichem Ansehen und sozialer Gel­
tung erscheint das Mana als Träger des Erfolges.

7. In dieser Eigenschaft dürfte sich der Jfema-Begriff im Anschluß 
an die O r g a n is a t io n s tä t ig k e i t  von Führern und Führerschichten 
ausgebildet haben, deren Überlegenheit von der anderen Seite bewun­
dert wurde. Der Verlust der Überlegenheit bedeutet auch Verlust des 
Manas.



8. Darum müssen wir die Entstehung des .Mawa-Begriffes in Kul­
turen suchen, in denen historisch zum erstenmal Überschichtungen und 
heldenhafte Führerpersönlichkeiten von großem Ausmaß in Erscheinung 
traten, nämlich in den Anfängen der altorientalischen Kulturen.

9. Das persönliche Mana hat sich verwandter anderer Erscheinungen 
als le b e n d ig e r  S y m b o le  bedient und diese, wie etwa den Feuerblitz, 
Steine u. dgl., mit sich gedanklich verwoben.

10. Je nach der Besonderheit von Land und Volk und der Philo­
sophie, in der Züge von Mana-Vorstellungen enthalten sind, tr it t  die 
Färbung des Jfawa-Begriffes in zahlreichen Varianten auf.

11. Die im Mana zutage tretende Auffassung von einem besonderen 
„F lu id u m “ des ilfana-Trägers, der Persönlichkeit, braucht keineswegs 
als bloß philosophische Konstruktion gedeutet zu werden, sondern es 
ist möglich, daß diesem Fluidum eine Wirklichkeit entspricht in Gestalt 
von Strömungen a n im a lis c h e r  E le k t r iz i tä t .  Vielleicht haben wir es 
mit Erfahrungen zu tun, die eine andere Zeit mit anderen Gedanken­
bildern ausdrückt.

12. Nicht alle Auffassungen menschlicher Abhängigkeit von über­
natürlichen Kräften können in den Mana-Begriff gepreßt werden, wie 
M a re tt  es versuchte. Die in den Kulturen der amerikanischen Indianer 
auftretenden Vorstellungen von in Gegenständen, Naturobjekten oder 
Naturerscheinungen zur Wirksamkeit gelangenden übermenschlichen 
Kräften decken sich n ic h t  mit dem Üfawa-Begriff der Maori und deren 
Schwester- und Mutterkulturen. Einen Ansatz zum persönlichen Mana 
kann man nur in beschränktem Ausmaß bei den Begeisterungszuständen 
der amerikanischen Indianer finden. Wahrscheinlich hat der Mana-Be­
griff ursprünglich in den Kulturen, innerhalb deren er entstanden ist, 
an solche Zustände angeknüpft. Jedoch dürfte er erst im Anschluß an die 
Überschichtung von Feldbauern durch Rinderhirten in den Mutter­
kulturen, aus denen er stammt, zu der eigentümlichen Ausgestaltung 
gelangt sein, wie wir ihn in den Veden und schließlich auch bei den 
Maori finden.

ERWÄHNTE W ERKE 
A n k e rm a n n , B., Totenkult und Seelenglaube bei afrikanischen Völkern. Z. f.

Ethn. 1918.
A rb m a n n , E rn s t ,  Untersuchungen zur primitiven Seelenvorstellung m it be­

sonderer Rücksicht auf Indien. Le Monde Oriental 20, 21. I 1926, II 1927. 
B e a t t ie ,  Mana, described by Mr. Tikao (Ngai-Tahu). Journ. Polynesian Society

30 (1921).
B e s t, E lsd o n , Astronomical Knowledge of the Maori. Dominion Monograph 3,

Wellington 1922.
— The Maori. 2. Bde. Wellington, N.-Z. (Harry H. Tombo) 1924.
F ox , C. E., The Threshold of the Pacific. London 1924.

Neue Forschungen zum Mana-Begriff 111



F ra z e r ,  J. Gr., Der goldene Zweig (deutsche Übersetzung). Leipzig, Hirsch­
feld, 1928.

H ad d o n , Reports of the Cambridge Expedition to Torres Straits. 1905.
H o c a r t ,  A. M., Kingship. Oxford Univ. Press. 1927.
H o u g h , W a l te r ,  Fire as an Agent in Human Culture. Smithson. Inst. Bul­

letin 139 (1926).
J u n o d , H. A., The life of a South-African Tribe. 1912.
M e iß n e r , B ru n o , Babylonien und Assyrien I. 1925.
P f i s t e r ,  Bayer. Blätter f. Volkskunde 11, 42 ff.
R a d in ,  P., Primitive Man as Philosopher 1927.
S p e n c e r , B. and G ille n , F. J., The Arunta. 2 Bde. 1927.
S t r e h l o w ,  Carl ,  Die Aranda- nnd Loritja-Stämme in Zentral-Australien. Ver- 

öffentl. a. d. Städt. Völkermuseum. Frankfurt a. M. 1907—11.
T h u r n w a l d ,  R., Artikel im Reallexikon der Vorgeschichte (hrsg. v. M. Ebert): 

„Häuptling“, „Idol“, „Mana“, „Meiding“, „Omen“, „Primitives Denken“, 
„Staat“, „Tabu“, „Totemismus“, „Totenkult“, „Zauber“. 1924—28.

— Symbol im Lichte der Völkerkunde. Zeitschrift für Ästhetik und allgemeine 
Kunstwissenschaft 21 (1927).

— Bequemes Denken. Institut International d’Anthropologie. 3. Session. Amster­
dam (1927) 1928.

V e d d e r ,  H., Die Bergdama. 1923.
W a r n e c k ,  J., Die Religion der Batak. 1909.
W in th u is ,J ., Das Zweigeschlechterwesen. Forschungen zur Völkerpsychologie 

und Soziologie 5 (1928).
W i r z ,  P a u l ,  Anthropologische und ethnologische Ergebnisse der Zentral-Neu- 

Guinea-Expedition 1921—22. Nova-Guinea 16/1 (1924).
Zum Mana-Begriff vgl. auch dieses Archiv 22, 380 A. 6 ff. 23, 126 f.

112 Richard Thurnwald, Neue Forschungen zum Mana-Begriff



TIRAWA, DER HÖCHSTE GOTT DER PAWNEE
VON RIC H ARD  DANGEL  IN WIEN

Die Bedeutung Tirawas, des höchsten Wesens der Pawnee-Konfö­
deration von Nebraska, liegt nicht darin, daß uns in ihm ein Hochgott 
der U rk u l tu r  entgegenträte; denn davon sind die Stämme, deren 
Pantheon seine erhabene Gestalt krönt, mit ihrem Maisbau, Mutterrecht 
und Menschenopfer einerseits, ihrem Gestirnkult und ihrer hochentwik- 
kelten Ritualsymbolik andererseits weit entfernt. Aber seine Gestalt un­
terscheidet sich von vielen anderen Hochgöttern dadurch, daß sie nicht 
wie diese für das wirkliche religiöse Leben tot ist; seine Verehrung be­
gleitet lebendig alle bekannten Phasen der Geschichte der Pawnee. 
Auch ist der geistige Gesamtbesitz dieser Indianer gut bekannt; so daß 
es vielleicht möglich ist, die Natur und das Werden eines Hochgottes 
hier besser zu durchschauen als anderswo.

I . K R IT ISC H E  V O R B EM E R K U N G E N 1 
Die günstige Quellenlage erlaubt uns, drei Klippen zu umschiffen, 

die am Anfang einer ähnlichen Untersuchung liegen: die erste ist die 
Frage, was an der Gestalt des Hochgottes alt und ursprünglich und was 
jung und fremd ist; die zweite ist, ob Unterschiede in seiner Geltung 
und Auffassung bei den einzelnen Stämmen vorhanden sind; und die 
dritte, ob solche Unterschiede auch innerhalb der einzelnen Gruppen 
erscheinen.

1 B e n ü tz te  L i te r a tu r :
1. George A. Dorsey Traditions o f the Skidi Pawnee Boston und New York 1904.
2. George A. Dorsey The Pawnee Mythology (Part I) Washington 1906.
3. Alice C. Fletcher The Hako, A Pawnee Ceremony 22. Annual Report of the 

Bureau of American Ethnology.
4. Alice C. Fletcher Pawnee Star Lore Journal of American Folk Lore 16

(1903) p. 10/15.
6. George Bird Grinnell Pawnee Hero Stories and Folk Tales New York 1912.
6. James Mooney The Ghost Dance Religion and the Sioux Outbreak o f 1890 

14. Annual Report of the Bureau of American Ethnology.
7. Alice C. Fletcher and Francis La Flesche The Omaha Tribe, 27. Annual 

Report of the Bureau of American Ethnology.
A rch iv  fü r  R e lig io n sw issen sch aft X X V II  8



114 Richard Dangel

1. DER EINFLUSS CHRISTLICHEN DENKENS
So ziemlich alles, was wir von den religiösen Anschauungen der 

Pawnee wissen, wurde in den zwei letzten Dezennien des neunzehnten 
Jahrhunderts aufgezeichnet, zu einer Zeit also, da diese Indianer schon 
aus ihrer ursprünglichen Heimat nach Oklahoma versetzt waren (1874); 
die wichtigen Werke von D o rse y  lassen die Spuren von Geistertanz- 
Bewegung und Pejote-Kult (um 1892) erkennen; aber der mächtige 
Einfluß der christlichen Zivilisation hatte schon lange vorher sein W erk 
begonnen. Schon im Vertrag von Pt. Atkinson (1825) anerkannten die 
Pawnee die Oberhoheit der Vereinigten Staaten; 1834 begannen die 
Presbyterianer John Dunbar und Samuel Allis ihre Missionstätigkeit; die 
1844 begründete Missionsstation wurde drei Jahre später wieder auf­
gelassen. Die friedlichen Beziehungen, in denen diese Indianer während 
des ganzen Jahrhunderts mit den Weißen standen, zeigen sich darin, 
daß viele ihrer Krieger als Kundschafter in fremden Diensten, auch ge­
gen andere Indianerstämme, kämpften; berühmt war das Korps des Major 
Frank North, den seine Krieger durch den Namen Panilesharu, „Pawnee- 
häuptling“, ehrten. Der Häuptling Comanche Chief, der 1888 starb, 
schickte seine Kinder an eine östliche Schule (5 :4 4 ); Little Warrior, 
der einen Skalp dem Tirawa opferte, war an einem westlichen College 
erzogen worden (5 :7 9 ); in solchen Leuten muß natürlich die fremde 
Gottesvorstellung auf die heimische gewirkt haben. Wenn bei G r in  ne 11 
die Pawnee erzählen: „Alle Menschen, wo immer sie leben — alle In­
dianer, alle weißen Männer, alle Mexikaner und alle schwarzen Männer
— rauchen und beten zu Ati'us Tirawa“ (5 :354), ist die Gleichsetzung 
des eigenen Gottes mit dem fremden mit Händen zu greifen. Dieser 
Synkretismus hat G rin n e lls  ganze Auffassung von Tirawa gefärbt; die 
Bezeichnung „Spiritfather“ (5 :2 7 l)  ist so unindianisch wie möglich. Im 
einzelnen sind als Anpassungen an ursprünglich fremde Ideen aufzu­
fassen: die Vorstellung, daß die guten Toten zu Tirawa gehen; die Ent­
rückung von Visionären zu Tirawa in seine Himmelswohnung; und die

8. George A. Dorsey and A. L. Kroeber Traditions o f the Arapaho (Chicago 
1903) Field Columbian Museum, Publ. 81, Anthrop. Series, Vol. V.

9. Alice C. Fletcher Glimpses of Childlife among the Omaha Tribe o f Indians 
Journal of American Folk Lore 1 (1888) p. llöff.

10. Handbook o f American Indians North o f Mexico.
11. Walter McClintock The Old North Trail, or L ife, Legends and Religion 

o f the Blackfoot Indians London 1910.

Zitiert wird diese Literatur nur durch die Nummer dieses Verzeichnisses und 
dahinter die Seitenzahl, also z. B. 6 : 44 bedeutet: Grinnel Pawnee Sero Stories
S. 44.



Tirawa, der höchste Gott der Pawnee 115
allmähliche Verdrängung anderer göttlicher Wesen durch Tirawa aus 
Funktionen, die ihnen, nach allen guten Quellen, von rechtswegen zu­
stehen.

G rin n e lls  Pawnee sprechen, wenn sie gegen die Erde hin rauchen, 
die W orte: „Vater der Toten, du siehst uns“ ; das bedeutet, daß die 
Erde Tirawas Boden ist. „W ir glauben, daß wir nach dem Tode mit 
Tirawa droben im Himmel leben werden. Alle werden dort leben und 
glücklich sein; aber ein Dieb, der andere im Lager bestiehlt, oder ein 
Schlechter, stirbt, und damit ist es aus mit ihm. E r geht in den Boden, 
und lebt nicht wieder auf. Ein Grund, warum wir dies glauben, ist, daß 
wir im Traum des Schlafes oft diese Dinge sehen. W ir sehen uns selbst 
bei Tirawa“ (5 : 355). Ein junger Skidi stirbt und wandert ins Geister­
land, wo er Tirawa in Gestalt eines Goldadlers, von Blitzen umgeben, 
sitzen sieht; er trifft seine toten Verwandten und kehrt wieder ins Land 
der Lebenden zurück (1 :6 9 ff.). Die Indianer, die über die Lehre der 
Priester lachen, daß Tirawa auch für die Toten sorgt ( l : 79), werden 
Grund dazu gehabt haben; denn die alte Lehre kann höchstens gewesen 
sein, daß Tirawa ausnahmsweise Tote aus dem Jenseits zurückkehren 
läßt ( l  : 76), aber ohne daß er selbst Totenherrscher ist. Denn er wohnt 
im Mittelpunkt im höchsten Himmel (1 :8 ) ;  das Totenland liegt aber im 
Süden; wenn jemand stirbt, wird er vom Nordstern aufgenommen und 
auf der Milchstraße nach Süden geschickt, wo der Südstern, der „Stern 
der Toten“, ihn empfängt (1 :5 7 ; 1 :1 9 ; 4 :12). Tirawa selbst hat den 
„Spiritstar“ nach Süden gestellt (1 :4 ). In der Symbolik bedeutet Süden 
soviel wie Tod (2 :298 , 374); der Südstern wird dereinst die W elt ver­
nichten (2 :1 3 4 ; 4 :12ff.). S tatt einer Scheidung des Totenschicksals 
nach ethischen Kategorien findet sich ursprünglich eine solche nach so­
zialen Gesichtspunkten: Die Toten wohnen im Jenseits familienweise 
beisammen ( l : 342 u. ö.); es gibt dort einen Weg, auf dem nur Häupt­
linge wandern (1 : 70), und einen solchen, auf dem nur Krieger wandern 
( l  '• 70); dies ist der linke, blutig gefärbte Arm der Milchstraßenverzwei­
gung. Krieger wandern auf der schmalen Straße, Frauen oder die an 
Alter verstorben sind, auf der breiten (1 i 57; 4 :12 ff.).

In der alten Zeit wohnt Tirawa ungesehen und erhaben im höchsten 
Himmel; der Knabe, der jenseits des ersten Horizontes das Haus der 
vier „Götter des Westens“ erreicht, ist zwar in „Tirawas Haus“; aber 
ihn selbst bekommt er nicht zu sehen (2 : 9 7 ff.). In neuerer Zeit ist er 
für Ekstatiker leicht erreichbar (1: 69ff.); einem Indianer, der zu ihm 
entrückt wird, erscheint er als ein Mann, der in der linken Hand den 
Bogen, in der rechten wilden Salbei hält; er gibt ihm die „roten Bohnen 
aus dem Süden“ (Pejote) mit, damit auch die anderen Menschen ihn be­
suchen können (2 :383).

8*



116 Richard Dangel

Auch in den älteren Geschichten von der Stiftung von Medizinbün­
deln und Tänzen durch die Tiergötter der Erde erscheint Tirawa als 
theoretischer Oberherr; aber meist wird höchstens ausgesagt, daß er den 
Tieren die Kraft oder Erlaubnis dazu gegeben hätte; über die weit­
gehende Selbständigkeit der niederen Götter wird noch zu reden sein; 
hier bemerken wir, daß der Indianer, ohne theoretisch die Macht oder 
Übermacht anderer Wesen abzustreiten, doch mit seinem ganzen Herzen 
an dem Wesen hing, durch das gerade er Anschluß an die übernatür­
lichen Mächte dieser W elt erhalten hatte; das Unterpfand seiner Begna­
dung, das „Bündel“, enthielt für den spöttischen Weißen nur Federn, 
Vogelbälge und anderen Kram, für ihn aber war es das Heiligste auf 
der W elt; und ein Bestandteil des Bündels war auch die Geschichte 
seiner Entstehung. Es muß daher aufs höchste auffallen, wenn bei 
G rin n e ll  an mehreren Stellen von den Tiergöttern anläßlich der Stiftung 
ihrer Tänze geradezu Propaganda gegen sich selbst gemacht wird; man 
dürfe sich nur in Kleinigkeiten an sie wenden, in wichtigen Dingen aber 
an Tirawa (5 :117ff., 126).

Außerdem läßt sich durch Vergleich mit anderem Material nach- 
weisen, daß in vielen Fällen bei G rin n e ll  ein unbestimmter Tirawa für 
ein anderes, sehr bestimmtes Wesen eintritt; z. B. werden die Opfer, die 
man in das tiefe Loch am „Tierhaus“ von Pa’howa hineinwarf, natürlich 
nicht dem Tirawa (5 : 359), sondern eben den „Tiergöttern“ dargebracht; 
der Bär, der sich auf Tirawa als Spender seiner Macht beruft (3 :125), 
erscheint in allen anderen Versionen dieser Geschichte als „Sohn der 
Sonne“, von der er seine Kraft bezieht (z.B. 1 :189 , 343; 2: 338ff.); 
dieser Sachverhalt blickt auch noch bei G r in n e ll  hervor, indem der 
Bär seine Zauberkraft erst erhält, wenn „Vater Sonne“ erscheint (5 :124). 
In zahlreichen Geschichten hat der Bär sein Heim immer in der Nähe 
von Zedern; daß die Zeder aber mit Tirawa zu tun hat, steht nur bei 
G rin n e ll  (5 :126); sonst hat sie immer nur mit dem Bären zu tun 
(2 :355). Sowohl bei G r in n e ll  (5 :67 ff.) als bei D o rsey  ( l :  199ff.) 
findet sich die Geschichte von den auf einem Berg vom Feinde einge­
schlossenen Kriegern, die ihr Führer, unter Beistand eines göttlichen 
Wesens, in der Weise rettet, daß sie sich an zusammengeknüpften Seilen 
vom Felsen herablassen; bei jenem ist es Tirawa, der angerufen wird 
und durch eine Stimme Rat erteilt, bei diesem aber die Mond- oder 
Spinnenfrau, die durch ihre Natur zu dieser Aufgabe vorherbestimmt 
ist; sie hilft ja auch am Anfang der Dinge, die ersten Menschen auf die 
Erde zu bringen (1:351/2). Die Angabe, daß das Menschenopfer beim 
Ritual des roten Morgensterns dem Tirawa dargebracht wurde, der 
darüber immer sehr erfreut gewesen sei (5 :367), ist alt; denn hier er­
scheint Tirawa nur als Oberherr, der auch nach allen anderen Quellen



das Opfer für den Morgenstern verlangt und billigt. In den anderen 
Beispielen jedoch handelt es sich um eine V e rd rä n g u n g  der niederen 
Götter durch Tirawa, der nicht mehr als Oberherr eines Pantheons er­
scheint, sondern nach fremdem Vorbild der einzige Gott zu werden 
beginnt.

2. DIE GELTUNG TIRAWAS BEI DEN EINZELNEN STÄMMEN
Die vier Pawneestämme, die in späterer Zeit im Tale des Platte 

River (Nebraska) saßen, gruppierten sich so, daß die Skidi am weitesten 
gegen Nordwesten saßen und als „up stream people“ den drei anderen 
Stämmen gegenüber ein selbständiges Ganzes bildeten; ihr Ritualwesen 
ist ganz besonders entwickelt, und sie betrachten sich eher als Verwandte 
der Arikara denn als solche der übrigen Pawnee. Diese, politisch und 
kulturell enger verbunden, wohnten als ,,down stream people“ weiter 
Östlich: zuerst die Kitkehahki, dann die Chaui, und am weitesten gegen 
Osten die Pitahauerat.

Diese drei Stämme sind durch Übernahme von Ritualen und beglei­
tenden Ursprungsgeschichten (2 :8 ) den Skidi ähnlicher geworden als 
sie es früher waren; selbst das nicht allzu reiche Material, das über ihre 
religiösen Verhältnisse vorliegt, erlaubt den Schluß, daß Tirawa bei ihnen 
nicht ganz die Geltung hatte wie — später — bei den Skidi.

Nach G rin n e ll  waren die Kawarakish die einzigen Pawnee, die den 
Tirawa nicht verehrten; „ihre Verehrung richtete sich gegen Westen“ 
(5 : 358). W ir haben eine Geschichte von den „vier Göttern im Westen“, 
die zu einem Altar gehörte, der ursprünglich im Besitz der Kawarahkis 
war (2 :1 9  ff.); hier wird geschildert, wie die ersten Menschen von den 
vier westlichen Göttern Maissamen und Büffel bekommen; „darum bringen 
die drei Banden der Pitahauerat, Chaui und Kitkehahki ihr erstes Opfer 
den vier Göttern dar, die im Westen stehen, anstatt dem Tirawa ein 
Opfer darzubringen.“ Anderswo wird folgender Unterschied zwischen 
den drei Stämmen gemacht: Die Pitahauerat (die hier als ursprüngliche 
Bande gelten) kennen die heiligen Dinge, die sich auf Tirawa beziehen, 
und sind „Tirawas Volk“, von ihm sichtbar begünstigt; die Chaui stehen 
unter der Obhut der himmlischen Götter, verkehren aber auch mit den 
Tiergöttern der Erde, von denen sie über die Heilkräuter belehrt wer­
den; die Kitkehahki haben das Wissen von den über das Land verstreuten 
„Steinen“ (besonders Meteoren); in ihren Bündeln haben sie solche Stein­
götter, diese sprechen zu den Leuten im Traum und tun für sie dasselbe, 
was Tirawa für die Seinigen tut- sie geben ihnen Ruhm vor allen Leuten 
(2 : 280).

Die Kawarahkis waren eine Bande der Pitahauerat (5 : 358; 2 : 321); 
aber es spricht einiges für D o rse y s  Annahme, daß auch die ursprüng-

Tirawa, der höchste Gott der Pawnee 117



liehe Gruppe, aus der durch Absplitterung die drei Stämme entstanden, 
so hieß (2 : 8).

Die Nachrichten besagen natürlich nicht, daß Tirawa bei den Kawa- 
rahkis nicht bekannt oder ohne Verehrung war; aber sie besagen, daß 
seine Verehrung nicht überall die gleiche war; in Fällen, wo bei den 
Skidi er als Herr des Himmels niederen Göttern befiehlt, den Menschen 
Büffel oder Mais zu senden, und daher als eigentlicher Spender verehrt 
wird, treten anderswo diese „niederen Götter“ mit viel größerer Selb­
ständigkeit auf. Nun sind die vier Götter des Westens auch bei den 
Skidi zusammen mit der Abendsterngöttin die Götter, durch die Tirawa 
den Menschen Büffel und Mais schickt; sie sind die Bringer der Frucht­
barkeit, ohne die der Mais nicht gedeiht, und die Abendsterngöttin ist 
eine typische Maisgöttin. In den aufgezeichneten Mythen der Pawnee 
spielt der Mais eine größere Rolle als der Büffel; in alter Zeit, als sie 
weiter im Süden wohnten, muß der Mais eine noch größere Bedeutung 
gehabt haben. Die alte Maiskultur erscheint nun bei den „down stream 
people“ reiner als bei den Skidi, die sich am meisten an die Büffel­
jagdkultur angepaßt haben; aber auch die Skidi erzählen noch von 
einer Zeit, wo man Mais hatte, aber keine Büffel jagte (1 :1 1 5 ); auch 
das Brandopfer des Hirsches, wie es bei den östlichen Pawnee immer 
noch häufig war, muß älter sein als das des Büffels, das vor allem für 
die Skidi typisch ist; die Verdrängung des Hirsches als Nahrungstier 
und daher als Opfertier mit dem allmählichen Vordringen in die Büffel- 
Area läßt sich auch in den Märchen erkennen; hierher gehört der Streit 
zwischen Hirsch und Büffel, wessen Fleisch als Opfer besser zu ver­
wenden sei (1 :2 7 6 ; 2 :215), und die Konkurrenz zwischen der Büffel­
frau und der Hirschfrau in dem bekannten, weit über die Prärie gewan­
derten Märchen (z. B. 1 :280). W ir können also annehmen, daß die ein­
fachere Kultur der drei östlichen Pawneestämme einen älteren Zustand 
der Skidi darstellte; es wird daher wahrscheinlich, daß auch bei diesen 
in manchen Ritualen, wo später die eigentliche Verehrung dem Tirawa 
galt, die niederen Götter — vor allem die mit dem Mais zusammenhän­
genden Wesen — ursprünglich größere Bedeutung und Selbständigkeit 
hatten.

In der Tat finden wir auch noch bei den Skidi Überlieferungen, die 
sich in dieser Weise deuten lassen. In einer Schöpfungsmythe heißt es, 
daß die Leute des Zentraldorfes, dessen Bevölkerung sich zuletzt von 
Tirawa herleitet, die Dörfer ringsum, deren Bewohner und heilige Bündel 
von den niederen Göttern gemacht wurden, einluden, um die große 
Bündelzeremonie im „Zentraldorf“ vorzunehmen, wo Tirawas Schöpfer­
tätigkeit symbolisch dargestellt wird ( l:1 0 ff .) . Die Einladung wird 
überall angenommen, nur zwei Dörfer weigern sich, ihr zu folgen; das

118 Richard Dangel



eine Dorf ist nicht genannt, das andere ist das der Skirirara; dieses 
hatte ein Bündel, in dem der Schädel eines Wolfes war; dieser Schädel 
hieß „Paxskawahar“ (Head-Ready-to-Give); mit Hilfe einer Zeremonie 
„riefen“ sie die Büffel herbei; sie nahmen daher an der Zeremonie im 
Zentraldorf nicht teil.

Die Skirirara, in deren Namen der „Wolf“ steckt (skiriks), sind die 
Bande, von der die ganze Gruppe den Namen Skiri ( =  Skidi) bekommen 
hat; und aus der Nachricht über sie scheint wenigstens zu folgen, daß 
die einzelnen Banden sich nicht in der gleichen Weise von Tirawa ab­
hängig fühlten. Aus der weiteren Angabe, daß ihre Erdhäuser den Ein­
gang im Westen hatten, ist auch auf eine größere Selbständigkeit der 
im Westen wohnenden Mais- und Fruchtbarkeitsgötter zu schließen; 
denn auch in den anderen Fällen, wo gesagt ist, daß man nicht dem 
Tirawa opfert, sondern den Göttern des Westens, findet sich diese Nach­
richt von den Häusern, die nach Westen schauen (2 :19 , 279). Soweit 
man weiß, lag der Eingang der Erdhäuser aller Pawneestämme, wie all­
gemein auf der Prärie, gegen Osten; ein nach Osten offenes Haus setzt 
auch die Verteilung der Götter am Himmel voraus, wie wir sehen wer­
den; wir werden daher annehmen müssen, daß es sich hier um Häuser 
handelt, die für bestimmte Zeremonien errichtet wurden, eben zur Ver­
ehrung der im Westen sitzenden Mais- und Fruchtbarkeitsgötter. Daß 
damit das „domförmige Grashaus“ der südlichen Caddostämme mit seinen 
vier (oder zwei) Türen nach den Himmelsrichtungen gemeint sei, ist 
nicht wahrscheinlich, obgleich möglicherweise die Pawnee solche Häuser 
in alter Zeit hatten (2 :42).

3. DIE GELTUNG TIRAWAS INNERHALB DES EINZELNEN
STAMMES

Der einzelne Stamm zerfiel in eine Anzahl Dörfer, deren jedes ein 
heiliges Bündel hatte, das für die Zeremonien, die das allgemeine Wohl 
des Dorfes bezweckten, verwendet wurde; also vor allem bei den Mais­
riten und anläßlich der gruppenweise unternommenen Jagd auf Hirsche 
oder Büffel. Die Bewohner galten als Nachkommen des ursprünglichen 
Besitzers des Bündels; dieses selbst wurde von einem der himmlischen 
Sterngötter gegeben. Mit dem Bündel geht die Geschichte seiner Stiftung; 
diese ist also eine Schöpfungsgeschichte; sie ist je nach der A rt des 
Bündels gefärbt; bei voller Anerkennung der Oberhoheit Tirawas wird 
doch die Rolle des Gottes herausgestrichen, von dem das Bündel stammt; 
daher spielt in den verschiedenen Schöpfungsmythen z. B. der Morgen­
stern bald eine geringere ( 1 : 3 ff.), bald eine größere Rolle (2 :172); 
gelegentlich heißt er sogar „Häuptling aller Götter des Himmels“, von

Tirawa, der höchste Gott der Pawnee 119



120 Richard Dangel

dem rühmend hervorgehoben wird, daß er allein von allen Göttern ein 
Menschenopfer bekommt (2 :175).

Bei der Zeremonie, die mit dem einzelnen Bündel verbunden war, 
wurde Tabak nach den verschiedenen W eltpunkten (gewöhnlich sechs — 
die Kardinalpunkte sowie oben und unten) geblasen; die Reihenfolge 
dieses Rauchopfers war für jedes Bündel eine verschiedene (3 :48 ), je 
nachdem, welcher Gott als Spender des Bündels verehrt wurde. W ir 
kennen genügend Fälle, in welchen nicht Tirawa es war, der zuerst 
durch die Pfeife geehrt wurde; z.B. werden in einer Kitkehahki-Zere- 
monie zuerst die vier Götter des Nordens mit Rauch bedacht, dann erst 
Tirawa; und dies, obgleich darin dargestellt wird, wie Tirawa das Land 
aus dem Wasser erscheinen ließ; der Grund ist eben, daß die Zeremonie 
zu Ehren der vier Götter des Nordens abgehalten wird (2 : 28ff.).

Besonders betont ist die Stellung Tirawas natürlich, wenn sich die 
verschiedenen Dörfer mit ihren Bündeln gemeinsam an einer großen 
Zeremonie beteiligen, die Tirawas Weltschöpfung darstellt, wie es in 
einer Skidimythe schön geschildert wird ( 1 :1 0 ff.); die verschiedenen 
Bündel liegen dabei in derselben Stellung wie ihre Stifter, die Stern­
götter, am Anfang der Dinge mit Tirawa zu Rat gesessen sind; das 
„Zentraldorf“, das den religiösen und ursprünglich auch politischen Mittel­
punkt bildet, ist „Tirawas Dorf“ ; es vertritt den Himmelshäuptling, den 
der Kreis der Götter umgibt. Der Häuptling dieses Dorfes hat Macht 
„ähnlich wie Tirawa“ (1 :13 ). Bei den Skidi lag die Hegemonie in den 
Händen einer Zentralgruppe von fünf Dörfern, von denen vier, nach den 
Kardinalpunkten geordnet, die politische Leitung ausübten, während das 
fünfte, westlich davon gelegene Dorf in religiöser Hinsicht führte. „Die 
Altäre der vier führenden Dörfer wurden uns von den vier herrschenden 
Sternen gegeben; sie stellten diese Sterne dar, welche die Menschen be­
hüten und regieren. Der Altar des Dorfes im Westen wurde von Tirawa 
gegeben, der über allen Sternen ist und herrscht; und darum steht dieses 
Dorf über allen anderen Dörfern, die von den Sternen herstammen“ 
(4 :15 ). W ir werden später noch ausführlicher darauf zurückkommen.

Das einzelne Dorf selbst zerfiel, dem Range nach, in Häuptlinge 
(gewöhnlich vier), von denen einer, dessen Stellung erblich war, den 
Vorsitz führte; ihm zur Seite standen die „Tapferen“, gewöhnlich vier, 
die die Lagerpolizei ausübten; darauf kamen die „Priester“, dadurch 
von den „Medizinmännern“ unterschieden, daß sie die Kenntnisse hatten, 
die zur Ausführung der mit dem heiligen Bündel des Dorfes verbundenen 
Zeremonien befähigten, während die nächste Gruppe, die der Medizin­
männer, sich auf Krankenheilung, Taschenspielerei und Schadenzauber 
verstand; sie besaßen individuelle „Medizinbündel“, die gewöhnlich nicht 
von den Himmelsgöttern, sondern von den Tiergöttern hergeleitet waren,



und gruppierten sich häufig in „Medizin-Gesellschaften“ ; darauf kamen 
die „Krieger“, die Besitzer der sogenannten „Kriegsbündel“, die gewöhn­
lich noch einen engen Zusammenhang mit dem offiziellen Dorfheiligtum 
verraten; zuunterst kamen die übrigen Leute, die unfähig waren, sich 
Ansehen durch Tapferkeit, Besitz oder Visionen zu verschaffen.

Die Stellung der Priester ergibt sich aus ihrem Verhältnis zum Dorf­
bündel; über die Häuptlinge und die Medizinmänner wäre einiges zu 
sagen.

Die Häuptlinge — besonders der regierende — sind das irdische 
Abbild Tirawas (1 :1 3 ); seine Bemalung bei der Übernahme seines 
Amtes ist symbolisch für Tirawa (1 :3 3 8 ); er muß klug und friedlich 
das Dorf leiten; der Krieger, der den Kampf liebt, taugt nicht zum 
Häuptling (1 : 351); während der Medizinmann die Mächte der Erde ver­
tritt, steht der Häuptling für die Macht des Himmels, für Tirawa (1:185); 
die Stiftung der „Chiefs Society“ wird auf Tirawa zurückgeführt (2 :123); 
daneben wird sie vom Polarstern abgeleitet, der den Vorsitz über den 
„Rat der Häuptlinge“ führt, wie ein kreisförmiges Sternbild heißt (3 :234): 
„Die Mitglieder dieser Gesellschaft tanzen und singen nicht, sie reden 
ruhig und versuchen Sternen zu gleichen, besonders dem Polarstern, 
dem „Stern, der sich nicht bewegt“ und dessen Untergang den W elt­
untergang nach sich zieht (2 :136); auch sonst findet sich die Angabe, 
daß die Häuptlinge vom Nordstern (1 : 4) geweiht werden; Tirawa selbst 
nennt ihn „Häuptling aller Götter, die am Himmel stehen, und der über 
sie wacht“ (1 : 4).

Natürlich heißt das nicht, daß alle Häuptlinge etwa ausschließlich 
oder nur mit Vorzug den Tirawa verehrten; wir finden genug Geschichten, 
daß ebensogut andere Götter einen Menschen zum Häuptling empor­
heben können; überhaupt muß ein für allemal betont werden, daß es 
wohl kaum einen Indianer gab, der nur den Tirawa verehrte, wie auch 
nur wenige, die ihn überhaupt nicht verehrten; man verehrte ein Pan­
theon, in dem die oder jene Gestalt besonders betont war.

Die Medizinmänner, deren Kräfte, Wissen und Bündel sich gewöhn­
lich von den Tiergöttern der Erde herleiteten, standen dadurch in einem 
zunehmenden Gegensatz zu dem Ritualwesen der alten Gestirnbündel, 
denen sie zunehmende Konkurrenz machten. Dieser Gegensatz, der oft 
natürlich gar nicht bewußt war, tr itt scharf pointiert in einer kleinen 
Geschichte hervor: Der Häuptling wurde geschaffen und mit einem hei­
ligen Bündel auf die Erde gesetzt; er sollte Tirawa darstellen. Darauf 
wurde der Medizinmann geschaffen; er bekam auch ein Bündel und sollte 
die Götter der Erde darstellen. Eines Tages stritten die beiden über 
ihre Kräfte. Der Häuptling sagte: Ich vertrete die Macht von droben; 
wenn ich den Donner rufe, kommt er, und der Blitz wird dich erschlagen.

Tirawa, der höchste Gott der Pawnee 121



Der Medizinmann erwiderte: Wenn ich sagte: Möge ein Stock dich ver­
letzen, würden die Götter der Erde mich hören. — Am Nachmittag zog 
ein Gewitter über das Dorf; der Blitz erschlug den Medizinmann. Einige 
Tage später überschritt der Häuptling einen Bach; ein von Bibern spitz 
genagter Stock durchstach ihn; er starb ( l : 185).

Obgleich die Macht der Tiergötter möglichst herausgestrichen wird 
und sie immer selbständiger werden, leugnen die Medizinmänner im all­
gemeinen nicht die Oberhoheit der Himmelsmächte; aber diese Aner­
kennung kann ganz theoretisch werden; die gefühlsmäßige und praktische 
Frömmigkeit hängt an dem Wesen, von dem man Macht empfangen hat. 
In alter Zeit erscheint Tirawa nicht dem Suchenden; man kann ihn nur 
um Visionen niederer Götter bitten. Man ergibt sich jedem Wesen, das 
sich aus Mitleid mit dem Suchenden offenbart: Ein Knabe blickt zum 
Himmel auf und spricht: „Du, der du alles gemacht hast, du siehst, daß 
ich demütig im Geist bin; du hast Götter in den Himmel und auf die 
Erde gesetzt. Ich ergebe mich nun der Sonne oder jedem anderen Gott, 
der willens ist, mich zu erfassen“ ( l : 104). Und wen der Gott erfaßt 
hat, der hält ihn mit seinem ganzen Herzen fest; für sein Gefühl ist er 
d e r  G ott; wie gleichgültig auch dieser Gott anderen Leuten mit anderen 
Visionen erscheinen mag, an ihn wendet er sich mit einer ganz eigen­
tümlichen Intensität des Gefühles:

Mein Großvater, ich habe mir sieben Stücke Fleisch aus meiner Hand 
geschnitten, höre mich mit deiner zarten Gnade! Mein Leben, und das 
meiner Verwandten und Freunde, möge verlängert werden; und führe 
mich zu Wohlstand und Zufriedenheit! Möge ich während des Tages das 
Wohlwollen eines jeden gewinnen, mit dem ich in Berührung komme; 
im Schlaf der Nacht möge ich vor Not und Schaden beschützt sein; und 
möge ich das süße Wasser trinken, das von dir ist; wo immer ich Wasser 
trinke, möge es rein und heilsam sein, für mich und meine Verwandt­
schaft! Habe Mitleid mit mir! Gedenke meiner in meinen Nöten, und laß 
meinen Samen sich vermehren, nach deinem Willen, wenn es möglich 
ist! Erhöre meine ernste Bitte!

Dies ist ein Gebet der Arapaho, etwas gekürzt; und an wen ist es 
gerichtet —  an den höchsten Gott im Himmel? Nein, an die Wasser­
schlange (8 :138/9).

Gelegentlich werden Leute erwähnt, die nicht an Tirawa glauben 
( l : 79); hier dürfte es sich um Zersetzungserscheinungen unter dem 
Einfluß der weißen Zivilisation handeln. Wenn die Riesen, deren Knochen 
man auf der Prärie findet (offenbar fossile Saurier), von Tirawa ver­
nichtet werden, weil sie nicht an ihn glauben, d. h. ihn verspotten (z. B. 
1 : 23), so ist dieser Unglaube natürlich als übersteigertes Kraftgefühl 
aufzufassen.

122 Richard Dangel



Damit hätten wir einige Maßstäbe zur Beurteilung der Überlieferun­
gen über Tirawa gewonnen; diesem selbst wenden wir uns nun zu.

I I .  TIRAW A
1. TIRAWA, HERR DER TIRAWAHUT

„Im Anfang war Tirawahut; und Häuptling im Tirawahut war Ti­
rawa, der Allmächtige, und um ihn saßen die Götter im Rat. Da sagte 
ihnen Tirawa, wo sie stehen sollten.“ So beginnt eine Mythe der Skidi 
( l : 3); und D o rsey  erklärt Tirawahut als „The Universe-and-Everything- 
Inside“ ; aber er sagt, daß keine wörtliche Übersetzung des Wortes zu 
erzielen war (1 :329). Dem Sinn viel näher kommt meines Erachtens 
Mrs. A. C. F l e t  eh e r, die das W ort als „Circle of the lesser Powers“ 
auffaßt (3 :20 , 38, 46, 275); es sind die Götter, die um Tirawa im Be­
ratungskreis sitzen, ehe sie als Sterne am Himmel stehen. Da ich keine 
befriedigende Ableitung des Namens in den Quellen fand (3 : 275), habe 
ich versucht, selbst eine zu finden, die ich mit der Bitte um Nachsicht 
den Kennern der Pawneesprache unterbreite: Ich halte das W ort für 
identisch mit ti-rau’-i-hüt „they are sitting“ (5 :415); die Form bezieht 
sich auf belebte Wesen. Diese Ableitung würde dem Sinn des Wortes 
völlig gerecht werden; es ist der Kreis der Götter, die um Tirawa sitzen.
I und a wechseln in der sprachlichen Wiedergabe von Pawneewörtern 
häufig; z. B. erscheint lik-is’u (Mais) (5 : 431) als naksu (3 : 22a); pi’riski 
(Knabe) (5 :4 3 1 ) als piraski (3 :141). Auch ü und a wechseln häufig, 
und ebenso findet sich für -hüt anderswo -hük (5 :435, 436); es scheint 
mir daher das häufig vorkommende tirawahaki nur eine andere Form 
für Tirawahut zu sein (3 :1 0 7  u. ö.). Die Form ti-ra-rawahut (3 :275) 
verhält sich zu tirawahut so wie ti-ra-wak-a-hu „he seems to say“ (5 :424) 
zu ti-wak-a-hu „he says“ (5 :422); es ist eine A rt „Phänomenal“ : „Die, 
die man sitzen sieht“. T iraw a’rik i heißt so viel wie „they are standing“ 
(5 :415); dies steckt offenbar in dem Wort, das für die Mächte gegeben 
wird, durch die Tirawa mit den Menschen verkehrt: Tirawariki ura-wi- 
hiri, „they are standing“ on (-riri) the earth (ura) (4 :10). Damit sind 
offenbar die Mächte der vier Weltgegenden gemeint, die auf der Erde 
stehen und den Himmel tragen (1 :4 ).

Tirawa, für das ich ebenfalls keine befriedigende Übersetzung ge­
funden habe, stellt sich nun zwanglos zu Tirawahut: Da in der Genitiv­
stellung Endsilben abfallen (skir’iki Wolf, püks’u Kopf; skir’i püksu 
Wolfskopf, 5 :414), scheint das W ort entstanden zu sein aus Ausdrücken 
wie „Tirawahut-Vater“ oder „Tirawahut-Häuptling“.

Die Götter sitzen natürlich im Kreis nach der Art, wie die Indianer 
sitzen; so sitzen ja auch die irdischen Tiergötter in ihren „Häusern“. 
Als „Rat der Häuptlinge“ bezeichnen fast alle Präriestämme, und auch

Tirawa, der höchste Gott der Pawnee 123



die Pawnee, einen Ring von Sternen, die Corona Borealis ( l  : 66; 2 : 45). 
Ihre Zahl wird gelegentlich als zwölf angegeben ( l : 45); der Stern, der 
in der Mitte steht, ist der Zentralstem des Himmels ( l : 66); er ist zu­
gleich der „Bote“ der „Häuptlinge“, der das Beratungsfeuer nährt (1: 66; 
4 :1 4 ). Ihr Führer ist der Nordstern, der „Häuptling aller Götter des 
Himmels“. Dieser Sternenrat ist offenbar eine Dublette zu den Tirawa- 
hut, die um ihren Häuptling sitzen; es sind verschiedene Ausprägungen 
desselben Gedankens über die Organisation der himmlischen Sterne; in 
vielen Fällen sind die Funktionen des Nordsterns und Tirawas die 
gleichen. Beide sind die Sterne des Häuptlingstums; auf beide wird die 
„Chief’s Society“ zurückgeführt (s. o.).

Die „Tirawahut“ zerfallen, entsprechend der Bauart des Erdhauses 
(2 :1 4 ), in einen inneren und äußeren Ring von Göttern; ihrem Mittel­
punkt entspricht im Haus der Feuerplatz. Die innere Pfostenreihe im 
Erdhaus besteht aus acht bis zehn Stangen. Dementsprechend findet man 
acht Götter, die den inneren Himmelsring bilden (1 :4  ff.). Eng zuein­
ander gehören die „Sterne der vier Weltgegenden“, die den Himmel 
tragen und eng um Tirawa geschart sind; sie stehen im Nord westen, 
Nordosten, Südwesten, Südosten; der im Nordosten heißt der schwarze 
Stern, der im Nordwesten der gelbe Stern; die Namen der anderen 
scheinen verloren; da aber die Pawnee eine ausgesprochene Farben­
symbolik besitzen und der Nordwesten gelb, der Nordosten schwarz 
ist, so wird man vermuten, daß im Südwesten ein weißer, im Südosten 
ein roter Stern stand (1 :10 u. ö.).

Unsere vier Weltgegenden sind auf den Polarstern (Norden), „Geister­
stern“ (Süden), Morgenstern (Osten) und Abendstern (weiblich gedacht) 
(Westen) aufgeteilt. Sonne und Mond fallen heraus und spielen keine 
besondere Rolle unter den Himmelsgöttern. Die übrigen Sterne am 
Himmel, der „Schlangenstern“, „Wolfsstern“ usf. bilden den „äußeren 
Kreis“ der Götter.

Vielleicht saßen ursprünglich zwölf Sternengötter um den Zentral­
stem, der dem Feuer im irdischen Haus entspricht und als Knabe ge­
dacht wurde, der das Feuer schürt; diese Stelle gehört aber dem Tirawa, 
der im Zentrum wohnt. Von diesen zwölf Göttern entsprechen vier den 
Trägem  des Hauses, den vier mit den Farben der Weltgegenden bemalten 
Pfeilern, die in Gabeln auslaufen; sie sind hier die Träger des Himmels. 
Interessant ist, daß eigentlich acht Himmelsgegenden unterschieden wer­
den, von denen vier besonders betont sind. Leider wird für den äußeren 
Ring der Götter keine Zahl angegeben.1

1 Vgl. die W eltbilder bei Dir. Dr. Fritz Röck „Kalender, Sternglaube und 
W eltbilder der Tolteken als Zeugen verschollener Kulturbeziehungen zur Alten 
W elt“, Mitteilungen der Anthrop. Ges. (Wien) Bd. 62, p. 125.

124 Richard Dangel



Tirawa, der höchste Gott der Pawnee 125

2. TIRAWAS ATTRIBUTE
Da Tirawa, im Zentrum des Himmels sitzend, über den niederen 

Göttern ist, heißt er „Herrscher“ : ti-la-kit’ük (5 :418), identisch mit ti- 
ra-kit’-a-ko (4 :1 0 ). Das W ort scheint eigentlich zu bedeuten „der, 
welcher oben ist“ ; kit heißt „oben sein“. Davon abgeleitet ist das Verb 
lük’u-klt-au-i „herrschen“, z. B. lesharu idi la’kitauiu „regierender Häupt­
ling“. Auch dieses W ort wird auf ihn angewendet, aber nicht auf ihn 
allein, wie das von D u n b a r erhaltene Gebet (5 : 436) zeigt; es ist eigent­
lich kein Gebet an Tirawa, sondern an die Tirawahut: tüs-ta’-kitaui be­
zieht sich, wie die grammatische Form zeigt, auf eine Mehrzahl und 
heißt „ihr herrscht“ ; die Einzahl wäre tüskitaui.

Das von G r in n e ll  mit „my father in all places“ übersetzte „atius 
ta’kaw-a‘' (5 :102) ist wahrscheinlich aus einer Anrede „tiüs-ta’kauä (hük)“ 
entstanden „ihr, die ihr oben sitzt“ (5 :435 , 436).

Die Anrede „Vater“ bezeichnet Tirawa als den, von dem sich letzten 
Grundes alles Gute herleitet, und wird aus dem Grunde auf eine sehr 
große Anzahl anderer Wesen angewendet; die Maisähre heißt „Mutter 
Mais“ ; der Sonnengott oft „Vater“ (3 :30; 1: 317 u. ö.); besonders wer­
den Wesen, die sich des Menschen erbarmen und ihm „Kraft“ verleihen, 
mit „Mutter“ (Maus: 1 :1 0 1 ; Wurzel: 2 : 297) oder „Vater“ (2 :297) an­
geredet; in diesem Sinne ist vielleicht auch die Anrede Tirawas aufzu­
fassen, der ja  oft um Visionen gebeten wird.

3. TIRAWAS PERSON
Während in neuerer Zeit, unter dem Einfluß von Geistertanz 

und Pejotekult, die Visionäre ihn häufig besuchen und als eine Art 
Donnervogel (1 : 70) oder in Menschengestalt (2 :383) erblicken, scheint 
in alter Zeit Tirawa niemand gesehen zu haben. Die Besucher in seinem 
Haus bekommen ihn selbst nicht zu Gesicht (2 :97ff.); es ist unerhörte 
Vermessenheit, wenn ein Mann Tirawa „von Angesicht zu Angesicht“ 
sehen will, und das Unerhörte dieses Ansinnens zeigt sich in dem Opfer, 
das er dafür bringt: er opfert seinen eigenen Sohn (5 :161) und be­
kommt doch seinen Wunsch nicht erfüllt. Tirawa im Zentrum des höch­
sten Himmels ist ein f e rn e r  Gott; wenn er den Menschen einige heilige 
Bündel geben will, weiß er nicht, wie er sie direkt erreichen kann; die 
Morgensterne müssen als Menschen auf die Erde hinabsteigen und die 
Bündelzeremonien lehren (1 :52). Er handelt immer nur durch Vermitt­
lung anderer und ist auch nur durch Vermittlung anderer erreichbar; 
ein Mann wendet sich erst an die Abendsterngöttin, alle Götter wenden 
sich darauf an Tirawa, dieser gibt ihnen Nachricht, und wieder durch 
die Abendsterngöttin wird dem Manne mitgeteilt, daß sein Wunsch er­
füllt sei ( l  : 76).



Nicht alle glauben, daß Tirawa als Adler erscheint (l : 342); in den 
meisten Fällen ist der Adler sein Bote, der im hohen Himmel, ihm am 
nächsten von allen Tieren, wohnt. Er ist nach anderen Meinungen über­
haupt keine „Person“ (5 : XVII); „Wir denken Tira’wa nicht als eine 
Person. W ir denken Tira’wa in allem als die Kraft, die von oben her 
alles geordnet und herabgeworfen hat, was der Mensch braucht. Wem 
die Macht droben, Tira’wa, gleich ist, weiß niemand; niemand ist dort 
gewesen“ (3 :216).

Jedoch können diese Aussagen nicht die Tatsache aus der W elt 
schaffen, daß auch in guten Erzählungen Tirawa personifiziert erscheint. 
E r schafft die Menschen, „daß sie ihm gleichen“ (1 :3 ;  vgl. 1 : 24). Er 
hat eine Frau; er hat Kinder, wenigstens eine Tochter. Übrigens er­
scheinen auch alle anderen Wesen, Sterne und Tiere, selbst die Mäuse 
und Disteln, wenn sie mit Menschen zu tun haben, als Menschen; meines 
Erachtens hindert nichts an der Annahme, daß man sich schon in alter 
Zeit den im Mittelpunkt sitzenden „Lenker des Himmels“ als mensch­
lich vorstellte. In dieses „Herz des Himmels“ drang freilich niemand 
vor; und darum konnte jeder sich seine Gedanken über das Aussehen 
Tirawas machen.

4. TIRAWAS VERHÄLTNIS ZUR „KRAFT“-IDEE
Die Pawnee haben ein Wort, das man etwa mit „wunderbar, über­

normal“ übersetzen kann; waruxti oder paruxti. Beides ist offenbar das­
selbe W ort, wenn auch D o rsey  (1 :330) meint, daß paruxti sich auf 
Dinge beziehe, die ihre Kraft von den himmlischen Göttern herleiten 
(z. B. Blitz, heiliges Bündel), während waruxti die Kraft bezeichne, die 
man von den Tieren der Erde bekomme, z. B. einen Medizinmannstrick. 
Es ist wahr, daß sich infolge der Konkurrenz, die die Medizinmänner 
den alten Dorfritualen machten, ein gewisser Gegensatz zwischen den 
Mächten des Himmels und denen der Erde lierausgebildet hat (z. B. 1 :30r 
185); aber die Texte bieten für diese Unterscheidung eigentlich keinen 
Anhalt. Der Blitz heißt z.B. (1 :1 4 ) pi-waruxti; Biber und Otter heißen 
paruxti (1 :3 3 4 ); die Sonne heißt „wa’rukste“ (3 :277).

In den meisten Fällen sieht es aus, wie wenn das W ort einfach 
„wunderbare Kraft besitzend“ hieße; manchmal aber scheint es zu be­
deuten: „von einem kraftbegabten Wesen erfaßt oder mit ihm in irgend­
einem Zusammenhang stehend“ ; dies ist der Fall, wenn Büffel oder 
Skalps, die es an sich nicht sind, durch Aussprechen des Wortes „paruxti“ 
den Himmelsgöttern „heilig“ gemacht, geweiht werden ( l  : 331). Ebenso 
nennen Kinder im Spiel einen aus ihrer Mitte „Kind, das dem Morgen­
stern gehört“, durch welche Formel es eigentlich als Opfer für diesen 
erklärt wird (4:11).

126 Richard Dangel



Tirawa, der höchste Gott der Pawnee 127
Die „Kräfte“ sind im allgemeinen Dinge, die, real oder fiktiv, zu 

einem auffälligen, machtvollen Wesen gehören; die zugrunde liegenden 
Ideen sind ganz unanimistisch, vielmehr rein magistisch; der Teil hat 
die Kraft des Ganzen; durch Berührung wird „Kraft“ übertragen usf. 
Die „Kraft“ des Büffels liegt in seinen Magensteinen (1 :3 4 3 ; 2 :372); 
die „Kräfte“ der Vögel sind Federn, Klauen oder Bälge; Knochen oder 
Schädel von Tieren oder Menschen haben die Kräfte, die sie im leben­
digen Organismus hatten. In den Texten heißt es dann gewöhnlich, daß 
der „spirit“ (z.B. 2 :259 , 298, 299, 349, 398 u. ö.) oder der „shadow“ 
(2 :372) des betreffenden Wesens bei dem Schädel oder Knochen an­
wesend sei; aber es ist klar, daß dies eine animistische Umdeutung ist.

Ein fiktiver Zusammenhang liegt vor, wenn man z. B. annimmt, daß 
der Blitz, wo er in den Boden fährt, Flintsteine erzeugt (z. B. 2 :178); 
darum kann man umgekehrt Blitz, Wolken und Regen herbeirufen, wenn 
man die Flintsteine, die ein Bestandteil vieler Bündel“ bilden, mit 
Wasser begießt.

Assoziationen bringen z.B. Vogelfedern und Wolken zusammen, darum 
kann man mit einer Stange, auf die Federn gesteckt sind, nicht nur 
Staubwolken erzeugen, die einen den Blicken der Feinde entziehen, son­
dern man ruft so auch den Wind, der einem die Büffelherde zutreibt 
(2 :103). Die Falken stoßen zielsicher auf ihre Beute herab, die Krieger, 
die Falkenbälge in ihrem Bündel tragen, bekommen dadurch die „Kraft“ 
des Falken (z.B. 2 :114).

Der Bär hat Kraft von der „Sonne“, weil er seine Pranken zu ihr 
emporhebt ( l  :343); ein Schuß in sie nimmt ihm diese Kraft. Das Nest 
gewisser Vögel wird angeblich nicht vom Blitz getroffen, so daß sie ihre 
Jungen sicher aufziehen; es spielt daher in Zeremonien, die das Wohl 
eines Kindes bezwecken, eine Rolle.

Durch die eigentümliche Ausprägung der Visionsreligion auf der 
Prärie ist dieser ursprünglich rein magische Zusammenhang weitgehend 
verändert worden; die Zauberkraft tr itt  je tzt nur dann ein, wenn das 
als frei und selbständig handelnd aufgefaßte übernatürliche Wesen damit 
einverstanden ist; wenn es aus Mitleid und freiwillig dem Menschen die 
Feder, den Flint usf. verleiht. Das Verhältnis des Kraftverleihenden und 
Kraftempfangenden wird gewöhnlich als das von Vater und Sohn auf­
gefaßt; der Bär, dessen Kraft von der Sonne ist, heißt ihr „Sohn“ ; und 
der Mensch, der die Kraft von ihm „empfängt“ (durch einen Teil seines 
Körpers, z. B. Bärenklauen), ist sein „Sohn“.

In vielen Fällen wird die „Kraft“ eines Dings, die ursprünglich ein­
fach in der Ähnlichkeit mit einem anderen bestand, durch die Verwand­
lung dieses in jenes erklärt: Der Meteorstein hat himmlische Kraft, weil 
er vom Himmel gefallen ist; später aber heißt es, daß sich ein himm­



128 Richard Dangel

lischer Sterngott in ihn verwandelt habe. Ein Kind, das mit einem be­
stimmten Mal auf der Stirn geboren wird, ist nicht ein Kind, das Stern­
kraft hat, sondern der menschgewordene Stern selbst. Pfeile, mit denen 
ein Held Ungeheuer tötet, und sein Bogen haben nicht mehr himmlische 
Kraft, sondern die Pfeile sind Sterne, und der Bogen ist der Regen­
bogen, in Verwandlung ( l  : 65). Aus dieser Denkweise erklären sich die 
Worte, die der Nordwind (2 :1 0 3 ) spricht: „Ich bin alle Arten Vögel, 
ich bin alle Arten Tiere, ich bin jeder Baum und jedes Gras“. Ähnlich 
bei G rin n e ll  (5 :155): „Ich bin in jedem Ding, im Wind, Regen, Gras. 
Ich bin der Wind.“

Nun fassen die Pawnee die ganze sie interessierende W elt als einen 
ungeheuren magischen Zusammenhang auf, der auf symbolischer Ent­
sprechung begründet ist. Die irdischen Verhältnisse gelten als ein Spiegel­
bild der himmlischen; und es ist begreiflich, daß für Maisbauer die 
Himmelserscheinungen eine besondere W ichtigkeit hatten. Vom Himmel 
her sind alle Dinge geschaffen worden; jeder Stern hat die ihm zuge­
ordneten Wesen gemacht und auf die Erde gesetzt. Die Beobachtung, 
daß der Wolf zu einem bestimmten Stern emporheult, wird so ausge­
drückt, daß dieser Stern den Wolf auf die Erde gesetzt hat; der Wolf 
steht daher in einem magischen Zusammenhang mit ihm. Weil der 
Morgenstern der gewaltige Krieger am Himmel ist, der das Heer der 
Sterne vor sich hertreibt, und der Falke seine Beute nicht verfehlt, ist 
der Falke der Krieger des Morgensterns; und die Pawnee, die mit Falken­
bälgen auf den Kriegspfad gehen, haben nicht nur „Kraft“ vom Falken, 
sondern auch vom Morgenstern. Die ganze politische und soziale Struktur 
des Stammes samt seinen Zeremonien und Spielen leitet sich von den 
Sternen her; es kommt daher letzten Grundes jede Kraft auf Erden von 
den Wesen des Himmels; und somit von deren Vater und Herrn, Tirawa.

Das System von Beziehungen und Analogien, durch das der Pawnee 
in seine W elt Ordnung bringt, um sie zu verstehen und zu beherrschen, 
bringt alle Dinge in einen zauberhaften Zusammenhang, der zuletzt im 
Himmel, und dessen Herrn, endet; und bei der auf der Prärie einge­
tretenen Verwandlung des magisch wirksamen Zusammenhangs in eine 
freiwillig gegebene Kraft ist es begreiflich, daß die Himmelswesen und 
deren Häuptling als Spender aller Kräfte der Natur erscheinen. W ir ver­
stehen sogar, daß sich pantheistische Ansätze herausbilden konnten, nach 
denen Tirawa in allen Dingen ist oder verwandelt in allem existiert. Aber 
zugleich ist klar, daß er keine Personifizierung dieser Entsprechung oder 
abstrakten „Kraft“ darstellt; denn die Bevölkerung des Himmels mit 
Göttergestalten und einem Herrn ist unabhängig von jeder Entsprechung 
oder Kraftvorstellung; sie beruht darauf, daß der Himmel sich mit seinen 
leuchtenden Sternen über der Erde wölbt, und daß der Maisbauer von



Tirawa, der höchste Gott der Pawnee 129
den Regenfällen und Wolken des Himmels abhängig ist; Anschauung, 
Phantasie, Denken und wirtschaftliche Notwendigkeit vereinigen sich 
und bevölkern den Himmel mit mythischen Wesen.

5. TIRAWAS VERHÄLTNIS ZUR MYTHOLOGIE
Gewöhnlich verrät sich die Herkunft der Himmelsgötter durch deut­

liche Zusammenhänge mit sonstigem Mythenmaterial des Stammes; sie 
haben Attribute, die durch reines Denken, das einen „Urgrund der Dinge“ 
suchte, nicht zu erklären sind, sich aber z.B. in Heldenmythen wieder­
finden. Bei Tirawa ist dies nicht der Fall. W ir erfahren nur, daß er eine 
Frau Atira hat, die mit der „Maismutter“ identisch ist (1 :3 ) ; er hat 
eine Tochter „Rain Girl“, die man „vor dem neuen Mond“ sieht ( l : 20). 
So wie er sich nur leitend und anordnend an der Erdschöpfung betei­
ligt (eine Himmelsschöpfung kommt überhaupt nicht vor), so greift er 
auch nur durch Abgesandte in die mythischen Kämpfe der Helden ein, 
indem er z.B. den Söhnen der Sonne den Befehl erteilt, die „Spinnen­
frau“ zu töten ( l : 39).

Dies gilt aber für fast alle Sterngötter; wir erfahren nur zufällig von 
den Kämpfen der Morgenstembrüder, die echte Mythen sind (1 :3 3 ;
2 :196). W ir hören von zwei „Habichtbrüdern“, deren einer blind wird; 
der andere raubt dem von Tirawa geschaffenen „Feuerbesitzer“ das 
Feuer und heiratet „Mutter Mais“; das sind, nur in ursprünglicherer 
Fassung, die beiden Gestalten, die als die „Zwei Morgensterne“ am Himmel 
stehen; der eine ist der rote, der andere der weiße Morgenstern (1 :33); 
sie sind die typischen Krieger des Himmels; der eine von ihnen ist licht­
schwach und daher „blind“ (vgl. 1 :5 2 ); der Falke steht mit ihnen in 
Zusammenhang. Aber es ist selten, daß wir solche Züge erfahren; von 
richtigen Mythen des Abendsterns, von Sonne und Mond, vom Polar­
stern und dem Südstern ist nichts bekannt. Das Losgelöstsein Tirawas 
von den Mythen beweist also nichts für eine prinzipielle Sonderstellung 
dieser Gestalt innerhalb des Himmelspantheons, da dasselbe auch für 
fast alle anderen Götter des Himmels gilt; es ist darauf zurückzuführen, 
daß die Erzählungen, die von ihnen handeln, Geschichten sind, die zu 
einem Ritual gehören; es ist verständlich, daß die Rolle und feste Stellung 
des Gottes im Pantheon, auf der sein Ritual beruht, über alle seine 
mythischen Beziehungen den Sieg davontrug. Wie weitgehend priester- 
liches Denken die Mythologie beeinflußt hat, sieht man z.B. an der 
Schöpfungsgeschichte der Skidi sehr gut. Während ursprünglich offenbar 
ein Urwasser vorhanden war, aus dem die Erde hervorgezogen wurde, 
machen die vier Götter des Westens durch eine Zeremonie, die nach 
dem Muster der irdischen Regenzeremonien geformt ist, das Urwasser; 
und indem die Götter der Weltgegenden mit Keulen hineinschlagen,

Archiv für Religionswissenschaft X X V II 9



130 Richard Dangel

kommt die Erde zum Vorschein. Dies enspricht ziemlich genau dem Vor­
gang in einer anderen Geschichte, wo ein See trockengelegt wird, indem 
durch eine Zeremonie mit einem Regenbündel Blitze herbeigerufen wer­
den, deren Schläge das Wasser aus dem See schleudern (l : 5, 273). Von 
der so weit verbreiteten Feuerdiebstahlsmythe findet sich noch eine 
Spur (2 :196); aber in der Schöpfungsmythe lehrt Blitz die erste Frau 
den Gebrauch des Feuers. S tatt Mythen über die Entstehung von Bergen, 
Flüssen und Feuerstein erfahren wir nur, daß Regen, Wind, Donner und 
Blitz sie gemacht haben. In manchen Mythen erscheinen noch die Donner­
vögel, die den Donner durch Öffnen ihrer Schnäbel und den Blitz durch 
Schwenken ihrer Flügel machen (1 :1 6 8 ); aber wo der Blitz in Ritual­
geschichten erscheint, ist er ein Mann, dessen Stimme der Donner ist 
(1 : 95); er hat Blitze in seinen Händen, Augen und Mund (2 :153); man 
sieht, wie weit die Vermenschlichung der Götter die ursprünglichen 
Gestalten und Zusammenhänge verändern konnte.

6. TIRAWAS STELLUNG IM KULT
Da Tirawa immer nur durch die anderen Himmelsgötter, aber nicht 

für sich allein, den Menschen Büffel oder Regen zuwendet, ist es be­
greiflich, daß er in die Opfer und Gebete, mit denen man dafür dankt, 
eingeschlossen ist, daß sie ihm aber nicht allein und gewöhnlich nicht 
einmal vorzugsweise gelten. Bei jeder Bündelzeremonie wird die Pfeife 
nach den Weltgegenden geraucht, in einer Reihenfolge, die für jedes 
Bündel verschieden ist (3 :4 8 ); mit Recht sagt daher A. C. F le tc h e r ,  
daß das Rauchopfer „den Tirawahut“ galt (3 :48). Die erhaltenen Schil­
derungen solcher Zeremonien bestätigen dies auf das klarste; es gibt 
kaum ein Opfer oder eine Zeremonie, wo „Tirawa“ nicht verehrt würde, aber 
auch kaum eines, wo die Verehrung ihm allein gälte. Dasselbe gilt auch 
meist für die Gebete, wo oft leicht der Anschein entsteht, als würde der 
„Vater im Himmel“ angerufen; aber wir haben schon erwähnt, daß die 
Pluralform der Anreden eines Besseren belehrt (5 :435, 436). In den 
Mythen ist Tirawa auch nicht im geringsten auf die den anderen Göttern 
gezollte Verehrung eifersüchtig, er verlangt sie sogar ausdrücklich (2:15); 
das Menschenopfer für den Morgenstern ist ihm ganz besonders ans Herz 
gewachsen ( l : 52). Es konnte daher auch leicht die Meinung entstehen, 
daß es eigentlich dem Tirawa dargebracht worden wäre (5 :363). Darin 
zeigt sich seine Zusammengehörigkeit mit den anderen Himmelswesen 
auf das schönste.

Gebete und Opfer werden nicht nur an die Tirawahut gerichtet, 
sondern auch an die anderen Stemwesen, deren Legende ihren jüngeren 
Ursprung verrät, wie Pahuka’tawa (5 : 142ff.) oder Kauwaha’ru (1 :46ff.), 
wie auch an die „Mutter Erde“ (2 :298) und vor allem an die unzähli­



Tirawa, der höchste Gott der Pawnee 131
gen Tiergötter, von denen die Medizinmänner ihre Kraft herleiten; außer­
dem werden auch Meteore, sonderbare Steine und anderes „verehrt“. 
In vielen Fällen ist kein Unterschied in der Art der Opfergaben zwischen 
Opfern an die Himmelsgötter und an die Bewohner der „Tierhäuser“ : 
Die weißen, von dem Pawnee mit dem Mond zusammen gebrachten 
Muscheln, ursprünglich sehr heilige Dinge, die sogar „Gesichter der vier 
Götter des Nordens und Gesichter Tirawas“ (2 :29) heißen, werden 
auch Tieren geopfert (2 :113 , 271); Skalps werden nicht nur den Tira­
wahut dargebracht, sondern auch den Büffeln (2 :3 7 8 ); in einem Falle 
geben die Büffel einem Knaben einen „Medizinschild“, wofür ihnen dieser 
aus heiligen Bündeln genommene Skalps und blaue Perlen (oft Symbole 
des Himmels) opfert! Wenn sich auch in solchen Fällen ein Herabsinken 
der Himmelsgötter von ihrer ursprünglichen Höhe ausdrückt, so ist doch 
der Unterschied kaum haltbar, den D o rse y  ( l  : 345) macht, daß nämlich 
die Gaben an die Tiere „Gebrauchsgegenstände“ seien, wie Federn, Ta­
bak u. a. Denn schließlich gilt dies auch für die Büffel- oder Hirsch­
zungen und -herzen, die den Himmelsgöttern dargebracht werden. Die 
Idee war natürlich ursprünglich, daß das Brandopfer, das als Rauch zum 
Himmel steigt, von ihnen in dieser Form genossen wird.

Der wahre Unterschied liegt in der Natur der Sache; den Tieren, die 
in ihren Häusern in Höhlen in und unter dem Fluß wohnen, werden die 
Opfergaben ins Wasser geworfen oder nahe ihren Wohnungen an Bäume 
gehängt oder gebunden, während für die Himmelsgötter das Brandopfer 
charakteristisch ist; der aufsteigende Rauch träg t es ihnen zu. Die Brand­
opfer von Hirsch oder Büffel sowie das Brandopfer des Skalps sind auf 
die Himmelsgötter beschränkt; es handelt sich um Erstlingsopfer; auch 
beim Skalpopfer ist dies der Fall; so wie der Jäger die Erstlingsbeute, 
so opfert der Krieger den ersten Skalp den oben wohnenden Göttern; 
Jagd und Krieg werden auch sonst auf der Prärie als verwandt be­
trachtet. In vielen Fällen ist das geopferte „heilig“ gemachte Tier „weiß“ 
oder „weiß gefleckt“ ; „gefleckt“ war, wie es scheint, die Farbe, die der 
Richtung „oben“, dem Himmel, entsprach; dies kann man aus der An­
gabe schließen, daß „gefleckter Mais dem von Wolken besprenkelten 
Himmel entsprach“ (5 :370); ähnlich ist das gefleckte Wildkatzenfell 
ein Symbol des Himmels für „Himmel und Sterne“ (2 : 55).

Eine nähere Betrachtung dieser Erstlingsopfer auf der Hirsch- oder 
Büffeljagd zeigt die Tatsache, daß neben einem Opfer an die Himmels­
götter noch eine ganz andere Vorstellung erkennbar ist; es zeigt sich 
recht deutlich, daß die geopferten Tiere als „Geister“ zu dem „Herrn“ 
der Hirsche oder Büffel zurücklaufen und ihm melden sollen, daß die 
Leute sie ganz nach der Ordnung behandelt hätten. Wenn das „heilige“ 
Büffelkalb, dem Herz und Zunge herausgeschnitten wird, südlich vom

9*



Feuerplatz, mit dem Kopf nach Norden gelegt wird (1 :4 7 ), so bedeutet 
das offenbar nicht, daß es Leute „daran erinnern soll, daß der Norden 
die wahre Heimat der Büffel sei, im Süden aber das Land des Todes 
liege“ (1 :337); sondern es soll in eben diese Heimat zurücklaufen, wo 
nicht nur Kauwahar und andere himmlische Sternwesen die Büffel her­
senden, sondern auch der Büffel wohnt, der, entsprechend dem irdischen 
Häuptling, die Bewegungen seiner Herden leitet; als „Medizinbüffel, ge­
fleckter Bulle“ u. ä. spielt er in den Märchen eine sehr große Rolle. 
Der „Bulle mit dem weißen Stern auf der Stirn“ und seine Büffelmäd­
chen stehen als Götter im Norden und schicken den Leuten die Büffel 
her (2 :82). In einigen Geschichten wird ausdrücklich gesagt, daß die 
den Göttern geopferten Büffel hernach wieder lebendig werden und der 
Herde mitteilen, daß man ihr Fleisch „gut verwendet habe, und daß sie 
ein Rauchopfer erhalten hätten“ (2 :203); das bezieht sich darauf, daß 
bei dieser Zeremonie auch der Büffelschädel mit Rauch bedacht wird. 
Auch von Bären wird erzählt, daß sie nach ihrem Tode als „Geister“ 
wieder zu ihren Eltern 'zurücklaufen (2 :349). Den Widerspruch der 
beiden Anschauungen haben natürlich auch die Indianer empfunden, und 
wenn erzählt wird, daß die Büffel selbst es wünschen, daß einer von 
ihnen den Göttern geopfert werde (2 : 214, 206) — geschieht dies nicht, 
so kommen sie n ich t— , so ist dies ein Versuch, den Widerspruch zu ver­
kleistern. — Was vom Büffel, gilt auch für den Hirsch, nur daß die Ge­
schichten von ihm weniger sprechen, da ihn der Büffel aus seiner Funk­
tion vielfach verdrängt hat. Auch die Hirsche haben ihren „Hirschalten“, 
dessen Töchter in den Märchen eine große Rolle spielen.

Die Verwendung von wohlriechenden Gräsern, wie des wilden Salbei, 
bei gewissen Zeremonien zeigt ebenfalls, daß sie sich eigentlich direkt 
an die Tiere, und nicht an die Himmelsgötter, wenden; denn sie sollen 
den menschlichen Geruch verbergen, vor dem die Jagdtiere mit Abscheu 
fliehen, wie an sehr vielen Stellen klar ausgesprochen ist (z.B. 2 :266); 
man versteht, warum die Trägerin des heiligen Bündels auf der Büffel­
jagd eine Jungfrau sein mußte (2 :3 2 1 ; auf die Verhältnisse der Büffel 
angewendet: 2 :125, 215).

In der Kultur der östlichen und südöstlichen Maisbau-Indianer, inner­
halb welcher die der Pawnee eine Sonderentwicklung darstellt, sind Vor­
stellungen von den „Herren der Tiere“ sehr verbreitet; wir werden an­
nehmen, daß sie bei den Pawnee schon bestanden, als die Unterordnung 
aller Dinge unter die Sterne des Himmels noch nicht voll ausgebildet 
war; es mag eine Zeit gegeben haben, wo die Grundlagen der Jagd­
zeremonien und die der Maisrituale logisch unverbunden waren. Die 
intensive Ausgestaltung des mit dem Maisbau zusammenhängenden 
Himmelskults drückte die „Tierherren“ in untergeordnete Stellungen

132 Richard Dangel



herab; später, unter dem Einfluß der eigentlichen Präriestämme und 
der zunehmenden Bedeutung der Büffeljagd, lockerte sich dieses Ver­
hältnis wieder.

Die Organisierung der einzelnen Tiergattungen nach irdischem 
Muster haben die Pawnee sehr vollkommen durchgeführt; jede wichtige 
Art hat ihren „Häuptling“ : die Schlangen ( l  : 91), Büffel, Hirsche, 
Bären; die Mäuse haben ihren Priester (1 : 102); die Medizinmänner 
der Tiere im „Haus der Tiere“ haben wieder ihren Obermedizinmann 
(z.B. 5 : 113ff.); die Büffel haben ihr heiliges Bündel, das von einem 
jungfräulichen Büffelmädchen getragen werden muß (2 : 125, 215); die 
„Tierhäuser“ haben mehrere Arten Boten, die bestimmte Dienste zu ver­
richten haben. Eben diese organisierende Phantasie hat natürlich, anders­
wohin gewendet, Häuptlinge, Priester, Medizinmänner und Diener in den 
Himmel gesetzt.

7. TIRAWAS QUALITÄTEN

Die Gleichartigkeit Tirawas mit dem anderen Tirawahut zeigt sich 
darin, daß er sie ohne weiteres um Rat fragt, wenn er in Verlegenheit 
ist; es besteht kein prinzipieller Unterschied zwischen ihm und ihnen, das 
Verhältnis entspricht genau dem eines indianischen Häuptlings zu seinen 
weisen Beratern (2 : 296; 1 :23, 52, 352). Natürlich wissen die Himmels­
wesen, was auf Erden vorgeht, weil sie ja  oben sitzen; aber die Tiere 
wissen es wegen ihrer Medizinkräfte auch ( l  : 99, 104 ff. u. v. a.). Es 
findet sich manchmal die Anschauung, daß die Himmelsgötter den Men­
schen nur im Freien sehen; dem Krieger, der den verschiedenen Göt­
tern im Himmel und dem Tirawa das Rauchopfer dargebracht hat, be­
fiehlt der Priester, aus dem Haus hinauszugehen, „damit die Sterne am 
Himmel auf ihn niederschauen“ (2 :136). Dazu gehört die Aussage, daß 
Sterne „bei Tag blind, bei Nacht sehend sind“ ( l  : 52); daraus kann 
man vermuten, daß man die Sterne als „Augen“ auffaßte.

Es wird gelegentlich gesagt, daß Tirawa „Sonne, Mond, Sterne, 
Himmel und Erde und alle Dinge darauf“ geschaffen hat (2 : 13); aber 
nach allen guten Quellen, z.B. der Schöpfungsmythe der Skidi, tr itt  
nicht er allein als Schöpfer auf, sondern die himmlischen Götter sitzen 
schon um ihn zu Rate, als die Erde noch nicht geschaffen war; und in 
keiner Weise ist angedeutet, daß er sie geschaffen hat (1 : 3,14, 23,104; 
2 :135  u.a.). E r weist ihnen nur ihren Standort am Himmel an (1 :3 , 
14, 104; 2 : 135). Alle Angaben, die dieses „Platzanweisen“ als einen 
Schöpfungsakt in dem Sinn auffassen, wie etwa sonst auf der Prärie der 
Mensch aus Lehm gemacht wird, sind Mißverständnisse oder wollen be­
sagen, daß er ihnen „Kraft“ verleihe. Es gibt auch keine einzige Mythe, 
in der erzählt wird, in welcher Weise Tirawa eines der Himmelswesen

Tirawa, der höchste Gott der Pawnee 133



134 Richard Dangel

schüfe. Die Schöpfung erstreckt sich auch nur auf die Erde; der Him­
mel wird als existierend vorausgesetzt (1 : 3).

In seiner Ethik unterscheidet sich Tirawa nicht von einem normalen 
Indianerhäuptling, dem Mitleid mit Armen und Bedrückten eingeschärft 
wird und der eingreifen muß, wo etwas nicht in Ordnung ist. Als die 
„Spinnenfrau“ ihr Unwesen treibt, schickt er die Söhne der Sonne zu 
ihrer Vernichtung aus (1 : 39); dasselbe tu t in anderen Passungen der 
Morgenstern (2 : 30, 38, 42 ff.), dessen Eingreifen, persönlich oder durch 
andere, viel häufiger ist, da er ja der typische „Krieger“ des Himmels 
ist. Tirawa erbarmt sich, gebeten oder ungebeten, armer, bedrängter 
Knaben (1 :1 1 6 ; 2 :1 2 3 ); ganz dasselbe tun andere Himmelswesen und 
vor allem die „Tiergötter“ der Erde, die sich z.B. des armen Knaben 
erbarmen, den der grausame Häuptling mißhandelt hat ( l  : 99); sie 
freuen sich, daß ihr Schützling „gut geheiratet hat“ (1 :101); ein Knabe 
erbarmt sich in  G e d an k en  der Jungen eines Adlers; dieser weiß es 
und belohnt ihn dafür überreichlich ( l  : 164). Geschichten, in denen 
Tiere ein ihnen dargebrachtes Menschenopfer ablehnen, verraten aller­
dings den Einfluß der neueren Zeit (z.B. 2 : 395, 313; 5 : 161 ff.). Das 
Menschenopfer entsprach in älterer Zeit durchaus der geltenden Moral.

Die W ichtigkeit, mit Fleisch und Mais sparsam umzugehen, ver­
anlaßt, diese Gebote, damit sie wirksamer seien, den Göttern in den 
Mund zu legen, die über diese Lebensmittel walten. Darum „liebt Tirawa 
nicht, daß Büffelfleisch verschwendet werde“; diese Angabe G rin n e lls  
(5 : 136) erregt einigen Verdacht, da die Büffel eigentlich von dem 
„Büffelherrn“, später von der Abendsterngöttin, später von Kauwahar 
und ähnlichen Wesen geschickt werden; Tirawa ist daran nur mit­
beteiligt. W ir hören auch wirklich, daß die Büffel es nicht gerne haben, 
daß man sie tö tet und ihr Fleisch nicht heimträgt (1 : 109). Als wan­
dernde Indianer ein Maiskorn auf die Prärie fallen lassen, hört ein 
Jäger dort das Weinen einer Frau; es ist „Mutter Mais“, die darüber 
klagt, daß man „sie“ habe fallen lassen (2 : 59). Sparsamkeit mit dem 
Mais wird übrigens noch in anderen Geschichten eingeschärft.

Das Verhältnis des Himmelsgottes zur herrschenden Stammesmoral 
zeigt sich besonders klar in seinem Verhältnis zum Menschenopfer. 
Dessen Vorkommen bei den Pawnee ist keine isolierte Erscheinung; es 
kam z. B. bei den Kansa-Indianern vor, und scheint, nach alten Be­
richten und mythischen Überlieferungen, auch den nördlichen Prärie­
stämmen nicht ganz unbekannt gewesen zu sein (Nipissing, Blackfoot). Bei 
den Pawnee wurde ein Menschenopfer im Zusammenhang mit einem 
Bündel dargebracht, das vom „roten Morgenstern“ gestiftet war; eine 
bei einem Kriegszug gegen feindliche Stämme erbeutete junge Frau 
wurde auf ein Gestell gebunden, von allen Männern des Stammes mit



Pfeilen gespickt; schließlich wurde sie in dem unten angefachten Feuer 
verbrannt. Vorher riß man ihr den Leib auf (5 : 366), und es besteht 
hohe Wahrscheinlichkeit, daß ihr das Herz herausgerissen wurde; eine 
Geschichte, die von der Entstehung dieses Opfers handelt, und in der 
Morgenstern als Goldadler erscheint, der einer Frau die Brust aufhackt, 
um das Herz zu fressen, legt dies nahe (2 : 176). Das Opfer scheint an 
keine feste Zeit gebunden gewesen zu sein; es war angeblich auf die 
Skidi beschränkt (5 : 263); und man erwartete von ihm „Gedeihen und 
gute Saaten“ (2 : 41) oder „Erfolg im Krieg und Segen im Maisbau“ 
(5 : 367).

Es ist eine bei zahlreichen Indianerstämmen vorkommende Krieger­
sitte, das Herz eines besonders tapferen Feindes zu verzehren; man 
könnte also verstehen, daß die Skidi-Krieger, anstatt das Herz selbst zu 
essen, es in Form des Opferrauches ihrem Schutzpatron — dem Krieger 
des Himmels, dem Morgenstern — emporsenden. Die Angabe, daß das 
Opfer ein Mädchen w ar1, zeigt aber, daß die Praxis nicht allein aus den 
Sitten der Krieger (und Jäger) zu erklären ist; offenbar wurde die Frau 
gewählt, weil Frau und Fruchtbarkeit der Maisfelder im Zusammenhang 
stehen, so daß die Sitte in den Gedankenkreis der Maisbauer hinein­
gehört. Mit dem Mais steht der Morgenstern ja  in deutlichem Zusammen­
hang dadurch, daß die typische Maisgöttin, der Abendstern, seine Frau 
ist. Da übrigens C uoq für die Nipissing das Opfer einer jungen weib­
lichen Kriegsgefangenen auf einer erhöhten Plattform an den „Kriegs­
gott“ erwähnt, ist klar, daß die Angabe, nur die Skidi hätten dieses 
Opfer gekannt, nur für die letzte Zeit gilt. Ähnliche Opfer an die 
Himmelsgötter überhaupt finden sich in der nächsten Nähe; in alter 
Zeit legten die Kansaindianer die Herzen erschlagener Feinde ins Feuer 
als Opfer für die „Winde“. Das Opfer für den Morgenstern fand um 1830 
sein Ende; berühmt ist die Tat Pita-lesharus, der die zu Opfernde — 
eine Comanchenfrau — unter Gefährdung seines Lebens rettete; doch 
scheint das Opfer nicht aus moralischen Gründen aufgehört zu haben, 
sondern unter Einwirkung der Weißen; Pita-lesharus Vater Letalesha 
wurde 1832 von den Weißen bei einem solchen Opfer gestört.

Das Brandopfer des Skalps, das den Göttern des Himmels noch in 
spätester Zeit dargebracht wird, ist offenbar ein Ersatz für ein ursprüng­
liches Menschenopfer; in dieser Hinsicht ist interessant, daß das Brand­
opfer wenigstens des Büffels an Tirawa und die anderen Himmelsgötter 
deutlich nach der Analogie des Morgensternopfers geschildert wird. 
° e r  „heilig gemachte Büffel“ ist ein „Mädchen“ ; „die Leute mögen

Tirawa, der höchste Gott der Pawnee 135

1 Dies ist die gewöhnliche Angabe: gelegentlich wurden aber auch Männer
geopfert (4:11).



136 Richard Dangel

dieses weibliche Kalb töten und es opfern, und das Opfer soll die Leute 
daran erinnern, daß das Mädchen zuerst geschaffen wurde“ (1 :6 ; um- 
gedeutet 2 :125); wenn die Haut dieses weißen oder gefleckten Büffel­
mädchens als Decke für das heilige Bündel (in dem die „Mutter Mais­
ähre“ den wichtigsten Bestandteil bildet) verwendet wird ( 1 :9 ) ,  so 
kann man daran erinnern, daß im Märchen gelegentlich die abgezogene 
Haut z.B. der „Spinnenfrau“ als „Maissack“ verwendet wird (1 : 93); in 
anderen Fällen ist deutlich gesagt, daß im Fell oder im Balg der „spirit“ 
des ursprünglichen Trägers sei. Gefangenen wurde gelegentlich die Haut 
abgezogen (5:312).

Wenn man dies alles bedenkt, scheint es wohl möglich, daß das 
Menschenopfer den Himmelsgöttern öfter dargebracht wurde, als es 
später aussieht. Es wurde durch Skalpopfer und vor allem die „Erst­
lingsopfer“ von Büffel und Hirsch verdrängt. Eine beginnende „Ver­
tretung“ zeigt sich schon beim Morgensternopfer, wo, nach der Schil­
derung bei G rin n e ll ,  das Herz der Kriegsgefangenen gar keine Rolle 
mehr spielt, dafür aber Herz und Zunge eines Büffels, die im selben 
Feuer verbrannt werden wie die geopferte Frau (5 :3 6 5 ; vgl. 2 :176). 
Auf ein Opfer von „Büffelherz und -zunge sowie von Menschenfleisch 
und -haar“ wird noch in einer anderen Mythe (1 : 76) angespielt. Es 
wäre wohl denkbar, daß, sowie später vom Büffelbrandopfer Herz und 
Zunge den Göttern geweiht, das übrige aber von den Priestern ge­
gessen wird, etwas Ähnliches bei den alten Menschenopfern der Fall war.

Ein Rauchopfer an die Himmelsgötter ist auch keine ungefährliche 
Sache; man soll die Pfeife mit den am heiligen Bündel befindlichen 
Pfeilen (die den Feinden abgenommen worden sind) stopfen, denn dann 
„sei der zu Tirawa steigende Rauch ein Opfer der Feinde“ ; wenn man 
aber den Tabak mit den eigenen Fingern drücke, opfere man sich selbst 
den Göttern und „stürbe bald“ (2 :125).

Um die Kinder davor zu warnen, sich selbst, auch nicht in höchster 
Not, den Göttern zu opfern (durch Selbstverwünschung), wird eine Ge­
schichte erzählt, wie Coyote, um seinen Durst zu löschen, den vier Göt­
tern des Westens „Herz, Zunge und die besten Teile seines Körpers“ 
anbietet; die Götter schicken Regen, töten aber auch Coyote, der seine 
W orte natürlich nicht ernst gemeint hat (2 : 434). Hinter dieser Ge­
schichte steckt die Vorstellung, daß ein unvorsichtiges W ort oder eine 
unvorsichtige Handlung genügt, den Menschen den strengen und gnaden­
losen Himmelsgöttern auszuliefern; und wir verstehen jetzt, warum es 
bei G rin n e ll  heißt, daß die Indianer den Tirawa „nicht lieben; sie stehen 
ihm mit Demut und Ehrfurcht gegenüber“ (5 : XIX). Darum vielleicht 
auch spricht man, nach A.C. F le tc h e r ,  seinen Namen „nur mit leisem 
Flüstern“ aus (4 :10).



In keiner einzigen aufgezeichneten Mythe wird das Menschenopfer 
gemißbilligt; im Gegenteil, die Himmelsgötter freuen sich daran, so wie 
sie sich am aufsteigenden Rauch der verbrennenden Skalps freuen. Daß 
„die anderen Götter sich mit Büffeln begnügen, der Morgenstern aber 
allein ein Menschenopfer hat“, wird als Beweis seiner Macht hervor­
gehoben (2 :175), und er selbst rühmt sich (l : 33): „Tirawa gab mir 
mehr Macht als jedem anderen Stern. Ich bin der einzige Gott, der ein 
Menschenopfer empfangen kann, und Tirawa hat Wohlgefallen an mir.“ 
Tirawa will gewisse Bündel den Leuten übermitteln, durch diese Bündel 
sollen den Morgensternen, besonders dem „großen Stern“, Menschen­
opfer dargebracht werden (1 :52). Nach G rin n e ll  sagten die Pawnee, 
dieses Opfer sei dem Tirawa dargebracht worden, und er habe sich stets 
durch Segen und Fülle erkenntlich gezeigt.

Für die gelegentlich erwähnten Menschenopfer an die irdischen 
Tiergötter scheint das Menschenopfer für die Himmelgötter in mancher 
Hinsicht das Vorbild zu sein. Das ist klar, wenn am Heim der W asser­
schlange eine weibliche Kriegsgefangene angebunden wird (5 : 179; 
1 '• 293). Es werden Fälle erzählt, wo ein Vater seinen Sohn den Tieren 
opfert, um von ihnen Macht zu erhalten, wo aber die Tiere sich des 
Toten erbarmen und ihn wieder lebendig machen, worin sich eine junge 
Auffassung ausspricht (2 : 395, 311; hierher gehört wohl auch G rin - 
n ells  Geschichte, wo ein Vater seinen Sohn dem „Tirawa“ opfert:
5 : 161).

8. TIRAWAS SYMBOLE
Die kultischen Symbole Tirawas beziehen sich stets auf den Himmel; 

sie werden natürlich auch auf die anderen Himmelswesen angewendet. 
Die Farbe der „blauen Perlen“, die Tirawa bedeuten (2 :376), ist die 
Himmelsfarbe; ein blaugraues Pferd hat die Himmelsfarbe und darf 
daher nur im Krieg verwendet werden (1 :166); vgl. 3 :20, 21, 22 u. ö.

Der Adler stellt den Himmel dar (2 : 55) und Adlerdaunenfedern 
werden gewöhnlich als Symbole Tirawas angegeben (3 : 47 ,239,240u.ö.); 
„die Krieger haben eine Daunenfeder auf ihrem Kopf, damit sie daran 
denken, daß Tirawa über ihnen ist“ (1 :8 ). Man kann die Federn als 
Wolkensymbole deuten, umsomehr, als in den Mythen durch Federn, die 
man mit Wasser besprengt, Wolken erzeugt werden (1 :5 1 ); jedoch 
kann man auch daran erinnern, daß Himmelswesen gelegentlich als 
Adler dargestellt werden; dies ist mit Tirawa ( l : 70) und dem Morgen­
stern (2 :175) der Fall. Die Himmelsgötter haben stets Vögel als Boten 
in ihren Diensten; es ist wahrscheinlich, daß viele Indianer zwischen dem 
Herrn und dem Diener nicht scharf unterschieden haben.

Zum besseren Verständnis des Folgenden muß erwähnt werden, daß 
Tirawa in den Mythen mit vier Göttern eine engere Gruppe bildet: das

Tirawa, der höchste Gott der Pawnee 137



sind die „Götter der vier Weltgegenden“. Diese scharen sich bei der 
Weltschöpfung dichter um Tirawa (1 :5 ) ;  ihre Keulenhiebe teilen das 
Wasser, so daß die Erde erscheint. Ihnen eignen die Farben der vier 
Weltgegenden; sie schaffen Menschen und geben ihnen Mais von der 
jeweils entsprechenden Farbe: die Südwestleute haben den weißen Mais, 
die Nordwestleute den gelben, die Nordostleute den schwarzen, die Süd­
ostleute den roten (1 : 10). Diesen vier W elthütern entsprechen die 
vier Hauptstangen im Erdhaus; der leitende Gott mußte in der Mitte 
sitzen, wo im Erdhaus das Feuer ist; da aber in dem nach Osten offenen 
Erdhaus der heilige Ort für den Altar und das Bündel im Westen liegt, 
so hat sich der Platz des leitenden Gottes nach Westen verschoben. 
Die alte Verehrung der „vier Weltgegenden“ wird in der Skidi-Schöp- 
fungsmythe dadurch angedeutet, daß zur Zeit, als das Zentraldorf die 
umliegenden Siedlungen zur großen Bündelzeremonie zum erstenmal 
einlud, die Boten im Westen ein Dorf fanden, das aus vier Erdhäusern 
bestand; diese waren nach den vier Windrichtungen orientiert und 
waren die Besitzer der „Bündel der vier Weltgegenden“. Die Vorstel­
lung ist auch darin noch erkennbar, daß ein Gott, wenn er schafft, stets 
mit vier Dienern auftritt: so hat die Abendsterngöttin vier Regengötter 
(1 :5 ), so liegt die auf religiösem Gebiet führende Skidi-Siedlung west­
lich der nach den vier Richtungen angeordneten Dörfer, die für das 
irdische Wohl des Stammes sorgen.

W ir haben nun Tirawa-Symbole, die ihn als Gott zeigen, der in der 
Mitte und über den Göttern der vier Windrichtungen herrscht.

Das sogenannte „Schädelbündel“ der Skidi enthielt einen mensch­
lichen Schädel; es war von Tirawa gegeben worden und wurde mit 
seinen Symbolen bemalt. Man schmückte den Schädel mit roter Farbe 
und malte „einen Halbkreis von Blau“ rund um die Stirn; auf dem 
Scheitel ragte eine Adlerfeder auf ( l : 56). Daß die blaue Farbe sich wirk­
lich auf den Himmel und die Feder sich auf die Wolken bezieht, sehen 
wir aus der Geschichte, daß einstmals, als der ursprüngliche Schädel 
zerbrach, tiefe Dunkelheit hereinbrach; da ersetzte man den Schädel 
durch einen anderen, und als man den blauen Halbkreis malte und die 
Feder aufsetzte, zeigte sich der blaue Himmel und eine weiße Wolke 
schwebte in ihm. Die rote Farbe gehört als Farbe der „Sonne“ nicht hierher.

Ebenso wird die Schädelbemalung anderswo geschildert ( l  : 312); 
und daß Tirawa wirklich der Gott der Häuptlinge ist, zeigt sich darin, 
daß dieselbe Bemalung das Gesicht des Häuptlings bei seinem Amts­
an tritt schmückt ( l : 338). W ir wären nun in Verlegenheit, von diesem 
blauen Halbkreis aus den Übergang zu dem zu finden, was wir beweisen 
wollen, wüßten wir nicht aus anderen Beschreibungen, daß die bisheri­
gen Angaben ungenau sind.

138 Richard Dangel



Tirawa, der höchste Gott der Pawnee 139
Das Kind, für das die sogenannte „Pipe-“ oder „Hako“-Zeremonie 

vorgenommen wird, „stellt Tirawa dar“ (2 :5 6 ); es wird daher mit 
dessen Symbolen bemalt; diese Bemalung heißt „Gesicht Tirawas“ 
(3 : 354). Von der Mitte der blauen Linie, die über die Stirn von 
Wange zu Wange läuft, fällt eine blaue Linie über den Nasenrücken 
herab, so daß folgendes Bild entsteht:

Dies deuten die Indianer als den Himmelsdom, von dessen Höhe der 
„Lebensatem Tirawas“ herabfällt (3:233).

Auch diese Angabe ist unvollständig, wie wir aus der Schilderung 
der Pipe-Zeremonie bei den Omaha sehen, wo außerdem noch eine Linie 
nach rückwärts über den Kopf verläuft, so daß bei einer Übertragung 
auf die Fläche folgendes Bild entsteht:

Daß dies so ist, sieht man aus der Bemalung der bei der Hako-Zere- 
monie verwendeten Kürbisrasseln und der Maisähre. Von der blauen 
Spitze der Ähre (3 : 22) oder dem um die Rassel wagerecht gezogenen 
blauen Kreis (3 : 22) heraus laufen in gleichen Abständen vier blaue 
Linien nach unten, so daß bei einer Übertragung in die Fläche unsere 
Figur entsteht. A. C. F le tc h e r  deutet die Figur richtig als „Himmels­
mitte und die vier Winde“ ; insofern die vier Winde ja mit den vier 
Windrichtungen zusammenfallen. Es entspricht ganz dem, was wir über 
die Stellung des unbeweglich am Himmel stehenden Polarsternes zu 
Tirawa schon gesagt haben, daß wir die Angabe finden, dieses „Gesicht 
Tirawas“ sei von der „Corona Borealis“, dem „Rat der Häuptlinge“, zu 
den Menschen gekommen; der Häuptling dieses Rates ist bekanntlich 
der Stern des Nordens (3 : 354).

Das Zeichen, das zunächst ein „Weltbild“ ist, indem es die Himmels­
mitte und die vier Weltstützen bedeutet, dann aber ein Bild der vier 
W indgötter und ihres Herrn wird, ist nun in Amerika sehr alt; wir 
wollen nur einige Beispiele aus der nächsten Nähe anführen, um zu 
zeigen, daß die Vorstellung Tirawas als des Herrn der vier W indgötter 
in die Kultur der „moundbuilder“ zurückgeht, jener wahrscheinlich unter 
mexikanischem Einfluß entstandenen Golfkultur, deren Träger die Vor­
fahren der heutigen Maskoki, Caddo und Irokesen waren und in deren 
Einfluß auch die südlichen Sioux-Stämme gerieten. Des Kreuz oder Sva-

3 : 233 F ig .179.



140 Richard Dangel

stika als Windsymbol auf „gorgets“ oder „runtees“ der mound-Kultur 
ist zu bekannt, um hier belegt zu werden; ich möchte nur bemerken, 
daß, entsprechend diesen Muschelplatten, die bei den Pawnee als „Ge­
sichter Tirawas“ (2 : 29) erwähnten „Muscheln“ ursprünglich offenbar 
das Windkreuz trugen.

Die Kansa-Indianer verbrannten in alter Zeit Herzen der Feinde den 
„Winden“. Bei den Omaha gibt es eine Gens der „Kansa“ (kon'pe): ihre 
Riten waren W indriten, bei diesen wurde das Windkreuz in die Erde 
eingeschnitten; diese Figur stellte auch den Haarschnitt ihrer Kinder 
dar bei der Aufnahme in die Gens (9 : 116ff.). Bei der Omaha-Zere- 
monie Thiku'winxe (7 : 118 ff.) wurde das Kind im Kreise umher­
getragen, an den vier Weltgegenden niedergesetzt und herumgedreht; 
es wurde so den vier Winden dargeboten, die ihm „Leben“ verleihen 
sollten.

Das alte Grashaus der Caddo-Stämme hatte vier Türen in den vier 
Windrichtungen; die Symbolik des Hauses betonte die Richtung „oben“, 
von woher die vier Winde auf den Pfaden des Lebens herabsteigen 
(1 0 ,1. Teil, S. 505).

Bei den Präriestämmen ist Symbol und Name des Morgensternes 
gewöhnlich das Malteserkreuz. Sein Name bei den Arapaho „nagaq'“ be­
deutet „Kreuz“ ; dasselbe bedeutet sein Kiowa-Name „t’ainso“ ; er heißt 
hier auch „dä-e'dal“, „großer Stern“, wie bei den Pawnee (6 :1011). 
Auch bei den Blackfoot ist das Malteserkreuz Emblem des Morgen­
sternes (11:218/9). Die Übertragung des Zeichens auf den Morgen­
stern deutet auf Schwankungen in der Machtstellung der einzelnen 
Götter; die Macht des ganzen Himmels wurde bald auf den, bald auf 
jenen übertragen.

W ir wollen zusammenfassen, was wir über Tirawa wissen: Er ist 
keine Personifizierung der Zauberkraft oder der „Macht“, er ist kein 
einziger Gott, dessen Macht und sonstige Eigenschaften ihn über andere, 
später geborene Götter erheben; er ist nur der Häuptling anderer 
Götter; zu ihm gehören die Götter der vier Windrichtungen; er und 
sie sind das Ergebnis mythischen Denkens, das ein altes, schon in viel 
älterer Zeit nachweisbares Himmelsbild — Zenit und die vier W elt­
gegenden — mit Göttern bevölkert hat. Ob diese Götter alle menschen­
ähnlich gedacht waren, ist unsicher; man scheint sie sich vielfach als 
himmelsbewohnende Vögel vorgestellt zu haben. Die Verehrung der 
Winde und der Gestirne beruht auf der herrschenden Stellung des Mais­
baues in älterer Zeit; sie bezweckte die Sicherung von Wind, Wolken, Regen 
und Gewitter, auf denen das Leben beruhte. Der Vorgang der Frucht­
barmachung wurde sexuell aufgefaßt; unter dem gewölbten Himmel lag 
die „Mutter Erde“. Sie war das Weib der Himmelsgötter und ursprüng-



lieh wohl vor allem ihres Herrn; so deute ich, daß Tirawas Frau noch 
in später Zeit „Atira“ ist, die Maismutter, die sich aus der ursprüng­
lichen „Mutter Erde“ in derselben Weise durch Abspaltung entwickelt 
hat wie so vieles andere in dem Pantheon. Durch Ausbildung des Him- 
melsgötter-Systems wurde die ganze W elt in ein System magischer Be­
ziehungen gebracht und ursprünglich selbständige Götter der Jäger, die 
„Tierherren“, in dienende Stellung herabgedrückt. Die Idee des Götter­
häuptlings wurde soziologisch zur Stützung des irdischen Häuptlings- 
tums verwendet. Dem Kult der Himmelsgötter waren Menschenopfer 
eigentümlich.

I I I .  H IST O R ISC H E  R EK O N STR U K TIO N

Der Versuch, das geistige Eigentum der Pawnee im Zusammenhang 
mit der atlantischen Maisbauerkultur zu betrachten, kann, so lockend er 
wäre, hier nicht gewagt werden; wir bescheiden uns mit dem Versuch, 
mit flüchtigen Strichen die Entwicklung ihrer Religion aus ihrer älteren 
Kultur heraus, soweit sie bekannt oder zu vermuten ist, zu umreißen.

Als die Pawnee, zusammen mit ihren engeren Sprachverwandten, 
noch in den Golfstaaten — etwa in Louisiana — saßen, mag ihre Kultur 
eine Mischung von Mutterrecht und Jägertotemismus gewesen sein. Das 
M utterrecht ist sicher bezeugt und hat in den Überlieferungen deutliche 
Spuren hinterlassen; in den guten Schöpfungsmythen wird zuerst die 
Frau, dann erst der Mann geschaffen ( 1 :4ff. u.ö.); wir hören die Sage, 
daß es früher „weibliche Häuptlinge“ gegeben hätte (5 :203); die Frau 
spielt als Bodenbebauerin, Bewahrerin des Saatgutes und Hüterin der 
„heiligen Bündel“ in allen Mythen eine große Rolle. Von Heiratsklassen 
und Gentes hören wir später nichts; man lebte später in Banden und 
Dörfern, deren Namen in nichts an Totemismus erinnern. Nach D o rsey  
bestand Endogamie (1, XVIII). Doch macht es der Vergleich, etwa mit 
den südlichen Caddo, nicht unwahrscheinlich, daß ältere Gentes sich in 
Dörfer verwandelt haben, deren Bewohner, wie wir hörten, alle von dem 
ursprünglichen Besitzer des heiligen Dorfbündels abzustammen behaup­
teten. Das ursprüngliche Haus mag das bienenkorbförmige Grashaus ge­
wesen sein, wie wir es bei den südlichen Caddo finden.

Die Wirtschaft beruhte auf dem Maisbau; daneben betrieb man die 
Jagd, ursprünglich vor allem auf Hirsche, später, mit dem allmählichen 
Vorrücken der einzelnen Banden nach Norden und Nordwesten, auch 
auf Büffel. Demgemäß zerfiel das religiöse Denken in zwei getrennte 
Bereiche; die Anschauungen und Zeremonien, die mit dem Maisbau zu­
sammenhingen, drehten sich um die Himmelserscheinungen und be­
zweckten den Regen; die alten Dorfbündel hingen alle mit dem Maisbau 
zusammen, wie schon ihr Name besagt: „eingewickelte Regen* (1 :XX);

Tirawa, der höchste Gott der Pawnee 141



die heilige Maisähre, von der in der nächsten Saison das Saatgut stammte, 
spielte eine große Rolle darin. Der Kult beruht auf Zauberhandlungen; 
das weibliche Element dominierte darin, durch den magischen Zusam­
menhang zwischen der Fruchtbarkeit der Felder und der Frau. Später 
zeigt sich der Zusammenhang der Frau mit dem Mais darin, daß im 
Westen der Abendstern als Göttin über den Mais waltet; im Westen, 
denn der Platz der Frau als Priesterin ist am Altar des Hauses, der im 
Westen liegt.

Im Zusammenhang mit der Jagd bildeten sich Anschauungen von 
„Tierherren“ heraus, die durch geeignete Zeremonien bewogen werden 
konnten, das Jagdwild zu senden.

Die Vorstellung vom männlich gedachtem Himmel, der über der 
weiblichen Mutter Erde lag und sie befruchtete, gewann feste Form an 
der Hand eines Weltsystems, das wohl aus Mexiko herstammen mag, 
hier aber in vereinfachter Form als die Gruppierung von vier W elt­
trägern oder vier W indgöttern um einen im Zentrum des Himmels 
thronenden Gott erscheint; sie befruchteten ihre Gemahlin, die Mutter 
Erde. Dieser nach oben gerichtete Blick des religiösen Strebens be­
wirkte, wie bei anderen Völkern desselben Kulturkreises, z.B. den Iro­
kesen, eine Neigung, alle Dinge von oben her kommen zu lassen; wie 
bei den Irokesen die „ongwe“ Wesen im Himmel sind, ehe sie auf der 
Erde erscheinen, so auch hier. Man gewöhnte sich, die von der Erde 
in den Himmel versetzten Dinge von diesem wieder abzulesen; an der 
Hand magischer Entsprechungen verband man alle irdischen Erschei­
nungen, die einer Erklärung wert waren, mit den Erscheinungen des 
Himmels. So entstand eine ausgeprägte Sternenreligion, deren W ider­
spiegelung die untere W elt darstellt; die Sternwesen selbst wurden 
wieder als Mann und Frau miteinander verbunden: der weibliche Teil — 
ob es nun die Abendsterngöttin oder der Mond ist — hat immer Be­
ziehungen zum Maisbau. Diese mächtige Ausbildung des Systems ist 
das, was die Pawnee von den anderen Gliedern dieses Kulturkreises 
unterscheidet; sie geht vielleicht auf die Tätigkeit besonders schöpferi­
scher Individuen zurück. Im Zusammenhang damit stand die Unter­
werfung der „Tierherren“ unter die „Himmelsgötter“ ; und eine mäch­
tige Ausbildung der Maisrituale, die den Zusammenhang zwischen dem 
Besitz eines Bündels und dem Besitz seiner Zeremonie zerriß und für 
immer Priester und „Medizinmänner“ voneinander schied, nicht der Per­
son nach, aber nach der Funktion. Dem Kult waren Menschenopfer, die 
die Fruchtbarkeit des Maises bezweckten, nicht fremd. Das Häuptlings- 
tum mag schon damals mit dem himmlischen Häuptling assoziiert 
gewesen sein, wie wir es in vollendeter Form anderswo im gleichen 
Kulturkreis bei den Natchez finden. Die weitgehende Ritualisierung

142 Richard Dangel



lockerte immer mehr den Zusammenhang der Götter mit dem lebenden 
Mythus.

Die Veränderungen dieser Religion beruhen nun einerseits auf Ver­
schiebungen des Nachdrucks, der auf die einzelnen Glieder des Pan­
theons gelegt wurde, andererseits auf fremden Einflüssen, die mit dem 
Vordringen in die Prärie, die sich allmählich mit von Norden und Osten 
kommenden Stämmen füllte, verbunden waren. Es muß eine Zeit gegeben 
haben, wo die Abendsterngöttin den alten Himmelsgott an Lebendigkeit 
weit übertraf; darauf deuten die Nachrichten hin, die wir von den drei 
„down stream people“ haben, und daß auch bei den Skidi Tirawa haupt­
sächlich durch die westliche Göttin handelnd erscheint. Auch der Mor­
genstern, der Gott der Krieger, deren himmlische Urbilder die Sternen- 
heere des Himmels waren ( l  : 32), muß zu einer Zeit die eigentliche 
Leitung des Himmels gehabt haben; wenigstens finden wir ihn bei vielen 
Präriestämmen durch ein Symbol bezeichnet, das ursprünglich das ganze 
Himmelsbild darstellte.

Die Einflüsse des Präriemilieus beruhten einerseits in einer gewissen 
Verarmung, indem z.B. etwa die Gentes, wenn man sie nach der Ana­
logie der südlichen Caddo für die Pawnee erschließen darf, zu Banden 
oder Dörfern wurden; andererseits in einer Übernahme fremder Elemente, 
wie z. B. des Erdhauses, und vor allem der ursprünglich fremden „Vi­
sionsreligion“, wie sie für die Prärie charakteristisch ist. Dadurch wurden 
die alten Zauberpraktiken weitgehend umgemodelt; die Tierherrn wur­
den wieder lebendig; den Priestern wurde durch die Medizinmänner, 
den alten Dorfheiligtümern durch die neumodischen Medizinbündel eine 
immer schärfer werdende Konkurrenz gemacht, auf deren Niederschlag 
in den Geschichten bereits hingewiesen wurde. Manche Mythe, die wir 
bei den anderen Sprach verwandten der Pawnee finden, z.B. das Empor­
steigen der Menschen aus dem Innern der Erde, mag in dieser Umwelt 
verloren gegangen sein.

Der alte Himmelshäuptling lebte fort; nur sehen wir bei den drei 
„down stream people“, daß er nicht dieselbe lebendige Stellung inne­
hatte wie bei den Skidi. Dies ist darauf zurückzuführen, daß die Skidi, 
in einer weit prekäreren Stellung als die Bruderstämme, das Bedürfnis 
empfanden, ihre Banden straffer zusammenzufassen; dies geschah auf dem 
Boden dessen, was allen Banden gemeinsam war; gemeinsame Zeremonien, 
bei denen der Himmelsherr und Schöpfer Tirawa verehrt wurde, liefer­
ten das einigende Band. W ir erwähnten schon, daß die Schöpfungsmythe 
der Skidi (1 :3  ff.) noch eine sagenhafte Erinnerung daran bewahrt; sie 
erzählt, wie das „Zentraldorf“ die umliegenden, von den einzelnen Sternen 
geschaffenen Menschen aufforderte, sich an einer gemeinsamen Zeremonie, 
unter Vorsitz des Tirawa-Bündels, zu beteiligen, um dabei „die zu den

Tirawa, der höchste Gott der Pawnee 143



einzelnen Bündeln gehörigen Zeremonien zu lernen“. Dies ist natürlich 
nur ein Ausdruck für die Unterordnung der Dörfer und Bündel unter 
den Mittelpunkt; und wir sahen schon, daß einige Teile des Stammes 
sich weigerten. Trotz aller sagenhaften Verdunkelung haben wir keinen 
Grund, den Kern der Sache anzuzweifeln; wir finden später die Skidi 
geeinigt durch eine Zentralgruppe von fünf Dörfern, deren vier den 
Stamm in irdischen Angelegenheiten führten, während das fünfte in 
geistlicher Hinsicht leitend war. Durch die Verstärkung des politischen 
Mittelpunktes mußte natürlich Tirawa, der von jeher als Urbild der 
Häuptlinge des einzelnen Dorfes, des Stammes und der Stammesver­
bände galt, neues Leben gewinnen. Man wende nicht ein, daß die Stel­
lung der Häuptlinge eine „schwache“ war; sie war schon durch ihre 
Erblichkeit stärker als anderswo; und wo die Persönlichkeit kein Hin­
dernis war, griffen Häuptlinge weitgehend ins Stammesleben ein; man 
erinnere sich an Pitalesharu, der es wagen konnte, den alten Morgen- 
stern-Kult anzutasten.

Unterdes war die weiße Zivilisation bis in die Jagdgebiete der 
Pawnee vorgedrungen; und ihr ergaben sie sich willig und kampflos. 
Christliche und halbchristliche Ideen, die durch die enge Berührung der 
Indianer mit den Fremden vermittelt wurden, begannen unvermerkt 
Tirawas Bild zu verändern; er wurde dem christlichen Gott immer ähn­
licher, indem sich eine Neigung zeigte, seine Funktionen auszudehnen. 
Durch den Geistertanz tra t er in Verbindung mit der Totenwelt; schon 
in alter Zeit waren tapfere Krieger zu Sternen geworden, diese wan- 
derten aber, so weit man weiß, nicht zu Tirawa. Durch Geistertanz und 
Pejote-K ult traten die Visionäre in ein nahes persönliches Verhältnis 
zu dem Gott, der einst so unnahbar im höchsten Himmel gethront 
hatte; aber unterdes hatte die Todesstunde für das Volk, das ihn ver­
ehrte, geschlagen.1

1 Eine Darstellung des Hochgottes der übrigen Caddo-Stämme (Arikara, 
W ichita und Hasinai) erscheint im Laufe dieses Jahres in den Studi e M ateriäli 
d i Storia delle Religioni, Rom.

144 Richard JDangel, Tirawa, der höchste Gott der Pawnee



II. BERICHTE

NEUERSCHEINUN GEN 
ZUR KIRCHENGESCHICHTE DES MITTELALTERS 

UND DER NEUZEIT 1918—1928
VON F R IE D R IC H  BAE TH G E N  IN  KÖNIGSBERG I. PR.

Es ist nur zum Teil die Schuld des Berichterstatters, wenn der fol­
gende Bericht sich über einen so ungewöhnlich langen Zeitraum er­
streckt. Zunächst waren es Krankheit und Tod des hochverdienten 
früheren Referenten, A lb e r t  W e rm in g h o ff  (gest. 2. Februar 1923), 
die eine Unterbrechung des normalen Ganges der Berichterstattung mit 
sich brachten. Und als dann einige Zeit darauf der Unterzeichnete an 
seine Stelle getreten war, führten ungünstige äußere Verhältnisse, vor 
allem mehrfacher Ortswechsel, eine erneute Verzögerung herbei. In­
zwischen aber war die Zahl der eingegangenen Bücher und Schriften 
stark angewachsen, und so ergab sich mehr noch als sonst die Notwen­
digkeit, bei der großen Masse der Neuerscheinungen die Berichterstat­
tung auf eine kurze Registrierung zu beschränken, um so für die aus­
führlichere Charakterisierung wenigstens einzelner bedeutenderer Werke 
den nötigen Raum zu gewinnen.

Ich beginne dabei, wie das auch Werminghoff zu tun pflegte, mit 
einem Überblick über die einschlägigen mittelalterlichen Quellenpubli­
kationen. Den regelmäßigsten Fortgang hat hier erfreulicherweise das­
jenige Unternehmen genommen, das für das frühere Mittelalter die wich­
tigste Grundlage aller kirchenhistorischen Arbeit darstellt, die von K e h r 
geleitete große Sammlung der älteren Papsturkunden. Da Grundsätze 
und Anlage dieses großartigen Werkes bereits in einem früheren Be­
richt dargelegt worden sind1, kann ich mich hier mit dem kurzen Hin­
weise begnügen, daß in den Berichtsjahren vier neue Bände erschienen 
sind, von denen zwei auf die Italia pontificia, die beiden ändern auf die 
Germania pontificia entfallen.2 Mit den erstgenannten, die K e h r selbst

1 Ygl. in diesem Archiv Bd. 19 S. 603 f.
* P. F. Kehr i iegesta pontificum Romanorum. Italia  pontificia VII P. 1. 

XXXIV u. 354 S. Berlin 1923, Weidmann; P. 2 XXVII u. 263 S. Ebenda 1926. 
—■ Germania pontificia auctore A. Brackmann. II P. 1. XXIII u. 239 S. Ebenda 
1923. P. 2. XXIII u. 296 S. Ebenda 1927.

A rch iv  fü r  B elig io n sw iseen ich aft X X V II  1 0



146 Friedrich Baethgen

bearbeitet hat und die Venetien und Istrien umfassen, ist nunmehr Ober­
italien zum glücklichen Abschluß gelangt, so daß von der ganzen Italia 
pontificia nun lediglich noch Süditalien und die Inseln ausstehen. In 
den beiden deutschen Bänden hat A. B rac k m a n n  sodann die Kirchen­
provinz Mainz in Angriff genommen; Teil 1 enthält die Diözesen Eich­
stätt, Augsburg und Konstanz, während Teil 2 mit dem Untertitel Hel­
vetia pontificia die heute zur Schweiz gehörigen Diözesen umfaßt. Ge­
rade diese deutschen Bände .wird man mit besonderer Freude begrüßen 
können, sind sie doch berufen, eine Lücke unserer gelehrten Literatur 
auszufüllen, die von jeher besonders schmerzlich empfunden worden ist; 
in einer Studie von G. P f e i l s c h i f t e r 1 etwa mag man nachlesen, wie 
zu Ende des 18. Jahrhunderts der Fürstabt Martin Gerbert von St. Bla­
sien aus diesem Empfinden heraus den Versuch unternahm, der Italia 
sacra und Gallia christiana eine Germania sacra an die Seite zu stellen, 
ohne jedoch über Ansätze hinauszukommen.

Neben der Europa pontificia kämen dann vor allem die auf die Kirchen­
geschichte bezüglichen, seit 1918 erschienenen Publikationen der Monu- 
menta Germaniae in Betracht, von denen mir jedoch nur ein einziges 
Heft, die Neuausgabe der Vita des Bischofs Meinwerk von Paderborn8, 
zugegangen ist; die liebenswürdige Biographie dieser typischen Bi­
schofsfigur der alten ottonischen Reichskirche war zuletzt 1854 ediert 
worden, und die Bearbeitung T en c k h o ffs  bedeutet demgemäß einen 
wesentlichen Fortschritt. Einer von den Monumenta schon lange ge­
planten, sehr erwünschten kritischen Edition des berühmten „Defensor 
Paris“ ist der Engländer C. W. P r e v i te - O r to n 3 zuvorgekommen. Eine 
nähere Würdigung ist an dieser Stelle nicht möglich, doch beruht die 
auch drucktechnisch sehr wohlgelungene Ausgabe auf einem vollständi­
gen Apparat aller in Betracht kommenden Handschriften und macht 
auch sonst in jeder Beziehung einen vortrefflichen Eindruck. In ver­
mehrter und verbesserter Auflage erschien ferner die rühmlichst be­
kannte M irbtsche Quellensammlung zur Geschichte des Papsttums4, 
deren neue vor allem das innere Leben der Kirche betreffende Zusätze 
sich auf den gesamten Zeitraum der päpstlichen Geschichte verteilen, 
aber freilich in erster Linie die neueste Entwicklung, vom W eltkrieg

1 G. Pfeilechifter D ie St. Blasianisehe Germania Sacra (Münchener Studien 
zur historischen Theologie Heft 1). 197 S. Kempten 1921, J. Kösel u. F. Pustet.

* Scriptores rerum Germanicarum. Vita Meinwerci Patherbrunnensis epi- 
scopi, recognovit F. Tenckhoff. XXVIII u. 181 S. Hannover 1921, Hahn.

3 The Defensor Pacis o f M arsilius o f Padua. Edited by C. W. Previte- 
Orton. XLVII u. 517 S. Cambridge 1928, Univereity Press.

4 Carl Mirbt Quellen zu/r Geschichte des Papsttums und des römischen K a ­
tholizismus. Vierte verbesserte und wesentlich vermehrte Auflage. XXXII u.
650 S. Tübingen 1924, J. C. B. Mohr (Paul Siebeck).



und vom Codex iuris canonici an, berücksichtigen. Dabei ist die Zahl 
der einzelnen Quellenstücke von früher 620 auf rund 800 gestiegen, 
und man möchte im Interesse der Verwendbarkeit im akademischen 
Unterricht wünschen, daß ein noch stärkeres Anschwellen des Bandes 
bei künftigen Neuauflagen vermieden würde. Auf der ändern Seite sind 
zwei für den Schulgebrauch bestimmte Heftchen, von denen das eine 
vorwiegend geistliche Gedichte des Mittelalters, das andere Stücke aus 
Dante, Erasmus, Petrarca und Hutten enthält1, doch allzu kurz ausge­
fallen, wie ich denn überhaupt bekennen muß, dem Gedanken derartiger 
historischer Quellenlektüre auf den höheren Schulen einigermaßen skep­
tisch gegenüber zu stehen. Endlich sei zum Abschluß noch ein inter­
essanter neuer Fund erwähnt, den wir der Palimpsestforschung der 
Beuroner Benediktiner verdanken. Es handelt sich um einen Brief Karls 
des Großen an Papst Hadrian mit der Bitte um Bestätigung und Weihe 
des zum Bischof von Pavia erhobenen Abtes Waldo von Reichenau, und 
die sorgfältige Publikation2 des unter einem liturgischen Text zum Vor­
schein gekommenen Dokuments gibt zugleich einen dankenswerten Ein­
blick in die hier geübten Forschungsmethoden.

Neben diesen gelehrten Editionen hat das in den letzten Jahren so 
besonders rege gewordene Interesse für die religiösen Probleme des 
Mittelalters aber auch eine ganze Anzahl Übersetzungen von Quellen- 
Werken dieser Periode hervorgerufen, bestimmt, auch dem nicht fach- 
mäßig im engeren Sinne vorbereiteten Leser eine Fühlung mit den un­
mittelbaren Äußerungen der Zeit zu vermitteln. Albert von Aachens 
Geschichte des ersten Kreuzzuges, die Herman H e fe le 3 sorgfältig 
übersetzt hat, ist ein anschauliches Stimmungsbild dieser religiös so tief 
aufgewühlten Zeit, wertvoll vor allem durch die Einblicke, die es uns 
in das innere Erleben der Kreuzfahrer eröffnet. Ob freilich mit einer 
vollständigen Übersetzung derartiger Chroniken dem modernen Bedürf­
nis wirklich gedient ist, möchte ich bei der Sprödigkeit des mittelalter­
lichen Quellenstoffes doch bezweifeln und den Vorzug Auswahlsamm­
lungen geben, in der A rt etwa des in der Sammlung „Bücher des Mittel­

Neuerscheinungen zur Kirchengeschichte 1918—1928 147

1 Lclogae Graecolatinae. H. 6. Lateinische Gedichte des Mittelalters, aus­
gewählt und hrsg. von A. Kurfeß. 28 S. 4. Aufl. Leipzig u. Berlin 1927, B. G. Teubner. 
H. 10. -4ms Renaissance und Reformation I, herausgeg. von W. Kranz. 32 S.
2. Aufl. Ebenda 1927.

* Königsbrief K arls d. Gr. an Papst Hadrian. Palimpsest-Urkunde aus
Cod. Lat. Monac. 6333, hrsg. von P. Emmanuel Munding. VIII u. 68 S. Beuron
1920, Kunstschule der Erzabtei Beuron, vertrieben durch O. Harrassowitz in
Leipzig.

8 Albert von Aachen Geschichte des ersten Kreuzzuges, übersetzt und ein­
geleitet von Herman Hefele 2 Bde. 359 u. 309 S. Jena 1925, E. Diederichs.

10*



148 Friedrich Baethgen

alters“ erschienenen Bandes von Goswin F re n k e n .1 An der Hand ein­
zelner Stücke aus den apokryphen Evangelien und Apostelgeschichten, 
Märtyrerlegenden und Märtyrerakten wird hier die Entwicklung der 
Heiligen- und Mönchslegende bis zum Ausgang des Mittelalters gut ver­
anschaulicht, und auch die besonders wohlgelungene Ausstattung des 
Buches mit — zum Teil farbigen — Proben spätmittelalterlicher Buch­
malerei träg t zur Verlebendigung des Gegenstandes bei. Nur kurz nenne 
ich endlich noch eine neue Übersetzung der Fioretti des hl. Franziskus2, 
eine Auswahlsammlung aus den als Quelle für das religiöse Volksleben 
des Mittelalters so unschätzbaren Predigten Bertholds von Regensburg3 
und als wertvollstes Stück dieser ganzen Reihe die Savonarola-Auswahl, 
die Joseph S c h n i tz e r4 zur Ergänzung seiner großen Biographie her­
ausgegeben hat und die neben einer Anzahl von Predigten und reli­
giösen Dichtungen vor allem die beiden Schriften „Abriß der Offen­
barung“ und „Zwiegespräch über die W ahrheit der Prophetie“ enthält, 
in denen das prophetische Bewußtsein des großen Bußpredigers ihren 
unmittelbarsten Ausdruck gefunden hat.

W ir wenden uns nun den Darstellungen zu und haben da zunächst 
ein W erk zu nennen, das unter allen hier zu besprechenden, auf das 
Mittelalter bezüglichen Neuerscheinungen zweifellos den allerersten Platz 
einnimmt, H. v. S c h u b e r ts  Geschichte der christlichen Kirche im Früh­
mittelalter.5 Aufgebaut auf einer souveränen Beherrschung nicht nur 
der Literatur, sondern auch des Quellenmaterials, beruht dies Handbuch 
in viel höherem Grade, als das in solchen Zusammenfassungen sonst der

1 Bücher des M ittelalters, hrsg. von Friedrich von der Leyen. Bd. I. Wunder 
und Taten der Heiligen von Goswin Frenken. XXXI u. 234 S. München 1925, 
F. Bruckmann. — Der mir ebenfalls vorliegende 2. Band Sagen und Geschichten 
aus dem alten Frankreich und England von Werner und Maja Schwartzkopff 
(XX u. 310 S.; ebenda 1925) enthält zwar einige Proben geistlicher Geschichts­
lieder (Eulaliasequenz, Leodegarlied), fällt aber sonst aus dem Rahmen dieses 
Berichtes heraus.

* D ie F ioretti oder Blümlein des hlg. Franziskus, hrsg. von Hanns Schön- 
höffer. X u. 146 S. Freiburg 1921, Herder & Co.

3 Berthold v. Regensburg Deutsche Predigten, übertragen und eingeleitet 
von Otto H. Brandt. XLV u. 204 S. Jena 1924, Eugen Diederichs.

4 Hieronymus Savonarola Auswahl aus seinen Schriften und Predigten 
(Das Zeitalter der Renaissance I I 10). In deutscher Übersetzung von Joseph
Schnitzer. LII u. 305 S. Jena 1928, Eugen Diederichs.

6 Geschichte der christlichen Kirche im Frühmittelalter, ein Handbuch von 
H. v. Schubert. XXIV u. 808 S. Tübingen 1921, J. C. B. Mohr (Paul Siebeck). — 
Das kleine Bändchen von Karl Aner Kirchengeschichte II . Mittelalter (Samm­
lung Göschen), 145 S. Berlin-Leipzig 1928, W. de Gruyter, ist etwas reichlich 
knapp gehalten, und ebenso ist die kleine Papstgeschichte von F. X. Seppelt,
2 Bde. 231 u. 200 S. Kempten u. München 1921, I. Kösel, nur zur allerersten 
Einführung zu verwenden.



Fall zu sein pflegt, auf selbständiger Durcharbeitung des gesamten 
Stoffes, eine um so imponierendere Leistung, da neben dem Hauptstrom 
der Entwicklung auch die Nebenschauplätze wie Byzanz, England und 
Spanien in gleicher Weise berücksichtigt sind. Seinen eigentlichsten 
W ert aber erhält das Buch erst dadurch, daß die ganze Breite der hi­
storischen Darstellung, die auch das Zuständliche — Wirtschaft, Recht, 
Kultus usw. — mit einbegreift, letzten Endes doch unter einen beherr­
schenden Gesichtspunkt gestellt ist. Die Vermählung des Christentums 
mit dem Germanentum ist das große Thema, von dem aus alles Einzelne 
zu einem sinnvollen Zusammenhang geordnet ist.

Hinter diesem großartigen Werke bleibt das Buch von Gustav S c h n ü ­
r e r 1, das sich inhaltlich vielfach mit ihm berührt, doch ein gutes Stück 
zurück. An sich freilich ist es ebenfalls eine höchst ansehnliche Arbeit, eine 
stoffreiche und gründliche Darstellung der Kulturleistungen der mittel­
alterlichen Kirche, von den Anfängen bis ins 13. Jahrhundert reichend 
und gleichfalls alle Länder wenigstens des europäischen Westens um­
fassend. Nur vermißt man hier zuweilen ein letztes Eindringen in die 
Probleme, da die eigentümliche Dialektik, in der sich die Beziehungen 
von Kirche und Kultur im Mittelalter bewegen, nur gelegentlich an­
gerührt, aber nirgends grundsätzlich angefaßt und durchdacht ist.2

Mit der Festschrift, in der sich eine große Anzahl von Forschern 
verschiedener Nationen zur Ehrung Paul K e h rs  zusammengefunden 
haben3, gelangen wir dann in den Umkreis der Einzelstudien. Es ist 
unmöglich, die einzelnen Beiträge, aus denen sich der ungewöhnlich 
gehaltvolle Band zusammensetzt und die meistens das engere Arbeits­
gebiet des Jubilars, die Urkundenkritik und die Papstgeschichte, be­
treffen, hier sämtlich aufzuzählen; als Beispiele seien etwa genannt der 
Aufsatz von Erich C asp a r , in dem dieser seine epochemachenden Stu­
dien über die ältesten Papstkataloge zusammengefaßt hat, oder die 
feinsinnige Studie des unlängst verstorbenen Karl W enck , die aus neu­
erschlossenem englischem Quellenmaterial sehr lebendige Charakteristi­
ken der Päpste des ausgehenden 12. Jahrh. gestaltet. Und ebenso können 
sodann eine Anzahl hierher gehöriger Monographien nur eben aufge­
zählt werden. E. K lo s te rm a n n  und E. S e e b e rg  widerlegen in gelehrter

Gustav Schnürer Kirche und Kultur im Mittelalter I. XVI u. 426 S. 
Paderborn 1924, F. Schöningh (zweite unveränderte Auflage 1927). II. X u. 
561 S. Ebenda 1926.

2 Ich verweise auf meine ausführliche Besprechung in der Historischen 
Zeitschrift, Bd. 136 (1927) S. 315 ff.

8 Papsttum und Kaisertum. Forschungen zur politischen Geschichte und 
GeistesJcultur des Mittelalters. Paul Kehr zum 65. Geburtstag dargebracht. Hrsg. 
von A. Brackmann. 707 S. München 1926, Münchener Drucke.

Neuerscheinungen zur Kirchengeschichte 1918—1928 149



150 Friedrich Baethgen

Untersuchung die Annahme von R. Harris, daß den großen Reden der 
Acta Catharinae eine altchristliche Apologie des 2. Jahrh. zugrunde 
liege.1 Seine langjährigen Studien über die Entstehung des abendländi­
schen Kaisermythus hat P. K am p ers  in einem kleinen Bande zusam­
mengefaßt2; mit lebhafter Bewunderung für die gewaltige Gelehrsamkeit 
des Verfassers verfolgt man die Herleitung der Kaisersage aus einem 
Sonnenmythus des Orients und den weiten Weg, den der W eltherrscher­
gedanke von Babylon und Assyrien über Persien, Ägypten und Israel 
bis nach Westeuropa zurücklegt, kann sich aber gelegentlich doch des 
Eindrucks nicht erwehren, daß manche Gleichungen allzu rasch gezogen 
sind und in dem Gewoge der vielfachen Beziehungen die festen Linien 
allzusehr verschwinden. W enig geglückt ist der Versuch von F. E ic h e n ­
g r ü n 3, die vielseitige und in mancher Hinsicht widerspruchsvolle Per­
sönlichkeit Gerberts (Silvester II.) und seine mannigfachen Äußerungen 
als Staatsmann, Kirchenfürst und Philosoph von einem einheitlichen 
Zentrum her zu erfassen und zu erklären; so dankenswert die Thema­
stellung ist, leidet die Ausführung doch zu sehr an Willkürlichkeiten 
und falschen Interpretationen, als daß ich eine wirkliche Förderung 
unserer Kenntnis in dem Buche erblicken könnte. Die Schilderung des 
englischen Klosterlebens im 12. Jahrh., die Clara K o e n ig  auf Grund 
der Chronik des Jocelinus von Brakelonda, eines Mönches im Benedik­
tinerkloster S. Edmund entwirft4, mag man sich als fleißige, gut dis­
ponierte Inhaltsangabe gefallen lassen; höheren W ert würde sie freilich 
erst gewinnen, wenn sie den Rahmen der Betrachtung etwas weiter 
spannte und das einzelne Kloster, bzw. die einzelne Chronik nicht so 
völlig isolierte. Viel interessantes Material über das Franziskusbild in 
der neueren deutschen Literatur träg t P. A. S ty r a 5 zusammen; die 
Studie umfaßt sowohl die belletristische wie die wissenschaftliche Lite­
ratur, wobei die letztere jedoch etwas zu kurz gekommen ist. Von den 
beiden mir vorliegenden Arbeiten über den spanischen Dominikaner­

1 E. Klostermann und E. Seeberg Die Apologie der hlg. Katharina (Schrif­
ten der Königsberger Gelehrten Gesellschaft, 1. Jahr H. 2, Geisteswissenschaft­
liche Klasse). 87 S. Berlin 1924, Deutsche Verlagsgesellschaft für Politik und 
Geschichte.

2 Franz Kampers Vom Werdegänge der abendländischen Kaisermystik. 178 S.
u. 4 Tafeln. Leipzig u. Berlin 1924, B.G. Teubner.

3 Fritz Eichengrün Gerbert (Silvester II.) als Persönlichkeit. (Beiträge zur 
Kulturgeschichte des Mittelalters und der Renaissance Bd. 35.) 76 S. Leipzig u. 
Berlin 1928, B. G. Teubner.

4 Clara Koenig Englisches Klosterleben im X II .  Jahrh. 98 S. Jena 1928,
Frommann (W alter Biedermann).

6 P. Ambrosius Styra 0. F. M. Franziskus von Assisi in der neuen deutschen 
Literatur. 82 S. Breslau ohne Jahr, Otto Borkmeyer.



heiligen Vincente Ferrier beruht die von M. M. G o rc e 1 wesentlich auf 
den Vorarbeiten des französischen Dominikaners H. Fages; sie kommt 
daher wenig mehr in Frage, da S. B r e t t l e 2 deren Unzulänglichkeit 
überzeugend erweist, wie denn überhaupt die von ihm vorgenommene 
kritische Sichtung der älteren Literatur sowohl wie vor allem des 
Quellenmaterials, insbesondere die eingehende, auf ausgedehnten hand­
schriftlichen Studien beruhende Untersuchung von Ferriers literarischem 
Nachlaß, erst die tragfähige Grundlage für eine Biographie des Heiligen

B r e t t le  gibt nur eine kurze Lebensskizze — geschaffen hat. L o - 
s e r th s  zuerst 1884 erbrachter Nachweis der weitgehenden Abhängig­
keit der hussitischen Lehren von Wyclif ist seitdem Gemeingut der 
Wissenschaft geworden; die neue Auflage3 verstärkt ihn noch auf Grund 
der inzwischen erschienenen Edition der Werke Wyclifs und verfolgt in 
dem völlig umgearbeiteten zweiten Abschnitt die Spuren des englischen 
Reformators innerhalb des gesamten Schrifttums von Huß, seinen Pre­
digten vor allem, seinen Streitschriften und den aus seiner akademischen 
Tätigkeit herausgewachsenen Werken. Über Wyclif selbst aber haben 
wir inzwischen in englischer Sprache aus der Feder von Herbert B. 
Wo r km an die erste, höchst dankenswerte Gesamtbiographie erhalten.4 
Wissenschaftlich auf das beste fundiert, gibt sie ein umfassendes Bild 
von Wyclifs Tätigkeit als Schulmann sowohl wie als Prediger und Re­
formator, auf dem Hintergründe einer breit angelegten, sehr wertvollen 
Zustandsschilderung des gesamten geistigen und kulturellen Lebens 
der Zeit.

Waren die bisher genannten Arbeiten alle mehr oder weniger dar­
auf gerichtet gewesen, das historische Leben, wenn auch vielfach nur 
einen kleinen Ausschnitt, in der Fülle seiner Beziehungen widerzuspie- 
geln, so hat von den hier interessierenden Spezialgebieten die Wissen­
schaft des Kirchenrechts durch den Erlaß des neuen kirchlichen Gesetz­
buches und durch die tiefgreifenden Veränderungen, welche die Lage 
der Kirche im letzten Jahrzehnt erfuhr, besonders fruchtbare Antriebe 
erhalten. W ir verdanken dem die Neubearbeitung zweier von katholi­
scher Seite stammender Lehrbücher, einmal des besonders bewährten 
S ä g m ü lle rsehen, von dem mir zwei Teile mit einer grundsätzlichen

1 Matthieu-Maxime Gorce Saint Vincent Ferrier. 303 S. Paris 1924, Plon- 
Nournt et Cie.

1 P. Siegismund Brettle San Vincente Ferrier und sein literarischer Nachlaß. 
( Vorreformationsgeschichtliche Forschunqen Bd. 10.) 213 S. Münster i. W. 1924, 
Aschendorff.

8 Johann Loserth H uß und W iclif. 2. Aufl. 244 S. München u. Berlin 1925, 
R. Oldenbourg.

4 Herbert B. Workman John W yclif. A  Study o f the English medieval church.
2 Bde. XL u. 342 S., XII u. 436 S. Oxford 1926, Clarendon Press.

Neuerscheinungen zur Kirchengeschichte 1918—1928 151



152 Friedrich Baethgen

Einleitung und einem Abriß der Quellen des Kirchenrechts vorliegen1 
(darin auch ein Abschnitt über Entstehung sowie Inhaltseinteilung und 
Geltung des Codex iuris canonici), sodann eine neue Auflage des Buches 
von H a r  in  g 8, das besonders eingehend das kirchliche Verwaltungsrecht 
behandelt und das geltende Recht vor dem historischen in den Vorder­
grund stellt. Kein Lehrbuch im Sinne einer zusammenfassenden Dar­
stellung der herrschenden Lehre, wie man nach der Stelle, an der es 
erschienen ist, erwarten sollte, ist der aus dem Nachlaß von Rudolf 
Sohm  herausgegebene zweite Band seines Kirchenrechts.3 Man findet hier 
vielmehr, meist in Anlehnung an ältere Veröffentlichungen des Verfassers, 
eine erneute Darlegung seiner besonderen, in dem bekannten Satze von 
dem prinzipiellen Widerspruch des Kirchenrechts mit dem Wesen der 
Kirche gipfelnden Auffassung und eine darauf beruhende materielle 
Darstellung des von Sohm  sog. altkatholischen, d.h. in der Periode vor 
Gratian geltenden Rechts. Es ist bekannt, daß die Anschauungen Sohms, 
so sehr sie als Manifestationen eines tiefreligiösen Empfindens ihren 
W ert in sich selbst tragen, von der fachwissenschaftlichen Kritik durch­
weg, neuerdings auch von rechtstheoretischer Seite her, abgelehnt wor­
den sind. An Spezialuntersuchungen sei schließlich eine Studie von 
H. F e h r 4 genannt, die den Nachweis zu führen versucht, daß der Straf­
prozeß des Mittelalters letzten Endes den Sinn eines Kampfes mit den 
Dämonen gehabt habe, deren Austreibung insbesondere die eigentliche 
Absicht bei der Folterung gewesen sei — ein interessanter Gedanke, 
der aber wenigstens in der vorliegenden Ausführung noch nicht voll 
überzeugend zu wirken vermag.

Das Gebiet der künstlerischen Kultur des Mittelalters wird vor allem 
durch die Neuauflage des Buches von Joseph S a u e r  über die Sym­
bolik des Kirchengebäudes5 repräsentiert. Seit seinem ersten Erscheinen 
vor 25 Jahren ist es zum unentbehrlichsten Handwerkszeug für jedes 
exaktere, sich nicht lediglich in der formalästhetischen Betrachtungs­

1 Johannes Baptist Sägmüller Lehrbuch des katholischen Kirchenrechts. 
270 S. 4. vollständig umgearbeitete Aufl. Bd. 1, T. I u. 2. Freiburg 1925/26, 
Herder & Co.

2 Johann B. Häring Grundzüge des katholischen Kirchenrechts. 3. nach dem 
Codex iuris canonici umgearbeitete Aufl. XH u. 1037 S. 2 Bde. Graz 1924, 
Moser (I. Meyerhoff).

3 Rudolf Sohm Kirchenrecht. 2. Bd. Katholisches Kirchenrecht (Binding 
Handbuch der Deutschen Rechtswissenschaft VIII 2.) VI u. 386 S. München u. 
Leipzig 1923, Duncker u. Humblot.

4 Hans Fehr Gottesurteil und Folter. Sonderausgabe aus der Festschrift für
R udolf Stammler. 24 S. Berlin u. Leipzig 1926, W. de Gruyter & Co.

6 Joseph Sauer Symbolik des Kirchengebäudes und seiner Ausstattung in der
Auffassung des Mittelalters XXVII u. 460 S. 2. verm. Aufl. Freiburg 1924, Her­
der & Co.



weise erschöpfende Studium der mittelalterlichen Kunst und ihres Be­
deutungsgehaltes geworden, so daß es hier keiner weiteren Empfehlung 
bedarf, sondern nur gesagt zu werden braucht, daß die neue Auflage 
zwar ein Manuldruck ist, aber durch einen ausführlichen Anhang ergänzt 
und überall auf den neueren Stand der Forschung gebracht ist. Ein 
wissenschaftliches Ereignis bedeutet jedesmal das Erscheinen eines 
neuen Bandes von B u rd ac h s  großartigem Lebenswerk. Der mir vor­
liegende1, der, wie nebenbei bemerkt sei, auch eine sehr dankenswerte 
Darlegung über den Gesamtplan und Aufbau des Werkes enthält, ist 
dem Dichter der wundervollen, erst durch B u rd a c h  in ein helleres 
Licht gerückten Dichtung vom Ackermann aus Böhmen gewidmet. Indem 
B u r dach  die den Dichter umgebende geistige W elt schildert, dabei, 
wie immer, den Rahmen außerordentlich weit spannend, vor allem den 
Regungen einer freieren Religiosität im Böhmen des ausgehenden 
14. Jahrh. nachgeht und den Symbolgehalt der Dichtung, als dessen 
Kern er die Vorstellung vom Urpflüger Adam bezeichnet, zu bestimmen 
sucht, gibt er weit über das engere Thema hinaus einen wichtigen Bei­
trag zur spätmittelalterlichen Religions- und Kirchengeschichte. Manche 
verwandte Fragen berührt auch die tüchtige Arbeit von D ö rin g - 
H irsc h .2 Auf Grund eines umfangreichen Materials werden hier die 
Todes- und Jenseits Vorstellungen zumal des bürgerlichen Kulturbereichs 
im späteren Mittelalter geschildert, ihre Auswirkung in Seelsorge, P re­
digt und geistlichem Lied sowie schließlich in den Totentänzen und 
verwandten Erscheinungen untersucht und dabei vor allem auch dem 
Fortleben älteren religiösen Gedankengutes sorgfältige Beachtung ge­
schenkt. Spezieller ist das Thema des gründlichen Buches von M. V o ig t3, 
dessen erster Teil die Erstausgabe eines um 1400 entstandenen bayeri­
schen Gedichtes enthält, in dem der wieder auferweckte Lazarus seine 
Höllenvisionen schildert; von der vorausgeschickten sorgfältigen philo­
logischen Untersuchung kommt hier vor allem der stoffgeschichtliche 
Abschnitt in Betracht, zu dem man auch die Darlegungen des zweiten 
Teiles über die Visionen eines ungarischen Ritters hinzunehmen mag, 
der im Jahre 1353 das Purgatorium Patricii, den berühmten, nach dem 
Glauben der Zeit den Eingang zum Jenseits bildenden Wallfahrtsort in 
Irland besuchte. Dagegen liefert die einzige Neuerscheinung des Dante-

1 Konrad Burdach Vom M ittelalter zur Beformation Bd. 3 Teil 2 erste 
Hälfte. LXVIII u. 262 S. Berlin 1926, W eidm ann.

8 E. Döring-Hirsch Tod und Jenseits im Spätmittelalter (Studien zur Ge­
schichte der Wirtschaft und Geisteskultur, herausg. von R. Häpke, Heft 2).
XV u. 116 S. Berlin 1927, Karl Curtius.

3 Max Voigt Beiträge zur Visionenliteratur im M ittelalter (Palaestra 146). 
VIH u. 245 S. Leipzig, Mayer & Müller.

Neuerscheinungen zur Kirchengeschichte 1918—1928 153



154 Friedrich Baethgen

jahres, die mir zugegangen ist, Benedetto C roces schönes Buch1, 
unter religionsgeschichtlichem Gesichtspunkt keinerlei Ertrag, da es mit 
ausdrücklicher Ablehnung aller historischen philosophischen oder ethi­
schen Erklärungsweise nur die ästhetische Deutung, die Würdigung 
der „sinnlichen und dichterischen Schönheit des Werkes“, zum Gegen­
stände hat.

In besonderem Maße ist schließlich das neuerwachte Interesse für 
die Erscheinungen des mittelalterlichen Lebens den Problemen der 
Scholastik und Mystik zugute gekommen. Freilich handelt es sich hier 
durchweg um speziellere Vorarbeiten, während es an zusammenfassen­
den Gesamtdarstellungen vorerst noch fehlt. Denn auch das Buch von 
M. G rab m an n , Mittelalterliches Geistesleben2 ist nicht, wie man nach 
dem Titel vielleicht vermuten würde, nach einem einheitlichen, in sich 
geschlossenen Plane angelegt, sondern enthält eine —  an sich höchst 
dankenswerte — überarbeitete Sammlung der in vielen in- und aus­
ländischen Zeitschriften verstreuten Aufsätze des Verfassers. Auch sind 
seine eigentliche Stärke nicht die allgemeiner gehaltenen Übersichten, 
wie etwa der Aufsatz „Die Deutsche Frauenmystik des Mittelalters“ 
oder die gesondert erschienene Studie „Wesen und Grundlagen der 
katholischen Mystik“.3 Was die eigentliche Bedeutung des Buches aus­
macht, ist vielmehr die immense Detailkenntnis und Gelehrsamkeit des 
Verfassers, von der allein schon das Verzeichnis der benutzten Hand­
schriften eine imponierende Vorstellung vermittelt. Aufsätze wie, um 
ein paar beliebige Beispiele herauszugreifen, die umfangreiche Studie 
über Ulrich von Straßburg, einen Schüler Alberts des Großen, oder die 
über die mittelalterlichen lateinischen Übersetzungen des Pseudo-Diony­
sius Areopagita sind wahre Muster einer gelehrten, von strengster und 
gewissenhaftester Sachlichkeit getragenen Einzelforschung, die für alle 
weitere Arbeit das sichere und unentbehrliche Fundament bleiben wird. 
Es mag übrigens auch sein, daß auf diesem schwer übersehbaren Gebiet 
die Zeit für Zusammenfassungen noch nicht recht reif ist. Wenigstens 
erhält man diesen Eindruck aus dem Buche von Alois D em p f4, bei 
dessen Lektüre man nicht recht zur Klarheit gelangt, ob es dem Ver­

1 Benedetto Croce Dantes Dichtung, übertragen von Julius Schlosser. 313 S.
Zürich-Leipzig-Wien 1921, Amalthea-Yerlag.

3 Martin Grabmann Mittelalterliches Geistesleben, Abhandlungen zur Ge­
schichte der Scholastik und M ystik. 585 S. München 1926, Max Hueber.

8 M. Grab mann Wesen und Grundlagen der katholischen M ystik  (D er katho­
lische Gedanke. Veröffentlichungen des Verbandes der Vereine katholischer 
Akademiker). 66 S. München 1922, Theatiner Verlag.

4 Alois Dempf Die Hauptform mittelalterlicher Weltanschauung. Eine geistes­
wissenschaftliche Studie über die Summa. 179 S. München und Berlin 1925, 
R. Oldenburg.



fasser darauf ankam, eine Problemgeschichte des scholastischen Denkens 
zu geben oder aber, wie der Untertitel vermuten lassen sollte, die Aus­
bildung der Formen, in denen sich dieses Denken bewegt, bis zum 
Gipfelpunkt der Summa hin zu verfolgen; wobei jedoch, wie nicht ver­
schwiegen werden soll, es an manchen anregenden Gedanken, insbeson­
dere über den Zusammenhang dieses Entwicklungsprozesses mit den 
Wandlungen der allgemeinen Kulturlage, nicht fehlt. Vollends das um­
fangreiche W erk von L. R o u g ie r1 fällt aus dem Rahmen dieses Be­
richts überhaupt einigermaßen heraus, da seine Absicht letzten Endes 
nicht eigentlich eine historische, sondern vielmehr eine systematische ist. 
Ziel des Verfassers ist es, eine Widerlegung des thomistischen Systems 
zu geben, und er versucht das mit Hilfe einer kritischen Geschichte des 
scholastischen Denkens und seines Hauptproblems, der Frage nach der 
Übereinstimmung von Glauben und Wissen; die beiden letzten Ab­
schnitte sind dann der Geschichte des antithomistischen Denkens und 
der allmählichen „Befreiung vom Joch der Scholastik“ gewidmet. Das 
Buch beruht auf einer umfangreichen Quellenkenntnis, die aber nach 
dem Urteil des besten Sachkenners M. G rab m an n  doch nicht allen An­
forderungen genügt.

Aus der ziemlich beträchtlichen Zahl der Monographien2 greife ich 
sodann nur zwei heraus, die mir besondere Beachtung zu verdienen 
scheinen. Das Buch von H. G ru n d m an n  über Joachim von F iore3, eine

1 Louis Rougier L a Scolastique et le Thomisme. XLIH u. 812 S. Paris 1925, 
Gauthier-Villars et Cie.

* P. Reginald M. Schnltes O. P. Fides implicita. Geschichte der Lehre von 
der fides implicita und explicita in der katholischen Theologie. I. Von Hugo 
von S. Viktor bis zum Konzil von Trient. VIII u. 212 S. Regensburg und Rom
1920, F. R. Pustet. — J. Ritter Docta Ignorantia, die Theorie des Nichtwissens 
bei Nicolaus Cusanus. 111 S. Leipzig und Berlin 1927, B. G. Teubner. Dazu das 
schmale Auswahlbändchen Nicolaus von K ues, herausg. von L. v. Bertalanffy. 
93 S. München 1928, Georg Müller. — Karl Boeckl D ie Eucharistielehre der 
deutschen M ystiker des Mittelalters. XX u. 136 S. Freiburg 1924, Herder & Co. — 
W alter Müller (Genf) Das Problem der Seelenschönheit im Mittelalter. Eine be­
griffsgeschichtliche Untersuchung. 80 S. Berlin 1923, Paul Haupt. — Hermann 
Dörries Zur Geschichte der M ystik. Erigena und der Neuplatonismus. 122 S. 
Tübingen 1924, J. C. B Mohr (Paul Siebeck). — Susanne Hampe D er Begriff 
der T at bei Meister Eckehart. 92 S. Weimar 1926, Hermann Böhlaus Nachf. — 
Rudolf Fahrner Wortsinn und Wortschöpfung bei Meister Eckehart. (Beiträge 
zur deutschen Literaturwissenschaft, hrsg. von Ernst Elster, Nr. 31.). 144 S. 
Marburg a L. 1929, M. G. Eiwert (J. Braun). — Schließlich sei noch auf die von 
den Professoren des Ignatius-Kollegs in Yalkenburg neu herausgegebene Viertel­
jahrsschrift für Theologie und Philosophie Scholastik (Bd. I 1926 bei Herder in
1 reiburg) verwiesen, die auch historische Beiträge enthält.

* Herbert Grundmann Studien über Joachim von Floris. 212 S. (Beiträge 
zur Kulturgeschichte des Mittelalters und der Renaissance Bd. 32.) Leipzig und 
Berlin 1927, B. G. Teubner.

Neuerscheinungen zur Kirchengeschichte 1918—1928 155



156 Friedrich Baethgen

für einen Anfänger ganz ungewöhnlich ausgereifte Leistung, bedeutet 
eine sehr wesentliche Förderung unserer Kenntnis der in ihrer Fort­
wirkung nicht leicht zu überschätzenden Gedankenwelt des merkwürdi­
gen Calabreser Propheten aus dem Ende des 12.Jahrh. Ganz besonders 
sei dabei hingewiesen auf die Untersuchungen über die exegetische 
Methode Joachims und seine Geschichtstypologie, wobei auch auf die 
entsprechenden allgemeinen Vorstellungen des Mittelalters, etwa die 
Typologie in der Kunst, die Rolle typischer Zahlen oder die Zahlen­
symbolik, sehr erhellende Streiflichter fallen; aber auch die Behandlung 
der Dreizeitenlehre, des geschichtsphilosophischen Kernstücks der Lehre 
Joachims, die in Kontrastierung gegen die gemeinkatholische Auffassung 
des Mittelalters sehr glücklich herausgearbeitet wird, und die Analyse 
der die Merkmale für die von Joachim erwartete Endzeit bildenden 
„spiritualistischen Idealbegriffe“ verdienen eingehende Beachtung. Da­
neben sei dann das umfangreiche W erk von C. R. S. H a rr is  über Duns 
Scotus genannt1, dessen erster Band eine kurz gefaßte Biographie des 
Scotus enthält und ihm durch eine eingehende Bestimmung seines Ver­
hältnisses zur vorausgehenden philosophischen Entwicklung, insbeson­
dere zur Oxforder Franziskanerschule und zu Thomas von Aquin, seinen 
Platz in der Geschichte des mittelalterlichen Denkens anzuweisen ver­
sucht; der zweite Band bringt dann die Darstellung der scotistischen 
Lehre. Von der Breite und Tragfähigkeit des Fundaments, auf dem die 
Darstellung aufgebaut ist, geben auch die Beigaben, eine mit kritischen 
Untersuchungen ausgestattete Liste der dem Scotus zugeschriebenen 
Werke, eine umfassende Bibliographie und der Abdruck zweier bisher 
unveröffentlichter Traktate des Scotus, einen einleuchtenden Begriff.

Ziemlich rasch kann ich über die hierher gehörigen Quellenpublika­
tionen hinweggehen. Hans V ollm er hat das schon früher von Wer- 
minghoff registrierte Unternehmen der Veröffentlichung von Materialien 
zur Bibelgeschichte fortgesetzt2; der mir vorliegende zweite Band ent­
hält den Erstabdruck einer auf der Historia scholastica des Petrus Co- 
mestor beruhenden deutschen Schulbibel des 15. Jahrh., der dritte einen 
ebenfalls dem 15. Jahrh. entstammenden deutschen glossierten Auszug 
aus den alttestamentlichen Propheten. Sehr beliebt sind ferner Über­
setzungen aus mystischen Schriften des Mittelalters, die aber meist ihrer 
Anlage nach mehr dem erbaulichen Bedürfnis zu dienen als eine wirk-

1 C. R. S. Harris Duns Scotus, 2 Bde. IX u. 380, 401 S. Oxford 1927, Cla­
rendon Press.

2 Hans Vollmer Materialien zur Bibelgeschichte und religiösen Volkskunde 
des M ittelalters Bd. 2 XXIII u. 864 S. Berlin 1925—27, Weidmann; Bd. 3 LV u. 
100 S. Ebenda 1927. Ygl. Werminghoff in diesem Archiv Bd. 18 S. 565 und 
Bd. 19 S. 521.



liehe Kenntnis der einzelnen Erscheinung zu vermitteln geeignet sind. 
Ich nenne vor allem die von einem guten Kenner stammenden Auswahl­
sammlungen Otto K a r r e r s 1 mit kurzen Quellenproben, die die Frühzeit 
und das gesamte Mittelalter umspannen und auch mit Literaturnach­
weisen versehen sind; sodann eine Auslese aus den Sermones in Cantica 
Canticorum Bernhards von Clairvaux2 und ein der 1309 gestorbenen 
seligen Angela von Foligno gewidmetes Bändchen.3

Den Abschluß dieser mittelalterlichen Reihe sollen schließlich einige 
Arbeiten bilden, die sich mit den Problemen des Übergangszeitalters 
beschäftigen. Recht anregend ist eine Studie von E. W a ls e r4, die sich 
bemüht, die landläufigen Vorstellungen über Paganismus, Kritizismus 
und Antikurialismus der Renaissance (eigentlich des Humanismus) auf 
das richtige Maß zurückzuführen, zweifellos ganz mit Recht, wenn der 
Verfasser auch gelegentlich eine Linie zu weit geht. In wie völlig mittel­
alterlichen Bahnen sich beispielsweise noch das Denken des 1348 ge­
storbenen Geschichtschreibers Giovanni Villani bewegt, mag man aus 
der fleißigen, nur etwas breit geratenen Arbeit von Ernst M eh l5 ent­
nehmen. Sehr einleuchtend wird hier gezeigt, daß das Geschichtsbild 
dieses Florentiner Kaufmanns und Chronisten noch durchaus bestimmt 
ist von den christlich-transzendenten Mächten des Mittelalters, während 
eine Erschütterung der bis dahin allgemeingültigen Maßstäbe und Grund­
anschauungen nur erst an einzelnen Punkten, etwa in den eingehenden 
Erörterungen über das Verhältnis der göttlichen Allmacht zu den Ein­
wirkungen des Sternenlaufs auf die menschlichen Geschicke im Sinne 
des astrologischen Glaubens, leise spürbar wird. Vor allem aber muß 
hier auf die feinsinnige Schilderung der burgundisch-französischen Kultur 
des 14. und 15. Jahrh. hingewiesen werden, die wir dem Holländer

Neuerscheinungen zur Kirchengeschichte 1918—1928 157

1 Otto Karrer Der mystische Strom von Paulus bis Thomas von Aquin. 
452 S. München 1926, Verlag Ars sacra (Josef Müller). — Derselbe D ie große 
Glut. D ie M ystik im Mittelalter. 532 S. Ebenda 1926.

2 D as hohe L ied des hl. Bernhard von Clairvaux. Dokumente zur mittel­
alterlichen Christus- und Brautmystik von J. Schuck. 133 S. Paderborn 1926,
F. Schöningh.

3 Gesichte und Tröstungen der seligen Angela von Foligno. Aus dem Latei­
nischen neu übertragen von Jan van den Arend. 167 S. Mainz 1924, Matthias 
Grünewald-Verlag. — Das von Werminghoff in diesem Archiv Bd. 19 S. 517 
schon erwähnte Buch von H. Wilms 0. P. D as Beten der Mystikerinnen ist in 
zweiter erweiterter Auflage (X u. 234 S. Freiburg 1923, Herder & Co.) erschienen.

4 Ernst Walser Studien zur Weltanschauung der Renaissance. Sonderabdruck
aus der Basler Zeitschrift für Geschichte und Altertumskunde Bd. 19. 37 S. 
Basel 1920, Benno Schwabe & Co.

6 Ernst Mehl Die Weltanschauung des Giovanni Villani (Beiträge zur 
Kulturgeschichte des Mittelalters und der Renaissance Bd. 33). 188 S. Leipzig 
und Berlin 1927, B. G. Teubner.



158 Friedrich Baethgen

H u iz in g a 1 verdanken. In dem Bestreben, nicht so sehr einzelne Tat­
bestände festzulegen, als vielmehr die allgemeine Signatur dieser Zeit 
zu erfassen, ihrem Lebensatem nachzuspüren, und in berechtigter Re­
aktion gegen die herrschende Überschätzung der urkundlichen Über­
lieferung, in der, wie der Verfasser mit Recht betont, die Unterschiede 
des Lebenstons und der geistigen Atmosphäre zu wenig hervortreten, 
stützt sich der Verfasser vor allem auf die reichhaltige Chronistik, da­
neben auf Dichtung und Literatur der Zeit und gewinnt daraus den 
Stoff zu einem außerordentlich vielseitigen und farbenreichen Kultur­
gemälde. Für den Interessenkreis dieser Zeitschrift werden vor allem 
die der Darstellung der religiösen Strömungen gewidmeten Kapitel in 
Frage kommen, mit ihrer anschaulichen Schilderung der Religiosität 
des täglichen Lebens und ihrer Ernüchterung und Vergröberung, sodann 
die Charakterisierung der einzelnen Frömmigkeitstypen mit sehr feinen 
Bemerkungen über Devotion und Mystik; aber auch auf einige andere 
Kapitel, wie etwa das über „Die Umgangsformen der Liebe“ und „Die 
Stilisierung der Liebe“ sei wegen der Bedeutung, die dem erotischen 
Element für die Zersetzung der mittelalterlichen Lebensform zukommt, 
im Vorübergehen noch eben hingewiesen. Trotz einiger Vorbehalte im 
einzelnen möchte ich dieses reife W erk eines feinen und gebildeten 
Geistes zu den allerwertvollsten Erscheinungen rechnen, die die histo­
rische Literatur des letzten Jahrzehnts hervorgebracht hat.

Einen sehr anderen Boden betreten wir mit dem Buch, das in jeder 
Hinsicht an die Spitze der Reformationsliteratur zu stellen ist, der neuen 
Auflage von Karl Ho 11s Lutherbuch.2 Freilich wird es einer ausführ­
licheren Würdigung dieses hervorragenden Werkes, durch das die Be­
deutung H o lls  auch weiteren Kreisen zuerst zum Bewußtsein gekommen 
ist, kaum mehr bedürfen. Allgemein ist ihm nachgerühmt worden, wie 
sich die unabhängig voneinander entstandenen, hier neu durchgearbei­
teten, vielfach ergänzten und vertieften Aufsätze über Luthers Religio­
sität und Ethik, seine Rechtfertigungslehre, seinen Kirchenbegriff3 und 
seine Soziallehren doch zu einem einheitlichen Lutherbild zusammen­
schließen, als dessen Kernstück man die Darstellung des Lutherischen

1 J. Huizinga Herbst des Mittelalters. Studien über Lebens- und Geistes­
formen des 14. und 15. Jahrhunderts in  Frankreich und in den Niederlanden.
Deutsch von T. Jolles Mönckeberg. VI u. 522 S. München 1924, Drei-Masken-
Verlag.

* Karl Holl Gesammelte Aufsätze zur Kirchengeschichte. I. Luther. 2. und
3. vermehrte u. verbesserte Auflage. XI u. 590 S. Tübingen 1923, J. C. B. Mohr
(Paul Siebeck). Eine 4. und 5. Auflage erschien 1928.

8 Eine Ergänzung dazu bietet der Aufsatz von Erich Förster Fragen zu  
Luthers Kirchenbegriff aus der Gedankenwelt seines Alters. Sonderabdruck aus 
der Festgabe für Julius Kaftan. 15 S. Tübingen 1920, J. C. B. Mohr (Paul Siebeck).



Gottesgedankens bezeichnen darf; daß in dieser neuen Auflage zu den 
älteren noch ein neuer Aufsatz „Luther und die Schwärmer“ hinzu­
gekommen ist, der vor allem eine tiefein dringende Charakteristik und 
Würdigung Thomas Münzers enthält, sei noch besonders hervorgehoben. 
Der Referent kann nicht die Kompetenz für sich in Anspruch nehmen, 
über dieses auf ausgebreitetster, Mittelalter und Neuzeit in gleicher 
Weise umspannender Quellenkenntnis und wahrhaft kongenialer Ein­
fühlung beruhende W erk ein eigenes Urteil abgeben zu wollen; allein 
die ungewöhnlich tiefgreifende Wirkung, die von ihm ausgegangen ist, 
spricht für sich selbst. Mit Recht hat man von dem Buche gesagt, daß 
es „nicht nur eine neue Epoche der Lutherforschung, sondern ein neues 
Bewußtsein des Protestantismus um seine historische Sendung“ bedeute.

Was dann weiter an Lutherliteratur noch aufzuführen ist, tr itt da­
neben an Bedeutung stark in den Schatten. Popularisierende Zwecke 
verfolgen die reichlich kurz geratene Auswahl der Lutherbriefe von
G. B u c h w a ld 1 sowie die Flugschriften der Luthergesellschaft2, von 
denen jedoch die dritte, eine Skizze von B o eh m er über die Tat des 
10. Dezember 1520 (Verbrennung der Bannbulle), eine besondere Her­
vorhebung verdient. Der Versuch von A.V. M ü lle r3, die Mystik Taulers 
als denjenigen Faktor zu erweisen, von dem der entscheidende Anstoß 
für die reformatorische Entwicklung Luthers ausgegangen sei, ist von 
0. S ch ee l nachdrücklich abgelehnt worden.4 Einen höheren selbständi­
gen W ert, als er derartigen Gelegenheitsreden im allgemeinen zuzu­
kommen pflegt, haben, schon wegen des umfangreichen darin ver­
arbeiteten Materials, die beiden Vorträge von H. von S c h u b e r t5 und 
J. F ic k e r6, von denen der erstere das Verhältnis der religiösen Refor­
mation zu den sozialen Zeitproblemen untersucht und von da aus eine 
neue Antwort auf die viel erörterte Frage nach Luthers Stellung zum 
Bauernkrieg gibt, während der zweite sehr anschaulich die akademische 
Tätigkeit des Reformators schildert. Das besondere Verdienst der gründ­

1 Dr. M artin Luthers Briefe, ausgewählt von Georg Buchwald, Bd. I. Leip­
zig u. Berlin 1925, B. G. Teubner.

* Flugschriften der Luthergesellschaft. Heft 3: H. Böhmer Luther und der
10. Dezember 1520. Heft 4: H. Jordan Luther und der Reichstag zu Worms in  
seinen eigenen Zeugnissen. 48 u. 63 S. Leipzig 1921, Breitkopf & Härtel.

8 Alphons Viktor Müller Luther und Tauler au f ihren theologischen Zu­
sammenhang neu untersucht. 168 S. Bern 1918, Ferdinand Wyß.

4 0. Scheel Taulers M ystik und Luthers reformatorische Entdeckung. Sonder­
abdruck aus der Festgabe für Julius Kaftan. 20 S. Tübingen 1920, J. C. B. Mohr
(Paul Siebeck).

6 H. v. Schubert Revolution und Reformation im 16. Jahrh. 53 S. Tübingen 
1927, J. C. B. Mohr (Paul Siebeck).

6 Johannes Ficker Luther als Professor. 50 S. Halle 1928, Max Niemeyer.

Neuerscheinungen zur Kirchengeschichte 1918—1928 159



160 Friedrich Baethgen

liehen Arbeit von P. K irn  über Friedrich den W eisen1 besteht vor allem 
darin, daß sie an der Hand reichhaltigen archivalischen Materials und 
in der Hauptsache zum ersten Mal die Kirchenpolitik des sächsischen 
Kurfürsten in den dreißig Jahren seiner Regierung vor dem Auftreten 
Luthers untersucht und sich auf diese Weise eine sichere Grundlage 
für die Beurteilung der religiösen Persönlichkeit Friedrichs schafft, deren 
Schilderung ein besonderes Schlußkapitel gewidmet ist. Die Meinung 
des Verfassers, daß der Kurfürst sich erst in der allerletzten Zeit seines 
Lebens der neuen Lehre innerlich zugewandt habe, ist freilich nicht un­
widersprochen geblieben. Durchweg abgelehnt hat die sachverständige 
Kritik das Buch von P. K a lk h o f f2, das sich zum Ziele setzt, die 
Legende von dem angeblichen nationalen Helden Hutten zu zerstören, 
das aber trotz umfangreicher Gelehrsamkeit nur sehr geringen Ertrag 
bietet.

Für die weitere Entwicklung der protestantischen Kirche sind dann 
vor allem zwei größere Werke zu nennen, über die dem Referenten 
gleichfalls ein eigenes Urteil nicht zusteht, die aber beide einen unbe­
strittenen Platz innerhalb des Kreises der theologischen Wissenschaft 
einnehmen. Das erste ist der Schlußband von R. S e e b e rg s  großangelegtem 
Lehrbuch der Dogmengeschichte3, der die Fortbildung der reformatori- 
schen Lehre sowie die gegenreformatorische Lehre zum Gegenstände hat. 
Ausgehend von der Confessio Augustana schildert der Verfasser zunächst 
den Ausbau und Abschluß des protestantischen Lehrbegriffes, sowohl in 
der lutherischen wie in der reformierten Kirche, und gibt damit die voll­
ständigste bisher vorliegende Behandlung der evangelischen Dogmen­
geschichte bis ins 17. Jahrh. hinein. Daran schließt sich dann weiter 
eine sehr eingehende Darstellung der neueren katholischen Dogmenbil­
dung, die von der Zeit der Gegenreformation, insbesondere dem Triden- 
tinischen Konzil an, bis zum Vatikanum, also unmittelbar bis an die 
Schwelle der Gegenwart geführt ist. Den Abschluß bildet eine sehr 
geistvolle Gegenüberstellung der verschiedenen christlichen Konfessionen 
und ihrer Wesensart. Nicht ganz so weit gespannt ist der Rahmen des 
zweiten Werkes. W e rn le s  Geschichte des schweizerischen Protestan­

1 Paul Kirn Friedrich der Weise und die Kirche (Beiträge xur Kultur­
geschichte des Mittelalters und der Renaissance Bd. 30). 212 S. Leipzig und 
Berlin 1926, B. G. Teubner.

s Paul Kalkhoff Huttens Vagantenzeit und Untergang. VII u. 423 S. Weimar
1925, H. Böhlaus Nachf. Kurz erwähnt sei schließlich noch das Buch von 
J. Bergdolt D ie freie Reichsstadt Windsheim im Zeitalter der Reformation 1520 
bis 1580 (Quellen und Forschungen zur bayerischen Kirchengeschichte Bd. 5). 
XIII u. 305 S. Leipzig und Erlangen 1921, A. Deichert (Dr. Werner Scholl).

3 R. Seeberg Lehrbuch der Dogmengeschichte IV 2. 592 S. Erlangen und 
Leipzig 1920, A. Deichert (Dr. Werner Scholl).



Neuerscheinungen zur Kirchengeschichte 1918—1928 161
tismus im 18. Jahrh .1 rückt in den Mittelpunkt die Auseinandersetzung 
zwischen dem Staatskirchentum des älteren Protestantismus auf der 
einen, Pietismus und Aufklärung auf der anderen Seite. In stoffreicher, 
vielfach auf handschriftlichem Material beruhender Darstellung verfolgt 
der Verfasser die Entwicklung der verschiedenen religiösen Strömungen 
bis in die einzelnen Kantone hinein, ohne doch darüber die allgemeinen 
europäischen Zusammenhänge, die von außen her das Schweizer Geistes­
leben befruchtenden Einflüsse aus dem Auge zu verlieren. So ist das 
Buch über das engere Thema hinaus ein wertvoller Ausschnitt aus der 
allgemeinen Geistesgeschichte, insbesondere der Aufklärung und der 
mit dem Ende des Jahrhunderts einsetzenden, hier besonders von der 
Persönlichkeit Lavaters ausgehenden Gegenströmungen. Schließlich ge­
hört in diesen Zusammenhang noch ein Hinweis darauf, daß die be­
kannte, lange nicht erhältlich gewesene Abhandlung von E .T ro e lts c h  
über die Bedeutung des Protestantismus für die Entstehung der moder­
nen W elt2 nun in einem handlichen Neudruck vorliegt.

Nur in aller Kürze können dann wieder die Monographien registriert 
werden. Einigermaßen abliegend ist für die deutsche Forschung der 
Gegenstand des Buches von M urko über die Wirkungen von Reforma­
tion und Gegenreformation bei den Südslawen3, das aber offenbar von 
einem guten Kenner herrührt, der vor allem auch mit den nötigen 
Sprachkenntnissen ausgestattet ist. Zur Geschichte der Täuferbewegung 
verzeichne ich neben einer gutgeordneten Auswahlsammlung zeitgenös­
sischer Berichte über die Täufer in Münster4 eine sehr sorgfältige, von 
Karl S c h o tte n lo h e r ,  dem gründlichen Kenner des älteren Buchdrucks, 
herrührende Studie5 über einen Augsburger Winkeldrucker, in dessen

1 Paul Wemle Der schweizerische Protestantismus im 18. Jahrh. 3 Bde. 
XX u. 684 S., 623 S., XV u. 576 S. Tübingen 1923—25, J. C. B. Mohr (Paul 
Siebeck).

Ernst Troeltsch D ie Bedeutung des Protestantismus für die Entstehung 
der modernen Welt. Beiheft 2 der Historischen Zeitschrift. 103 S. Berlin 1924,

. Oldenbourg. — Dem peinlichen Pamphlet von Hugo Ball (Die Folgen der 
Reformation. 158 S. München u. Leipzig 1924, Duncker & Humblot), in dem 
der Verfasser (vormals Mitarbeiter der berüchtigten Genfer „Freien Zeitung“ !) 
e lglich seine völlige Verständnislosigkeit für den Geist des protestantischen 
eutschland erweist, geschähe durch eine Erwähnung im Text zu viel Ehre.

Matthias Murko D ie Bedeutung der Beformation und Gegenreformation 
für aas geistige Leben der Südslawen. VI u. 184 S. Heidelberg 1927, Carl Winter.

Die Wiedertäufer zu Münster 1534/35. Berichte, Aussagen und Akten­
stücke von Augenzeugen und Zeitgenossen. Ausgewählt u. übersetzt von Klemens 
Löffler. 269 S. Jena 1923, Eugen Diederichs.

5 Karl Schottenloher Philipp Ulhart. E in  Augsburger Winkeldrucker und 
& fershelf er der Schwärmer und Wiedertäufer 1523—29 (Historische Forschungen 

und Quellen, herausg. von J. Schlecht). 160 S. München u. Freising 1921, F. P. 
Datterer & Co.

Archiv für Religionswissenschaft X X V II 11



162 Friedrich Baethgen

Offizin, wie mit Hilfe typenkundlicher Nachweise gezeigt wird, eine 
große Anzahl täuferischen Kreisen entstammender Flugschriften gedruckt 
wurde; sodann die fleißige Arbeit von Lydia M ü lle r1, die den Ideen 
der mährischen sog. Huttererschen Brüder gewidmet ist, sie besonders 
im Hinblick auf ihre Quellen untersucht und sodann den Schicksalen 
dieser Gemeinden bis in die jüngste Zeit und bis zu ihrer Vertreibung 
nach Ungarn, Rußland und Amerika liebevoll nachgeht. Die Sakra­
mentslehre Calvins analysiert J. B eck m a n n 2 und findet ihre spezifische 
Eigenart in der weitgehenden, bis zur prinzipiellen Identität reichenden 
Übereinstimmung mit den Anschauungen Augustins. Daran reiht sich 
als weiterer Beitrag zur Kenntnis des Genfer Reformators die Unter­
suchung P. B ru n n e rs  über den Glauben Calvins3, die nicht lediglich 
von historischen, sondern zugleich auch von systematischen Absichten 
bestimmt ist; sie gipfelt in den Sätzen, daß für diesen Glauben einmal 
ein eschatologischer Zug bezeichnend sei, ein Zug zur Jenseitigkeit und 
zum je tzt Verborgenen, einst Offenbaren, womit dann weiter Zusammen­
hänge die „Paradoxie des Glaubens“, der ein Offenbarwerden ist von 
nicht erscheinenden Dingen, ein Sehen von etwas, das nicht gesehen 
wird. Mit den Anfängen des Protestantismus in England beschäftigt sich 
eine Arbeit von W. P a u c k 4, die der „Utopie“, d.h. der von Bucer dem 
König Eduard VI. überreichten, hier eingehend analysierten Reformdenk­
schrift „De regno Christi“ eine ausführliche Schilderung der „Wirklich­
keit“, d. h. der tatsächlichen Zustände der englischen Staatskirche im 
Elisabethanischen Zeitalter gegenüb erstellt; von besonderem Interesse 
und von allgemeinerer Bedeutung für die Entstehung des religiösen 
britischen Imperialismus ist dabei der Nachweis, daß der Gedanke der 
göttlichen Erwählung des englischen Volkes nicht erst aus der Calvini- 
schen Frömmigkeit der Revolutionszeit stammt, sondern bereits im 
16. Jahrh. ausgebildet ist. Gewissermaßen eine Fortsetzung dazu bildet 
die eindringliche Studie von Helmut K i t t e l 5, da sie innerhalb einer 
umfassenden, vor allem auf den Selbstzeugnissen aufgebauten Charakter-

1 Lydia Müller D er Kommunismus der mährischen Wiedertäufer (Schriften 
des Vereins für Reformationsgeschichte, Jahrgang 45, Heft 1, Nr. 142). 128 S. 
Leipzig 1927, M. Heinsius Nachf. Eger und Sievers.

2 Joachim Beckmann Vom Sakrament bei Calvin. 165 S. Tübingen 1926, 
J. C. B. Mohr (Paul Siebeck).

8 Peter Brunner Vom Glauben bei Calvin. 162 S. Tübingen 1925, J. C. B. 
Mohr (Paul Siebeck).

4 W. Pauck D as Reich Gottes a u f Erden. Utopie und Wirklichkeit (Arbeiten
zur Kirchengeschichte, herausg. von H. Lietzmann, Bd. 10). 208 S. Berlin und 
Leipzig 1928, W. de Gruyter & Co.

6 Helmut Kittel Oliver Cromwdl. Seine Religion und seine Sendung (Arbeiten 
zur Kirchengeschichte Bd. 9). 262 S. Berlin u. Leipzig 1928, W. de Gruyter & Co.



analyse Cromwells besonders das Bewußtsein göttlicher Sendung und 
Auserwählung als bestimmendes Element seiner Persönlichkeit heraus­
arbeitet. Endlich drei Arbeiten zur Geschichte der Fortentwicklung des 
deutschen Protestantismus: G. S c h re n k 1 behandelt ausführlich die Theo­
logie des Johannes Coccejus im Rahmen des älteren Protestantismus 
und verfolgt ihre Einwirkung auf den Pietismus und die Folgezeit;
H. L e u b e 2 will durch eine kritische Untersuchung der Reformschriften 
des 17. Jahrh. einer gerechteren Würdigung der lutherischen Orthodoxie 
sowohl wie der allgemeinen kirchlichen Verhältnisse dieser Zeit den 
Boden bereiten, und ein inhaltreicher, über das engere Thema hinaus 
bedeutsamer Vortrag von Karl M ü lle r3 schildert die religiöse E r­
weckungsbewegung in W ürttemberg zu Beginn des 19. Jahrh. unter 
weitgehender Berücksichtigung des gesamtdeutschen Vorgangs und 
seiner verschiedenen Typen.

Gegenüber diesem vielseitigen und lebendigen Schrifttum sind die 
Probleme der neueren katholischen Kirchengeschichte in letzter Zeit 
vielleicht etwas zu sehr in den Hintergrund getreten. Freilich habe ich 
hier zunächst wieder ein Werk ganz großen Formats zu nennen, L. von 
P a s to r s  Papstgeschichte, von der mir Neuauflagen des Lund IH. Bandes 
sowie die Bände VII bis IX vorliegen.4 Man wird bei einer zusammen­
fassenden Beurteilung, zumal jetzt nach dem Tode Pastors, vor allem 
die starken positiven Seiten hervorheben: die großartige Konsequenz, 
mit der hier ein ganzes Leben in den Dienst einer bedeutenden wissen­
schaftlichen Aufgabe gestellt wurde; die schier unheimliche Arbeitskraft 
und der ungeheure Fleiß, der auch die älteren Bände durch Heranziehung 
aller inzwischen erschienenen Literatur, ja  selbst durch neue archiva- 
lische Studien — der Umfang des I. Bandes ist dabei von 723 auf nun­
mehr 887 Seiten angewachsen, die Neuauflage des HI. Bandes enthält 
als Beigabe neugefundene Reste einer hochinteressanten Privatkorrespon­
denz Alexanders VI. — immer wieder zu verbessern bestrebt war; end­

Gottlob Schrenk Gottesreich und S u n d  im älteren Protestantismus, vor­
nehmlich bei Johannes Coccejus (Beiträge zur Förderung christlicher Theologie, 
herausg. von A. Schiatter und W. Luetgert). XI und 367 S. Gütersloh 1923, 
C. Bertelsmann.

Hans Leube Die Peformideen in der deutschen Lutherischen Kirche zur 
Zeit der Orthodoxie. 184 S. Leipzig 1924, Dörffling & Franke.

Karl Müller Die religiöse Erweckung in Württemberg am Anfang des 
19. Jahrh- 53 S. Tübingen 1925, J.C.B.Mohr (Paul Siebeck). — Vgl. auch A. Rapp 
Die Bedeutung der Konfession in  der Geschichte Württembergs. 18 S. Tübingen
1926, ebenda.

4 L. Freiherr von Pastor Geschichte der Päpste seit dem Ausgang des Mittel­
alters Bd. I. 5.—7. vielfach umgearbeitete u. vermehrte Aufl. LXII u. 887 S. (1925), 
Bd. III. 5.—7. Aufl. LXX u. 1166 S. (1924), Bd. VII XL u. 706 S. (1920), Bd. VIII 
XXXVI u . 676 S. (1920), Bd. IX XLV u. 933 S. (1923). Freiburg, Herder & Co.

1 1 *

Neuerscheinungen zur Kirchengeschichte 1918—1928 163



lieh die Beherrschung und Bewältigung eines erdrückenden Materials, 
das zum großen Teil aus den Archiven geschöpft und der Forschung 
zum ersten Male erschlossen ist. So bildet jeder Band immer wieder eine 
Fundgrube für die Kenntnis der Kirchengeschichte nicht nur, sondern 
auch der politischen und der Kulturgeschichte. Freilich soll daneben 
nicht verschwiegen werden, daß die Auffassung des Gegenstandes von 
starker Einseitigkeit keineswegs frei ist. Die hier zu besprechenden 
neuen Bände, die mit den Pontifikaten Pius’ IV., Pius’ V und Gregors XIII. 
eine in sich geschlossene Epoche umfassen, geben zwar eine äußerst 
stoffreiche und vielfach Neues enthaltende Schilderung des Zeitalters 
der Gegenreformation oder, wie P a s to r  lieber sagen möchte, der katho­
lischen Reformation und Restauration, aber zum Range eines histori­
schen Meisterwerks würde sich die Darstellung doch erst erheben, wenn 
es ihr gelänge, auch für die Gegenseite, in diesem Falle den Pro­
testantismus und sein historisches Recht, ein stärkeres Verständnis auf­
zubringen; ist doch selbst von katholischer Seite — ich verweise etwa 
auf Merkles wertvolle Besprechung der neuen Auflage des III. Bandes 
in der Deutschen Literaturzeitung (1928, Sp. 1193 ff.) — die einseitige 
Stellungnahme des Verfassers innerkatholischen Gegensätzen, z.B. der 
Person Savonarolas gegenüber, beklagt worden. Daß schließlich der kri­
tische Unterbau näherer Nachprüfung nicht an allen Stellen standhält, 
ist bei einem Werke dieses Umfanges nicht ganz verwunderlich. In 
mehrfachem Widerspruch gegen P a s to r  bewegt sich beispielsweise die 
weiter hier anzuführende Arbeit von K. D. D ie t r ic h 1, die, vorwiegend 
auf den von der Görresgesellschaft herausgegebenen Akten fußend, zwei 
Fragenkomplexe aus der ersten Periode des Tridentiner Konzils behan­
delt, nämlich einmal die Nachwirkung der spätmittelalterlichen Reform­
ideen auf das Konzil und den dadurch hervorgerufenen Kampf der päpst­
lichen Legaten mit den konziliaren und episkopalistischen Theorien, 
sodann die Verhandlungen des Konzils über die Quellen der Kirchen­
lehre. Von einem protestantischen Forscher stammend, hat die fleißige 
Untersuchung im ganzen doch auch auf katholischer Seite Anerkennung 
gefunden, und dasselbe gilt in noch höherem Maße von der Arbeit eines 
anderen protestantischen Theologen, H. C. W e n d la n d t,  die der Tätig­
keit der katholischen weiblichen Orden und Kongregationen in Preußen 
während des 19. Jahrh. gewidmet is t2; freilich urteilt ein Sachkenner 
wie F. H e ile r , daß sie etwas zu optimistisch ausgefallen sei.

1 K. D. Dietrich Studien zur Geschichte des Konzils von Trient. 220 S. 
Tübingen 1925, J. C. B. Mohr (Paul Siebeck).

* Hans Carl W endlandt Die weiblichen Orden und Kongregationen der 
katholischen Kirche und ihre Wirksamkeit in Preußen von 1818—1918. 532 S. 
Paderborn 1924, F. Schöningh.

164 Friedrich Baethgen



Wiederum ist es sodann das besondere Interesse für die Mystik, das 
in einer ganzen Anzahl von Publikationen seinen Niederschlag gefunden 
hat. Von den beiden Übersetzungen der Geistlichen Übungen des Igna­
tius von Loyola, die mir vorliegen, ist allein die von F. W e in h a n d l1 
bearbeitete ganz vollständig und auch sonst vorzuziehen; die andere, 
zur Einführung ebenfalls brauchbare, rührt von Otto K a r r e r  h e r2, der 
auch eine den oben schon genannten Bänden entsprechende Auswahl­
sammlung aus der Mystik der gesamten Neuzeit, mit zahlreichen Lite­
ratur- und sonstigen Nachweisen zusammengestellt hat.3 Aber auch die 
protestantische Mystik ist nicht zu kurz gekommen. Hier kommt vor 
allem das schon vor dem Kriege geschriebene, jetzt in einer brauch­
baren deutschen Übersetzung vorliegende Buch von R. M. J o n e s 4 in 
Betracht, das eine Reihe von „Geistigen Reformatoren“, d. h. von Spiri- 
tualisten des 16. und 17. Jahrh. — neben Denck, S. Franck, Schwenck- 
feld, Weigel auch weniger bekannte wie Castellio, Bünderlin u. a. — in 
einzelnen, lose aneinandergefügten Skizzen behandelt. Sein selbständiger 
W ert liegt vor allem in den Kapiteln, die der Einwirkung des festländi­
schen auf den englischen Spiritualismus gewidmet sind. Im Mittelpunkt 
steht dabei diejenige Persönlichkeit, die bei der 300. Wiederkehr ihres 
Todestages im Jahr 1924 der allgemeinen Aufmerksamkeit wieder be­
sonders nahegerückt worden ist, Jakob Böhme. Sein Hauptwerk „Vom 
dreifachen Leben des Menschen“ hat L .S c h re y e r  zum erstenmal wieder

Neuerscheinungen zur Kirchengeschichte 1918—1928 105

1 Ignatius v. Loyola, D ie geistlichen Übungen. Eingeleitet und übertragen 
von F. Weinhandl (Katholikon. Werke und Urkunden Bd. I). 193 S. München
1921, 0. C. Recht.

* Des hl. Ignatius v. Loyola geistliche Übungen. Eingeleitet und übersetzt 
von Otto Karrer. 132 S. Paderborn 1921, F. Schöningh. — Vgl. dazu H.Boehmer 
Loyola und die deutsche M ystik. Berichte über die Verhandlungen der sächsi­
schen Akademie der Wissenschaften, phil.-hist. Klasse 73. Bd. 1. Heft. 43 S. 
Leipzig 1921, B. G. Teubner. — Ferner das populär gehaltene, stoffreiche Büch­
lein von F. Wiegand D ie Jesuiten (Wissenschaft und Bildung Nr. 228). 131 S. 
Leipzig 1926, Quelle & Meyer.

Otto Karrer Gott in  uns. D ie M ystik der Neuzeit. 396 S. München 1926, 
Verl. Ars sacra, Josef Müller. — Ferner Des hl. Johannes vom Kreuz sämtliche 
Werke II. Dunkle Nacht, übersetzt von P. Aloysius ab Immaculata Conceptione.
XVI u. 186 S. München 1924, Theatiner Verlag.

Rufus M. JoneB Geistige Reformatoren des 16. u. 17. Jahrh. Autorisierte 
Übersetzung von E. C. Werthenau. LXHI u. 449 8. Berlin-Biesdorf 1925, Quäker- 
Verlag. Die beiden Hefte von Rudolf Windel Zur christlichen Erbauungs­
literatur der vorreformatorischen Zeit und Mystische Gottsucher der nachreforma- 
torischen Zeit (73 u. 52 S. Halle 1926, Buchhandl. des Waisenhauses), von denen 
daB erstere vorwiegend niederländische Erbauungsbücher behandelt, das andere 
Bemerkungen über Schwenckfeld, Angelus Silesius, Gottfried Arnold, Ter- 
steegen u. a. enthält, sind etwas reichlich aphoristisch gehalten.



166 Friedrich Baethgen

in einer ungekürzten Einzelausgabe herausgegeben.1 Von der Jubiläums­
literatur nenne ich besonders die gedankenschwere Rede von E. L o h ­
m e y e r2, die in weitgespannter Betrachtung den religiös-philosophischen 
Typus Böhmes herausarbeitet, während die von W. E. P e u c k e r t  ver­
faßte Biographie3 bei aller Anschaulichkeit der Erzählung doch nicht 
gerade tief dringt und in manchen Punkten bereits überholt ist. Da­
gegen hat Böhmes jüngerer, später zum Katholizismus übergetretener 
Landsmann Johannes Scheffler nunmehr in Georg E l l in g e r  den be­
rufenen Biographen gefunden.4 Aus jahrzehntelangen Vorarbeiten heraus­
gewachsen, ebenso ausgezeichnet durch eindringende und feinsinnige 
Würdigung der Persönlichkeit und ihres Schaffens wie durch umfas­
sendste Schilderung der geistigen und religiösen Umwelt, darf das Buch 
als das Lebensbild des cherubinischen Wandersmannes schlechthin be­
zeichnet werden. Endlich sei hier noch ein Hinweis auf Emil E rm a -  
t in g e r s  wertvolle Studie über Grimmelshausen5 angefügt, die das W elt­
bild des Dichters, sein Verhältnis zu den geistigen Mächten der Zeit 
und vor allem auch seine Stellung zur Mystik, seine Verwandtschaft 
und Besonderheit dem Kreise der Weigel, Czepko, Scheffler gegenüber, 
beleuchtet.

Zum Abschluß dieses Berichts sollen einige Bücher zusammengestellt 
werden, die ein Spiegelbild der vielfach bewegten religiösen Strömun­
gen der jüngsten Vergangenheit und Gegenwart darstellen. Ich beginne 
mit dem anregenden Buch von 0. B a u m g a rte n , das auf Grund einer 
intimen, in unmittelbarer praktischer Fühlung erworbenen Kenntnis die 
so besonders mannigfachen Richtungen und Erscheinungen des eng­
lischen religiösen Lebens eingehend und liebevoll schildert.6 Die Me­
thode der aus Geschichte und Dichtung gewonnenen Idealtypen im

1 Aus alten 'Bücherschränken. Eine Sammlung vergessenen und gefährdeten 
deutschen Volksgutes, herausg. von Wilhelm Stapel. Jacob Böhme, Vom drei­
fachen Leben des Menschen, neu herausg. von Lothar Schreyer. 213 S. Ham­
burg ohne Jahr, Hanseatische Verlagsanstalt. — In der gleichen Sammlung: 
Valentin Weigel, Gespräch vom wahren Christentum, übertragen und herausg. 
von Alfred Ehrentreich. 213 S. Ebenda 1922.

2 Ernst Lohmeyer Jakob Böhme. 36 S. Breslau 1924, Trewendt & Granier.
3 W ill-Erich Peukert D as Leben Jakob Böhmes. 187 S. Jena 1924, Eugen 

Diederichs.
4 Georg Ellinger Angelus Silesius. 260 S. Breslau 1927, W. G. Korn.
5 Emil Ermatinger Weltdeutung in Grimmelshausens Simplicius Simplicis- 

simus. 123 S. Leipzig u. Berlin 1925, B. G. Teubner.
6 Otto Baumgarten Religiöses und kirchliches Leben in England. Handbuch 

der englisch-amerikanischen K ultur, hrsg. von W. Dibelius. 122 S. Leipzig und 
Berlin 1922, B. G. Teubner.



Sinne Max Webers erweist sich hier wieder als außerordentlich frucht­
bar und geeignet zur Veranschaulichung komplizierter Phänomene, aus 
deren gesonderter Betrachtung schließlich mit behutsamer Hand die ge­
meinsamen Grundzüge englischer Frömmigkeit abgeleitet werden. Dem 
gleichen Bedürfnis vertiefterer Kenntnis des Auslandes und seiner Kul­
tur, wie es während und nach dem Kriege bei uns besonders rege ge­
worden ist, verdankt daneben auch die gründliche Darstellung, die 
A. K o rc zo k  der griechisch-katholischen Kirche in Galizien gewidmet 
hat , ihre Entstehung; doch werden hier mehr die äußeren Schicksale 
sowie Fragen der Verfassung und Verwaltung erörtert und vor allem 
das Verhältnis der unierten Kirche zum Katholizismus behandelt. Ferner 
muß an dieser Stelle der großangelegten und tiefbohrenden Biographie
S. Kierkegaards von E. G e ism ar gedacht werden2, von der mir jedoch 
bisher nur ein die Jugendentwicklung darstellendes Heft zugegangen 
ist; gleichzeitig ist die durch A. D o rn e r  und Chr. S ch rem p f besorgte 
Übersetzung von Kierkegaards Werken mit dem X. und XI. Band zum 
Abschluß gekommen, die vor allem die Abhandlungen „Der Gesichts­
punkt für meine Wirksamkeit als Schriftsteller“, „Über meine Wirksam­
keit als Schriftsteller“ und „Zur Selbstprüfung der Gegenwart emp­
fohlen“ enthalten.8 Eine Einführung in die religiöse Gedankenwelt und 
Gebräuche des Quäkertums, wie wir sie in Deutschland bisher nicht 
besaßen, gibt das auf Veranlassung der Quäker übersetzte Buch von 
E. G ru b b 4, das besonders auch die praktische Wirksamkeit der „Ge­
sellschaft der Freunde“, ihre philanthropische und soziale Wirksamkeit 
berücksichtigt. Ebenso darf das auf guter Kenntnis aufgebaute Buch 
von G. S c h e n k e l5 zur ersten Orientierung über Wesen und Geschichte 
der Freimaurerei durchaus empfohlen werden; vor allem sei dabei auf 
die Schilderung der so häufig verkannten kultischen Formen des Bundes 
verwiesen sowie auf das umfangreiche statistische Material über Ver­
breitung und Gliederung des Ordens, das die Anhänge beibringen. Ein 
recht geringwertiges Produkt ist dagegen die Schrift von Edmund

Neuerscheinungen zur Kirchengeschichte 1918—1928 167

1 Anton Korczok Die griechisch-katholische Kirche in Galizien (Veröffent­
lichung des Osteuropa-Instituts in Breslau). XI und 162 S. Leipzig und Berlin
1921, B. G. Teubner.

2 Eduard Geismar Soeren Kierkegaard. Seine Lebensentwicklung und seine 
Wirksamkeit als Schriftsteller. T. 1.121 S. Göttingen l927,Vandenhoeck&Ruprecht.

3 Soeren Kierkegaard Gesammelte Werke. Bd. 10 u. 11. 182 u. 199 S. Jena
1922, Eugen Diederichs.

* Edward Grubb D as Wesen des Quäkertums. 236 S. Jena 1923, Eugen 
Diederichs.

5 G. Schenkel D ie Freimaurerei im Lichte der Heligions- und Kirchen­
geschichte. 188 S. Gotha 1926, Leopold Klotz.



168 Friedrich Baethgen

E r n s t 1, eine flache Apologie, in der sich der Verfasser mit einigen re­
formierten Kritikern der Anthroposophie und Rudolf Steiners ausein­
andersetzt; auch der zweite Band, der in einer Gegenüberstellung des 
„Augustinismus“ und „Goetheanismus“ vor allem die Frage des „wieder­
holten Erdenlebens“ behandelt, verdient höchstens als charakteristische 
Probe der „anthroposophisch orientierten Geisteswissenschaft“ Beach­
tung. W er sich endlich für die psychoanalytische Betrachtungsweise 
religiöser Phänomene interessiert, sei auf das Buch von 0. P f i s te r  
über Zinzendorf2 verwiesen. Man hat von der Arbeit den Eindruck, daß 
hier ein für die Anwendung der Freudschen Methode nicht ungeeigneter 
Gegenstand herausgegriffen ist, wird aber doch immer wieder von den 
in dieser Schule nun einmal üblichen Übertreibungen und Einseitig­
keiten zurückgeschreckt.

Endlich als das Wichtigste die beiden großen Konfessionen der christ­
lichen Kirche. Für den Protestantismus liegen mir allerdings lediglich 
zwei Arbeiten vor, die den äußeren Aufbau dieser Religionsgemeinschaft 
zum Thema nehmen: I. V. B re d t  schildert in dem ersten Bande seines 
Evangelischen Kirchenrechts3 den Stand der kirchlichen Verfassung im 
Momente der Umwälzung von 1918, mit besonderer Berücksichtigung 
der kirchlichen Selbstverwaltung als des für die Zukunft wichtigsten 
Elements; zur Einführung in die neuen Rechtsverhältnisse mag daneben 
der Kommentar dienen, den Ed. Freiherr v. d. G o ltz  der seit dem 
Jahre 1924 für die Kirche der altpreußischen Union gültigen Ver­
fassungsurkunde gewidmet hat.4 Dem gegenüber gibt die mir zur 
Verfügung stehende Literatur von dem inneren Leben der katho­
lischen Kirche ein sehr viel reichhaltigeres Bild. Vor allem eröffnet das 
nicht durchweg sympathische, aber außerordentlich stoffreiche, ein schwer 
erreichbares Material bequem zusammenfassende Buch von H. H e r ­
me l in k 5 hier außerordentlich interessante Einblicke. Der „monastische

1 Edmund Ernst Reformation oder Anthroposophie. 2 Bde. 126 u. 146 S. 
Bern 1924 u. 1928, Paul Haupt.

* Oskar Pfister D ie Frömmigkeit des Grafen Ludwig von Zinzendorf. Schriften 
zur angewandten Seelenkunde, hrsg. von S. Freud. Heft 8. 2. verbesserte Aufl. 
Leipzig u. Wien 1925, Franz Deuticke.

* Johannes Viktor Bredt Neues evangelisches Kirchenrecht für Preußen. 
Bd. 1. 623 S. Berlin 1921, G. Stilke. — Bei dieser Gelegenheit sei auch er­
wähnt E. Sehling Kirchenrecht Bd I. Einleitung. Quellen. Verfassung und Ver­
waltung der katholischen Kirche (2. Aufl.) und Bd. II Das evangelische Kirchen- 
recht. Sammlung Göschen. 119 u. 87 S. Berlin u. Leipzig 1922 u. 1927, W alter 
de Gruyter & Co.

4 Ed. Freiherr v. d. Goltz D ie Verfassungswrkwnde der evangelischen Kirche
der altpreußischen Union. 132 S. Halle 1926, C. E. Müller (Paul Seiler).

6 Heinrich Hermelink Katholizismus und Protestantismus in der Gegen-



Frühling“, d. h. die Zunahme und Ausbreitung des Ordenswesens, die 
katholische Jugendbewegung, die eucharistische und liturgische Be­
wegung, die kulturelle Betätigung des modernen Katholizismus und 
seine veränderte äußere Lage in Deutschland und den übrigen Ländern 
werden mit einer Fülle von anschaulichem Detail dargestellt und zum 
Schluß die Frage aufgeworfen, welche Haltung der Protestantismus 
dieser ganzen Entwicklung gegenüber einzunehmen habe; sehr bezeich­
nend für die Stimmung im protestantischen Lager ist dabei die Wand­
lung in der Einstellung des Verfassers, die sich in der neuen Auflage 
der ursprünglichen gegenüber geltend macht und die in dem W ort von 
„dem bedrückenden Gefühl eines umfassenden Angriffs“, das in den 
protestantischen Kreisen Deutschlands allgemein verbreitet sei, zu leb­
haftem Ausdruck gelangt. Daneben ist dann die von dem Franziskaner 
E. S ch lu n d  herausgegebene Schriftenreihe „Zur religiösen Lage der 
Gegenwart“ außerordentlich geeignet, viele der von H e rm e lin k  er­
örterten Fragen gleichsam von innen her noch heller zu beleuchten, 
zumal auch die Abschattierungen und Stimmungsunterschiede innerhalb 
des modernen Katholizismus hier zuweilen spürbar werden. So kann man 
aus dem Bericht, den der Präfekt der Kongregation De propaganda fide, 
Kardinal van R o ssu m , über eine Inspektions-und Missionsreise in die nor­
dischen Länder abgegeben h a t1 und der in Skandinavien sehr erhebliches 
Aufsehen erregt hat, die ganze Schärfe der propagandistischen Richtung 
kennenlernen, während der Jesuit P r ib i l l a 2 in einer sehr besonnenen 
Würdigung der kulturellen Situation als das in der Stunde der Gegenwart 
zu erstrebende Ziel eine neue Geisteshaltung bezeichnet, die „unter Ver­
zicht auf augenblickliche Triumphe den Hauptwert auf grundsätzliche 
Auseinandersetzung der entgegenstehenden Anschauungen legt“. Reli­
gionspsychologisch außerordentlich interessant ist die Darstellung der 
älteren und modernen Exerzitienbewegung, die E. S ch lu n d  selber bei­
gesteuert h a t3 und die besonders an die Exercitia spiritualia des hl. 
Ignatius anknüpft, während gewisse Gegensätze gerade der Exerzitien­
auffassung, wie sie offenbar zwischen Jesuiten und Franziskanern be­
stehen, in der Studie von Erich R o h r über Franziskus und Ignatius4

wart, vornehmlich in  Deutschland (Bücherei der christlichen Welt Bd. 2). 2. er­
weiterte Aufl. 144 S. Gotha u. Stuttgart 1924, Friedrich Andreas Perthes.

1 Zur religiösen Lage der Gegenwart. Schriftenreihe hrsg. von Dr. P. Erhard 
Schlund 0. F. M. Heft 4, Wilhelm Kardinal van Rossum D ie religiöse Lage der 
Katholiken in den nordischen Ijändern. 52 S. München 1924, Franz A. Pfeiffer & Co.

1 Ebenda H. 6, Max Pribilla Kulturwende und Katholizismus. 117 S. (1925).
9 Ebenda Heft 13, Erhard Schlund Exerzitien und Exerzitienbewegung. 

117 S. (1926).
* Heft 14, Erich Rohr Franziskus und Ignatius. Eine vergleichende Studie.

64 S. (1926). — W eiter liegen mir noch vor: Heft 5, E. Schlund Religiöse

Neuerscheinungen zur Kirchengeschichte 1918—1928 169



170 Friedrich Baethgen, Neuerscheinungen zur Kirchengeschichte 1918—1928

vorsichtig angedeutet sind. Der Gesamteindruck aber ist zweifellos der 
eines außerordentlich kräftigen und fruchtbaren inneren Lebens, das sich 
in einer Fülle von verschiedenen Erscheinungsformen äußert. Es ist 
hier nicht der Ort, zu allen diesen Bewegungen innerhalb des modernen 
Katholizismus wertend Stellung zu nehmen, und eine solche W ertung 
wird ohnehin immer stark von der weltanschaulichen Einstellung des 
Einzelnen bedingt sein. Darüber aber kann kein Zweifel bestehen, daß 
es sich dabei um religiöse Phänomene von großer Kraft und Bedeutung 
handelt, und in mehr als einer Hinsicht werden sie die gespannteste 
Aufmerksamkeit der religionshistorischen Forschung verdienen.

B ilanz der Gegenwart. 36 S. (1924). — Heft 8, Hans Rost Katholische Ten­
denzen im heutigen Protestantismus. 88 S. (1925). — Heft 9, Karl Borromäus 
Heinrich D as Gesicht des deutschen Katholizismus, gesehen von einem Laien. 
76 S. (1925). [Über die Werke von Heiler, Adam und Heim vgl. oben Bd. 24, 371 f.]



III. MITTEILUNGEN UND HINWEISE

NACHLEBEN DIONYSISCHER MYSTERIENRITEN ?

1.
ZUR FRAGE DER TRAUBENKOMMUNION, 

die ich in meinen orphisch-dionysischen Mysteriengedanken in der christ­
lichen Antike S. 206 ff. angeschnitten habe1, scheint mir der folgende 
Bericht einen beachtenswerten Beitrag zu bilden (K. Grass, Die russ. 
Sekten I, Leipzig 1907 S. 4 1 3 )2: „In jenen Zeiten traten in den Kreisen 
von Kinesma und Resma und an der Ple’sa Raslcolniki („Altgläubige“) 
auf, genannt Podresetniki, so genannt nach ihrem Lehrer3, als welchen 
sie einen gewissen Landmann mit Namen Podresetnikow hatten, welcher 
dem Häresiarchen Kapiton folgte . . . Ihre Kommunion war zauberisch, 
nicht Brot, sondern Früchte, die Rosinen4 genannt werden, durch Hexerei6 
getränkt, nach folgendem Ritus: sie wählen unter sich ein  M ädchen  
aus und, nachdem sie sie in  den  R aum  u n te r  d e r  D ie le  d e r  H ü t te  
g e f ü h r t ,  k le id e n  sie  s ie  in  ein  b u n te s  K le id 6; d iese  kom m t 
n ach  e in e r  S tu n d e  aus dem  R aum  u n te r  d e r D ie le  h e r v o r 7 und 
t r ä g t  auf ih re m  H a u p t ein  S ieb  (reseto' ) 9, das m it e inem  re in e n

1 Kritische Bemerkungen dazu von katholischer Seite P. Molberg 0. S. B. 
im Jahrb. f. Liturgiewiss. V ( 1 9 2 5 )  2 3 5 f.

2 Nach Dimitri Kosto wski Nachforschungen etc. S. 471 f.
3 Diese Art der volksetymologischen Ableitung von Sektennamen u. dgl. 

ist jedem Leser der antiken Häresiologen wohl bekannt. Die Ebioniten, die 
Partei der ’ebhionim, der „Armen“, müssen nach einem gewissen „’Ebhion“ 
heißen, die Sadduzäer (sadduqim =  ypaft/iarfig, Lehnwort aus babyl. amel 
sandaq >  saddaq „Mann der Keilschrift“ =  „Keilschriftschreiber“) werden von 
Sadoq, dem Priester abgeleitet usw. Grass hebt selbst hervor, daß die Leute 
Podresetnikow zu heißen müßten, wenn der Name von Podreschetnikow käme. 
Er möchte das Wort podresetni von reseto „von unten“, pod „heraufgebracht“ 
ableiten (das wäre ein Begriff wie „Anagogiker“ o. dgl.).

4 Es handelt sich ganz einfach um in der Sonne getrocknete T rauben ,
wie die handelsüblichen „Malagatrauben“ oder „Korinthen“. Sie werden in Polen 
und Rußland — auch bei den Juden — gern zur häuslichen Bereitung eines 
„Rosinenweines“ verwendet.

6 Es scheint nicht, daß dieser Beschuldigung des orthodoxen Häresiologen 
irgendeine Tatsache — ein besonderer Weiheritus o. dgl. — zugrunde liegt. 
Wenn er etwas wüßte, würde er es wohl sagen.

8 Dazu vgl.. „Weltenmantel u. Himmelszelt“ S. 117 ff. über den bunten 
itinXog der Kore und seine Bedeutung bei der jcazaycoyt].

7 &vaywyi<x K oqtisI
8 Vgl. ebenda S. 2 8 5  4 über das „Sieb Mariae“ und das „Sieb der Elisa­

beth“ S. 210 4 über das lixrov  der Mysterien.



172 Mitteilungen and Hinweise

T u ch  b e d e c k t  i s t 1, in dem Sieb aber die Früchte (Rosinen), aber in der 
Hütte sind eine Menge versammelter Männer und Weiber . . . Und darauf 
gilt ihnen diese gotteslästerliche Gabe anstatt der Kommunion der hl. 
Sakramente. Nachdem sie von jenen Früchten genossen2, wünschen sich 
manche den Tod, angeblich erweise für C h r is tu s ,  entweder sich zu ver­
brennen3 oder zu erhängen4 oder im Wasser zu ertränken5, als wenn 
sie den Verstand verloren hätten, und viele haben sich selbst auf diese 
Weise umgebracht.“

Man kann sich kaum dem Eindruck entziehen, daß im „BasTcol“ — dem 
Wesen dieser archaisierenden Bewegung entsprechend — uralte Riten 
im geheimen weitergeübt werden, die die offizielle Kirche unterdrückt 
hatte. Wie weit freilich von einem Nachleben der antiken aus griechi­
scher Überlieferung bekannten Mysterien gesprochen werden kann, wie 
weit noch tiefer liegende Schichten des gemeinsamen religionsgeschicht­
lichen Untergrunds hier zutage liegen, wer mag das entscheiden?

2 .
Der angeführte Fall ist jedenfalls nicht vereinzelt. A. a. O. S. 316 2 

ist die Frage des Gebrauchs von

TIER STIMMEN IN DEN MYSTERIEN 
neuerdings zur Erwägung gestellt. Bekanntlich heißt es in den ps.- 
augustinischen Quaest. vet. et nov. Test. 114 (Migne PL 35, 2343) über 
die Mithrasmysten: „die einen schlagen mit den Flügeln wie die Vögel 
und ahmen die Stimmen des Raben nach, die ändern brüllen wie Löwen; 
da sieht man, wie die, so sich weise nennen, schimpflich zum Narren 
gehalten werden“ (ähnlich Hieronymus, epist. ad Laetam 107; Cumont 
TMCM H 535 8). Auch in den Dionysosmysterien sind die mystischen 
Tierstimmen der Mysten belegt (Orph.-dionys. Myst. S. 323 4). Dazu lese 
man in dem angeführten W erk von K. Grass S. 393 über die sogenannten 
„Chlysten“ : ü b e r  das N ach ah m en  von T ie rs tim m e n  berichtet der 
Priester I. E. Sokolow von der Stanisa Chanskaya, „der Leiter Aleksei

1 Genau wie das XUvov, die mystica vannus Jacchi auf den bekannten 
Relief bildern (Jane E. Harrison Proleg. 528—535).

a Über die Benediktion und Austeilung der Trauben im katholischen 
Westen Orph.-dion. M yst. S. 209 3—5; ebenda 2101—3 über die Feier in der 
byzantinischen Kirche.

8 Über die Bedeutung der Feuertaufe (Selbstverbrennung) bei den russi­
schen Sekten vgl. Anatole Leroy-Beaulieu L ’Empire des Isars et les Busses 
(Paris 1889) III 36*.

4 Vgl. über die erhängte Erigone und die cclmgcc, die Reinigung durch den 
beim Schaukeln erregten Luftzug Orph.-dionys. Myst. 278f. und ebd. die Er-
tränkung des „lkarios“ im Brunnen in der Winzerlegende der „Erigone“.

6 Die Reinigung im Wasserbad des „in der Taufe Begrabenen“, Orph.- 
dionys. Mysterienged. 311 5, wo auch auf die von Griffith und Wilcken belegte 
Vorstellung der Apotheose Ertrunkener verwiesen ist. Zur Aneinanderreihung 
der drei Taufen in der Pistis Sophia und bei Johannes d. T. mit Feuer, Wind 
und Wasser, ebenda 140 ff.



Mitteilungen und Hinweise 173

Limukow klagte darüber, daß in der Staniza Chanskaja der heilige Geist 
niemals auf die Gläubigen herabgekommen sei. Auf dem Psichski Cliitor 
sei der hl. Geist einmal auf die Anwesenden bei ihm auf der Unterhal­
tung in Gestalt einer Taube herabgekommen; auch in Rußland geschehe 
häufig eine solche Herabkunft des hl. Geistes auf jeder Versammlung, 
und darauf beginne ein jeder der Anwesenden zu schreien, den R uf 
v e r s c h ie d e n e r  T ie re  n a c h a h m e n d “ .1

Ein ganzes Mysterium eines kultischen Tiermaskenreigens scheint 
auf den zweiundzwanzig Tiermedaillons eines Mosaiks der Römerzeit im 
Bakcheion des nordafrikanischen Hadrumetum aufgeführt worden zu sein 
wie denn überhaupt ziemlich deutliche Spuren der Verbreitung der Dio­
nysosmysterien von Griechenland über Italien nach Nordafrika zu er­
kennen sind (ebenda S. 327).

Man fragt sich, ob nicht etwa hier die Wurzeln der eigentümlichen, 
neuerlich wieder in einem glänzend geschriebenen und ausgezeichnet 
illustrierten Buch des französischen Kolonialbeamten und Orientalisten 
R en e  B ru n e i3 eingehend geschilderten Initiationsriten der Aissäoua zu 
suchen sind.

Zum Verständnis der bakchischen Tiermaskenriten, insbesondere der 
dionysischen Raubtiermasken, des Lykanthropismus und der Omophagie4 
sind jetzt jedenfalls die Abschnitte über die „figurations animales“ (p. 168 ff.) 
und den Ritus der ,,/m sa“ 5 (p. 174) bei Brunei unentbehrlich, zumal 
die dort angeführten älteren und ganz ungenügenden Studien von 
J. Herber, Narbeshuber, Delphin und Douttö in Deutschland kaum vor­
handen sein dürften. Bei den Aissäoua gibt es siebenerlei T ie rm a sk en : 
„Kamele“ (Jml pl. jmäl, femin. noüiga pl. noüigdt), „Schakale“ (dhib pl. 
dhidb)6, „Katzen“ 7 (qathth pl. qthouth, fern, qththa pl. qththät) 8, „Eber“

1 Mat. z. Gesch. d. Raskol u. Sektentums, Nachr. über die Raskolniken u. 
Sektierer der Staniza Chanskaya im Kubangebiet, Stawrop. Ep.-Nachr. ( 1 8 9 0 j  2 9 8 .

2 Orph.-dion. Myst. 323; ebenda 302, christl. Gegenstück im Katechumeneion 
von Aquileia.

* Essai sur la confrerie religieuse des Aissäoua au Maroc, Paris (Geuthner) 
1926, X Taf. u. 226 S. gr. 8°.

4 Orph.-dion. Myst. S. 2 8 1  ff.
5 Von arab. farasa „zerreißen, zerbrechen“. Der Ausdruck frissa ist ganz 

genau identisch mit nhbr. perusall, parus =  xlaci? bzw. xldßfia (agrov) für 
die rituelle fractio (panis) beim Brotsegen (qiddus) Belege bei Levy Nhbr. Wb. 
s .  v. und bei mir Z N T W  ( 1 9 2 5 )  1 8 1 .

® Vgl. Orph.-dion. Myst. 110 l die antiken Zeugnisse, nach denen ßaöaaQa 
ein libysches Wort wäre. Im Koptischen, ebenso in den Afar- und Sahosprachen, 
bedeutet baschar den „Schakal“ . Der Schakal spielt in Fabel und Folklore der 
Berber genau dieselbe Rolle wie Reineke Fuchs bei den Europäern (Brunei p. 108 2 
nach Basset).

7 Das Wort — doch offenbar ein arabisiertes Berberwort — fehlt in Walde’s 
Etym. Wb., ebenso bei Schrader-Nehring 566, wo die zu cattus gehörige Gruppe 
als indogermanisch, u. zw. am ehesten keltisch-germanisch erklärt wird (was 
sachlich sehr unwahrscheinlich ist, da die europäische Wildkatze ganz unzähm­
bar ist und die Hauskatze sicher von einer nordafrikanischen (ägyptischen, viel­
leicht aber auch libyschen) Falbkatzenart abzuleiten ist.

8 klb.m kommt bekanntlich als Priestertitel gewisser Hierodulen schon in



174 Mitteilungen und Hinweise

(lialloüf pl. hllälf, fern, halloüfä pl. halloüfät), „Hunde“ {Mb pl. kl ab)1, 
„Panther“ (nmr pl. nmoüra) und „Löwen“ (sba pl. sboüa, fern. Ibiya, 
Ibhiat). Jeder Neophyt bekommt sogleich beim E intritt in die Kongre­
gation einen Tiernamen und muß bei der wöchentlichen Feier der „Sippe“ 
[thäifa) das G eh ab en  des b e tre f fe n d e n  T ie re s  n ach ah m en  — was 
mit großem Geschick und erstaunlicher Einfühlung geschieht. Der Scheich 
jeder thäifa bezeichnet den Eltern eines zur Aufnahme angemeldeten 
Kindes den Tiernamen, „der am besten seinen natürlichen Anlagen ent­
spricht“.2 Jede Tiergruppe hat einen eigenen Scheich oder Kaid, die 
Neophyten gelten als seine Söhne, er ist also ihr geistiger „Vater“ .3 Die 
Tiergruppe, zu der sich einer bekennt, wird den Außenstehenden gegen­
über g eh e im  g e h a lte n .  Ein Wechsel von einer Gruppe zur ändern — 
ähnlich dem Aufsteigen von einem Mystengrad zum ändern in den 
Mithrasmysterien — findet n iem als  statt.4 Auf dem Rückweg von der 
großen jährlichen Pilgerfahrt (moussem) färben sich alle diese Tiermasken 
Hände und Füße mit Henna ro t .  Während des moussem darf kein Haar­
schnitt geübt, ja  kein einziges Haar ausgerissen werden, umständliche 
Reinigungen sind vorgeschrieben (u. a. Schwitzbäder). Der Coitus ist in 
dieser Zeit streng verboten, körperlich Unreine (menstruae u. dgl.) bleiben 
ausgeschlossen. Besondere Gewänder sind für jede Gruppe vorgeschrie­
ben, aber nur die „Schakale“ tragen eine mit Ochsenhörnern5, Schaf- 
und Schakalschwänzen, Schakal- oder Fuchsklauen (p. 193) geschmückte 
Kopfbedeckung6 — Abb. pl. VIII oben, X unten — die „Panther“ in der 
Gegend von Kairuan noch Stückchen von Pantherfellen, offenbar der 
letzte Rest der wirklichen Tiermaskerade.7

In Tunis werden Matten zur Andeutung der Löwenfelle von den 
sboua getragen. Brunei vermutet p. 175 mit Recht, daß die Ausrottung 
der Löwen in den nordafrikanischen Gebirgsländern und die dadurch 
entstandene Seltenheit der Löwenfelle die alten echten Masken zum 
Verschwinden gebracht hat. Die „Schakale“, „Katzen“, „Hunde“, „Panther“,

den phönikischen Inschriften vor. Spuren dieser heiligen „Hunde“ auch im A. T. 
Über Kynanthropie und Lykanthropie vgl. Orph.-dion. Myst. S. 280 ff.

1 Siehe Anm. 8 der vor. Seite.
2 Dazu Orph.-dion. Myst. 80 2 über das tpvaioyvco^ovslv nata zu &T]Qia bei 

der Aufnahme in den Pythagoreerorden. Vgl. S. 303 christliche Analogien.
3 Vgl. die patres in den Mithrasmysterien.
4 Hieraus scheint sich zu ergeben, daß die m it der Seelenwanderungslehre 

zusammenhängenden Aufstiegs- uud Erlösungsriten dem spekulativen Überbau
der Mysterienriten und nicht dem „ethnischen Untergrund“ zuzurechnen sind.

6 Vgl. den Mystengrad der ßösg a. o. Anm. 1 a. 0. S. 169 2.
6 Neuerdings werden dhidb beobachtet, die auf ihren Kopfbedeckungen 

ganze Zuckerhüte, Zierrate aus Kaurimuscheln, Photographien, Ansichtskarten 
und Kunstblumen tragen, was unmittelbar an den Kopfputz der Salzburger 
„schönen Perchten“ erinnert, die eine ganze Ausstellung von Taschenuhren und 
anderen Schmucksachen zur Schau tragen.

7 Die „Katzen“ (p. 202) sollen früher über den Schultern Katzenfelle — 
mit Hasenpfötchen geschmückt — und eine Schilfkappe mit Katzenpfoten ge­
tragen haben. Vgl. Orph.-dion. Myst. 283 6 die Wildkatzentracht der Tiroler 
„Fanggen“.



Mitteilungen und Hinweise 175
„Löwen“ werden frrassä genannt, weil sie — zum Unterschied von den 
„Ebern“ und „Kamelen“ — die frissa (o. S. 2 2), die Omophagie üben, 
d. h. das ihnen vorgeworfene Kleinvieh zerreißen und roh verschlingen, 
in den Städten während der fünf Tage vor dem moussem, bei den Stämmen 
draußen einen ganzen Monat lang. In Miknäs z. B. verzehrt jede „Horde“ 
(thäifa) im Durchschnitt 30— 40 Stück Vieh als 'frissa . Jede der städti­
schen Familien stiftet ein Opfertier, der Mahzen Mulai Hasan gab den 
Aissäoüä gelegentlich einen schwarzen Ochsen preis. Auf dem Land 
werden die Tiere von der Festprozession im Heischeritus erbettelt, un­
willige Geber verflucht — worauf ihnen zur Strafe regelmäßig von Raub­
tieren, Schakalen o. dgl. ein Stück von der Herde geraubt wird. Da an­
geblich ebenso regelmäßig den gutwilligen Gebern das Tier „wunder­
barerweise“ ersetzt wird, ist es klar, daß die Raubtiere, die die Geizigen 
bestrafen, die „Schakale“, „Panther“, „Hunde“ der Aissäoüis sind, so daß 
durch diese geistreiche Übung in Wirklichkeit die Geizigen die Aus­
gaben der Freigebigen bezahlen — umgekehrt wie bei der staatlichen 
und gemeindlichen Steuereinhebung bei den Kulturvölkern.

Bei der Prozession ziehen die „Löwinnen“ voran, beladen mit den 
Fleischvierteln der zerrissenen Tiere (durchaus wie die Mänaden und der 
Dionysos Omestios auf gewissen griechischen Vasenbildern; pl. XXXVII 
meines englischen „Orpheus“), die armen Opfer in den Händen schwin­
gend. Infolge des Qoranverbotes, Tiere Tirdm —  ohne rituelle Schlach­
tung — zu genießen, muß der moqaddem (Gruppenvorsteher) dem Tier 
einen Schachtschnitt geben, wobei er auf einem Hausdach oder sonst 
erhöhten Ort steht, damit ihm die durch den ekstatischen Tanz und die 
Epiklese (dhikr) rasend erregten frrassä nicht vorzeitig das Tier ent­
reißen. Zerrissen werden unterschiedslos Ochsen (selten), Böcke, Widder, 
Schafe, Ziegen, nie Geflügel. Die grausigen Schilderungen des Vorgangs 
durch den Augenzeugen gebe ich als documents humains unverändert in 
der Ursprache des Beobachters (p. 177): «apres avoir egorge (le mouton) 
Oriente vers la 'qibla’, il le prend dans ses bras, et, tandis qu’il se debat 
dans une agonie violente, le jette dans la cour, de fapon que le sang 
s’ecoule d’un seul je t sur les JAissäoüä en extase. C’est alors la ruee, 
on ne voit plus rien qu’une masse mouvante oü emergent des tetes et 
des pieds. Des cris rauques se font entendre et puis, brusquement, un 
des pratiquants se retire et montre triomphalement sa main ruisselante 
de sang. La bete a ete eventree. Une odeur fade et nauseabonde se de- 
gage, les intestins sont dechires et traines sur le sol. Spectacle ecceurant! 
on croirait voir de veritables fauves se jetant sur leur proie». (p. 179) 
«Tres souvent, au cours de ces seances, les 'sboüa ’ et les Hbidt’ •se 
disputent leur victime. Le mouton etripe est enleve par les 'lionnes’, 
qui se jetten t ä terre et les coudes et les genoux replies, la tete enfouie 
dans le ventre de la 'frissa ’, elles poussent des belements caracteristiques 
et se mettent en demeure de la disputer ä la voracite des 'lions’. Ceux- 
ci, divises en deux camps, font mine de se livrer un combat sans merci; 
ils sautent, en executant des bonds fantastiques, toujours en imitant de



176 Mitteilungen und Hinweise

leurs mains les mouvements des fauves. Le combat peut parfois durer 
plus d’une demi heure; l’assistance, tres amusee par ce spectacle, suit 
attentivement les peripeties du combat. Dröle de representation ani- 
malesque! II est rare que les flionnes’ aient le dessous; defendant leur 
proie jusqu’au bout, la lutte se termine toujours ä leur avantage. Elles 
gardent alors les restes du mouton qu’elles partagent entre eiles. Les 
'dhiäb’ sont de la fete et interviennent lorsque la lutte est terminee, 
dans l’espoir de s’emparer de la ff r i s s a La bete, souventes fois, surtout 
ä Miknäs, reste intacte; seuls les intestins ont ete enleves. Dans ce cas, 
la chair en est distribuee ä tous ceux qui la demandent; les malades, 
ceux que la malchance poursuit, ceux qui veulent s’enrichir dans les 
affaires, les femmes qui desirent retenir leurs epoux au foyer ou avoir 
des enfants, tous reclament de cette chair, qui passe pour etre chargee 
de 'bardka9 (Segenskraft). Des 'fätihät’ sont prononcees et les lionnes, 
apres avoir re<?u les offrandes d’usage, remettent ä leurs clients ou 
clientes la part de viande qui leur est destinee. Si la peau est intacte, 
eile est tannee et conservee en guise de 'haidoura’. Souvent eile est 
donnöe en cadeau aux moqaddemin qui l’utilisent comme tapis de priere. 
Les *Ibiät’ repugnent ä vendre la peau de la victime rituelle, elles ne 
peuvent que l’offrir en 'gadäqa’ (Almosen) ä ceux qui la veulent. Si les 
ongles et les dents des ' frräsa’ l’ont mise en pieces, eile est dechiree 
en une multitude de petits morceaux que se disputent les femmes du 
quartier. La laine en est enlevee et tres souvent renfermee dans des 
coussins. A la Campagne, les 'fqirät’ utilisent la peau pour confectionner 
des 'mzoüäd’ qui leur servent d’oreillers. La depouille est regardee comme 
sacree au meme titre que la chair. On retrouve lä le respect superstitieux 
des musulmans et des anciens Egyptiens pour la depouille sanctifiee par 
le sacrifice.

Parfois les 'frässas’ sont entierement devorees par les 'sboüa ’. Les 
Ibiät alors par orgueil se p a r e n t  de le u rs  p eau x  q u ’e lle s  p o r te n t  
en b a n d o u lie re  ou qu’elles je tten t negligemment sur les epaules» — 
also genau wie die Mänaden, die vsßQiöeg tragen, (p. 182f.) «Chez les 
Shäim et les Molchtär on le mange (l’animal) encore vivant, malgre l’in- 
terdiction coranique.» . . .  «Le verbe 'farasa\ duquel derive le vocable 
'frissa?, eveille l’idee de dechirer avec les mains, de devorer en parlant 
de bete feroce. Les cAissäoüa font usage, au surplus, de deux autres 
verbes 'chrragua’ et 'frra ’ qui completent heureusement le sens de celui 
de 'farasa’. Le premier exprime l’idee de dechirer, de lacerer, le second 
d’eventrer, d’ouvrir. Ainsi la nature du rite des "Aissäoüa est suffisamment 
precisee par le nom qu’il porte. II consiste ä depecer, ä dechirer une 
bete de l’espece ovine, ä l a  fa p o n d e s  fau v es , lions, pantheres, chacals, 
etc. Dans la pratique, les seides d’Ibn ’Aisa se bornent ä ouvrir le ventre 
de la rfrissa’ et ä lui vider l’abdomen par l’application des doigts sur la 
peau. Parfois les sboüa\ restent impuissants ä dechirer la 'frissa’ ; alors 
le moqaddem intervient et le frappe de sa propre main. Quand la ' frissa’ 
est ainsi dechiree, les (Ibiät’ s’en emparent et la gardent pour elles. Le



Mitteilungen und Hinweise 177
plus souvent la 'f r i s s a est partagee en d eu x , rarement eile est disse- 
quee en menus morceaux. Ä Fez, le rite semble s’etre conserve dans sa 
forme primitive. Des que la bete est jetee, les 'frräsa’ la dechirent, 
l’eventrent et chacun enleve un morceau de chair ou d’os qu’il devore. 
Souvent les assistants demandent un lambeau de cette chair sacree; les 
' frräsa’ accedent sur-le-champ ä leur desir.

La faculte de depecer, de dechirer les victimes du Mouloud provo- 
quent les explications les plus diverses. Au dire des ffrräsa?, cette faculte 
serait due a la Baraka du Chikh. Mais, tres sceptiques, les rationalistes 
se refusent d’y croire et decouvrent dans leur exercice des ruses 
grossieres. Pour les uns, les sboüa laissent pousser leurs ongles quelques 
temps avant le Moussem, afin de mieux dechirer le ventre de la bete. 
Pour les autres, ils adaptent ä l’extremite de leurs doigts de petites 
lamelles tranchantes, imperceptibles. L’opinion la plus repandue est que 
les ffrräsa’ ne frappent jamais ä n’importe quel endroit de la bete. Ils 
visent toujours la partie comprise entre les deux cuisses, partie oü la 
peau est plus fine et plus tendre que partout ailleurs. S’ils se bornaient 
alors ä frapper de l’extremite de leurs doigts, peut-etre n’arriveraient-ils 
que difficilement ä mettre la 'frissa’ en pieces. Dans le but d’eviter cet 
ecueil, ils enfoncent violemment le pouce ä l’endroit determine, puis 
dechirent la peau de leurs ongles et elargissent le trou pratique en uti- 
lisant les autres doigts.

Evidemment, les Aissäoüa supportent mal qu’on doute de leur pouvoir 
surnaturel. Ils se defendent avec energie et pretendent meme que ce 
pouvoir s’exerce ä distance. En eff et, la puissance s’irradiant de leurs 
doigts serait teile qu’il suffit de faire le simulacre d’eventrer l’animal 
pour le dissequer instantanement sans le toucher. Ainsi on affirme 
qu’Aboü Ar-räoüain avait coutume de fendre d’un geste les pierres qu’il 
trouvait sur son chemin; on raconte egalement qu’une fois un membre 
de la Tha'ifa des Ibäbra sectionna un mouton en deux, simplement en 
faisant le geste de le couper, ä l’aide de l’index et du majeur. Nul 
n’ignore non plus ä Miknäs la legende du Shä'mi qui, au Dar Makhzen, 
en presence de Moüläi Hasan, frappa le ventre d’un boeuf du pouce de 
son pied droit et lui en sortit les visceres.»

Von den „Panthern“ wird behauptet, sie zerrissen Kinder, ja  ihre 
eigenen Kinder. Brunei (p. 200 s.) hält das für volkstümliche Sage. Es 
erinnert jedenfalls an die kinderzerreißenden Mänaden der griechischen 
Sage. Merkwürdigerweise beschuldigt die „Weisheit Salomo“ XII 3 ff. 
die Kananäer der Vorzeit, solchen rituellen Kinderfraß geübt zu haben 
( r s ls x a g  a v o ß io v g  T£xva>v re  c p o v ia g  a v s ls r j f io v a g  K a l 6 % X u y % v o q )< x 'y G )V  

a v& Q co T tL ve o v  öccqh& v ,  & o iv a g  x a l  a i f ia r o g  i x  fxsGov [ iv G r a i  & ia 6 o v ) ,  eine Bitual- 
mordbeschuldigung (ftviarsia ösinva), die später gegen die Christen ge­
braucht und seit dem Mittelalter auf die Juden zurückgeschleudert wor­
den ist.

Im übrigen habe ich, seit ich die oben angeführten Stellen gelesen 
habe, die Überzeugung gewonnen, daß das levitische Verbot Prepha =

A reh iv  fü r  R e lig io n sw isse n sc h aft X X V II 1 2



178 Mitteilungen und Hinweise

&r}QidXaTov, „Zerrissenes“ zu essen, sich durchaus nicht auf wirklich von 
wilden Tieren zerrissenes Vieh bezieht. Wie oft kann es auch vorge- 
kommen sein, daß man den Raubtieren die Beute abzujagen vermochte, 
und wer mag in Versuchung geraten sein, zu essen, was die großen Raub­
tiere zurückgelassen, Geier und Schakale verschmäht hatten? Die frepha 
=  &qQittXcüTov ist vielmehr die frissa, das n ach  A r t  der Raubtiere horden­
weise erjagte und zerrissene Tier. Das Verbot der frepha und ebenso 
das des Blutgenusses und des nicht regelrecht Geschlachteten (arab. 
Tyr am) ist sicher ursprünglich ein Verbot dieser Riten gewesen, bei denen 
der Blutrausch und die atavistische tierische Wildheitsekstase der Zweck 
der Übung waren.

Für diese Vermutung habe ich ganz neuerlich an einem entlegenen 
Ort, wo man dergleichen nicht vermuten würde, ein merkwürdiges Zeug­
nis gefunden. Bei der Untersuchung der unter dem Namen Toldoth Jesu 
bekannten christenfeindlichen'Pamphlete, deren verlorene Urgestalt schon 
dem Tertullian1 Vorgelegen zu haben scheint, ergab sich, daß nach einer 
Hs. der Wiener Isr.-Theolog. Lehranstalt2 die Juden von Jesus in seinem 
Beisein sagen: bTKTJ D'nSK ffn a«  *131313 !TOJ3 „wir wollen von
ihm reißen Glied auf Glied3, wie vom 'Az’azel-Bock11. Meines Wissens gibt 
es kein anderes Zeugnis dafür, daß der „Bock“ für cA z’azel, der bekannte 
„Sündenbock“ des Versöhnungstages4 in S tü c k e  g e r is s e n  w u rd e , ins­
besondere steht nichts derartiges, sei es im Leviticus, sei es im Talmud­
trak tat Jömä über den „Versöhnungstag“ oder in irgendeinem der ein­
schlägigen Kommentare. Andererseits ist kein Grund denkbar, warum der 
Verfasser dieser Toldoth Jesw-Fassung einen solchen Zug des Rituals will­
kürlich erfunden haben sollte, insbesondere da der vorgeschlagene öia- 
67tttQccy(iog Jesu gar nicht ausgeführt wird und der ganze Satz bloß ein 
blindes Motiv in der Erzählung darstellt.5 Der beste Beweis für die ge­
schichtliche Richtigkeit dieser seltsam versprengten Angabe scheint mir 
aber die Tatsache, daß sie den langgesuchten Schlüssel zu dem uralten 
Rätsel des ‘̂ W e^B ockopfers darbietet und damit den Ursprung des 
ganzen „Versöhnungs“- und Bußtages blitzartig erhellt.

Man hat längst bemerkt, daß die Schreibung "?TXT3>6 durchaus nicht 
zu der Annahme paßt, daß ‘Az azd ein dämonisches Wesen ist, dem die-

1 B e spectac. 30. Vgl. dazu Eisler, IHIOYX BAIIAEYI, Heidelberg 1928, 
1 487

* Sam. KrauBS Leben Jesu nach jüd . Quellen, Berlin 1902, 101. Der hebr. 
W ortlaut ebenda S. 72 Zeile 6 von unten.

3 Ähnlich heißt ea in der altrussischen „Hdlösis“ des Flavius Josephus,
die an dieser Stelle von einer im Kreis der Täuferjünger entstandenen Vita
et Passio Ioannis Baptistae abhängt, daß sich die Gegner Johannes des Täufers 
„auf ihn stürzen, um se in e n  L eib  zu z e r r e iß e n “. Vgl. den W ortlaut der 
Quelle in meinem Anm. 1 angeführten Buch Bd. II, S. 9, Z. 19 f. Ebenda Bd. II, 
S. 118 ff. über andere Züge, die vom Täufer auf Jesus übertragen worden sind.

* Lev. 16 8—10, 20—22.
* Der Vergleich Jesu mit dem „Sündenbock“ ist christlichen Ursprungs.

Vgl. Bamabasbrief 7 6—9. Aber dort steht nichts vom Z e r re iß e n  des Tieres.
6 Zur Stellung des zweiten Vokalzeichens s. u. S. 179 A. 7.



Mitteilungen und Hinweise 179
ser Bock als ein Opfer in die Wüste gebracht wurde, während der an­
dere, auf den das Los „für Jahweh“ gefallen war, im Tempel dem 
Gott Israels geopfert wurde. Trotzdem hält man1 an dieser hergebrachten 
Annahme fest, weil sie sich zweifellos auf gewisse spätjüdische Zeugen2 
berufen kann, obwohl man andererseits klar empfindet, daß eine solche 
Opfervorschrift — e in  Bock für Jahweh, e in e r  für den bösen Dämon 
Az azel so, 5ST7j7 müßte der Name geschrieben sein, wenn er diesen 

Sinn haben sollte!3 — einen ganz unjüdischen, unmonotheistischen, ira­
nisch-dualistischen Zug in das Ritual des Versöhnungstages hineinträgt.4

Eine viel befriedigendere Lösung ergibt sich, wenn man annimmt, 
daß der angebliche böse Dämon oder „trotzige“, „freche“ Engel5 cAzazel
— der Av&udrjQ der Gnostiker6 —  nur durch späte Volksetymologie mit 
dem Sündenbockritus zusammengebracht worden ist.

cAz azel in dieser, d.h. in der masoretisch ü b e r l ie f e r te n  Schreibung7 
ist eine ganz regelrechte, ohne weiteres verständliche Bezeichnung. ?TSt 
ist aramäisch, auch im ägyptisch-aramäischen Dialekt der Papyri von 
Assuan8 mit der Bedeutung „Weggehen“ nachweisbar. *azel ist das voll­
kommen regelmäßig gebildete aramäische Partizipium des Grundstammes.9

1 Bertholet in Marti’s K H C  III (1901) 64. Cheyne Z A TW  XV (1896) 
153^lo6,

2 Henoch 67 wird einer der aufrührerischen, abgefallenen Engel ‘AzcCel
( =  genannt). 81 heißt er ‘Az'azel, 10 4—8, 13 1 f. 64 öf. wird 'Az'azel an
Händen und Füßen gefesselt und in der Wüste in ein mit spitzen Steinen (s. u. 
S. 180 A. 6) gefülltes Loch geworfen, von wo er am Tage des jüngsten Gerichts 
wieder geholt und in den Feuerpfuhl geworfen werden wird — alles zur Strafe, weil 
er die Menschen gelehrt hat, metallene Schutz- und Trutzwaffen zu verfertigen 
und gegeneinander zu gebrauchen. Ebenso heißt es im Traktat Jömä 67 6 (be­
quem zugänglich bei Levy Nhb. Wörterb. III 632 a s. v.) XTS: 'Az'azel (d. h. 
der Sündenbock-Ritus) dient dazu, die Tat des ‘A za ’ und des 'A za’el zu sülmen. 
Dazu bemerkt Rasi: „Dies Bind die zwei bösen Engel, welche zur Zeit der 
N aam ah , der Schwester des Tubal-Qain auf die Erde kamen.“ Im Targum von 
Jerusalem zu Gen. 6 4 heißt der eine der zwei Führer der gefallenen Engel

Uziel. Pesiq. r. sect. 34, 64d heißen die zwei 'A za7 und ‘A za’e l, Deut, 
r. sect. 11 gegen Ende aber 'JJzzah und ‘Aza'el.

Cheyne a. a. 0. S. 155 muß annehmen, daß die Schreibung des Namens 
absichtlich von den priesterlichen Schreibern verändert worden ist.

4 Vgl. Kalisch’s Leviticuslcommentar II 294, der sich große Mühe gibt, zu 
beweisen, daß der Glaube an ‘Az’azel zwar ein dunkler Punkt des Levitischen 
Gesetzbuchs ist, aber doch den jüdischen Grundsatz der alleinigen Gottesherr- 
echaft Jahwehs unangetastet läßt.

6 Der Deus Azizus bonus puer vhosvhorus von Emesa; s. Steuding in Hoschers 
Lex. I S. 743.

6 Vgl. hierzu meine im nächsten Heft des „Angelos“ erscheinende Arbeit 
über Pistis Sophia und Barbelö.

7 Natürlich gehört das Marnes-Zeichen unter das x, und es ist stxts zu 
punktieren.

8 Siegm. Frankel D ie aram. Fremdwörter im Arabischen 1886. Paul Haupt 
Beitr. z. Assyr. III 70. Gesenius-Buhl15 S. 20a, woselbst die Belege für dasselbe 
W ort im Hebräischen gesammelt sind.

9 Brockelmann Semit. Sprachwiss., Leipzig 1916, S. 131 § 207 l über die 
aram. Form qätel.

12*



180 Mitteilungen und Hinweise

TJ eäz, hebr. lez, akkad. ensu, masc. ist „die Ziege“ 1, ‘äz 3azel2 bedeutet 
somit tatsächlich auf aramäisch, d. h. in der Volkssprache der Zeit der 
Abfassung des Leviticus tg a y o g  cat£Q% ofi£vog, der „weggehende, abziehende 
Bock“, so wie Symmachos das W ort übersetzt hat. Die Übersetzung des 
Aquila3 rg u y o g  a rcoX vo^ iE vog  ebenso wie TQccyog cc tp iif ie v o g  (auch bei Symm.) 
der „freigelassene Bock“ 4 entspricht genau dem Jömä 6 4 gebrauchten 
Ausdruck nbfiWün ^7X0 „der weggeschickte Bock“, was Hieronymus mit 
caper emissarius wiederzugeben versucht hat. Einen bösen Engel oder 
Dämon ('ei) in der Wortverbindung suchen zu wollen, ist ganz unnötig. 
Damit ist die fragliche Vorschrift vollkommen verständlich geworden: 
Lev. 16 5 „Von der Gemeinde der Söhne Israels soll e r5 zwei Ziegen­
böcke zum Sündopfer nehmen. 7 Dann soll er die beiden Böcke nehmen 
und sie Jahweh darstellen am Eingang des Zeltes der Zusammenkunft. 
Und Aaron soll über die beiden Böcke das Los werfen: ein Los «für 
Jahweh» und ein Los für «weggehende Ziege». 9 Sodann soll Aaron 
den Bock, auf den das Los «für Jahweh» gefallen ist, herzubringen und 
ihn als Sündopfer herrichten. 10 Der Bock aber, auf den das Los für 
«weggehende Ziege» gefallen ist, ist lebendig vor Jahweh hinzustellen, 
damit man die Sühnebräuche über ihm vollziehe und ihn als «wegge­
hende Ziege» in die Wüste schicke . . .  21 und Aaron soll seine beiden 
Hände auf den Kopf des lebendigen Bocks aufstemmen und über ihm 
alle Verschuldungen der Israeliten bekennen . . . und soll sie auf den 
Kopf des Bockes legen und diesen durch einen bereitgehaltenen Mann 
in die Wüste entsenden. 22 So soll der Bock alle ihre Verschuldungen 
auf sich hinwegtragen in eine abgelegene Gegend, u n d  m an so ll den 
B ock  in  d e r W ü s te  lo s la ssen .“

Der Schlußsatz scheint auf den ersten Blick sowohl der eingangs 
erwähnten Angabe, daß der Bock in Stücke zerrissen wurde, als der 
Angabe des Talmudtraktats Jömä 6 4, Targum Ps.-Jonathan zu Lev. 16 22 
zu widersprechen, wonach der Bock nach einem Ort Beth-Hadudö =  
„Platz der Klippen“ 6 gebracht wurde, den Schick7 im heutigen Bet-hu- 
dedün am Rand eines felsigen Steilabhangs in der richtigen Entfernung 
von Jerusalem wiedergefunden hat, und dort in den Abgrund (pH ) ge­
worfen wurde.

Es ist klar, daß die humane Gesetzgebung des Leviticus versucht 
hat, einen urtümlich grausamen Brauch abzuschaffen, indem vorgeschrie­

1 Die Behauptung von Baethgen in Nowak’a Handkomm, zu Lev. Gött. 1903, 
S. 384, daß das Maskulinum ‘ez, plur. ‘izim  nur „Ziege“, d.h. das w e ib l ic h e  
Tier bedeute, ist schon durch die Existenz eines eigenen Femininums 'izah 
widerlegt, das gebraucht wird, wenn auf das weibliche Geschlecht des Tieres 
Gewicht gelegt wird (Belege bei Levy Nhb. Wb. III s. v.

2 Siehe Anm. 7 der vor. Seite. 3 Field Hexapla ad loc.
4 Wegen Lev. 16 22: „man soll den Bock in der Wüste lo s la s s e n “.
5 Seil, der Hochpriester.
ö Daher die „spitzen Steine“, auf die ‘A zaz’el im Henochbuch (ob. S. 179

A. 2) gestürzt wird.
7 Z B P al. Ver. IH 1880, 214 ff.



Mitteilungen und Hinweise 181

ben wurde, der Bock sei in der Wüste fre iz u la sse n . Die abergläubische 
Scheu, vom Altgewohnten abzuweichen, und die Angst, daß der mit dem 
Miasma beladene Bock, wenn man ihn freiließ, zur heimatlichen Herde 
zurückkehren würde, führte zu einer kasuistischen Ausflucht: man „ließ“ 
den Bock „frei“, aber da nicht genau vorgeschrieben war, an welchem 
Punkt der Wüste, „ließ“ man ihn ü b e r  e inem  A b g ru n d  „frei“, und 
wenn sich das Tier zu Tode gefallen oder doch so verletzt hatte, daß 
es nicht entkommen konnte, folgte die frissa, der öiccanagayfios des 
Opfers.

Man sieht sofort, daß dieser Abschluß des Brauchs nicht zu der „Weg­
schaffung“ der Sünden, zum eigentlichen gjocpmoocdg-Ritus gehört, sondern 
in einen anderen Zusammenhang. Was er bedeutet, wird dem Leser so­
fort klar werden, wenn er sich einerseits an die dionysische Zerreißung 
des Bockes „zur Strafe“ dafür, daß er die Reben verwüstet bzw. zer­
rissen habe1, andererseits an die ganz auffallende Nachricht2 erinnert, 
daß am 10. Tisri, d.h. am Versöhnungstag „die Töchter Jerusalems hinaus­
zogen und in den Weinbergen Reigen tanzten“.

Auch von diesem nur talmudisch3 bezeugten Ritus steht so wenig 
etwas im AT wie von der Zerreißung des Bocks caz 5azel. Beide Bräuche 
zusammengenommen scheinen mir aber die Annahme nahezulegen, daß 
d e r „V e rsö h n u n g s ta g “ u rs p rü n g l ic h  n ic h ts  a n d e re s  w a r a ls  
d e r  A b sch lu ß  d e r W e in e rn te , an dem man zunächst das an den zer­
rissenen Reben begangene Unrecht durch Klagelieder und Trauertänze, 
Kasteiungen u. dgl., vor allem aber dadurch zu sühnen versuchte, daß 
man die Sünde — des Rebenzerreißens! — einem Bock auflud, d. h. Schuld 
gab, der in die Wüste geschafft und dort zur „Vergeltung“ und zur Ver­
söhnung der Reben selbst zerrissen wurde. Das Verzehren der frefah, 
des „Zerrissenen“, nicht regelrecht geschlachteten Fleisches ist ausdrück­
lich verboten und dieses Verbot zweifellos in geschichtlicher Zeit streng 
befolgt worden — , zum Unterschied von der Vorschrift, den Bock „frei­
zulassen“, die man spitzfindig zu umgehen verstand.

Aus diesem Zusammenhang erklärt sich nun auch ein letzter, durch 
den Barnabasbrief (o. S. 178 A. 5)* bezeugter Zug des Brauches. „Dieser 
eine (Bock) sei Gegenstand des Fluches“ — d. h. man flucht ihm —

1 Orph.-dionys. Myster. Ged. 248 i. s ebenda 210 l, vgl. 273 8.
3 Ta'an. 26 b; Th/reni r., Einleit. s. v. mabligithi 49 d. Franz Delitzsch D ie 

Bibel u. d. W ein, Leipzig 1885, S. 11. Mit diesen Reigentänzen werden die 
Richter 11 40 bezeugten viertägigen Klagen der Töchter Israels um die Tochter 
Jephtahs und die ebenda 1137 erwähnte Klage der Tochter Jephtahs „auf den 
Bergen“ Zusammenhängen. Jiphtah bedeutet „der eröffnet“. Der als erster bei 
der Weinernte das Tabu bricht, muß den Frevel mit dem Verlust, der Opfe­
rung der Tochter büßen (vgl. a. a. 0. S. 278 den Opfertod der Erigone). Auch 
die Totenklage der Sabier für "Umm al 'Unqud die „Mutter der Trauben“, die
„ihren Sohn verloren ha t“ („o ’Umm ‘Unqud, verzeih uns, ‘Unqud ist tot, wir 
wußten es nicht“, Robertson Smith Relig. d. Semiten 316 — 317 nach Ibn al 
Atir) gehört hierher.

* Rabbinisches dazu bei Güdemann Relig. gesch. Stud. 1876, S. 104ff.



182 Mitteilungen und Hinweise

„speit ihn alle an, stoßet nach ihm 1, und le g t  ihm  s c h a r la c h r o te  
W olle  um s H a u p t,  und so werde er in die Wüste gestoßen.“ (Die 
scharlachrote Wolle dient der sacra simulatio, der Bock soll aussehen, 
als habe er beim Zerfegen der Reben mit seinen Hörnern sein Fell mit 
dem Traubenblut befleckt.) „Und wirklich verbringt derjenige, der ihn 
wegzuschaffen hat, wenn jenes geschehen, ihn in die Wüste, nimmt ihm 
die Wolle ab und legt sie auf einen Strauch, den wir Beerendorn3 
nennen, wovon wir die Früchte zu essen gewöhnt sind, wenn wir sie 
in der Steppe finden, denn nur von dem Beerendorn sind die Beeren süß.“

Nach der bekannten Fabel Jothams (Richter 9 8—15) galt der heilige 
Dornstrauch als der König der Bäume, ihm wird die rote Wolle, d. h. 
das vorgetäuschte rebenblutige Haupthaar des Bockes zur Sühne geweiht. 
Ursprünglich hat man wohl die Früchte des Lotosdornes selbst —  aus 
denen ein Rauschtrank gewonnen w ird2 — nicht zu essen gewagt, ohne 
den Baumgeist durch dieses Opfer des Bockes, den man den „Anbruch“ 
vollziehen ließ, bzw. dieses Frevels bezichtigte, versöhnt zu haben.

Die gebildeten Mohammedaner möchten heute — genau so wie die 
jüdische Gesetzgebung es getan hat — die „tierischen, für den Islam 
entehrenden“ Bräuche der Omophagie unterdrücken. In Fez und Casa­
blanca haben die Spanier sie tatsächlich verboten. In Miknäs mußte der 
Mzouar der Oulad as Shekh infolge der Volkswut, die sein Verbot ent­
fesselt hatte, die Maßregel fünf Tage vor dem moussem zurücknehmen 
(Brunei p. 176). Man kann sich vorstellen, wie es diesem Pentheus von 
Miknäs sonst unter den Händen der dortigen Bakchen ergangen wäre!

Auch hier erscheint mir die Analogie lehrreich zu sein, zum Ver­
ständnis der Gründe, die den vom Bauernvolke emporgetragenen Pisistra- 
tos veranlaßten, die dem Adel verhaßten, den praehellenischen Unter­
schichten aber teuem  dionysischen Bräuche in verfeinerter, vergeistigter 
Gestalt freizugeben und zu erneuern (orph.-dion. Myst. S. 234 l, 333 2).

Eine für die Entwicklung der Komödie — aber auch der Tierfabel — 
aus den Rüpelspäßen der bakchischen Maskenfreiheit3 höchst lehrreiche 
Analogie ist die Rolle der „Schakale“ als burleske Spaßmacher (Brunei 
p. 194) und komische Wahrsager (thaleb), während ihre Rolle als privi­
legierte, tolerierte Meisterdiebe —  denen die Beute ohne Murren von 
den Betroffenen wieder abgekauft wird — an die rituellen Hintergründe 
der Doloneia und die Zusammenhänge zwischen Lykanthropie und Nacht­
räuberei erinnert.

Die „Hyänen“ der Aissäoüa sollen angeblich Aas fressen4, sie be­
teiligen sich an der frissa. Die „Kamele“ beteiligen sich nicht an den

1 Dabei wird gerufen: XS1 bla SSI bla „nehmt hinweg und hinaus, nehmt 
hinweg und hinaus“ (Joma 6 4).

1 ßcctog. Gemeint ist nicht der Rubus fruticosus, sondern der heilige Dorn­
strauch der Wüste Ziziplm s lotm  (das Nähere bei Eisler Qenit. Weihinschriften, 
Freiburg i. Br. 1919, S. 64 6 über den sewwe/i-Strauch).

3 Orph.-dion. M yst. 360—365.
4 Auch das levitische Verbot, „Gefallenes“ zu genießen, mag sich auf einen 

solchen Ritus beziehen. Der natürliche Mensch wird auch von selbst Aas nur



Mitteilungen und Hinweise 183

Omophagien, sondern essen in der Ekstase stachliche Kaktusblätter mit 
den Dornen, wilde Artischocken, Glasscherben, schlucken Nägel, Messer, 
Feuer u. dgl. sonst bei Gauklerkunststücken verwendete uneßbare Dinge. 
Zum Schluß erwähne ich noch die Sage (p. 217), wonach die „Löwinnen“ 
früher wilde Löwenjunge an die Brust gelegt und gesäugt hätten, um 
Milchbruderschaft zwischen diesen Tieren und dem Clan der „Löwen“ 
zu begründen, ganz wie die Mänaden in den Bakchen des Euripides 
(699 ff. Orph.-dion. Myst. S. 369 3).

Nach J. Herber (Brunei p. 202 2) begießen die Frauen der Zemmour 
die „Eber“ mit Molken. Das könnte wohl ein Überrest des Milchritus1 
sein, der dem orphischen ig yuka knsrov zugrunde liegt.

Paris, im Juni 1928. R o b e r t  E is le r .

DER UMGEKEHRTE SCHAMANENBAUM
(H IE R Z U  T A F E L  II )

Bekanntlich spielen im Schamanismus der sibirischen Völker die hei­
ligen Bäume eine hervorragende Rolle (vgl. W. N. Wassiljev, Izobraze- 
nija dolgano-jakutskich duchov, Zivaja Starina XVIII (1909) 269ff.; Uno 
Holmberg, Der Baum des Lebens, Annales Academiae Scientiarum Fen- 
nicae XVI, 3, Helsinki 1922). Nun kommen unter den Schamanenbäumen 
bei dem Volksstamme der Udehe bisweilen merkwürdige Exemplare mit 
nach oben gerichteten Wurzeln vor, die offenbar mit der Vorstellung 
Zusammenhängen, daß diese Bäume vom Himmel abwärts wachsen. Einige 
interessante Beispiele von solchen umgekehrten Baumstämmen aus dem 
Museum für Anthropologie und Ethnographie an der Akademie der 
Wissenschaften zu Leningrad und aus dem Museum zu Chabarowsk 
möchte ich hier veröffentlichen.

Das Exemplar des Leningrader Museums ist, wie die beigefügte Abbil­
dung (Taf.II, l )  zeigt, ein Baumstamm (einheimische Benennung: Nakassä), 
dessen sechs Wurzeln nach oben (aufwärts) gerichtet sind. Die Höhe 
des Stammes beträgt ca. 140 cm, die Länge der Wurzeln durchschnitt­
lich 65 cm. Auf der Vorder- und Rückseite unter den Wurzeln sieht 
man deutlich je ein Menschenantlitz, das im Holze geschnitzt ist. Der 
obere Teil des Stammes ist in der Mitte mit einem Beil geglättet. Unten 
sind deutlich Brandspuren zu sehen. Die Baumgattung ist Larix dahu- 
rica Turcz.

Im Landesmuseum zu Chabarowsk ist von Prof. W. K. Arsenjew eine 
ganze Gruppe von Geisterbildern (ssewochi) aufgestellt worden, mit den 
umgekehrten Baumstämmen (nakassä) davor, genau so, wie sie noch jetzt 
in Wirklichkeit errichtet werden. Die Gruppe stand ursprünglich neben

in der ärgsten Not anrühren, insbesondere in einem Elima, wo die Verwesung 
fast unmittelbar nach dem Tode beginnt.

1 Brunei berichtet p. 112 s. über die Honig- und Dickmilchspenden, die 
die Frommen den frrassa vorsetzen. Vgl. Orph.-dion. M yst. 376 über die lactis 
et mellis degustatio.



184 Mitteilungen und Hinweise

dem Hause eines Schamanen am Flusse Ulengou, Nebenfluß des Flusses 
Kussun, der bei dem Vorgebirge Maximow (46,2° nördl. Breite) in das 
Meer einmündet. Der Liebenswürdigkeit des oben genannten Gelehrten 
verdanke ich die Möglichkeit, diese Gruppe hier nach Photographie 
publizieren zu können (Abb. Taf. II, 2). Herr W. K. Arsenjew teilt mir aus 
Wladiwostok folgendes mit:

Die mit dem Stamme in die Erde und mit Wurzeln nach oben ein­
geschlagenen Baumstümpfe, nakassä genannt, werden in einer gemein­
samen Gruppe von Ssewonen oder Ssewochi (d. h. Geisterbilder) neben 
der Schamanen wohnung auf gestellt. Auf den Baumstämmen sind Menschen­
antlitze geschnitzt. Die Wurzeln sollen die Haare darstellen. Es werden 
stets zwei Nakassä aufgestellt und zwar immer mit dem Gesichte gegen 
Osten. Bisweilen wird bei anderen Volksstämmen Ostsibiriens den Enden 
der Wurzeln die Form einer Schlange oder eines Vogels gegeben. Es 
kommen auch doppelgesichtige Nakassä vor; nach der Erklärung der 
Einheimischen geschieht dies, damit sie sehen könnnen, was vorne und 
hinten vorgeht. Die Bestimmung solcher Baumstämme ist, das Haus des 
Schamanen zu schützen. Zu gleicher Zeit dienen die Nakassä als Opfer­
tische, worauf die Speise für die Geister gelegt wird. Während die 
Geister (Mangni oder Ni) essen, halten die Nakassä Wache. Auf diesen 
Baumstämmen oder Stümpfen, aber auch vor ihnen auf der Erde wird 
eine besondere A rt Kraut (Sedum palustre) verbrannt. Dabei werden 
die Lippen des auf dem Baumstumpf ausgeschnitzten Menschenantlitzes 
mit Vogelblut bestrichen. Ein Mann darf sich auf einen solchen Stumpf 
setzen, nie aber eine Frau.

Die von Prof. W. Arsenjew ausgestellte Gruppe der Geisterbilder 
(ssewochi) besteht aus Mangni im Zentrum, zwei Ni auf beiden Seiten 
und aus Baumstümpfen mit nach oben gerichteten Wurzeln und Menschen­
antlitzen (im Vordergründe). Die Höhe der Zentralfigur beträgt 2 m 
28 cm mit dem Schwert oder 1,85 m ohne Schwert; die kleineren Götzen 
an den Seiten sind 1,75 m hoch (nach den Angaben von Herrn S. W. 
Iwanow).

L. Sternberg hat in seiner Abhandlung über den Adlerkultus bei den 
sibirischen Völkern die Vermutung ausgesprochen, der umgekehrte Baum­
stamm sei einer der Lebensbäume, die von den Schamanen errichtet 
werden, um darauf auf den Himmel zu steigen, oder ihre Gebete hinauf­
gehen zu lassen. Das menschliche Gesicht sei die Abbildung seines Schutz­
geistes, der dem Schaman in seinen Zauberhandlungen hilft (Schriften 
des Museums f. Anthropologie u. Ethnographie a. d. Akademie d. Wissensch. 
zu Leningrad V, 1925, S. 735).

Zu den von L. Sternberg angeführten Analogien (Käthaka Upanisad
VI, 1, Bhagavadgitä XV, 1 und Jüngere Edda transl. by Drasent p. 16) 
möchte ich noch folgende Parallelen anführen, die Licht auf den ganzen 
Vorstellungskreis und seine Verbreitungswege werfen.1

1 Vgl. auch Qvetagvatara Upanisad III 9, Mahanarayana Upanisad X 20, 
Kausitaki Upanisad I 3.



Mitteilungen und Hinweise 185
Bei Mas'üdi (X. Jahrh.) in seinen „Goldnen Wiesen“ (Murug ad dahab 

Kap. 67) lesen wir, daß er an der Pforte eines ssabischen Bethauses in 
der Stadt Haran einen syrischen Spruch von Plato geschrieben gesehen 
habe, welcher lautete: „Wer Gottes Wesen erkennt, der verehrt ihn 
auch“. E r fügt hinzu, daß Plato (gemeint ist wohl Tim. 90 A Stallb..
VII, 359) gesagt habe: „Der Mensch ist eine Himmelspflanze“; was darauf 
hinweise, ist dies, daß der Mensch einem umgekehrten Baume gleicht, 
dessen Wurzeln gen Himmel und dessen Äste zur Erde gewendet sind 
(M a^udi, Les prairies d’or. Texte et traduction par C. Barbier de Meynard 
IV p. 64; D. Chwolson, Die Ssabier und der Ssabismus II, 373; vgl. 
U. Holmberg, op. cit. 54). Daraus können wir schließen, daß im vorder­
asiatischen Kulturzyklus die uns interessierende Vorstellung auch hei­
misch ist.

In der mohammedanischen Literatur wird der Baum Tuba im Him­
melsparadies erwähnt; dieser Baum wird manchmal beschrieben als vom 
höchsten Ort des Weltalls abwärts wachsend (A. J. Wensinck, Tree and 
Bird as Cosmological Symbols in Western Asia =  Verhandelingen d. 
Akad. van Wetenschappen te Amsterdam, Afd. Letterkunde, N. R., Deel 
XXII (1921) p. 33 mit Hinweis auf M. Wolff, Mohammed. Eschatol. 109).

Derselbe Baum kommt vielleicht schon in Rgweda (I, 24, 7) vor 
(L. v. Schröder, Lebensbaum u. Lebenswasser, Festschr. f. E. Kuhn 1916, 
60f.). Ebenso wird er erwähnt in den Legenden der orientalischen 
Kirche (A. Wesselovskij, Razyskanija v oblasti russkago duchovnago 
sticha X, 386, 395), in der Lehre der Manichäer (Ad. Jacoby, Zeitschr. 
f. Missionskunde und Religionswissenschaft XLIH (1928) 79), in den fin­
nischen Zäuberliedern, wie aus den von U. Holmberg angeführten Bei­
spielen zu ersehen ist (ib. 55), und in den Zauberformeln der Russen, 
Tscheremissen u. a. (V. Mansikka, Über russische Zauberformeln 1909, 
185, 301).

Andererseits treffen wir diesen Vergleich des Menschen mit einer 
Himmelspflanze in der jüdischen Kabbalah des Mittelalters (Ad. Jacoby, 
ebenda 80).

Mit der Vorstellung, daß die Wurzeln die Haare symbolisieren sollen, 
läßt sich folgende Stelle aus P. Gregorius Tholosanus, De Republica 
Libri XXVI, vol. H. Pontimussoni 1596, 4°, apud N. Claudet p. 1 ver­
gleichen: Est enim homo planta inversa habens sursum radices, in coelum 
extollens caput, ut hauriat a coelo tanquam a proprio solo necessaria 
corpori et animae etc.

Leningrad. Eugen Kagarow.



186 Mitteilungen und Hinweise

DAS STERNBILD DES „GROSSEN BÄREN“ IN SIBIRIEN 
UND INDIEN

In Munkäcsi’s Sammlung Wogulischer Volksdichtungen findet sich 
ein Gesang von der Entstehung des Siebengestirns (IV 304— 10; Rev. 
Orient. 9. 139 f.), das nach der Auffassung der westsibirischen Völker 
ein riesenhaftes Elentier darstellt. Im Wogulischen, Ostjakischen und 
Russischen heißt dieser Sternkomplex deshalb: das E le n tie r .  Sein sa­
genhaftes Vorbild lebte einstmals in ungeheurer Größe auf der Erde und 
wurde dann von einem mythischen Jäger erlegt. Es hatte sech s Beine 
und wurde mit diesen in den Himmel versetzt, obwohl sein Mörder ihm 
zuvor deren zwei abgeschossen hatte — weshalb das Elentier der nor­
dischen Wälder, das sehr bescheidene Dimensionen zeigt, sich ebenfalls 
mit vier Beinen begnügen muß. Das himmlische Elen gilt als heilig, 
„als ein auf den Himmel gezeichnetes heiliges Tier“ und ist eines der 
sehr wenigen siderischen Bilder, die der hohe Norden überhaupt kennt. 
Eine offenbar jüngere Variante der wogulischen Sage oder parallele 
Volksauffassung beläßt diesem Götterwesen seine normalen vier Beine 
und gibt ihm dazu zwei Augen und einen Kopf. — Bekanntlich kennt 
In d ie n , dessen buddhistische Sendboten bis zur Polarzone vorgedrungen 
sind und bis heute östlich vom Ural in jenen Höhen leben, zwar nicht 
das E le n t ie r ,  wohl aber die s ieb en  B ä re n  im gleichen Sinne. Es kann 
gar keine Frage sein, daß dies Sternbild von den nördlichen Sitzen in­
dogermanischer Stämme nach dem tiefen Süden (in dem der Bär als 
zoologisches Objekt kaum noch zu finden ist, jedenfalls in der Kultur 
seine Rolle gänzlich ausgespielt hat und das Siebengestirn aufhört circum- 
polar zu sein) in seiner nordischen Gestalt mitgenommen, d.h.: weiter­
gedacht ist. Schon in der indo-iranischen Periode wurde aber der Gestirn­
dienst mit dem Ahnenkultus aufs engste verbunden. Später bekamen die 
Einzelsterne des „großen Bären“ Sondernamen, die auf indischem Boden 
von sagenhaften Weisen und mächtigen Zauberern der Urzeit entlehnt 
wurden. Das Sternbild als solches spielte seine bedeutsame Rolle weiter 
und liegt als Lösungswort beispielsweise auch dem Rätselvers des ältesten 
Veda’s R. V. 1. 164. 15 (s. OLZ Festnummer 1926) zugrunde. Höchst 
auffällig ist es, daß hier, wie auch sonst mehrfach, von einem Führer­
stern und drei „ Z w ill in g s p a a re n “ gesprochen wird. Die alten Weisen 
Indiens, deren Namen jene Sterne schmückten, waren keineswegs Zwillinge, 
sondern lebten, dem Blute nach entweder nicht verwandt oder im Agnaten­
verhältnis zueinander stehend, eher im Wechselzustande berechnender 
gegenseitiger Hochachtung oder offenen Zwistes. Der Zug muß also 
älter sein. E r wird sofort und mit Leichtigkeit verständlich, wenn wir 
die nordische Sage in irgendeiner Gestalt als bekannt voraussetzen. Die 
drei Beinepaare des himmlischen Elens sind natürlich den „Zwillingen“



Mitteilungen und Hinweise 187

des Veda’s gleichzusetzen1; der Führerstern ist der Kopf. — Nun lebt 
in Indien zwar kein Elentier, aber vielleicht die Erinnerung an dieses 
fort. Munkäcsi a. a. 0 . nimmt nämlich an, daß das indische Fabeltier 
sarabha, das ungeheuer groß sein, acht Beine haben und Elefanten wie 
auch Löwen zerreißen soll, mit dem särp (=  Renntier) des wogulischen 
Dialekts identisch sei, wodurch das himmlische Prototyp des nördlichsten 
Säugetieres alsdann im heißen Indien wiederentdeckt wäre. Daß die 
arischen Stämme Indiens aus dem hohen Norden kamen und dessen 
Kultur und Religion ihrerseits wiederum maßgebend beeinflußt haben, be­
darf keiner Hervorhebung.

Erlangen. Ju liu s  von Negelein.

DER W EISE KNABE UND DIE DES EHEBRUCHS 
BESCHULDIGTE FRAU

In meinem Aufsatz über die „Susanna“ Arch. 24 S. 269ff. bezeich- 
nete ich die Susannalegende als das einzige mir bekannte Beispiel, wo 
das Motiv des weisen, richtenden Knaben mit dem Motiv der fälschlich 
des Ehebruchs beschuldigten Frau verbunden ist (S. 277). P. Jensen ver­
wies mich dann auf den ins Arabische übergegangenen jüdischen Midrasch, 
wonach ein Kind in der Wiege gegenüber der Verleumdung durch Poti- 
phars Weib Josephs Unschuld bezeugt, s. Abr. Geiger Was hat Moham­
med aus dem Judentum aufgenommen? 2(1902) S. 143, Isr. Schapiro Die 
haggadischen Elemente im erzählenden Teil des Koran I  (1907) S. 42. Es 
gelang mir seitdem, mehr Beispiele dieser A rt zu finden. In der mittel­
alterlichen Legende reinigt ein Säugling so den Mönch vor falscher An­
schuldigung, Legenda aurea des Jacobus a Voragine (übers, von K. Benz) 
II  S. 310. 382, vgl. auch Toldo in Studien z. vergl. Literalurgescli. 1 (1901) 
S. 329; 2 (1902) S. 313. Ein neuaramäisches Märchen knüpft den Zug 
an die Geschichte von dem als Mönch lebenden Mädchen (Eugenia- oder 
Theodoratypus) an, s. G. Bergsträsser Neuaramäische Märchen und andere 
Texte ausMalülä (Abh. f. d. Kunde d.Morgenlandes XIII 2,1915) Nr. 26. 
In einem katalonischen Volkslied schützt so ein Säugling die Mutter ge­
gen die Anschwärzungen ihrer Schwägerin, s. F. Liebrecht Zur Volkskunde 
(1879) S. 211.

Durch diese Beispiele, die sich sicher noch vermehren lassen, wird 
indes mein Ergebnis für die Susanna nicht berührt. Zwischen dem weisen 
richtenden Knaben und dem redenden Säugling besteht ein nicht unbe­
trächtlicher Unterschied. Ist für jenen das Fehlen des Wunderbaren 
charakteristisch (a. a. 0 . S. 274), so hat dieser gerade ausgeprägten 
Wundercharakter: Gott öffnet dem Kind, das normalerweise überhaupt 
noch nicht reden könnte, wunderbar den Mund, daß es für den Unschul­

1 Körperglieder bei symmetrischer Entsprechung als „Zwillinge“ betont:
F a u s t ,  Worte des Mephisto: „Ich hab Euch oft beneidet ums Zwillingspaar, 
das unter RoBen weidet.“ Gemeint sind, in Anlehnung an Hohelied 4. 5, die 
Brüste Gretchens.



188 Mitteilungen und Hinweise

digen Zeugnis ablege; in den beiden Beispielen aus der Legenda aurea 
wird das Kind direkt zum Zeugnis aufgefordert. Umgekehrt fehlt hier 
das Schwankhafte, das den Geschichten vom weisen Knaben so oft eigen 
ist. So sind die beiden Motive, so nahe sie sich gelegentlich kommen, 
doch nach Auftreten und Herkunft zu trennen. Ist der weise richtende 
Knabe eine ergötzliche Steigerung der tatsächlichen Erfahrung frühreifer 
und altkluger Kinder (a. a. 0. S. 275), so der Zeugnis ablegende Säug­
ling eine ausgesprochene Legendenfigur, eine Abart des in der Legende — 
s. H. Günter Die christliche Legende des Abendlandes (1910) S. 13. 62. 
89f. 172. 188f. — und im Mythus (Götterkind!) heimischen Motivs 
vom redenden Säugling überhaupt. Allerhöchstens wäre anzunehmen, daß 
dieser Legendentypus die Verbindung jener beiden Motive in der Su- 
sannageschichte begünstigt hätte.

Gießen. W. B aum gartner.

ZU VERG. AEN. IX  77 sqq.
In seinem Kommentar zum sechsten Buche der Aeneis bemerkt 

E. Norden, daß die Verwandlung der Schiffe in Nymphen keine reine 
„Erfindung“ sein könne, und führt dabei einige Parallelen an, die sehr 
überzeugend wirken (S. 169 der 2. Aufl.). In dieselbe Reihe werden 
wohl auch dieW orte derHermione gehören (Eurip., Andr.861sqq.,Nauck):

<P&iaöog ix yäg
xva vÖ T tzsgo g  o Q v ig  e i '&  e i r j v ,

i) jzevnäev önacpog, cc
ötcc K vaveag iji£Qcc6 £v axrug
TCQCüTOTtXoOg JlXaTCC.

Hier finden wir ebenfalls in der Form eines Wunsches das Verwandlungs­
motiv, wobei das Verhältnis allerdings ein umgekehrtes ist; der Stelle 
scheint aber dieselbe mythologische Gleichung zugrunde zu liegen: 
Schiff =  weibliches Wesen.

Leningrad. A. Boldyrev.



Z W E IT E  A B T E IL U N G

BEITRÄGE ZUR RELIGIONSWISSENSCHAFT
DER

RELIGIONSWISSENSCHAFTLICHEN GESELLSCHAFT IN  STOCKHOLM

DAS ATTISCHE FEST DER SKIRA
VON E. G JER STA D  IN UPSALA

Über das Fest Skira — oder wie man es meistens genannt hat: 
Skirophoria — ist schon vieles geschrieben und phantasiert worden, 
aber trotzdem muß die Feststellung Platz greifen, daß eine genügende 
Aufklärung der Riten und ihres Zweckes doch ausgeblieben ist. Freilich 
dürfen wir vorläufig nicht hoffen, ein völlig klares Bild dieses Festes 
geben zu können, dazu ist das Material noch zu knapp und zu lücken­
haft und bis zu der Stunde eines Glücksfundes, der diese Lücken mit 
Fakta auszufüllen vermag, müssen die Deutungen gewissermaßen hypo­
thetisch sein. Um nachzuweisen, daß sie auch wirklich in reichem Maße 
diesen Zug verrieten, genügen wohl einige Stichproben: infolge des ver­
wirrten Zustandes der Testimonia ist selbst die Identität des Festes ein 
Problem; W elcker1, Bötticher2 u. a. stellten die Skira mit den Oscho- 
phoria gleich, und so ist auch Athena Skiras zur Festgöttin geworden. 
Robert hat zum erstenmal gegen die Verbindung der Athena Skiras mit 
den Skira Einspruch erhoben3; er hebt hervor, daß, soweit Athena mit 
dem Fest verbunden ist, nur von Athena Polias die Rede ist; aber Rohde 
billigte diese Auffassung nicht.4 Toepffer folgte ihm 5, und Heeg in 
Roschers Lexikon 6 verteidigt auch die Existenz eines Tempels der Athena 
Skiras in Skiron, dem Kultplatz der Skira. Van der Loeff hingegen, der 
zuletzt das Fest heortologisch behandelt hat, hält zwar im Anschluß an 
Robert Athena Skiras von den Skira fern, aber die Oschophoria — wenn 
er sie auch nicht mit Skira gleichsetzt — bringt er doch in bestimmte 
Verbindung damit und versetzt das Fest in den Monat Skirophorion.7

1 Welcker Griech. Götterlehre 2, 282 f.
3 Bötticher Erinnerungen an Skiron und Hierasyken am Kephisos, Philo- 

logus XXII (1865) 221 ff.
3 Robert Athena Skiras und die Skirophorien, Hermes XX (1885) 349 ff.
4 Rohde S xiqcc. Ejti S y.Lqco isQOTtoua, Hermes XXI (1886) 116 ff.
6 Toepffer Attische Genealogie 119, 2.
6 Heeg Art. Skiras, in Roschers Lexikon der griechischen und römischen 

Mythologie.
7 van der Loeff Oschophoria, Mnemosyne 43 (1915), 413.



190 E. Gj er stad

Auf der anderen Seite ist Skira mit den Thesmophoria zusammengebracht 
und das Fest als ein Demeterfest verstanden worden. Schon K. 0. Müller 
hat diese Auffassung vorgetragen1; neben ihr läßt er aber auch noch die 
andere gelten, indem er Athena Skiras mit den Skira verbindet. Die 
verschiedenen Namensformen Skira und Skirophoria werden in der Weise 
ausgelegt, daß Skira das Demeterfest und Skirophoria das Athena-Skiras­
fest bedeutet. Bötticher verbindet zwar nicht die Skira mit den Thesmo­
phoria, aber er behauptet, daß gleichzeitig mit den Skira besondere Sacra 
an Demeter begangen wurden2; seitdem Rohde das Lukianscholion, 
Dial. meretr. 2 ,1 ,  publizierte3, ist die Verbindung zwischen Demeter 
oder den Thesmophoria und den Skira in ungleicher Weise von den 
Forschern dargestellt worden. Robert betrachtet die Thesmophoria und 
die Skira als verschiedene Feste, obwohl doch beide Demeterfeste re­
präsentieren und sowohl rituell als auch substantiell miteinander Zu­
sammenhängen.4 Mommsen aber verbindet auch die Skira heortologisch 
mit den Thesmophoria5: er nahm zwei Feste an und nannte zuerst
— K. O. Müller folgend — das Sommerfest (im Skirophorion) Skiro­
phoria und das Herbstfest (in Pyanepsion) Skira;6 nachher gab er jedoch 
zu, daß auch das Sommerfest Skira genannt worden sei.7 Immer geht 
er aber von zwei Festen aus, von welchen das Herbstfest mit den Thes­
mophoria verknüpft erscheint; Demeter wird als die ursprüngliche Fest­
göttin angesehen. Van der Loeff schließlich folgt im allgemeinen Robert, 
aber er betrachtet Demeter — so wie Mommsen — als die ursprüng­
liche Festgöttin, in deren Kult Athena Polias später eingedrungen sei. 
Durch eingehende Interpretierung des Lukianscholion versucht er den 
rituellen und substantiellen Zusammenhang zwischen Thesmophoria und 
Skira noch klarer und bestimmter herauszuarbeiten8; die Pompe, in der 
Athena Polias Teil hatte, nennt er Skira, das große Mysterium, das 
eigentliche Demeterfest hingegen Skirophoria.9

Betrachten wir dann noch die Auffassungen über das Ritual des 
Festes und dessen Zweck, so zeigt sich, daß sie natürlich ebenso aus­
einanderstreben. So z. B. bezieht Welcker die Riten auf Athena Skiras 
als die wärmende, treibende K raft10, Bötticher verbindet die Athena Skiras 
mit dem Ölbaum und faßt das Fest auf als einen Bittgang zur Abwendung 
der sengenden Hitze von der jungen Olivenfrucht.11 Einer antiken Ety­

1 Müller Kleine deutsche Schriften 2, 162 ff. 2 Bötticher op. cit. 262 ff.
3 Rohde Rhein. Mus. XXV (1870) 548 ff. 4 Robert op. cit. 367 ff.
5 Mommsen Feste der Stadt Athen 310f. 6 Mommsen Heortologie 440f.
7 Mommsen Feste der Stadt Athen 504.
8 van der Loeff, D e Sciris, Mnemosyne 44, 322 ff.
9 van der Loeff, op. cit. 328 f. 10 Welcker op. cit. 2, 282.

11 Bötticher op. cit. 240 ff.



Das attische Fest der Skira 191

mologie folgend, verbindet er Skira mit 6nlqoq^yfi ßKigug, Kalk, weiße Erde 
(vgl. u. S. 229 f.) — auf dem Kalkboden gedeiht der Ölbaum. Auf dieser 
letzteren Etymologie baut insbesondere Mommsen seine Hypothesen auf: 
der Hauptritus der Skira sei eine Bestreuung des heiligen Ackerfeldes 
bei Skiron mit Kalk — eine rituelle Nachahmung der profanen Melio­
ration des Bodens durch Zumischung von Kalk als saatbeförderndem 
Mittel.1 Robert verbindet auch Skira etymologisch mit ömQog und Athena 
Skiras, die er aber heortologisch — wie gesagt — vom Feste trennt. 
Doch für ihn ist der Hauptritus des Festes das Heraufholen von ver­
westen Schweineresten aus den Megara der Demeter, nebst Backwerk 
in Gestalt von Schlangen und Phallen, die wegen ihrer weißgrauen Kruste 
6hlqoc genannt wurden.2 Van der Loeff schließlich verwirft den etymolo­
gischen Zusammenhang mit öntQog und verbindet den Festnamen mit 
6xt()ov' alßog\ infolgedessen betrachtet er Skira als ein Erntefest, bei 
dem man Laubzweige, an deren Stelle später Schirme traten, in der 
Festprozession trug, oder bei dem die Frauen vielmehr in Laubhütten 
lagerten .3 Diese wenigen Stichproben sollten nur dazu dienen, um das 
Chaos der Problemlösungen aufzuzeigen. Ich habe natürlich vieles nicht 
herangezogen4 —  alle Auffassungen aller Autoren im einzelnen zu er­
wähnen, würde ein ganzes Buch erfordern. Ich will jetzt diese geteilten 
Auffassungen, sowohl die hier angeführten als auch die übergangenen, 
einzeln nicht kritisieren — Kritik üben an so mancher Meinung der 
ältesten Autoren wenigstens, würde ja  bedeuten, offene Türen einzu­
schlagen — ; ich werde vielmehr den Versuch machen, durch erneute 
Prüfung des gesamten Materials und aller Testimonia diejenigen Tat­
sachen, die sicher festgestellt werden können, auszusondern. Erst da­
durch, daß wir uns darüber auseinandersetzen, wieviel wir effektiv wissen, 
und was nur als Hypothesen und falsche Testimonia aufgenommen werden 
darf, werden wir in die Lage gebracht, den chaotischen Zustand zu er­
kennen und über ihn ins reine zu kommen. Dazu will die folgende Unter­
suchung beitragen.

Beim Überblicken der Testimonia findet man, daß sie in zwei Haupt­
klassen zerfallen: Separat-Testimonia, die einzeln und freistehend, ohne 
Zusammenhang mit den ändern überliefert sind, und Gruppen-Testimonia, 
die miteinander gruppenweise verbunden sind. Zu den Separat-Testi­
monia gehören nos. I— XHI und zu den Gruppen-Testimonia alle ändern, 
nos. XIV—XXXII. Ich beginne mit den Separat-Testimonia. Dadurch, 
daß ich jedes Testimonium für sich bespreche, ist natürlich nicht zu ver­

1 Mommsen Philologus L (1891) 117ff.; Feste der Stadt Athen 506.
2 Robert op. cit. 373. 8 van der Loeff, Mnemosyne 44 (1916), 324f.
4 [Die Artikel Skira von Pfister und JJhiqccs von Kock in P. W. IIIA 530 ff.,

lagen bei Abfassung dieser Arbeit noch nicht vor. Korrekturnote.]



192 E. Gjerstad

meiden, daß bisweilen dieselben Probleme an mehreren Stellen gestreift 
werden; auch sind einige Tatsachen in mehreren Testimonia erwähnt. 
Aber die auf diese Weise unvermeidlichen Wiederholungen und Hin­
weise sind gerechtfertigt durch die Notwendigkeit, jedes Testimonium 
für sich auf seinen Beweiswert zu prüfen.

Um den Lesern die Beurteilung des Beweiswertes der Texte selbst 
zu ermöglichen, füge ich den kritischen Apparat aus den textkritischen 
Ausgaben bei.

Test. I. Aristoph., Ekkles. 17 f.
a vd ; a v  ßVveiGSi Kal xa v v v  ßovXsvfiara  
0 6 a U xigoig M o is  xalg tp a lg  cpiXaig.

17 6woi6£i codd. corr. Biset.

Test. II. Aristoph., Ekkles. 57ff.
Ka&ri6d'£ xoLvvv, wgC^avy avegcofiai xaSs 
v[iäg, inELSi] 6vXXsley(iivag Öqw, 
oaa EnLgoig SSo^ev sl dsSgdnaxE.

57 a>s av  siga fia i A . B. r .  tos avsLg(op.ai R. Aid. a>s u v  dvegcofiai Dawes. 
xccds vulg. Dind. zaSL Mein. 68 evXlsXsy^iEvag vulg. Mein. i-vXXsXsyfidvas Dind.

Im Anfang des Stückes w artet Praxagora, die Wortführerin der 
Ekklesiazusen auf die athenischen Bürgerinnen, die in der Morgenstunde 
hierher berufen sind. Sie redet die Lampe an, die sie in der Hand hält 
und erklärt, daß diese allein Zeuge der Geheimnisse der Frauen ist; 
wenn diese z. B. in ihrem Boudoir Aphrodites Liebeskunst ausüben oder 
sich in die Weinkeller hinunterschleichen, dann verrät sie nicht den Nach­
barn, was sie gesehen. Darum v. 17 f. (I) soll die Lampe auch jetzt Mit­
wisserin der Beschlüsse sein, die Praxagora und ihre Freundinnen an den 
Skira gefaßt haben. In v. 5 7 ff. (II), wo die Frauen zusammengekommen 
sind, spricht Praxagora von denselben Beschlüssen. Worin bestanden sie? 
Darin, daß die Frauen durch falschen Bart, Männermäntel und lakonische 
Stiefel maskiert, sich in die Volksversammlung eindrängen sollten, um 
dort durchzusetzen, daß die Ausübung der Regierung den Frauen zu­
falle, weil die Männer alles verkehrt machten. Da also von diesen Be­
schlüssen ausdrücklich gesagt wird, daß sie an den Skira gefaßt worden 
sind, hat man guten Grund, mit Buschor1 die Frage aufzuwerfen, ob 
nicht diese Vermummung einen Zusammenhang mit den Riten des Skiren- 
festes verraten, so daß wirklich die Annahme berechtigt ist, die Frauen 
hätten an diesem Feste Männerkleider angelegt. Es ist ohne weiteres 
einleuchtend, daß dieser poetische Vermummungseinfall, der zur Anregung 
des ganzen Dramas drängte und von dem dessen Durchführung abhing, 
viel stärker für das athenische Publikum psychologisch begründet wäre,

1 Jahrb. d. deutsch, arch. Inst. XXXVIII/IX (1923/24) 128 ff.



Das attische Fest der Skira 193

wenn der Poet die Ekklesiazusen an diese Vermummungsidee denken 
und ihre Vollziehung beschließen ließe bei einer Gelegenheit, wo sie 
wirklich vermummt erschienen. Aber ebenso einleuchtend ist es, daß 
diese psychologische Begründung kein Beweis ist: dazu wären Fakta 
erforderlich, doch sie fehlen in der gesamten literarischen Tradition, 
Fakta, die von einer Vermummung an den Skiren sprechen. Buschor 
glaubt nun den gesuchten Beweis gefunden zu haben, und zwar in 
einigen Vasenbildern, die vermummte Figuren darstellen und die Buschor 
mit den Skira durch den Umstand verbindet, daß sie sehr oft Schirme 
tragen. Nun ist der Name des Festes schon im Altertume von öklqov, 
Schirm, abgeleitet und das ganze Fest als Schirmfest gedeutet worden 
(s. unten). Mag auch die Etymologie falsch sein — unbestreitbar ist, 
daß Schirme an dem Feste angewendet wurden; dies genügt als Beweis­
material. Der Ring scheint also geschlossen zu sein. Es hätte aber über­
dies auch noch gezeigt werden müssen, daß die betreffenden schirm­
tragenden Figuren wirklich Gestalten aus den Skira wiedergeben. Dies 
ist aber m. E. nicht der Fall. Man kann doch nicht bloß durch die Tat­
sache der oft auftretenden Vermummung und Schirmausrüstung dieser 
Figuren beweisen, daß die Skira auf jenen Vasenbildem abgebildet sind. 
Denn erstens ist die Vermummung etwas, das erst bewiesen werden soll, 
zweitens ist sowohl Schirmtragen als auch Vermummung keine Selten­
heit im griechischen Kultus. Bezeugt in der Literatur ist ein Schirm­
tragen an gewissen Festen, so wurden z. B. die Kanephoren von Schirmen 
gegen die Sonne geschützt, wenn sie nach Eleusis zogen1, und es war 
den Metökinnen gesetzlich vorgeschrieben, die Schirme der Vollbürge­
rinnen an den festlichen Prozessionen Athens zu tragen2; aber es ist 
ja ohnedies selbstverständlich, daß die Athenerinnen im Altertume, genau 
wie heute, im Sommer ihre Haut vor der Sonne schützten; schirmtragende 
Frauen, sowohl in religiösen Zeremonien wie auch auf dem Spaziergang, 
müssen also eine sehr gewöhnliche Erscheinung gewesen sein! Darum 
ist es unmöglich, daß „die Schirmprozession“, wie Buschor behauptet3, 
den Athenern auffallend erschien und daß sie deshalb zu der Schirm­
etymologie des Festnamens Veranlassung gab. Im Gegenteil — das 
Schirmtragen war eine natürliche Sache. Und in der Tat sehen wir 
auch, daß Lysimachides, der die Schirmetymologie vorführt, den Namen 
gar nicht vom Schirm im allgemeinen ableitet, sondern vom großen 
weißen Schirme, den die Eteobutaden zu tragen pflegten, und unter dem 
die Priesterin der Athena Polias und die Priester des Erechtheus und 
des Helios schreiten.4 Nur dieser Schirm war auffallend und hatte dem 
Feste seinen Namen gegeben. Tatsächlich wird also nicht gesagt, daß

1 Suidas s. v. ßKiaSstov. 8 Harpokrat. s. v. oxaq>T]<poQoi.
3 Buschor op. cit. 1 2 9 . 4 Test. XIV.

A rch iv  fü r  R elig io n sw issen sch aft X X V II 13



die Frauen Schirme an den Skira benützten, aber wenn man anderer­
seits daraus schließen wollte, daß diejenigen Vasenbilder, wo auch die 
Teilnehmer der Prozession mit Schirmen versehen sind, eben darum 
nicht die Skira darstellen, weil bei diesen nur ein bestimmter Schirm, 
nämlich der Schirm der Priesterschaft, getragen wurde, so müßte natür­
lich auch ein solches argumentum ex silentio abgelehnt werden. Denn es 
ist — wie oben hervorgehoben — selbstverständlich, daß Schirme an 
den Skira, die um die Sommersonnenwende (Test. IV, XIII, XVII) gefeiert 
wurden, als Schutz gegen die Sonne angewendet wurden, aber es 
dürfte nach dem oben Gesagten auch verständlich sein, daß die Schirme 
keine Spezialität der Skira waren.

Daß die Vermummung, oder in diesem Fall richtiger der Kleider­
tausch, eine an vielen Festen wiederkehrende Sitte war, braucht nicht 
näher entwickelt zu werden. Es ist aber einleuchtend, daß, falls der auf 
den Vasen dargestellte Kleidertausch sich wirklich auf eine an den Skira 
vorkommende Sitte beziehen sollte, es eine unabweisbare Forderung 
wäre, daß sämtliche Bilder nur Frauen in Männerkleidern vorführten, 
weil nur Frauen an den Skira teilnahmen (Test. III). Betrachten wir die 
Bilder, so finden wir bald, daß diese Forderung nicht erfüllt ist: nicht nur 
Frauen treten in Männerkleidern auf, sondern auch Männer in Frauen­
kleidung.

In Elite ceramographique IV 901 ist zweifelsohne eine Frau mit 
falschem Bart wiedergegeben: man erkennt an den weiblichen Formen 
der Gestalt und des Gesichtes deutlich die Darstellung einer Frau; ebenso 
unverkennbar ist der falsche Bart an ihrem Kinn. Nicht einen Schirm, 
aber eine Leier hält sie in der Hand. In Elite IV 93 ist auch eine Frau 
mit falschem Bart abgebildet; die Züge sind unwidersprechlich weiblich 
und der Bart in der Zeichnung von einem natürlichen Bart deutlich 
unterscheidbar. Sie träg t einen Kranz von Epheublättern um den Kopf. 
In Elite IV 91 sind dagegen sehr wahrscheinlich zwei Männer abgebildet: 
der männliche Typus des Gesichts und der natürliche Bart sind unver­
kennbar. Der eine Mann hält einen Schirm, der andere eine Schale in 
der Hand; eine Haube bedeckt den Kopf, den ein Kranz umgibt; die 
Blätter sind schematisch gezeichnet, aber ein Vergleich mit jenen auf 
Elite IV 93 zeigt, daß sicherlich Epheublätter gemeint sind. Zwischen 
den Männern befindet sich eine junge Frau mit einer Leier in der Hand.

In Elite IV 92 ist eine ähnliche Situation abgebildet: zwei Männer 
mit Hauben und Schirmen, in der Mitte eine flötenspielende Frau. Wenn 
auf diesen letztgenannten Vasen nur sehr wahrscheinlich Männer ab­
gebildet sind, so sind auf der Vase 155, Taf. XIX bei Leroux, Vases de

1 Für die nähere Beschreibung von Figuren siehe die von Buschor loc cit. 
angeführten Werke.

194 E. Gjerstad



Das attische Fest der Skira 195

Madrid ganz sicher Männer dargestellt. Die Seite der Vase, die repro­
duziert ist, zeigt eine Prozession von vier Männern mit Schnurr- und 
Vollbart, mit reichgefaltetem, weiblichem Chiton und Mantel bekleidet. 
Ein Mann hat falsche lange Haare, mit einem Knoten aufgesteckt und 
eine Haube um den Kopf. Ein anderer ist ohne Haube und hat nicht 
falsche Haare: die Haartracht ist vollkommen männlich.

Absolut beweisend, daß sich auch Männer unter diesen schirmtragen­
den Figuren befinden, ist auch Pottier, Vases de Louvre HI G. 220, 
pl. 130. Dargestellt ist ein Kahlkopf, also bestimmt ein Mann, mit einer 
Binde um den Kopf gelegt, einen Skyphos in der einen und eine Leier 
in der anderen Hand. Ihm folgt ein Mann mit Schnurr- und Vollbart, 
einer Haube auf dem Kopfe und einem Schirm in der Hand.

Ob die Figuren in Pellegrini, Bologna, Neer. Fels. 239, von Buschor, 
op. cit. S. 130 abgebildet, Männer oder Frauen darstellen, ist etwas 
schwierig festzustellen, da die Reproduktion ziemlich schlecht und auch 
die Oberfläche des Originals zerkratzt ist. So viel dürfte schon aus dem 
Angeführten hervorgehen, daß unter den von Buschor herangezogenen 
Vasenbildern sowohl Männer in Frauenverkleidung als auch Frauen in 
Männertrachten abgebildet sind, ohne daß es indessen möglich wäre, die 
Abbildungen in zwei Kategorien zu scheiden: sie gehören sicherlich 
demselben Kreise an, und sowohl Frauen als auch Männer tragen Schirme. 
Die Schirme bei den Männern müssen natürlich als ein Bestandteil der 
Vermummung gelten: gerade durch sie sind die Männer auch als Frauen 
charakterisiert. Aber so weit kann kein Zweifel bestehen, daß hier keine 
Szenen aus den Skira dargestellt sein können, weil die Skira als Frauen­
fest die Teilnahme — wenn auch vermummter —  Männer ausschließen. 
Welches Fest gemeint ist, kann nicht mit Bestimmtheit gesagt werden: 
wir wissen doch, daß solche Vermummungsfeste, wie z. B. die argivi- 
schen Hybristika, wo sich die Frauen als Männer und die Männer als 
Frauen vermummten, auch in Athen Vorkommen.1 Die Epheublätter 
scheinen die abgebildeten Szenen in den dionysischen Kreis einzureihen; 
auch wissen wir, daß Kleidertausch im Dionysoskult üblich war.2

Ich bin etwas weitläufig gewesen. Aber wenn die Tatsache, daß an 
den Skira die Frauen in Männerkleidern auf traten, bewiesen werden 
könnte, wäre sie eine bedeutende Bereicherung unserer Kenntnis der 
Skira-Festriten; eine genaue Prüfung war daher notwendig. Leider ist 
es nicht möglich, diese sonst sehr willkommene Vermehrung des Be­

1 Macrobius Saturn. III 8, 3 (Philochoros). * Bekker Anecdota I 318, s. v.
OL Cüö̂ oqpopoi. Ol tavtcc  T7j S y.IQ0.8i ’A&rjVK TtQOÖCpbQOVTSg i v  yw aixsL aig  6T O -  

Iccig Svo vECivLcti KccQCi t o v  4 iovv6o v \ Lukian. Calumn. 16, iyivsTO Tig dg di- 
eßaXXs t o v  nXcctavixov jdr\\Lr]t q i o v ,  o t i  v Soq t s  % l v s i  Kal [lovog rebv aXXav yv-  
vuixtZa otin ivsSvoccro iv  rotg diovv6oig.

13*



196 E. Gjerstad

standes sicher festgestellter Festriten anzuerkennen: die herangezogenen 
Yasenbilder können auf Grund der oben angegebenen Einwände nicht 
mit Szenen aus dem Skirenfest identifiziert werden.

Test. III. A ris to p h . Thesmoph. 832ff.
Xgrjv yccg, î Läiv sl rsKoi xig civSqa %Qr}6t 6v x-jj nolsi, 
xa£iu(>%ov Tj 6TQCLti\yöv, Xa\ißävHv xifiijv xiva,
TtQOsSgiccv x' avxj) SLäoß&cci 2xr}vLoici kccI ZJuLgoig 
%v tb Talg cclXaig ioQTcclg cußiv T][iEtg jjyo{i£v.

832 xqtj codd. XQVV Brunck. Dind. 833 delent Hamaker. Mein. Dind. 
Ttore pro uvcc R. pr. 834 t  avTjj codd. et vulg. avxjj Hamabar. xuvxt\ Mein. 
TTjvioißi codd. Hxr\vioi6L Bentl. Küst. et ita Schol. 835 ijyofiev R.

Hieraus geht wieder hervor, daß erstens der Festname Skira lautet; 
zweitens sehen wir, daß es ein Frauenfest war. Dies könnte man frei­
lich auch aus den Testimonia I —II folgern; hier wird es aber ausdrück­
lich gesagt; dasselbe erfahren wir durch die Testimonia XTT und XX. 
Die Stenia, die auch als Beispiel eines Frauenfestes erwähnt sind, wurden 
am 8. Pyanepsion mit aischrologischen Zeremonien (axijviov bedeutet 
Brust) gefeiert (vgl. Test. XX).

Die Bestimmung, daß nur Weiber an dem Feste teilnehmen dürfen, 
ist ziemlich gewöhnlich im D e m e te rk u ltu sab e r ebenso oft kommt sie 
bei den Dionysosfesten vor.2 Auch in den karischen Heräen beobachtete 
man dieselbe Regel3, und die hyperboreischen Jungfrauen Opis und Arge 
wurden in Liedern angerufen, die die Frauen sangen, als sie im geld­
sammelnden Maisängerzug auf dem Lande herumzogen.4 Es ist also 
nicht zulässig, in dem Männerverbot einen Fingerzeig dafür zu sehen, 
daß die Skira ein Demeterfest waren, wie es u. a. Mommsen ta t (Feste 
der Stadt Athen 309). Dies hervorzuheben ist wichtig, da man die Skira 
oftmals als ein ursprüngliches Demeterfest darzustellen versuchte (vgl. Test. 
XII, XX sq., XXVI—XXVHI). Bisweilen ist ausdrücklich erwähnt, daß nur 
verheiratete Frauen teilnehmen dürfen, wie z. B. an den Thesmophoria5, und 
es ist wahrscheinlich, daß dieselbe Regel für die Skira galt; man kann ein 
Indizium darin finden, daß die Ekklesiazusen immer verheiratet dar­
gestellt sind. Für diese bei vielen Völkern der W elt verbreitete Sitte 
sind verschiedene Ursachen angenommen worden. Entweder sieht man 
die Ursache darin, daß die Frauen die ersten Ackerbauer waren, während 
die Männer auf die Jagd gingen, oder man will hier matriarchalische 
Überreste verspüren.6 W eit besser begründet als diese anthropologisch­

1 z. B. bei den Thesmophoria (vgl. Anm. 1 der nächsten Seite).
2 Fehrle D ie kultische Keuschheit im Altertum, 115 f.
8 Nilsson Griech. Feste 28. 4 Her od. IV 35.
6 Aristoph. Thesm. 1167 f., Isaeus III 80.
6 Farnell Cults of the Greek states III 106 ff.



Das attische Fest der Skira 197

soziologischen Auslegungen ist die psychologische Beobachtung: die 
Frauen üben die Fruchtbarkeitskulte gerade wegen ihrer generativen 
Potenz1 aus. Frazer hat eine Menge Belege für diese Auffassung aus 
verschiedenen Ländern gebracht.2 Daß nur Frauen an den Skira teil- 
nahmen, ist also ein Beweis dafür, daß wir es mit einem Fruchtbarkeits­
oder Vegetationsfest zu tun haben.

Test. IY. Plutarch, De gloria Athen. VII 350.

T rjv  8k  SoaSsudTriv r o v  ^K igocpoQ i& vog isgoT^Qocv inoLr\cssv o U fa v T iv s ia x o g  
a y co v , i v  cp t &v  aXXcav ev^ficc^cov iK ß ia ß d 'iv tc o v  v .a l TQ cntivTcov, f io v o i  zb  kcc9 '’ 
ic tv r o v g  v ix ijffa v T s g  ^otr\6ccv v g o i ta io v  a i to  t &v  vlkwvtcdv TtoXsfiicov.

Die Schrift des Plutarch, ob die Ehre Athens durch Krieg oder durch 
friedliche Taten gewonnen sei, gehört zu den Jugendarbeiten des Ver­
fassers. E r will dort zeigen, daß die kriegerischen Heldentaten und Siege 
den Athenern mehr Ruhm als alle ihre Dichter und Philosophen ge­
bracht hätten. Einen Beweis sucht er u. a. darin, daß eine militärische 
Großtat sogar die Heiligkeit eines religiösen Festtages zu erhöhen ver­
mag; so hat z.B. in der Schlacht bei M antinea— wo die Athener allein 
von allen antithebanischen Bundesverwandten den gegen sie kämpfen­
den Teil der Feinde besiegten — die athenische Tapferkeit den zwölften 
Tag des Monats Skirophorion, den Tag des Kampfes, heiliger gemacht. 
Am 12. Skirophorion müssen also die Athener ein religiöses Fest ge­
feiert haben. Nun wissen wir von anderer Seite, daß die Skira gerade 
am 12 . Skirophorion gefeiert wurden (Test. XIII, XVII), und so gewährt 
Plutarch eine wichtige Bekräftigung des Festdatums.

1 Harrison Prolegomena to the study of the Greek rel. 272. Nilsson Griech. 
Feste 323. Farneil op. cit. III 110ff. Aber Strabon (I 3, 20), Lukianos (Dial. 
meretr. 2, 1) und ein Theokritscholiast {Idyll. IV 35) sagen, daß auch Jungfrauen 
am Feste teilnahmen, und Miß Harrison Proleg. 121 meint, daß die Thesmopharia 
also nicht nur ein Fest der verheirateten Frauen waren. Von diesen Testimonien ist 
aber der Theokritscholiast ganz auszumerzen: das Scholion ist ein aizoß^sSiaßfia, 
erzählend, daß Frauen und Jungfrauen mit vo [ii(io vg  ß iß i- io vg  (Thesmophoros, 
Gesetzgeberin) in Prozession nach Eleusis (dem berühmten Eultlokal Demeters!) 
zogen. Von den zwei ändern berichtet Strabon (auf Demetrios von Kallatis 
zurückgehend) ausdrücklich, daß die Jungfrauen nur als Zuschauerinnen teil­
nahmen: sie griffen nicht aktiv in die Riten ein; sie waren nur 6vfi(idQrvQsg. 
Dem widerspricht nicht Lukian. Die Thesmophoria stehen also als ein Fest 
der verheirateten Frauen fest. Im Zusammenhang damit steht auch die An­
wendung schwangerer Frauen im Fruchtbarkeitszauber; so ist es also erklär­
lich, warum an den Thesmophoria und wahrscheinlich auch an den Skira nur 
verheiratete Frauen zugelassen waren.

* Frazer Golden BoughV 1,113 ff.



198 E. Gjerstad
Test. V. Polyaenus, Strateg. I I I 10, 4.

’AQ 'T lvcüoi n a l  A a K s d a ip o v io i  i t s g i  A s v u d d a  £ vuv n d % o v v  T iy io f t io v  G tg a r r ]-  
y o v v ro s  A Q "r\va lcav, N ly.oX6%ov  1 v a v a g % o v v to g  AaY .eS a i^,ov icov. j jv  lopTTj g a  *. 

T t f io & s o g  x a r a  r a v r r jv  r r jv  r jf id g a v  fL v g ß iv r j3 G t£(pavm 6ag r a g  rg ir jg s tg  t\qs ro  
a r jf is io v ' a v a % & tig * ,  vav{ia% T]Gag £v Lv.t\G£v ‘ o i  d s  6 G r g a n w r a i  ( is r ä  iX it id o g  & y a & fjg  
i iy a tv le a v ro , [ t o ] 6 & s lo v  o io f is v o i 6 v ii( ia x o v .

1 N ik o Xo%ov  Blume coll. III, 10,12 et Xenoph. Hellen. V, 1, 6 et V, 4, 65; 
Niy.o(icc% ov  F. v a v a g % o v v ro g  K et Schneider ad Xenoph. Hellen. Y, 4, 66; v a v -  
(.ia % o v v ro g  F 2 i o g r i ]  G x lg g a  M ; £ og ri)g  xsTga  F ; io g r i jg  xs ig o g  D 3 fl v q -
qLvj) H; ( ivd 'Q ivT jv  F; ( iv g ß iv r jv  D 4 a v a f f i s ig  M; &% &slg F 5 o i y a g  K. 
6 [ to ]  Hertlein, cf. H mg £v r a v r j ]  r f j  r^Lega ro  9 s lo v  t^ o v a t  6 v m iu % o v ; r i ] v  
f ts o v  ß .

Polyainos hat diese Notiz, wie Melber gezeigt h a t1, einer Anek­
dotensammlung entnommen, wo das Zusammentreffen historischer Er­
eignisse mit dem Datum von Festen und Mysterien hehandelt und die 
helfende Macht der Götter hervorgehoben wurde. Hier wird von den 
Treffen zwischen den Athenern und den Spartanern im Jahre 375 v. Chr. 
erzählt (wahrscheinlich die Seeschlacht von Alyzia, vgl. Melber op. cit. 
574). Gerade war das Skirenfest da. An diesem Tage schmückte Timo- 
theos, der athenische Strateg, die Trieren mit Myrtenkränzen, griff den 
Feind an und besiegte ihn. Die Soldaten stritten frischen Mutes, da sie 
glaubten, daß die Göttin auf ihrer Seite kämpfte.

Der Festname ist also immerfort Skira. W eiter erfahren wir, daß 
das Fest nur einen Tag umfaßte. Dies geht ganz deutlich hervor aus 
den W orten: n a t u  r a v r r j v  r r j v  r i ^ iq a v .  Es ist wichtig dies festzustellen, 
da man, auf ein anderes Testimonium sich stützend, eine 12 tägige Dauer 
des Festes angenommen hat.2

Anläßlich der Nachricht, daß Timotheos die Trieren mit Myrten­
kränzen schmückte, kann man sich die Frage stellen, ob dieser Maien 
der Schiffe einen Zusammenhang mit den Festbräuchen hatte oder nicht. 
Da der glückliche Erfolg des Kampfes in einen inneren Zusammenhang 
mit dem Festtag und der Festgöttin, mit deren Hilfe sie unter den 
Myrtenkränzen kämpften, gebracht wird, so kann man nicht umhin, 
daraus zu schließen, daß tatsächlich Myrten an den Skira als Maien an­
gewendet wurden. Es muß aber hervorgehoben werden, daß dies nur 
eine, freilich wie es scheint völlig sichere, Schlußfolgerung ist: nirgends 
ist es direkt belegt. Für die Richtigkeit der Schlußfolgerung sprechen 
auch innere Gründe: der Myrtenmaien schließt sich hinsichtlich seines 
Zweckes ganz organisch an die ändern uns bekannten Bräuche des 
Festes an. Die Myrte wurde nämlich, wie bekannt, als ein die Frucht­

1 J. Melber Über die Quellen und den Wert der Strategemensammlung Po­
lyaenus, Jahrb. f. dass. Philol. Supp.-Bd. 14 (1884/85) 421 ff. 576 f.

* s. Test. XIII und Mommsen Feste der Stadt Athen 505.



Das attische Fest der Skira 199
barkeit förderndes Mittel angesehen und war speziell der Aphrodite 
heilig.1 Daß Athena, die Festgöttin der Skira (Test. XIV), ursprüng­
lich auch eine Fruchtbarkeitsgöttin gewesen ist und auch in histori­
scher Zeit viele ihrer Fruchtbarkeitsfunktionen bewahrt hat, ist 
nicht minder bekannt.2 Es ist dann auch natürlich, daß die Myrte 
in dem Athenakult zur Anwendung kommt. W ir können zuerst die 
auf Kreta gefeierten Hellotia betrachten, wo ein zwanzig Ellen großer 
Myrtenkranz, der selbst Hellotis hieß, umhergetragen wurde.3 Nun 
sind zwar die kretischen Hellotia der Europa gefeiert4, aber auf 
dem Festland wurden Hellotia zu Ehren der Athena festlich begangen. 
Man weiß doch nicht bestimmt, ob auch in diesen Hellotia Myrte in 
Gebrauch war. Aber an den Panathenäen kam sie auch im Kultus der 
Athena zur Anwendung: in der Festprozession trugen Jünglinge Myr­
tenkränze und vielleicht auch Kränze.5 Daß auch die Panathenäen, ob­
gleich mit Prozessionspracht ausgestattet, in ihrem inneren Kern ein 
Vegetations- und Erntefest sind, darüber kann kein Zweifel herrschen.6 
Gewiß wurde die Myrte auch anders als in direktem Zusammenhang mit 
dem Fruchtbarkeitskult angewendet, z. B. als Lustrationsmittel und im 
Totenkult. Aber dieses mannigfaltige Auftreten teilt die Myrte mit 
vielen anderen Arten des Maien und der Lebensrute7; prinzipiell ist 
kein Unterschied da. Wenn man behauptet, daß z. B. in Lustrations­
riten die apotropäische Kraft des Maien wirksam ist, so kann man dies 
mit ebensogroßem Recht von ihrer Anwendung in den Fruchtbarkeits­
riten behaupten. Ob hier die apotropäische oder prostropäische Kraft 
ursprünglich wirksam gewesen ist, kann nicht sicher beantwortet wer­
den, denn je näher man an das Ursprüngliche rückt, desto mehr werden 
die scharfen Grundrisse verwischt; das Apotropäische und Prostropäische 
fließen ineinander. Diese Tatsache ist aber für unsere Untersuchung 
von nebensächlicher Bedeutung: wichtig ist hier, sich zu erinnern, daß 
die Myrte in den Fruchtbarkeitsriten angewendet wurde. Da die Skira, 
wie aus ändern Testimonia zu schließen, ein Fruchtbarkeitsfest ist, fügt 
sich also der Myrtenmaien organisch in die ändern Bräuche des Festes. 
Test. VI. Athenaeus, Dipnosoph. XI, 495 EF.

IIevTcc7tX6cc. fivT jfiovevE i a v r fjg  (&lX6%oqos i v  S svteqcc h x & id o g . li(>iGT6ÖTi[iog 
6 ’ i v  TQizm itsQ t I h v d a Q o v  xo lg  U hlqois cprißiv ’A fh jv c c g s1 ay& vcc im r sX E tß d 'a i  
x& v  itp jjß c jv  8 q 6[lov • xq £%s i v  8 ’ a v x o v g  fy o v x a g  c ip itiX o v  x X a S o v  xccx<xxccqhov x b v  
y taX ov[isvov cbß%ov. zQe% ovßi 8 ’ i x  x o v  Isqov 2 x o v  jd io v v ß o v  r o v  r ijg

1 ’A&T}VT]ßi Mein. * Is q o v  om. E

1 Fehrle op. cit. 239 ff. 2 s. unten S. 216.
8 A then. XV, 678 A. 4 Nilsson Griech. Feste 95 f.
6 Pfuhl De Athen, pompis sacr. 18, 115; 20, 130.
6 Vgl. Fehrle op. cit. 181. 7 Mannhardt Wald- und Feldkulte 251 ff.



Qctdog ’A&riv&s Ibqov, na l o vixrji>ag la[ißdv£i KvXixa tr}v XByofievriv TtsvTunXoav 
x a i xu /lägst (isrä xoqov.

Aristodemos berichtet also, daß an den Skira ein Ephebenwettlauf 
in Athen stattfand, wobei die Epheben mit Weintrauben in den Händen 
vom Dionysosheiligtum bis zum Tempel von Athena Skiras liefen, und 
daß der Sieger eine Kylix, nevranXoa genannt, mit Wein, Honig, Käse 
und Öl gefüllt, als Preis erhielt. Was Aristodemos beschreibt, ist offen­
bar der Oschophorienwettlauf, den auch Proklos1 und ein Nikander- 
scholiast2 erwähnen. Bei diesen beiden Autoren fehlt aber die Angabe, 
daß der W ettlauf an den Skira stattfand: und alle übrigen Indizien 
weisen dahin, die Oschophoria im Pyanepsion anzusetzen — also vier 
Monate später als die Skira.3 Aristodemos schöpft wahrscheinlich aus 
Philochoros4, und die Übereinstimmung mit Proklos und dem Nikander- 
scholiasten zeigt, daß auch ihre Vorlagen auf dieselbe Quelle zurück­
gehen. Welche Version die richtige ist, darüber kann kein Zweifel be­
stehen. Falls der Oschophorienwettlauf wirklich an den Skira stattfand, 
dann wird folgende Alternative möglich: entweder müssen die Oscho­
phoria im Skirophorion oder die Skira im Pyanepsion gefeiert worden 
sein. Van der Loeff verficht die erste A lternative5, Mommsen zieht die 
zweite vor, indem er „Skirabräuche“ im Pyanepsion im Anschluß an die 
Thesmophorion annimmt.6 Beides ist aber unmöglich: die Trauben sind 
im Skirophorion noch nicht reif7, und die Skira in irgendeiner Weise mit 
den Thesmophoria zusammenzuwerfen und in den Monat Pyanepsion zu 
versetzen, verbieten klare und unwidersprechliche Zeugnisse (Test. IV, 
XIH, XVII, vgl. S. 231— 236). Es ergibt sich also, daß die Angabe des 
Aristodemos falsch ist. Wie sie aber entstand, ist leicht zu erklären: 
die Oschophoria waren mit Athena Skiras in Phaleron verbunden; durch 
die Namensähnlichkeit dieser Göttin mit dem Festnamen Skira ist die 
Verwechslung eingetreten; das Testimonium steht in realem, wenn 
auch nicht formalem Zusammenhang mit den Test. XVII, XXII, XXHI, 
wo Athena Skiras mit den Skira verbunden ist, aber irrtümlich, wie 
wir noch sehen werden. Daß Philochoros sich diesen Lapsus erlaubt 
hätte, ist nicht vorauszusetzen: er muß auf Aristodemos’ Konto geschrie­
ben werden, und damit stimmt es auch überein, daß bei Proklos und 
dem Nikanderscholiasten diese fehlerhafte Angabe nicht vorhanden ist.

Das Testimonium ist also für die Skira ganz auszuscheiden.

200 E- Gjerstad

1 Proklos Chrestomat. in Phot. bibl. 322. * Schol. Nikandr. Alexiph. 109.
3 Mommsen Feste der Stadt Athen 282 f. * Hermes XX (1885) 356, 2.
5 Mnemosyne 43 (1915) 413.
6 Feste d. Stadt Athen 309 ff., 313 f.
7 Dies ist van der Loeff nicht entgangen, und darum ist er geneigt, die 

Oschophoria einige Zeit nach den Skira anzusetzen (vgl. Mnemosyne loc. cit.).



Das attische Fest der Skira 201
Test. V II. Photios v. TQ07i7jÄig.

Tgoicrfl-Lg' r) x&v axogoStav Sißfirj &no xov slXij6Q'cti.1 iv Sh xolg EniQoig* 
xH iopxy rjo&iov ßxögoda iv txa  xov ctxi%e6&cci cccpQodißLoov, (äg ä r  fii] fivgcov 
dcnonvioisv, a>g <&iX6%OQog iv xjj icgog ’'Alvnov iitioxoly.

1 BlXeie&cci D 1 xr\Qoig Cod. 6v.rjQ0ig corr.

Die Glosse des Photios ist einer Schrift des Philochoros entnommen, 
die er in Briefform an einen gewissen Alypos gerichtet hat. Die daraus 
gewonnene Nachricht, daß die Frauen am Skirenfest Knoblauch speisten, 
ist äußerst wichtig, weil sie uns dazu hilft, dem ursprünglichen Cha­
rakter des Festes näher zu kommen. Was ist denn der Zweck dieses 
Knoblauchessens? Die Erklärung des Philochorus selbst, daß man es tat, 
um sich der Aphrodisiaca zu enthalten, und der rationalistische Zusatz, 
„damit sie nicht nach Salben dufteten“, reflektiert zwar die Auffassung 
seiner Zeit, aber gibt uns nicht den ursprünglichen Sinn des Brauches 
wieder.

In Griechenland gab es verschiedene Arten von Zwiebeln: axLllu, 
Gyivov, nQaöov, kqo(1 (ivov, ßolßog etc., deren Anwendung im Zauber und 
Kultus gleich gewesen ist. Überblickt man diese ihre Anwendung im 
Altertum, so findet man, daß die Zwiebel oftmals rein apotropäisch ge­
braucht wurde: man hängte den Kindern Zwiebeln an, um sie gegen die 
Strix zu schützen1; auch wolfgestaltige Dämonen vertreibt sie8 und ist 
im allgemeinen ein aXs^ixccxov, weshalb man sie auch über Türen an­
brachte3 oder unter die Türschwelle vergrub.4 Damit hängt die Anwen­
dung der Zwiebel in den Lustrationsriten zusammen.5 'H  6xiXXa galt als 
xcc&ctQtixi} nciörjg xaxtag.6 Wenn man findet, daß in einem Peleuskultus 
auf Ikos ein Mädchen Zwiebeln (yrjrsiov) in der Hand hält, muß auch 
dieser Brauch in die apotropäisch-lustrative Reihe hineingefügt werden.7 
Aber die rituelle Anwendung der Zwiebel ist damit nicht erledigt. Be­
kannt ist, wie der cpccQfiuxog an den Thargelia in Kolophon mit Feigen­
zweigen und Meerzwiebeln auf das männliche Glied gepeitscht wurde.8 
Man hat den Pharmakosritus in verschiedener Weise aufgefaßt, ent­
weder seinen Lustrations- oder Fruchtbarkeitscharakter hervorgehoben 
oder auch, wie Nilsson, beiden Rechnung getragen.9 Wenn auch, wie 
der genannte Gelehrte zeigt, der Zweck des Festes der war, die bösen 
Einflüsse auf den Erntesegen abzuwehren, und darum mit dieser apo-

1 0. Jahn Ber. Sächs. Ges. d. Wiss. 84 (1865) 233.
* Artemid. Onirocr. III 50.
3 Dioskor. Mat. med. II 202, vgl. Plin. Nat. hist. XX 201.
* Aristoph. Danaides fr. 8. 6 Vgl. oben S. 199.
6 Schol. Theokr. V 121; vgl. Lukian. Nekyom. 7; Theophr. Charact. 16;

Galen, sr. zinoQicxav III; XIV 557—569 K.; Rhode Psyche II 406.
7 Greenfell-Hunt, Oxyrhynch. Pap. XI (1915) 1362.
8 Bergk Poetae Lyrici Graeci Fr. 4—9. 9 Nilsson Griech. Feste 105 ff.



202 E. Gjerstad

tropäischen Wirksamkeit Lustrations Vorstellungen verbunden sind, so 
ist es auf der anderen Seite ganz klar, daß durch die Zwiebelpeitschung 
beabsichtigt wurde, die Kraftpotenz des Pharmakos zu erhöhen, damit 
er seinen Zweck besser erfüllen könne — der Platz, wo die Peitschung 
angebracht wurde, ist bezeichnend. Die Zwiebelpeitschung gehört also 
zu den Fruchtbarkeitsriten: es ist der Schlag mit der Lebensrute. — 
Vielleicht noch deutlicher ist diese Anwendung der Zwiebel im Kultus 
des arkadischen Pan. Wenn das Fleisch ausging, d. h. die Herden sich 
nicht genug vermehrten und so den Hirten Hungersnot drohte*, pflegten 
die arkadischen Jünglinge Pans Bild mit Meerzwiebeln zu peitschen.2 
Hier ist die fruchtbarkeitsfördemde Kraft der Zwiebel völlig einleuch­
tend: die generative Potenz des Pan hat sich verringert, sie muß daher 
durch die Lebensrute erhöht werden. An den delphischen Theoxenien 
wurde Leto eine große Porreezwiebel (yrj&vkMg) überbracht.3 Das Aition 
berichtet, daß Leto vor ihrer Niederkunft ein unnatürliches Verlangen 
nach Zwiebeln hatte, woraus die Auffassung ihrer Eigenschaft als ge­
burtförderndes Mittel deutlich hervorschimmert. Die enge Zusammen­
gehörigkeit der Zwiebel mit der Fruchtbarkeit wird auch durch mehrere 
antike Verfasser hervorgehoben. Athenaeus hat einige Zeugnisse unter 
dem Stichwort BOABOI4 gesammelt; so sagt z. B. Alexis: niwccg, xu- 
qaßov, ßolßovg, xo%Uag, xtjqvxag, w’, axQOxaha, roßuvxa' xovxcov av xig 
svQrj gxxQfiaxa iqiöv exalqag exsqa und Xenarchos nennt die
Zwiebel vg gvvoixog, yrjysvojg. Herakleides aus Tarent sagt im Sym­
posion, daß ßolßog xal xoyXLag xal too v xal xä ofiota samenschaffend sind 
(öjieQtiaxog elvca, Ttoi-tjxixd), und Diphilos sagt von denselben ßolßoi, daß 
sie erotisch erregend sind (disgyexixoi ckpqoöiölcov), wovon das Sprich­
wort herrührt: ovöev <j’ ovrjßEi ßolßog, av fiij vevq s^g . Es ist also reich­
lich bezeugt, daß die Zwiebel gar nicht antaphrodisisch, wie Philochoros 
behauptet, sondern aphrodisisch aufgefaßt war. Zu vergleichen ist 
die Auffassung der Zwiebel im ägyptischen Kultus und Volksglauben, 
worüber Jacoby berichtet.5 Von dem öxoqoSov sollte man sich im Kultus 
des Men enthalten, sowie vom Schwein und Weib.6 Das xqö^vov  war 
auch im Kultus des Zeus Kasios in Pelusium verboten, und der Priester 
durfte nicht das ükoqoöov der lybischen Aphrodite schmecken.7 Von der­
selben Auffassung betreffs der Zwiebel sind die Harranier: die essen 
nicht „Knoblauch, weil er Kopfweh bewirke und das Blut oder den 
männlichen Samen, von dem doch der Bestand der W elt abhänge, ent­

1 Theokr. VII 106 und Schol. z. St.
2 Theokr. VII 106 ff. 8 Athen. IX 371 f. 4 Athen. II 64.
5 Bec. de travaux relat. ä la phil. et ä Varcheöl. egypt. et assyr. XXXIV

(1912) 9 ff.
8 Foucart Des associat. relig. 219. 7 Sextus Empir. I 298.



Das attische Fest der Skira 203

zünde.“ 1 Die Zwiebel hat also dieselbe rituelle Anwendung wie die 
Myrte: aphrodisisch-apotropäisch-lustrativ. Daß das tfxö^odov-Essen an 
den Skira ursprünglich aphrodisisch gewesen ist, können wir aus dem 
allgemeinen Charakter und dem Zweck des Festes erschließen: die Frauen 
sind da wegen ihrer generativen Potenz, es galt, diese ihre Potenz zu 
erhöhen, ihre aphrodisische Kraft aufzuregen, um ein glückliches Re­
sultat der Riten herbeizuführen. Übrigens sind, wie oben gesagt, das 
Aphrodisische, Apotropäische und Lustrative ursprünglich nicht ver­
schieden: nur auf verschiedenen Wegen bewirken sie dasselbe. So mag 
es wohl sein, daß man das exo^odov-Essen auch apotropäisch-lustrativ 
aufgefaßt hat. Daß man es schließlich antaphrodisisch deutete, dürfte 
wohl mit seinem lustrativen Charakter Zusammenhängen (obgleich einige 
Leute, wie Philochoros, eine rein rationalistische Erklärung aussannen), 
und es ist interessant zu sehen, daß man zu Philochoros’ Zeiten den 
eigentlichen Sinn des Brauches nicht mehr kannte. Aber es zeigt noch 
mehr: wir können aus dieser falschen Deutung erschließen, daß an den 
Skira Keuschheit wirklich befohlen war. Auch dieser Brauch gliedert 
sich organisch an die ändern. Die Keuschheit bewirkt nämlich negativ 
dasselbe wie das aphrodisische Mittel positiv: durch die Keuschheit wird 
erotisch-generative Energie aufbewahrt, und darum sind oftmals Keusch­
heitsvorschriften in Fruchtbarkeitsriten mit aphrodisischen Bräuchen 
verbunden2, und Artemis z. B., die Fruchtbarkeitsgöttin, ist auch die 
jungfräuliche Göttin, deshalb, weil die negative Seite ihres Wesens mehr 
hervorgehoben ist.3 Das Testimonium lehrt uns also, daß am Skirenfest 
die Frauen sowohl öxoqoöov aßen als sich auch des Coitus enthielten, 
um ihre weiblich-generative Kraft zu erhöhen.

Test. V III. Suidas v. diog xwdiov.
d io g  xwdiov. ov xo Is q s Io v  d u  xiQ'vxai. ftvovaL xs xcä xs 1 M sdixtco x a l xcä 

Kxtjßiaj* d u .  xcc äk xcoSia xovxtov tpvXdcoßovxai, dlcc3 itQOßayoQSvovxsg. %q&vxcci
S avxolg 01 xs E xigocpogiav4 xr\v 7io{inr)v GxiXXovxsg xa l o dudov%og iv  ’EXsv- 
öivi. x a l aXXoi xivsg itQog xovg xu&aQtiovg vnoßxoQvvvxsg 6 avxa  xotg itoai ivay& v.

1 A VC 2 utijöio); xn\6i8La> VC 3 -dla codd. diog coni.
GaisfordiüB 4 U x i g o c p o g i a v ; 2J k t jq o <p o q ic o v  BVE 5 v i to ß T O Q V v v x e g  A v n o -  
a x Q C O v v v v x e g  V C

Durch dieses Testimonium erfahren wir, daß das Dios Kodion an 
den Skirophoria zur Anwendung kam. Erstens ist zu bemerken, daß 
das Fest hier Skirophoria genannt wird. Dieselbe Form finden wir bei 
Clemens Alexandrinus und seinem Scholiasten und dem Lukianscholia- 
sten (Test. X , XXVI, XXVII). Sonst kommt der Name nur in zwei 
Glossen bei Hesychios und Photius vor (Test. XXXI, XXXII). Daß sich

1 Keßler M ani I 311. * Fehrle op. cit. 63 f. 3 Fehrle op. cit. 203 f.



Skirophoria auf dasselbe Fest wie Skira bezieht, ist unwiderleglich: 
Skirophoria hängt mit dem Monatsnamen Skirophorion zusammen, und 
sie müssen also in diesem Monat gefeiert worden sein. Nun wissen wir 
aber, daß Skira auch im Skirophorion, und zwar am 12 . dieses Monats 
abgehalten wurden. Es ist also nicht möglich, die beiden Festnamen zu 
scheiden. Da drängt sich die Frage auf: warum ist das Fest bald Skira, 
bald Skirophoria genannt, und wie verhalten sich diese beiden Namen 
zueinander? Es ist auffallend, daß das Fest auf den Inschriften bis in 
die römische Kaiserzeit immer Skira heißt: das muß also der offizielle 
Festname sein, den auch die meisten und frühesten Autoren anwenden. 
Aber auf der ändern Seite zeigt der Monatsname Skirophorion, daß 
auch der Name Skirophoria nicht so spät sein kann. Im ersten Augen­
blick könnte es als sonderbar auffallen, daß man stets den Festnamen 
Skira anwendet, aber den Monatsnamen von einem Festnamen Skiro­
phoria herleitet. Dem dürfte aber so sein: das Fest ist natürlich älter 
als der Monat. Der Name Skira, der konservativ bis in die späte Zeit 
beibehalten worden ist, ist daher der ursprüngliche Name. E r gehört 
einer Gruppe Festnamen an vom Typus: Choai, Chytroi usw.: ein Haupt­
gegenstand des Festes in Pluralis gesetzt. Skirophoria dagegen gehört 
dem weitverbreiteten Typus auf -<poQta an, die sich auf eine Zeremonie, 
das Tragen von etwas, beziehen. Was die Skira waren, wissen wir aber 
nicht; auch die Alten wußten es nicht, soweit uns die literarische Tra­
dition darüber Auskunft gibt. Sie suchten aber das W ort von ö k iq o v  

herzuleiten. Exiqov sollte der große Schirm heißen, unter dem die Prie­
sterin der Athena Polias und die Priester des Erechteus und Helios in 
der Festprozession wandelten (Test. XIV).

Sachlich ist diese Erklärung unmöglich, weil der Schirm kein sub­
stantielles Element im Feste bildet und keine kultische Beziehung hat. 
Formell könnte 6 k lq o v  als eine Bildung mit -q o  Suffix von der Wurzel 
6 x i -  ( 6x 1- 0., Schatten) betrachtet werden. Nun muß aber bemerkt werden, 
wie schon hervorgehoben worden ist, daß ö x lq o v  nicht mit ö x ia ö s i o v  im 
allgemeinen gleichgesetzt ist, sondern mit dem großen Schirm oder 
Baldachin, der in der Prozession getragen wurde. Dieser Baldachin hat 
offenbar keine kultische Beziehung; er ist nur da aus praktischen und 
zeremoniellen Gründen —  er schützt die Priester gegen die Sonne und 
träg t zum festlichen Schmuck der Pompe bei. Dazu ist auch zu 
beachten, daß das W ort 6 k iq o v  niemals in der Literatur, sondern 
nur in den Lexika als Glosse vorkommt. Das W ort scheint also nur 
ad hoc erfunden zu sein. Die Sache liegt so: mit der Zeit, vielleicht 
durch Änderung der Riten des Festes — wir wissen nicht wie — 
entsprach nichts mehr im Feste seinem Namen; und so wurde dessen 
Sinn dunkel: da fragte man sich: Was bedeutet eigentlich Skira?

204 E. Gjerstad



Der große Schirm lenkte bei dieser Frage die Aufmerksamkeit auf sich: 
ist nicht gklqov ein Name dieses Gxidöeiov, und ist nicht Skira eine 
£oqtii ,  £v y  tovto t o  öxiqov cpsQETcu? oder wie Lysimachides (Test. XIV) 
sagt: 6xlqov vq> d> cpegofiiva... Skira wurde also als Skirophoria, Schirm­
tragen, gedeutet. Lysimachides entnahm diese Erklärung der heortolo- 
schen Literatur, sie ist also hieratischer Art. Nun verstehen wir, warum 
das Fest Skira, der Monat aber Skirophorion heißt. Die griechischen 
Monatsnamen sind mit der hieratischen Regelung des Festkalenders im 
Anschluß an die Festnamen entstanden. Skira wurde als Skirophoria 
gedeutet, und von dieser hieratisch verständlichen Deutung wurde der 
Monatsname gebildet, wogegen man fortfuhr, den unverständlichen Fest­
namen aus religiösem Konservativismus bis in die späte Zeit anzuwen­
den. Da der Kalender im 7. oder 8. Jahrh. geregelt wurde, können wir 
daraus schließen, daß das Mißverständnis schon in jener Zeit vorhan­
den war.1

Das Dios Kodion ist dem Testimonium gemäß das Fell eines Opfer­
tiers, das dem Zeus Meilichios oder Zeus Ktesios geopfert worden war. 
Aber weiter wird gesagt, daß diese Felle ölet genannt wurden, und daß 
man sie an den Skira, in den eleusischen Mysterien und auch sonst in 
den Reinigungsriten anwendete, wobei die Person, die gereinigt werden 
sollte, mit ihren Füßen auf dem Felle stand. Die Form ölcc7 die Gais- 
ford mit Unrecht in 4iog ändern wollte, wird von Eustathius in seinem 
Kommentar über die Reinigung des Hauses des Odysseus nach dem 
Freiermord verwendet.2 Das Jiog xcoöiov sollte also eigentlich öiov >ico- 
öiov heißen. Das Verdienst, dies hervorgehoben zu haben, gebührt Miß 
Jane Harrison.3 Wenn auch das W ort öiog nicht, wie Miß Harrison nach 
Mr. Neils Vermutung annimmt, aus einem Stamme öi6- (lat. dir-), ver­
fluchen, entwickelt ist, sondern doch etymologisch dasselbe wie Zeus 
bedeutet (öiog * öifiog)4, so ist doch zu bemerken, daß öiog bei seinem 
ersten Auftreten, bei Homer, nichts mit Zeus zu tun hat, weil es schon 
ausgebildet war, ehe Zeus eine Personalität wurde.5 Also: Jiog xmöiov 
ist von Slov xcoöiov erst durch n a c h tr ä g l ic h e  Identifikation von 4i6g 
und öiog entstanden. Dies ging um so leichter, als Zeus einige Kulte, 
bei welchem das öiov xcoöiov angewendet wurde, usurpierte (Ktesios, 
Meilichios) und übrigens auch andere Kulte, bei denen Felle in Analogie 
des öiov xcoöiov in Gebrauch traten (Zeus Akraios, Zeus Amphiaraos). 
Einleuchtend ist es auch, daß das W ort von der Magie beeinflußt wurde;

1 Nilsson Die Entstehung und religiöse Bedeutung d. griech. Kalenders 29.
1 Eustathius ad Odyss. XXII 481.
3 Harrison Prolegomena to the Study o f the Greek rel. 23 ff.
4 Boisacq Dictionnaire etymologique de la lange grecque s. vv. S ia to, Siog, Zsvg.
5 Vgl. Cook Zeus 3.

Das attische Fest der Skira 205



206 E. Gjerstad

daher die Bedeutung der Verba dionofntstv und nnoä lotio die also nicht,
wie Miß Harrison meint, die „Verfluchungsherleitung“ notwendig machen.1

Die Anwendung des Fells im antiken Kultus und in der Magie ist 
verschieden. P ley2 hat einige charakteristische Beispiele zusammengestellt 
und besprochen, und Deubner3 hat die verschiedenen Kategorien weiter 
abgesondert und exemplifiziert: das Fell kommt zur Anwendung in den 
apotropäischen und kathartischen Riten, in der Inkubation, in der 
Wind- und Wettermagie und im Fruchtbarkeitszauber.4

Die Anwendung des Fells ist also vielseitig5; die Motive greifen 
auch ineinander, und bisweilen muß man im Zweifel sein über den ur­
sprünglichen Sinn des Brauches. Ein durchgehender Zug ist aber, daß 
man beabsichtigt, einen Kontakt zwischen dem Fell und der betreffen­
den Person zu erreichen, was ebenso charakteristisch ist für die An­
wendung des Fells in der Kathartik und Apotrope (z. B. der Einzu­
weihende betritt das Fell mit seinem Fuß, der Inkubant schläft auf 
Fellen), sowie in dem Fruchtbarkeitszauber (z. B. das Schlagen mit 
Riemen, die Einhüllung in Felle) und auch in der W ettermagie (z. B. 
die Teilnehmer in der Prozession zu Zeus Akraios sind in Felle ein­
gehüllt.6) Die Eigenschaften des Tieres bleiben in dessen Felle zu­
rück (solange es noch frisch ist — die Teilnehmer in der Prozession 
zu Zeus Akraios sind in frische Felle eingehüllt), die Absicht ist also, 
durch den Kontakt diese Eigenschaften auf die betreffende Person über­
zuführen: so kann man meiner Meinung nach, wie es Robertson Smith7 
und Oldenberg8 tun, die verschiedenen Anwendungen des Fells deuten

1 Harrison Prolegomena to the Study o f the Greek rel. 267.
* Pley De lanae in  antiquorum ritibus usu in Religionsgesch. Vers. und 

Vorarb. XI 2 (1911) 3ff.
3 Deubner s. v. Fleece in Hastings Encyclopaedia o f Mel. and Ethics.
4 Zu den Beispielen der Anwendung des Fells im Fruchtbarkeitszauber, 

die Deubner anführt, ist aus dem antiken Gebiet noch das Schweineopfer an 
Aphrodite in Paphos, wobei der Priester in ein Widderfell eingehüllt war, 
hinzuzufügen (Blinkenberg Le temple de Paphos, Det Kgl. Danske Videnska-
bernes Selskab, Historisk-fdologiske Meddelelser IX 2 (1924) 23 ff.)

6 Von mehreren Forschern wird die eine oder andere Kategorie auf Kosten 
der ändern betont, so z. B. heben Miß Harrison (Proleg. to the study of the Greek 
rel. 23ff.), Stengel (Griech. Kultusaltertümer 170), Cook (Zeus 422ff.) die Rei­
nigungsmotive hervor, Nilsson (Griech. Feste 6), Eitrem ( Voropfer und Opfer- 
ritus 372 ff.) den wind- und wettermagisehen Charakter.

6 Nilsson Griech. Feste 6.
7 Robertson Smith Lectures on the religion of the Semites 438.
8 Oldenberg Die Religion des Veda 399, l ;  480. Andere Erklärungsversuche: 

E r s a t z o p f e r  Diels SibylUnische Blätter 69, 1, ygl. Gruppe Griech. Myth. und 
Rel. 892, 1, K o m m u n i o n  Kroll Arch. f. Religionsiviss. VIII (1905) Beiheft 39. 
Pley De lanae in antiquorum ritibus usu 9 ff. usw. betreffen nicht das Ur­
sprüngliche.



Das attische Fest der Skira 207

und verstehen. Im Fruchtbarkeitszauber erinnert das Schlagen mit den 
Riemen an die Lebensrute; in der Inkubation ist es auch ein gewöhn­
licher Brauch, auf der bloßen Erde oder auf einem Lager von Pflanzen 
zu liegen; die Kräfte der Erde und der Pflanzen sind ebenso anwend­
bar wie die des T ieres1; die kathartischen und apotropäischen Riten 
sind auch auf diese Weise verständlich, und die'wettermagischen Zere­
monien können so aufgefaßt werden. Ob die Ähnlichkeit des Fells mit 
den Wolken, oder ob der Glaube an die feuchtigkeitziehende Macht 
desselben ultima ratio ist, davon kann man wohl absehen: die Haupt­
sache ist, daß einige Tiere, wie die Ziege und der Widder, als w etter­
magisch angesehen wurden; wenn man sich also in derartige Felle ein­
hüllt, wird man ein wettermagisches Objekt, mit wettermagischer Energie 
gefüllt, die die gewünschten Wetterverhältnisse bewirken kann. Die 
verschiedenen Wirkungen des Fells sind also von den verschiedenen 
Qualitäten der Tiere abhängig. Daß sich die fruchtbarkeits- und w etter­
magischen Qualitäten berühren, wissen wir auch von anderer Seite h e r: 
die Wind- und W ettergeister sind oft identisch mit den Wald- und 
Feldgeistern, die Grenzen dazwischen sind fließend2; daß auch die Frucht­
barkeits-, kathartischen und apotropäischen Riten oft identisch sind, ist 
allbekannt und schon oben erwähnt.

Der allgemeine Charakter der Fellriten ist somit klar; schwieriger 
ist es aber, die spezielle Anwendung des öiov xcodiov in den Skira fest­
zustellen, nämlich ob es hier apotropäisch, kathartisch, fruchtbarkeits­
zaubernd oder wettermagisch angewendet ist. Ich meine von der w etter­
magischen Anwendung kann man absehen, von Regenzauber kann nicht 
die Rede sein, denn eine Regenzauberzeremonie im Hochsommer mußte 
bald aufhören, da das gewünschte Resultat immer ausblieb (vgl. Nilsson, 
Griech.Feste 438,1). Sollte etwa die Zeremonie günstige, kühlere Winde 
bringen wie die Prozession zu Zeus Akraios in der Mitte des Sommers? 
Auch dies ist nicht anzunehmen; denn betrachtet man die Riten, bei 
welchen das Fell sicher wettermagisch angewendet ist, so findet man, 
daß sie immer auf hohen, windreichen Gebirgen ausgeführt sind. Je­
doch Skiron, wo die Skira gefeiert wurden, ist ein Ackerfeld (vgl. u. S. 216, 
Anm. 2). Betrachtet man dagegen die Fälle, wo speziell das ölov xcodiov. 
angewendet wird, so belehrt uns das Testimonium, daß es mit dem 
Kulte des Zeus Meilichios und Ktesios verbunden ist. Beide sind chtho-

1 Deubner Be incubatione 27; Hastings Eneycl. o f Bel. and Ethics 1. c. 
erklärt die Inkubation, als ob der Gott durch das Fell des an ihn geopferten 
Tieres bewogen würde, die gewünschte Auskunft zu geben. Das oben S. 206 
Note 8 Gesagte hat auch hier Geltung.

* Mannhardt Wald- und Feldkulte 201 ff.



208 E. Gj erstad

nische Gottheiten der Fruchtbarkeit und des Vorrats.1 Aber schließlich 
ist es unmöglich, mit Sicherheit zu wissen, ob auch in diesen Kulten 
eine apotropäisch - kathartische oder fruchtbarkeitszaubemde Wirkung 
beabsichtigt ist. Da das Resultat aber, wie wir gesehen haben, in jedem 
Fall ein und dasselbe ist, so schließt sich das öiov xadiov organisch an 
die anderen fruchtbarkeitserregenden Riten des Festes an.

Test. IX. Schol. Aristoph., Thesm. 750.
simd'ccGi Xiysiv, iäv xig iv diovvcioig 7] ziiaoLoig t) Zxigoig (iixgov xi ngog 

ivayißfiäxcov1 cprjßlv svtc.
1 ngoGsvayiG^dixcov codd.

Der Text des Scholions zu Thesm. 750 ist hoffnungslos zerstört und 
ergibt keinen klaren Sinn; nach dem W orte Zuiqoig und vor dem W orte 
<pr}6tv ist eine ganze Gruppe von W orten ausgefallen. Auch der Schluß 
des Scholions fehlt. Aber es ist trotzdem von einiger Bedeutung wegen 
des W ortes ivccyiOfiarcov. Es wird nämlich hierdurch bewiesen, daß an 
den Skira ein chthonisches Opfer stattfand. Mehr können wir nicht sagen. 
Worin das Opfer bestand, wissen wir nicht.

Test. X. Schol. Clemens Alex., Protrept. 14, 6.
UyiiQOcpOQia] HxigocpoQicc eopxijg ovofia im xsX ovfiivrjg1 xjj /ifrrivä S ia  U xl- 

q covu  xov Xv{icciv6[i6vov n ü c i xolg T ta g ’  avxov kccxccLq o v g l v ,  oj& ovvxcc sig xrjv T ta g a -  

v,SL(ibvriv &ccXoc66civ ßoQccv xjj xccqccSoxovGt] %eXwvi?, avatQsd’svxa Sk vno xfjg
jld'riv&g. P. M.

1 i7tixsXov{iivrig Di. ijrijtaloufitv7js P. M.

Das Scholion will das W ort Skirophoria bei Clemens Protr. 14, 6 
erklären, und das Fest wird also im Anschluß an Clemens Skirophoria 
genannt. Der Scholiast sagt, daß die Skirophoria ein Athenafest sind, 
das um Skirons willen gefeiert wird: diesen Frevler hat nämlich Athena 
aus dem Wege geräumt. Der Verfasser des Scholions ist Baanes, Sekretär 
des Erzbischofs Arethas von Cäsarea in Kappadokien.2 Baanes hat aber 
die Scholien nicht selbst verfaßt, sondern von jenen eines christlichen 
Grammatikers des 5. Jahrhunderts abgeschrieben. Was dieses Scholion 
betrifft, so besteht wohl kein Zweifel über seine freie Erfindung, denn 
der megarensische Skiron hat in Wirklichkeit nichts mit den Skira zu 
tun (vgl. u. S. 224f.). Die Angabe aber, die in einem Lexikon angetroffen 
wurde und besagt, daß die Skirophoria ein Athenafest sind, hat der

1 Daß daa Siov woodiov im Dienste des Meilichioa im Monat Maimakterion 
angewendet wurde, bedeutet nicht, daß Meilichioa und Maimaktes identisch 
sind, so daß zufolge der Wetterbeziehungen des Maimaktes die Anwendung 
des Siov v.mSiov hier wettermagisch aufzufassen sei (gegen Nilsson Griech. 
Feste 6).

* Vgl. Stählin Clemens Alexandrinus I, XVIII.



Das attische Fest der Skira 209
Grammatiker — um den Namen zu erklären —  in ganz willkürlicher 
Weise mit der Skironlegende verknüpft, die darum gerade ad hoc, um 
Skiron mit Athena zu verbinden, so abgeschlossen wird, daß Athena 
den Skiron tötet. Es ist wahr, daß Skiron mit Athena S k ira s  verbunden 
ist, und so könnte man vielleicht meinen, da Athena Skiras bisweilen 
irrtümlich mit den Skira verbunden wird, daß das Scholion auf eine 
Kombination dieser zwei Versionen zurückgehe. Dies ist aber nicht 
möglich, weil die megarische Lokaltradition, die diese Verbindung des 
Skiron mit Athena Skiras behauptet, Skiron nicht als einen Frevler 
darstellte — was ja erst durch die von Haß gegen Megara gekenn­
zeichnete athenische Version aufkam (vgl. u. S. 224). Der autoschedias- 
tische Charakter des Scholions ist also offenbar. Für unsere Kenntnis 
ist das Scholion natürlich ganz wertlos.
Test. X I. I. G. II, IIP, 1358.

B, Z. 30 ff.
Exigotpogicbvos' 7tgö E xlqcov  ' T r i v i a l  rcc «apa[r]a oig AhK Kogorgocptoi 

%olgog Isgmßvvcc hH, Tgironccrgsvßi olg, isgmßvvtic HL lixdyLccßiv olg AhH,
iSQwßvvcc HK

B, Z. 51 ff.
£ x ig o q po g icö vo s" n g o  Z x L g io v . rcckioot, x g io g  A[hh], isgdoßvvcc hh, y g ia x o g  PK 

T g ir o n a tg s v ß i  rgccnsgcc K

Die betreffende Inschrift ist ein Fragment der Fasti der attischen 
Tetrapolis: Marathon, Trikorynthos, Oenoe und Probalinthos. Sie gehört 
der ersten Hälfte des 4. Jahrhunderts an. Bewahrt sind in einer Ko­
lumne das Verzeichnis der für die ganze Tetrapolis gemeinsamen Sacra 
und in einer anderen Kolumne die Sacra der marathonischen Feste, so­
wohl der jährlichen als auch der trieterischen (vgl. Prott-Ziehen, Leges 
sacrae 46) und ferner der Anfang der trikorynthischen Fasti. Das Testi­
monium gehört den marathonischen Fasti an: die Opfer Z. 30 ff. sind 
jährlich, diejenigen Z. 51 ff. trieterisch. W ir sehen, daß das Fest Skira 
heißt; es wird auch in den Demen im Skirophorion gefeiert, wahrschein­
lich an demselben Tag, dem 12. des Monats, wie in Athen, obgleich die 
demotischen Kalender, was die Daten betrifft, mit dem athenischen 
nicht immer übereinstimmen. IIqo £ xiqcov heißt der Tag vor den Skira 
(vgl. Prott-Ziehen, Leges sacrae 50). Jährlich opfert man an diesem 
„Skirenabend“ dem Lokalheros Hyttenios*, der Kurotrophos, den Trito- 
patores und Akamantes. Es ist auffallend, daß, obgleich das Vorfest 
in den Fasten in dieser Weise notiert ist, die Skira selbst fehlen. Wahr­
scheinlich ist dies so zu erklären, daß die Skira nicht zu den maratho­
nischen Festen, sondern zu denen der Tetrapolis gehörten.

1 Über rä  agaicc s. Stengel Hermes XLIII (1908) 6 4 5 f.; Bouse Greek votive 
offerings 45, 4.

Archiv für Religionswissenschaft XXVII 14



210 E. Gjerstad
Test. X II .  I. G. II 573b =  II, III* 1177.

[ i7t i ( i s l e t6& a i —  —  —  t o v  Srm ag% ov \ [ i s r c c ]  r fjg  ls g s ia g  t o v  l ärt( ia g -  
% \ov]vra  t o v  ©Bß^iocpogLov, [ o n a g  a v  /u.jTjiJ'Jeis cccpizovg äcp ie i (iriSh äha[ffo|vs] 
ß v v a y s i  firjSs is g a  iv iö g lvco [v \\T a ]i (iriSh K a d 'a g fio vg  n o iw ß iv  itg o g  to v g
ß to (iovg  tir jd s t o  { i£ ya g \o v  ngoßicoßLV a v s v  t f jg  l tg s a g  [<$:Ä]!Ä,’ }) o t a v  i] iogTrj töav  
®sß\LO(pogi(ov | Koci Ti%T]goßiui K a l K a X a y ia io ig  x]|ai T a E n L g a  K a l si' T iv a  äXXjjv  
Tj(id\gav ßvv£g% ovT ai a t  y v v a iK e g  k u \t u  r ä  7 taT gia .

Die Inschrift ist im Piräus gefunden und gehört der letzten Hälfte 
des 4. Jahrhunderts an. Ihr Anfang fehlt. Sie enthält einen Beschluß der 
Piräenser über die sakrale Anwendung des Thesmophorion. Es wird be­
stimmt, daß die Oberaufsicht des Thesmophorion dem Demarchen und 
der Priesterin zufällt, die darüber wachen sollen, daß niemand Sklaven 
freigebe, Kultgenossen berufe1, Weihgeschenke errichte, Reinigungen 
vornehme und Opfer bringe und das Megaron, das Kultlokal des Thes­
mophorion, nicht betrete ohne die Gesellschaft der Priesterin; doch 
gelte eine Ausnahme bezüglich der Feste Thesmophoria, Plerosia, Kala- 
maia, Skira und anderer, die die Frauen herkömmlich feiern. An diesen 
Festen war es also nicht nötig, die Bestimmung zu beachten. Am Schluß 
wird gesagt, daß die Stele beim Aufgang zum Thesmophorion errichtet 
werden solle.

Es ist hier demnach die Rede von einem Beschluß der lokalen Ge­
meinde, um einige Kulte, die sich bisher in freien Formen bewegt haben, 
zu regulieren. Der lokale, nichtstaatliche Charakter des Kults muß be­
tont werden. Es ist nämlich einleuchtend, daß man keineswegs von den 
lokalen Kultverhältnissen, die immer freier in Anschluß an den Privat­
kult ausgebildet sein können, zwingende Folgerungen für den Staatskult 
ziehen darf. Der private Charakter der betreffenden Kulte erhellt durch 
das W ort &idaovg. Von &£cc6ol hat man zwei Arten zu unterscheiden: 
eine ältere, die mit der Organisation der Phratrien verbunden war, und 
einen späteren, hiervon unabhängigen Vereinstypus.2 Die in der Inschrift 
genannten diaßoi gehören zum älteren Typus. Daß aber diese älteren 
&ia6oi, wie Poland in Übereinstimmung mit Lüders meint, nichts mit 
dem Kulte zu tun hatten, sondern nur zu Verwaltungszwecken einge­
richtet w aren3, trifft nicht zu. Für den betreffenden Fall sind die Be-

1 M r}ds f h a ß o v g  ß v v a y s i  wird von einigen Forschern als ein Verbot gegen
Neubildungen von ftL a ß o i aufgefaßt (vgl. Poland Geschichte des griech. Vereins­
wesens 19), was aber unmöglich ist, wie die Bedingung &XX’ t) o z a v  i) iogTrj
r& v  ©sß(io<poQlo)v usw. zeigt. Es kann doch nicht gemeint sein, daß Neubil­
dungen von & la o o i  an den genannten Festtagen erlaubt seien: ß w d y s i v  hat
also die gewöhnliche Bedeutung versammeln, berufen (vgl. z.B. I. G. III 74:
Tovg  ß o v X o ^ v o v g  % quvov ß w d y s i v  Mr\vl Tvggdwm usw.).

8 Vgl. Poland Geschichte des griech. Vereinsivesens 16 ff.
* Poland op. cit. 17, 19.



Das attische Fest der Skira 211
Ziehungen zum Kulte ganz deutlich, und schon Toepffer hat Einspruch 
gegen jene Auffassung erhoben.1 Die &i<x6ot, wie die o^yecovsg, wären ur­
sprünglich private Kultgenossenschaften; ihre Verbindung mit den Phra- 
trien kann erst für jene Zeit erwiesen werden, als die Phratrien ihre 
politische Bedeutung verloren hatten und als Kultgenossenschaften fort­
lebten. Hier ist es wichtig, diese Beschränkung in der allgemeinen Be­
weiskraft des Testimoniums zu beobachten: was daraus erschlossen 
werden kann, hat zunächst nur lokale und nicht staatliche Beziehung.

Zuerst sehen wir, daß auch im Piräus der Festname Skira war. Die 
verschiedenen Feste sind augenscheinlich in chronologischer Ordnung 
aufgezählt: man beginnt mit den herbstlichen Thesmophoria, im Monat 
Pyanepsion, dann folgt die Plerosia, die auch aus Myrrhinus bekannt ist 
(vgl. u. S. 212, Anm. 1 ) und dort im W inter imPoseideon gefeiert wurde; 
die Kalamaia (von naXa îog, Halm) dürften in den Frühling oder Vor­
sommer zu setzen sein2; im Hochsommer kommen schließlich die Skira. 
Ob aber die piräischen Skira an demselben Tage, am 12 . Skirophorion, 
wie die athenischen stattfanden, können wir nicht mit Bestimmtheit sagen.

Vom Festritual erfahren wir leider nichts, nur soviel wird bestätigt, 
daß die Skira ein Frauenfest waren. W eiter hat man daraus, daß die 
Skira offenbar innerhalb des Thesmophorions gefeiert wurden, indirekt 
geschlossen, daß das Fest Demeter geheiligt war. Aus einer anderen 
Quelle (Test. XIV) wissen wir jedoch, daß Athena Polias die Festgöttin 
gewesen ist. Wie vertragen sich nun diese entgegengesetzten Angaben? 
Erstens ist es tatsächlich nicht ganz ausgemacht, daß die Skira ein 
Demeterfest waren, weil sie innerhalb des Thesmophorions gefeiert 
wurden. Wissen wir doch, daß bisweilen sogar Tempel verschiedener 
Götter innerhalb ein und desselben Temenos errichtet sind, und daß 
kleinere Heroa und Altäre verschiedener Gottheiten im Temenos eines 
Hauptgottes oftmals vereinigt sind. Dies ist eine wohlbekannte Sache. 
Aber trotzdem muß man zugeben, daß es doch sehr wahrscheinlich ist, 
daß die piräischen Skira ein Demeterfest waren. Gibt man dies zu, so 
muß man aber auch berücksichtigen, daß die Inschrift, wie oben hervor­
gehoben ist, nur lokale Beziehung hat und für die athenischen Verhält­
nisse nicht beweisend ist. Die Verbindung derselben Feste an verschie­
denen Orten mit verschiedenen Göttern kann bisweilen angetroffen 
werden und hängt oft damit zusammen, daß viele Feste ursprünglich 
Selbstzweck waren.3 Daß solche Diskrepanzen auch sonst innerhalb der­
selben Landschaft in den lokalen Kulten Vorkommen, ist durch die freie 
Bildung der lokalen Verhältnisse sehr leicht zu verstehen. Ein gutes

1 Toepffer Attische Genealogie 13, 3. 1 Vgl. Bischoff P.-W. X 1532.
8 NilBBon Griech. Feste 463.

14*



212 E. Gjerstad

Beispiel ist durch die in der Inschrift genannte Plerosia gegeben, die, 
wie die anderen darin aufgezählten Feste, als ein Demeterfest aufzufassen 
ist, in Myrrhinus aber ein Zeusfest war.1

T est. XIII. I. G. III 57.

r f j  de [d ]< a 8 £ xdz i] x w v  SxLgcav ixcca ro ^g ].

Die Inschrift stammt aus der römischen Kaiserzeit. Sie ist sehr ver­
stümmelt, aber soviel geht aus ihr hervor, daß ein Mann aus Diomeia, 
der xi]()v£ xfjg IAqeIov ndyov ßovkrjg xat oiQXl£9£̂ ? ^Bßccöx&v xai 2 eßa- 
Gxrjg oixiccg gewesen ist, den Areopagiten verschiedene Vorteile an ver­
schiedenen Tagen testamentarisch vermachte, u. a. auch allgemeine Spei­
sung im Prytaneion xfj öe öcoÖExdxrj x&v S k l q o iv . Dittenberger deutet 
dies als xfj öe öcodExdxrj xov (irjvog y xa ZxIqu ayExat,2, Mommsen aber 
widerspricht und deutet den Ausdruck als den zwölften der Skirafest- 
tage: er sieht hier ein Indizium für die 12 tägige Dauer der Skira.3 Es 
muß ohne weiteres zugegeben werden, daß diese Auffassung falsch ist: 
sie verträgt sich mit nichts, was wir sonst über die Zeit der Skira 
wissen (vgl. Test. IV, V, XVII). Darum ist es unmöglich, Mommsens 
Auffassung aufrechtzuerhalten. Daß die Festnamen als Festdaten dienen, 
kommt bisweilen vor. Ein naheliegendes Beispiel bietet die Inschrift 
I.G . II8 1358: KQo ZxIqcov (Test. XI).

Die Bedeutung des Testimonium liegt darin, daß der Festname Skira 
inschriftlich bis in die römische Kaiserzeit bezeugt ist.

Test. XIV. Harpokrat. v. U x ig o v .

E x L g o v 1: A v x o v g y o g  i v  rö» n s g l r f j s  le g s ia g . E x L g u  bo qti] v ta g ' ’A & t iv c d o ig , 

&q>’  f}g x a i  o f ^ i jv 1 S x ig o tp o g im v . cpaßl dh o i y g d ip a v re g  n s g l  w r iv ü v  x a i  io g rm v  
r & v  hd"j}v7i<siv  *, ebv iß z i  x a i  A v ß i i ia x iS ^ g ,  tag t o  ß x ig o v 4 ß x id S io v 6 i ß n  l i i y a ,  
h y  m 6 (psgo fiivcp  7 i t ,  &xgoit6Xsa>g s ig  x iv a  tö n o v  x a X o v fis v o v  E x L g o v  v to g s v o v x a t9

1 Z lx ig o v ] ß x ig o v  G et BC (ut opinor Dind.) 1 o flt \ v  om. C 3 (irjrcäi/ 
x a i  hogtcbv x & v  'A .  ex Epitome restituit Dind. pro ko g x& v  x a i  (.n \v m v  4 ßxL-
qov] ß x ig o v  codd. 5 cxlclS io v ] ß x ia ö s io v  Aid. 0 —  ( i iy a  ix p ’  eo Bekkerus 
fisxcc v ip a  A {isxcc vJ tö  B G om. C ( is & ’  o v  Aid. cum Epitome 7 —  cptgo-
fiiv c a  A (peQ0[i£V 0i  Aid. cp sgo [iiv (o v  B ut Epitome cpegofisvov  CG 8 n o g e v o v -
tcci] äh  addit C

1 IG II 578; vergebens bemüht man sich, icXrigoßLav in dieser Inschrift als 
itgoTigoßiav aufzufassen (vgl. Prott-Ziehen Leges sacrae 101 f.). Die Proerosia 
wurde wahrscheinlich in Pyanepsion, jedenfalls vor der Aussaat im Herbste 
gefeiert (vgl. Prott-Ziehen Leges sacrae 29 f.), aber die Plerosia fiel in den Po- 
seideon. Diese Zeit stimmt auch m it der Stellung der Plerosia in der Festreihe 
der betreffenden Inschrift: das Fest rangiert nach den Thesmophoria in Pya- 
nepsion und vor den Kalamaia und den Skira, die Frühlings- und Sommer- 
feste waren.

2 Dittenberger zu IG  HI 57.
3 Mommsen Philologus L (1891) 124; Feste der Stadt Athen 505.



7} ts xijg A&rjväg iig s ta  xa i o xov IIoßEiSeävog tsgsvg x a i  o 1 rov 'HXiov.* xo /ii-  
£ovßi Sh rovro ’E rsoßovxdSai. ßv/ißoXov3 Sh rovro y iv e x a i4 rov Sslv oinoSo\LElv 
x a i  ß x iita g 6 ito isiv , mg rovrov rov xqovov dcgißrov övrog Jtgog9 oixoSö\Liav. x a i  
k&r}väv Sh ZJxigaSa7 rifi& aiv kQ'rjvaioi. rjv <&iXoxogog [ihv i v 6 ß’ Ar&iSog &nb 
2^xigovs n v o g  EXsvßivLov10 (idvrstog xsxXfjßd'ai, U g a ^ ita v11 S h ls iv  ß ’ 13 Jüsya- 
gix&v ano Sxigtovog.

1 o om. BCG 2 — tsgivg post 'HXiov C 3 ov{ißoXov Aid. ßvpßovXov 
A et Epitome gIfißXov B ßrj[i£iov C et corr. G 4 — ylvsrai] yivopevov A
6 ßxinag\ ßxsrpag CG 6 acpös] Eg C 7 2JxigäSa] ßxiggäSa BAld.
8 iv  om. BCG 9 Sxigov] ßxiggov [B 10 EXsvßiviov] iXsvßlov B G
11 U pa|iW ] TtaQagioov G 18 äh habent Aid. et Epitome om. ceteri 13 j3'] 
Ssvrigtp Aid.

Test. XV. Photios v. ßxigov.1
ß x ig a 2 kogrij itaga  ’A&7}vaioig. aq>’ fis *a l o (if]v ßxigocpogubv. 8 (pacl Ss ol 

ygaipavreg itsg i rs yn\veav x a i kogr&v x&v ’AQ'rjvrißiv, tag ro ß x ig o v4 ßxiaSsiöv  
iß n v ,  fied’’ ov cpsgofiivov i£ 6cxgon6Xt(og si'g r tv a  totcov xaXovpevov Hxigov  
iioqsvovra t i\ re rfjg ’AQ'rjväg ligsia  x a i o rov IloßsLÖwvog itgsvg x a i o rov  
'HXiov. xo\LL^ovßi Sh rovro 'E rsoßovxäSai. ßvfißoXov Sh rovro y ivsxa i xov Sslv  
oixoSo(isTv x a i ßxiitag  Sh xo is iv , ag rovrov  rov XQÖvov iigißrov bvrog ngog olxo- 
Sofitav. x a i ’AQ,r\väv Sh E xigäSa  n iiw ß iv  !d&rivaioi, t\v $>iX6xogog (ihv iv  ß' 
Ax&iSog ano  2 x ig o v  rivog ’EXsvoiviov fiavxswg xsxXfjßd'ai, U ga g la v  Sh iv  ß ' 
M syagix& v &7to Zxigcovog.

1 ßxigov codd. 2 ßxiga codd. 3 ßxigoq)ogiwv codd. 4 ßxigov codd. 

Test. XV I. Suidas v. ßxigov =  Test. XV.

Das Testimonium XIV, mit dem die Testimonia XV und XVI, von 
einigen Auslassungen abgesehen, identisch sind, zerfällt in drei Teile. 
Im ersten Teil ist eine Notiz aus Lykurgos Rede negi xrjg iSQEiag mit­
geteilt: Skira ist ein athenisches Fest, von dem sich auch der Monats­
name Skirophorion herleitet. Im zweiten Teil ist ein Auszug aus einer 
Schrift von Lysimachides über die Feste und Monate der Athener wieder­
gegeben: der Festname wird mit einem W orte exigov in Zusammenhang 
gebracht; 6-aLqov ist ein großer Sonnenschirm, unter dem die Priesterin 
der Athena und die Poseidon- und Heliospriester von der Akropolis bis 
zu einem Ort Skiron in Festprozession hinziehen. Die Eteobutaden tragen 
diesen Schirm. Das Schirmtragen hat die symbolische Bedeutung, daß 
man um diese Zeit am besten Häuser baut und bedeckt.

Im dritten Teile wird gesagt, daß die Athener Athena Skiras ehren, 
für deren Namensherleitung auch zwei Autoren, Philochoros und Praxion, 
angeführt sind. Philochoros leitet ihren Namen im 2. Buche seines Werkes 
Atthis vom eleusinischen Seher Skiros ab, und Praxion im 2. Buche seines 
Werkes Megarika von Skiron, dem megarischen Heros.

Lykurgos’ knappe Angabe bringt nicht besonders Neues: Skira als 
ein athenisches Fest wird durch die Tatsache bestätigt, daß weder das 
Fest noch der Monatsname Skirophorion außerhalb Attika angetroffen

Das attische Fest der Skira 213



werden können. W ir sind darum berechtigt, das Fest als ein spezifisch 
athenisches anzusehen.

W eit wichtiger ist der nächste Teil des Testimoniums. Lysimachides 
W erk ist heortologisch und den reinen Tatsachen, die er angibt, muß 
deshalb großer W ert beigemessen werden. Diese Tatsachen sind: die 
Festprozession, an der die Priesterin der Athena und die Priester des 
Poseidon und des Helios teilnehmen, geht von der Akropolis aus; ihr 
Ziel ist ein Ort Skiron. Die Priesterin und die Priester schreiten unter 
einem Baldachin vorwärts, den Personen aus dem Geschlecht der Eteo- 
butaden zu tragen pflegten. Hieraus lernen wir, daß die Skira der Athena, 
und zwar der Athena Polias heilig waren. Daß nur auf die Athena Polias 
angespielt ist, ergibt sich aus folgenden Erwägungen: die Festprozession 
geht von der Akropolis aus, es kann darum nur entweder Athena Polias 
oder Athena Parthenos gemeint sein; daß man hier aber nur an Athena 
Polias denken darf, wird zunächst dadurch deutlich, daß Athena mit 
Poseidon verbunden ist, und dies wird außerdem noch durch die 
Teilnahme der Eteobutaden bestätigt, in deren Geschlecht der Priester­
dienst der Athena Polias und des Poseidon-Erechtheus erblich war. 
Mit Athena ist Poseidon und Helios verknüpft. Poseidon ist Ere- 
chtheus, was durch das Testimonium XVII bewiesen wird. Was Helios 
betrifft, so hat man versucht, ihn entweder als Apollon zu deuten 
oder auszumerzen: Mommsen repräsentiert die erste Alternative1, van 
der Loeff dagegen die zweite; er will den Text ändern und schlägt an­
sta tt o xov üoG sidm vog iSQSvg ro v  'HXCov vor: o xov  ü o ö E iö ä vo g  lEQEvg xov  
’EQex&icog.2 Die geringen Spuren von einem Helioskult in A ttika haben 
sein Auftreten in den Skira verdächtig gemacht. Aber ich geselle mich 
doch zu den Forschern, die den Text unangetastet lassen und an Helios’ 
Auftreten an den Skira nicht Anstoß nehmen3, und zwar aus folgenden 
Gründen: die Änderung van der Loeffs ist zu gewaltsam. Helios als 
Apollon aufzufassen, wäre freilich an sich verlockend, da Apollon teils 
an Vegetations- und Fruchtbarkeitsfesten, wie es die Skira sind, beteiligt 
war — in Attika braucht man nur an die Thargelia und Pyanepsia zu 
denken —  teils in später Zeit oftmals mit Helios gleichgesetzt wurde. 
Aber auf der anderen Seite ist in diesem Fall Helios’ Anschließung an 
das Fest leichter zu verstehen als Apollons. Die Skira wurden bekannt­
lich um die Sommersonnenwende gefeiert, wo die Glut der Sonne 
zu brennen beginnt. Da man über die Deutung und den Sinn der Fest­
riten bald in Ungewißheit geriet und darum zu verschiedenen, falschen 
Deutungsversuchen griff (vgl. o. S. 204), kam man auch auf den Ge­
danken, die Festriten als ein Schutzflehen wegen der sengenden Hitze der

1 Mommsen Feste der Stadt Athen 506 f. 2 Mnemosyne 44 (1916) 106.
3 Toepffer Attische Genealogie 120 f.

214 E. Gjerstad



Das attische Fest der Skira 215
Sonne aufzufassen; so war es auch natürlich, daß Helios mit dem Feste 
verbunden wurde. Die Bedingung hierfür ist also der Verlust des ur­
sprünglichen Sinns der Festriten; so ist Helios spät, wahrscheinlich erst 
in hellenistischer Zeit, in der der Helioskult sehr emporkam, einge­
drungen.1 Es kann auf der anderen Seite nicht bezweifelt werden, daß 
Athena und Erechtheus die ersten und ursprünglichen Götter des Festes 
sind: es gibt kein Indizium, daß diese Götter später eingedrungen wären 
und eine ursprüngliche Gottheit verdrängt hätten. Zwar ist die Meinung 
oftmals geäußert worden, daß Demeter und Kore ursprünglich die Fest­
göttinnen waren, die später, speziell in Athen, von der athenischen Stadt­
göttin verdrängt worden seien.2 Beweise hierfür fand man in dem Um­
stande, daß einige Testimonia (Test. XVII, XX, XXI, XXVI—XXVIII) 
m itteilen, daß auch Demeter Festgöttin war, und ferner in der oben 
(Test. XII) besprochenen Piräusinschrift. Die Beweiskraft der anderen 
Testimonia, von denen Test. XXVI—XXVIII ganz auszumustern sind, 
wird unten geprüft: es kann durch diese Testimonia nicht mehr als 
durch die Piräusinschrift bewiesen werden, nämlich, daß Demeter an 
den lokalen, demeischen Skira teilhatte. Aber die Frage ist doch, ob 
sie am staatlichen Hauptfest einmal Festgöttin gewesen ist. Und dies 
muß ich verneinen. Erstens ist folgendes zu bemerken. Erechtheus ist 
ein alter chthonischer Fruchtbarkeitsdämon. Athena ist wahrscheinlich 
eine mykenisch-minoische Haus- und Palastgöttin, aus der die Stadt­
göttin des allgemeinen, schirmenden Typus hervorging.3 Ihre ursprüng-

1 Die Anschließung des Helios ist also nicht, wie Pfuhl De Athen, pompis 
sacr. 95 meint, durch seinen agraren Charakter bedingt. Helios’ agrare Be­
ziehungen sind wenigstens in Attika nicht bezeugt. Pfuhl op. cit. 86ff., dem 
Dieterich Kleine Schriften 338, 2 und Cook Zeus 339 ff. folgen, sucht sie durch 
Porphyr, de abstin. II, 7, der Theophrast zitiert und Schol. Arist. Equit. 729 zu 
beweisen. Dort wird berichtet, wie die Athener, nach dem Scholiasten an den 
Pyanepsia und Thargelia, Eiresionai dem Helios und den Horen darzubringen 
pflegten. Aber eben an diesen Festen wurden bekanntlich Eiresionai dem 
Apollon dargebracht. Pfuhl versucht diese Schwierigkeit so zu lösen, daß er 
die Eiresionai des Helios auf den Privatkult, die Eiresionai des Apollon sich 
auf den Staatskult beziehen läßt, was reine Willkür ist: wir wissen nichts von 
Helios im Privatkult. Es ist doch offenbar, daß Porphyrios und der Aristophanes- 
scholiast Helios anstatt Apollon eingesetzt haben. Warum Theophrast, wie 
Pfuhl meint, unmöglich Helios mit Apollon hätte identifizieren können, ist 
nicht einzusehen, denn eine solche Identifizierung kam ja oft vor, und Theo- 
phrasts Buch nsgl sveeßsias, woraus Porphyrios schöpft, war doch kein heorto- 
logisches Werk, so daß es Theophrast darauf ankäme, heortologisch exakte 
Benennungen anzuwenden.

2 Mommsen Feste der Stadt Athen 511 und zuletzt von van der Loeff 
Mnemosyne 44 (1916), 322 ff., 327, 5.

3 Nilsson Die Anfänge der Göttin Athena, Det Kgl. Danslce Videnskabernes 
Selskab, Sistorisk-filologiske Meddelelser IV 7 (1921), Min.-Myc. Hel. 419 ff.



216 E. Gjerstad

liehen Fruchtbarkeitsfunktionen, die auch in historischer Zeit bezeugt 
sind1, traten mit der Entwickelung des Staates vom Bauernstaat zum 
Handels- und Industriestaat zurück und wurden ändern Gottheiten über­
lassen. Demeter ist in historischer Zeit die große Fruchtbarkeitsgöttin. 
Ist es nicht schon an sich sehr unwahrscheinlich, daß Demeter, die spe­
zielle Vegetationsgöttin — wenn sie ursprünglich am Platze gewesen 
wäre — von einer Göttin, deren Vegetationscharakter in historischer 
Zeit nicht vorherrschend war, gerade aus einem Fruchtbarkeitsfest, wie 
es die Skira sind, verdrängt worden sein sollte? Diese UnWahrschein­
lichkeit wird zur Unmöglichkeit, wenn man an die übrigen Tatsachen 
des Lysimacheischen Testimoniums denkt: die Prozession nach Skiron 
und die Beteiligung der Eteobutaden an der Zeremonie bei Skiron.

Was lehrt uns nun die Tatsache, daß die Hauptzeremonie in Skiron 
stattfand? Erstens ist es einleuchtend, da Skiron ein Vorort Athens is t2, 
daß Demeter dort kaum früher eindrang, bevor Eleusis seine staatliche 
Selbständigkeit verloren hatte und in Athen aufgegangen war, also nicht 
vor dem 8. Jahrh .3 Doch das Fest muß viel älter sein, da die Riten 
schon im 7. Jahrh. teilweise unverständlich waren (vgl. o. S. 205). Die Frage 
lautet also, welche Gottheit war mit dem Fest vor dieser Zeit verbunden. 
Hier kann nur an Athena gedacht werden, gerade weil man zu beweisen 
vermag, daß Athena seit alter Zeit wenigstens vor der für Demeter mög­
lichen oberen Zeitgrenze in Skiron fest etabliert war. Dies ist bezeugt 
durch Athenas Patronat der heiligen Pflügung in Skiron, der ältesten 
der attischen Pflügungen und des einzigen der uns bekannten Riten in 
Skiron, mit Ausnahme der mit den Skira ausdrücklich verbundenen. Da 
also Athena in das Sakralwesen des Ortes seit alter Zeit eingedrungen 
war, muß auch die historisch bezeugte Verbindung der Athena mit den 
Skira bis in die ebenso frühe Zeit zurückgehen. Nun hat man zwar der 
heiligen Pflügung bei Skiron ihren uralten Charakter absprechen wollen 
und darum müssen wir die Sache näher prüfen.

In Skiron wurde eine der drei heiligen Pflügungen ausgeführt: 
Plutarch berichtet hierüber in Coniug. praec. 42: J4&j]vacoi tq e lq  agoxovg  
iSQovg ccyovßi, tv q & to v  i n i  2Jyit(>cpf to v  naX atoxaTov  rwv 6tc6qcov vnofivrj^ia , 
S e v x e q o v  xrj 'P a g tc e , x q lx o v  v t i o  itoXiv rov xa ko v fievo v  B o v£ vyio v . An drei

1 Über die Fruchtbarkeitsfunktionen der Athena siehe neuerdings Leh- 
mann-Hartleben Athena als Geburtsgöttin, dieses Archiv XXIV (1926) 19 ff.

2 Wir kennen ungefähr die Lage von Skiron. Nach Pausanias’ Beschreibung 
muß sie an der heiligen Straße zwischen Athen und Kephissos an einem Bache, 
auch Skiron genannt, gedacht werden. Der Bach ist noch zu erkennen: er ent­
springt auf dem heutigen Tourko-Vouni, d. h. dem antiken Anchesmos und 
vereinigt sich mit dem Kephissos nahe dem heutigen Botanischen Garten. Hier 
ungefähr muß also der Vorort Skiron gelegen haben.

3 vgl. Beloch Griech. Geschichte I 1, 207.



Das attische Fest der Skira 217

Stellen in Attika gab es also heilige Ackerfelder, wo nicht nur Pflügen 
und Säen, sondern natürlich auch Ernten und überhaupt jeder agrare 
Akt rituell ausgeführt werden mußte, b e v o r  es erlaubt war, die profane 
Ackerbauarbeit zu beginnen. Dies ist ein weitverbreiteter religiöser 
Brauch, dessen Erklärung wohlbekannt ist: solche heilige, abgesonderte 
Ackerfelder waren bestimmt, das ausschließliche Eigentum des Vegetations­
dämonen zu sein, um ihm das Ausbeuten seiner übrigen Domänen zu 
vergüten1; gleichwie von jeder Frucht eine änaQ^rj dargebracht wurde, 
um das Tabu wegzunehmen, so wurde auch ein Stück Ackerland als 
Tabu ausgespart. Das Ackerland in Skiron war nach Plutarch dasjenige, 
wo der heilige Akt als eine Erinnerung an die ä l te s te  P f lü g u n g  aus­
geführt wird. Diese Behauptung ist zwar von R obert2 und Toepffer3 
bestritten worden, aber meines Erachtens nicht mit Recht. Von diesen 
Gelehrten wird angenommen, daß die Athener am Fuße des Akropolis­
felsens, hingegen die Eleusinier auf der rharischen Flur die Identifizierung 
mit der ältesten heiligen Pflügung beanspruchten: bei der politischen 
Vereinigung der athenischen und eleusinischen Gemeinden wurde dieser 
religiöse Zwist dadurch ausgeglichen, daß man ein drittes heiliges Acker­
feld schuf, Skiron, dem man, zufolge eines Kompromisses, die Ehre zu­
sprach, das älteste Ackerland zu sein. Dies muß bezweifelt werden; denn 
die Bedingungen hierfür wären, erstens, daß sich Demeter, die eleusi- 
nische Göttin, in Skiron nachweisen ließe, wofür eben die Bestätigung 
ermangelt. Zweitens, daß das heilige Ackerland am Fuße der Akropolis 
der Athena Polias, der in Skiron vertretenen Göttin, geheiligt war, was 
auch nicht zutrifft. Der heilige Akropolisacker gehörte nämlich der 
Athena Parthenos, was Plutarch deutlich aussagt4, Sulla 13: 05, %iMcov 
ÖQa%n&v oaviov xov fieöijuvov xav hvq&v ovrog iv u6xet t o t e ,  x&v av&QWTtoav
61XOVIISVCOV TO 71EQI X7]V aXQOTtoXlV (pVOflSVOV JtUQ&EV 10 V, .............. a-UTOg

£väd,££ojg itoxoig fie&rjfiSQivoig x a l xcofioig %Q(6(i£vog %xL
Das Verhältnis der drei attischen Ackerfelder muß also ein anderes 

sein. Das wird klar, wenn man die zweite der oben genannten Tat­
sachen, nämlich die Teilnahme der Eteobutaden in Erwägung zieht. 
Warum sind die Eteobutaden an den Skira beteiligt? Nur darum, weil 
die Skira ein Fest des Athena Polias und des Erechtheus sind, und sie 
also automatisch die Fürsorge des Festes übernahmen, als es gestiftet 
wurde? Sicherlich nicht. Die Eteobutaden stammten eben aus der Ge­
gend, wo Skiron liegt: die Heimat ihres Ahnherrn Butes sind, wie 
Toepffer sagt: „die fruchtbaren, den denkwürdigen Felsen des Kekrops

1 vgl. Frazer Golden Bough V 2, 14 f. 2 Hermes XX (1885) 378.
3 Toepffer Attische Genealogie 137f.
4 Dies wird auch von Toepffer Attische Genealogie 137, 1 zugegeben, doch 

zieht er nicht die notwendigen Folgerungen.



218 E. Gjerstad

umschließenden Talgründe des Kephisos und Ilissos, deren ackerbau­
treibende, in sich abgeschlossene Bewohner den Landstrich, auf dem 
und von dem sie seit unvordenklicher Zeit lebten, auch als den eigenen 
Urquell ihres Daseins anzusehen gewohnt waren“.1 In dieser Gegend 
war auch der Demos Butadai.2 Das alles kann kein Zufall sein. Die 
Sache muß doch so liegen, daß das Ackerland in Skiron und die damit 
verbundenen rituellen Akte seit uralter Zeit den Eteobutaden zugehörig 
waren, und als dann der eteobutadische Gentildienst Staatskult wurde, 
traten die athenischen Akropolisgottheiten in das Fest ein. Damit ist 
jede Wahrscheinlichkeit ausgeschlossen, daß die rituelle Pflügung in 
Skiron erst im 7. Jahrh. künstlich geschaffen wurde, und Plutarchs Be­
hauptung, daß die skironische Pflügung die älteste war, muß also richtig 
sein. Das Verhältnis der Pflügungen und heiligen Ackerländer wird 
daher so aussehen: das Geschlecht der Eteobutaden verrichtete von 
alters die heiligen Pflügungen und andere Agrarriten auf ihrem Gut in 
Skiron3; als der Gentildienst zum Staatskult erhoben war, wurde er den 
vegetations- und stadtschirmenden Gottheiten der Akropolis, Athena 
Polias und Erechtheus untergeordnet; die Eteobutaden aber setzten den 
Dienst fort. Als Eleusis in den athenischen Staat einverleibt wurde, kam 
die Pflügung auf der rharischen Flur hinzu: man hatte also zwei heilige 
Pflügungen, eine athenische in Skiron, der Athena heilig, und eine eleu- 
sinische auf der rharischen Flur, der Demeter heilig. Aber Skiron lag 
doch außerhalb der Stadt. Um die Selbständigkeit Athens auch auf 
diesem Gebiete noch mehr zu betonen, verlegte man eine dritte Pflügung 
ins Zentrum des Staates, an den Fuß der Akropolis. Inzwischen war 
aber die Athena Parthenos als die große Göttin emporgekommen, und 
so wurde diese Pflügung ihr untergeordnet und als erbliches Amt einem 
Geschlecht zuerkannt, das von dieser Zeit an den Namen Buzygai infolge 
dieses seines Dienstes führte, dessen Ahnvater aber vorher Epimenides 
hieß.4

Es ergibt sich also, daß die Skira ein Agrarfest der Athena Polias und 
des Erechtheus sind, seit alter Zeit ein Gentilfest der Eteobutaden, die 
ihre heiligen Pflügungen und übrigen Agrarriten auf ihrem Gute bei 
Skiron ausübten, lange bevor Demeter aus Eleusis nach Athen kam. Ob 
ein Zusammenhang zwischen der heiligen Pflügung bei Skiron, der ein­

1 Toepffer Attische Genealogie 118. 2 Judeich Topographie von Athen 162.
8 Daß die Buzygen die heilige Pflügung bei Skiron wie diejenige am

Fuße der Akropolis ausgeführt hätten (Toepffer Attische Genealogie 138), läßt 
sich nicht beweisen. Im Gegenteil ist die Pflügung am Fuße der Akropolis als 
Bov£vyiov charakterisiert und daher gerade als den Buzygen zukommend von 
den ändern Pflügungen unterschieden.

4 Servius ad Georg. I 19: Epimenides, qui postea Buzyges dictus est secun- 
dum Aristotelem.



Daa attische Fest der Skira 219
zigen uns bekannten Zeremonie an diesem Orte und den Skira, dem 
einzigen uns bekannten Feste an demselben Ort, besteht, kann nur er­
raten werden (s. unten S. 240). Demeter ist also nicht die ursprüngliche 
Göttin der Skira, noch ist sie in Skiron an die Seite der Athena getreten. 
Eine andere Tatsache aber ist, daß im 4. Jahrh. im Piräus die Skira mit 
Demeter wahrscheinlich verbunden waren. Diese Diskrepanz ist aber 
leicht verständlich. Das Fest im Piräus ist ja  nur ein Lokalfest, ein 
Demeterfest, und nicht das Hauptfest, das mit den Riten in Skiron ver­
knüpft ist. Nun ist es sehr begreiflich, daß sich die Skira, nach ihrer 
Verpflanzung nach dem Piräus, der Göttin anschlossen, die damals als 
die große Vegetationsgöttin eingedrungen war. Aber dies berührt nicht 
das Hauptfest mit seinen uralten Traditionen.

Noch eins muß auseinandergesetzt werden: die Skira sind ein 
Frauenfest, aber Lysimachides erzählt doch, daß zwei Priester mit im 
Zuge waren, so daß also auch Männer teilnahm en. Hierzu gibt es viele 
Parallelen: die Kalamaia, die auch ein Frauenfest waren, wurden in 
Eleusis von Demarchen und Hierophanten1 und die Heraia in Panamara, 
an welchen auch nur Frauen teilnahmen, wurden von einem Priester­
paar geleitet2; ferner die Haloa, wo eine nur den Frauen zugängliche 
TEhevr] gefeiert wurde, an der aber sonst auch Männer teilnahmen und 
männliche Festleiter bezeugt sind.3 Es leuchtet also ein, daß männliches 
Personal in der äußeren Leitung eines Festes sehr wohl angewendet 
werden konnte, weil doch das eigentliche Mysterium nur von Frauen 
ausgeübt wurde und so das Fest das Gepräge eines Frauenfestes tro tz­
dem beibehielt.

Was die reinen Tatsachen betrifft, hat sich Lysimachides als ein 
zuverlässiger Zeuge bewährt; ihre Erklärung aber ist ganz verkehrt, 
sowohl die des Festnamens als auch die der Zeremonie. Der Name Skira 
wird nämlich von 6 x l q o v  ö x h x ö e io v  hergeleitet. Über diese Etymologie 
und ihre Entstehung ist schon oben im Zusammenhang mit dem Fest­
namen Skirophoria gehandelt. Das Schirmtragen hat, wie dort hervor­
gehoben worden ist, gar keine kultische Beziehung, und damit sind 
auch die Theorien von Pfuhl (De Atheniensium pompis sacris, 94, 17) 
und van der Loeff (Mnemosyne 44, 1916, 325f.), daß ursprünglich nicht 
artifizielle Schirme, sondern Laubgezweige getragen wurden, oder, wie 
van der Loeff auch vorschlägt, die Frauen in Laubhütten lagerten, ohne 
jede nicht nur tatsächliche, sondern auch wahrscheinliche Grundlage.

Die Erklärung der Zeremonie steht mit derjenigen des Festnamens 
in Verbindung und ist ebenso verkehrt wie diese: oxiadeiov ist ein

1 IG  II 477 c. * Nilsson Griechische Feste 29 f.
3 Vgl. Schol. Lukian. Dial. meretr. VII 4.



ox£7ta6fia; das Schirmtragen ist ein Symbol des Dachdeckens (cxenag 
jcoietv) und des Hausbaues, die am besten im Hochsommer betrieben 
werden.

W ir kommen schließlich zum dritten Teil des Testimonium. Die hier 
erwähnte Athena Skiras hat keine Beziehung zu den Skira. Es verdient 
hervorgehoben zu werden, daß weder Lysimachides die Skira mit Athena 
Skiras, noch Philochoros und Praxion Athena Skiras mit den Skira ver­
band. Daß Harpokration aber der Namensähnlichkeit wegen an einen 
Zusammenhang zwischen den Skira und Athena Skiras geglaubt hat, 
ist einleuchtend. Darin steht er nicht allein: dieser Teil des Testimonium 
führt uns darum hinüber zu den Testimonia, die Athena Skiras mit den 
Skira verbinden, und wird also am besten im Zusammenhang damit be­
sprochen.

Test. XYII. Schol. Aristoph., Ekklee. 18.
Hxigoig. EnLgcc kogrri ieri xf\g 2xigdSog r\vüg, £xigo(pogiävog tß'. ot Sh 

dytirirgog1 xccl Kogris’ iv y o lsgsvg xov ’Egeft&ecog (pegsi axidSeiov Ztvxov, o 
Xsysrai axigov2.

1 Exigu iogxi] oi Ss drjuijxgug R rj Sk d?j(iT]Tga r  * axigov,
axigov codd.

Der Scholiast sagt also, daß die Skira ein Fest der Athena Skiras 
sind, und daß der Festtag auf den 12. Skirophorion fällt; weiter, nach 
Zeugnis einiger Autoren, daß sie ein Fest der Demeter und Kore sind? 
und schließlich, daß der Erechtheuspriester in der Festprozession einen 
weißen Schirm trägt, der ökiqov heißt.

Das Scholion enthält sowohl richtige als auch falsche Angaben. Zu 
den ersten gehört die exakte Datierung des Festtags (12. Skirophorion), 
die von bereits besprochenen Testimonia bestätigt wird (Test. IV, XIII). 
Das Datum ist bezeichnend; es weist auf den Fruchtbarkeitscharakter 
des Festes hin: die Vegetations- und Generationsriten wurden nämlich 
vorzugsweise auf die Vollmondzeit verlegt und speziell der zwölfte Tag 
des Monats gern verwendet. 1

Richtig ist weiter die Angabe, daß der Erechtheuspriester in der 
Festprozession einen weißen Schirm trägt. Dies bringt das Scholion mit 
Lysimachides’ Testimonium zusammen. Doch schöpft der Scholiast nicht 
direkt aus Lysimachides: bei ihm wird der Erechtheuspriester Poseidon­
priester genannt, und es wird nicht ausdrücklich gesagt, daß dieser 
Priester den Schirm trug, nur daß die Eteobutaden dies zu tun pflegten. 
Da aber im Geschlecht der Eteobutaden der Priesterdienst des Ere- 
chtheus, wie schon angegeben, erblich war, so existiert kein Widerspruch

220 E. Gjerstad

1 Nilsson Die Entstehung und religiöse Bedeutung des griech. Kalenders 36 f.



Das attische Fest der Skira 221

zwischen den Testimonia: sie repräsentieren nur zwei Versionen, die 
aus gemeinsamer Quelle stammen. Es ist klar, daß der Scholiast, was 
den Gottesnamen betrifft, die ursprüngliche Vorlage treuer wiedergibt 
als Lysimachides: es ist nämlich verständlich, wie bei ihm aus Erechtheus 
Poseidon geworden ist; aber Erechtheus bei dem Scholiasten wäre nicht 
zu erklären, wenn die Vorlage Poseidon gehabt hätte. Das Testimonium 
lehrt also, daß die zweite an den Skira verehrte Gottheit Erechtheus 
war. So weit ist das Testimonium richtig. Nur teilweise richtig ist da­
gegen die Angabe, daß nach einigen Autoren das Fest Demeter und 
Kore heilig war. Dies kann, wie oben gezeigt, nur insofern stimmen, 
als in den attischen Demen, z.B. im Piräus, Demeter sich des Festes 
bisweilen bemächtigt hat. Daß aber die eleusinischen Göttinnen an dem 
athenischen Staatsfest beteiligt gewesen wären, kann durchaus nicht 
bewiesen werden. Aus welcher Quelle diese Angabe über Demeter und 
Kore als Göttinnen der Skira stammt, läßt sich nicht mit Sicherheit 
ermitteln. Die Angabe kehrt in derselben Form wieder in den Testi­
monia XX, XXI und verbindet also das betreffende Testimonium mit 
diesen. In der Literatur kommt sonst diese Verbindung der Demeter 
und Kore mit den Skira nur im LuManschöl. Dial. meretr. 2, 1 vor 
(Test. XXVI—XXVIII). Die Worte, die Skira oder vielmehr Skirophoria 
nennen, sind aber, wie unten gezeigt werden wird, eine Interpolation. 
Daß die betreffenden Angaben in den Testimonia XX, XXI schließlich 
auf diese interpolierte, lexikographische Notiz zurückgehen, ist doch 
nicht anzunehmen, da dort, wie gesagt, das Fest Skirophoria hier Skira 
genannt wird. Wahrscheinlich ist die ursprüngliche Vorlage ein Werk, 
in dem auch die lokalen, demotischen Kulte berücksichtigt wurden: die 
Atthidographen. Jedenfalls ist diesen knappen lexikographischen An­
gaben keine Beweiskraft beizumessen, weder für noch gegen das, was 
wir durch andere Testimonia erfahren.

Unbedingt falsch ist schließlich die Angabe, daß Athena Skiras die 
Festgöttin sei. Nicht Athena Skiras, sondern Polias, ist die Göttin der 
Skira gewesen. Die Athena Skiras ist mit den Skira nur wegen der 
Namensähnlichkeit verbunden worden. Diese führt uns zu den Testi­
monia XVIII—XIX hinüber, an Hand welcher diese falsche Angabe in 
ihrem rechten Zusammenhang untersucht wird.

W ir sehen also, daß das Testimonium mehrere Beziehungen hat: die 
Schirmetymologie und der Erechtheuspriester verbindet es mit Lysi­
machides (Test. XIV), die Demeter und Kore mit den Testimonia XX, 
XXI und die Athena Skiras mit den Testimonia XVIII— XIX und den 
damit verbundenen Testimonia XX, XXI.



Test. XVIII. Strabon, Geograph. IX, 9, C 393.
’ExaXstTO (sc. •Zcda/xtg) $’ trigotg1 dvöfiaßt* ro naXaiov xal yag Sxigug 

xal Kv%gsia dito t i v c o v  TjgcöcDv, a<p’ ov {ihv %.&r}vä rs Xiystut, Exigug* xal roitog 
ExLgov* iv  rjj jirTixjj5 xal iitl U xtga6 hgoitoda rig <̂ ExLga~} xal ö [lijv7 o 
2!xigocpogi(öv.

1 S' ir^pot?] Sh rscog 1. m. * — d v o p a ß i]  ö v o p a  a (in sched. aggl. 6 v o -  
f ia e i  pr. m. Bub sched.) g. s 2 x ig a g ]  ß x e ig d g  A post hanc vocem x a l  xv%gla. 
add. 1. m. 4 — E x ig o v ]  Z Jx lg a  van der Loeff 5 i v  rjj AtTw.fi x a l  (2 J x L g a y  
i i t l  E x ig tp ]  van der Loeff 6 — i i t l  £ x ig w ]  i i t iß x t ig c o , et ß x i  sec. m. sup. 
add., A utrumque habet i ,  i i t i ß x i g a  g. 1., i i t iß x tg c o ß iv  no et in hoc i itia x ig c o a ig  
sec. m. ßup. add., quod est in ald. $ n  H x ig a  Cor. 7 o (irjv] o (irjv a (in
sched. aggl.) h.

Der Text ist, wie man sieht, sehr korrupt. Zu Note 4: einen Platz Skira 
in Attika gibt es nicht. Er heißt Skiron. Zu Note 5: bei iitl Z!xiga> Ugonoda 
Tig ist offenbar etwas ausgefallen, das als isgonoda definiert werden soll. Das 
kann nichts anderes als Skira sein, das eben in Note 4 anstatt des ausge­
fallenen Skiron bewahrt ist. Exiga ist n a c h  isgoitoda einzusetzen. Mit dieser 
unbedeutenden Ausnahme finde ich van der Loeffs Emendation richtig: dadurch 
wird eine völlige Symmetrie der verschiedenen Glieder erreicht: 1 . kd-Tjvä — 
Zxigag, 2. roitog — Uxigov, 3. Ugonoda — ZxLga, 4. fiijv — Zuigocpogitov. 
Zu Note 5: die Lesart iitl Zxigco ist, wie man sehen kann, gut bezeugt und wird 
auch außer Test. XX, XXI von vielen anderen Stellen bestätigt (vgl. Rohde 
’Eitl Zxigco isgoitoda zig, Hermes XXI (1886) 116ff.). Die Form iitißxigcoßiv 
oder iitißxigcoßig, die in Cod. Etoniens. und Paris 1394 überliefert ist, kann 
unmöglich verteidigt werden. Zu der Entstellung von inißxLgcoßig läßt sich 
Hesychius, v. ßxigöfiavTig' o iitl 2!xeigü>ßL fiavTEvopsvog vergleichen. Trotzdem 
will Mommsen die Form iitißxigaßig als die richtige vindizieren, und er baut 
darauf seine Theorie von einer rituellen Gipsung der Erde als dem Hauptritus 
der Skira auf (Philologus L (1891) 1237, Feste d. Stadt Athen 506). Mit der 
textkritischen Unmöglichkeit des Wortes iitLßxigcoßig ist der Beweis der ritu­
ellen Gipsung am Skirenfeste in diesem Punkte hinfällig (vgl. u. S. 229f.).

Was Strabon sagt, ist also: Salamis hieß in alten Zeiten S x i g d g  und 
Kvygtia nach zwei Heroen (d. h. Skiron und Kychreus); danach werden 
Athena Skiras, ein Platz in Attika Skiron, eine bei Skiron vorkommende 
religiöse Zeremonie Skira, und auch der Monat Skirophorion genannt. 
Strabon oder vielmehr seine Vorlage (Strabons Aussage geht wahr­
scheinlich auf Apollodor zurück1), will also einen etymologischen Zu­
sammenhang der aufgezählten W örter zuwegebringen. Es muß darum 
betont werden, daß Strabon oder Apollodor keinen sachlichen Zusammen­
hang beabsichtigen; es ist also nicht behauptet, daß Athena Skiras im 
K u lte  mit dem Feste Skira verbunden war. Doch auf der anderen 
Seite ließe sich aus diesem behaupteten etymologischen Zusammenhang 
sehr leicht auch ein sachlicher Zusammenhang herleiten, was übrigens, 
wie wir gesehen haben, auch tatsächlich geschehen ist: in Testimonium 
XVH wurde Athena Skiras kultisch mit den Skira verbunden. Jetzt

222  E. Gjerstad

1 Robert Hermes XX (1885) 358.



Daß attische Fest der Skira 223
müssen wir also diesen Punkt des Testimonium XVII im rechten Zu­
sammenhang prüfen.

Etymologisch gehört Skiras mit Gxioog1, und y ft <m pag2, Kalkstein, 
Gips, weiße Erde, zusammen. Skiros oder Skiron ist daher der Kalk­
felsenmann und Salamis-Skiras die Kalkinsel. Auf der Skirasinsel ist 
schließlich die Skirasgöttin einheimisch, wie Robert zu überzeugen ver­
mochte.8 So weit dürfte man einig sein. Aber wenn Robert4, Momm­
sen5 und H eeg6 auch Skira derselben Gruppe anschließen wollen, so 
scheint mir dies nicht wohl begründet zu sein. Das Jota in Gxiqog ist 
lang, in Z xLqcc kurz. Nun will zwar Robert das kurze Jota in Zxiqa als 
eine Kürzung des Jota in der Grundform axi^fog betrachten. Aber dann 
wäre noch zu erklären, warum denn die Kürzung in ZlxiQa zwar ein­
getreten, aber in Gxigog ausgeblieben ist. Bemerkenswert ist eine He- 
sychiusglosse: GxtQog' qvTtog xal o ÖQLfivg TVQog xal alGog xal ÖQVfiog. 
ZxLQog oder axlqog (über die Quantität können wir nichts Sicheres wissen) 
ist also Wald und Hain. Dies wird durch einige Stellen in den Tafeln 
von Heraklea bestätigt: rwv 8\ i-vlav tcov iv rotg ÖQVfioig ovöh iv xoig 
GXLQoig ov 7tcolr]ß6vTi ovös xoipovri.7 In derselben Inschrift werden der 
iggriysla, dem angebauten Land, t o  g k lq o v  (oder g x T q o v), t o  aQ Q rjxTov  und
o ÖQVfiog entgegengestellt. Robert verbindet auch dieses g x iq o v  (oder 
g x iq o v )  mit GuiQog, Kalk, in der Weise, daß er nach Wilamowitz’Vorgang 
es mit Macchie übersetzt, dem mit Gebüsch bewachsenen Kalkboden.8 
Aber mit van der Loeff9 muß man diese gezwungene Deutung bezwei­
feln: gxlqov, Wald, würde natürlicher als gxI-qo-v, Schattenbringer, auf­
zufassen sein, von der Wurzel g x i -  ( o x i - a ,  Schatten) mit po-Suffix 
gebildet, in der gleichen Weise wie eben das hieratische g x iq o v ,  Schirm. 
Aber selbst wenn dies gesichert wäre, hätte man doch nicht die Gewiß­
heit, daß der Festname Exlga damit zu verbinden wäre, denn dieses 
W ort kann sehr wohl vorgriechisch sein. Die Gipsetymologie ist also 
wie die Schirmetymologie zu verwerfen. W ir wissen gar nicht, was 
unter Gxiqa zu verstehen ist, und da uns auch nichts im Kulte die Er­
schließung ermöglicht, so muß jede etymologische Interpretation unsicher 
werden; wir sind also genötigt einzugestehen, daß wir hier im Unge­
wissen umhertappen.

1 Hesychius, cxlgog' ißrlv 7] Xazvjtj].
8 Schol. Arist. Vesp. 296: yij ßxigag Xevxijzig aaneg yvipog. IG 834 b, v. 50

yijg CHiQddog aycoyal rgslg.
3 Robert op. cit. 352 ff. * Robert op. cit. 349 ff.
‘ Mommsen Philologie L (1891) 113ff.; Feste d. Stadt Athen 313f., 605f.
6 Heeg Art. Skiras in Hoschers Lexikon. 7 IG  XIV 645.
8 Robert Hermes XX (1885) 350.
9 van der Loeff Mnemosyne 44 (1916) 111, 2.



224 E. Gjerstad

Wenn also ein etymologischer Zusammenhang zwischen Skira und 
Skiras nicht bewiesen werden kann, so ist es andererseits feststehend, 
daß kein sachlicher Zusammenhang existiert. Die Skirasgöttin ist, wie 
gesagt, auf Salamis, der Skirasinsel, einheimisch. Dort ist ihr ursprüng­
licher Tempel auf dem Vorgebirge Skiradion errichtet, und von dort 
kam sie nach Attika, wo sich ihr Filialheiügtum in Phaleron befindet.1 
Die Gründungssage ist, wie wir schon aus Testimonium XIV erkannt 
haben, mit Skiron, dem Megarenser, oder Skiros, der Salamis grün­
dete, oder dem eleusinischen Seher Skiros, dem Eponym des Ortes 
Skiron, verbunden. Diese drei sind eine und dieselbe Person, wie Robert 
dargelegt hat (op. cit. 354f.): aus dem megarisch-salaminischen König, 
der die megarische Version repräsentiert, ist der eleusinische Seher 
in der attischen gegen Megara gerichteten Version hervorgegangen. 
Die Salamisgöttin wurde in Phaleron an die athenische Athena ange­
schlossen, sie wurde Athena Skiras. Ihr Hauptfest sind die Oschophoria, 
wo ein W ettlauf vom Dionysostempel in Athen zum Tempel der Athena 
Skiras in Phaleron stattfand .2 Im Zusammenhang mit den Oschophoria 
wurde eine zweite panathenische Version ersonnen, um Megara-Salamis so 
viel als möglich auszumerzen. Im Temenos der Athena Skiras waren die 
Heroa des salaminischen Skiros und zweier anderen salaminischen Heroen, 
Phaiax und Nausithoos.3 Dies wird so erklärt: auf seiner Expedition 
nach Kreta hat Theseus zwei Steuerleute, Phaiax und Nausithoos von 
Skiros erhalten; nach glücklicher Vollendung des Abenteuers stiftet er 
das Fest Oschophoria; darum sind die Heroa des Phaiax und Nausithoos 
tcqo? tc5 tov Z xiqov im Temenos der Oschophoria-Skirasgöttin. Hier ist 
also der salaminische Skiros beibehalten, doch nur als Nebenfigur neben 
Theseus.

Was wir aus diesen Kultverhältnissen und Legenden herauslesen 
können, deutet also einstimmig darauf hin, daß Athena Skiras eine ur­
sprünglich megarisch-salaminische Göttin ist, angesiedelt in Attika in 
Phaleron, wo ihr Hauptfest, die Oschophoria, stattfindet. Mit den 
Skira hingegen hat Athena Skiras nichts gemeinsam. Abgesehen vom 
Test. XVH 4 ist das einzige Indizium eines Zusammenhanges der Athena 
Skiras mit den Skira die Erwähnung eines Tempels der Athena Skiras 
in Skiron, die bei einigen Autoren auftritt (Pollux IX 96, Eustathios zu 
Od. I 107, 1397, 25, Et. magn. 717, 30). Eustathios schöpft aus Suetons 
n£qI Ttaiöi&v; Pollux und das Etymologicum haben wahrscheinlich aus 
seiner Quelle, einem Antiquar, der nicht sicher zu bestimmen ist,

1 Robert Hermes XX (1885) 363. * Vgl. oben S. 200. 8 Plutarch. Thes. 17.
4 Die Test. XXII, XXIII, die auch Athena Skiraa mit den Skira verbinden,

verwechseln die Feste Oschophoria und Skira und kommen daher nicht hier
in Betracht (vgl. Test. VI).



geschöpft.1 Die Lexikographen wollen das W ort axi^acpsiov, Würfelzimmer 
erklären. Sie verbinden es mit Skiron und Athena Skiras und erzählen 
von Würfelspiel im Tempel der Athena Skiras in Skiron. Auf der an­
deren Seite nennt Pausanias, wenn er vom Orte Skiron spricht, nur den 
Tempel der Athena Skiras in Phaleron und weiß nichts von einem Tem­
pel derselben Göttin bei Skiron2, und einige andere Lexikographen, die 
auch das Würfelspiel in Skiron erwähnen, schweigen über den Tempel. 
Auf ein argumentum ex silentio kann natürlich nicht gebaut werden, 
und auch van der Loeffs Versuch, die Nichtexistenz des betreffenden 
Tempels durch I.G .II 597d geographisch zu beweisen, ist hinfällig. Die 
Inschrift enthält einen Beschluß des attischen Geschlechts der Salaminier. 
Die Stele soll aufgestellt werden iv x<p nsQißoXco xov v£<a xr\g ’A&rjvccg xfjg 
£xiQudog und ein zweites Exemplar iv rcö ’EvQvßaxsto. Van der Loeff 
meint, die Tatsache, daß vom Tempel der Athena Skiras nicht näher 
angegeben ist, ob der in Phaleron oder der bei Skiron gemeint ist, be­
weise, daß nur ein Tempel, und zwar in Phaleron, existiert habe.3 Doch 
er übersieht, daß hier vom alten Tempel in Salamis die Rede ist, und 
daher durch diese Inschrift die Nichtexistenz eines Tempels bei Skiron 
nicht bewiesen werden kann. Trotzdem aber muß jeder Zusammenhang 
der Athena Skiras mit den Skira bestimmt verneint werden, und zwar 
auf Grund des Test. XIV, wo Athena Polias, wie wir gesehen haben, als 
Festgöttin angegeben ist. Also: auf der einen Seite haben wir Lysima- 
chides’ heortologisches W erk mit Athena Polias als Festgöttin, auf der 
anderen Seite haben wir einen kompilierenden Lexikographen mit Athena 
Skiras als Festgöttin und einen Antiquar, der einen Tempel der Athena 
in Skiron ansetzt. W ir müssen entweder die eine oder die andere Alter­
native wählen. Ich meine, die Entscheidung ist nicht schwer: Lysima- 
chides gebührt unbedingt der Vorzug und um so mehr, da das Auftreten 
der Athena Polias bei Lysimachides, falls Athena Skiras wirklich die 
Festgöttin wäre, ganz unerklärlich wäre. Hingegen ist es sehr leicht 
verständlich, wie Athena Skiras mit den Skira und Skiron falsch ver­
bunden wurde (was speziell van der Loeff hervorgehoben hat)4: aus 
der rein alphabetischen Zusammenstellung der Skira und der Athena 
Skiras, wie bei Photios5:
Test. XIX. Photios s. v. HxLgov.

2 miqov" xonog jL&r\vr\Giv, icp’ ov oi fiavxsig dxcc&efrovxo, xcci UxigdSog yld’i]- 
väg isgov. xccl 7] iogxi] Gxiga (ojtigce codd.). ovxcag •PsgExgaxTjg.

1 Vgl. Rohde Hermes XXI (1886) 125 f. * Paus. I 36.
3 Van der Loeff Mnemosyne 44 (1916) 102f. 4 Ib. 104ff.
6 Vgl. auch Hesych. s. v. Sxi per iogxrj ’Afhjvjjoiv (vgl. Test. XXIX). Zxigd- 

cpiov' xb xvßsvxijgiov iGag dia xo iv 2xtgto xr\v diccxgißrjv HXBlv ’A&i]v& 
Exigov cpctßi xov TIoCEiSöävog tov usw.

A rch iv  fttr R elig ionsw issenschaft X X V II  15

Das attische Fest der Skira 225



ist die etymologische Verbindung, wie bei Strabon, auf gekommen, und 
diese alphabetische oder etymologische Verbindung hat dann bei den 
Unwissenden einen reellen heortologischen Zusammenhang verursacht. 
Der W eg der graduellen Verwirrung ist hier besonders klar. W ir 
müssen also Athena Skiras von jedem Zusammenhang mit den Skira 
losreißen.

Test. XX. Schol. Aristoph. Thesm. 834.
äfiyoregui sogral yvvaixäv, rcc (ihv 2Jrrjviu jrgo ä vslv  r&v ©eßfiocpogicov Tlva- 

vsfyi&vog ra  äh Exlgu  1 Xdysßd'cci tpcctsL rivsg ra  yivo(isva isgu £v r f  togrjj 
ruvTf] d̂TjfirjTQL ‘Aal K oqt]. * ol äh, OTi iici JZxigcp 3 &v£tcci ry  ’A&rivä.

1 Uxigu'] Exiga <^2mgoq>ogiä>vog iß', £xiga Sh") Robert — q>aßi rivsg] tpaol 
rivsg (ä iu y  Robert * Kogj)] Kogfj, ßniga xsuXriraiy Robert 8 in l
Z kLqco] Fritzchius ex Steph. Byz. v. UxLgog iitiaxvga R.

Test. XXI. Steph. Byz. v. Z-nigog.
U niga Sh k£x%t)Tccl, rivsg  (ihv o n  in l  Uxi'gcp ’A&rjvriGi ftisruL, aXXoi äh ano  

r&v yivo(i£vcov lsgmv 4rj(irirgL xa.1 J^ogj] iv  rjj sogrjj rctvrrj uitsg ßnlgu 1 XEX/Lrjrai.
1 uitsg  tfxipa] 6citsßy.igu Rhed. £it’ iß xig a  Voss, xa.1 ij sogrr] ravrrj ckLqu 

Perus, (nach Robert Hermes XX (1886) 364,1).

Die beiden Testimonia besagen nichts Neues. Untereinander zeigen 
sie so große Übereinstimmung, daß sie notwendigerweise auf dasselbe 
antiquarische W erk als gemeinsame Quelle, wahrscheinlich Herodian1, 
zurückgehen müssen. Die Angabe, daß die Skira ein Opfer an Demeter 
und Kore enthielten, ist, wie wir gesehen haben, nur für die nicht­
staatlichen Feste richtig; diese Angabe haben die Scholien mit den 
Test. XVII, XXVI—XXVIII gemeinschaftlich.

Die zweite Version, daß inl Uxlqco der Athena geopfert wurde, ist 
an sich richtig, aber es ist nicht möglich, mit Sicherheit festzustellen, 
ob damit Athena Polias oder Skiras gemeint sei. Die Erwähnung des 
Opfers bei Skiron verbindet die Testimonia mit Strabon. Robert aber, 
gerade vom Test. XXI ausgehend, faßt die W orte inl UxIqco nicht lokal 
auf — bei Skiron, sondern persönlich =  wegen Skiros. Dies tu t Robert, weil 
sonst im Testimonium nicht angegeben ist, wem das betreffende Opfer 
bei Skiron galt. Nach Robert wären die Skira also ein Sühnfest des 
Heros’ Skiros.2 Dieser Skiros ist der Eponym des Ortes Skiron, nach 
der attischen Sage — wie Pausanias sie erzählt3 — ein dodonäischer 
Seher, der in der Schlacht zwischen Eumolpos und Erechtheus gefallen 
und in Skiron begraben war. Schon Rohde hat gegen diese Auffassung

226 E- Gjerstad

1 Vgl. Lentz Herodiani technici reliquiae CLI1 ff.
* Robert Hermes XX (1885) 375 ff.
3 Paus. I 36



Das attische Fest der Skira 227
Einspruch erhoben1: an so vielen Stellen* ist im  Z xLqw lokal bezeugt, 
daß der von Robert angeführte Grund, die W orte bei Stephanos anders 
aufzufassen, nicht hinreichend ist. Dies leuchtet um so mehr ein, da 
dieser Skiros offenbar keine kultische Beziehung hat, und keine mit dem 
Orte Skiron, wie Robert meint, eng verbundene Figur, sondern eine rein 
mythologische ist, was aus Pausanias’ Notiz selbst hervorgeht. Pausanias 
sagt nämlich von diesem Skiros, der in Skiron begraben sein sollte, daß 
er Stifter des Heiligtums der Athena Skiras in Phaleron war. Aber 
Athena Skiras ist, wie wir oben gesehen haben, kultisch mit dem mega- 
risch-salaminischen Skiron oder Skiros verbunden: der dodonäisch-eleu- 
sinische Seher Skiros ist, wie Robert selbst zugibt, nur von der attischen 
Tradition eingesetzt, um den Megarenser wegzuschaffen (vgl. o. S. 224). 
Die Sache liegt also so: nicht zufrieden mit der attischen Tradition, 
die von dem Megarenser Skiron in der Weise wegkommen wollte, daß 
man Phaiax und Nausithoos mit Theseus verband, dem sie als Steuer­
leute auf seiner Kretenfahrt von Skiros mitgegeben wurden, schuf man — 
da diese Tradition doch nur ein Kompromiß darstellte — eine andere 
attische Tradition, ganz frei von megarensischem Material, in der ein 
eleusinisch-dodonäischer Seher Skiros den Platz des Megarenser Skiron 
ein nahm. Um diesen Skiros in Attika zu lokalisieren, paßte der Ort 
Skiron vortrefflich, und zwar wegen der Namensgleichheit. So ist der 
„Eponym“ Skiros entstanden: eine rein mythologische Figur der politi­
sierenden Mythologie.

Test. X X II. Photios v. Zxigog.1
Sxlgog- [ßxigov ßxidSsiov. ZxLga] kogzrj zig &yo\Livr\ zfj k&rjvü, o zs -ß x iu -  

Ssiav iygovzigov iv  &x(iy zov xavfiazog. ßxigu 8k za ßxiddsiu. ol 8k ov äiu 
zovzo tpaßiv, dXXcc &ia z t j v  uito ßxigcov A9"i}vüv, r\v ®r\ßsvg inovr\ßsv, ozs inuvrjst 
aitoxzsivug zov M ivw zuvgov8 77 ßxiga 8d iozi yf\ Xsvxrj (oßnsg yvipog. ol 8d tpaßiv 
ano 2xigov zov EXsvßiviov fiuvzswg ysvsß&ui zf}v iTtcovvniav z u v z t \ v .  aXXoi äh 
aito Uxtgov zov ßvvoixißuvzog ZluXcqiiva.

' 1 £xigog cod. ßxigog Naber * ozi cod. ozs Suidas; ßxiaSiov cod. 8 (irj-
V O Z U V Q O V  cod.

Test. X X III . SuidaB v. Exigog.
IäXlgog.x [6xigov\ ßxiadsiov1 [Zxlgw~\ sogzrj zig ayofisvri rV j4.&i]vä, ozs 

ßxiaSsicov €<pgovzi£ov iv dxfii} zov xavfiazog. ßxiga 8s, zu ßxiddsia. ol 8s ov 8tu 
zovzo q>ußiv, uXXu diu zijv dito ßxigcov Jifh]väv, rjv @i\ßsvg inoirißsv4, ozs £ita-

' 1 Zxigog] codd. Paris. (ABGH) 2 exidSiov; ßxidSsiov BYE Med. 8 ßxia- 
Ssiav; ßxiadiiov Med., icpgovzigsv codd. cf. Photios v. ßxigög 4 ijtoirjßsv om. E

1 Rohde Hermes XXI (1886) 116 ff.
2 Z.B. Hesych. ßxiQOfiavzig" O £nl Sxigcp fiuvzsvöfisvog; Pollux IX 96

vrjaiv ixvßsvov in l 2xigm iv zä> zfjg ZxigdSog ’A&riväg rcö>; Plutarch Coniug.
praec. 42 tsgog ugozog. . .  iiti Uxiga.

15*



228 E. Gj er st ad

v r is i  dno-nxeLvag6 xov MivmxavQov. i) gkIqcc 8 s  i ß r l  yi) Xsvkt] mßrtSQ yvipog. 0i  8 i  
qpaaiv dito E h L q o v  x o v  ’EXsvßiviov  6 [tccvreas ysvEG&cci xi]v incovvyiLav xavxr\v. 
<iXXoi de dito 2 k l q o v  x o v  ßvvoixißccvxog SaXafiTva.

6 ditoxxtivccg; ditouxsivcci BE i] ßxiga; ßx iqqdc. yfj Xevht] mßitsg yvipog glossam 
in  marg. habet A ckiqqö. Bernhardy 6 ’E X svßiviov ; ’EXsvßlov AB

Die Glossen bestehen aus drei verschiedenen Teilen. Im ersten Ab­
schnitt, vom Anfang bis öxidÖEicc wird gesagt, daß die Skira ein Athena- 
fest sind, beim Beginne der Hitze gefeiert, wenn man auf Sonnenschirme 
bedacht ist. Das Fest wird also als Schirmfest gedeutet: die öklqov' 
6%idÖEiovEtymologie aus Lysimachides ist vorgeführt. Aber die E r­
klärung wird in ganz anderer Weise gegeben: der Name wird nicht von 
dem Baldachin, der in der Festprozession getragen wurde, sondern vom 
allgemeinen Brauch der Sonnenschirme in der Sommerhitze hergeleitet.

Eine Parallelstelle zum ersten Abschnitt bei Photios und Suidas 
bietet das Lexicon Seguerianum.
Test. XX1Y. Lexicon Seguerianum, Bekkers Anecdota 304, v. E x e iq u .

SxLqcc ' 1 iogxi] dyo^iivi] x-fj "A & rjvä2 *, o x s a ßxiguSiojvQ ) 4 ** icpgovxigov, i it s i  

dg%i] t\v xov xav^ccxog.

1 H xeigd  cod. 2 ’A&rjv&g cod. 3 o& ev cod. oxe cf. Phot, et Suid.
4 ßHSiQccdicov cod.

Es wird also dasselbe wie bei Photios und Suidas gesagt, nur daß 
durch das Fehlen des erklärenden Zusatzes, daß gmqcc dasselbe wie oxia- 
ösia sind, die Erklärung in der Luft schwebt. In ihren rechten Zu­
sammenhang treten diese Angaben bei Photios, Suidas und im Lexic. 
Seguer. erst durch den Vergleich mit zwei anderen Stellen bei Photios 
und im Lexic. Seguer. (vgl. Anm. *). Dort wird der Beiname Skiras der 
Athena entweder von weißer Erde (öHigog) oder von Sonnenschirm 
(ßxiadsiov) hergeleitet, denn Athena sei die Erfinderin des Sonnenschirms.

* k&Tiväg. Van der Loeff will hier k&rivrißi oder iv  tfvaig lesen. Er 
möchte daher an den Parallelstellen bei Photios und Suidas auch ’Ad-ijvrjßi 
oder iv ’A&rjvaig anstatt des dort vorkommenden xjj Ä&r\vä einsetzen (Mnemo- 
syne 44 (1916) 324, 4). Aber es existiert kein Anlaß xjj Ä&jjvä e u  ändern: 
Athena ist nämlich im Lexikon Seguerianum gerade als Erfinderin des Sonnen­
schirmes vorgestellt, s. Bekkers Anecd. I 304: £xiQug A&rjvd' sldog äydXiiaxog 
Ad"r}väs övo^aa&svtog ovxoag tjxoi dito xoitov xivog ovxcog divo^iccß(isvov iv  cp yfj 
vitaQxei Xsvhij, 7} aito xov ßxiaSiov tcqwxi] yap A&Tivä ßxiaSiov iitsvorißs itgog 
ditoßXQocprjv xov 7}Xiccxov xcvftaxog. Man würde dann xjj >AQ,r\vä auch im L exi­
con Seguerian. erwarten, aber Ä&Tjväg ist möglich beizubehalten, wenn die 
W örter dyofievr] und ’A%T\v&.g den Platz tauschen.

** ßKigccSicov. 2 xiqoc81cov ist eine Entstellung, durch etymologisches Spiel 
(SxLqccC) veranlaßt: der erklärende Zusatz der Parallelstellen bei Photios und 
Suidas: ßMQa. 8h xd ßx iaSsia  fehlt nämlich im Lexic. Seguer. und daher glaubte 
der Schreiber, dem diese Erklärung nicht bekannt war, daß seine Änderung 
eine Berichtigung bewirkte.



Das attische Fest der Skira 229
Es ist ohne weiteres einleuchtend, daß diese Erklärung spätes Machwerk 
und freie Erfindung der Kommentatoren ist: da man nichts wußte vom 
Feste, der Festprozession und dem Baldachin, dem allein der Name 
6KLQov beigelegt wurde, ist man durch die in einem Lexikon aufgefun­
dene Glosse öKtQOv ’ 6xidÖEiov veranlaßt worden, die Skira nicht nur — 
wie bei Lysimachides —  als das Fest, auf dem ein Schirm getragen 
wurde, sondern als das Fest der Schirmgöttin aufzufassen, wobei also 
Athena Skiras nicht nur falsch mit den Skira verbunden, sondern auch 
verkehrt als die Schirmerfinderin gedeutet wurde. Daß solche Kom- 
mentatoren-Phantasien als Testimonia wertlos sind, ist selbstverständlich.

Im zweiten Abschnitt (von ol öe ov öia rovro bis yv^oq) geben Pho- 
tios und Suidas einen ganz anderen Erklärungsversuch. Der Festname 
wird mit gxiqos (im Texte ist die unrichtige Form rj öklqcc angewendet) 
Kalk, Gips verbunden. Der Zusammenhang wird in der Weise erläutert, 
daß Theseus bei seiner Wiederkehr nach der Tötung des Minotauros 
eine Athenastatue aus Gips verfertigte.

Eine Parallelstelle zu diesem zweiten Abschnitt bildet das Scholion 
zu Pausanias I  1 , 4, mit der Ausnahme, daß das Fest hier Skirophoria 
genannt ist, was als Gipstragen gedeutet wird:

Test. XXV. Schol. Paus. I 1, 4.
ZJxiQocpoQLa, övo{i<x ioQTijg, 7tagcc to tpigsiv ß x ig o v 1 iv  avrjj rov ®7}ßicc, 

rjyovv yvtyov. 'O yccg 0i]ßtifg &neg%6[tevog xocra rov M iva ra vg o v  rrjv ’A&rjv&v 
noirfßccg ano yvipov ißdßrccßsv.

1 ßxigiv cod.

Dieselbe Etymologie finden wir auch im Etymologicum magnum 
v. ExiQOfpoQHov1, wo der M o n atsn am e mit denselben W orten wie im 
Pausaniasscholion der F e s tn a m e  erklärt wird. Nun ist aber ßxlqog, wie 
wir oben gesehen haben, mit Athena S k ira s  zu verbinden, und in der 
Tat ist auch hier Athena Skiras beabsichtigt.

Dafür gibt Theseus’ Verbindung mit dem Gipsbild der Athena 
einen Beweis: Theseus’ Wiederkehr nach der Tötung des Minotauros ist 
nämlich, wie oben schon hervorgehoben wurde, in den Monat Pyane­
psion datiert und im Kulte u. a. mit den Oschophoria verbunden, die, 
wie mehrmals erwähnt ist, gerade ein Fest der Athena Skiras in Pha- 
leron sind. So viel ist also klar: die Angaben des Photios, Suidas und 
des Pausaniasscholiasten beziehen sich auf Athena Skiras und die Oscho­
phoria und haben also mit den Skira nichts zu tun: man muß sie als

1 Etym. magn. y . 2 m g o q )o g iä )v . ö v o f iu  (iT jvog 7tccgu ’A & riv c d o ig . A iy s r a t  äh 
nccgu r ö  q > igs iv  ß n ig a v  i v  c tv r<a r o v  0r]ßscc, f \y o v v  y v ip o v . o y a g  @ rjßsvg, & its g -  
% 6[i£vog fiBTa M iv a r a v g o v , t t j v  ’A & r iv & v  ito ir iß u g  & n o  y v ip o v  iß d ß ra fe v .  E n s l  
o v v  im  f i r i v l  ro v rco  in o l i ]ß e , X iy s r a i  GmgocpoQimv.



280 E. Gjerstad

Testimonia für das Skirafest ganz ausscheiden. Wenn sie Mommsen 
trotzdem als Belege für die von ihm angenommenen Gipsbräuche an 
den Skira (vgl. oben S. 191) ansieht, so muß dies als unstatthaft ab­
gelehnt werden: seine Theorie, daß an den Skira Gips als Melioration 
der Bodenart in der Erde vermischt wurde1, hängt völlig in der Luft, 
da auch sonst in der Literatur nirgends angegeben ist, daß Gips an den 
Skira angewendet wurde, oder in irgendeiner Weise mit den Skirenriten 
verbunden war. Die Gipstheorie ist also —  soweit das jetzige Material 
eine Beurteilung erlaubt —  als verkehrt zu betrachten.

Im dritten Abschnitt (von ol 6i  (pa<$iv bis zum Schluß des Testimo­
niums) wird der Name Skira entweder von Skiros, dem eleusinischen 
Seher, oder von Skiros, dem Gründer des Salamis, d.h. Skiron, her­
geleitet — dieselbe Behauptung, die wir schon bei Harpokration und 
seinen Abschreibern angetroffen und besprochen haben.

Als Ergebnis der Prüfung kann man also feststellen, daß die Photios- 
und Suidas-Glossen nebst den Parallelstellen im Lexicon Seguer. und im 
Pausaniasscholion alsTestimonia der Skira vollkommen auszuscheiden sind.
T est. X X YI. Schol. Lukian., Dial. meretr. 2,1 p. 276 Rabe.

@sßfioq>ogia 1 eoQTT] 'EXXijvcov (ivßxtjgia nsgii%ov6a , xä Sh avxä xal ßxigo- 
(pOQicc2 xaXslxai. rjysxo Sh xaxä xov [iv&<aSsßTSQOv X6yov, öxi, ( oxsy* av&oXo- 
yovßa T)Q7tcc&xo rj K6grj v7to xov TlXovtavog, xoxs xax’ ixslvov xov xönov Evßov- 
Xsvg xig4 evßdtvris %v£[isv vg xal ßvyxuxsito&i]ßuv xä xdßpaxi xfjg Kogrjg. sig ovv 
x x o v  EvßovXscog gtn(x')>slßd’a i6 xovg %olgovg sig xä %a.ß(Lcctu xfjg 4rnn\XQog 
xal xf\g Kogrjg. xä Sh ßanivxa x&v i^ßXjj&svxtov sig xä [isyaga xaXovfisva äva- 
cpsgovßiv6 dvxX-qxgiai xccXovŷ svai yvvalxsg, xa&agsvßaßai tgi&v rtfisg&v, al ' 
xaxußalvovßiv sig xä aSvxa xal avsveyxaßai imxi&saßiv inl x&v ßeojiwv‘ d>v 
vofiltovai xov Xafißdvovxa xal xtp ß7tog<p ßvyxaxaßalXovxa svtpogiav s^siv. 8 
Xiyovßi Sk xal Sgdxovxag xdxco slvai itsgl xä %dß[iaxaf ovg xä itoXXä x&v ßXrj- 
&svxa)v xaxsßfrLsiv Sio xal xgoxov yivsß&ai, oxav ävxX&ßiv al yvvalxsg xal oxav 
imxiQ'&vtat9 ndXiv xä xXaßfiaxa ixslva, iva &va%cagTiß(oßiv ol Sgaxovxsg, ovg 
vo[i(£ovßi10 cpgovgovg x&v aSvxcov. xä Sh avxä xal &ggi}Tocp6gia xaXslxai xal 
äysxai xov avxbv Xoyov fyovxa itsgl xfjg x&v xagn&v ysvißsag xal xfjg x&v av~ 
dgmitcav ßitogäg. ävacpsgovxai Sh xavxav&a äggrjxa isgä sx ßxiaxog xov ßixov 
xaxsaxsvaßfiiva, [iiptfiiaxa Sgaxövx<av xal icvSg&v ß%r\udxa>v. Xa^ißdvovßi Sh xw- 
vov 9aXXovg Siä xb noXvyovov xov cpvxov. ifißaXXovxai Sh xal sig xä (isyaga 
ovrco xaXovfisva äggrjxa11 ixslva  xs xal %olgoi1S, ag rjSj] scpafisv, xa l avxol 
Siä  t o  noXvxoxov, sig ßvv&T}iia13 xfjg ysvißstag x&v xagn&v xal x&v av&gwncov,

1 ftsß iio cp o g ia ]  &sG{iocpogia cod. 2 6x ig o tp o g ia \ ßx iQ gocpogia  cod. 3 oxs  
deest cod. addit Rohde 4 EvßovXsvg xig Rohde ivßovXsvxig cod. 8 giitzsl- 
ß&ai Rohde giitslßfrai cod. 6 xaX ov(LSva dvacpsgovßtv Rohde; (isxavaq>dgovßiv 
Robert xdxatQ'sv avQC<pigovßiv Mommsen x a x  ca avatpigovßiv cod. und Rabe
7 a l  Rohde x a l  cod. 8 ££siv Rohde s£si cod. * anoxiQ'&vxai cod. 16 v o (il -  
tovai Rohde vouigaßi cod. 11 appTjra] aSvxa cod. 12 jjoipot Rohde

f *
%olgovg cod. 18 ßvvd'rjiia Rohde CYNÖs cod.

1 Mommsen Philologus L (1891) 117ff.; Feste der Stadt Athen 314, 506.



Das attische Fest der Skira 231
o lo v  x a QlGTVQta  TV ^rju riT Q i, in s id r )  Tovg 4 t \\lt itq L o v s  xccgnovg  TtaQt%ov6a  i i t o i -  
r\G&v ijfis q o v  t o  r w v  ttv& Q w ncov y iv o g . o [ i iv  o v v  avoa r ijg  Eogrfjg Xoyog o / iv fr ix o g ,  
o äh ngoxeC fisvog  cpvßixog. frtßfiocpoQ ici 1 tfs xu X e Ito li xcc& oti & sß[io(p6gog t\ <4 ti-  
fiTjrijp xccTovonäfcsTca, Ti&Elacc vöyuovg rixoi & eG (iovs, x a d ’’ o v g  t t j v  rpoqprjv n o g i -  
^Bßd'cci t e  x a l  xccT£QyccgE6&cci avd-Q oucovg ö io v .

1 &Bß{io<pogia] &eß[ioq>ogta cod.

Dieses Scholion hat seit seiner Entdeckung lebhafte Diskussionen 
heraufbeschworen, ohne daß man sich darüber einig werden konnte, wie 
es zu interpretieren sei1: dies kann aber nicht verwundern, da die Er­
zählung des Scholiasten äußerst verwickelt und dunkel ist, wie ßohde 
sagt, „es ist schlechterdings nicht anzugeben, wo sich hier Richtiges 
und Falsches scheide“.

Der Scholiast scheint Arethas zu sein.2 Rohde hat nun zwar den 
nahen Zusammenhang des Scholions mit Clemens, Protrept. I I 18, nach­
gewiesen und festgestellt, daß beide auf ein und dieselbe Quelle zurück­
gehen, vermutlich auf Didymos.3 So wichtig auch dieser Nachweis er­
scheint, so ist doch durch ihn leider nichts für die richtige Interpreta­
tion des Scholions gewonnen, denn Clemens’ knappe Zusammenfassung 
hilft nicht zur Orientierung in der intrikaten Darstellung des Scholiasten. 
Das Scholion muß aus sich selbst heraus verstanden werden, und zu 
diesem Zweck wird es nützlich sein, die verschiedenen Punkte desselben, 
jeden für sich und in Beziehung zu den ändern zu betrachten.

1 . Die Thesmophoria sind ein griechisches Fest, das Mysterien ein­
schließt; sie werden auch Skirophoria genannt. Mit den Thesmophoria4 
scheinen also die Skirophoria identifiziert zu werden. Vor allem ist 
der Name zu beachten. Daß sich Skirophoria mit Skira decken, ist 
bereits oben gezeigt, Die Skira werden am 12 . Skirophorion, die 
Thesmophoria am 10 . bis 13. Pyanepsion gefeiert. Wie können sie

1 Vgl. Rohde Rh ein. Mus. XXV (1870) 548 ff., Hermes XXI (1886) 123 ff.; 
Robert Hermes XX (1885) 367 ff.; Mommsen Philologus L (1891) 129 ff.; van der 
Loeff, Mnemosyne 44 (1916) 330 ff.

* Rabe D ie Überlieferung der Lukianscholien, Nachr. Ges. d. Wiss. zu Göt­
tingen, phil.-hist. K l. 1902, 722, 724; vgl. ders. Scholia in Lucianum  lllf ,

3 Rhein. Mus. XXV (1870) 552 f.
4 Im Codex wird dEßpocpogia akzentuiert. Rohde nimmt diese Akzentuie­

rung an und scheidet zwischen fteß fio cp o g ia , dem Namen des ganzen Festes, 
und ‘d’sßfiocpoQLoc, nach Rohde dem Namen des ersten Festtages. Er stützt dies 
auf Photios s.v. fteß fiogtogicc, wo die verschiedenen Festtage so angegeben sind: 
■&sß[io<poQicbv - j j u ig a i  d r. S b xcc ttj, frEßnogtogloc. e v ö s x c c tt j ,  xd 'd 'odog . ScoSexccttj, 
vT\ßTElu. t q l 6y.chSex0. t t i , xu X X iy iv E ia . Aber auf die Akzentuierung Gewicht zu 
legen, ist nicht möglich. Der Scholiast z. B. akzentuiert exiggo tpog icc , aber & g- 
(m to c p ö g ia . Das ftsötLocpogicc bei Photios ist daher in &tß(iog>6gicc (sc. r a  i v  i iX i-  
( io v v t i )  zu ändern, wie schon Robert nachgewiesen hat [Hermes XX (1885) 373 f.). 
Der Scholiast berichtet also von dem ganzen Thesmophorienfest.



identisch sein? Das ist die große Crux, die man nicht bezwungen hat. 
Rohde resigniert: „Über die Identifizierung der Thesmophorien oder 
vielmehr dieses ihres ersten Tages1 mit den Skirophorien oder vielmehr 
Skira und den Arrhetophorien8 eine Meinung zu äußern, wäre ziemlich 
nutzlos.“ 3 Mommsen nimmt die W orte des Scholiasten als einen Beweis, 
„das unter den Zeremonien des hellenischen Thesmophorienfestes auch 
solche skirophorischer A rt waren“ .4 Robert, der zuerst gegen Momm- 
sens thesmophorische Skirabräuche opponierte, will auch diesem Beweis 
die Grundlage entziehen, und zwar dadurch, daß er ra 6s atocc, wie 
schon Rohde vorgeschlagen hat — obgleich er die Konsequenzen nicht 
erwog — mit fiv6rijqia in Beziehung setzt; der Scholiast will nicht be­
haupten, daß die Thesmophoria und die Skirophoria identisch sind, 
sondern nur, daß die den Inhalt der Thesmophoria bildenden Mysterien 
auch aniQocpoQia heißen: „Das Scholion will also keineswegs die merk­
würdigsten Gebräuche des Thesmophorienfestes schildern, es beschäf­
tig t sich hauptsächlich mit den zugrunde liegenden Mysterien.“ 5 Was 
Robert mit diesen W orten meint, ist, daß der Scholiast nicht die Riten 
des Thesmophorienfestes beschreibt, sondern zusammengehörige My­
sterienriten, die denselben Zweck haben, aber verschiedenen Festen 
dienen: die Thesmophoria, die Skirophoria und die Arrhetophoria. Van 
der Loeff schließt sich Robert an, aber verteilt, wie wir unten sehen 
werden, die im Scholion beschriebenen Riten auf die verschiedenen Feste 
in andererW eise als Robert. W ir müssen die Entscheidung dieser Frage 
vorläufig beiseite schieben, um erst nach Besprechung des ganzen Scho- 
lions eine Lösung zu versuchen.

2. Nach der mythologischen Erklärung wurde das Fest gefeiert, 
weil, als Kore von Pluton geraubt wurde, ein Schweinehirt Eubuleus 
mitsamt seinen Schweinen, gleich Kore, von derselben Kluft verschlun­
gen wurde.

Der Scholiast fängt also mit einer mystischen Erklärung des Festes an.
Robert, infolge seiner oben angegebenen Auffassung des Scholion, 

muß als Subjekt fjLvötrjQicc annehmen und übersetzen: Nach der mytho­
logischen Erklärung wurden sie (d. h. die Mysterien) gefeiert usw. Daß 
aber nicht sondern soqzri Subjekt ist, finde ich durch die W orte
des Scholiasten Z. 3 3 ff. bewiesen: o fisv ovv ccvco tfjg soqttjs koyog o 
(ü'U'frtJcös. Daraus geht eindeutig hervor, daß die mythische Erklärung 
das Fest, d. h. die Thesmophoria, und nicht die Mysterien betrifft. Durch 
eine Prüfung der beschriebenen Riten wird, wie unten gezeigt ist, dieser

1 Vgl. die vorhergehende Anmerkung. 2 S. unten S. 234 ff.
3 Rhein. Mus. XXV (1870) 556.
4 Philologus L (1891) 126; vgl. Feste d. Stadt Athen 309 f.
5 Robert op. cit. 371.

232 E. Gjerstad



Das attische Fest der Skira 233
formelle Textbeweis bestätigt. Was nun diese sog. mythische Erklärung 
anbetrifft, so ist es offenbar, daß man aus ihr nicht schließen darf, wie 
es Rohde1 und andere tun, daß bei den Thesmophoria dramatische Akte, 
den Raub der Kore symbolisierend, aufgeführt wurden. Es steht außer 
Zweifel, daß der Mythus nur Aition ist, das den Hauptritus des Festes, 
das Schweineversenken (s. unten) erklärt.

3. Um also Eubuleus zu ehren, werden Schweine in Demeters und 
Kores Klüfte hinabgeworfen; die verwesten Stücke dieser in die sog. 
Megara hinabgeworfenen Schweine bringen Frauen, die sog. Antletrien, 
herauf, nachdem sie sich vorher drei Tage gereinigt haben. Sie gehen 
nun in die Adyta hinunter, schaffen die Reste herauf und legen sie auf 
die Altäre nieder, und man glaubt an gute Ernte, wenn etwas davon 
in die Aussaat vermischt werde.

Die hier beschriebenen Riten gehören beide den Thesmophoria an: 
das Heraufholen der verwesten Stücke deshalb, weil diese Reste mit 
der Aussaat vermischt wurden und die Aussaat gerade zur Zeit der 
Thesmophoria stattfand; das Hinabwerfen der Schweine in die Megara 
geschah aber auch an den Thesmophoria, da gerade dieser Ritus das 
Aition des Festes hervorgerufen hat (vgl. oben). Roberts Behauptung, 
daß das Heraufholen der Schweinereste an den Skirophoria und das 
Hinabwerfen der Schweine an den Thesmophoria stattfanda, ist also 
falsch und hat übrigens schon von Rohde Widerspruch gefunden.3 Van 
der Loeffs entgegengesetzte Auffassung, daß die Schweine an den Skiro­
phoria hinabgestoßen und an den Thesmophoria heraufgeholt wurden, 
muß auch wegen des oben Gesagten abgelehnt werden. Obgleich also 
sowohl das Hinabwerfen als auch das Heraufholen den Thesmophoria 
gehören, so ist es auf der anderen Seite einleuchtend, daß die Reste 
der Schweine nicht an demselben Tesmophorienfest, wo sie hinabge­
worfen wurden, auch herauf geholt werden konnten, da die Dauer des 
Festes (drei Tage) für die Verwesung des Fleisches nicht ausreichte. 
So ist aber keine andere Lösung möglich als die von Frazer vorge­
schlagene und von Nilsson gebilligte4; die Reste der Schweine, die an 
den einen Thesmophoria hinabgeworfen wurden, holte man an den 
nächsten wieder herauf.

4. Es wird auch gesagt, daß Schlangen unten in den Klüften hausen 
und daß sie vieles von dem Hinabgeworfenen fressen. Es wird auch

1 Rohde Rhein. Mus. XXV (1870) 554 f. * Robert 1. c.
3 Rohde Hermes XXI (1886) 123, 1; von Rohdes eigener Verteilung der 

Riten, nach der das Hinabwerfen der Schweine an den halimusischen Thes­
mophoria, das Heraufholen einige Zeit nachher stattfand (Rhein. Mus. XXV 
(1870) 554 ff.) kann man hier absehen.

* Vgl. Frazer Pausanias IX 8,1; Nilsson Griech. Feste 321.



234 E. Gjerstad

Lärm gemacht, wenn die Frauen schöpfen, und wenn 'jene Figuren’ auf 
die Altäre gebracht werden1, und zwar deshalb, damit sich die Schlan­
gen, die man als W ächter der Adyta betrachtet, zurückziehen.

Von den zwei hier erwähnten Riten gehört das Schöpfen — wie 
wir oben gesehen haben — sicher den Thesmophoria an. Was den 
zweiten Ritus anbetrifft, fällt es sofort auf, daß die W orte 'jene Figuren’ 
(ra itXda^axu ixsiva) in der Luft schweben: sie können, so wie das 
Scholion vorliegt, auf nichts bezogen werden. Etwas muß hier also aus­
gefallen sein. W ir kommen bald darauf zurück.

5. Dieselben werden auch Arrhetophoria genannt und haben den 
gleichen Zweck betreffs der Vegetation und der Generation.

Dies ist eine Parallele zu dem Passus xä ds avxä xal axiQocpoQia xa- 
Xeixai am Anfang des Scholion. Robert bezieht xä Sh avxu auch hier auf 
die (ivßtijQia und will, wie den Skirophoria, so auch den Arrhetophoria 
gewisse der im Scholion erwähnten Riten zuschreiben. Wie es sich da­
mit verhält, werden wir je tz t sehen.

6. An dieselbe Stelle wird auch heiliges Backwerk aus Weizenteig 
hinaufgetragen in Gestalt von Schlangen und männlichen Gliedern, und 
man nimmt Pinienzweige wegen der Fruchtbarkeit des Baumes, und es 
werden sowohl diese mysteriösen Dinge — wie oben gesagt — als auch 
die Schweine in die sog. Megara hinabgeworfen. Man dachte an deren 
Fruchtbarkeit und faßte sie als Symbol der Vegetation und Generation 
auf, und als Dankopfer an Demeter, die durch die Gabe der Feldfrüchte 
das Menschengeschlecht kultiviert hatte.

Von den hier erwähnten Riten will nun Robert das Hinab werfen 
und das Heraufholen des Backwerks auf die Arrhetophoria beziehen; 
dagegen weist er die Pinienzweige den Thesmophoria zu, weil man aus 
einer anderen Quelle informiert ist, daß Pinienzweige — wenigstens in 
Milet — in das Lager, worauf die Frauen am Thesmophorienfeste lagen, 
gesteckt wurden.2 Meines Erachtens liegt kein Grund vor, das Hinab­
werfen der Pinienzweige in die Megara zu den Thesmophorienriten zu 
zählen. Im Gegenteil, da der Text eine derartige Ausscheidung der 
Pinienzweige und deren Verteilung an ein anderes Fest nicht motiviert, 
würde ich auch das Hinabwerfen der Pinienzweige zu den Arrheto- 
phoriariten zählen, falls es bewiesen werden könnte, daß der andere 
Ritus, das Hinabwerfen des Backwerks sich —  wie Robert meint — 
auf die Arrhetophoria bezieht. Dies ist aber nicht der Fall: beide Riten 
gehören den Thesmophoria an. Die W orte ifißdklovxai . . . ixsiva xs xal 
ypiqoi a>s tjdt] e'(pu[A£v beweisen es. ’Exsiva bezieht sich nämlich auf das

1 So muß meine Änderung i i t i x i d '& v x a i übersetzt werden. Diese Änderung 
wird unten S. 236, Anm. 2 verteidigt.

* Stephan Byz. v. MLXr\xog.



Vorhergesagte im ganzen, sowohl &akkovg als auch ccqqtira  isqcc. Da aber 
also das Backwerk und die Pinienzweige zusammen mit den Schweinen 
in die Megara hinabgeworfen wurden, ist es notwendig, daß das Back­
werk und die Pinienzweige zu demselben Feste gehören wie die Schweine, 
d. h. zu den Thesmophoria. Van der Loeffs1 Fixierung der Arrheto- 
phoriariten weicht darin von der Roberts ab, daß er nicht nur die Teig­
schlangen und Phallen, sondern konsequent auch die Pinienzweige und 
das Hinabwerfen der Schweine für die Arrhetophoria in Anspruch 
nimmt — von seinen Prämissen ist das konsequent, denn es stimmt mit 
dem Text überein, der, wie oben hervorgehoben ist, eine Trennung des 
Backwerks von den Pinienzweigen und Schweinen und deren Zerteilung 
an verschiedene Feste gar nicht erlaubt. Aber van der Loeffs Prämissen 
sind falsch, da er übersieht, daß die Schweine, von welchen hier die 
Rede ist, die der Thesmophoria sind: ^of^ot wg Tjdfj k'cpafisv. Die ge­
sperrten W orte zeigen dies unwidersprechlich, denn sie weisen auf das 
oben erwähnte Hinabwerfen der Schweine hin, das sicherlich den Thes- 
mophoriariten angehört.2 Wenn sich also auch hier alle Riten auf die 
Thesmophoriariten beziehen, so ist es klar, daß x a v ta v & a  nicht, wie 
Robert, van der Loeff und andere meinen, sich auf die Arrhetophoria 
bezieht. Es ist nicht so zu übersetzen: „Auch hier (d. h. bei den Ar­
rhetophoria) wird heiliges Backwerk aus Weizenteig usw.“ (was an sich 
nicht eine richtige Meinung gibt, da kein Backwerk vorher erwähnt ist), 
sondern nur lokal aufgefaßt werden: „ebenfalls dort“ =  an denselben 
Ort, an die Megaronkluft. Dadurch wird auch die richtige Auffassung 
und Übersetzung des Verbums avacpi^ovrai gegeben, das hier nicht „aus 
dem Megaron heraufholen“, sondern „an die hochgelegene Megaronkluft 
(das Thesmophorion in Athen war auf der Pnyx gelegen), von der Unter­
stadt hinaufschaffen“ bedeutet.3 Nur durch diese Deutung des avacps- 
qovxui ist eine arge Verwirrung der Tatsachen zu vermeiden. Sonst wäre 
nämlich von einem Heraufholen des Backwerks gesprochen, noch bevor 
dessen Hinabwerfen erwähnt worden ist. Faßt man dagegen avacpigovrcci 
in dem angegebenen Sinn auf, so ist nur von dem Hinabwerfen sowohl

1 Mnemosyne 44 (1916) 333 ff. '
* Da hierdurch van der Loeffs Hypothese fällt, ist es nicht nötig, seine 

Auffassung der Arrhetophoria im einzelnen zu kritisieren: er sieht in den Ar­
rhetophoria ( =  Arrhephoria) die Skirophoria-Thesmophoria der Mädchen und
nimmt zwei Feste an: eines im Skirophorion, wo die Schweine hinabgeworfen,
die äggrjrce isgä  aber heraufgeholt wurden, und das andere Fest im Pyanepaion,
wo die Schweine heraufgeholt und die ägQijrtx lsgcl hinabgeworfen wurden —
alles unbeweisbare Hypothesen.

8 Vgl. Mommsen Philologus L (1891) 135, der auch diese Überaetzung des 
Verbums vertritt, aber das ganze Scholion im Anschluß an Robert falsch inter­
pretiert.

Das attische Fest der Skira 235



236 E. Gj er stad

des Backwerks als auch der Pinienzweige die Rede. Ein Heraufholen 
derselben ist nicht erwähnt —  es ist wichtig, dies festzuhalten.

7. Die oben gegebene Erklärung des Festes ist mythisch; die vor­
liegende ist physisch. Das Fest wird Thesmophoria genannt, weil De­
meter den Namen Thesmophoros (Gesetzgeberin) trägt; sie stellt Gesetz 
oder Satzung auf, auf Grund dessen die Menschen sich ihre Nahrung 
verschaffen sollen.

Nach der sog. mythischen Erklärung, die also den größten Teil des 
Scholions umfaßt, schließt der Scholiast mit einer natürlichen Erklärung 
des Festes, dem die hieratische etymologische Deutung des -foff^ogpoeog 
als Gesetzgeberin zugrunde liegt.

Als Ergebnis dieser langwierigen, aber leider notwendigen Inter­
pretation ergibt sich, daß alle im Scholion erwähnten Riten mit Sicher­
heit den Thesmophoria angehören. Beschrieben ist der Hauptritus des 
Festes. Damit fällt aber der oben erwähnte Versuch von Robert, 
van der Loeff u. a., den Zusammenhang des Textes herzustellen: die 
Angaben über die Skirophoria und die Arrhetophoria sind parente- 
tische Einschiebsel, die nicht im Zusammenhang mit dem übrigen 
Text stehen. Sie geben sich darum als Interpolationen zu erkennen, als 
Randbemerkungen eines lesenden Kommentators. Was die Arrhetophoria 
betrifft, so haben offenbar die W orte aQQr}Ta isqci den Kommentar ver­
anlaßt. Sehr wahrscheinlich sind die Arrhephoria gemeint, da dieses 
W ort nachweisbar im Altertum als arrhetophoria gedeutet wurde.1 Von 
den Arrhephoria wußte der Randkommentator, daß sie ein Fest ne$i 
xrjg x&v x u q tc & v  yevißsiog xai zrjg x&v äv&Qcoitcov 61toqüg waren. Dasselbe 
wußte er von den Skirophoria, und dieses Wissen hat er am Rand no­
tiert: seine Randbemerkungen sind als Interpolationen in den Text 
hineingedrungen und haben die oben nachgewiesene große Verwirrung 
verursacht.2

1 Hesychius s. v.
* So weit sind wir in der Herstellung des Scholion angelangt, aber ich 

glaube, wir können noch ein Stück weiter gehen. Wie wir oben S. 234 gesehen 
haben, ist Zeile 10 im Texte etwas ausgefallen: die Worte xce 7 t X d c { ia x u  i x t i v u  

schweben in der Luft. Wie wir aber unten Zeile 15 ff. beobachten können, Bind 
solche 7tXda^iaxa erwähnt: gerade jenes Backwerk und die Pinienzweige. Es 
scheint mir augenfällig, daß wir hier das nachgesuchte Stück finden, wel­
ches aus dem Text einmal herausgefallen war und dann an unrichtiger Stelle 
wieder eingefügt wurde. Denn schiebt man das Stück von Zeile 15 u v u q > iQ o v -  

x u i  8 i  bis Zeile 21 & v & Q m n (a v  y i v o g  nach den Worten s v c p o g L u v  S ^ s i v  ein und 
schließt die oben nachgewiesenen Interpolationen aus, so erhält das Scholion, 
das bisher als ein kleines Durcheinander erschien, wieder eine zusammen­
hängende und klare Darstellung. Der Hauptritus der Thesmophoria wird dann 
in folgender Weise beschrieben: Schweine werden in die Megara hinabgeworfen; 
die verwesten Stücke bringen die Antletrien auf die Altäre. Auch Teigschlangen,



Es muß aber hervorgehoben werden, daß der Scholiast diese Inter­
polationen schon in seiner Vorlage vorfand, was durch Clemens, Pro- 
trepticus II 17 gezeigt wird.

Test. X X V II. Clemens, Protrept. II 17, 1.
ßovXsi x a l t a  f&EgscpdzzTjg av&oXoyia SiriyrißoiLaL1 aoi * x a l zov xdXa&ov xa l  

zr}v agnayrjv zr\v vno ’Aidmvdtog x a l zb i a 3 zfjg yfjg x a l zag vg zag E vßov- 
Xsmg zag GvyxazaTto&sißag za lv  & sa iv4, d i ’ rjv a iz ia v  £v zoig ®E6(iocpogioig 
[isydgotg £& vzag5 %olg°v g £(ißaXXovGiv\ zavzrjv zr\v iLvftoXoyiav a t y v v a lx sg 6 
rtoixiXcog x a zd  noXiv kogzdfcovGi, Qs6[LO(p6gia, 2xtgocpogLa, ’Aggrizocpogia'3, noXv- 
zgoTtcog tt]v ^sgscpdtzr}g ixrgayadovG at agnay-qv.

1 diTjyrjacofiai D diriyriao^iai, P * coL]-\~xal za Xoyia in marg. P 2M Eus. H
3 jfaöfio: Eus. Lukian. schol. P 4 zolv fteoTv Wi. zfj fisä"} Rohde
Rh. Mas. 25, 652 5 (isydgoig gwvzag Lobeck Aglaoph. 831 [.isyagifavzsg codd.
ifißdXXovaiv PM Eus. H ixßaXXovaiv Eus. 10 6 ai yvvalxsg ~  post itoXiv
Eus. H post iogzag Eus. 10 noXsig Eus. 10 7 dggrjzocpogia P 3 Eus. Lukian.
schol. <  P*M aggt]g>6gia W. T. in Zimmermanns Zeitschr. 2, 84 D.

Test. X X V III. Eusebios, Praepar. evang. II 64, idem.

Wie oben erwähnt wurde, liegt eine gemeinsame Quelle für Clemens 
und den Scholiasten vor. Dann ist es aber notwendig, daß die betreffen­
den Interpolationen schon im Altertume eingeschaltet wurden, und daß 
sowohl Clemens als auch der Scholiast interpolierte Texte ausbeuteten.

Das Lukianscholion und Clemens müssen also als Testimonia der 
Skira ganz ausgeschaltet werden: die Skira oder Skirophoria haben mit 
den Thesmophoria und deren Demeterkultus keine Verbindung.

Schließlich sind noch ein paar lexikographische Glossen anzuführen:

Test. X X IX . Hesychius, s. v.
2xL g a ' kogzi] ’A&7]vrjGiv-]-agsLovog‘

Test. X X X . Etymol. magn. s. v.
2Jxiga" sogzi] ’A&riv&g.
U x tig d  codd. ’A&rjvTiGiv Gaiaford cf. Hesychius

Test. X X X I. Hesychius s. v.
2 x ig o tp o g ia • övofia iogzTjg.

Test. X X X II. Photios s. v.
2xigocp6gia ovofia sogzijg.

Das attische Fest der Skira 237

Teigphallen und Pinienzweige werden wie die Schweine in die Megara hinab­
geworfen. Da man glaubt, daß Schlangen in die Megara kamen, welche das 
Hinabgeworfene fressen, wird Lärm gemacht, wenn die Frauen die Schweine­
reste herausholen und jene ändern mysteriösen Dinge auf die Altäre bringen. 
Dies zeigt auch den Grund meiner Änderung des dnozi^&vzai, das keine ver­
ständliche Übersetzung gestattet, in imzid'&vzai, das mit tmzi&iaoiv iitl zmv 
ßcofi&v Zeile 8 korrespondiert.



W ir sind am Schlüsse und wollen nun nach dieser Prüfung der
Testimonia das Beweismaterial kurz darlegen und das Ergebnis der
Untersuchung zusammenfassen.

Test. I —III. Die Skira sind ein Frauenfest.
Test. IV. Die Skira werden am 12 . Skirophorion gefeiert.
Test. V. Die Skira umfaßten einen Festtag. An dem Feste wurde (wahr­

scheinlich) Myrtenmaien angewendet.
Test. VI. Das Testimonium, in dem die Skira mit den Oschophoria ver­

wechselt sind, ist vollkommen auszumustern.
Test. VII. An den Skira wurde Knoblauch gegessen und Keuschheit be­

obachtet.
Test. VIII. Das öiov xcoötov wurde am Feste angewendet. Der Name 

Skirophoria ist hieratischen Ursprungs.
Test. IX. An den Skira fand ein chthonisches Opfer statt.
Test. X. Das Testimonium, in dem das Fest mit dem Skironmythus ver­

bunden war, ist auszumustern.
Test. XI. Die Skira wurden auch in den attischen Demoi (Tetrapolis) 

gefeiert.
Test. XII. Die Skira sind ein Frauenfest. Im Lokalkult in den attischen 

Demoi (Piräus) war es bisweilen an den Demeterkult angeschlossen.
Test. XIII. Die Skira wurden am 12 . Skirophorion gefeiert.
Test. XIV—XVI. Die Gottheiten des Festes waren Athena Polias, Ere- 

chtheus und Helios. Die Festzeremonie umfaßte eine Prozession von 
der Stadt nach einem Vorort Skiron. Die Eteobutaden trugen einen 
Sonnenschirm, unter welchem die Priester dahinschritten. Die Etymo­
logie, die Skira aus g k Lq o v , Schirm, herleiten will, ist hieratischen 
Ursprungs.

Test. XVII. Das Datum der Skira ist der 12. Skirophorion, wobei der 
Erechtheuspriester in der Festprozession einen Sonnenschirm trägt. 
Daß die Skira ein Fest der Athena Skiras seien, ist falsch, daß sie 
Demeter und Kore heilig sind, ist nur unter den im Test. VII ge­
gebenen Umständen richtig.

Test. XVIII—XIX. Die Skira wurden bei Skiron, dem athenischen Vor­
ort, gefeiert. Die Zusammenstellung der Skira mit Athena Skiras und 
Skiros — Skiron ist falsch.

Test. XX—XXI. Die Skira ist ein Frauenfest, das bei Skiron gefeiert 
wird und Athena heilig ist. Daß es ein Demeter- und Korefest sei, 
ist nur unter den im Test. XII gegebenen Umständen richtig.

238 E- Grjerstad



Das attische Fest der Skira 239
Test. XXII—XXV. Alle diese Testimonia sind spätes Machwerk und da­

her auszumustern; damit im Zusammenhang natürlich auch die Auf­
fassung der Athena als Schirmerfinderin sowie die etymologische Ver­
bindung des Festnamens mit ö x Zq o q , Kalk, und Skiros - Skiron, dem 
megarisch-salaminischen Heros (vgl. Test. XVIII— XIX).

Test. XXVI—XXVIH. Die Skirophoria haben keinen Zusammenhang mit 
den Thesmophoria. Das ganze Lukianscholion handelt über die Thes­
mophoria: die Erwähnung der Skirophoria ist eine interpolierte Par­
enthese. Clemens hat auch den interpolierten Text gebraucht. Die 
Testimonia sind darum ganz auszumustern.

Test. XXIX—XXXII. Knappe lexikographische Glossen mit dem Fest­
namen Skira oder Skirophoria.

W ir fassen nun das Ergebnis der Untersuchung, auf diese Tatsachen 
gestützt, zusammen.

Der Name des Festes ist Skira, das bis in die römische Kaiserzeit 
epigraphisch bezeugt ist. Skirophoria, das vereinzelt nur in der lexiko- 
graphischen Literatur vorkommt, ist hieratischen Ursprungs und muß 
darum als inoffizieller Name ebenso alt sein wie der Monatsname Skiro- 
phorion. Was der Name bedeutet, kann nicht sicher ausgemacht werden; 
er war schon im 7. Jahrh. den Griechen unverständlich; das Fest muß 
aus diesem Grund sehr alt sein; mit größter Wahrscheinlichkeit geht es 
in die Bronzezeit zurück. Vielleicht ist der Name nicht-griechisch. Die 
Skira sind ein attisches Fest, es wird nicht außerhalb der Grenzen A tti­
kas angetroffen. Das Fest ist am 12 . Skirophorion gefeiert. Die Skira 
sind ein Fruchtbarkeitsfest. Dies kann man aus vielen Tatsachen sicher 
schließen: sie sind ein Frauenfest, Knoblauch wurde gegessen, Keusch­
heit beobachtet, Myrtenkränze und das öiov xcodiov angewendet. Das 
Hauptfest wird in Skiron, wo eines der heiligen Ackerfelder in Attika 
gelegen ist, gefeiert.

Die Skira waren ursprünglich ein Gentilfest im Geschlechte der 
Eteobutaden, die heilige Riten in Skiron auf dem ihnen zugehörigen 
Ackerfelde ausübten. Später bei der Vereinigung Attikas unter atheni­
scher Oberhoheit wurde der Gentilkultus zum Staatskultus und den 
staatlichen Akropolisgottheiten Athena Polias und Erechtheus zugeteilt; 
Demeter als die spätere spezielle Ackerbaugöttin hat das Fest nur in 
den Demoi, im späteren Lokalkultus, an sich gezogen. Helios ist erst 
spät, wahrscheinlich in hellenistischer Zeit, eingedrungen, als man den 
ursprünglichen Sinn der Festriten nicht mehr verstand. Mit den Thes­
mophoria oder den Oschophoria und ihrer Göttin, Athena Skiras, haben 
die Skira nichts zu tun.



Auch als die Skira Staatsfest wurden, fuhr man fort, den alten 
Fruchtbarkeitskultus in Skiron auszuüben: die Festprozession von der 
Akropolis hatte Skiron als Endpunkt. Soviel ist vollkommen sicher, und 
soviel weiß man. Wenn man aber fragt, was die Vegetationsriten an 
den Skira beabsichtigten und worin sie bestanden, so muß zugegeben 
werden, daß uns diese Kenntnis fehlt. Wenn ich aber diese Untersuchung, 
durch die ich bemüht war, mit den Hypothesen und falschen Testimonia 
aufzuräumen, mit einer Vermutung abschließen darf, so möchte ich diese 
auf folgende Weise durchführen: die Skira sind ein Fest des Ackerbaus, 
der Vegetation und Fruchtbarkeit, das am 12. Skirophorion, d. h. im 
Hochsommer, gefeiert wurde. Die Ernte war eben vorüber; das Korn 
lag auf den Tennen. Man würde also vor allem an Dreschriten denken. 
Aber andererseits wissen wir ganz bestimmt, daß man im antiken Grie­
chenland im Hochsommer die Äcker zu pflügen pflegte.1 Da uns ferner 
bekannt ist, daß jedes Jahr zwei andere Pflügungen vorgenommen wur­
den, eine im Frühling und die andere im Herbste2, also drei Pflügungen 
zusammen, und da wir überdies wissen, daß man in Attika jedes Jahr 
drei heilige Pflügungen vollzog, am Fuße des Akropolisfelsens, in Skiron 
und auf der rharischen Flur (vgl. oben S. 217 f.), so ist es sehr verlockend, 
diese drei heiligen Pflügungen als einleitende Sakralakte der drei jähr­
lichen Pflügungen anzusehen. Die Pflügung auf der rharischen Flur fand 
wahrscheinlich im Herbst s ta tt3; wenn dann die skironische Pflügung 
im Hochsommer ausgeführt wurde, so müßte also die Akropolispflügung 
im Frühling vorgenommen worden sein. Ich finde es daher am wahr­
scheinlichsten, daß an den Skira die heiligen Pflugriten des Hochsom­
mers ausgeführt wurden. Damit stimmt überein, daß die Skira ein Frauen­
fest waren. Frauen sind zwar selbstredend auch an anderen Vegetations­
riten als an denjenigen der Pflügung und der Saat exklusiv beteiligt, 
aber es ist doch auffallend und an sich sehr verständlich, daß sie spe­
ziell mit diesen letzteren Riten verbunden sind; gerade bei der Pflügung 
und beim Säen mochte ja  die fruchtbarkeitsbefördernde, magische Kraft 
des weiblichen Geschlechts als besonders wirksam empfunden worden sein.

1 Xenophon Oikonom. 16,13 ff. s Frazer Golden Bough V: 1, 53,1; 73,1.
s Frazer op. cit. 108.

240 E. Gjerstad, Das attische Fest der Skira



P. A l t h e i m :  Persona Tafel I

Archiv für Religionswissenschaft Bd. XXVII. H eft 1/2

W
an

dg
em

äl
de

 
au

s 
Co

rn
eto

 
(T

om
ba

 
de

gl
i 

au
gu

ri)



E. K ag a ro w : Der umgekehrte Schamanenbaum Tafel II

. S
ch

am
an

en
ba

um
 

in 
Le

ni
ng

ra
d 

2. 
G

ei
st

er
bi

ld
er

 
in 

C
ha

ba
ro

w
ak



ER S T E  ABTEILUNG
ARCHIV FÜR RELIGIONSWISSENSCHAFT

I. ARHANDLUNGEN

ZWEI ARTEN 
RELIGIONSGESCHICHTLICHER FORSCHUNG

VON R. R E IT Z E N S T E IN  IN GÖTTINGEN

Gegen ein von mir im Frühling dieses Jahres unter dem Titel „Die 
Vorgeschichte der christlichen Taufe“ veröffentlichtes Buch hat ein nam­
hafter junger Orientalist, Prof. H. H. Schaeder, der sich früher gegen 
meine Bitten mit etwas überschwenglichen Worten als meinen Schüler 
bezeichnet ha tte1, bald aber andere, weit abweichende Wege einschlug,

1 Reitzenstein-Schaeder, Studien zum antiken Synkretismus, 1 9 2 6 ,  S. 2 0 3 . 
Für seine Arbeit bot Sch. dort das Programm: „Fragen der Textkritik und 
literarischen Analyse sind es, die im Mittelpunkt der folgenden Untersuchungen 
steben: denn nur von ihrer Fixierung und Beantwortung, nicht von allgemeinen 
religionsgeschichtlichen Schematismen führt der Weg zu konkreter und halt­
barer religionsgeschichtlicher Einsicht. Religionsgeschichtliche Forschung ist 
Philologie, so gewiß sie andrerseits Klarheit der religionswissenschaftlichen 
Grundbegriffe voraussetzt. Doch deren Klärung geschieht nur in der historischen 
Forschung und nirgendwo sonst.“ Sch. wird es mir nicht verübeln, wenn ich 
schon in dem unmittelbar anschließenden buchartig erweiterten Aufsatz (Vor­
träge d. Bibliothek Wavburg IV, 1 9 2 7 , S. 6 5  f.) „Urform und Fortbildungen des 
manichäischen Systems“ eine völlig abweichende Arbeitsorientierung finde. 
Stellte er doch hier die Forderung, man müsse von dem eigentlich w is s e n ­
sc h a ftlic h e n  Interesse a u sg eh en , das Mani in seinem Systementwurf ver­
folge, also zunächst sich den gan zen  Lehrgehalt vergegenwärtigen und die 
einzelnen Lehrstücke nach ihrer Stellung im Ganzen bestimmen. Beweislos fügte 
er hinzu, dabei ergebe sich, daß der Mythos (!) vom Seelenaufstieg weder sach­
lich noch historisch gesehen im Mittelpunkt der manichäischen Lehre stehe, 
und folgerte kurzweg, daß er daher zur Bestimmung weder ihres gedanklichen 
Inhalts noch ihrer historischen Stellung unmittelbar verwertet werden könne. 
Da mir in diesem Aufsatz so ziemlich alles in Frage gestellt schien, was mir 
teure entschlafene Freunde und was ich selbst in langer Arbeit errungen zu 
haben glaubte und glaube, habe ich meine Bedenken in dem genannten Buch 
S. 9 1  f. anzudeuten versucht, und dies wieder scheint mir Anlaß für die Rezen­
sion Sch.s geworden zu sein. Die Unterschiede beider Arbeitsarten treten wohl 
schon hier hervor. So lange uns noch von einer Religion so wenig bekannt ist, 

A rch iv  fü r  Religionswissenschaft XXVIL 16



242 R. Reitzenstein

soeben im Gnomon (1929 S. 353— 70) einen formell fein abgestimm­
ten, inhaltlich seiner Meinung nach vernichtenden Angriff gerichtet. Es 
handelt sich dabei um methodische Fragen, und zwar Fragen von 
höchster Bedeutung und größter Tragweite, die bei jeder religions­
geschichtlichen Untersuchung eine Rolle spielen können. So wage ich 
es, in der allerdings wenig beliebten Form der Selbstverteidigung beide 
Methoden gegeneinander abzuwägen. Da Sch. in seiner Rezension drei 
verschiedene Proben seiner und meiner Interpretationskunst vorgelegt 
hat, lege ich diese zugrunde.

§ 1.
Das Problem, das mich in jenem Buche beschäftigte, war: wie läßt 

es sich begreifen, daß das so reich ausgebildete Ritual der mandäischen 
Taufe in allen Haupthandlungen dem christlichen entspricht, freilich mit 
dem einen von Sch. ignorierten Unterschied, daß die mandäische Taufe 
in den Himmel erhebt, die christliche dem auf Erden gebliebenen Täuf­
ling himmlische Gaben mitteilt? Die mandäische Kulthandlung heißt 
„der Aufstieg“ ; ein geleitendes Gottwesen stützt dabei die Seele, daher 
tr itt auch der Ausdruck „Stützen“ (arrjQL^eiv) im Mandäischen und sonst 
für Taufen ein; ein neues himmlisches oder göttliches Wesen entsteht 
dabei, daher heißt Taufen auch Schaffen: der Urgott schafft durch die 
Taufe seine Söhne, er schafft sich Söhne aus dem „weißen Jordan“, der 
Getaufte sagt, bevor er aus dem Wasser steigt: „Mandä (der Taufgott) 
schuf mich“. Ein solcher „Aufstieg“ aber vollzieht sich auch beim Tode 
des Gläubigen; auch bei ihm erscheint jenes Gottwesen und führt — 
nunmehr auf ewig — die Seele zu Gott empor und vereinigt sich dort 
mit ihr. Auch die Totenmesse der Mandäer hat daher den gleichen 
Namen, zum Teil sogar die gleichen Texte; beide sind Himmelfahrten 
der Seele. Der Lichtjordan ist zur Brücke geworden. Aber auch als Tod 
kann die Taufe erscheinen; die Taufe des Johänä läßt seinen Körper 
entseelt am Ufer und führt die Seele auf ewig zu Gott. Ich muß es be­
dauern, daß Sch. sich berechtigt glaubt, diese von mir (zuerst S. 11  f.)

wie von der Manis, möchte ich die Arbeit zunächst auf die Feststellung ein­
zelner Tatsachen richten und kann deren Bedeutung nur durch Vergleichen 
mit ähnlichen gewinnen. Ob wir je dazu kommen, die geistige Einstellung des 
Stifters und sein „System“ klar zu erkennen, bleibt zunächst beiseite. Sch. 
geht den umgekehrten Weg: er bildet sich von beiden eine subjektive Vor­
stellung, erklärt sie für allgemein verbindlich und bewertet danach die Tat­
sachen. Er beginnt mit einem Standpunkt, wie Fritz Reuter sagen würde; wir 
anderen sind froh, wenn wir am Schluß zu einem solchen kommen. Was er 
je tzt in seiner Rezension S. 369 für die Anthroposvorstellung verlangt oder 
S. 367 über die paulinische Taufauffassung als nur ans dem Ganzen seiner 
Theologie, nicht aber seinen einzelnen Ausspriichen bestimmbar sagt, bestätigt 
mich nur in der Ablehnung dieser Methode.



Zwei Arten religionsgeschichtlicher Forschung 243
angeführten Zeugnisse der Taufauffassung der Mandäer, weil sie aus 
den Erzählungen und Lehrschriften gewonnen sind, ganz zu ignorieren 
und nur zu versuchen, ob man die gleiche Auffassung aus der Liturgie weg­
deuten könne. Was würden wir über die frühchristliche Taufe überhaupt 
wissen, wenn wir so verführen? Tatsächlich bietet die mandäische Litur­
gie dieselben Anschauungen und prägt den Sinn der Handlung in dem 
Schlußlied (XXX) der ersten voll erhaltenen Taufliturgie1 dem Getauften 
noch einmal ein. So wählte ich es in meinem Buch, um an ihm das 
Eigenartige dieses Ritus dem Leser in Kürze anschaulich zu machen. 
Ich muß, da Sch. meine Interpretation als willkürlich und unzulässig 
empfindet, wenigstens die erste Strophe anführen; handelt es sich doch 
in der ganzen Rezension um Interpretationsfragen:

Was hat dein Vater mit dir getan, o Seele, 
am großen Tage, da du gefestigt wurdest?
E r führte mich in den Jordan hinab und pflanzte mich da auf, 
dann führte er mich an seinem Ufer empor und stellte mich hin.
E r bereitete Pihtä und reichte es mir,
sprach die Lobpreisung über den Kelch und gab mir zu trinken.
E r setzte mich zwischen seine Knie
und sprach den Namen des gewaltigen (Lebens) über mich. —
E r erschütterte den Berg und . . .
er schrie mit voller Stimme und ließ mich hören.
Er schrie und ließ mich hören mit voller Stimme:
„Wenn Kraft in dir ist, Seele, so komm!“
„Steige ich auf den Berg, so stürze ich ab 
und verschwinde wieder aus der W elt.“
Ich erhob meine Augen zur Höhe,
mit meiner Seele hoffte ich nach dem Hause des Lebens,
Ich stieg auf den Berg und stürzte nicht ab, 
sondern gelangte hin und fand mein eigenes Leben.

Die beiden anderen Strophen haben fast den gleichen Wortlaut, nur 
ist in der zweiten für den Berg das Feuer, in der dritten das Meer ein­
gesetzt und die Gefahr als Verbrühen bzw. Ertrinken bezeichnet. Dann

1 Die Taufhandlung endet in ihr mit diesem Liede. Nur in einem Gebet 
(XXXI) versichert der Priester noch, daß die Seelen der Getauften wirklich zum 
Himmel empornteigen, wie der Wohlduft auB dem Weihrauchfaß, das nun 
weggetragen wird. Auch was die Anweisungen für den Priester im Ritual noch 
bieten, setzt den Einzeltaufakt als abgeschlossen voraus. Den Schluß bildet der 
Vermerk des Schreibers über seine Vorlage. Dann folgt (S. 54 unten Lidzb.) 
ein zweites Ritual, das ursprünglich in der Form der Erzählung der Taufe 
Adams durch Hibil-Zlwä gegeben war.

16*



folgt das Epiphonem: „0  Leben, o Leben! Das Leben siegte über diese 
Welt, das Leben ist siegreich.“

Der „einfache und schlichte Sinn des Textes“ soll nach Prof. Schaeder 
(S. 536) sein: „Die Seele berichtet, wie sie einst von ihrem „Vater“, 
n ach d em  e r s ie  g e ta u f t  h a t te  — die Hauptstücke des Taufaktes 
werden kurz angeführt — aufgefordert ward, dreierlei Fährnisse zu be­
stehen, die Ersteigung des Berges, die Durchschreitung des Feuers und 
die Überschreitung des Meeres. Sie zagte zuerst, dann aber richtete sie 
die Augen zum Himmel auf, begab sich in die Gefahr und überwand 
sie glücklich; sie fand ihr eigenes Leben, d.h. sie kam heil davon. Was 
das Lied in nur flüchtig skizzierter mythischer (?) Einkleidung kündet, 
das ist die neue Kraft und Festigkeit, die dem Getauften durch die 
Taufe zuteil wird. Sie setzt ihn instand, den Gefahren der niederen 
W elt standzuhalten.“ Daß mein geehrter Gegner, um diese echt ratio­
nalistische Deutung vorzubringen, zunächst den Zusammenhang des 
Liedes in der Liturgie ignoriert, wird später zu besprechen sein; er 
hält sich für berechtigt dazu. Jetzt handeln wir von den W orten und 
ihrer Interpretation. N ach  d e r T au fe  soll die Seele von ihrem „Vater“ 
aufgefordert worden sein, dreierlei Fährnisse zu bestehen? Ja , wann 
denn? Und zu welchem Zweck? Sie soll sie ja freiwillig aufsuchen! 
Und was hat die Aufforderung „komm“ im Munde des offenbar entfernt 
stehenden „Vaters“ — das bedeutet auch nach Sch., der das W ort in 
Gänsefüßchen setzt, doch wohl den taufenden Priester bzw. das Gott­
wesen — wohl für Sinn? Sie muß sich doch wohl auf das „Haus des 
Lebens“ beziehen, nach dem die Seele sich sehnt. Den Himmel bzw. den 
Sitz der Götter in ihm zu suchen, scheint meinem Gegner „allegorisch­
mystische Deutung“ ; er spricht von einer flüchtig skizzierten mythischen 
Einkleidung, aber verrät leider nicht, was er damit meint, und ich kann 
nicht wagen, seinen Sinn zu erraten .1 Ich bin davon ausgegangen, daß 
im Anfang des Rituals der Priester (S. 4 bei mir) aus dem Jordan ruft: 
„Ein jeder, der die Kraft in sich fühlt und dessen Seele es liebt, komme, 
steige zum Jordan hinab (und) lasse sich taufen“, und daß weiter (S. 6,1 
bei mir) nach dem Ritual und einem Brauch, den noch Petermann sah, 
die Täuflinge „Augen, Schultern und Arme hochheben nach dem Ort, 
der ganz Leben, Glanz und Herrlichkeit ist.“ Ihr Sehnen nach dem 
Himmel, dem „Hause des Lebens“, d. h. Gottes, also dem Gottesreich,

1 Er vergleicht S. 356 zu meinem Erstaunen Lied XXI, das wiederum ein 
ins Mythische transponiertes Geschehen schildere. Der eigentliche Inhalt sei 
eine schlichte Katechese, das mythische (?) Geschehen, in dessen Zusammen­
hang (?) sie stattfinde, werde auch hier nur ganz flüchtig und undeutlich an­
gegeben. Ich habe über das Lied und seinen Zweck ausführlich in den Nach­
trägen gehandelt (S. 378) und werde später darauf zurückkommen.

244 R* Reitzenstein



Zwei Arten religionsgeschichtlicher Forschung 245

haben sie dadurch auszudrücken. Gibt doch die Taufe die Gewißheit, 
daß ihre Manas dereinst zwischen den Manas des Lichtes gefestigt wer­
den (S. 4, 1  bei mir). Also ist der Bau des Liedes klar. In einem Schluß­
wort, das der Priester spricht, katechisiert er die Getauften über die 
Bedeutung der Handlung, die an ihnen geschehen ist: sie zählen zu­
nächst die äußeren Geschehnisse auf, dann berichten sie das innere 
Erlebnis: wer Kraft hatte und wer sich sehnte, ist wirklich ins Gottes­
reich eingegangen. Denn das allein kann das W ort „ich fand mein 
eigenes Leben“ bedeuten.1 Dies Erlebnis gibt die neue Kraft und 
Festigkeit, die — auch nach Schaeder — die Taufe verleiht. Nur bleibt 
mir bei ihm „mystisch“, wie sie das kann, und allegorisch ist seine E r­
klärung kaum weniger als die meine; auch er faßt ja Berg, Feuer, Meer 
als Bilder, Bilder freilich für die Gefahren2 des niederen Lebens, ohne 
Beispiele für diesen bildhaften Gebrauch in der mandäischen Literatur 
anzuführen. Ich würde mich für meine Deutung auf die Gesamtheit der 
mandäischen Totenlieder berufen können, die fast immer von dem Flug 
der Seele zum Himmel reden, sie aber auch auf Leitern ihn wie den Berg 
ersteigen lassen. Der in den Himmel ragende Berg als Göttersitz oder 
Zugang zu ihm ist eine so weit verbreitete Urvorstellung, daß ich kein 
W ort darüber verlieren mag. Das Meer als Sitz der bösen Gewalten 
oder das Feuer als Sinnbild der verderblichen Materie oder der Hölle, 
die ja nach ebenfalls weit verbreiteter Vorstellung für den Mandäer 
zwischen Erde und Himmel liegt, begegnen uns in den orientalischen 
Mönchserzählungen immer wieder. Dem Grundcharakter aller religiösen 
Poesie entspricht dies Einsetzen bestimmter ganz konventioneller Bilder, 
die zuletzt kaum mehr als solche empfunden werden.

Ich mußte breit werden, denn für Sch. ist dieses Lied die Haupt­
stütze seiner Charakteristik des mandäischen Rituals. Als Handlungen 
des Ritus nennt er S. 355: Einkleidung des Priesters, sein E intritt in 
den Fluß und dessen Exorzisierung, den E intritt des Täuflings in den

1 Ähnliche Formeln finden sich, wenn ich mich recht erinnere, nur am 
Schluß von Aufstiegsliedern, vgl. etwa Ginzä 1. 587, 26: Das Leben stützte das 
Leben, das Leben fand das Seinige; 567, 20; 553,35; 542,33; 527,23; 510,35; 
452, 7. Ob sich für die Deutung „ich behielt mein Leben“ eine Parallele finden 
läßt, möchte ich bezweifeln. Am Schluß des Liedes wirkt Bie nach den voraus­
gehenden Negationen unerträglich platt. Etwas Positives muß durch das Wag­
nis erreicht werden.

2 Und zwar müssen es Lebensgefahren sein. Die Seele erwartet von ihnen 
den sicheren Tod und glaubt ihn zu erleiden; gerade dadurch aber gewinnt 
sie das ihr zustehende volle Leben. Das steht deutlich da. Vergeblich versucht 
Prof. Schaeder das zu verwischen, indem er allgemein von Gefahren dieser 
niederen W elt spricht und die Worte „Ich gelangte h in“ unerklärt läßt; sie 
können sich nur auf das Haus des Lebens beziehen. Und doch lebt der 
Sprecher noch.



Fluß und seine mehrfache Untertauchung, dann, wieder am Ufer, die 
Salbung mit Öl und die Kommunion mit Brot und Wasser. Hier fehlen 
wichtige Stücke am Anfang, welche mir zu beweisen scheinen, daß der 
Priester ein Gottwesen darstellt, und ein ganz wichtiges am Schluß, die 
Handauflegung unter Nennung des Gottesnamens über dem Haupte des 
Täuflings. Doch lassen wir das für je tz t beiseite. Sch. fährt fort: „Die 
H a n d lu n g e n  w e rd en  von  e in e r  g ro ß e n  M enge von G e b e te n  
b e g le i te t ,  d ie  a b e r  d u rc h w e g s  auf d ie  H a n d lu n g e n , d ie  sie  
b e g le i te n ,  n u r  a n d e u te n d e n  B ezu g  n eh m en .1 W er sie unbefangen 
auf sich wirken läßt, sieht, daß es sich nicht um eine sinnvoll angelegte 
Liturgie handelt2, sondern um den nicht gelungenen Versuch der Nach­
ahmung einer solcheD. Dem Wunsch ihrer Urheber, eine sinnvolle Liturgie 
zu schaffen, entsprach kein zureichendes Können. Auch untereinander stehen 
die Gebete nur in ganz loser Beziehung: je d e s  S tü c k  m uß, so g u t  w ie 
es g e h t ,  aus sich  h e ra u s  v e rs ta n d e n  w e rd e n , d e r  Z u sa m m e n ­
h a n g  f ö r d e r t  se in  V e rs tä n d n is  n ic h t .“ 1 Mir hat diese beweislose 
Behauptung, aus der dann die wichtigsten Schlüsse gezogen werden, 
von Anfang an Staunen erregt. Gewiß darf ich mich nicht auf um­
fassende liturgische Kenntnisse berufen, aber was mein verehrter Gegner 
behauptet, trifft das Ganze dieser ersten Liturgie des Qolastä in keiner 
Weise und ist selbst in die von ihm angeführten Lieder nur durch 
schwerste Mißdeutung hereingebracht. Was ihm hier anstößig ist, würde 
die älteren christlichen Liturgien ganz ebenso treffen: Handlung und 
Text müssen sich e rg ä n z e n , das heißt, aus einander verstanden werden. 
E r selbst gibt zu, daß das auch von den Mandäern beabsichtigt sei. Nur 
sei es — seiner Ansicht nach —  ihnen nicht gelungen, weil ihr Können 
zu klein war. Hieraus erschließt er, daß sie eine einheitliche Vorlage 
nicht in der Liturgie, wohl aber in  d e r H a n d lu n g  ungeschickt nacli- 
ahmten, und hieraus wieder zuletzt, daß die christliche Taufe das Vor­
bild für die mandäische abgegeben haben müsse. Das scheint mir, zumal 
er nicht den geringsten Versuch macht, die beiden Liturgien oder 
Handlungen miteinander zu vergleichen, eine Kette von Trugschlüssen. 
Wenn er dabei mit keinem W orte meiner langen Ausführungen gedenkt, 
was in der mandäischen Handlung ursprünglicher uud bedeutungsvoller 
ist als in der christlichen, so ist das gewiß sehr geschickt und sinnvoll, 
gerecht gegen den Gegner ist es nicht.

1 Von mir gesperrt.
* Mein Buch ist damit ohne weiteres erledigt, da vorausgesetzt wird, was 

bewiesen werden soll, und zwar mit dem liebenswürdigen Zusatz: wer mir das 
nicht glaubt, ist befangen. Beispiele dieser abgekürzten Argumentationsart 
werden immer häufiger, je näher wir dem Schluß, dem Teil über die christ­
liche Taufe, kommen, und die Versicherungen, daß seine eigene Auffassung 
einzig möglich sei, werden immer bestimmter, ja  leidenschaftlicher.

246 R- Reitzenstein



Zwei Arten religionsgeschichtlicher Forschung 247
Doch ich kehre zu der Interpretation von Lied XXX zurück, um 

Sch.s Methode zu prüfen. Als letzte Kulthandlung nennt sein erster Teil: 
„Er (der fVater’) setzte mich zwischen seine Knie und sprach den Na­
men des gewaltigen (Lebens) über mich.“ Mit dieser Handlung schließt 
das Sakrament, und ich hatte daher gemeint, daß sie einen Höhepunkt 
oder doch etwas Bedeutungsvolles darstellen müsse. Nun ist die „Knie­
setzung“ des Kindes uralter sakralrechtlicher Brauch bei den verschie­
densten Völkern, bei den Nordgermanen, bei den Ägyptern, bei den 
Indern sogar noch heute; das Kind, sei es das natürliche, sei es das 
adoptierte, wird dadurch von dem Vater anerkannt und als sein eigen 
und Eigentum bezeichnet. Im Mandäischen heißt der amtierende Priester 
der „Vater“ des Kindes, die Taufe ist ein Schaffen und nimmt es in das 
Volk des Gottes, der ja  das „Leben“ ist, auf. Daß diese Deutung mög­
lich ist, wird also auch Sch. nicht bestreiten können, nennt sie aber 
„allegorisch“ und stellt ihr als einzig möglich und unumstößlich sicher 
die Deutung entgegen: „'Zwischen den Knien’ ist ein gehobener Aus­
druck für 'nahe vor sich hin’. Wenn der Priester den Täufling dicht 
vor sich Platz nehmen läßt, so tu t er das aus dem einfachen praktischen 
Grunde, um bequemer seinen Kopf erreichen zu können.“ In der Tat: 
nichts leichter als dieses! Daß die vorausgehenden Handlungen alle 
ganz einfach und nicht in gehobenem Ausdruck — für den übrigens 
keine Belegstellen angeführt werden — angegeben sind, darf uns nicht 
kümmern und nach irgendwelcher Bedeutung dieser einen Handlung 
dürfen wir überhaupt nicht fragen; Sch. erwähnt sie folgerichtig unter 
den Handlungen der mandäischen Taufe überhaupt nicht1, und zu wel­
chem Zweck der Priester den Kopf des Täuflings erreichen und sich 
dies möglichst „bequem“ machen will, würden wir vergeblich fragen. 
Sic volo, sic iubeo, stet pro ratione voluntas. Philologische Interpretation 
kann ich in diesem fast scherzhaft rationalistischen Einfall nicht finden.

Ich muß, ehe ich auf das zweite von ihm „interpretierte“ Lied (XXI) 
eingehe, noch einen Blick auf die oben S. 246 erwähnte Charakteristik 
der mandäischen Taufliturgie werfen, die wohl nur wenig Leser des 
Gnomon selbst nachzuprüfen Gelegenheit hatten: eine sinnvoll angelegte, 
die Kulthandlung Schritt für Schritt begleitende und erläuternde Litur­
gie ist versucht worden, aher dem Wunsch ihrer Urheber entsprach 
kein zureichendes Können, denn auf die Handlungen wird nur andeutend 
Bezug genommen und die Lieder stehen unter sich nur in losem Zu­
sammenhang. Liegt letzteres nicht im Wesen aller alten Liturgien? Die 
Handlung liegt immer voraus — man denke an den Opferkult — und 
zu ihr gehören kurze Formeln, welche der Handlung die magische

1 Auch nicht die Handauflegung am Schluß, die in dem christlichen Ritus 
so entscheidende Bedeutung hat, daß sie jahrelang vertagt werden kann.



248 R. Reitzenstein

Wirkung geben (bei der christlichen Taufe die bei den drei Benetzungen 
gesprochenen W orte „im Namen des Vaters, des Sohnes und des Hei­
ligen Geistes“); sie werden daher in die Anweisung an die Priester 
mitaufgenommen. Diese Anweisung an den Priester bildet auch bei den 
Mandäern den ältesten, lange gesondert überlieferten Teil. 1 Ihre For­
meln gehen in die eigentlichen Liturgien in der Regel nicht über.2 
Freie Gebete, die für eine Gemeinde bestimmt sind, können sich an­
schließen und werden später einer festen Norm unterworfen. W ir sehen 
den Hergang ja  in der JiSayr] rrov ano6x6l(ov (vgl. mein Buch S. 178f.): 
sind anerkannte Pneumatiker in der Gemeinde, so gibt es für ihr W ort 
keine Vorschrift, fehlen sie, so müssen bestimmte, kirchlich festgelegte 
Formeln verwendet werden. Ein Buch entsteht, das sie, und zwar zu­
nächst sie allein, enthält. So auch bei den Mandäern. Der Priester 
spricht für die Gemeinde; eine bestimmte Zahl von Texten sind ihm 
vorgeschrieben, doch, wird ihm ausdrücklich das Recht, auch andere 
hinzuzufügen, zugesprochen. So wechselt der Bestand in den verschie­
denen Traditionen. Aus diesen zwei ursprünglich gesonderten Überlie­
ferungen sind unsere Rituale erwachsen. W ir erkennen noch deutlich: 
der zweite Bestandteil begleitet nur die am Ufer sich vollziehende 
Handlung; er soll ja  von der Gemeinde gehört werden. Was sich im 
Fluß vollzieht, wird nur von kurzen Formeln begleitet, die in der 
Priesteranweisung stehen. Nur der Täufling hört sie. Bei der Verbin­
dung beider Elemente scheinen sogar Irrungen vorgekommen. Bis zum 
Eintritt des Täuflings in den Fluß führen sicher die Lieder I —XVIII, 
und von Text XXII an ist er wieder am Ufer. Das Ritualstück S. 26 
Ende bis S. 29 Mitte scheint falsch eingeordnet, es hätte wohl nach XXI 
eingereiht und das Lied XIX wohl auf den Myrtenkranz des Täufers 
bezogen werden müssen, wie die XX erwähnte äußere Pforte auf den 
Eingang in den zur Lichtsäule umgewandelten Jordan, ist aber offenbar 
(vgl. das Ritual S. 57 und 30) schon bei der Verschmelzung der beiden 
Bestandteile auf den Kranz des Täuflings und den E intritt in das am 
vermeintlich anderen Ufer gelegene Gottesreich bezogen worden.

Machen wir uns diese Eigenheiten des mandäischen Rituals klar, so 
ergänzen und erläutern in ihm Handlung und W ort einander genau so 
wie z.B. in den altchristlichen Liturgien. Nur ein einziges Lied bietet 
eine Unklarheit, und natürlich basiert auf es allein Sch. sein Urteil über

1 Jetzt ist er in die Liturgie mit aufgenommen; die Sonderüberlieferung 
verrät sich darin, daß er bald mehr, bald weniger Lieder vorschreibt, als die 
Liturgie selbst bietet.

* So fehlen die sieben geheimen Namen, die im Wasser über den Täuf­
ling gesprochen werden, in unserer Hauptüberlieferung; die zwölf (S. 28 Lidzb.) 
sind uns freilich in der Priesteranweisung erhalten.



die Gesamtliturgie und die Forderung, nie ein Stück im Zusammenhang, 
sondern nur aus sich selbst zu interpretieren .1 Es ist Lied XXI. Ein 
für uns zunächst nicht bestimmbares Wesen, nach dem Zusammenhang 
müßte es die Seele, also der Täufling sein, berichtet, als er aus dem 
Jordan emporgestiegen sei, habe er den Schwarm der Seelen gesehen, 
der das Gottwesen Sitil mit der Bitte umdrängte, sie zur Jordantaufe 
zu führen. Sitil habe nach ihren „Zeugen“ gefragt. In der ersten Strophe 
wird dann berichtet, daß sie als Zeugen die Sonne nennen und Sitil sie 
zurückweist, da die Sonne und ihre Verehrer vergehen. In der zweiten 
Strophe bieten sie den Mond an und erhalten dieselbe Antwort, in der 
dritten das Feuer und werden ebenso zurückgewiesen. Endlich in der 
vierten bieten sie den Jordan, das mandäische heilige Mahl, ihren Tempel, 
ihr Almosen, ihren göttlichen Leiter als Zeugen dar: sie werden am 
Eingang der „lichten Wohnung“ wahres Zeugnis ablegen. Sch. erklärt, 
das Lied schildere ein ins Mythische transponiertes Geschehen (er ver­
gleicht es daher mit Lied XXX, ohne bei dem einen oder anderen an­
zugeben, was er mit dem W orte Mythisch meint); dies Geschehen sei 
freilich nur ganz flüchtig und ungenügend angegeben, deshalb also wohl 
ihm unbekannt; der Inhalt des Liedes sei eine einfache Katechese, die 
in der Pause zwischen Taufe und Ölung dem Täufling das Wesentliche 
der Religion vor das Bewußtsein rücke. Eine Interpretation möchte ich 
diese Inhaltsangabe, die drei Viertel des Textes kurzweg ignoriert, nicht 
nennen. Die Verbindung eines ins Mythische transponierten Geschehens, 
das er noch dazu nicht einmal anzudeuten weiß, mit einer „einfachen 
Katechese“ ist mir schwer begreiflich, daß die Zeugenliste gleich zu 
Anfang das Abendmahl nennt, das die Täuflinge doch noch gar nicht 
empfangen haben, mehr als seltsam. Und darf man ganz übersehen, daß 
Sonne, Mond und Feuer für den Mandäer Götzen sind und ihnen und 
vor allem ih re n  A n b e te rn  ewige Vernichtung angedroht wird? Das 
Lied muß p o lem isch  orientiert sein. Das i7CiiiaQxvQ£6&<xi bestimmter 
göttlicher Wesen begegnet uns im Jordantal bei den Elkesaiten, eine 
Taufe vor der Himmelstür mehrfach in der Gnosis. So hatte ich ge­
meint, eine zweite Taufe, die durch die Ölung dargestellt werde, hier 
zu erblicken. Ich habe diese Identifizierung aufgegeben, als L. T ro je  
mich darauf aufmerksam machte, daß Feuer, Mond, Sonne die Stationen

Zwei Arten religionsgeschichtlicher Forschung 249^

1 Die Forderung ist unberechtigt, da er selbst zugibt, ein sinnvoller Zu­
sammenhang der Lieder unter sich und mit der Handlung sei b e a b s ic h t ig t ,  
aber aus Unvermögen nicht erreicht. Dann müssen wir doch bei jedem Einzel­
stück fragen, ob ein solcher Zusammenhang spürbar ist, und bei der In ter­
pretation sogar hiervon ansgehen Sch. setzt je tzt voraus, dnß es einen Sinn 
und Zusammenhang des Ganzen überhaupt nicht gibt, und beweist das au 
einem Einzelliede!



250 R. Reitzenstein

des persischen Himmelsfluges seien. Je tz t wurde die Polemik völlig klar, 
denn auch der Perser hat eine Taufe, die in den Himmel führt, und die 
drei persischen Stationen der Himmelfahrt sind an einer Stelle (Ginzä 
1. III 12) in die mandäischen Totenlieder eingedrungen. Lied XXI hat 
den Zweck, diese eindringende Lehre zu bekämpfen: wer sie bekennt, 
verfällt der Vernichtung. Wie das Lied hier eingereiht werden konnte, 
läßt sich verstehen: die Seele, die beim Gang durch den Jordan schon 
selbst himmlische Natur erlangt hat, s c h a u t, wie die Irrgläubigen ver­
geblich um die wirksame Taufe bitten, die sie selbst soeben an sich 
erlebt hat. Das Lied XXI paßt also an seine Stelle, die durch die W orte 
„Aus dem Jordan stieg ich empor“ scharf bezeichnet wird, aber es ist 
das einzige Lied in dem ganzen Ritual, das seinen Zweck nicht in der 
Handlung selbst hat. Die Vermutung, daß es eine Einlage1 darstellt, die 
ursprünglich selbständig war, ein Visionsbericht mit kirchenpolitischem 
Zweck, kann nicht bewiesen, aber auch nicht widerlegt werden. Jeden­
falls kann es fehlen. Schlüsse aus dem einen Lied auf die ganze Liturgie 
verstoßen gegen alle Methode.

In einem Nachwort (S. 357f.) überschaut Sch., was er mit dieser 
Interpretation erreicht hat. Das ganze Buch ist widerlegt; denn wenn 
es ein mandäisches Taufmysterium nicht gibt, verschwindet die Mög­
lichkeit, die Herleitung der christlichen Taufe aus der mandäischen 
positiv zu diskutieren, ja sie ist selbst aufgehoben. Die Mandäer haben 
nur ein Taufsakrament, das in seinem Wesen unmysteriös und unmystisch 
ist.2 Mit den W orten Mysterium und Mystik verbindet nämlich Sch.

1 Allerdings eine sehr alte, denn es begegnet — natürlich an der gleichen 
Stelle — auch in dem zweiten Ritual S. 57 Lidzb. Daß Liturgien, weil die 
Einzelstücke nicht unmittelbar Zusammenhängen, Einschiebungen oder Aus­
lassungen besonders ausgesetzt sind, brauche ich hoffentlich nicht mit Bei­
spielen zu belegen.

2 Der Leser müßte danach erwarten, daß Sch. die christliche Taufe als 
Mysterium und mystisch gemeint faßt. Aber wir hören später (S. 367), daß 
zum Wesen des Mysteriums die Wiederholbarkeit gehört und daher Proselyten- 
taufe, Johannestaufe und urchristliche Taufe keine Mysterien sind. Aber wie 
steht es nun mit der späteren kirchlichen Taufe, die griechisch inmer als 
livüxriQiov bezeichnet wird und doch auch unwiederholbar ist? Daß Sch. nie 
klar sagt, was er selbst als Mysterium betrachtet, ist für mich sehr bedauer­
lich. Denn mein Buch (S. 98) hat ähnlich wie das vorausgehende Buch über 
„Mysterienreligionen“ ausdrücklich erklärt — und zwar an einer Stelle, die 
gegen ihn gerichtet war und die er doch wohl gelesen hat —, daß ich das 
W ort Mysterium in dem weiteren antiken Sinne fassen und verwenden werde; 
gewiß sei es anderen unbenommen, es enger zu umgrenzen, aber eine Wider­
legung meiner sachlichen Behauptungen könne ich darin nicht finden; es gäbe 
kein Mittel, über die Richtigkeit des einen oder anderen Sprachgebrauches zu 
entscheiden. Trotzdem ist Sch.s Hauptargument immer wieder: das ist kein 
Mysterium! Und worin liegt für ihn eigentlich der Unterschied von Mysterium



Zwei Arten religionsgeschichtlicher Forschung 251

einen leider nirgends angegebenen Sinn, der es ihm ermöglicht, sie zu 
Sakrament und Sakramental in Gegensatz zu stellen. Die Grundlage für 
seine Behauptung aber ist, daß er die Auffassungen und Erklärungen 
der Handlungen in den sonstigen Schriften der Mandäer prinzipiell bei­
seite gelassen hat.1 Die völlige Mißachtung der mandäischen Schriften, 
-die, immer sich steigernd, bei ihm hervortritt5, läßt ihn übersehen, daß 
er von Anfang an voraussetzt, was er beweisen will.

Doch ehe ich auf die beiden weiteren Beweise eingehe, die für 
Sch. nur noch eine A rt überschüssiges gutes W erk bedeuten, muß ich 
auf einen inneren Widerspruch hinweisen, der in der kurzen Rezension 
etwas überrascht. Sch. erklärt auf der ersten Seite, daß auch er Lidz- 
barskis Herleitung des Mandäertums aus dem Jordangebiet billige. Unter 
viel späten Zutaten und Fortbildungen fänden sich deutliche Erinne­
rungen an ein sektiererisches Täufertum im Jordangebiet, das durch eine 
hohe Schätzung Johannes des Täufers charakterisiert werde. Die Heran­
ziehung der mandäischen für die Erklärung der neutestamentlichen Über­
lieferung habe für letztere, zumal für das Verständnis des 4. Evange­
liums, so viele positive und greifbare Beiträge geliefert3, daß die 
Bedenken gegen die Verwertung einer so spät bezeugten und so viel­
fach getrübten Überlieferung immer mehr an Gewicht verlören. Am 
Schluß der Rezension S. 367 erklärt er dann, die Johannes taufe stamme

und Sakrament, den er so oft macht? Er kennt ja  ganz unmysteriöse und un­
mystische Sakramente und andererseits mystische Sakramente, die sich dem 
Mysterium schon nähern. Es geht mir ähnlich mit seinen Lieblingsworten 
Mythos und Mythisch. Gewiß von dem Aufstieg eines bestimmten Gottwesens 
werde auch ich die Worte einmal gebrauchen, aber wo es sich um die Seele 
des einzelnen und die allgemeine Unsterblichkeitahoffnung in einer Religion 
handelt, sind sie durchaus unberechtigt und erwecken falsche Vorstellungen. 
Gewiß, Sch. erleichtert sich seine Aufgabe dadurch ganz ungemein, aber nach 
meiner Erinnerung warnt schon Plato vor dieser Art von „Beweisen“.

1 Ein Sterben und neues Lebenfinden darf man, obgleich in Lied XXX 
darauf verwiesen wird, nicht sehen, wiewohl z. B. in der Taufe Johänäs der 
Täufer Bagt: „Lege ich meine Hand auf dich (im Jordan), so scheidest du aus
deinem Körper“, und der Hand auf legunsj dann der Aufstieg Johänäs in den
Himmel folgt. — Lied XXX läßt sich auch ganz rationalistisch deuten. Daß es 
dabei sinnlos wird, macht nichts aus. Das sind diese Texte ja  alle. Ich bin
überzeugt, daß man in der Deutung der heiligen Handlungen aller Religionen
mit dieser Methode viel Neues erreichen kann.

* Die letzte mir bekannte Äußerung berichtet Peterson (Theol. Wochenschr.
1928 Sp. 322): der Ginzä ein Misthaufen.

8 Er selbst hatte in seinem Teil unserer Studien zum antiken Synkretismus 
(1926) einen solchen zu geben versucht. Zu den bahnbrechenden Arbeiten von 
Bauer, Bultmann, Lohmeyer ist neuerdings als willkommene Erweiterung die 
sorgfältige Studie von H. Schlier Meligionsgeschichtliche Untersuchungen zu den 
Ignatiusbriefen (1929) getreten.



252 R. Reitzenstein

zwar aus der jüdischen Proselytentaufe, die Johannes, um den Hochmut 
der Juden zu demütigen, auf sie selbst übertrage; es sei nicht möglich, 
diese Beziehung zu bestreiten; wenn er sie aber gerade im Jordan voll­
ziehe, so sei es nicht nur möglich, sondern wahrscheinlich, daß er dabei 
an bereits vorhandene Bräuche sakramentaler Verwendung des Jordan­
wassers anschließe.1 W er dieser Ansicht ist, dürfte eigentlich nicht als 
beweislos feststehend behaupten, daß das mandäische Taufritual aus 
dem christlichen entlehnt sein müsse, und die Versuche des Gegners, 
mit inneren Gründen die Priorität der mandäischen zu erweisen, still­
schweigend übergehen.

§ 2.
Doch Sch. will ja nur Einzelproben meiner Interpretationsart geben. 

Gehen wir zu der nächsten über, mit der er sich mehr Mühe gegeben 
hat, der Erklärung einer Stelle aus Philos Quaestiones in Exodum. Daß 
er mich vollständig mißversteht und mich daher auch direkt sagen läßt, 
was ich weder gesagt habe noch sagen konnte, ist für mich bedauer­
lich, aber zum Teil trage ich auch selbst durch zu große Kürze daran 
eine Mitschuld.2 In einer kleinen Äußerlichkeit muß ich sogar ihm Recht 
geben. Einen nur die Hauptpunkte herausgreifenden Kommentar hat 
Philo in der jedem Philologen bekannten Form der anoqiai xal kv6etg 
gegeben. Ich habe beim Abdruck längerer und zusammenhängender 
Stücke3 die anoQtca weggelassen und dafür die Exodus-Verse, weil sie 
für das Verständnis unentbehrlich waren, eingesetzt. Das hat Sch. zu 
einem Trugschluß verführt. Sachlich wird auch an dieser Stelle durch 
das Zufügen der unogia gar nichts geändert; aber äußerlich korrekter 
wäre es gewesen, wenn ich ein paar Zeilen Raum überflüssig geopfert 
hätte und dafür die Exodus-Stellen in die Anmerkungen verwiesen hätte. 
Da ich den kurzen Abschnitt wegen seiner religionsgeschichtlichen Be­
deutung und wegen seiner zentralen Stellung in Sch.s Kritik doch hier 
abdrucken muß, folge ich hier dem Desideratum meines Gegners und 
füge die nur in Übersetzung erhaltenen äTtoqiai in Majuskelschrift bei.

1 Das hatte ich behauptet und zu beweisen versucht.
2 Für die Hauptsache sollte sogar nach meiner Absicht erst Beigabe III 

die Ergänzung bringen.
8 Sie sollten teils die Art der Überlieferung teils mystische Vorstellungen 

Philos ins Licht stellen, denen ich dann in Kap. IV anderweitige Zeugnisse 
für die bisher sehr wenig beachtete Vorstellung eines innerweltlichen Stell­
vertreters Gottes entgegenstellte, der Zeitgottheit, VVeltseele, Urmensch und 
Führer der Frommen ist. Es handelte sich um die Fortsetzung eines Kapitels 
im Poimandres, das Sch. noch jetzt sehr belobt, aber hier ignoriert.



Zwei Arten religionsgeschichtlicher Forschung 253

QVID  E S T : E T  D E S C E N D IT  G L O R IA  B E I  S V P E R  M O N T E M  S IN A ? 1

P1»U. fr. ’E vagyißxaxa  Svßantel rovg iyyvg  
vjto  cioeßeiag eixe 7]Xi9'i6x7]xog olo[ie- 
vovg xoncxag xa i (lexaßaxixag x iv T jß e ig  

elvai n e  gl t o  Q'e I o v . I S o v  yag ifupccvmg 
ov xov ovßimdi] ftsov  xov xaxcc t o  
eiva i \l o v o v  voov^ievov xaxeXrjXv&ivai 
CprjßLV, uXXtt T7]V So^ccv avxov.

Phil. fr. diTTT] de 7} 7tsgl xrjv do^av ixSo%7j, 
7] fiev Ttagovßiav i[icpoclvovßcc x&v 8 w d -  
fiecoj>, in e l x a i ßaßiXicag Xiyexai <Jofa 
17 ßXQuxicoxiHT) 8vva[iig, i} de xfj 8oxi]ßet 
ccvxov [lovov xa i vTtoXrjipei <5of7js &elag, 
(og iveigyäß&ai, ratg x&v itagovxcov 
S iavo ia ig  cpavxaßiav acpl^ecog &eov tug 
rjKovrog etg ßeßaioxäx7\v TtCßxiv x&v 
(isXXovxtov votioxs&Elßfhxi.2

Evidenter pudore afficit eos, qui sive 
impie sive stulte existimant localem et 
mutabilem motum inesse in divinitate. 
ecce enim manifeste non substantiam 
dei, quae secundum essentiam solum 
intelligitur, descendentem ait, sed glo- 
riam suam.

Duplex autem est gloriae noiitia, 
una quatenus essentiam ostendit vir- 
tutum  — nam et regis dicitur gloria 
virtus exercitus —, altera quatenus 
opinionem causat solam putandi videre 
gloriam divinam, faciens in  occurren- 
tium mente apparitionem adventus dei, 
quasi vero qui non ibi fuerit, venerit 
ad firmam fidem legis tradendae.

mons autem familiaris est nimis ad recipiendam apparitionem dei, sicut de- 
clarat nomen ipsum Sina, quod in  aliam linguam conversum sonat inaccessum 
(aßaxov).

Phil. fr. äßccxog x a i uitgoßniXaßzog ovzwg iß tlv
o fteiog %üipos ovdk zfjg xa&agozäzTig 
Siavoiag roßovzov vipog ngoßavaßfivai 
SvvayiBVTjg, cog (lovov iitityavßai.

Itaque inascensibilis ac inaccessibilis 
utique est divinus locus, ita u t neque 
purissimi intellectus tanta celsitudo ad 
eum ascendere queat, sed solum modo 
appropinquare satagere.

C VR O P E R IT V R  M O N S N V B E  S E X  D IE S , SE P T IM O  A V T E M  
M O Y SE S  S V R S V M  VO CATVR?

Proc. Tov ’ißov ägidtiov äneveifie xai xfj xov 
xoßpov yeveßei xai xfj xov ngazixov 
yivovg ixXoyjj, xi]v ££d8a, ßovXopevog 
iitiäsif-ai on avxog Kal xov xoß^tov i 8r\- 
fuovgyTjße xai xb yivog eiXezo.

Parem numerum, sex videlicet dierum, 
impertiit tarn mundi creationi quam 
theoricae gentis electioni, volens osten- 
dere imprimis, quod ipse et mundum  
fecit et gentem virtute electam.

1 Exod. 24, 16 x a i  xaxißrj r\ 8o£a xov &eov in l xb ogog xb E ivä, x a i  
xaxtxaXvtyev avxo 7] vetpiXr] §£ ijfidgag • x a i  ixäXeßev Kvgiog xbv Mavßfjv xjj 
1)(iiga zjj ißdofij] ix fiißov xfjg vecpeXTjg.

* Ich setze zum Vergleich die in meinem Buch natürlich mitgeteilte 
Fassung der beiden Absätze bei Prokop hierher: iXiy%ei xovg oio[ievovg fieza- 
ßaxixccg xivijßtig elvai izsgl to Q'eTov. ov yag xbv ovßimSr] 9eov, xbv xaxa xb 
elvai uovov imvoov^ievov, xaxeXxjXvd'ivai q>r\ßlv, &XXä x t \v  Sot;av avxov, 7j dvvä- 
fistov itagovßLav i^icpalvcav, inel xai ßaßiXicog Xiysxai do£a dvvayng ßxgaxi(äxix7j, 
rj doxrißiv avxov (avxo cod.) /%6vov xai 86%7\g &elag vnoXTityiv, ^ x&v itagov- 
xcov tug iitl xoiovxco x t ]v  (pavxaßiav ixvncoßev a>? rjxovxog & e o v  icgog ßeßaioxa- 
x t \v  %lßxiv x&v peXXovxav vono&exeiß&ai. Schlüsse auf die griechische Vorlage 
des Armeniers können wir daraus nicht ziehen; alle Änderungen fallen nur 
dem Prokop zur Last.



254 R. Reitzenstein

Proc.

Proe.

secundo vero quia vult gentem ita ordinatam adornatamque sicut universum 
mundum, ut quippe iuxta haec et pariter prae se ferat ordinem covvenientiae 
secundutn rectam legem ac normam immutabilis, loci expertis et immobilis dei 
naturae.
7) Se ccvdxlrjßig ro v  «poqpTjrov S evteqcc 
yivE ßlg  i ß t i  xrjg TtQoriQccg a[isivcov.

sursum autem vocatio prophetae secunda 
est nativitas priore melior.

illa enim commixta per carnem et corruptibiles habebat parentes, ista vero in- 
commixta simplexque anima principalis mutata a genüa ad ingenitam \  cuius 
non est mater, sed pater solus, qui et universorum. quam ob rem et sursum  
vocatio sive, u t d ix im us, d ivina  n a tiv ita s  contig it ei fie r i secun- 
dum naturam  septenarii semper virg in is.
ißSofiy  Se ävanaXslxai rj^iigcc, xavxj] 
Siacpigav rov 7tQCoxoitXäßxov, o ti i y i E i -  

vog fisv in  yf\g xai (isra ßmfiarog 
ßvvlßxu to , ovxog Sh a vsv  ßm\ictTog. Sio 
tS) fihv y r i y t v E i  a g i ^ f i o g  olv,slog & t c e v e -  

(iTj&T} E^ag, t o v t o j  Sh i) IsgcoTccTr}
qpvßig rfjg hßdoiidSog.

septim us enim vocatur dies hoc 
dififerens a protoplasta terrigena, 
quia ille de terra et una cum corpore 
in existentiam veniebat, is autem ex 
aethere et sine corpore, quare terri- 
genae numerus familiaris distributus 
fuit sexenarius, heterogenae* vero 
superior natura septenarii.

Es ist dieses letzte Absätzchen, um das der Streit geht und das 
Sch.s gesamtes Urteil über mein Buch wesentlich bestimmt. Ich habe 
der Erklärung den armenischen Text zugrunde gelegt, mein Gegner den 
Prokops. So wiederholt er zunächst die Klagen über A u c h e rs  voll­
kommen unzulängliche Übersetzung, die auch ich einst in noch ab­
sprechenderen Worten von einem namhaften Orientalisten gehört habe. 
Seit wir die direkten Zitate aus dem bis ins X. Jahrhundert erhaltenen 
griechischen Text, der recht wohl in seiner Gesamtheit noch einmal auf­
tauchen kann, näher kennen4, wissen wir, daß weder der armenische 
Übersetzer noch Aucher hieran Schuld tragen, sondern meist wohl die 
Unkenntnis der Phiionischen Sprach- und Gedankenwelt bei den Beur- 
teilern .5 Gewiß, die griechische Vorlage des Armeniers enthielt schon

1 Es ist die einzige Stelle, wo Auchers Übersetzung beanstandet werden 
kann. Wie ich angab, übersetzte mir Prof. Bauer den armenischen Text: „Jene 
nämlich ist (war) zusammengesetzt (unrein) durch das Fleisch und hatte ver­
gängliche Eltern, diese aber ist unzusammengesetzt (rein) und einfach, ein Hauch 
des Höchsten umgeetaltend aus gezeugter zu ungezeugter Erscheinung.“ Aucher 
verstand das Partizipium, das absolut gestellt ist, passivisch: mutata. Prof. 
Bauer belehrte mich, es k ö n n e  auch aktivisch verstanden werden. Dies habe 
ich getan, und Sch. tu t es auch.

2 Ergänzt von R. Harder.
9 Ich vermute je tzt für Philo ald'SQoysvEi (in dem Text des Armeniers war 

wohl i& sgoyB V E l geschrieben). Beides bedeutet natürlich oveccvoyE vsl.
4 Ich weise für weitere Proben auf mein Buch S. 106,1 und 112. 113.
6 Die Alttestamentler scheinen sich leider um den Text, der für das späte 

Judentum entscheidende Bedeutung hat, besonders wenig gekümmert zu haben.



einzelne Fehler; wir können sie ganz reichlich in der erhaltenen Hälfte 
des griechischen Codex wiederfinden, in dessen verlorenem Teil diese 
:'AitoQLai Kai Avösig auch standen, und rechnen ihn doch noch zu den 
besseren Handschriften. Der armenische Übersetzer war Christ und hat 
einzelne Zusätze gemacht, um sein W erk für christliche Leser mund­
gerecht zu machen (sie scheiden sich freilich leicht aus), und Aucher 
hat, wo der Sinn unklar war, ab und zu falsch übersetzt (s. oben S. 254 
A. 1). Aber im allgemeinen stimmt diese doppelte Übersetzung doch 
wunderbar treu zu den erhaltenen Zitaten. Als solche kann ich freilich 
nur die von Johannes Damascenus und wenigen anderen Autoren unter 
Philos Namen angeführten Stellen gelten lassen, die bei Prokop mit 
Philo übereinstimmenden Stücke, die Sch. allein zu kennen scheint oder 
wenigstens allein nennt (S. 3 5 9 ) nicht in gleicher Weise. Prokop be­
nutzt Philo, ohne ihn zu nennen, als Q u e lle , aber in freier, bald stär­
kerer bald schwächerer Umformung. So fällt dem Bearbeiter die bis­
weilen peinliche Aufgabe zu, zwischen dem Übersetzer und dem Benutzer 
zu wählen. Von einer eigentlichen Überlieferung und ihrer Verteidigung 
kann dabei in unserem Fall kaum die Rede sein. Es handelt sich um 
das Jota adscriptum (ißdofirj rjfiEqa Proc., ißdofirj Tjfiiqa Übers.). Seit ich 
aus den schwer gelehrten Werken n e q l  o q & o y q a c p ta g  des Herodian und 
Oros weiß, wie unsicher schon damals selbst gebildete Leser bei ein­
fachen Dativformen waren, bin ich gegen entrüstete Ausrufe wie S. 362 
„R. sagt: Prokop verstand 'am siebenten Tage wird Moses herauf gerufen’. 
Er verstand? Nein er las so in dem Philo-Exemplar, das er neben sich 
liegen hatte“ 2 etwas skeptisch geworden.

Zwei Arten religionsgeschichtlicher Forschung 255

1 S. 359: „Der Text ist vollständig nur in armenischer Übersetzung vor­
handen, jedoch sind mehrere Sätze des griechischen Originals mit unwesent­
lichen Kürzungen in dem Exoduskommentar des Prokop erhalten.“ Vgl. S. 363 
„Das Zitat bei Prokop.“ Für das abgedruckte Stück geht die ganze erste Hälfte 
auf direkte Zitate zurück; nur zu den Anfangssätzen tritt ein stark geändertes 
Sätzchen aus Prokop ala vergleichbar hinzu, das ich in die Anmerkung ver­
wiesen habe. Wir haben beide Grund, diese an sich leichte Flüchtigkeit Sch.s 
zu bedauern. Die Philo-Stelle bot so handgreiflich Ausgangs- und Kernpunkt 
der ganzen Rezension Sch.s, daß man wohl annehmen kann, sie wäre über­
haupt nicht geschrieben worden, wenn er die Fragmentsammlung von Harris 
oder Wendlands Schrift angesehen oder auch nur S. 103 oder 113. 114 meines 
Buches, die den Sachverhalt klar angaben, aufmerksam gelesen hätte.

* Sch. fährt fort: „Und wie ist die Lesart des Armeniers (iß$6(i7} rj(iiga) zu 
verstehen? Sie ist überhaupt keine Lesart, sondern ein ordinärer Übersetzungs­
fehler bzw. ein Mißverständnis der Vorlage. Der Armenier las kßSofii] de 
&vaxul.£Tzai i]ii^Qa, faßte die beiden Dative als Nominative und ließ darum 
das nun nicht mehr passende und leicht zu entbehrende ä v a -  unberücksichtigt“ 
(d. h. las und übersetzte ttaXslxai). Gütig, aber inkonsequent, daß er dabei 
wenigstens annimmt, daß der Armenier in dem Exemplar, das neben ihm lag,



256 R. Reitzenstein

Die Entscheidung über die beiden Lesarten kann allein die Inter­
pretation geben, oder wenn sie ihn nicht geben kann, weil beide sich 
als möglich erweisen, wenigstens den Sinn feststellen, den Sch. mir ver­
kannt zu haben scheint. Ausgegangen bin auch ich zunächst von dem 
Texte Prokops: Eßdofirj de avaxakEixai '/jjuij)« xavxrj diacpigcov xov itQOixo- 
Ttldavov oxi. Daß xavxj] als Adverb zu oxi (nicht zu ^(ieqo) gehöre, 
schien mir sicher, das Partizipium öiacpsgcov daher in der Luft zu hängen. 
Den Sinn von „er, der sich unterscheidet“ oder „weil“ oder „indem er 
sich unterscheidet“ könnte es nicht haben. Das hieße ja, daß Moses die 
Natur der Sieben schon hat, als der Ruf erschallt. Warum die ändern 
Israeliten nicht? Offenbar soll er die neue Natur erst durch den Auf­
stieg erwerben, zu dem er ja  ausdrücklich allein gerufen wird (ixaXsßEv 
bietet der Exodus-Text). Dann aber müßte ich Sioißav oder <x>g öioCßcov 
erwarten. Wie kann Philo sagen, daß Moses jetzt nach den sechs Tagen, 
in denen das Volk Israel zum xoßpog wird, körperlos schon ist? Wie, 
daß er aus d em H im m el kom m t, ja — gleichviel wie man hier schreibt— 
daß er im Himmel geboren is t1, in welchem er noch gar nicht gewesen 
ist, ja noch nicht ist? Mir schien dieser Text unübersetzbar und uner­
klärbar, vor xavxrj diacpigoav eine Lücke in ihm zu klaffen. Ich prüfe gleich, 
wie sich Sch. hilft. E r gibt zuerst die Erklärung (S. 360), und zwar im 
wesentlichen sinngemäß bis zu dem Ende des vorletzten Abschnittes. 
Dann fährt er fort: „daher wird der Prophet durch die Berufung auf

die beiden Worte ohne das Jota adscriptum las. Die Frage ist nur: hat Pro­
kop, der nicht zitieren will und, wie ich nachwies, öfter beliebig ein Kompo­
situm für ein Simplex einsetzt, xciXeIxai gelesen und seinen Sinn durch 
avaxaX slxai wiedergegeben, oder hat der Übersetzer die Präposition unter­
drückt ?

1 Sch. will (S. 361, vgl. 363) bestreiten, daß für Philo der Gedanke der 
Wiedergeburt, der ja  allerdings vorliege, irgendwelche Bedeutung gehabt habe. 
Warum betont ihn dann Philo in dem so kurzen Stück dreimal? Sch deutet 
wiedergeboren einfach als „geistig geboren“. Woher nimmt er diesen seltsamen 
Begriff? Philo nennt ausdrücklich als Erzeuger Gott, nennt die Handlung ein 
Umschaffen, wie Paulus von einer xaivi] xxicig redet. Da muß ich doch zum 
Verständnis eher die beiden heidnischen klassischen Xoyoi xijg jtaXLyyEvsaiag 
heranziehen, die Mithrasliturgie, die von einem iiExaysvvTj&fjvcu spricht und 
den Wiedergeborenen als ein bestimmtes Gottwesen, als „den Sohn“ bezeichnet 
(Dieterich S. 6,2), und Corp. hermet. XIII, wo es § 10 heißt i& E w & T j f is v  x y  

ysvißsi und § 14 d'sog •nicpvxag xal xov hvog naig. Ähnlich sagt Philo von dem 
Aufstieg des Moses in den &slog %ä>Q°g (bei mir S. 112): animam sanctam dei- 
ficari notatur per istam ascensionem. Das können nicht, wie Sch. meint, Rede­
wendungen und Stilblüten sein, die Philo gelegentlich einmal aufgelesen hat; 
er weiß genau, daß dieser höchste Überschwang h ellen ist isch er  Mystik seine 
altgläubigen Volksgenossen verletzen muß. Dabei sind gerade in dieser Schil­
derung (bei mir S. 112) die Berührungen mit mandäischen Himmelfahrtsliedern 
(Ginza 1. II) und mit manichäischen liturgischen Texten handgreiflich.



den Berg, die devrega ysvißig, der Natur der mutterlosen Sieben gemäß.1 
Denn w enn er am siebenten Tage hinauf gerufen wird, so d e u te t  d ies 
auf se in e  U n te r s c h ie d e n h e it  von dem erdgeborenen Protoplasten 
hin : diesem ist die Sechs zugeordnet — insofern als er am sechsten 
Tage geschaffen ist — , dem Propheten dagegen die Sieben.“ Es folgt 
der griechische Text des Prokop, aber keine Andeutung verrät uns, wie 
Sch. rein grammatisch diesem den angeführten Sinn abgewonnen hat. 
Statt dessen kommt, als stärkstes Argument und Zeugnis für Prokops 
Überlieferung, das von mir schuldhaft unterdrückte Lemma des Ab­
schnittes: cur operitur mons nube sex dies, scptimo autcm Moyses sursum  
vocatur?  Nun könnte kein Zeugnis eine Überlieferung sichern, die 
sprachlich nicht zu verstehen ist. Und dies ist nicht einmal ein Zeugnis. 
Die Antwort auf die zweite Frage des Lemmas ist mit den Worten 
quamobrem et sursum vocatio contigit ei fieri secundum naturam septenarii 
semper virginis schon gegeben: weil die Berufung des Propheten eine 
Wiedergeburt, eine Geburt aus Gott ist, konnte sie nur am siebenten 
Tage geschehen. Was jetzt folgt, ist ein Zusatz, eine weitere Ausfüh­
rung. Ganz denselben Bau zeigt ja  die vorausgehende anoQia xai Xvaig. 
Die Frage quid est: et descendit gloria dei super montcm Sina ist in den 
beiden ersten Abschnitten im Grunde erledigt. Schon daß der dritte 
noch erklärt, warum ein Berg als Offenbarungsort gewählt ist und wie 
bedeutsam gerade bei diesem Berg der Name ist, empfinde ich als Zu­
satz, den vierten, den Abschnitt über den &elog %&Qog noch viel mehr. 
W eitere Beispiele möge der Leser sich selbst aus beliebigen Teilen 
des Werkes suchen; sie finden sich oft. Das Argument Sch.s scheidet 
also aus.

Kann man von zwei Lesungen die eine nicht verstehen, so versucht 
man es mit der anderen. Die armenische Übersetzung, die sich im fol­
genden als besser erweist, setzt, wie mir Prof. B au e r bestätigte2, einen 
griechischen Text voraus: sßdofirj yuQ xaXsirai rjjisQa ravtrj SiacpiQav rov 
ti()(oto7iXu6tov rov yyysvovg, Sn v.rl. Ich übersetze: „Denn siebenter Tag wird 
er mit Namen genannt (bzw.: als siebenter... geschaffen), indem er sich da­
durch von Adam unterscheidet, daß jener aus Erde und mit dem Körper 
entstand (eine övug war, wie Philo in dem Bericht über den Tod des 
Moses sagt), dieser aus dem Himmel und ohne Körper (eine y.ovag, wozu

1 In strenger Übersetzung müßte man sagen: „So konnte sie (die Sevriga 
yevtßis) ihm nur zuteil werden im Einklang mit der Wesenheit der Sieben­
zahl.“ Sinn und Zusammenhang des Stückes würden dabei klarer, doch rechte 
ich natürlich um solche Kleinigkeiten nicht.

* Ich bin nicht, wie Sch. S. 359 Mitte und S. 361 unten zu behaupten 
scheint, von der lateinischen Übersetzung ausgegangen. Er selbst bringt nichts 
Neues als den armenischen Wortlaut in Transkription.

A rch iv  fü r  R elig io n sw issen sch aft X X V II 17

Zwei Arten religionsgeschichtlicher Forschung 257



in jenem Bericht Moses erst durch Umschaffung im Tode wird; nach 
den hier vorausgehenden W orten ist ja  der eine zusammengesetzt — 
man denke an den Schöpfungsbericht — der andere volle Einheit). So 
gehört zu dem Erdentsprossenen die Zahl Sechs, zu dem Himmelent­
sprossenen die höhere Wesenheit der Zahl Sieben.“ Dafür ist die Vor­
aussetzung allerdings, daß der siebente Tag als ein Gottwesen betrachtet 
werden kann; sie trifft zu, wie die spätjüdische, die mandäische und 
selbst die christliche Volksliteratur zeigt. Man möchte sogar verlangen, 
daß dieser Tag irgendwie dem Urmensch gleichgesetzt werde; erst dann 
ist der Vergleich mit dem ersten irdischen Menschen naheliegend, ja 
gegeben. Auch dafür ist der Beweis leicht zu führen. Er heißt z. B. in 
der Naassenerpredigt der Aion, wird als Stellvertreter Gottes auf Erden, 
als der Mittler, die Sophia, der Träger des nvsvfia rjysfiovinov, von dem 
Philo später ausführlich redet, beschrieben.1 Über die seltsame Vor­
stellung dieses Urmenschen wird Sch. wohl mit mir einig sein, da er 
sie S. 368 selbst als meine große Entdeckung gefeiert hat. Daß bei 
dieser Lesung und Deutung der ganze Abschnitt Philos überhaupt erst 
einen klaren Fortschritt und Schluß gewinnt, wird er, gerade weil sie 
bei seiner Schreibung und Interpretation fehlen, kaum bestreiten können. 
Dennoch muß ich die Anwendung meiner „Entdeckung“ auf Philo ihm 
wohl aus verwandter Literatur oder Zeit rechtfertigen. Die Christologie 
des Philipperbriefes bezeichnet bekanntlich den Erlöser als ein Himmels­
wesen, das, um die Menschen zu erlösen, freiwillig auf seine göttliche 
Stellung verzichtet und als armseliger Mensch alle Qualen bis zum Tode 
erduldet hat. Für diese Leistung hat ihn Gott über alle Maßen erhöht 
und ihm einen N am en gegeben, der über alle N am en ist und vor dem 
die Knie aller Wesen sich beugen müssen.* Die Christologie der Katharer 
entspricht genau: auf die Aufforderung Gottes an alle höheren Engel 
wagt nur einer, auf die Erde als Mensch niederzusteigen und einen Aion 
der Qual zu erdulden. Dafür erhöht ihn Gott als seinen Sohn auf den Sitz 
zu seiner Rechten. W eiter: dieselben Katharer polemisieren gegen eine 
wohl schon dem Christentum näherstehende und der slavischen Fassung 
verwandte Form der Henochliteratur, die als Gegenstück zu dem Pen­
tateuch und als Ordnung des wahren Gottesdienstes gegolten haben 
muß. Die Katharer sagen, nicht der höchste Gott, sondern sein teuflischer

1 In anderen Religionen tr itt in diese eigentümliche Stellung der Neujahrs­
tag  (z. B. bei den Jezidis); immer ist es End- oder Anfangstag eines als Sinn­
bild des Aion betrachteten Zeitabschnittes. So bilden im slavischen Henochbuch 
die ersten sieben Tage einen Aion, der achte ist selbst der teil- und endlose 
„große Aion“, das Gottesreich (cap. 33).

* Vgl. Lohmeyer Heidelberger Sitzungsber. 1927/28, Abh. 4. Vgl. Aeth. 
Henoch 48, 3.

258 R- Reitzenstein



Stellvertreter in unserem bösen Aion hat den Henoch zu sich gerufen, 
ihm alles gezeigt und ihn dann zur Erde zurückgesendet, um den Teufels­
kult über sie zu verbreiten. Die Erklärung bietet das jedenfalls ältere 
äthiopische Henochbuch. Den Angaben der Genesis entnimmt es die 
Bezeichnung Henochs als Siebenter von Adam her (60, 8) 1- und die 
Dauer seines Lebens durch 365 Jahre. Dies veranlaßt die Aionspeku- 
lation. Er muß ein Rätselwesen, muß der Menschensohn werden (48, 3—7): 
„Zu jener Stunde wurde jener Menschensohn bei dem Herrn der Geister 
und se in  N am e v o r dem  H e rrn  d e r G e is te r  g e n a n n t,  [aber] be­
vor die Sonne und die [Tierkreis]zeichen geschaffen [und] bevor die 
Sterne des Himmels gemacht wurden, wurde sein Name v o r dem  
H e rrn  d e r G e is te r  g e n a n n t . . . Alle, die auf dem Festlande wohnen, 
w e rd en  v o r ihm  n ie d e r fa l le n  . . .  Zu diesem Zweck ward er aus­
erwählt und verborgen vor ihm, bevor die W elt geschaffen wurde, und 
[er wird] bis in Ewigkeit vor ihm sein.“ Ein Zusatz belehrt uns dann 
70,1: „Darauf wurde sein N am e bei Lebzeiten hinweg von den Bewoh­
nern des Festlandes zu jenem Menschensohn und zu dem Herren der 
Geister erhöht“ und 71, 14 heißt es: „Du bist der Menschensohn, der 
zur Gerechtigkeit geboren wird.“ Eine Identifikation beider bezeichnet 
Kautzsch mit Recht als klar, aber wie weit die Vorstellung ausgeführt 
wird, ob z. B., wenn Henoch nun wieder zur Erde zurückkehrt, kein 
Menschensohn mehr im Himmel ist, dürfen wir nicht einmal fragen. 
Wird doch auch im hellenistischen Herrscherkult trotz dichterischer 
Wendungen wie serus in caelum redeas kaum ein Gläubiger sich darüber 
Gedanken gemacht haben, ob im Götterhimmel einstweilen ein leerer 
Platz sei. Ja vielleicht dürfte man bei der Taufbotschaft des einen Evan­
gelisten „Du bist mein Sohn, heute habe ich dich gezeuget“ auch nicht 
fragen, ob damit eine Präexistenz des Messias ausgeschlossen sei. Sie 
sagt, daß Messiaswürde und Messiasamt je tzt für Jesus beginnen. Das 
ist für sie das allein Wichtige; der Gedanke braucht nur daran zu 
haften. Nur der Bericht von der übernatürlichen Geburt Jesu ist damit 
ausgeschlossen; er entstammt einem anderen, auch hellenistischen Ge­
dankenkreis. — Für Henoch tr itt  später im Judentum M etatron2 ein; 
das längst messianisch gedeutete Psalmwort 109 (110), 3 ix, yciöTQbg 
TtQo ioaöyÖQov i&yivvi]6(x ae darf er von sich rühmen (auf die interessanten

1 Formelhaft verwendet im Judasbrief v. 14. Vergleiche Henochs Selbst­
bezeichnung (93, 3) „Ich bin als der Siebente in der ersten Woche (Heptade) 
geboren.“

* Trotz Greßmann, der darin metator findet, was zum slavischen Henoch­
buch nicht übel passen würde, scheint mir die ältere Erklärung iisra&Qovos 
(nach (idroixog gebildet) ansprechender. Das Sitzen auf dem gleichen Thron 
wird für diesen Sevtsqos 9 s6s immer als bezeichnend empfunden.

17 *

Zwei Arten religionsgeschichtlicher Forschung 259



260 R. Reitzenstein

christlichen Erläuterungen des Wortes bei A. Ja c o b y , Ein bisher un­
beachteter Bericht über die Taufe Jesu, Straßburg 1902, S. 6— 11 ver­
weise ich nur. Sie zeigen den Zusammenhang der jüdischen und der 
frühchristlichen Vorstellungen von anderer Seite). Daß auch für Moses 
eine A rt Präexistenz angenommen und seine Stellung ins Übermensch­
liche gesteigert wurde, zeigt die Assumptio Mosis 1 , 14. Er hat den 
Israeliten den Sabbat gegeben, der sie von den Heiden unterscheidet, 
und dieser Sabbat wird bei ihnen ein Gottwesen, Gottes Stellvertreter. 
Ich kann die Unmöglichkeit der Lesung der Vorlage des Armeniers 
danach nicht zugeben. Sie stellt die Icctio difficilior dar. Prokops Än­
derung lag sehr nahe. Ich begreife, warum er bei dieser Änderung die 
W orte ££ a i& £ Q o g  fortlassen mußte. Sie paßten nicht mehr, da bei der 
Handlung des a v a x a X e i v  Moses noch nicht im Himmel sein geschweige 
denn von dort gekommen sein konnte. Und doch möchte ich gerade 
diese Worte, die seine Gesetzgebung und Offenbarung als untrüglich 
hinstellen, nicht entbehren. Uralt und durch den ganzen Orient ver­
breitet ist ja  der Glaube, daß nur wer selbst im Himmel gewesen ist, 
untrügliche Kunde uns Menschen bringen kann. Nur ein Zeugnis des 
Johannesevangeliums greife ich heraus, weil es die W orte besonders 
gut erklärt: Joh. 3, 31 sagt der Täufer o  u v c o & s v  i q ^ o f i E v o g  i n a v a  n a v r o a v  

i ß x i v .  o  cov i x  HTjg y y \g  i x  x f jg  y f j g  i ö t l v  n a l  ( t u ) >  i x  T rjg  y f j g  X c c le i. o  i x  t o v  

o v q c c v o v  iQ % 6[iE vog i n a v c o  T tu v T c o v  i ö T i v .  o  icoQ U K cv x a l  i j x o v ö s v ,  z o v t o  /n a g -  

t v q e i .  Das soll hier dem Moses zugeschrieben werden. Nicht darin, daß 
er aufzusteigen beginnt, sondern darin, daß er im obersten Himmel bei 
Gott geweilt hat, vollzieht sich die göttliche Schöpfung, die Neugeburt 
ohne Mutter, die ihn zum f i £ 6 k r j g  macht. Jetzt heißt er o a i& E Q o g . 

W ir gewinnen dadurch für den Gedankengang Philos, den Sch. wort­
reich, aber vergeblich zu erklären versucht, einen wirklichen Fortschritt; 
auch das letzte Absätzchen, das mich bei der Lesung Prokops als müßige 
Wiederholung befremdet, empfängt je tz t einen eigenen Sinn und gibt 
die Krönung des Ganzen.

Mich bestimmt dabei noch ein Weiteres. Seit der ersten Ausgabe 
meiner „Mysterienreligionen“ quält mich eine Paulus-Stelle, die mit der 
Lehre Philos1 von einem doppelten Urmenschen oder Adam irgendwie 
in Zusammenhang stehen muß und von der Auferstehung, dem Aufstieg 
nach dem Tode handelt, I. Cor. 15, 44 f. Ich gebe den Text, wie ich ihn 
in der dritten Auflage meiner „Mysterienreligionen“ S. 346 konstituiert 
und verteidigt habe: 6 % e l q e t d h  a & (ic c  t y v % m 6 v ,  i y E i q E x a i  a ä ^ i a  n v s v f x c c T i K o v .  

£i E6Tiv 6<x)(icc ipv%iKOv, Eßxiv %ccl TtvEV^iaziKov. ovtcog a a l yEyqaTtxai' EyEvETo

1 Wir wissen jetzt, daß es nicht die Lehre Philos allein ist, sondern älterer 
jüdischer Theologie entspricht.



Zwei Arten religionsgeschichtlicher Forschung 261

o TCQ&rog av&QG>rtog sig ßccv' o i'ö%ccrog (=  Ssvxsgog') sig Ttvevficc
£cooitoiovv. aXX ov tiq&xov xo 7tv£vfxaxix6v, tUAa xb ipv%ixov, i'nsitcc ro Jtvsv- 
pauxöv. o TtQ&rog uv&Qanog ix yrjg, %oixog, o fo-urtpog uv&QG)7tog i£ ovQa- 
vov. Eine Polemik gegen eine jüdische Theologie der Zeit liegt hier 
vor. Aber warum knüpft sie Paulus an den doppelten Schöpfungsbericht 
der Genesis, der für Philo nicht Anlaß, aber Rechtfertigung seiner mehr­
fach vorgetragenen Lehre vom göttlichen Urmenschen geworden ist? 
Philo selbst wird er schwerlich im Auge haben, eher eine Theologie, 
welche die Menschen als gefallene Engelseelen betrachtet. In ihr war 
vom kosmologischen Standpunkt die Reihenfolge %v£v(iaxix6g, tyvyinög. 
Sie verwirft Paulus und behauptet vom soteriologischen Standpunkt eine 
andere, i}jv%ix6g, Ttvsv^axmog. Doch kann ich hier auf die vielbehandelte 
Stelle nicht näher eingehen. Ich kehre zu der Erklärung der Stelle der 
Quaestiones in Exodum zurück.

Der Anstoß, den mir das Participium praesentis öiucpiQtov1 gegeben 
hatte, war bei dieser Deutung behoben. Denn, daß man an der Maskulin­

1 Sch. versichert freilich, sogar zweimal, ich hätte vor ihm einen Wechsel 
des Subjekts in diesem Satz postuliert; vom Propheten sei nach mir in ihm 
nicht mehr die Rede. Sein Anhalt, mir diesen baren Unsinn zuzuschreiben, ist, 
daß ich die von ihm vertretene, auf Prokops Lesung beruhende Deutung, kriti­
siert habe: „nicht die Berufung des Moses kann mit der Erschaffung des 
Protoplasten verglichen werden, sondern nur die Erschaffung des ngätog .“
Er behauptet weiter, und zwar völlig anhaltslos, daß auf dieser Stelle eine 
an ganz anderem Ort (S. 104) gefallene Äußerung von mir beruhe: „Daß sie 
(die ganze mystische Deutung, die Philo dem Aufstieg des Moses gibt) nicht 
aus dem Text selber herausgewonnen und nicht seine eigene Schöpfung ist, 
versteht sich bei ihm fast von selbst. Er polemisiert mehrfach gegen einen 
Vorgänger; auch scheint es, daß seine Vorlage von einer Übersiedlung auf immer, 
einer Transmigratio geredet h a t“ usw. (bei mir S. 112). Und da ich im vierten Ka­
pitel versucht habe, die Vorstellungen von jenem Gottwesen bei den Gnostikern 
und in anderen Religionen zu verfolgen, so versichert er, ganz ähnlich wie im 
Schluß der vorigen Interpretationsprobe, damit zugleich einen weiteren Haupt­
teil des Buches als in der Luft schwebend erledigt zu haben. Ich habe meine 
Meinung über die Originalität Philos als Denker so oft dargelegt und stehe 
mit ihr, wie Sch. weiß, so wenig allein, daß ich die Behauptung, sie beruhe 
auf dieser Stelle, als anhaltslose Erfindung zurückweisen kann. Ebenso die 
Behauptung, die Annahme einer Vorlage beruhe auf ihr. Selbst meine Worte 
über sie schließen das ja  aus. Durch das ganze Werk geht eine Polemik ge­
gen eine vorausliegende, nach meinem Urteil ebenfalls jüdische Erklärung 
des Exodus, die in der Neigung zur Mystik ähnlich gewesen sein muß, ohne 
so viel Einflüsse griechischer Philosophie zu zeigen. Zu dieser Polemik gehört 
an der abgedruckten Stelle der Anfang des ersten Sätzchens. Wie Sch. sich 
schmeicheln kann, durch seine Interpretation des sechsten Abschnittes diese 
Beobachtung „implizit widerlegt“ zu haben, bleibe seiner Erklärung Vor­
behalten. Ich gebe lieber hier den Beweis für meine Auffassung. Die Auf­
fassung der Quelle, gegen die Philo mit den Worten ivagyißxaxa dveantsl xtX. 
kämpft, finden wir klar ausgesprochen in der ersten Bilderrede Henochs (Aeth.



form öiacpiQtov keinen Anstoß nehmen kann, dürfte klar sein; das Subjekt 
bleibt ja immer dasselbe, der Prophet, der, zum siebenten Tag und 
Urmenschen umgeschaffen, sich nun durch den himmlischen Ursprung 
und die himmlische Natur von dem Protoplasten und allen, die ihm 
gleichen, unterscheidet.

Ich für meine Person werde an dieser meiner Deutung und der Ver­
teidigung der Vorlage des Armeniers festhalten, wenn sie auch so viel 
voraussetzt, daß ich es begreifen kann, wenn andere Philologen sich 
für die Fassung des Prokop entscheiden. Nur müßten sie den Worten 
des fünften Abschnittes dann eine andere Deutung geben, als Sch. es 
tut: 7) öe avaxXrjßig rov 7tQ0(prir0v ö sv te q c c  yivEöig i ß ri zfjg ngoreQccg ccfieC- 
vav. Das W ort avaxlrjaig müßte die te c h n is c h e  B e z e ic h n u n g  fü r 
das g e sa m te  M y ste riu m  sein, wie etwa im Mandäischen die Bezeich­

2 6 2  R- üeitzenstein

nen . 1, 3) „Der große Heilige wird von seinem Wohnort ausziehen und der 
Gott der W elt wird von da auf den Berg Sinai treten, mit seiuen Heerscharen 
sichtbar werden und in der Stärke seiner Macht vom Himmel der Himmel her 
erscheinen.“ Allerdings handelt es sich hier um das letzte Erscheinen Gottes 
zum Gericht; aber Kautzsch (Apokryphen und Pseudepigraphen des A.T. II 236) 
erklärt mit Recht: „Der Sinai, wo Gott einst erschien, ist auch der Ort seiner 
letzten Offenbarung.“ Vergleichen wir Philo, so finden wir die totciy.u l nai 
ybitaßarinal xivr\6si<$ sowie die ffrptmomjtr; Svvafiig  (mit seinen Heerscharen 
und in der Stärke seiner Macht). So erklärte die Quelle das Wort &eov 
des Exodus, Philo faßt es als d6xr\Gis und bleibt in der nächsten von mir S. 113 f. 
abgedruckten Aporie (§ 47) bei dieser Deutung. Weiter stammt aus der Quelle 
das Sätzchen mons autem, das von einem wirklichen Ort redet, von Philo die 
symbolische Erklärung aßaros v.a.1 &TtgoGitiXa6rog övrcos. Im nächsten Abschnitt 
wegen der Worte loci expertis et immobilis dei naturae das zweite Sätzchen, 
das erste (rov lgov) also der Vorlage. Wir können hier einmal durch die Über­
einstimmung mit der Schilderung des Henochbuches ein Stück weit die Arbeits­
art Philos verfolgen, darum bin ich auf Sch.s Mißgriff eingegangen. Haben die 
’AitoQicci x a i Xvghs die religionsgeschichtliche Bedeutung, die ich ihnen zu­
schreibe, so wird es lohnen, weitere Stellen nach der gleichen Methode zu 
analysieren. Sie zeigen den alexandrinisch-jüdischen Schulbetrieb wie Hero- 
dians Schrift itsg l •Jtad'äiv, die ich in meiner Jugend einmal ähnlich analysiert 
habe (Ind. lection. Rostock 1890/91 p. 7. 8; 1891/92 p. 16f.), den allgemein­
hellenistischen. Es scheint sogar, daß die äußere Anlage beider Werke ähn­
lich war; denn die bei Philo mit secundo eingeführten Abschnitte gehören 
mehrfach sicher einem anderen Autor als die vorausgehenden, und bei Herodian 
ist das Nebeneinanderstehen zweier oder gar dreier Autoren ganz klar. Prokop 
scheint davon so wenig wie der Verfasser des Etymologicum gemerkt zu haben; 
aber dieser schreibt die nebeneinanderstehenden Quellen einfach wortgetreu 
zusammen, Prokop verkürzt und gestaltet sie zur Einheit um, weil er nicht 
zitieren, sondern Eigenes bieten will. Man kann die Einzelstelle nur inter­
pretieren, wenn man Art und Anlage des Werkes erkannt hat, wenn auch 
diese Erkenntnis selbst nur aus einer Reihe von Einzelinterpretationen er­
wächst. Schnellfertige Dialektik hilft uns da wenig; sie verhüllt nur die Pro­
bleme, von deren Erkenntnis die Lösung abhängt.



Zwei Arten religionsgeschichtlicher Forschung 263

nung „Aufstieg“ das ganze Mysterium der Taufe (und zwar des Leben­
den wie des Toten) umfaßt. Setzt man nämlich dies voraus, so lassen 
sich die W orte des letzten Abschnittes in Prokops zusammengestrichener 
Fassung ißdofiy äs duan a le ixa i yniQu deuten „das Mysterium1 aber 
vollzieht sich am siebenten Tag“, und ÖLacpsQiov könnte dann anschließen, 
die Gedankenentwicklung würde mir freilich weniger klar werden. Ich 
würde dann die ersten fünf W orte lieber entbehren und erwarten, daß 
Philo einfach fortführe (nach quam ob rem (t sursum vocatio sive, ut dixi- 
mus( divina nativitas% contigit ei fieri sccundum naturam septenarii semper 
virginis) rav ty  öe diucpsQEL tov  nQcarojcldarov5 oti insivog m l. Allein gerade 
diesen Weg verschmäht ja Sch. Von einem Mysterium, sei es der Wie­
dergeburt, sei es des Aufstiegs, kann bei Philo gar keine Rede sein 
(S. 368). Daß die Wiedergeburt dreimal ausdrücklich erwähnt wird, 
kann er nicht ganz bestreiten. Aber er weiß, daß der Begriff der öev- 
teqcc yivEöig oder fa la  yivz6iq in diesem Zusammenhang für Philo kein 
selbständiges Interesse hat: er führt ihn nur als Hilfsbegriff ein, um zu 
erklären, wieso die dvaKXrjöig des Propheten am siebenten Tage erfolgt, 
der Natur der Sieben gemäß ist (ebenda). Auch diese Behauptung be­
ruht natürlich auf dem Lemma, dem W ortlaut der Aporie, und auf der von 
Sch. ohne Kenntnis des Werkes gebildeten Voraussetzung, die Lysis könne 
nicht über den Text der Aporie hinausführen. Sie kann das selbstver­
ständlich und muß es sogar an vielen Stellen. Denn die Form der Aporie 
ist wie die des Lemmas im Scholion durch den Text gegeben. Die alle­
gorische Erklärung will mehr und kann sich daher oft nicht ganz an 
ihn binden. Nur in diesen allegorischen Erklärungen aber berücksichtigt 
Philo, der in der jüdischen Gemeinde leidenschaftlich die Mysterien be­
kämpft, die heidnische Literatur, die an sie knüpft, weil sie erbaulich 
ist und weil er für das Judentum werben will. Ich habe auf diesen 
Widerspruch in ihm ja  oft hingewiesen und auch in meinem Buch 
Proben für diese Art der Verwendung gegeben. Sch. redet bisweilen 
so, als ob ich behauptet hätte, Philo wolle selbst ein Wiedergeburts­
oder Aufstiegs-Mysterium schreiben, führt seine W orte an und ver­
sichert dann, das sei kein derartiges „Mysterium“. Wenn er behauptet, 
Philo wolle nur erklären, warum der Prophet am siebenten Tage herauf­
gerufen werde und benutze dazu nur seine symbolische Deutung der

1 AvaY,Xr\oig träte in Parallele zu ccvayivvi]Cig.
* Also &eia yevsßig. Ich denke, das erklärt den Ausdruck &no&sovv: dei- 

ficare an anderen Stellen Philos (vgl. oben S. 256 A. 1). @sbg Ttiq>vnug sagt 
der heidnische Mystiker im XIII. hermetischen Traktat und ähnliche Worte 
der Gnostiker, aber auch der alexandrinische Kirchenchrist.

8 Auch er, der zweite Adam, ist ja  nach Philo von Gott geschaffen, 
der erste ysvvrjdrig, £ä£ ov uv&Qconov.



264 R. Reitzenstein

Zahlen, so darf ich antworten: weshalb fügt er den ganzen sechsten 
Abschnitt (tavTrj öiacpigcov ktX.) überhaupt bei und warum spricht er 
schon vorher von der zweiten Geburt? Überall apodiktische Behaup­
tungen und kein Versuch, sich durch den Schriftsteller selbst leiten zu 
lassen, kein Versuch, ihn aus dem theologischen Denken seiner Zeit 
und Umwelt zu erklären! Natürlich sind nun auch die weiteren Aus­
führungen Philos aus jedem Zusammenhang mit diesem Abschnitt zu 
lösen. Schwebt diesem Autor wirklich einmal eine Erinnerung an die 
Mysteriensprache vor, so ist das ganz bedeutungslos.

§ 3.
Da damit auch Kap. III und IV beseitigt sind *, kann Sch. gleich zu 

dem letzten Kapitel und, alles andere überspringend, zu der u r c h r i s t ­
lic h e n  Taufauffassung übergehen. W ieder soll nur e in e  Probe die 
beiderseitige Interpretationskunst zeigen, und sie ist diesmal verblüffend 
kurz. Da gegenüber apodiktischen Machtsprüchen die Widerlegung 
immer wortreicher werden muß als die Behauptung, kann ich ihm leider 
nicht ganz nachfolgen. Ich schicke voraus, daß Sch. sich ganz an J. L e i - 
p o ld ts  Schrift „Die urchristliche Taufe im Lichte der Religionsgeschichte“, 
Leipzig 1928, anschließt und die Bedenken, die ich gegen sie in den Nach­
trägen noch geltend machen konnte, überhaupt nicht berücksichtigt. Er 
charakterisiert mein Verfahren (S.366): „R. gewinnt aus den Aussagen der 
verschiedenen urchristlichen Zeugen über das Taufsakrament ein ein­
heitliches Taufmysterium, von dem ich in den Texten nichts finden 
kann.“ Ich weiß nicht, wo Sch. das bei mir gelesen und in welchen 
Texten er gesucht hat. Ich habe gerade umgekehrt betont, daß für eine 
im wesentlichen einheitliche Handlung schon im Neuen Testament drei 
verschiedene Auffassungen bestehen und in den einzelnen Gemeinden 
nebeneinander fortleben2, daß ihnen innerhalb der Kirche drei örtlich

1 Von Kap. IV verstehe ich diese Behauptung eigentlich nicht. Wenn es 
auf Philo beruhte, wäre die Behauptung, daß es nunmehr in der Luft schwebe, 
verständlich. Nun verfolgt es aber Anschauungen ganz anderer Kreise und 
Religionsbildungen, die Philos Worte und Begriffe erläutern und die Vor­
stellung des Aion bzw. Urmenschen in der hellenistischen Allgemeinüberzeu­
gung deutlicher machen. Das böte wohl eine Bestätigung für Kap. III, aber 
die hier erwiesenen Tatsachen verlieren an Bedeutung nichts, wenn man Kap. III 
fortläßt.

1 Als vierte tritt die sehr alte, für uns am besten durch die Schriften der 
Katharer vertretene Anschauung hinzu, die darum in dem Buch nicht fehlen 
konnte. Ihr sind Kap. II und Beigabe I gewidmet, die Sch. als unzugehörig 
beiseite schiebt. Daß ihr Alter jetzt durch Tatian bezeugt ist und sie ihrem 
Wesen nach nur Fortbildung der johanneischen ist, bleibt unberücksichtigt.



Zwei Arten religionsgeschichtlicher Forschung 265
verschiedene Jahresfeste entsprechen1 und daß die Entstehung eines 
solchen Jahresfestes innerhalb des Christentums schon an sich kaum 
begreiflich sei. Die Folgerung aus dieser Beobachtung, nämlich daß alle 
drei Auffassungen samt dem Jahresfest sich unabhängig voneinander aus 
der mandäischen Taufauffassung ableiten lassen, das Jahresfest sogar nur 
aus ihr, da es in ihr für alle Gemeindeglieder bestimmt ist, lasse ich 
hier beiseite. Sch. sagt nichts von diesen seiner Behauptung wenig ent­
sprechenden Ausführungen und geht gleich auf die drei Auffassungen 
ein. Er erklärt kurz, das „Zusammentreten von Wassertaufe und Geistes- 
mitteilung“ 2 in der A p o s te lg e s c h ic h te  gewinne von der mandäischen 
Überlieferung her keine Aufklärung. Da diese Überlieferung für ihn sinn­
los ist, kann er ja wohl nicht anders urteilen. Aber seltsam! Dieses an­
gebliche Zusammentreten — denn irgendein noch so geringfügiger Beweis 
für ein solches ist noch von niemandem erbracht — ist doch in den Be­

1 Ganz vereinzelt tritt, wie ich aus H. Lewys schönem Buch Sdbria ebrietas 
S. 135, 4 entnehme, bei Gregor von Nyssa einmal für den O s te r te rm in  das 
Himmelfahrtafest ein. Das wird letzten Endes auf die altgnostische Anschauung 
zurückgehen, daß die Taufe, die sich ja  mit dem Abendmahl verbindet, die 
Unsterblichkeit gibt und damit zum ovqccvo71o X it7}s macht. Das Taufmahl wird 
das himmlische Abendmahl, das die Katakombenkunst uns zeigt. Die Auf- 
stiegsvorstellung bricht noch einmal durch. Das zeigt sich m. E. darin, daß, 
wie ich an Jacobys Buch (s. oben S. 260) S. 25 sehe, die Basilidianer nach 
Clemens Strom. I 21 die Taufe Jesu am 15. Tybi (11. Januar) feierten und auf 
den gleichen Tag die Pistis Sophia die Himmelfahrt Christi verlegt. Schwer­
lich hat man noch zu Gregors Zeit dieses KaleDderdatum beibehalten, offen­
bar aber die alte Taufauffassung, die Taufe und Himmelfahrt verband.

2 Diese rationalistische Erklärung ist gewiß nicht allgemein, wohl aber 
in neuester Zeit mehrfach als Notbehelf vorgetragen. Meiner Empfindung wider­
spricht sie ebenso wie den Grundgedanken meiner religionsgeschichtlichen 
Forschungen und Überzeugungen. Sehr wohl kann eine ursprünglich bedeu­
tungsvolle Handlung zum unverstandenen Brauch werden — man denke an 
das Abnehmen des Hutes bei der Begrüßung oder das Anziehen von Hand­
schuhen bei dem Besuch; es gibt ja, wie A. Dieterich anmutig erwiesen hat, 
sogar eine „Religionsgeschichte des Handschuhs“ —, aber dafür, daß ein ver­
hältnismäßig gleichgültiger Brauch wie die jüdische Proselytentaufe nach der 
Beschneidung durch das ein- oder mehrmalige Hinzutreten irgendwelcher Zu­
fallserscheinungen — ekstatische Erscheinungen, wie sie in dieser religiös 
erregten Zeit leicht einmal Vorkommen — im Umsehen, wie man hier wohl 
sagen könnte, ja müßte, so gewaltige religiöse Kraft und so übergroße geschicht­
liche Wirkung gewinnt, dafür fehlen mir bisher alle Beispiele. Nach meinem 
Empfinden verhüllen solche Phantasiespiele nur kümmerlich das Fehlen einer 
religionsgeschichtlichen, d. h. religiösen und historischen Erklärung. Da waren 
die oft verhöhnten Beispiele rationalistischer Erklärung einzelner Wunder im 
Anfang des vorigen Jahrh.s doch entschieden ansprechender und harmloser. 
Und dabei bleiben die paulinische und johanneische Anschauung ganz uner­
klärt, ja müssen nach Sch. aus anderen Quellen stammen. Das heißt doch wohl: 
diese „Erklärung“ der christlichen Taufe versagt von vornherein.



266 R. Reitzenstein

richten über die Taufe Jesu durch Johannes vorgebildet und die Johannes­
taufe schloß nach Sch.s eigenen W orten (unten A. 2) w a h rs c h e in lic h  
an die sakralen Bräuche jener Sektierer im Jordantal, in denen er mit 
mir die ältesten Mandäer sieht. In der Tat zeigen ja  auch die Berichte 
über die Taufe Jesu auffälligste Übereinstimmungen mit der Auffassung 
der Taufe im mandäischen Ritual: über den Fluß legt sich das himm­
lische Feuer (der Glanz), die Pforte des Himmels erschließt sich, eine 
Adoption durch Gott oder Zeugung durch Gott ist ihre Wirkung. Und 
diese Taufbotschaft wiederholt sich vor Jesu Leiden und Sterben; das 
Ersteigen des hohen Berges führt ihn hier unter die seligen Geister und 
macht ihn noch einmal seiner Gottessohnschaft und Auferstehung gewiß.1 
Doch wozu ausführen, was Sch. durch einen Machtspruch als nicht vor­
handen erklärt!2

1 Daß die Taufe Jesu Vorbild für die Taufe seiner Jünger werden sollte, 
muß wohl als nächstliegende Möglichkeit geprüft werden, nicht aber der Ge­
danke, daß sie erfunden ist, um die widersprechenden Taufauffassungen der 
nächsten Folgezeit miteinander zu kombinieren und zu rechtfertigen. Tut sie 
das überhaupt?

2 Beispiele solcher Machtsprüche bietet besonders die Behandlung der 
Johannestaufe, auf die ich sonst nicht eingehen kann. Sch. beginnt S. 366: 
„R. faßt die Taufe (des Johannes) als S a k ra m e n t,  dessen eigentlicher Sinn 
sei, die Getauften aus dem kommenden Weltuntergang zu retten, und zwar 
dadurch, daß es sie in ein mystisches Verhältnis zu dem Gottwesen bringt, 
das dabei kommen wird. Für beide Aufstellungen (also wohl: Rettung aus dem 
W eltuntergang und Verhältnis zu dem Gottwesen) kann ich in der Überliefe­
rung keinen Anhalt finden.“ Er erklärt auf derselben Seite, die Johannestaufe 
sei ein „eschatologisches Sakrament“, ihre authentische Interpretation stehe 
bei Mt. 3 ,7—9; Luk. 3 ,7—8 (die z.T. sicher aus der gleichen Evangelienquelle 
stammenden Fortsetzungen läßt er fort; ich muß ihm zunächst also darin fol­
gen'). Er erklärt diese Verse: Johannes wendet sich gegen die unbekümmerte, 
selbstsichere Haltung, in der er die Juden trotz der ihm vor Augen stehenden 
nahen W eltkatastrophe sieht. Darum fordert er von ihnen nicht nur die Buße, 
sondern als deren Zeichen eben dieselbe R einigungsZerem onie, die sie den 
in ihre Gemeinde eintretenden Proselyten auferlegen. Sch. versichert, daß er 
auf diesen Gedanken ganz aus sich selbst gekommen sei, daß es unmöglich 
sei, die Johannestaufe anders zu verstehen, und noch einmal, daß es unmög­
lich sei, diese Beziehung zu bestreiten. Dann folgt ein Sätzchen, daß es möglich, 
ja  wahrscheinlich sei, daß Johannes, weil er seine Tanfe gerade im Jordan voll­
zieht, an bereits vorhandene Bräuche sakramentaler Verwendung des Jordan­
wassers anknüpft, um ihnen einen neuen geistigen Gehalt mitzuteilen. Nun, 
vieles davon habe ich wohl auch gesagt; aber entspricht, was Sch. nur als 
neuen geistigen Gehalt gelten lassen will, voll der „authentischen Interpreta- 
ta tion“ ? Die Vertreter der jüdischen Ritualfrömmigkeit werden von Johannes 
angeredet: „Otterngezücht, wer hat euch gewiesen, dem kommenden Zorn zu 
entgehen?“ Das bestätigt doch wohl, daß seine Taufe dies Entgehen ermög­
licht, er sie aber nicht „gerufen“ hat. Die Versicherung, daß Gott dem Abraham 
aus diesen Steinen Kinder erwecken könne, macht mir Sch.s apodiktische Be­



Gehen wir zu der Taufauffassung des Johannesevangeliums über: 
die Taufe ist eine Geburt aus Wasser und Geist, die Wiedergeburt. Nach 
Sch. führt sie am engsten an eine mysterienhafte Taufauffassung heran, 
aber über ihre Herkunft können wir aus den vielen Parallelen, die sich 
anführen lassen — leider nennt er keine — keine Auskunft erhalten. 
Diese Frage ist nach ihm nur in dem größeren Zusammenhang der Her­
kunft der mysterienhaften Züge in diesem Evangelium überhaupt zu 
behandeln. Man könnte das als weise Zurückhaltung betrachten, aber 
nun folgt ohne solche Behandlung der große Satz: „fest steht jedoch, 
daß die mandäische Taufauffassung als Vorbild nicht in Frage kommt.“ 
Wie reime ich das mit Sch.s eigenen Versuchen, die Gedankenwelt des

hauptung, Johannes könne sich n u r  an Yolljuden wenden, recht zweifelhaft 
(noch mehr der weitere Redeteil bei Lukas). Wenn ferner die Apostelgeschichte 
c. 19 Paulus zu Johannesjüngern sagen läßt: Johannes taufte zur Buße und 
zum Glauben an den tQ%6[ievog (fester Terminus), Jesus aber war dieser iQ%ö- 
(isvos und die Taufe in ihn gibt den heiligen Geist (angeführt von mir auf 
derselben Seite meines Buches, 267, die Sch. hier benutzt), so verstehe ich seine 
Behauptung nicht, in der Überlieferung keinen Anhalt für die Auffassung der 
Taufe als Rettung aus dem W eltuntergang und Herstellung eines mystischen 
Verhältnisses zu dem kommenden Gottwesen gefunden zu haben. Ich habe 
weiter ans einer Reihe Stellen auf die seltsame Übereinstimmung m it der man­
däischen Tradition (Ginsä r. 193, 9 Lidzb.) hingewiesen, wo Johannes, gefragt, auf 
wessen Namen er taufe, antwortet „im Namen dessen, der sich mir offenbarte, 
im Namen des Zukünftigen, der kommen soll.“ Dann kann der Name doch 
wohl nichts Gleichgültiges sein. Und wenn die gesetzestreuen Juden ungerufen 
kommen, ist ihr Zweck doch nicht, gedemütigt zu werden, sondern sie wollen 
dem W eltuntergang entgehen. Das sagt ja  selbst das etwa aus DomitianB Zeit 
und sicher aus Täuferkreisen stammende Sibyllenlied, das ich anführte. Doch 
genug von dieser unerfreulichen und überhasteten Polemik, die nur scheinbar 
Neues bringt, an den Worten herummäkelt und ihre Krönung darin findet, das 
Spezifische an der Johannespredigt sei die Ankündigung des Gottesreiches und 
der darauf begründete Bußruf (ich hatte den vorausgehenden Weltuntergang 
betont). Das aber habe weder mit Mysterien noch mit Mystik etwas gemein 
(er klammert sich an den Ausdruck „mystische Vereinigung mit dem Gott­
wesen“, den ich gebraucht habe), wohl aber mit dem offiziellen Judentum, 
dessen HeilsanBpruch Johannes negiere. Zum Wesen des Mysteriums gehöre 
die Wiederholbarkeit, die Johannestaufe sei einmalig (weder ob sie es ursprüng­
lich gewesen, noch ob sie es weiter geblieben ist, kann einer von uns mit 
Sicherheit sagen). Die auch ihm wahrscheinliche Anknüpfung an Bräuche 
s a k r a m e n ta le r  Verwendung des Jordanwassers ist verschwunden. Johannes 
mutete die Proselytentaufe auch den Volljuden und nur ihnen zu, um sie zu 
demütigen. Und dabei sagt Lukas ausdrücklich, daß er sich an Zöllner und 
Soldaten, also doch wohl diejenigen Teile der Bevölkerung wendete, die am 
wenigsten Recht hatten, auf religiöse Verdienste zu pochen, ihnen will er neues 
Vertrauen zu Gottes Gnade einflößen. Da ist dies Retten aus dem W eltgericht 
doch wohl sein Hauptzweck und die Taufe das Mittel dazu. An eine besondere 
Kraft in ihr muß er selbst geglaubt haben. Aus einer Art von höherer Bosheit 
entstehen wohl selten solche Volksbewegungen.

Zwei Arten religionsgeschichtlicher Forschung 267



268 11. Beitzenstein

Johannesevangeliums aus der mandäischen zu erklären und wie mit dem 
Eingang seiner Rezension zusammen, daß die mandäische Überlieferung 
zum Verständnis des 4. Evangeliums so viele positive und greifbare 
Beiträge geliefert habe, daß die an sich wohl berechtigten Bedenken 
gegen die Verwertung einer so spät bezeugten und so vielfach getrübten 
Überlieferung immer mehr an Gewicht verlieren?

Erst bei der Besprechung der paulinischen Auffassung der Taufe 
als eines Sterbens und Auferstehens mit Christus1 wird wirklich einmal 
eine Begründung gebracht und tr itt die Interpretation in ihr Recht. 
Sch. kann das Bestehen dieser Auffassung nicht leugnen und gibt sogar 
als zweifellos zu, daß Paulus dabei eine an die Mysterien anklingende 
Sprache spricht. „Aber die Bedeutung der d a h in te r  l ie g e n d e n  V or­
s te l lu n g e n  im G an ze n  s e in e r  T h eo lo g ie  u n d d a m it  se in e  e ig e n t ­
lich e  T a u fa u f fa s s u n g 2 wird doch erst erkennbar, wenn man I. Cor. 
1, 14— 17 hinzunimmt:3 ov yäq aTtiarsiXiv fis XqiGtbg ßanrifeiv, äkkä 
svccyyalLfead'cci. So gewiß auch diese Formulierung antithetisch zugespitzt 
ist, so zeigt doch die Tatsache, daß Paulus überhaupt so sprechen 
konnte, daß man b e i je n e n  R e d e w e n d u n g e n 2 schwerlich von einem 
Hauptgedanken sprechen kann.“ Endlich also wenigstens der Versuch 
einer Begründung! Denn dieser Satz soll doch wohl besagen, die 
Theologie des Paulus zeige, daß die Taufe für ihn nur geringere Bedeu­
tung gehabt haben kann. Aber welche Theologie meint nun Sch.? Es 
gibt ja  so viel stark voneinander abweichende Darstellungen. Die meines 
früheren, mir teuren Kollegen H. J. H o ltzm an n , dessen Lehrbuch der 
Neutestamentlichen Theologie ich immer gern zurate ziehe, sicher nicht, 
auch keine, die ich sonst kenne. Und sind nicht sehr ernst zu nehmende 
Theologen jetzt zu der Behauptung gekommen, eine Theologie des 
Paulus, d. h. ein System, gebe es überhaupt nicht und könne es nach 
seinem gewaltigen auf die Praxis gerichteten Wirken kaum geben?4

1 Ich fuhr fort: „in ihn getauft werden, heißt ihn anziehen, ein Teil und 
Glied seines Leibes werden.“ Doch kommen diese Vorstellungen im Augenblick 
weniger in Frage.

2 Von mir gesperrt.
3 Sch. schließt sich hiermit an W. Brandt, den ich in meinem Buch S. 226, 1 

angeführt hatte. Brandt hält auf Grund dieser Verse eine Herleitung auch der 
paulinischen Taufe aus der Proselytentaufe wenigstens für naheliegend. Die 
S. 269 folgende Interpretation dieser Verse habe ich zuerst in den Mysterien­
religionen3 S. 33.3 und Vorgeschichte S. 226, 1 gegeben. Mein Fund ist sie 
nicht.

4 Übertreibend wollen andere — so K. L. Schmidt Vorträge der Bibliothek 
Warbwrg IV 58 — selbst einen „Standpunkt“ ihm absprechen. Er habe, wie 
die angeführte Stelle zeige, selbst die Taufe nur, „als hätte er sie nicht“. Soll 
ich daraus Sch.s Behauptung verstehen, aus der „Theologie“ des Paulus folge,



Einen Professor der systematischen Theologie kann auch ich mir damals 
noch nicht vorstellen, und schwerlich hätte er diese Wirkung gewinnen 
können. Aber als Redewendungen oder gar Redensarten kann ich auch 
nicht die tiefe Überzeugung, die sich in den verschiedensten Bildern 
bei ihm ausdrückt, beiseite schieben, daß mit der Taufe in uns ein neues, 
göttliches Wesen geschaffen wird, eine naivr) nriGig, die unser wahres 
Ich ausmaclit; das „Alte“ ist vergangen. Das ßcc7ix%£6&(xi, eig Xqigzov hat 
ein siva i iv  X qigt5> zur Folge. Freilich dieser Hochspannung des mysti­
schen Empfindens tritt, besonders im Streit mit anderen Christen, schmerz­
lich die Erfahrung des Lebens entgegen: ein volles ivdrjfisiv sig Xqigvov 
ist im Körper noch nicht möglich, auch der Christ kann noch sündigen, 
hat noch nicht ohne weiteres die volle Gnosis, Christus muß in ihm 
allmählich vollkommen werden, der Neugetaufte ist noch vtfm og iv  
XqigxcZ. Aber diese vom Leben erzwungene Hilfskonstruktion wird 
doch Sch. nicht einzig als das System, als die Theologie des Paulus be­
zeichnen und jene innerste Lebensüberzeugung als bloße Redewendung 
abfertigen wollen. Es ist ja zu klar, wo die eigentliche Theorie und 
Spekulation vorliegt. Es geht mir leider mit dieser Berufung auf die 
Theologie des Paulus ebenso wie mit der oben S. 241 A. 1 erwähnten 
Berufung auf den ganzen Lehrgehalt im System Manis. Sch. setzt ein 
Bild voraus, das ihm in unklaren Zügen vorschwebt, uns anderen aber 
unbekannt ist; er beweist damit und kann damit alles beweisen, weil 
immer vorausgesetzt war, was bewiesen werden soll.

Leider liegt hier freilich die Sache doch anders, da Paulus uns 
besser bekannt ist. Ich verfolgte unlängst in einer italienischen reli­
gionsgeschichtlichen Zeitschrift in dem sorgfältigen Aufsatz eines jün­
geren Gelehrten mit Interesse, wie seit den ersten Versuchen religions­
geschichtlicher Forschung in der englisch-französischen Aufklärung Paulus 
immer als der Mann gegolten hat, der Mystik und Sakramentsglauben 
besonders stark in das Urchristentum eingeführt habe. Für den einen 
Teil der Taufhandlung, das Abendmahl, ist das wohl je tzt in der wissen­
schaftlichen Theologie allgemein anerkannt. Das läßt Rückschlüsse auch 
auf die Entstehung der paulinischen Taufauffassung zu. Und der Beweis, 
den Sch. für eine nüchternere Taufauffassung bei Paulus aus I. Kor. 1, 
14— 17 gewinnen will, ohne die W orte irgendwie zu interpretieren, 
läßt sich ja  philologisch nachprüfen. Da Sch. wohl nicht, wie bei den 
Einzelliedern des mandäischen Taufrituals, verlangen wird, daß man auch 
jedes Sätzchen des Paulus ohne Rücksicht auf den Zusammenhang, in 
dem es steht, deuten soll, muß ich freilich etwas weiter ausgreifen. 
Paulus hat gehört, die Gemeinde ist zwiespältig und zerrissen (v. 1 1 ),
daß er über den Wert der Taufe sehr nüchtern dachte, aber gern starke Rede­
wendungen über sie gebrauchte?

Zwei Arten religionsgeechichtlicher Forschung 2 6 9



270 R. Reitzenstein

die einen sagen eyw fiev etfii IJavXov, andere eyco de ’A tcoXXqo, wieder 
andere kyco de Kr\cpä, nur wenige iya> de X qiöxov.1 Er fragt entrüstet: 
Ist Christus denn zerstückelt (sein Leib ist ja  die Gemeinde)? Dann 
wendet er sich an die eigenen Anhänger: Ist Paulus für euch den 
Kreuzestod gestorben? 2 Oder seid ihr in den Namen Paulus getauft? 
Ich danke Gott, daß ich keinen von euch selbst getauft habe außer 
Crispus und Gaius, damit keiner von euch behaupten kann, ihr wäret 
in meinem Namen getauft.3 Als Einlage fügt er — offenbar später — 
hinzu: Ich habe freilich auch Stephanas und seine Familie getauft; ob 
ich noch einen anderen getauft habe, weiß ich nicht. Über diese Einlage 
greift der Anfang des nächsten Satzes herüber und erklärt, warum er 
fast niemanden getauft hat: ov yag anißreiXev [ie o X qlgzoq ßanxi& iv, 
äXXa evayyeXi££6&eci, dann geht in demselben Satz der Apostel zu 
einer Charakteristik der Verkündigung über, die ihm übertragen ist. 
Nicht in gelehrten Reden durfte sie geschehen; dann wäre das K re u z  
C h r is t i  bedeutungslos geworden.4 Hieraus kann ich nur folgern: Es hat

1 Ihnen gibt er Recht. Xgiarov slvui, Christi Eigentum oder Glied sein, 
ist die einzig richtige Auffassung der W irkung der Taufe. An eine Christus­
p a r t e i  glaube ich trotz des Einspruchs von mir sehr geschätzter Forscher noch 
heute nicht. Paulus müßte dann auch sie tadeln.

8 Die Taufe scheint also dem i6tavQ(oyi,ivog zu gelten; der Kreuzestod hat 
für sie Bedeutung.

3 Was das für Paulus bedeutet, zeigt I. Kor. JLO, 2: xccl itävreg (oi narsgeg 
ijfiwv) elg rov Mavßijv ißumLßavxo iv  r f  vBcpiXr) y.al iv  xjj Q'aXdßGTj. Er faßt 
den ganzen Weg bis zum Sinai und der Gesetzgebung als ein ßanxifca&ai sig 
Mcovßfjv (vgl, mein Buch S. 181). Die Auffassung stammt gewiß nicht aus 
Philo und berührt sich doch in vielen Einzelheiten mit Philo.

4 Er fährt fort: In menschlicher Schwachheit, aber als Träger des nvev^ia 
ist er dereinst zu ihnen gekommen, nnd dies itvsvfia kennt freilich alle Tiefen 
der Gottheit, aber über sie zu ihnen reden konnte er damals noch nicht und 
kann es noch jetzt nicht. Gerade ihr Streit zeigt ja, daß sie noch nicht Pneu- 
matiker sind, ihn also gar nicht verstehen könnten. Was ist Paulus, was 
Apollos — auch hier läßt er mit feiner Berechnung den Apostelführer Petrus 
aus — anders als Diener, ja  Werkzeuge Gottes? N a c h  i h n e n  d a r f  s ich 
n i e m a n d  nen n en .  Klar und unbestreitbar nimmt 3, 4 auf 1, 12—15 Bezug. 
Hier ist der Höhepunkt und das Ziel der langen Ausführung erreicht: die 
menschliche Person hat weder in der Taufhandlung noch im hijgvypa — beide 
gehören zusammen — irgendeine Bedeutung, nur die Gotteskraft allein. Wie 
paßt in diesen Gedankenzusammenhang eine selbstgefällige Äußerung „Mich 
um Kleinigkeiten wie die Taufhandlung zu bekümmern, habe ich, Gott sei 
Dank, nicht nötig“ ? Das altchristliche Empfinden, aus dem das Wunder der 
christlichen Kirche allein zu erklären ist, spricht nach meiner Auffassung 
Paulus in gewaltigen Worten aus. Und d ie  soll ich entstellen und sinnlos 
machen, indem ich ihm hier willkürlich eine ganz andere Auffassung der Taufe 
zuschreibe, als alle anderen Stellen zeigen, an denen er über sie spricht? Dem 
Philologen ißt die Bahn hier ganz fest vorgezeichnet. Wenn von zwei an B ich  

möglichen Deutungen eines Wortes oder einer Stelle die eine allen sonstigen



Zwei Arten religionsgeschichtlicher Forschung 271

eine Anschauung gegeben, welche auf die Person des Täufers allen 
W ert legte. W ir sehen das ja  an Johannes; seine Taufe heißt t ö  ’lwavvov 
ßccTtrißfia, die Getauften sind ’lcodvvov (ia&r}T<xL Ähnliches sahen wir bei 
den Sekten später: ist der Täufer selbst kein riksiog gewesen, so ist sein 
Sakrament nichtig. Daß die Anschauung sehr alt ist, zeigt die oben er­
wähnte Predigt des Täufers im Johannesevangelium (3, 31, oben S. 260). 
Des Täufers Taufe ist, weil er nur Mensch ist, an sich wirkungslos, 
wenn ihr nicht die Taufe durch den vom Himmel Gekommenen folgt. 
Paulus ist von Anfang an nicht dieser Ansicht; nur unter besonderen 
Umständen hat er selbst getauft1, sonst dies dem Gemeindebeamten 
überlassen. Sein Amt als Apostolos verlangt die Bekehrungspredigt, 
nicht eine bestimmte Funktion in einer Einzelgemeinde. Gar nichts 
kommt darauf an, wer die heilige Handlung vollzogen hat, alles darauf, 
mit welchem Gottwesen sie verbindet; dessen Teil wird man. V ie lle ic h t 
darf man aus dem Folgenden noch hinzuhören, daß für die Taufe ge­
rade der Kreuzestod Christi besondere Bedeutung hat, doch verläßt man 
damit schon den s ic h e re n  Boden der Interpretation. S ie e rg ib t  g e ­
ra d e  das U m g e k e h r te  von dem , w as Sch. b e h a u p te t .  Das Sätz­
chen, das er zitiert, steht durchaus im Einklang mit der Taufauffassung, 
die Paulus sonst vertritt. Sch. behauptet weiter (S. 367), nur aus der 
Ankündigung des Martyriums der Zebedaiden und Jesu selbst als Taufe 
hätte ich gefolgert, daß das Martyrium die Taufe ersetze und selber die 
Taufe sei. Ich habe dafür, und zwar an mehreren Stellen, auf die älteste 
erhaltene Lehrschrift über die Taufe Tertullian De bapt. 16 verwiesen 
(hos duos baptismos: Bluttaufe und Wassertaufe). Weitere Belege aus 
der Martyrienliteratur, z. B. passio Perpetuae, der Ordnung über die Ab­
gefallenen usw. hielt ich für überflüssig. Allbekannt schien mir dies 
Dogma der alten Kirche, das, wenn ich das Kirchenlexikon von W etzer 
und Weiters (X I2 S. 1273) richtig verstehe, noch heute in der katho­
lischen Kirche anerkannt wird, daß das Martyrium, w e il es u n m i t te l ­
b a r  in den  H im m el fü h r t ,  die Taufe ersetzt. Seine Bezeichnung als 
Taufe in den Herrenworten der Evangelien bewies mir ihr Bestehen 
schon für das frühe Christentum. Sch. (S. 368) führt dagegen Wellhausen 
an, der von dem Herrenspruch Mk. 10 , 38 sagt, die Taufe habe hier

Äußerungen des Autors entspricht, die andere ihnen schroff widerstreitet, ist 
er g e z w u n g e n ,  die erste anzunehmen. Sonst wird sein Auslegen zum will­
kürlichen Unterlegen. Aber wo bleibt nun die von Sch. mit keinem Wort 
näher bezeichnete Theologie des Paulus, die nns zwingen müßte, gerade in der 
völlig isoliert stehenden Deutung den Ausdruck seiner innersten Überzeugung 
zu sehen?

1 Das Recht dazu hat er, wie jeder andere Christ, z. B. der Mann, der ihn 
in Damaskos getauft hat. Doch über dies Recht und über den Anspruch des 
Gemeindeleiters habe ich ja  in meinem Buch gehandelt.



272 R. Reitzenstein

metaphorische Bedeutung, und nun die beiden Taufen nennt, die W a s s e r ­
ta u fe  mit dem Niedersinken und Aufstehen als Initiation des verbor­
genen Messias, die T o d e s ta u fe  als Initiation des Messias der Herrlich­
keit. Sch. folgert, also sei Taufe für Tod ein b i ld lic h e r  Ausdruck. 
Ganz recht: als das eigentliche W ort für Tod habe ich sie nie gefaßt 
und eine Erzählung wie „N. N. starb einer natürlichen Taufe“ würde 
ich für Unsinn halten. Aber religiöse Metaphern, die sich allgemein 
durchsetzen, wurzeln in inneren Anschauungen; sie gilt es nachzuweisen, 
wie das auch Wellhausen getan hat. Sch., der bei der Besprechung der 
paulinischen Taufauffassung diese Bedeutung möglichst abzuschwächen 
sucht, bestreitet ihre Verbindung mit der mandäischen Taufauffassung: 
sie führe in den Himmel; die mandäische Taufliturgie lasse eine solche 
Auffassung nicht zu. Ganz recht, wenn man Lied XXX so sinnwidrig 
wie er interpretiert, die Darstellung und Deutung der Lehrschriften 
(Johanäs Taufe, der Jordan Brücke für die Seelen u. a.) einfach igno­
riert und in den Liturgien beweislos jeden inneren Zusammenhang der 
Texte bestreitet. W as m ir ü b e ra l l  b e i ihm  h ie r  zu fe h le n  sc h e in t , 
i s t  w irk l ic h e  p h ilo lo g is c h e  I n t e r p r e t a t i o n .1

§ 4.
Ich hätte zweifellos viel aus seiner Rezension gelernt, wenn er die 

große Überlegenheit, die er mir gegenüber hat, die Kenntnis der orien­
talischen Sprachen und Texte hätte verwenden wollen. Aber außer allge­
meinen Urteilen, deren W ert mir nach den angeführten Proben zweifelhaft 
bleiben muß, habe ich nur wenig gefunden. Aus einem viermal bei den 
Mandäern begegnenden formelhaften Taufbefehl „Lasset frei fließen 
(? aufsprudeln) den Jordan und taufet euch selbst“ —  das Wasser steigt 
bei der Taufe empor und vermischt sich mit dem vom Himmel kommen­
den Glanz — und einem Geschichtchen, welches der späte Johannes 
Lydus als araov der 7tr]XoXov6i.cc in Ägypten berichtet, will er (S. 358 A. l )  
Einfluß ägyptischer Anschauungen und Riten auf die Mandäer erweisen. 
Ich muß den griechischen Text hersetzen: xov NeiXov ttjv ixrjßtov sTtlöo- 
6iv x&v tiöaxoov ttQvovfiEvov Ttoxe K a l  tavrrj xcou AiyvnrLav aTroXXvfiivcov, 
Saificov ng  ayad'og — Agathos Daimon gilt frühzeitig als Nilgott und ist 
Name eines Nilarms — eig av&Qconov yavsig , oXov xo Güpa 7C£7t7]Xa)fi£vogf 
i^sßoa xoig AiyvTtxioig a v u ß Xv Ga i  xov N elXov (Lücke?) K a l avxov i(in£G£iv 
xoig vöaGi. x&v Sk dmGxt]Gdvx(OVy £Qy(p xaXrj&sg evqovxcov eoqttj TtaQ

1 Sie darf den Text nicht meistern wollen, sondern muß sich ihm anpassen. 
Für Sch. ist jede Interpretation, in der er „Mystik“ wittert, von vornherein 
verfehlt. Für den Philologen ist es ebenso fehlerhaft, das Kochbuch des Api- 
cius mystisch zu deuten, wie die uns von A. Dieterich so wundervoll er­
schlossene Mithrasliturgie rationalistisch.



uizotg t£ y.al naQa rotg "ElXrjßiv &Qi6d"ri Xsyofiivr} Ilrjkovßici. Sch. faßt hier 
ocvaßXvöai als Befehl: sie sollen aufsprudeln lassen. Die Fortsetzung 
scheint mir dagegen zu sprechen, und in Prosa wird avaßlvo) in der 
Regel intransitiv gebraucht. Ich übersetze daher: er rief ihnen zu, die 
Nilquelle (die den befruchtenden Schlamm hernieder träg t und die der 
Ägypter sich bei Assuan denkt und darstellt) sei aufgesprudelt. Der 
Gott kehrt damit in sein Element zurück. Aber was bleibt uns dann 
von der Behauptung Sch.s „die Formel muß in ägy p tisch -h e llen isti­
scher Sakralsprache bodenständig und von dort in die Sprache der 
Baptisten im Jordangebiet übernommen worden sein“? Daß der Begriff 
des Emporquellens in verschiedenen Sprachen vorkommt, ist doch nicht 
wunderbar. Und gibt das canov selbst wirkliche Überlieferung oder ist 
es ebenso frei erfunden wie jenes andere, daß Peleus sich in einem Teich 
bei Pelusium von der Schuld des Brudermordes reingewaschen habe und 
danach die Stadt und der Kultbrauch benannt seien? Sich als Zeichen 
der Schuld mit Schmutz zu bedecken und ihn dann als Zeichen der Ent­
sühnung abzuwaschen, ist ein begreiflicherweise unendlich weit verbrei­
teter Ritus. Aber gerade bei den Mandäern wird er nicht erwähnt.

Es folgt (S. 365) die Widerlegung zweier beiläufig von mir vorge­
brachten Beanstandungen der mandäischen Texte, die bekanntlich außer­
ordentlich schlecht überliefert sind. In einem Sonntagsgebet (Mand. 
Lit. S. 175 Lidzb.) weigert sich der Sonntag, der von Mandä d’Haije zur 
Erde gesendet werden soll, in die Welt, die ganz Geburt ist und zu 
den Männern von erprobter Gerechtigkeit (den Mandäern) 1 zu gehen, 
die aus Fleisch und Blut geformt sind, die ihn nicht ehren, ihn vielmehr 
verachten, ihn nicht in großer Ehre halten und ihm  se in e  S ü n d en  
und  V e rg eh en  n ic h t  e rla ssen . Sch. findet die letzten von mir be­
anstandeten W orte durchaus heil und verständlich. Die Sünden und
Verfehlungen des Sonntags bestehen offenbar darin, daß er sich vorher, 
ehe er zu den Mandäern kam, schon von den Christen verehren ließ. Mir 
scheint diese Erklärung äußerst gezwungen, er nennt sie unmittelbar 
einleuchtend und findet in der Stelle den strikten Beweis, daß die 
Sonntagsfeier von den Mandäern erst spät und aus dem Christentum 
übernommen sei. Nur die Christen kämen in Frage, keine andere Reli­
gionsgemeinschaft im Umkreis der Mandäer kenne die Sonntagsfeier. 
Ich bin früher durch eine Rezension Sch.s2 darauf aufmerksam gemacht 
worden, daß im Haurän, also im Gebiet der alten Mandäer, ein Heilig­
tum des Mithras steht; die Mithrasdiener verehren den Sonntag. Dies 
Argument scheint mir also nicht entscheidend. Noch weniger ein anderes, 
das er voranstellt: aus Ginza r. 50, 25 folge, daß der Sonntagskult bei

1 Ursprünglich wohl nur: zu den Menschen.
* Oriental. Literaturzeit. 1928 Sp. 170, vgl. mein Buch S. 220.

A rch iv  fü r  R e lig ionsw issenschaft X X V II 1 8

Zwei Arten religionsgeschichtlicher Forschung 273



274 R. Reitzenstein

den Mandäern sekundär und aus dem Christentum übernommen sei. So 
faßt die Stelle allerdings Lidzbarski (Einleitung S. X II); er schließt aus 
ihr, daß die älteren Mandäer in der Sonntagsfeier etwas Fremdes sahen. 
Der W ortlaut sagt das wohl nicht: „Er (Christus) betört Leute unter 
den Juden, macht sie zu 'Gottesfürchtigen’ und zeigt ihnen Zauber­
erscheinungen, an die sie glauben. Er legt ihnen einen farbigen Rock 
an, er scheert ihnen eine Tonsur am Kopfe und bekleidet sie der Finster­
nis gleich. Am S o n n ta g  h a l te n  s ie  ih re  H än d e  s t i l l .“ Nicht, daß 
sie den Sonntag feiern, sondern daß sie die jüdischen Sabbatgebote an 
ihm beobachten, was die Mandäer nicht tun, wird hervorgehoben. Ich 
möchte an eine judenchristliche Sekte oder Asketengemeinschaft denken. 
Recht wird Sch. gegen mich haben, wenn er in Gebet XXXI die W orte 
„Das verzehrende Feuer wird dich verzehren und dein Dienst in den 
Wohnsitzen sein“ eine Anrede an den Weihrauch erkennt. Dafür spricht 
nioht nur die Ritualstelle S. 53,4, auf die er verweist, sondern noch 
mehr der Vergleich mit Text LVII S. 90, 6. Der Weihrauch als W'ohl- 
duft ist eine Art göttliches Wesen und steigt zum Himmel empor. Das 
ist, wenn mir nichts entgangen ist, alles. Wenig im Vergleich zu den 
Hoffnungen, die ich auf das Eingreifen des Orientalisten gesetzt hatte. 
Gerade er ist kaum zu W orte gekommen und hat nur angedeutet, daß 
er viel Entscheidendes sagen könne, es aber nicht getan.

§ 5.
Das Buch ist damit für Prof. Schaeder und sicher auch für seine Leser 

vollständig abgetan1, da ändert sich in einem Nachwort der Ton voll­
kommen. Es soll meine Person, meine „Stellung in der Religionswissen­
schaft“ und mein Gesamtwerk würdigen, ganz wie ein Nachruf und mit 
den dabei durch den konventionellen Stil gebotenen Schmuckmitteln. 
Das bringt mich in eine wunderliche Lage. Ein Nachruf schließt die 
Antwort aus, und doch ist es meine Pflicht, auf diesen zu antworten, 
weil Sch. in ihm der Religionswissenschaft neue Bahnen zeigen will, 
die sie nunmehr zu gehen hat, und weil ich diese Bahnen für verderb­
lich halte. Leider muß ich sogar von dem Persönlichen ausgehen.

Ich habe in den Vorreden meiner Bücher öfter betont, daß sie nur 
für Leser geschrieben sind, die mitarbeiten wollen — daß jedes Mit­
arbeiten dabei notwendig zum Weiterarbeiten, Ergänzen und U m gestalten  
wird, ist wohl selbstverständlich; ihre ganze Anlage und G edankenfüh­
rung, deren für andere Leser recht unbequeme Art mir bewußt ist lind

1 Er betont noch einmal im Schluß S. 369, daß seine „Bedenken“ sich nicht 
gegen Einzelzüge des Buches, sondern gegen die Sehweise, durch die es zu­
stande gekommen ist, und ihre Richtungspunkte wenden.



auch von Sch. beklagt wird, beruht darauf — und habe hervorgehoben, 
daß ich Lehrbücher und Systeme weder geben will noch kann, weil 
mein Wissen und Erkennen Stückwerk geblieben ist. Ein langes, mühe- 
und schmerzvolles Ringen, die Lücken noch im Alter auszufüllen, ist an 
Dingen, die außerhalb meiner Macht lagen, gescheitert. Einige über­
sehene Tatsachen der Religionsgeschichte glaubte ich trotzdem nach- 
weisen zu können und bekenne mich noch heute zu der Überzeugung, 
daß Tatsachen1 dieser Wissenschaft noch immer notwendiger sind als 
Theorien und Systeme, die nur zu leicht den Blick für die Tatsachen 
trüben. Man denke an den ersten einigermaßen bekannten Austausch 
zwischen Orient und Okzident vom dritten Jahrhundert vor bis zum 
vierten Jahrhundert nach dem Beginn unserer Ära: aus der Fülle der 
Erscheinungen ist uns kläglich wenig bekannt, und auch über wichtige, 
angeblich bekannte wie den Manichäismus liegt mindestens die Hälfte 
des schon jetzt gefundenen Materials unbekannt und unbenutzt da. Ich 
werde einen Versuch, Denkart und Seelenstimmung seines Stifters und 
die innere Entwicklung seiner Religion schon jetzt zu bestimmen, gewiß 
begrüßen, wenn er ohne von außen herangetragene Schematismen unter­
nommen und mit philologischer Akribie durchgeführt ist; er wird dann 
bei der Erschließung des neuen Materials wichtige Dienste tun können. 
Aber diese selbst bleibt dringender und notwendiger als er.2 Möge sie

Zwei Arten religionsgeschichtlicher Forschung 275

1 So in dem neuen Buch der Einfluß der persischen auf die lydische Reli­
gion, den ich lange nicht weit genug verfolgt habe. Beide Religionen ver­
schmelzen sich w irklich; der griechische Einfluß bleibt lokal und sachlich eng 
begrenzt. So kann die Tatsache, daß der persische Anähita-Kult kurz vor dem 
Sturz der Perserherrschalt mit dem Herrscherkult verbunden wurde, noch 
den lydischen Kult der römischen Kaiser beeinflussen. Eine ähnliche Entwick­
lung zeigt einerseits Armenien, andererseits das Jordantal, das von dem per­
sischen Kult in Damaskos beeinflußt ist. Ein kaum beachteter Ausgangspunkt 
persischer Einwirkungen auf das Judentum erschließt sich damit der Forschung. 
Mehr solcher Tatsachen bieten die Kapitel II und IV des Buches, die Sch. als 
unzugehörig oder in der Luft schwebend übergeht.

2 Ein Beispiel! Prof. Bang hatte im Museon (XXXVI, 1923, S. 223f.) fast 
mit Sicherheit im Chuastuanift sakrale Mahle für den Manichäismus erwiesen, 
Lentz und Waldschmidt bestritten sie mit der Begründung, daß Mani alle 
Menschen retten wolle, also von Mysterien nichts wissen könne. Ich antwortete 
(.Mysterienrel.3 S. 277), daß das Christentum und alle Mysterienreligionen dies 
auch wollten (und eben durch ihre Mysterien erreichen wollten), und wies zu­
gleich auf die Bezeugung von irgendwelchen manichäischen Mysterien in den 
alten Anathematismen und bei Marius Victorinus hin. Für Sch. war es sofort 
feststehende Tatsache, daß der Manichäismus keine „Sakramente nach Art der 
christlichen und mandäischen kannte“. Jetzt taucht plötzlich der urkundliche 
Beweis für „Seelenmahle“ bei den Manichäern auf (Bang—v. Gabain, Türkische
Turfantexte II, Sitzungsber. d. Preuß. Akademie 1929, XXII, S. 419 Z. 76). 
Bangs These ist erwiesen.

1 8 *



endlich rascher vorwärts schreiten! Ich nehme ein anderes Beispiel, die 
Geschichte einer Idee. Sch. S. 366 billigt — ob mit Recht oder Unrecht, 
habe ich nicht zu fragen —  meinem ersten religionswissenschaftlichen 
Buch, dem Poimandres, eine „große Entdeckung“ zu, nämlich, daß ein  
Zusammenhang den „Menschensohn“ der Evangelien, den nvev îaTiY.og 
und den SsvrsQog Addft bei Paulus, den ’Av&Qconog des Poimandres und 
den manichäischen Urmensch umspannt. Er erklärt das: im religiösen 
Bewußtsein des Hellenismus ist eine in der Mannigfaltigkeit individu­
eller Abwandlungen doch homogene A u ffa ssu n g  vom  M enschen  
lebendig, die sich ihren adäquaten Ausdruck in der Konzeption einer 
mythisch symbolischen Id e e  des G o ttm e n sc h e n  schafft. Er bezeich­
net als die neue Aufgabe der Forschung: R. ist bei den Symbolen stehen 
geblieben, die er nebeneinander stellt und mannigfach kombiniert1, ihres 
theoretischen Gehaltes (also wohl: jener homogenen Auffassung vom 
Menschen) hat er sich nicht versichert; statt die Stufen der Entwick­
lung zu sondern und dabei dem ausschlaggebenden Anteil einerseits der 
griechischen R atio2, andererseits der urchristlichen Christusverkündigung 
gerecht zu werden, hat er ihre Herkunft allzu unmittelbar in einer orien­
talischen (damals der ägyptischen, jetzt der iranischen) priesterlichen 
Spekulation gesucht. Sucht man in der Entwicklungsgeschichte der 
hellenistisch-orientalischen Anthropologie festen Fuß zu fassen, so bietet 
sich als genügend bekannt nur Paulus (?), von ihm führt der Weg rück­
wärts in die spätjüdische Eschatologie, von der auch Johannes der Täufer 
und Jesus abhängen, vorwärts zu der durch Paulus wesentlich beein­
flußten Ausgleichung mit hellenistischer Metaphysik und Psychologie, 
die ihre Vollendung einerseits in der alexandrinischen Theologie, anderer­
seits in der Gnosis findet. Das sei, versichert er, der alte Königsweg 
der Forschung, zu dem wir uns zurückfinden müßten. Eine imposante 
Konzeption, die Neues und Altes geschickt miteinander verbindet, aber 
doch auch ihre Grundlage rein aus der Luft greift und zugleich die reli­
gionsgeschichtliche Arbeit voreilig mit Voraussetzungen belastet, die 
nicht aus ihr selbst gewonnen sind. Ist die Idee des Gottmenschen 
wirklich aus der allgemeinen Auffassung des Menschen (?) erst in dieser 
späten Epoche durch eine damals schwer begreifliche „Symbolisierung“ 
herauskrystallisiert oder schließt sie an altorientalische Überlieferung

1 Sch. bezeichnet spöttisch so jenes Vergleichen, das notwendig zur Tätig­
keit des Philologen und nach meiner Auffassung auch des Religionshistorikers 
gehört.

* Ich vermag ihn gerade hier nicht zu finden, aber er ist ein Postulat dea 
historischen Systems Sch.s und muß daher überall herein. An sich richtige 
Losungsworte einer Schule oder Partei werden ja , an unrichtige Stelle über­
tragen, meist schädlich.

276 R- Reitzenstein



Zwei Arten religionsgeBchichtlicher Forschung 277

an? Die Auffassung der jüdischen Eschatologie1 ebenso wie die der 
Gnosis hängt davon ab, die Frage, ob man lieber Paulus, der diese 
Gedanken in sich u m g e s ta l te t ,  oder Philo zugrunde legen soll, der an 
einer Fülle von Stellen sie als heidnische Mystik g an z  u n v e rä n d e r t  
b ie t e t ,  ebenfalls. Läßt sich überhaupt wirklich für das r e l ig io n s -  
g e s c h ic h t l ic h e  E in z e lp ro b le m  als königlicher W eg der Forschung 
vorschreiben, was für die Geschichte der c h r is t l ic h e n  Dogmatik ge­
eignet erschien? 2 Nur solche Einzelprobleme habe ich bisher in meinen 
Büchern behandelt und glaube, daß für sie jeder sich Ausgangspunkt 
und W eg nach der Natur des Stoffes und der eigenen Individualität 
suchen muß. Hier gilt das Dichterwort: non datur ad Musas currere laia 
via. Ob das dann höhere oder niedere Arbeit ist, darüber mache ich mir 
keine Gedanken. Die Wissenschaft verlangt die eine wie die andere, 
und für beide ist der Beste von uns gerade gut genug; wächst doch 
eine aus der anderen. Nur kann die angeblich niedere auch allein stehen, 
die scheinbar höhere nie, ohne zum haltlosen Gedankenspiel zu werden. 
Treue der Arbeit fordern beide, und für die belobt zu werden, darf man 
wohl für jetzt und später ablehnen; sie war bestenfalls doch nur Pflicht 
und Schuldigkeit und ward jedenfalls zugleich ein Lebensglück, für das 
man selbst zu danken hat.

1 Ich erinnere an den Streit über Eschatologie und Religionsgeschichte 
zwischen A. Schweitzer und mir Zeitschr. f. neutest. IVissensch. XIII 1912, S. 1 f.

2 Ich halte das nur für ein Zeichen innerer Unklarheit. Der Blick auf die 
allgemeine religiöse Anschauung vom Menschen, die Sch. voraussetzt, verlangt 
doch wohl den Blick auch auf andere Religionen, der Königsweg verschließt 
ihn vollständig. Es handelt sich bei ihm nur um eine interne Frage der christ­
lichen Religion, die nach Sch. längst vor meiner von ihm doch gepriesenen

Entdeckung“ entschieden war. Zu dem Königsweg müssen wir zurück: da 
nimmt Sch., was er mit der einen Hand mir gegeben hat, rasch mit der an­
deren wieder fort, offenbar, ohne es zu merken.



LEGES SACRAE
VON JOSEF ZIN G ERLE  IN WIEN

I.
Die im Miletwerke I 7 S. 287 veröffentlichte Lex sacra der Artemis 

Kithone fällt durch Absonderlichkeiten auf, mit denen sie sich völlig 
außerhalb der sonst ziemlich einförmigen Typik dieser Lustralvorschriften 
stellt. Das stimmt von vornherein zu Verdacht. Denn man geht selten 
fehl, wenn man bei allen Durschnittsäußerungen der menschlichen Natur 
nächst dem Triebhaften als bestimmenden Faktor ihre Beharrungsschwere 
in Rechnung stellt, die sich im Handeln in der zähe festgehaltenen Sitte, 
im Denken und dessen schriftlicher Fixierung in der Monotonie einmal 
gewonnener Formen, der Topik, ausspricht. Nirgends aber eindrück- 
licher als in den starren Formen und Formeln des religiösen Brauches. 
Individueller Willkür bleibt da so wenig Raum, daß wo immer der für 
eine bestimmte Epoche kennzeichnende Rahmen durchbrochen scheint, 
es fast immer weniger mißlich um die Überlieferung, als um deren 
Auslegung steht. So auch im vorliegenden Falle. Hier der W ortlaut:

K a & u Q O v g  j [ s W J i. s lg  x o v  ve  j [ « ]  x f t g ^Aqxe î i  j xT]g .K ifft»  i / ^ g ]

[d ]7 tö  [ is v  xi]<5£[o]s | [ x c u ]  y v v a ix o g  [Ä ]e  j %ovg y .a i x v v o g  j [ t e  ] r o [ y .i ; ] ia g  *[(?]£ 

frc/Jiox)[g] Xovßcc | [ ja J e v o v s ,  a n o  [ d f ]  [ r r ö ] v  X o in & v  | ccv~\ | Aoiny« .

jWEJ/fo'üg].

Der Kommentar nimmt als Verunreinigungsfälle an: Berührung mit 
Toten ( x f jd o g ) ,  mit Wöchnerinnen ( y v v i j  Xe%co)  und mit Hunden (x v c o v  

x s z o n v ta ) ,  ohne die damit gegebenen Schwierigkeiten zu verkennen: den 
Zusatz von y v v r i  zu Ae^w, der aber durch das folgende x v v o g  t e t o x v i 'ccj 

gegensätzlich motiviert werde, womit selbst aber freilich wiederum eine 
jeder Erklärung sich entziehende Singularität gegeben ist. Aber diese 
Wechselbeziehung zerstiebt bei näherem Zusehen überhaupt, so daß 
man der Suche, einer gewiß vergeblichen Suche sowrohl nach einem 
Analogon zu der Verbindung y v v r j  Xs%w1, sowrie nach der Rolle, die ge­

1 Xe%<j) absolut vgl. die Zusammenstellungen IG  V 1 n. 713: Hondius SF  
I n. 575 dcoGKQiv wg itä v  tixoGmivTE Xo%ovg (Provg) <5, wo Xo%ovg =  puerpem  
gedeutet wird, aber gewiß auch hier Xe%cö vermeint und der Genitiv nur ver-



Josef Zingerle, Leges sacrae 279
bärende Hündinnen im Artemiskult gespielt haben könnten, von vorn­
herein überhoben sein darf.

Alles Unsichere vorerst bei Seite gestellt und nur behutsam erwogen, 
was außer Streit is t1, was bietet sich dann? xrjöog, yvvrj und rsroxvia, 
also die typische Dreiheit der kapitalen Unreinheitsfälle, die in den 
Lustralvorschriften immer wiederkehren: Tod, geschlechtlicher Verkehr, 
Geburt (vgl. die lex sacra von Eresos, Ziehen, Leg. Gr. sacr. II 303 n. 217; 
von Pergamon Dittenberger, Syll.3 n. 982). Ist mit diesen drei Stich­
worten der vollkommene Einklang mit dem gegeben, was das Wesen 
der Sache erheischt und die Abweichung nur in den sie beglei­
tenden N e b e n worten begründet, so lasse ich mir einen so klaren Sach­
verhalt nicht durch solches Nebensächliche verwirren, mißtraue für 
alles Abwegige lieber der Überlieferung oder ihrer Auslegung als 
der Sache, kurz, lasse mir nicht einreden, daß in dem Beiworte zu 
yvvcaxog etwas anderes als ein Terminus für geschlechtliche Befleckung 
zu suchen, t e t o xvi'ag vom Hunde und nicht vielmehr von der gebärenden 
Frau zu verstehen sei. Man wird mich damit nicht in eine aphoristische 
Vorwegnahme einer Erklärung verfallen finden wollen, wenn sich 
nachweisen läßt, daß sich die Überlieferung ohne jeden gewalt­
samen Zugriff dem von der Topik der übrigen einschlägigen Texte Ver­
langten vollkommen bequemt, nur in einem anderen, von dem voraus­
gesetzten normalen abweichenden, Wortverstande. Das vorausge­
schickt, was kann weniger einer Mißdeutung unterworfen sein als 
A E X O TZ  nach ywcaxog? Nur nicht als Genetiv von sondern von 
Isyog, das hier synonym für sonst in diesen Texten erscheinendes g v v o v -  

g U i  eintritt (vgl. Dittenberger, Syll. n. 983; Hesych Xiiog’ xoix?j, xkivij, 
ydfiog, g v v o v g L o . '  yvvrf). Das fügt sich dem verlangten Sinne so glatt,

sehentlick von den anderen umgebenden induziert ist; Zs%co danach wohl auch 
BGUTV 1070 in AvQrjUa . . .  vorauszusetzen, wo Wilcken Arch.Pap. 1<\
IV 563 unter Hervorhebung der Singularität le g a le a )  <ng nQoy.(sixai) vermutet.

1 loh verhehle nicht, daß ich auf der nach einem Lichtbilde angefertigten 
Abb. 279 A vor sicherem E  nicht zu erkennen vermag, viel eher eine wag- 
rechte obere Haste, an die sich eine gebrochene, wie von E, anzuhängen scheint. 
Ebenso ist X  zu Beginn von Z. 7 auf dem Bilde nicht deutlich, eher E. Aber 
diese Möglichkeiten helfen nicht weiter, sondern schließen yvvuiv.bg 18Lag oder 
ulloxQutg, was allein in Betracht, käme, geradezu aus. Wer zudem weiß, wie 
sehr Lichter beim Photographieren von Abklatschen äffen und aus Verwitterungen 
und  Verscheuerungen des Steines unzutreffende Buchstaben vortäuschen können 
(vgl. T  von yvveemög in Z. 6, wo deutlich E  dazustehen scheint), wird sich 
nicht verm essen , mit solchen sekundären Nachprüfungsmöglichkeiten gegen die 
vom Original und vom Abklatsche unmittelbar gewonnenen Lesungen aufzu­
kommen. Ai%ovg wird also zu gelten haben, um so mehr, als es, wie oben gezeigt, 
sich der Topik dieser Texte auf das Beste fügt. K T N O E  ist auch nach dem 
Lichtbilde außer Frage.



wie man nur wünschen kann. Aber weiterhin mit ihm y.vvog zu ver­
einigen, scheint das nicht von vornherein aussichtslos? Nichts weniger, 
wenn man sich nur erinnert, daß xvoov neben dem geläufigem Wortver- 
stande nicht nur das männliche aldoiov, sondern auch das yvvaixetov 
fioQiov bedeutet: Eustath. p. 1821, 54 tag de xal xvcov ini jioQiov &rtXecog 
Ksnai, siQTjGô iivfj kvveiqcc örjloi. Vgl. Meineke, CG F IV p. 642.

Damit ist, denke ich, die beim Abgange jeglicher Parallelen an sich 
unglaubhafte Hundemutter erledigt und eben das gewonnen, was die 
Topik dieser Texte erwarten läßt, der durch Beteiligung am mensch­
lichen Geburtsaktus gegebene Unreinheitsfall. Auch formal fügt sich 
alles auf das Beste: eines substantivischen Zusatzes bedarf t e t o x o v i a g  

nach dem Ausweise anderer Texte überhaupt nicht (z. B. in der Tempel­
ordnung von Menschjeh Preisigke, Sammelb. gr. Urk. aus Aeg. n. 3451, 
dazu Strena Buliciana S. 176 ff.), hier um so weniger, als das im sexu­
ellen Miasma unmittelbar vorausgehende y v v a i x o g  nachwirkend emp­
funden werden konnte, ganz wie in der delischen Vorschrift Melanges 
Holleaux S. 265 Z. 4 f. a n o  y v v a i x o g  T Q ix a io v ,  a n o  x e x o x v i a g  E ß ö o f ia C o v g .  

Nur durch das mit einem Überschüsse an umständlicher Deutlichkeit 
hinzugefügte pudendum muliebre unterscheidet sich unser Text von 
den übrigen, die einfach a n o  z e z o x v i a g  schreiben. Aber eben in dieser 
Umständlichkeit stimmt dieses Glied genau zu dem unmittelbar vor­
ausgehenden mit dem Zusatze von I f y o v g  zu sonst formelhaftem ein­
fachen a n o  y v v a i x o g .

Gerade diese Übereinstimmung in der Formulierung beider Glieder 
scheint mir gegen eine andere, das Wesen der Sache allerdings nicht 
alterierende Deutungsmöglichkeit zu sprechen, die man einwenden und 
ich sohin nicht unerwogen lassen kann; die nämlich, daß in K TNO Z  
stecke x v v ( a i x ) o g ,  abgekürzt und mit Assimilierung der tönenden Guttural­
explosiva an die folgende tonlose, was an sich hinlänglich zu stützen 
wäre. Für den Lautwandel vgl. Schopf, D. konson. Fernwirkungen S. 145 f. 
und die dort beigebrachte Literatur (nachzutragen x k v x e t i o v  Preisigke, 
Sammelb. n. 1984; x l v x v  IG XII 7 n. 52; x v v e x i  auf einer unedierten 
Inschrift aus Andriaki; umgekehrt y v v a i y o g  Preisigke a. a. 0. n. 750). 
Zu der bei Nachmanson, Die schriftl. Kontraktion auf gr. Inschr. (Era- 
nos X) S. 138 erwähnten Kürzung r N  =  y v v a i x o g  weiters y w .L  =  y v v a i x i

BCH XXIII 185 n. 42; rJSH=yvvTq Anderson-Cumont-Gregoire, Stud.
r

Pont. III n. 61a; r = y v v r \  Breccia, Iscr. gr. e Lat. (Musee d’A lexandrie) 
n. 124 und ebenso auf Grabschriften von Termessos. Hiergegen y v v a i  =  
y v v a i x i  Inscr. gr. ad. res. rom. pert. IV n. 731 zwischen zwei a a l  wohl nur 
haplographisch verschrieben. Der Ausfall von AIK  konnte durch Nach­
wirkung des unmittelbar vorangehenden verkehrten Wortbildes von KAI

280 Josef Zingerle



Leges sacrae 281

verursacht sein, eine häufige Fehlerquelle, wofür ich aus vielen nur einen 
Beleg erbringe, IG XII 7 n. 54 & vyccxr)Q  (xc) i x i x v c o ö s v , wo der Steinmetz 
unter antizipativer Wirkung des Komplexes EK  im Verbum unmittelbar 
vorausgehendes KE  ausgelassen hat. Aber der ganze Einfall lohnt nicht 
so viel Worte, denn das Zusammenfallen von Kürzung und unorthogra­
phischer Schreibung in einem sonst korrekten sakralen Texte etwa des 
ersten Jahrh. n. Chr. hat an sich wenig Wahrscheinlichkeit und vollends 
keine in Hinblick darauf, daß das nämliche W ort unmittelbar vorher 
untadelig ausgeschrieben erscheint.

Es bleibt also bei der erstvorgeschlagenen Deutung mit dem Gewinne, 
daß auch dieser Text, nunmehr aller anscheinenden Absonderlichkeiten ent­
kleidet, sich vollkommen der Topik der übrigen Reinheitsvorschriften 
anschließt, und daß xvav in immerhin nicht gewöhnlichem sexuellen 
Wortverstande nun mit einem inschriftlichen Belege dem Wörterbuche 
zugeführt werden kann.

Was ich dem milesischen Texte anreihe, ein Inschriftfragment aus 
Julis auf Keos IG XII 5 n. 646 (IG X II 3 n. 1054 irrtümlich Therasia 
zugewiesen) scheint sich diesem Zusammenhange zunächst wenig zu 
fügen; allein auch da ergeht es wie bei einer Plastik, die erst ihr wahres 
Gesicht erhält, wenn sie aller Ergänzungen, auch anscheinend gelungener 
entledigt ist.

Nachstehend Typensatz und Umschrift nach IG XII 5, weiterhin 
eine Autotypie nach einem Otto W alter verdankten Abklatsch, womit 
erst eine zulängliche äußerliche Grundlage gegeben ist.
n - n

Querbalken — der über den Scheitelpunkt
verlängerte Schrägbalken in Z. 3 und 4 bestätigt sich am Abklatsch 
nicht — eckiges C, 0  mit durchlaufendem Querstrich in Z. 4, setzt 
bereits im I. Jahrh. v. Chr. ein, nur nach der Unterlänge von P in Z. 4 
und nach der in der Zeilenausrichtung und wechselnden Buchstabenhöhe 
sich verratenden Verwahrlosung möchte man die Schrift nicht vor dem

II.

[......... tu,i%Qig uv i) yvvr\ xo x]vog xad’aQrj
t o O]

o c a n a e m e b o  

( A T A M H N I H N H  f» 

/» Y O C K \  0  k  P H M /;

Was sich an kennzeichnenden Buch­
stabenformen bietet, A mit gebrochenem



III. Jahrli. n. Chr. ansetzen. In den Buchstabenformen übereinstimmend, 
nur ungleich sorgfältiger die späte Grabschrift von der nämlichen Insel 
(aus Karthaiai) IG XII 5, 564 (dazu A. Wilhelm, Beiträge S. 159f. n. 138 ). 
In Z. 4 ist eine Entgleisung des Steinmetzen unbemerkt geblieben: nach

282 Josef Zingerle

dem Ausweise des Abklatsches deutlich KAOPAPM, also eine Form von 
y.ccd-ccQuci (oder xcc&aQ(iog) mit dem häufigen assimilatorischen Zuwachs 
von 9; vgl. Schopf, Konson. Fernwirkungen S. 169ff.; Nachmanson, Beitr. 
z. Kenntnis d. altgr. Volksspr. S. 37ff. Dazu, wie hier, regressiv: n ^ y i -  
y.oüv Preisigke, Sammelb. gr. Urk. n. 4324; IG XII 5 n. 423; av-
v£\Qy^£0%0fi£ BGU n. 380; im Satzzusammenhange iXectov rgtig
BCH XXIX S. 489 n. 163 b.

Anscheinend also das Bruchstück eines gynäkologischen Traktats, 
der als solcher schon dem genus nach in der Überlieferung auf Stein 
singulär, daher zu Verdacht stimmend ist. Aber wenn man mir ein­
wendet, daß er nicht singulärer ist, als etwa die Epikureerinschrift von 
Oinoanda, und andere literarisch-wissenschaftliche Leistungen, die sogar 
die äußere Anordnung der Buchschrift nachahmend auf Stein einge­
graben und zu allgemeiner Belehrung als Weihgeschenke aufgestellt 
worden sind (Birt, Die Buchrolle in der Kunst, S. 270; Wilhelm, Bei­
träge, S. 188 u. A. 12 ) müßte ich das gelten lassen, wenn, abgesehen 
von der damit schwer vereinbaren saloppen äußeren Aufmachung, nur



Leges sacrae 283
der Inhalt sachlich und formal mit dem in Einklang zu bringen wäre, was 
man alten Medizinern über den in Frage stehenden Gegenstand Zutrauen 
darf. Gerade die Entfernung des toten Fötus aus dem Mutterleibe, wobei 
zuweilen gewiß an ektopische Schwangerschaft zu denken ist, nimmt in 
der antiken Geburtshilfe einen so breiten Raum ein (vgl. Faßbender, 
Geschichte der Geburtshilfe S. 46f.; ders. Entwicklungslehre, Geburtsh.
u. Gynäk. in d. hippokr. Schriften S. 165ff.; Buchheim, Die geburtshill'l. 
Operat. u. zugeh. Instrum. im klass. Altert., Jenaer med. hist. Beitr. IX, 
S. 22, 26), daß wir über die dabei geübten Behandlungsmethoden er­
schöpfend unterrichtet sind. Immer kehrt wieder interne Verordnung 
der verschiedensten Drogen, Einlagen (Tr̂ ocr-foTo:), Räucherungen, me­
chanische Erschütterungen, vor allem die manuelle Ausräumung und die 
operative Entfernung durch Embryoulkie und Embryotomie, aber ich 
kenne keinen Fall, in dem Provozierung der Menses verordnet würde. 
Man wird daher auch bei den weiterhin (S. 287, A. 2) begegnenden 
Drogen, die gleicherweise die menses wie die Ausstoßung des fortus 
herbeiführen sollen, das Emmenagogum nicht als hysteron im Sinne einer 
normalen kurativen Behandlung der gravida  nach im Uterus abgestorbener 
Frucht anzunehmen haben, sondern vielmehr umgekehrt als proteron  zur 
Herbeiführung der Fehlgeburt, also in auch sonst beglaubigtem (s. unten
S. 285f.) beabsichtigt abortivem Sinne. Auch die Galenstelle, auf die sich 
die Ergänzung gründet K. XIV 277 (IV im Zitat der IG ist Druckver­
sehen), ist durchaus unbeweisend, denn da steht nur das Kapitelschlag­
wort inßohov ipßQvov TE&vrjKoros, darauf die gewöhnlichen medizinellen 
Rezepte nebst einer abergläubischen Vorschrift, und ich vermute sehr, 
daß die Ergänzung überhaupt nur durch den äußeren Zufallsumstand 
nahe gebracht worden ist, daß das nächste, aber mit dem vorausgehen­
den in gar keinem Zusammenhang stehende Kapitel von der Provo­
zierung der menses, nqbg i'^ayeiv Kccxafirjvta handelt.

Eben der erstangezogene Paragraphentitel läßt nun aber auch er­
sehen, aus welchen auch formalen Gründen die vorgeschlagene Ergänzung 
nicht bestehen kann. Sie fußt in Z. 1 auf dem vermeintlich gesicherten 
'*]vog in Z. 3 — das aber, wie sich zeigen wird, noch einer anderen 
Auslegung fähig ist — und gewinnt damit einen terminus, der dem 
Sprachgebrauche der alten Mediziner durchaus fremd ist. Ich verlasse 
mich für diese Aufstellung nicht auf den Thesaurus, der das W ort außer 
bei Hesych und Photios nur noch aus der Aristophanesstelle bei Pollux
II 6 belegt, sondern habe in der langen Zeit, die ich diese Sache ver­
folge, bei wiederholter und ausgebreiteter Lektüre der Mediziner nicht 
verabsäumt, nebenbei immer auf das W ort zu fahnden, ohne indes seiner 
habhaft werden zu können. Der geläufigste Ausdruck für den foetus bleibt 
immer e'fißgvov, nur bei Hippokrates verhältnismäßig häutig noch 7tai-



284 Josef Zingerle

tftov, seltener xoxog, bei den übrigen Medizinern gegen i'ußgvov sehr zu­
rücktretend noch hvtih< x und to k v o v ^ i e v o v ,  aber nicht nvog. Muß diese 
Statistik schon gegen die Ergänzung k \ v o $  einnehmen, so vollends die 
bei der Ergänzung von sfißpvov Tsd’vrjKozog.. t o  x]vog sich einstellende 
Tautologie, von der ich zu behaupten wage, daß sie in der ganzen me­
dizinischen Literatur nicht ihresgleichen habe. Ich stelle, um das nicht 
ohne Beweis gesagt zu haben, in der Anmerkung1 einiges, beliebiger 
Erweiterung fähige Material zusammen, das dartut, daß in den ein­
schlägigen Wendungen einfaches EttßQvov oder naiSiov ausnahmslose 
Regel ist. Diese Einwendungen werden, hoffe ich, hinlänglich sein, der 
bisherigen Ergänzung die Grundlage zu entziehen, ohne daß ich es not­
wendig habe, auf den inhaltlich wie formal gleich verdächtigen Schluß­
passus Z. 3/4 in der gleichen Ausführlichkeit einzugehen.2

Aber ich umschleiche da zage eine Position, die mit einem Sturm­
stoße in eine schwache Stelle zu überrennen ist. Eine Stelle, die sich 
dadurch verrät, daß gerade beim Zusammentreffen des Vermuteten mit 
dem tatsächlich Gegebenen statt einer vollkommenen Deckung sich viel­
mehr ein Sprung zeigt, der, zunächst unscheinbar, sich alsbald zum Bruche 
erweitert. Die W orte iav Ss fx[rj] ßo\_vXi)rai meine ich; nicht nur, daß 
sie sich dem Überlieferten nicht fügen, sondern in ME für ^  einen

1 Hippokr. de superfoet. K. XXI 462 i)v dh to ’ifißgvov i’vdov llsvrj xete- 
Xa-ürrjMds; de nat. mul. K. XXII 554 i/ißgvov inßdXXst xs&vsog; de m ul. morb. I 
K. XXII 703: xe&vscöxog xov iußgvov;  ib. 721 jir}xgscov kcc& ccqtikov, Örav xov  
TtaiSlov ccno&avovxog aliicc i(i(ievr]; ib. 701 SiEnßoXiov rjv dcnod'dvrj xo eiißpvov;
Soran II 19, 16, p. 365 R. ccTtoxs&vTjxoxog rjdrj xov ifißgvov; Galen de rem. p a r .
II 9 K. XIV477 ixßoXiov ifißgvov  tcO’vtjxotos; ib. III K. XIV 562 itsg l xEd'vr^öxog
ifißgvov iv  rfj (njxga; ders. de sym pt. caus. II 3 K. VII 167 Siacpd'acglv Ev&icog
ixßdXXsi xb iußgvov; an. Stelle von sfißgvov selten xd xvovfievov  z. B. Galen,
de sim pl. med. temp. ac fac. VII 10, 1 K. XII 6 ovxco dk x a i xa xvov^isva m vo -  
t i i r 7} xe x a i rtQOßxid'siiivT} diufp&sigsi xe x a i ixßaXXei. Aber nie beides im Ab-
hängigkeitsverhältnis nebeneinander.

8 Selbst von dem unwahrscheinlichen x]vog abgesehen, scheint mir xvog  
xa fta igeiv , verstanden von der Befreiung der Frau vom Foetus, bedenklich; 
man erwartete vielmehr das Passiv mit dem Akkusativ der Beziehung, vgl. 
z. B. Hippokr. de m ul. morb. I K. XXII 687 i\ dh vovaog Xafißavei in  -xgcje/iov, 
ijxig ccv diacpd'agsloa xb n a iS io v  iyxaxaßanhv  fif] iyxad'agd'jj „wenn eine abor­
tiert hat und von der im Uterus verfaulten Frucht nicht befreit wird“. So 
ist gegen Faßbender E ntiv icklungsl., S. 120 (wo auch das verdruckte Zitat 
nach obigem richtig zu stellen ist) zu interpretieren, der 8iaq>&agsl6a irrtüm­
lich auf n u id lo v  beziehend von einem „verdorbenen und verfaulten K inde“  
spricht. Schließlich ist es in unserer Inschrift bei dem Schlußzusatze (isxcc 
xov xad'dgfiaxog schwer, etwas medizinisch Sachentsprechendes zu denken; die 
Lochien können nicht gemeint sein, weil die nie xa& agfiaxa , immer nur xa- 
ftdgcsig  mit oder ohne Zusatz heißen, wenn nicht direkt xa X6%ia, rj Xo îrj 
gesagt ist.



Steinmetzfehler in Rechnung stellen müssen1, geht auch die Umschrei­
bung mit ßovXs6&ai gegen das Sprachgefühl. Die Mediziner gebrauchen 
in gleichem Falle entweder das Verb schlechthin (Hippokr., de super- 
foet. K. XXI 465 r\v xo naiSlov . . fir] evnoQcag ii-iX&r) ib. K. XXI 463 x6 
öe Icoqiov rjv fit] QrjiSicog ix7ti7txrj; de nat. mul. K. XXII 592 r)v de xö 
qlov aij v7to%iöQErf), oder wenn eine Umschreibung eintritt das Verb £#£- 
äeiv, so daß auch hier die Sinnesabstufung fühlbar wird, wonach ßov- 
).E6&at auf das Beabsichtigte und Zweckhafte, i'frf'ÄEtv auf einen zu er­
wartenden Handlungsverlauf, eine Gewohnheit des Geschehenen geht 
(Rödiger, Glotta VIII, S. 1 ff.); demgemäß Hippokr. de morb. mul. I, 
K. XXII 698 von l'fißQva: xrjv i&ilovxa ngoiivai (irj £vlvxcog anir] xarcc 
(pvöiv iovxa; de superfoet. K. XXI 462 onoxav rov naiöiov xfjg xEcpaXfjg 
TtQOfpcivtiöijg ix xov öxoficcxog l̂7\xexi i&iXrj xo aXXo am îa 'itQO%(OQEiv.

Diese Bedenken werden genügen, den Sicherheitsgrad der Ergänzung 
gerade an dieser kritischen Berührungsstelle von Voraussetzung und 
Gegebenem auf seinen wahren Belang herabzusetzen. Indes denke ich, 
was dadurch in Wegfall kommt, durch einen Einfall ersetzen zu können, 
von dem ich zu hoffen wage, daß er überzeugen werde, sofern man nur 
unter Verzicht auf mathematisch abschätzbare Gewißheiten, die es in 
■diesen Dingen überhaupt nicht gibt, mit dem einfachen Gefühle für die 
Sache und ihre Möglichkeiten zu Hilfe kommt.

Nächst der Physiologie und Pathologie der Geburtsv.orgänge wird 
in der gynäkologischen Literatur nichts so einläßlich behandelt wie die 
Anomalien der Menstruation, und wenn nun in unserem Texte mit dem 
Akkusative xaxa^r\vir\v der einzig sichere Halt- und Ausgangspunkt für 
die Ergänzung gegeben ist, so wird man sich hierfür folgerichtig zu­
nächst an die Mediziner halten und Zusehen, ob sich bei ihnen in den 
in Rede stehenden Zusammenhängen darbiete, was den inschriftlichen 
Resten Sinn und Richtung geben kann. Und da will ich denn ohne 
viele Umschweife eine Stelle hersetzen, aus der man unmittelbar ab­
nehmen wird, worauf ich abzwecke: In seiner Gynäkologie ereifert 
sich Soranus gegen die Anwendung von ififirjvaycoyd, II 1, 12: xoiuvza 
yccQ xa öoxovvxet netf)’ avxaig aifxaxaycoyd, xa&d7t£Q iXaxijgiov, ellißoQog (ti- 
Xag, TivQE&Qov, onondvet£, olg ai yvvaixsg xai TtQog ro cpftsiQcci nokkaxig £%Qr\- 
öavxo. Ein Blick auf die Inschrift und die Anwendung springt in die 
Augen: in E M E B O  in Z. 1 steckt nichts als eine Form von HXißoQog, 
als einer die mens cs befördernden Droge, wobei nur eine der gewöhn­
lichsten Verwechslungen, die von unmittelbar zusammenstoßendem A A  
mit schräghastigem M unterlief, wie nun nach dem Abklatsch augen­

1 Daß etwa ein Fall der im II. Jahrh. n. Chr. belegbaren gelehrten Re- 
pristinationsversuche des voreuklidischen Alphabets vorliege, hat ja  eine ver­
schwindend geringe Wahrscheinlichkeit für sich.

Leges sacrae 285



fällig wird. Die die menscs und damit Fehlgeburt befördernde W irkung 
des Helleboros (vgl. Pauly-Wissowa RE VIII 1, Sp. 163ff.) ist außer der 
angezogenen Soranustelle auch sonst bezeugt; vgl. Dioskorid., de mat. 
med. IV 148 K. XXV 628 von der weißen Abart: Kal i'(ifir]va uysi v.cci 
k'fißQva ktelvei 7tQo6Ti&i{ievos‘, von der schwarzen ib. 149 K. XXV 630 
TtQOßti&SLg de Kal Efifirjva dysi Kal k’fißQva ktelvei.

Aber ich würde auf diese äußerlich - formale Entsprechung nicht 
bauen, wenn die neue Erkenntnis sich nicht auch darin bewährte, daß 
nunmehr auch alles Übrige mit einem Schlage ungezwungen Sinn und 
Zusammenhang erhält, zunächst das Satzgerippe in seinem wesentlichen 
Gefüge. Z. 1 kann nur eAAfßöfpra gestanden haben als dativ. instrument. 
für das Mittel, durch das die menses provoziert werden, zwischen eXXe- 
ßoQco und KaTa(i7]VL7]v: dann das entsprechende Verbum wofür die ein­
schlägige Terminologie der Mediziner eine reiche Auswahl darbietet: 
TtQOTQETtElV, Y.IVEIV, EXKELV, UyELV, Ê dyELV, ETtlßTt&V, KataßKÜV, TtQOXaXSLV, bei 
Hippokrates auch xaTagprjyvvvaL. Eine Auswahl und die Entscheidung, 
ob und was noch in Z. 1 ausgefallen sein könne, wird davon abhängen, 
ob anderweit Kriterien für die annähernde Bestimmung der Zeilenlänge 
zu gewinnen seien. Das Ganze offensichtlich ein Konditionalsatz, ein­
geleitet mit ctv, so daß o c  am Beginn von Z. 1 damit nichts mehr zu 
tun hat, zu dem es also nur noch das Subjekt und den Hauptsatz zu 
suchen gilt. Beides ist sofort greifbar gegeben, wenn man sich nur von 
dem, wie gezeigt, unhaltbaren nvog und der vorgefaßten, aber durch 
nichts begründeten Meinung frei macht, das K Ä Ö Ä P H  Verbalform sein 
müsse. Dann ist einfach herunter zu lesen: uv 6e ElkEßo[Qcp rj uXXm rw l1 
7tQ0TQETty xrjv] KaTafi'Tjvi'rjv ?}[. . . 7} i'yK]vog Kudagr) ju.[rj eßrco . . .

Aber ungleich wesentlicheres noch als nur das grammatische Gefüge 
ist damit gewonnen: Gewißheit nämlich über das yivog, in das der Text 
einzureihen ist. Was er an Sonderart verliert, indem er nun als in Stein­
schrift überlieferter medizinischer T raktat ausscheidet, gewinnt er auf 
der anderen Seite in der Kategorie der Reinheitsvorschriften, in die er 
sich nun unverkennbar eingliedert, durch Abweichung von den für diese 
gebräuchlichen Formularien: für gewöhnlich werden nur schlag wort­
artig die einzelnen Unreinheitsfälle und die hierfür geltenden Fristen 
aufgeführt (vgl. die Zusammenstellung dieser Texte bei Keil-Premerstein, 
Ber. über eine zweite Reise in Lyd., S. 82 n. 167; III. Bericht, S. 18 
n. 18; S. 103 n. 154; dazu Roussel, Mel. Holleaux S. 265ff.). Nur ein­
mal in dem Kultstatut von Philadelphia (Dittenberger, Syll.3 n. 9851 
werden die die Unreinheit bedingenden Fälle bis ins Einzelne ausge­
sponnen. Von einer gleichartigen, ausführlicher textierten Reinheits-

1 Vgl. Hippokr. de mul. morb. I K. XXII 706 von der Ausstoßung der Frucht: 
Tj qxxQuav.co Iq jto tä  ?) ßpozä i) qiol 7} a.XXoj rivL.

286 Josef Zingerla



Leges sacrae 287
Vorschrift rü h rt offenbar auch das keische F rag m en t h e r; es g ilt nun 
zuzusehen, was den verw and ten  T exten  fü r das V erständnis und die 
E rgänzung  des im einzelnen noch dunkel gebliebenen  Zusam m enhanges 
abzugew innen sei.

Geburt und Menstruation sind neben Geschlechtsverkehr und Tod 
als die hauptsächlichsten Befleckungsursachen so geläufig, daß in unserem 
Texte KccTctfjLrjvCrjv einerseits, ty%\vog anderseits — eine andere Ergänzung 
kommt nach Wegfall von x]vog kaum in B etracht/ — die natürlichste 
Erklärung fänden, wenn sie hier merkwürdigerweise nicht in einem und 
demselben Satze zugleich und zwar in nicht zu verkennender Wechsel­
beziehung aufträten. Darin liegt aber auch schon die Lösung. Eine 
Schwangere, die durch Helleborus die Menstruation herbeiführt? Das 
ist keine andere, als die es auf einen abortus, ixTQcoßfiog, abge­
sehen hat. Eintreten der menses ist bei Schwangeren ein Zeichen be­
vorstehender Fehlgeburt, worunter ebenso der spontane wie der künst­
lich bewirkte abortus zu verstehen ist (vgl. Ilberg, Arch. f. Rel. W. XIII, 
S. 3 ff.): Hippokr. de morb. mul. I, K. XXII 649 t)v ydg l'%coöl iv yaöxqc 
y.al inLcpuLv^xaL rcc im ^ v ia  neu titqoöuol ytvovxcci; bei Soran I 19, 64 
unter den Mitteln zur Unterbrechung der Schwangerschaft auch x c c r a ^ v i c c  

%iv£iv. Für die Betätigung dieser Praktiken nichts bezeichnender, als 
daß bei der Unzahl von Drogen, die die Küche der Quacksalber als 
i f i t i r j v a y t o y c c  empfiehlt, es fast nie an der vielsagenden Empfehlung ge­
bricht, daß sie auch die lebende Frucht zu töten, die tote auszutreiben 
vermögen.2 Eben diese typische Zusammenstellung von Provozierung

1 Der häufigste Ausdruck für die Schwangere bei den Medizinern ist ij 
xvovßct, 7) iv yccGTQt tyovßa, daneben r) iyxvficov (so z. B. auch Preisigke Sam m elb. 

i/r. Urk. a u s A eg . III u. 6611), 7) xvocpogovßa, aber auch 17 Vyxvog, vgl. z. B. 
Hippokr. de n at. m u l. K. XXII 594 rjv ßovlrj lyxvov noifjßai yvvciiY.ci kxX.

2 Hippokr. de n at. m ul. K. XXII 605 xovxo Sh K a l  xd  xara i L T j v i a  K a x a g g r j -  

yvvßi K al Pfißgvov ix ß a U s i;  ebenso de m orb. m ul. I K. XXII 721; ib. 722 n go-  

6&£x o v  Svvd fisvov  %ogiov i^ a ya y slv  K a l  im ^ v ic c  Kccrccßn&ßcci K a l  ü[ißgvov a n o -  

n X r i x x o v ; ib. 726 %ogiov i^ d y si Kal i m ^ v i a  xa ra ß n ä  K a l  x b  Ufißgvov T)[iL£gyov 

t X y .s i . Galen de a n tid o t. II 9 K. XIV 152 vom a n tid o tu m  M ith r id a tis  ngog ß v l-  

Ijjipsig iv s g y s i , K axdysi fy fn jv a  K al xd  ivanoO'v'qßKovxa Ufißgva-, de sim p l. m ed. 

temp. ac fa c . VI 2, 5 K. XI 153 (vom Brathy): S id  t s  xrjv ls7txo(iegtiav K a l  K a x a -  

y b r \ v i( o v  iß x iv  dycoyov . . . K a l  x d  £&vxcc x& v i^ißgvcov Siacp& sigsi, xd  vSKgd S ’ 

i K ß d X X 8 i ;  ib. VI 7, 5 K. XI 887 (vom Thlaspi) K a x a u r f v i u  k i v s i  K a l  üfißgva k x s L -  

v sf, ib. VIII 10, 17 K. XII 19 (Kentaurion) ngoxgiTtovßa Kaxafirivia K al Ufißgva 

v s k q u  Kccxccßncößa K a l  gwvxa Statp&sLgovßa K a l ^KßdXXovßa; ib. VII 10, 42 K. XII 
35 (Konyze) ß v v  oivco T t o x i ^ o v ß i v  vjthg x o v  Kaxa^rjvia K i v f / ß a i  ßiaicog K a l  U f i ß g v a  

ixßaX slv; ib. VII 11 , 11 K. XII 59 (Leukoion) K a x a y . T } v i a  xs K i v s i v  Ttenlßxsvxai, 

K a l  %u,ßgva t d  fihv £wvxa Siaqp& sigsiv, xd  vsKgd d ’  ^KßdXXsiv; de ther. ad  JPamph. 

K. XIV 302 itSTtißTSvxcii 8s Kal xalg yvvai^l ijrt,(i7}viovg Ka&dgasig K i v s i v  K a l  

t u  v sxg d  xtbv { ^ i ß g v o ü v  ixßaX X siv. Für die nämliche Wirkung des schwarzen und 
weißen Helleboros s. die oben S. 286 ausgeschriebenen Stellen des Dioskorides.



der menscs mit dem Ab&terben der Leibesfrucht (vgl. oben S. 285f.), läßt 
auch im vorliegenden Falle an Gleiches denken und die Ergänzung des 
Ausfalles in dieser Richtung suchen. So wenig sonst auszumachen ist, 
ob die in anderen Reinheitsvorschriften unter dem Schlagworte an 
£xxq(o6(iov gehenden Unreinheitsfälle (zusammengestellt bei Wächter. 
Reinheitsvorschr. S. 29ff.; Roscher, Ber. d. sächs. Ges. d. Wiss. LXI 
S. 28 ff. Roussel, Mel. Holleaux S. 270 A. 3; meine Ausführungen Strena 
Bulic. S. 177 und 188) auf pathologische Fehlgeburt oder künstlich pro­
vozierten abortus gehen, so ist letztere Alternative doch in zwei Fällen 
außer Frage, in der Kultsatzung von Philadelphia a. a. 0 . Z. 19 ff. und 
in der Inschrift von Menschjeh, Strena Bulic. S. 176ff., so daß die 
keische Inschrift in dieser Besonderheit durchaus nicht isoliert, sondern 
nur die in der Philadelphia-Inschrift nur allgemein als cpftoQSLov gekenn­
zeichneten Abtreibungsmittel eindeutig auf den Helleboros spezialisiert.

Damit ist vorbereitet, was ich nun für Ergänzung von Z. 12  zur 
Erwägung stelle. In dem Yerbruche muß das Wesentliche gestanden 
haben, wozu das in Z. 1 Erhaltene, die Provozierung der mcnses nur den 
Auftakt bildet: die Durchführung des Abortus. Vergegenwärtigt man 
sich an den in Anm. 1 angeführten Belegen wie einerseits jeder ein­
zelnen der angeführten Drogen diese Doppelwirkung zukommt, die ander­
seits eben auch für den Helleborus gesichert is t1, so ist anzunehmen, 
daß auch in unserem Falle proleptisch, weil beide der im
folgenden supponierten Teilhandlungen auslösend vorangestellt, mit 
nach %aTa(i,7)VL7]v die zweite Teilhandlung angefügt gewesen sei, eben 
der Abortus selbst. Dann ist der Bereich des Möglichen sehr eng um­
schrieben, es kann nach der üblichen Terminologie nur dagestanden 
haben rj cp&siQr) bzw. öiacp&siQy oder anocpd'BLqri xb e'fißqvov. (p&siQrj und 
Siayd'ELQr] erledigen sich angesichts des am Schlüsse von Z. 2 erhaltenen 
Buchstabenrestes, der <p ausschließt, aber auch A ,  das nach dem Aus­
weise von de in Z. 1 viel breiter auslädt. Aber auch das nach dem 
Typensatze der IG denkbare N oder M sind auszuschließen, weil die 
übrigen M eine viel größere Schrägstellung des ersten Balkens zeigen, 
N hingegen, wie die unmittelbar vorausgehenden in Kaxa[ir]VLr]v, aus­
gesprochene Vertikalstellung. Was in Frage kommen kann ist nur A,  
das wie in A N  in Z. 1 mit steilerer Schräge des ersten Balkens ent­
spräche. Demgemäß aber ohne weiteres &.[no(p&£iQy einzusetzen, wäre 
voreilig, ehe nicht die vorauszusetzende Zeilenlänge ermittelt ist. Hier­
für darf, namentlich im Hinblick auf das vacat in Z. 4 angenommen

1 Zu den oben angezogenen Dioskoridesstellen noch Hippokr. de morb. 
mul. I K . X X II 73 0  £f/.|3 qvo v  a x iv r jT o v  cp&stQai x a l  ix ß a X s iv . c t v i i t t i q i t i s  g% ig ttis  
dga% (ir]v \ t ia v , G fivgvr]?  ig o v . sXXsßögov fi iX a v o g  rg icbßoX ov rg itp a g  X sia  i v  o iv a  
t is X a v i ß a X a v ia  n o i ie iv  vltX.

288 Josef Zingerle



Leges sacrae 289
werden, daß trotz des Verbruches die jetzigen Zeilenanfänge den ur­
sprünglichen ziemlich entsprechen. Für die Sicherstellung des am 
Schlüsse Ausgefallenen ist aus Z. 3 ein kaum trügender Anhaltspunkt 
zu gewinnen.

Nach xaftajwj eaxco ist nach Analogie der übrigen Reinheitsvor­
schriften die Frist für die Unreinheitsdauer vorauszusetzen und die ist 
für den in Frage stehenden Fall, Abortus, sicher gestellt; sie beträgt 
ausnahmslos 40 Tage (W ächter a. a. 0. S. 29ff.; Roscher a. a. 0. S. 32f., 
StrenaBulic. S. 188f.), also xeGGSQaxoGxuta; vgl. in der delischen Inschrift 
Mel. Holleaux S. 265 a n o  diacp&oQäg xzxxuQay.oGxalovg. Wie bei den Se­
miten (vgl. Roscher a. a. O. S. 29ff.) war die Wöchnerin nach der Ge­
burt —  das Gleiche gilt für den Abortus (Faßbender a. a. 0. S. 182) — 
während der Dauer der Lochien 40 Tage unrein und erst nach dieser 
Frist nach einem Reinigungs- und Dankopfer wieder zu heiliger Ver­
richtung zugelassen. Daß nichts anderes als dieses Reinigungsopfer in 
diesem Zusammenhange in Z. 4 gemeint sein könne, also zu ergänzen 
sei na&ccQT} £'gtg) T£G6eQ0M0G zaia  xa'&a ĵu.fo'u, ist so naheliegend,
daß ich andere entferntere Möglichkeiten übergehen kann.

Damit berechnet sich der Ausfall für diese Zeile auf 23, für 1 und 
2 auf 22 Buchstaben, wobei bei der ungleichmäßigen Schrift ein 
Schwanken um einen auf oder ab in Rechnung gestellt werden darf. 
Das bestätigt sich nun auch sofort an Z. 2, wo das oben sinnmäßig er­
schlossene caioy&siQri t6 k'fißQvov nun auch äußerlich Gewähr erhält. Es 
kann nach alledem, denke ich, einzelne auswechselbare W örter, nicht 
aber den wesentlichen Sinn der Sache verfehlen, wenn ich nunmehr her­
stelle:

[. . .] og. av ös aXXa xivl ttqoxqstcj] xr)v~\
xazafivjvirjv 3) \aXXwg unotp&ELQT] xo k’ftßQvov 7] ly-]
\%\vog xa&aQrj faxen X£GG£Qano6xai<x 

K a fta Q ^ o v ] .

Was uns in diesen wenigen Zeilen erhalten ist, ist der kärgliche 
Überrest einer Tempelordnung, die man nach der Ausführlichkeit, die 
diese Probe ahnen läßt, gerne einem großen Heiligtume zuteilen möchte, 
wenn nicht die Kultsatzung des Privatheiligtums von Philadelphia eine 
solche Folgerung als unstichhaltig erwiese. Aber an das Heiligtum des 
Apollo Pythios, das für Julis bezeugt ist (Büchner, Realenc. X 105), zu 
denken, wird gleichwohl erlaubt sein. Die von den übrigen lapidaren 
Tempelordnungen abstechende Eigenart des Stückes, die sich nur der der 
Philadelphiasatzung angleicht, wird es rechtfertigen, wenn ich mich, um 
es ins rechte Licht zu rücken, mehr in Atem setzte, als es dergleichen 
Dinge gemeinhin verdienen.

A rchiv fü r Religionswissenschaft X X V II 19



DER SOG. MONOTHEISMUS DER PRIMITIVEN
VON CARL CLEM EN  IN BONN 

EINLEITUNG
Von sog. höchsten Wesen bei den Primitiven war bis vor etwa 

30 Jahren in der ethnographischen und religionsgeschichtlichen Litera­
tu r nur selten die Rede. W aitz berichtete in seiner Anthropologie der 
Naturvölker (II, 1860, 167) von „dem überraschenden Resultat, daß 
mehrere Negerstämme, bei denen sich ein Einfluß höherstehender Völker 
bis jetzt nicht nach weisen und kaum vermuten läßt, in der Ausbildung 
ihrer religiösen Vorstellungen viel weiter vorgeschritten sind als fast 
alle anderen Naturvölker, so weit, daß wir sie, wenn nicht Monotheisten 
nennen, doch von ihnen behaupten dürfen, daß sie auf der Grenze des 
Monotheismus stehen“. Auch Tylor sagte schon in seinem W erk Pri­
mitive Culture (1871. 5 1913, II 332, deutsche Übersetzung 1876, II 
332) zwar zunächst: „Hoch über der Lehre von den Seelen, von den 
göttlichen Manen, von den lokalen Naturgeistern, von den großen Klassen- 
und Elementargottheiten lassen sich in der Wildentheologie, bald ver­
steckt, bald majestätisch, gewisse Schattenbilder der Vorstellung von 
einem höchsten Wesen unterscheiden, welche durch die Geschichte der 
Religion hindurch mit wachsender Stärke und zunehmendem Glanze zu 
verfolgen sind“, dann aber (ebd. 333, deutsche Übersetzung 333f.): „Der 
Ethnograph muß stets auf die Spuren von fremdem Einflüsse in der De­
finition von einer höchsten Gottheit, wie sie von unkultivierten Rassen 
anerkannt wird, aufmerksam sein.“ Und in seiner späteren Arbeit über 
The Limits of Savage Religion (Journal of the Anthropological Institute 
of Great Britain and Ireland 21, 1892, 298f.) erklärte er: „Während die 
Anthropologie, was die Sammlung von Material für das Studium der 
Religionen der W elt angeht, neuerdings ungeheuer viel gewonnen hat, 
ist je tz t die Zeit für eine gründlichere Kritik dieses Materials gekommen, 
so daß man in den Religionen der niederen Rassen das wirklich Frühe 
und Einheimische von den Zusätzen und Veränderungen trennt, die die 
Berührung mit zivilisierten Fremden mit sich brachte.“ Auch nach Peschel 
(Völkerkunde 1874, 7 1897, 294) kommt bei „Wilden“ der Monotheis­



mus nicht vor, und Ratzel (Völkerkunde I, 1885. 21894, 47) sagte 
wenigstens: „Die Frage nach dem Einen, dem Herrn des Himmels, dem 
Allschöpfer, dem Gott ergibt sich nicht als die erste aus der Masse der 
religiösen Anschauungen; nur gelegentlich eröffnet sich auf ihn ein Aus­
blick, gleichsam durch die Spalten des Götzendickichts.“

So war es erst der schottische Essayist Andrew Lang, der zuerst in 
seinem 1898 erschienenen Buch The Making of Religion energisch auf 
die von ihm sog. high gods der Primitiven hinwies und sie an die Spitze 
der religiösen Entwicklung der Menschheit stellte. Genauer dachte er 
sich die Entstehung des Glaubens an sie auf folgende Weise (X): „So­
bald der Mensch die Idee von einem ,Machen4 der Dinge hatte, mochte 
er schließen auf einen ,Macher4 von Dingen, die er selbst nicht gemacht 
hatte und nicht machen konnte. Diesen unbekannten Macher betrachtete 
er dann als einen erhabenen, nicht natürlichen Mann . . . W ar dieser Be­
griff von einem erhabenen, nicht natürlichen Manne einmal gegeben, so 
konnte seine Macht anerkannt werden, und die Phantasie mochte jemand, 
der solche nützliche Dinge gemacht hatte, bekleiden mit gewissen anderen 
moralischen Attributen, wie denen der Vaterschaft, der Güte und der 
Aufsicht über die Sittlichkeit seiner Kinder; diese Sittlichkeit selbst 
würde sich auf natürliche Weise in der Entfaltung des sozialen Lebens 
gebildet haben. In all diesem ist nichts „Mystisches“, noch irgend etwas, 
das, soweit ich sehen kann, hinausginge über die begrenzten Geistes­
kräfte von Wesen, welche Menschen genannt zu werden verdienen.“ 
Lang berief sich für diese Theorie auf das W ort des Apostels Paulus 
Römer 1, I9 f.: Was von Gott zu erkennen ist, ist unter ihnen offenbar, 
Gott hat es ihnen geoffenbart; wird ja sein unsichtbares Wesen von E r­
schaffung der W elt her an seinen Werken durch das Denken gesehen, 
lehnte aber eine übernatürliche Offenbarung ab. Und ebenso sprach er 
sich in den Neuauflagen seiner früheren Werke Magic and Religion, Myth, 
Ritual and Religion (1901), auch Custom and Myth (1904), dem erst nach 
seinem Tode erschienenen Artikel: God (Primitive and Savage, Encyclo- 
paedia of Religion and Ethics VI, 1913, 243ff.), sowie zahlreichen Zeit­
schriftenaufsätzen aus, von denen wenigstens einer später noch zu er­
wähnen sein wird.

Seine Arbeiten wurden in England viel beachtet, kaum dagegen zu­
nächst in Deutschland, wo wohl nur Ehrenreich, erst in seinem Artikel: 
Götter und Heilbringer (Zeitschrift für Ethnologie 38,1906, 587 ff.) und 
dann in seinem Buch: Die allgemeine Mythologie und ihre ethnologischen 
Grundlagen (1910, 78f.), „bei vielen Völkern auch niederer Kulturstufe“ 
diese „obersten Himmelswesen“ anerkannte, aber erklärte: „Es ist ein 
grobes Mißverständnis, hierin einen primitiven Monotheismus im reli­
giösen Sinne zu sehen, weil jenes Wesen mit der Religion noch nichts

1 9 *

Der sog. Monotheismus der Primitiven 291



292 Carl Clemen

zu tun hat, vielmehr rein mythisch war.“1 Auf französischem Sprach­
gebiet tra t auf Längs Seite vorläufig nur Rene Hoffmann in seiner Genfer 
Dissertation: La notion de l’etre supreme chez les peuples non civilises 
(1907), während die theologische Fakultät durch ihre Erlaubnis zum Druck 
derselben kein Urteil über die in ihr gemachten Aufstellungen abgeben 
wollte. Endlich in Wien hielt 1902 Leopold von Schröder in der Anthro­
pologischen Gesellschaft einen Vortrag über die Anfänge der Religion 
im Sinne Längs2, dem auch Wilhelm Schmidt beiwohnte und seine erste 
Bekanntschaft mit Längs Theorie verdankte. Und er veröffentlichte nun 
von 1908 bis 1910 in dem von ihm herausgegebenen Anthropos mehrere 
Artikel unter der Überschrift: L’origine de l’idee de Dieu und gab sie 
im deutschen Original und in erweiterter Form 1912 unter dem Titel: 
Der Ursprung der Gottesidee I., historisch-kritischer Teil, heraus; eine 
zweite, erweiterte Auflage erschien 1926, und ein zweiter Band folgte 
1929. Außerdem hat sich Schmidt an zahlreichen anderen, zum Teil 
später zu nennenden Stellen zu der Frage geäußert, auch in drei selb­
ständigen Werken, von denen das zweite ebenfalls seinerzeit zu be­
sprechen sein wird, der Uroffenbarung als Anfang der Offenbarung 
Gottes (ursprünglich bei Esser und Mausbach, Religion, Christentum, 
Kirche 1911. 5 1923, I erschienen), der Stellung der Pygmäenvölker in 
der Entwicklungsgeschichte des Menschen (1913) und den Menschheits­
wegen zum Gotteserkennen (1926). Und zwar vertritt Schmidt nicht 
nur einen ursprünglichen Monotheismus — der freilich nicht ausschließe, 
„daß neben dem einen und allein wirklichen höchsten Wesen auch noch 
andere höhere Wesen anerkannt und verehrt werden“, sondern nur, „daß 
diese Wesen unabhängig (von) oder auch nur gleichberechtigt mit ihm 
wären“ 3, der also doch kein wirklicher, sondern bloß ein sog. Monotheis­
mus ist — sondern auch eine Uroffenbarung —, dieses letztere freilich 
mit Bestimmtheit nur als katholischer Theologe4, als Ethnologe nur in 
dem Sinne, daß, „wenn wir fortfahren, angelegentliche Untersuchungen 
besonders über die ältesten Völker und ihre Traditionen und über die

1 Wenn also Schmidt (Täches anciennes et tdches nouvelles de la „Semaine 
d’ethnologie religieuse“, Semaine d’ethnol. rel., III® session 1923, 33 und Ursprung 
der Gottesidee I, 1912. 2 1926, 138) sagte, E. habe sich der Meinung von Lang 
angeschlossen, so war dies ungenau. Vgl. vielmehr ebd. Anm. 2, sowie Heil­
bringer bei den Naturvölkern, Settimana Internazionale di Etnologia Religiosa, 
V. sessione 1926, 258.

2 Vgl. auch Wesen und Ursprung der Religion und deren Entfaltung, B ei­
träge zur Weiterentwicklung der christlichen Religion 1906, lff.; die Arbeiten 
über die sog. arische Religion gehören nicht hierher.

' Ursprung I* 638, vgl. 666. 792.
4 Vgl. in dieser Beziehung seine Abhandlung bei E sser-Mausbach Re­

ligion I 47 7 ff.



Der sog. Monotheismus der Primitiven 293
Mythologien der Völker überhaupt anzustellen, wir in verhältnismäßig 
kurzer Zeit überzeugende Beweise erhalten werden“.1 Solche Unter­
suchungen hat Schmidt selbst in den bisher allein erschienenen ersten 
beiden Bänden seines Hauptwerkes nur für die Tasmanier und Südost­
australier sowie die Urvölker Amerikas angestellt, während er für die 
anderen Primitiven auf die künftigen Bände verweist; aber teils werden 
jene Stämme doch auch schon in dem ersten Bande gelegentlich be­
sprochen, teils sind sie nach anderen von Schmidts Schülern so ein­
gehend untersucht worden, daß das Material, das er selbst verarbeiten 
wird, wenigstens großenteils schon vorliegen dürfte.2 Und so ist es 
wohl doch nicht verfrüht, wenn ich schon jetzt, wie nach der vorläufigen 
Fertigstellung meines Manuskripts Fahrenfort in seiner Amsterdamer 
Dissertation: Het hoogste wezen der primitieven (1927)3, an die Nach­

1 Ursprung I2191; vgl. auch 637: „Ich hatte mich deutlich genug darüber aus­
gesprochen, daß die neuen Tatsachen über das höchste Wesen der primitiven 
Völker zwar die Einwände widerlegen, die gegen die Möglichkeit einer Uroffen­
barung von ungläubiger Seite lange vorgebracht wurden, daß sie dieselbe im 
Gegenteil als durchaus möglich und selbst wahrscheinlich erscheinen lassen, 
daß aber ein strikter Beweis bei dem jetzigen Stand unserer Kenntnisse und 
Durchforschung dieser Dinge nicht daraus abgeleitet werden könnte,“ sowie 
Ein Versuch zur Rettung des Evolutionismus, Internat. Archiv für Ethnographie 
29, 1928, 102f.: „Dem habe ich hier nur noch hinzuzufügen, daß es ein großer 
Irrtum ist, den manche zu teilen scheinen, als verpflichte die katholische Glau­
benslehre ihre Anhänger zu der Annahme, daß die Uroffenbarung auch durch 
die ethnologische Religionsforschung von heute als tatsächlich erfolgt nachge­
wiesen werden müsse. Es gibt ich weiß nicht wieviele Katholiken, die der 
Meinung sind, daß dieser Beweis weder bis jetzt geliefert sei, noch auch je er­
bracht werde, ohne daß sie durch diese Annahme mit ihrem Glauben in Kon­
flikt gerieten.“ Auch Köppers Gottesglaube und Gebete der Yamana auf Feuer­
land 1926, 31 sagt: „Unsere heilige Offenbarung lehrt, daß die erste und älteste 
Menschheit die Kenntnis des einen Gottes besaß. Um die Wahrheit der Offen­
barung apologetisch zu erweisen, bildet ein monotheistischer Befund bei pri­
mitiven Naturvölkern keineswegs eine notwendige Voraussetzung. Aber anderer­
seits bedeutet es doch eine schöne Bestätigung der Offenbarung, wenn gerade 
jene Vertreter der Menschheit, die auf Grund objektiver historischer Erweise 
als zu den relativ ältesten unseres Geschlechts gezählt werden müssen, mit 
einem besonders klaren, bestimmten und lebendigen Eingottglauben ausgerüstet 
erscheinen.“

2 Vgl. darüber namentlich Ursprung I* 697.
3 Wenn Schmidt Internat. Archiv 29, 109 mit Bezug auf Fahrenfort frägt: 

„Warum hatte er denn solche Eile mit seinem Buche, warum wartete er 
nicht die vollständigen Veröffentlichungen ab?“ so halte ich das aus dem oben 
gleich anzuführenden Grunde nicht für berechtigt. Ihn sonst gegen Schmidts 
z. T. scharfe Kritik zu verteidigen, ist natürlich nicht meines Amts; nur den 
Vorwurf „höchst unvollständiger Dokumentation“, der mir mit größerem Rechte 
gemacht werden könnte, möchte ich im voraus mit der Rücksicht auf den mir 
allein zur Verfügung stehenden Raum ablehnen — namentlich wenn er auf Lite-



294 Carl Clemen

prüfung dieser Forschungsergebnisse gehe; handelt es sich doch dabei 
angesichts der sonst über die Religion der Primitiven herrschenden An­
schauungen um eine außerordentlich wichtige Frage, die indessen auch 
von denen, die das Vorhandensein sog. höchster Wesen bei den Primi­
tiven anerkennen, sehr verschieden beantwortet wird. Schon das ist näm­
lich nicht ganz richtig, wenn Schmidt (Ursprung I2 696) meint: „Ihre 
originale Authentizität wird jetzt von keinem Forscher von Bedeutung 
mehr bestritten1; auch ihr hohes ethnologisches Alter wird von den 
meisten zugegeben, zum mindesten von keinem mehr ernstlich bekämpft.“ 2 
Vor allem aber werden sie von manchen nicht, wie von ihm selbst (und 
zahlreichen anderen, die ich nicht zu nennen brauche) als letzte Ursachen 
oder Schöpfer, die in den Himmel versetzt3, namentlich früher aber auch 
durch Gebet und Opfer verehrt worden seien, sondern wesentlich anders 
aufgefaßt. In welcher im einzelnen verschiedenen Weise, stelle ich kurz 
so dar, daß ich von der zuerst vertretenen abweichenden Deutung dieser 
sog. höchsten Wesen allmählich zu der neuesten übergehe.

1. Schon Howitt (The Native Tribes of South East Australia 1904, 
491) meinte, wenigstens mit Bezug auf südostaustralische höchste Wesen, 
sie seien „nichts anderes als der Häuptling im Himmelslande, das Analo­
gon des Stammeshäuptlings auf Erden“4, und im Anschluß an ihn, auf 
den er sich ausdrücklich berief, bezeichnete sie auch W undt (Völker­
psychologie II 3, 1909. 2 VI, 1915, 45ff.) als Himmelshäuptlinge, deren

ratur ausgedehnt werden sollte, die für die hier in Rede stehende Frage gar 
nicht in Betracht kommt. Ich glaube versichern zu dürfen, daß ich die von 
mir abgegebenen Urteile immer reiflich überlegt habe, auch wenn ich sie nicht 
ausführlicher begründen kann. Denn dazu wären mehrere Bände nötig.

1 Auch der Satz von Titius (Der Ursprung des Gottesglaubens, Zeitschrift
für Theologie und Kirche 1913, 383): ,,Sie für sekundäre Einwirkungen aus
höheren Religionssystemen zu halten, ist heute nicht mehr möglich“ wird durch
das von ihm in Anm. 2 Hinzugefügte eingeschränkt.

* Im übrigen sagt auch Schmidt Ursprung I2 249: „Ich bin gar nicht der
Ansicht, daß niemals derartige Entlehnungen vorgekommen seien, aber alle
diese Fälle liegen außerhalb der Gebiete, die wir je tzt in Anspruch nehmen.“

8 Wie sich das erklärt, hat unter dem Beifall von Schmidt (Ursprung I 2 
688) Pinard de la Boullaye (L'origine du monotheisme, ä propos d’ouvrages re- 
cents, Rivista di filosofia neoscolastica 1925, 262) in folgender Weise gezeigt: 
Supposons en effet qu’un peuple quelconque soit arrivö ä concevoir non pas 
seulement un ciel createur mais un createur tout court, distinct du ciel. N’y 
a-t-il pas au moins quatre-vingts-quinze chances sur cent, qu’etant donnees la 
place et la splendeur des cieux, ce peuple etablira son Urheber au ciel plutöt 
qu’ailleurs? N’est-il pas de plus absolument necessaire qu’il lui attribue la 
repartition des saisons, des vents et des pluies? N’est-il pas presque naturel 
qu’il represente le tonnerre comme Tanne ou la voix de sa colere?

* Vgl. auch ebd. 600f. 506 f., sowie The Native T r ib e s  o f South-East A ustralia, 
Folklore 1906, 188.



Der sog. Monotheismus der Primitiven 295
Legenden zwischen kosmogonischen und Ahnen- oder Stammesmythen 
einigermaßen die Mitte hielten, vorzugsweise aber der letzteren Kate­
gorie zufielen. Genauer sagte er (47f.): „Fragt man nach den psycho­
logischen Motiven, aus denen die Vorstellung dieser Himmelswesen ent­
standen ist, so wird man mit Sicherheit antworten dürfen, daß sie weder 
ethischer noch religiöser Art sind, sondern daß ihre nächste Quelle das 
Bedürfnis des Primitiven ist, die weiten Himmelsräume mit Wesen zu 
bevölkern, die ihm gleich seien, wobei nach den spärlichen Berichten 
dahingestellt bleiben muß, inwiefern . . . die Gestirne mitgewirkt haben 
mögen. Von da aus liegt dann die Vorstellung, daß diese weiten Himmels­
räume herrliche Jagdgründe bergen, die von einem ein müheloses Dasein 
führenden Häuptling beherrscht werden, nahe genug, und so ist denn 
hier das Leben der Himmelsbewohner offenbar zu einem idealen Spiegel­
bild des irdischen Lebens geworden, aber im Hinblick auf die Entfer­
nung und Unerreichbarkeit des Himmels zugleich zu einer Welt, deren 
Bewohner sich um den Menschen und seine Angelegenheiten nicht küm­
mern.“ 1 Immerhin w7ären danach die höchsten Wesen zunächst in Australien 
nur Analoga zu den Häuptlingen, wie auch Schmidt (Ursprung2 1 215) zu­
gibt: „Nachdem die Gestalt des höchsten Wesens einmal ins Dasein ge­
treten, da wurden zu ihrer weiteren Ausstattung manche Züge von den 
Häuptlingsgestalten herübergenommen.“ Indes van Gennep (Mythes et 
legendes d’Australie 1905) ging noch einen Schritt weiter; denn nach 
ihm sind die höchsten Wesen entweder Kulturheroen oder (zugleich) 
mythische Vorfahren.2 Und auch Beth urteilte neuerdings (Religion und 
Magie [bei den Naturvölkern] 1914. 21927, 348): „Es liegen einige 
Fälle deutlich vor, wo der Hochgott3 früher als Urfahre auf Erden 
wandelte, und im Bewußtsein der Leute ist die Ansicht lebendig, daß 
solcher Urfahre, der eben nicht immer derjenige eines einzelnen Clans 
war, in den Himmel hinaufgelangt ist und seitdem als der große Gott 
dort sitzt.“

2. Schon Lang erklärte, wie wir sahen, die von ihm so genannten 
high gods in erster Linie als „Macher“, W undt bezeichnete die Legende 
von ihnen zum Teil als kosmogonische Mythen, und Schmidt selbst sagte 
(Ursprung I 2 643) mit Bezug auf die Äußerung von Preuß (Die geistige

1 Vgl. auch Graebner Das Weltbild der Primitiven 1924, 26: „Er gilt als 
Oberhäuptling im Himmel“ .

2 Vgl. auch Ehrenreich Mythologie 78f.: „Als Ahnherr des Menschenge­
schlechts haust es (das oberste Himmelswesen) im Ahnenlande, dem Himmel.“

8 Daß „Hochgott“, die sklavische Übersetzung von high god, trotz mancher
analogen Bildungen noch kein Deutsch ist, wird ebensowenig jemand leugnen,
wie er diesen Ausdruck wieder aus dem ethnologischen Sprachgebrauch wird
entfernen können.



296 Carl Clemen

Kultur der Naturvölker 1914, 60): „Die obersten Götter sind nicht aus 
dem bloßen Kausalbedürfnis zu erklären, das eine oberste Spitze der 
Götterwelt und des Geschehens überhaupt braucht“ : „Es ist ein Stück 
Wahrheit, das hier vorgetragen wird, aber nicht die ganze Wahrheit, 
und auch dieses Stück ist durch die willkürliche Absperrung gegen die 
volle W ahrheit — ,sie sind nicht aus dem Kausalbedürfnis zu erklären' — 
empfindlich geschädigt.“ In reiner Form findet sich die gegenteilige Er­
klärung der Religion dann bei Söderblom, der zunächst in drei Auf­
sätzen: Die Allväter der Primitiven (Religion und Geisteskultur 1, 1907,
315 ff.), Über den Zusammenhang höherer Gottesideen mit primitiven 
Vorstellungen (dieses Archiv 17, 1914, lff.) und: Wissenschaftliche E r­
forschung und religiöse Beurteilung des primitiven Heidentums (Deutsch- 
Evangelisch 1914, 193ff.) und dann in seinem zuerst schwedisch er­
schienenen Buche: Das Werden des Gottesglaubens (1916. 21926,154ff.) 
die sog. höchsten Wesen „als ein genus für sich aufstellen und sie nicht 
durch mehr oder minder gewaltsames Hereinpressen in die bisherige 
religionsgeschichtliche Nomenklatur verwischen“ wollte, daher er als Be­
zeichnung für sie den Ausdruck „Urheber“ vorschlug.1 Allerdings wollte 
er sie nicht isolieren, sondern „ihre nahen Beziehungen zu den Gestirnen 
und anderen Naturgegenständen ebensowohl als zu den Machtvorstel­
lungen“ anerkennen, bemerkte aber zum Schluß (156) doch: „Wir kom­
men dem Wesen der sog. urmonotheistischen Gottesgestalten am nächsten, 
wenn wir sie mit Heilbringern im allgemeinen zusammenstellen, welche 
das eine oder das andere eingesetzt und zubereitet haben. Nur daß diese 
g ro ß e n  Urheber in sich die Antwort der w ic h t ig s te n  kausalen Fragen 
befassen.2“ Auch Leuba sagte in seinem Psychological Study of Religion 
(1912, 103): „Die W ahrheit an der Sache, wie ich sie sehe, ist, daß die 
hohen Götter aus einer unabhängigen und besonderen Quelle kamen; sie 
sind oder waren ursprünglich Macher.“

3. Schon W undt nahm, wie wir sahen, nebenher eine Naturgrund­
lage der höchsten Wesen an, während es sich bei Söderblom nur um 
eine nachträgliche Beziehung derselben „zu den Gestirnen und anderen 
Naturgegenständen“ handelt, aber zunächst Titius sagte in seinem auf 
dem internationalen Kongreß für Religionsgeschichte in Leyden 1912

1 Vgl. auch derselbe Einführung in  die Rcligionsgeschichte 1920. 2 1928, 23 f.
2 Vgl. auch Ehrenreich Mythologie 78: „Wie jede einzelne Erscheinung der 

Natur als Vorgang der W irkung einer geheimnisvollen unbestimmten oder aber 
tierisch und menschlich personifizierten Kraft ist, so kann auch die Gesamt­
erscheinung der W elt das Ergebnis einer solchen Kraftäußerung sein, einer 
obersten Kausalität, die, wenn menschlich gedacht, die Rolle des Schöpfers oder 
Demiurgen spielt. Es ist dies das bei so vielen Völkern auch niederer Kultur­
stufe jetzt sicher nachgewiesene oberste Himmelswesen, das, weil keiner Ver­
ehrung teilhaftig, noch nicht als göttlich zu bezeichnen ist.“



Der sog. Monotheismus der Primitiven 297
gehaltenen Vortrag: Der Ursprung des Gottesglaubens (Zeitschrift für 
Theologie und Kirche 1913, 386f.): „W ir werden in ihnen (den High 
Gods) zurückgebliebene Reste einer Naturmythologie zu erkennen haben, 
die aus besonderen Gründen eine intensive mythologische (und damit 
polytheistische) Entwicklung nicht durchgemacht haben. Als das Wesen 
dieser Gottheiten dürfen wir betrachten, daß sie den ganzen und unge­
teilten Himmel, wie vorwiegend in Afrika, oder Sonne bzw. Mond, wie 
in Australien, abbilden.“ Von Titius, dessen Vortrag er gehört und dann 
gelesen haben dürfte, war wohl Preuß abhängig, wenn er in Fortsetzung 
des vorhin angeführten Zitats sagte: „Die obersten Götter müssen, wie 
die meisten anderen, einem sinnlichen Natureindruck ihre Entstehung 
verdanken, der auf einen beherrschenden und für die Menschen wich­
tigen Gegenstand in der Natur zurückgeht. Aller Wahrscheinlichkeit nach 
ist es meist der Nachthimmel oder der Taghimmel oder die Vereinigung 
von beiden mitsamt ihren mannigfaltigen, Leben vortäuschenden Er­
scheinungen, infolge deren er als eine Persönlichkeit aufgefaßt wird.“ 1 
Vor allem aber vertrat Pettazzoni in einer Mitteilung an die Accademia 
delle Scienze dell’ Istituto di Bologna über L’essere celeste nelle credenze 
dei popoli primitivi und dann im ersten Bande seines großen Werkes: Dio, 
Formazione e sviluppo del monoteismo nella storia delle religioni; mit dem­
selben Untertitel, den schon jene Mitteilung getragen hatte: L’essere ce­
leste nelle credenze dei popoli primitivi (1922) und endlich in einem auf 
dem Kongreß für Religionsgeschichte in Paris 1923 gehaltenen Vortrage 
über La formation du monotheisme (Revue de l’histoire des religions 88,
1923, 193ff-") die Anschauung, daß die sog. höchsten Wesen durch eine 
Personifikation des Himmels oder wenigstens die Annahme eines hinter 
den uranischen Erscheinungen stehenden und sie in sich zusammen­
fassenden Wesens entstanden seien. Andererseits auf Preuß beruft sich 
Graebner, der schon in seinem Beitrag: Ethnologie zur Kultur der Ge­
genwart (III, V, 1923, 450) den großen Gott der Australier augenschein­
lich einen Sonnengott nannte, in seinem Weltbild der Primitiven (26f.) 
für den Zweifel, „ob ein so abstrakter Begriff wie die prima causa die 
Schöpfung einer immerhin so lebensvollen Gestalt durch primitive Men­
schen hervorzurufen geeignet erscheint“, und läßt diese Idee sich ihnen 
vielmehr „an die sehr reale Erscheinung des Tagesgestirns angeknüpft“ 
haben. Beth dagegen könnte in der Betonung der Bezeichnung der 
„Hochgötter“ als Donnerer von Pettazzoni abhängig sein, von dem er 
sich freilich durch die Bestreitung des solaren Ursprungs jener unter­
scheidet.

1 Vgl. auch Die oberste Gottheit bei den Naturvölkern, Zeitschrift f. Ethno­
logie 54, 1922, 124, Die höchste Gottheit bei den kulturarmen Völkern, Psycho­
logische Forschung II 1922, 204.



298 Carl Clemen

4. Preuß selbst hatte schon in seiner „Geistigen Kultur der Natur­
völker“ (62) diese „Universalgottheiten eine Zusammenlegung sämtlicher 
Kräfte der Natur bedeuten“ lassen und ebenso in einer späteren Arbeit 
(Psychologische Forschung II 165. 206) von einem Himmelsgott ge­
sprochen, der „eine Verkörperung der ganzen W elt darstellt“. Wieder 
etwas anders sagt er in dem Aufsatz: Der Glauben an ein höchstes 
Wesen bei den Naturvölkern (Zeitwende II 1, 1926, 412): „Es ist nicht 
der Eindruck, den die Harmonie der W elt an sich auf die Menschen ge­
macht hat, ausschlaggebend für die Idee einer höchsten Gottheit ge­
wesen, sondern der egozentrische Glauben an die Gesamtheit der in der 
W elt wirkenden übernatürlichen Macht, die ihrem Einzelglauben und 
ihren magisch-religiösen Handlungen bewußt oder unbewußt zugrunde 
liegt“ — und endlich in seiner neuesten Schrift: Glauben und Mystik 
im Schatten des höchsten Wesens (1926, 41 f.): „Der primitive Stamm 
fühlt sich gewissermaßen als Mittelpunkt der Weltereignisse, und seine 
Ruhe verlangt, daß das Geschehen ein Ziel habe, nämlich sein eigenes 
Wohlergehen. Sie (die Primitiven) erlebten daher schon auf ganz früher 
Stufe das Vorhandensein eines höchsten, über allen stehenden Wesens, 
das ihnen den Kult, d. h. die richtige Behandlung gegenüber den einzelnen 
Mächten gab . . . Daß es die Menschen geschaffen habe, war lange nicht 
so wichtig als die von ihm ausgehende Harmonie. Deshalb trifft die E r­
klärung des höchsten Wesens als eines bloßen Urhebers nicht den Kern 
der Sache. Das ist nur eine bloße Erweiterung des Gottes als Prinzips 
der Ordnung. Wie er die Ordnung in der W elt verkörperte und in der 
Ordnung sein Wesen lag, so verkörperte er gewissermaßen auch das 
Ganze der W elt mit allem, was darauf war, den Menschen und den 
übrigen Wesen und Dingen.“ Andererseits hatte Beth bereits in der 
ersten Auflage seiner „Religion und Magie“ (227 f. 2 402 f.) in Anknüpfung 
an Preuß’ „Geistige Kultur der Naturvölker“ dem „Monotheismus“ vieler 
Völker den „mana-Typus“ voraufgehen lassen. „Diese Kraft“, sagte er 
genauer, „mag der Mensch auch schon sehr frühzeitig im Himmel, na­
mentlich im Nachthimmel lokalisiert haben, von wo der Indianer ihre 
spezielle Offenbarung erspäht. Indem er aber die Wahrnehmung dieser 
Kraft mit seiner Erfahrung kombinierte, daß die Durchführung seiner 
Lebensinteressen oder die Erreichung bestimmter Lebensgüter nicht von 
seinem eigenen Willen und Vermögen allein abhängt, wurde ihm diese 
überempirische oder übersinnliche Macht zum Objekt und Inhalt seiner 
religiösen Anschauung.“



Der sog. Monotheismus der Primitiven 299

ZWISCHENBEMERKUNG
Für die Entscheidung zwischen diesen verschiedenen und, wie ge­

zeigt, zum Teil schwankenden Auffassungen der sog. höchsten Wesen bei 
den Primitiven ist es nun zunächst wichtig, ob bzw. in welcher Form sich 
dieser Glaube auch schon in v o rg e s c h ic h t l ic h e r  Z e it  findet — mochte 
diese nun der primitiven vorausgehen oder parallel laufen. Im letzteren 
Falle müßten sich schon in vorgeschichtlicher Zeit diejenigen Kultur­
kreise nachweisen lassen, die die neuere, namentlich von Graebner (Kultur­
kreise und Kulturschichten in Ozeanien, Zeitschrift für Ethnologie 37, 
19 05,2 8 ff., Die melanesische Bogenkultur, Anthropos 4,1909,7 2 6 ff. 9 8 9 ff., 
Die Methode der Ethnologie 1911, 140 ff.) vertretene sog. kulturge­
schichtliche Methode in der Ethnologie unterscheidet, und dies wieder 
deshalb, weil manchmal an verschiedenen Stellen gewisse Kulturelemente 
der mannigfaltigsten Art, von denen sich nicht das eine aus dem anderen 
ergibt, miteinander verbunden Vorkommen. Sie müssen also gewandert 
oder nachträglich getrennt worden sein, und dann ist die trennende 
Kultur natürlich, wenigstens in diesem besonderen Gebiet, die jüngere, 
während die in die äußersten Winkel eines Erdteils zurückgedrängte 
Kultur ebendeshalb als die älteste wird angesehen werden dürfen.1

Nach diesen Gesichtspunkten hat Graebner zunächst für Ozeanien, 
Ankermann (Kulturkreise und Kulturschichten in Afrika, Zeitschrift für 
Ethnologie 37, 1905, 54ff.) für Afrika die Reihenfolge der einzelnen 
Kulturkreise festgestellt, diese aber mit Namen belegt, die nur für die 
betreffenden Gebiete paßten. Foy (Führer durch das Rautenstrauch- 
Joest-Museum der Stadt Köln 31910, 60 ff.) half diesem Mangel dadurch 
ab, daß er Bezeichnungen einführte, die für beide Gebiete in derselben 
Weise gebraucht werden konnten; aber mißlich blieb, wie Schmidt 
(Völker I 77 =  Ursprung 12 760) sagte, „auch bei seinen Vorschlägen, 
daß die Benennungsmerkmale bald aus diesem, bald aus jenem Kultur­
gebiete entnommen waren“. Er selbst wählte daher Bezeichnungen, die 
von der sozialen Ordnung ausgingen, und sprach je nach der Stellung 
des Vaters und der Mutter in der Familie und ferner je nachdem die 
Frau außerhalb des Ortes, Clans oder der Heiratsklasse oder frei ge­
wählt w ird2, von exogamer oder freier und dann wieder entweder von 
vater- oder mutterrechtlicher Kultur. Vor diesen vier Kulturen nahm er, 
zugleich auf Grund der sprachlichen Unterschiede, dann noch eine

1 Ebenso Schmidt und Köppers Völker und Kulturen I, 1926, 71 f., Schmidt 
Ursprung Is 754f.

* Dabei ist Völker I 77, Z. 6 von unten =  Ursprung I* 761, Z. 6 von oben 
s ta tt „Gesetz“ gewiß „Gegensatz“ zu lesen. Vgl. auch Die Sprachfamilien und 
Sprachenkreise der Erde 1926, 453 ff.



300 Carl Clemen

exogam-geschlechtstotemistische Kultur, in der alle Männer und alle 
Frauen von je einem Tier, das sie deshalb nicht töten dürften, abgeleitet 
wurden1, und eine exogam-gleichrechtliche Kultur und vor ihnen wieder 
eine exogam-monogamistische Kultur an — die späteren sind polyga- 
mistisch — und fand diese bei Pygmäen und Pygmoiden.2 Das hing frei­
lich mit seiner Ansicht von dem Alter dieser Stämme zusammen, die er 
schon in seinem Buch: Die Stellung der Pygmäenvölker vertreten, dann 
in dem ersten Band der „Völker und Kulturen“ (78) — wohl mit Rück­
sicht auf den dagegen erhobenen W iderspruch3 — als noch nicht sicher 
bezeichnet hatte und erst in dem zweiten Band seines „Ursprungs der 
Gottesidee“ beweisen wollte (der nun tatsächlich einen anderen Inhalt 
bekommen hat), in dem Aufsatz: Die Pygmäenvölker, als älteste derzeit 
uns erreichbare Menschenschicht (Hochland 23, 1925/26, I 574ff.) und 
in dem Vortrag über Criteres pour etablir la position ethnologique des 
cercles culturels les plus anciens (Settimana Internaz., Sess. IV 129ff.) 
aber doch schon festgestellt zu haben glaubt.

Nehmen wir sie ebenfalls an, so fragt es sich doch, ob zunächst diese 
Kultur schon in vorgeschichtlicher Zeit, genauer im Eolithikum vor­
kommt, ja  es ist selbstverständlich ausgeschlossen, wenn die Eolithe über­
haupt keine Artefakte sind und in dieser Zeit noch gar keine Menschen 
gelebt haben. Aber auch bei der Identifizierung des Paläolithikums mit 
den späteren Kulturkreisen muß man, wie Kern (Die Weltanschauung 
der Eiszeiteuropäer, Archiv für Kulturgeschichte 16, 1926, 2754) mit 
Recht betont, sehr vorsichtig sein; denn neben den uns erhaltenen Kul­
turkreisen können andere bestanden haben, die völlig untergegangen 
sind, und einzelne Bestandteile einer Kultur können älter als andere 
sein. So möchte ich es ebenso bezweifeln, ob die exogam-geschlechts- 
totemistische und gleichrechtliche Kultur schon im älteren und ebenso

1 Vgl. auch Schmidt Totemismus, viehzüchterischer Nomadismus und Mutter­
recht, Anthropos 10/11, 1915/16, 695 ff.

* Vgl. auch Ethnologische Bemerkungen zu theologischen Opfertheorien (1923)
15 ff.

8 Vgl. Graebner Noch einmal P. W. Schmidt und die südostaustralische 
Kulturgeschichte, Globus 97, 1909, 366, 44: „Der Nachweis der kulturellen Ein­
heit der Pygmäen und ihrer kulturellen Prim itivität bewegt sich in einem fort­
währenden Circulus vitiosus, indem immer wieder das, was bewiesen werden 
soll, vorausgesetzt wird“, Weltbild 144, 4: „Seine Anschauung . . . ruht vor 
allem auf der meines Erachtens nicht bewiesenen Theorie von der Priorität des 
sog. pygmäischen Kulturkreises, dessen Einheitlichkeit mix überhaupt zweifel­
haft erscheint, der aber außerdem kaum so alt ist wie die Kultur der Tas­
manien“

4 Vgl. im übrigen auch Stammbaum und Artbild der Deutschen und ihrer 
Verwandten 1927, 158.



Der sog. Monotheismus der Primitiven 301
ob die späteren Kulturen im jüngeren Paläolithikum vorhanden waren.1 
Auf Totemismus, wie er in der exogam-vaterrechtlichen Kultur beginnt, 
deuten nämlich die Tierbilder, auch wenn sie magische Zwecke haben 
werden und nicht nur der Erlegung, sondern der Vermehrung der betreffen­
den Tiere dienen sollten, doch deshalb kaum hin, weil immer d ie se lb e n  
Tiere dargestellt sind, während das Totemtier ja  bei den einzelnen Grup­
pen v e rsc h ie d e n  ist; auch „daß in mehreren Höhlen gerade diejenigen 
Tiere nicht dargestellt sind, die man nach dem Zeugnis der vorhandenen 
Abfälle am meisten gejagt und gegessen hat“2, erklärt sich deshalb viel­
mehr daraus, daß man diejenigen Tiere abbildete, „die draußen anfingen 
abzuwandern oder auszusterben“.3 Wenn ferner seit dem Aurignacien 
die Leichen mehrfach rot gefärbt worden sind, so braucht nicht gerade 
daran erinnert zu werden, „daß bei einem der ältesten totemistischen 
Stämme, den Narrinyeri in Südaustralien, die Toten mit grauem und 
rotem Ocker eingerieben werden“ — geschweige denn, daß das etwa 
auch „eine Anähnelung an den rot glänzenden Sonnengott, zu dem die 
Toten gehen“, bedeuten sollte.4 Andererseits der Gebrauch von Masken, 
wie er sich zugleich im Magdalenien findet, darf für sich allein kaum 
als Beweis mutterrechtlicher Einflüsse bezeichnet werden, und weitere 
Anzeichen solcher sind die „Ahnen- oder Geisterbilder“ wohl schon des­
halb nicht, weil sie bereits im Aurignacien beginnen. Auch daß bei der 
sog. Venus von Willendorf das Gesicht und bei der von Brassempouy 
der Mund fehlt, sowie daß diese und andere solcher Figuren keine Füße 
haben, genügt doch nicht, um sie mit australischen Felsbildern, bei denen 
ebenfalls der Mund nicht angedeutet ist, und mit Trag- und Steckfiguren, 
wie sie etwa bei den Duk-Duk-Weihen in Neupommern verwendet wer­
den, zusammenzustellen.

Doch vor allem fragt es sich für uns natürlich, ob sich schon in vor­
geschichtlicher Zeit der Glaube an ein höchstes Wesen nach weisen läßt, 
und in der Tat haben das, nachdem ihn Mainage (Les religions de la 
prehistoire I, 1921, 353ff.) nur postuliert hatte, Kern und Gahs (Kopf-, 
Schädel- und Langknochenopfer bei Renntiervölkern, Festschrift P. W. 
Schmidt 1928, 261 ff., vgl. schon Blutige und unblutige Opfer bei den 
altaischen Hirtenvölkern, Settimana Internaz., IV. Sess. 227) versucht. 
In dem dem Prämousterien angehörigen Drachenloch bei Vättis im Ta- 
minatal in der Schweiz und ebenso in der Petershöhle bei Velden in 
Mittelfranken finden sich nämlich, auf- und nebeneinander geschichtet,

1 Gegen Menghin Prähistorische Archäologie und kulturhistorische Methode, 
Semaine d’ethnologie religieuse, III® session 1923, 203 ff.

* Schmidt Völker 1 109.
* Hörnes-Behn Kultur der Urzeit I, 1912. * 1921, 43.
4 Gegen Schmidt Völker 1 109.



verschiedene Schädel von Höhlenbären und einzelne Extremitätenknochen 
von solchen; sie konnten also nicht von Tieren stammen, die da ver­
endet, auch nicht von solchen, die dort sämtlich verzehrt worden waren. 
Vielmehr nahm, wie schon der Entdecker der ersterwähnten Höhle, 
Bächler, so auch Menghin (Der Nachweis des Opfers im Alt-Paläolithikum, 
Wiener prähistorische Zeitschrift 13, 1926, 14ff.) an, daß sie von einem 
Opfer stammen müßten. „Die gewaltigen, absichtlich geschichteten Knochen­
anhäufungen an den Höhlen wänden“, sagt letzterer (S. 18), „dürften es 
allerdings ausschließen, daß hier die Knochen samt Fleisch beigesetzt 
waren. Doch ist dieser Befund unschwer durch die Annahme zu erklären, 
daß es sich hier hauptsächlich um den Abraum der eigentlichen Opfer­
altäre dreht.“ Hörmann (Die Petershöhle bei Velden in Mittelfranken, 
Abhandlungen der naturhistorischen Gesellschaft zu Nürnberg 21, 1923, 
151 f.) vergleicht vielmehr die Sitte der Giljaken und anderer Polar­
völker, Schädel und Knochen von erlegten oder feierlich getöteten Bären 
aufzubewahren, weil man nur unter dieser Bedingung weitere wird zur 
Strecke bringen können1, und das liegt wohl näher. Aber nehmen wir auch 
einmal an, es habe sich um Opfer (nicht notwendig eigentliche Primitial- 
oder Erstlingsopfer, sondern solche, die in einem besonders wertvollen 
Teil des Tieres bestanden2), gehandelt, so fragt es sich doch noch, ob sie 
einem höchsten Wesen galten. Kern meint (Archiv für Kulturgeschichte 
16, 279): „Da der Bärenjäger, der vor der letzten Eiszeitperiode im 
Schweizer Hochgebirge die Erstlinge (?) seiner Beute sorgsam geopfert 
hat, keine Spur von Totenbildern, Göttern u. dgl., wie sie sich in den 
späteren Tiefkulturen abzeichnen, hinterlassen hat, so kann man unter 
Beachtung auch seiner rein urkulturhaften materiellen Hinterlassenschaft 
dieses Opfer nicht wohl auf irgendwelche animistischen oder polytheisti­
schen Mächte beziehen. Die Wahrscheinlichkeit spricht für eine Gabe an 
das höchste Wesen.“ Aber wenn uns auch Bilder von Geistern, wie sie 
Kern nennt, erst aus dem Aurignacien erhalten sind, so konnten solche 
Gottheiten doch schon früher angenommen worden sein; der Glaube an 
ein höchstes Wesen oder gar eine „vermutlich rein übersinnliche Macht“ 
(ebd. 276) ist also damit für das ältere Paläolithikum noch nicht er­
wiesen. Auch daraus, daß die aus dem Schädel- und den Langknochen 
von Bären und anderen Jagdtieren bestehenden Opfer bei je tzt noch exi­
stierenden arktischen Stämmen unmittelbar oder mittelbar dem höchsten 
Wesen gelten, läßt sich das deshalb noch nicht schließen, weil sich ent­

1 Über das Bärenfest der Ainu vgl. neuestens Kremp Beiträge zur Religion 
der Ainu 1928, 65ff., über das der West-Cree Schmidt Ursprung II 472.

2 Der entgegengesetzte Sprachgebrauch stammt von Schm idt (Stellung der 
Pygmäenvölker 195. 230. 232) und wird von Fahrenfort (Het hoogste wezen 40. 
118. 129. 131) mit Recht getadelt.

302 Carl Clernen



Der sog. Monotheismus der Primitiven 303
sprechende Gebräuche selbst für das Magdalenien wohl kaum sicher- 
steilen lassen. Gahs deutet zwar die in der Höhle des Trois Freres in 
Montesquieu-Avantes (Dep. Ariege) gefundene Darstellung eines Bären, 
„welcher, mit Pfeilen und Steinen bedeckt, Blut speit“ 1, auf die erste 
Szene eines Bärenopfers; aber der Entdecker dieses Gemäldes selbst, 
Graf Begouen (Les ours deguises de la caverne des Trois Freres [Ariege], 
ebd. 777ff.) läßt, wie der Titel seines Beitrags bezeugt, den Bären viel­
mehr, ebenso wie zwei andere ebendort dargestellte Bären, aus tabu- 
istischen Rücksichten verkleidet sein, und legt dem Umstande, daß er 
Blut zu speien scheint, wohl deshalb keinen W ert bei, weil bei einem 
vierten Bären nur aus der Nase und dem Ohr lange und gekrümmte 
Striche ausgehen, nicht aus dem Maul. Vollends wenn sich in der Höhle 
bei Montespan (Dep. Haute -Garonne) ein kopfloses Tonmodell eines 
Bären und zwischen seinen Vorderpfoten der Schädel eines wirklichen 
jungen Bären gefunden haben, so war es wohl schon sehr kühn, mit 
Graf Begouen anzunehmen, er stamme von dem Fell eines solchen, mit 
dem man das Bild von Zeit zu Zeit bedeckt habe, und erst recht deutet 
nichts auf ein Bärenfest, wie es die Giljaken feierten, und zwar dessen 
spätere Auffassung, hin. Ja  wenn Kern annimmt, daß sich der späteiszeit­
liche Europäer Modelle des Schwirrholzes in dauerhaftem Stoff zum 
Tragen als Amulette angefertigt hätte, weil er in ihm die Stimme des 
höchsten Gottes lebend dachte, so ist er wohl von einer Hypothese
A. Längs (zuletzt Bull-roarer, Encycl. of Rel. and Eth. II, 1909, 890) ab­
hängig, die sich, wie Hauer (Die Religionen I, 1923, i87) zeigt, in 
keinem Falle wahrscheinlich machen läßt.2 Außerdem wird von den 
Australiern mit dem Schwirrholz gar nicht der höchste Gott, sondern 
nur der diesem untergeordnete Stammvater identifiziert.

W ir können also, mögen wir nun die oben genannten Kulturkreise 
schon im Paläolithikum vorhanden sein lassen oder für jünger halten, 
für sie keinesfalls den Glauben an ein höchstes Wesen voraussetzen, son­
dern müssen nach ihm bei ihnen selbst suchen, und zwar unter der Vor­
aussetzung, daß sie die ältesten Stämme sind, zunächst bei den Pygmäen.

DIE PYGMÄEN
Beginnen wir da wieder im Osten, so scheinen die Pygmäen auf den 

Neu-Hebriden und Neu-Guinea in der uns hier interessierenden Rich­
tung noch nicht genauer untersucht worden zu sein.3 Wohl aber gilt

1 Festschrift Schmidt 262.
s Die Darstellung von Battaglia Sopravvivenze dei rombo nelle provincie 

Venete, Studi e materiali di storia delle religioni 1, 1925, 190 ist in dieser 
Beziehung nicht genau.

8 Vgl. auch Anwander Die Religionen der Menschheit 1927, 42, BOwie 
Schmidt Ursprung II 8.



304 Carl Clemen

das zunächst von den sog. Negritos auf den Philippinen. Denn nachdem 
schon Blumentritt (Mitteilungen über die Negritos und die Kopfjäger­
stämme des nördlichen Luzon, Globus 45, 1884, 75) berichtet hatte, 
wenn sie ein Tier erlegt hätten, würfen sie ein Stück mit den W orten: 
Dies auch dir — gen Himmel, und Reed (Negritos of Zambales 1904, 48) 
allerdings bei dieser Gelegenheit Opfer an m e h re re  Geister erwähnt hatte 
(sonst spricht er auch von einem, höchsten Geist), erzählt Vanoverbergh 
(Negritos of Northern Luzon, Anthropos 20,1925, 435f.), der sich 1924 
zwei Monate unter diesen Stämmen aufgehalten hat, wieder, sie spießten 
ein klein wenig Fleisch auf ein geschärftes Stück Bambus oder Rotang, 
rösteten es am Feuer und steckten das Stück Holz dann in einen Baum, 
indem sie dazu sprächen: W ir bringen das dir, Herr, dar, damit du es 
nicht leid wirst, uns wilde Schweine zu geben. Und auf die Frage, wer 
dieser Herr sei, hätte der Gewährsmann des Berichterstatters geant­
wortet: Natürlich der, der die Erde hinlegte, und hätte dafür einen 
Ausdruck gebraucht, den die christlichen Negritos nie von der Schöpfung 
im christlichen Sinne gebrauchen. Aber wenn derselbe Mann, wie Vano­
verbergh wiederholt hervorhebt, kurz vorher erklärt hatte, er wüßte 
nicht, wer den Menschen gemacht habe, und wenn der Berichterstatter 
selbst zugibt, wenn er seinen Gewährsmann gefragt haben würde: glaubst 
du an die Unsterblichkeit der Seele?, so würde er Ja, wenn aber: du 
glaubst doch nicht daran?, so würde er Nein geantwortet haben, so ist 
wohl auch auf jene Auskunft nicht allzuviel zu geben, zumal Blumen­
tr itt nur von e inem  h ö h e re n  Wesen undReed, wie gesagt (aber nicht in 
diesem Zusammenhang) von einem höchsten G e is t, in den die Geister der 
Verstorbenen übergingen, spricht.1 Und noch weniger darf das Gebet, 
das Vanoverbergh (S. 421) mitteilt, ohne es zu v e r s te h e n ,  mit Schmidt 
(Die Forschungsexpeditionen von P. P. Schebesta, S. V. D., in 1924/25 
bei den Semang-Pygmäen und den Senoi-Pygmoiden auf der Halbinsel 
Malakka [British Malaya], Anthropos 20, 719) ohne weiteres „als an das 
höchste Wesen gerichtete Liturgie“ bezeichnet werden; im Gegenteil, 
wenn der mehrfach erwähnte Gewährsmann Vanoverberghs ihm sagte, die 
Negritos sprächen das Gebet in der Regel einige Tage nach dem Be­
gräbnis eines Verwandten, so könnte man es auch auf einen solchen be­
ziehen. Denn wenn die Negritos diese nach Vanoverbergh auch nicht 
fürchten, so ist der Glaube an sie doch nach Reed (Negritos 65) viel­
mehr die Grundlage ihres „Aberglaubens“ und wollen die ersteren auch

1 Daß die Anschauung aus dem Christentum stamme, möchte ich trotz 
Fahrenfort Het hoogste wezen 82 f. auch daraus nicht schließen, daß der Ge­
währsmann des Berichterstatters über dessen Frage erstaunt war und das höchste 
Wesen „Herr“ nannte — obwohl es bei diesen Negritos nach Reed keine wirk­
lichen Häuptlinge gibt.



Der sog. Monotheismus der Primitiven 305

nach Blumentritt nicht die Orte verlassen, wo die Geister ihrer Vor­
fahren wohnen.1 Sollte das Gebet aber wirklich an das höchste Wesen, 
d. h. den Schöpfer der Erde gerichtet sein, so würde dieser doch keine 
große Bedeutung haben; denn wie Vanoverbergh zum Schluß hervor­
hebt, wird es nicht oft gesprochen. Ob das etwa früher häufiger geschah, 
können wir erst später untersuchen.

Wenden wir uns also jetzt zu den Semang auf der Halbinsel Malakka, 
so hat sich ihr Bild gegenüber den früheren Darstellungen, auf denen 
Schmidt fußte, seit ihrer Untersuchung durch Schebesta (Berichte, An- 
thropos 20, 722ff., Religiöse Anschauungen der Semang über die Orang 
hidop [die Unsterblichen], dieses Archiv 24, 1926, 209ff.; 25, 1927, öff., 
Religiöses und Soziales der Urbewohner Malakkas, Akademische Missions­
blätter 15,1927, 23 ff., Bei den Urwaldzwergen von Malaya, 2 Bde. 1927 f., 
Die religiösen Anschauungen der Semang-Zwerge von Malaya [Hinter­
indien] (1928)) sehr stark gewandelt. Danach sollen sie nämlich ursprüng­
lich nicht vor allem Karei oder wie dieser Gott sonst jetzt heißt, ver­
ehrt haben, sondern seinen gegenwärtigen Sohn oder Bruder Ta Pedn, 
aber auch ihn in erster Linie als Donnergott. Die Frage, ob er der Urheber 
des Weltalls und der Schöpfer sei, glaubt Schebesta (dieses Archiv 25, 
31) „mit einem absoluten Ja nicht erledigen“ zu können; vielmehr sagt 
er zwar (schon hier wohl etwas schwankend, ebd. 31): „Pedn schuf den 
Menschen und die Tiere aus Menschen. Dennoch darf man Ta Pedn nicht 
als den Schöpfer schlechthin auffassen. („Die einen nennen ihn Schöpfer 
der Welt, die anderen leugnen das; einige behaupten, daß er den Menschen 
geschaffen hat“, hieß es früher [La conscience de la culpabilite chez les 
primitifs de la Malaisie, Settimana Internaz., IV. Sess. 187] und „Er ist 
Schöpfer wenigstens in gewissem Ausmaß“, heißt es neuestens [Anschau­
ungen 17].) „Er ist aber alleiniger Herr, der über die Geschöpfe verfügt, 
somit muß er gewißlich den Urhebern beigezählt werden. Ja  er ist auch 
der einzige dieser A rt“. Und weiterhin (dieses Archiv 25, 31): „Er ist 
Gesetzgeber, über welchen der Semang keinen anderen mehr kennt. Pedn 
hat auch die Macht, die Beobachtung dieser seiner Gebote durchzusetzen.“ 
Aber zum Schluß der in Rede stehenden Ausführung (ebd. 35) fragt 
doch Schebesta: „Sind wir nun berechtigt, Pedn als das höchste Wesen 
der Semang anzusprechen?“ Und antwortet darauf nur sehr zaghaft:

1 Zu unbestimmt sind die Angaben von Ohm Bei den Negritos in der Wild­
nis Bataans, Kölnische Volkszeitung, Unterhaltungsblatt 22. März 1928: „Wir 
fragen unseren Führer über die religiösen Anschauungen seiner Vorfahren und 
Landsleute. Aber soviel er sonst erzählte, hier war kaum etwas aus ihm heraus­
zubringen . . . .  Aus seinen Bemerkungen war zu schließen, daß er mehr wußte, 
als er sagte. Seine heidnischen Stammesbrüder verehrten auch Gott, ,Dios‘. 
Abends beteten sie: ,Gott sei Dank‘. Auch bei Beerdigungen wurde gebetet.“ 

A rchiv fü r Beligiongwiaeenachaft X X V II 20



306 Carl Clemen

„Das scheint wohl der Fall zu sein.“ Tatsächlich geht es n ic h t  an; denn 
von einer Verehrung Ta Pedns ist keine Rede: „zu beten verstehen die 
Semang nicht“.1 Auch das sog. Gebet des Hala oder Medizinmannes, das 
übrigens an Karei gerichtet zu werden scheint, „besteht darin, daß er 
einen Spiegel oder Ring zum Himmel wirft und dabei jauchzt“ 2, und 
bei dem Blutopfer, das vor allem dargebracht wird, wenn es donnert, 
aber zunächst Manoid, der Gattin der Gottheit, gilt, handelt es sich viel­
leicht ursprünglich nicht um ein Sühnopfer oder überhaupt eine eigent­
liche Kulthandlung3, sondern einen Zauber — denn es findet auch (und 
vielleicht zunächst) statt, wenn es regnen soll4, ähnlich wie Blut als ein 
ganz besonderer Saft auch sonst zu diesem Zweck gebraucht wird.5 
Ferner steht nicht nur „das Totenreich außerhalb der Machtsphäre Pedns“6, 
sondern herrschen wenigstens unter den Sabubn „lockere Sitten in be­
zug auf die Ehe. Verfehlungen in dieser Hinsicht, auch Ehebruch, be­
deuten in ihren Augen keine Schuld, die Karei (ihr oberster Gott) strafen 
würde“.7 Die Vorschriften dagegen, die auf Ta Pedn oder Karei zurück­
geführt werden, sind zumeist nicht eigentlich ethischer Art, und end­
lich fragt es sich wenigstens nach Fahrenfort auch, ob nicht die Semang 
späteren oder sogar fremden Einflüssen ausgesetzt gewesen sind. Aber 
selbst wenn man sich ihre ursprünglichen Anschauungen so, wie Schebesta 
will, denkt, wird man, wie ja  auch er tut, in Ta Pedn zunächst einen

1 Ebd. 34. 2 Ebd. 16.
8 Geschweige denn, daß man mit Schmidt Ethnologische Bemerkungen 21, 

sagen dürfte: „Der Umstand, daß das Blut aus der Gegend des Schienbeins 
genommen wird, würde die Semang, die ja  gute Jäger sind, erinnern an die 
Durchschneidung der Kniekehlen bei Tieren, infolgedessen sie dann nicht mehr 
laufen können und völlig in die Hände des verfolgenden Jägers geraten. Die 
ganze Zeremonie wäre dann zugleich ein Ausdruck der vollständigen Sichüber-
antwortung und Selbstauslieferung an die Gottheit.“ Dazu paßt ja  auch nicht 
die Deutung, die nach ebd. 49 von den Semang selbst gegeben wird.

4 Vgl. Pettazzoni Dio 1 104, sowie Fahrenfort Het hoogste wezen 66 f.
5 Vgl. Frazer The Golden Bough SI, 1911,1, 256. 267f. Schebesta sagt Setti- 

mana Internaz. IV. Sess. 186 zwar: On a voulu stigmatiser comme une ceremonie 
magique le fameux sacrifice du sang, dans lequel les Negritos offrent de leur propre 
sang. On a en tort, aber 192 doch: Meme chez les Semai, plus au Sud, le sa­
crifice au dieu du tonnerre est connu; mais il devient de plus en pluz une cere­
monie magique. Vgl. auch „die eigenartige religiöse Zersm<>nie“, der Schebesta 
nach diesem Archiv 25, 14 in Jarum begegnete: „Wenn es hagelt, sammelt man 
schnell einige Hagelkörner und verschluckt sie, wobei man in der Kehle einen 
eisigen (bitteren) Geschmack verspürt, wie die Semang Bagen. Darauf wirft 
man einzelne Hagelkörner gen Himmel für Ta Pedn, welcher sie auffängt und 
in die Fruchtdolden hineinlegt. Dadurch wird ein ausgezeichnetes Fruchtjahr, 
ein sog. tähud, erzielt.“

6 Schebesta dieses Archiv 26, 36.
7 Desreibe ebd. 24, 225.



Der sog. Monotheismus der Primitiven 307
bloßen U r h e b e r  sehen dürfen, der zugleich als Donnergott gedacht 
worden zu sein scheint.

Weiterhin bei den Andamanesen handelt es sich für uns nur um die 
im Süden der sog. Großen Inseln wohnenden; denn bei den Nordstämmen 
und den Bewohnern der sog. Kleinen Inseln hat Brown (The Religion of 
the Andaman Isländers, Folklore 20, 1909, 257 ff., The Andaman Isländers 
1922) vielmehr zw ei höhere Wesen, denen der Nordost- und Südwest- 
Monsum untersteht, nachgewiesen. Aber Schmidt (Die religiösen Ver­
hältnisse der Andamanesen-Pygmäen, Anthropos 16/17,1921/22, 992ff.) 
hat gezeigt, daß die Nord- und Kleinandamenesen eine jü n g e re  materielle 
Kultur besitzen und in manchen Beziehungen von m u t te r r e c h t l ic h e n  
Kulturen abhängig sind, während sich solche oder gar christliche Einflüsse 
trotz Pettazzoni (Dio I, 93, 2. 100) bei den Südandamanesen nicht nach- 
weisen lassen dürften.1 Auch die Vorstellung von dem höchsten Wesen 
namens Puluga2 ist hier nicht später, sondern alt; denn wenn Brown 
(Folkl. 20, 266) sich zum Beweise dafür, daß es ursprünglich als Weib 
gedacht worden wäre, darauf beruft, daß es bei einer bestimmten Ge­
legenheit Feuerbrände und Perlmuttermuscheln, also women’s things, 
schleudere, so hatte Schmidt erwidert, bei den Südstämmen werde nur 
der Feuerbrand als Symbol des Blitzes erwähnt — und das sei doch 
gewiß das ältere und verbreitetere Symbol. Aber wie wird Puluga nun 
des näheren gedacht? Jedenfalls als Schöpfer und außerdem in gewisser 
Weise als Gesetzgeber und Richter. Daß freilich das auf ihn zurückge­
führte Verbot, Wachs zu verbrennen und in der ersten Hälfte der Re­
genzeit gewisse Pflanzen zu essen, so, wie Schmidt will, zu erklären ist, 
nämlich als Verbot eines „vernunftwidrigen Verschwendens und Ver- 
wüstens der Gottesgabe“, oder daß es bewirken sollte, daß man nicht 
in das Heranreifen dieser Pflanze eingriffe, sondern sie als eine Art Pri- 
mitial- oder Erstlingsopfer für Puluga stehen ließe — das ist mir sehr 
zweifelhaft; mehr noch allerdings trotz Brown bzw. Pettazzoni, daß die 
Andamanesen zwischen dem Honigsammeln und Wachs verbrennen so­
wie dem Genuß jener Pflanzen und der Regenzeit eine kausale Verbin­
dung hergestellt hätten, oder auch daß sie tatsächlich, wie sie behaup­
ten, von vornherein geglaubt hätten, Puluga liebe den Geruch des ver­
brannten Wachses nicht und wolle selbst von jenen Früchten genießen.

1 Vgl. Brown, Folkl. 20, 258, auch gegen Lang MaJcing 195: Puluga lives 
in a large stone house (clearly derived frorn ours at Port Blair).

2 Über den Namen hat sich Trombetti miter dem Titel P., Origine e dif- 
fusione dei nome in den Studi e materialii di storia delle religioni 3, 1927, 137 ff. 
geäußert. Für die Aussprache der Namen bei englischen Autoren überhaupt 
ist schon hier an den von Schmidt (Ursprung I *148, 2) zitierten Satz von 
W hitney zu erinnern, daß sie den Grundsatz zu haben schienen to write all 
kinds of sounds almost all kinds of ways.

20*



308 Carl Clemen

Wenn Brown von eigentlichen sittlichen Geboten, die die Andamanesen 
auf Puluga zurückgeführt hätten, nichts erfahren hat, so könnte man 
das ja  mit Schmidt daraus erklären, daß er sich bei den Südandamane- 
sen nicht lange genug aufgehalten hatte; zugleich aber glaubt auch 
Schmidt (Anthropos 16/17, 996), die Eingeborenen hätten auf die Fragen 
jenes durchaus zutreffend antworten können, „daß durch Diebstahl, Mord, 
Ehebruch u. dgl. Puluga nicht in gleicher Weise erzürnt werde wie bei 
der Übertretung jener rituellen Vorschriften, bei denen der Zorn Pulugas 
sofort, grosso modo, in Form eines Zyklonsturmes oder gar einer Sintflut 
losbrach“. Wenn ferner Temple (Andamans,Encycl. of Rel. andEth.1,1908, 
468) von Puluga sagt, er habe keine Autorität über die bösen Geister 
und begnüge sich damit, ihnen diejenigen, die gegen ihn gefrevelt haben, 
zu bezeichnen, so klingt das nicht so, als ob er, wie Schmidt meint, an 
sich allmächtig wäre und nur das Böse von seinem Wesen fernhalten 
wollte; ja wenn Schmidt von dem Glauben an eine Vergeltung nach 
dem Tode und leibliche Auferstehung bei den Andamanesen redet, so 
sagt wieder Temple: „Es gibt keinen Himmel und keine Hölle, auch 
keine leibliche Auferstehung im religiösen Sinne.“ Vor allem aber hören 
wir von keiner Verehrung Pulugas; denn was Schmidt über Opfer und 
Gebete, die ihm dargebracbt würden, berichtet, ist nicht beweisend, und 
wenn er im Gefühl dieses Mangels immer wieder betont, daß wir über 
die Andamanesen nicht viel wüßten, so dürfen wir ihnen doch nicht ge­
rade Gebräuche zuschreiben, die wir wenigstens bisher bei Pygmäen 
nicht (bzw. nicht sicher) gefunden haben. Puluga darf mithin mindestens 
zunächst nicht als höchstes Wesen im religiösen Sinne bezeichnet wer­
den; er ist auch, eben weil er nicht verehrt wird, von Haus aus kein 
Himmelsgott im Sinne Pettazzonis, sondern, wie Lang selbst sagt (Pu­
luga, Man 10, 1910, Nr. 30, S. 52), eine Schöpfung der Einbildung auf 
der Suche nach einer ersten Ursache, oder, wie Söderblom auch von 
ihm „nicht unwahrscheinlich“ fand, ein Urheber.

Wenden wir uns nach Zentralafrika und beginnen hier im Osten, so 
hören wir bei den Boni von der Verehrung eines höchsten Wesens, von 
dem alles geschaffen sei und dem man von einem erlegten Büffel, ge­
fundenem Honig und Palmwein etwas abgeben müsse. Ähnliches fanden 
wir ja schon bei den Negritos auf den Philippinen; aber von einer sonstigen 
Verehrung des höchsten Wesens erfahren wir hier so wenig wie dort; ja  
wenn es bei den Boni denselben Namen Waka wie bei den Galla trägt, so 
könnte die Vorstellung von ihm zum Teil von diesen entlehnt sein, die ihrer­
seits wieder vom Juden- und Christentum oder Islam beeinflußt sein dürften.1

1 Vgl. auch Meinhof Die afrikanischen Religionen 1912, 121, Religionen 
der schriftlosen Völker Afrikas {Religionsgeschichtliches Lesebuch von Bertholet) 
1913, 4. 39.



Der eog. Monotheismus der Primitiven 309
Weiterhin bei den Bambute in Uganda spricht Sir Harry Johnston 

(The Uganda Protectorate 1902, II 539) nur von einer bösen Macht, die 
Donner, Blitz und Regen schicke. Wenn Schmidt meint, das W ider­
streben, mit dem die Leute von diesem Wesen redeten, stamme höchst­
wahrscheinlich vielmehr aus Ehrfurcht und Scheu vor ihm, so wider­
spricht dem wohl die Deutung, die dieser Gottheit der genannte Bericht­
erstatter gibt und an der daher auch Pettazzoni festhält.

Bei den Ruanda westlich vom Victoria Nyansa hat Schumacher (Die 
Expedition P. Schumachers von den Weißen Vätern zu den Kivu-Pyg- 
mäen in Ruanda, Ostafrika, Anthropos 20, 700f., Quelques tribus pygmees 
du Centre africain, Settimana Internaz., IV. Sess. 272) noch 1924 die Sitte 
gefunden, nach Erlegung eines Wildes Immäna, dem Schöpfer und Herrn 
aller Dinge, zum Dank eine Spende von Wein oder auch Wasser dar­
zubringen. Aber zugleich geht aus seinem Bericht deutlich hervor, daß 
das die einzige Gelegenheit ist, bei der man sich „an etwas Außerwelt­
liches wendet“.1

Überhaupt von keiner Verehrung des höchsten Wesens ist bei den 
südlich von den Ruanda wohnenden Watwa die Rede; ja  von ihm —  es 
heißt Indagarra — wird nur erzählt, daß es im Anfang zwei Menschen, 
einen Mann und ein Weib, gemacht habe und alle nach dem Tode 
richte.2

Von den Wambutti am Ituri östlich vom Tanganjika bezweifelt Fahren­
fort auf Grund der Berichte von David (Notizen über die Pygmäen des 
Ituriwaldes, Globus 86, 1904, 196 f.), die er vollständiger als Schmidt 
zitiert, und van den Bergh (On the trail of the pygmies 1922, 248ff.) 
überhaupt, daß sie an ein höchstes Wesen glauben, und bemerkt (Het 
hoogste wezen 127) zu der Erzählung von Po well Cotton (Notes on a 
Journey strough the Great Ituri Forest, Journal of the African Society 
7, 1907, 5 f.), er habe einem Fest des höchsten Geistes beigewohnt, bei 
dem die Pygmäen um einen Tisch herumsaßen und die Szene, leider 
ohne Erfolg, photographiert, mit berechtigtem Spott: „Es kann Ver­
wunderung erregen, daß kein einziger der in der Sitzung der afrikani­
schen Gesellschaft, in der Powell Cotton seinen Vortrag hielt, Anwesen­
den gefragt hat, ob Tische zu den gewöhnlichen Gebrauchsgegenständen 
dieser Urwald-Pygmäen gehören. Es ist wohl sehr schade, daß die Pho­
tographie davon mißglückt ist.“ Berichtet Powell Cotton außerdem, daß 
einer dieser Pygmäen während eines schrecklichen Gewitters eine höhere 
Macht (a higher power) anrief, so fragt es sich wieder, ob darunter ge­
rade ein h ö c h s te s  Wesen zu verstehen ist.

1 Im übrigen vgl. noch Zuure Immäna, le dieu des Barundi, Anthropos 
21, 1926, 733 ff., besonders 766 ff.

2 Im übrigen vgl. Fahrenfort Het hoogste wezen 107 ff.



Weiterhin bei den Bekü-Pygmäen scheint allerdings eine Verehrung 
des höchsten Wesens, das als Urheber des Himmels, der Sterne, des 
Lichts und der Augen gilt, bezeugt zu sein. Aber wenn es Nzame heißt, 
wie bei den Azongo und Bagielli1 im Westen Nzambi und bei den süd­
lich von ihnen wohnenden Nkula Ndjambi, also einen ähnlichen Namen 
träg t wie bei den West-Bantu, und wenn die Sprache aller dieser Stämme 
überhaupt ältere Formen der benachbarten Bantusprachen darstellt, so 
könnte vielleicht auch ihre Vorstellung von dem höchsten Wesen von 
derjenigen der Bantu mindestens beeinflußt sein. Doch ist von einer Ver­
ehrung dieses sog. höchsten Wesens bei den Ajongo wieder keine 
Rede — es hat nur alles gemacht, läßt auch die Menschen leben und 
sterben und vergilt ihnen nach ihrem Tode — , während wir bei den 
Nkula die Sitte finden, Ndjambi, wenn die Nüsse reif sind, zwei von 
ihnen darzubringen. Aber wenn die eine von ihnen schlecht sein muß 
und wenn, um beide zu verbrennen, neues Feuer gequirlt wird, so fragt 
es sich, ob damit von vornherein ein P rim itialopfer gemeint war oder 
ob die Nüsse nicht dadurch, daß man die ersten von ihnen der Gottheit 
darbrachte, immunisiert werden sollten, wie das ja in anderen Fällen 
gerade auch in Afrika zweifellos der Zweck der besonderen Verwendung 
der Erstlinge ist.2

Endlich über die Buschmänner in Südafrika lauten die Nachrichten, 
wie Schmidt auch jetzt noch (Ursprung I2 164) zugibt, sehr wider­
spruchsvoll. Und selbst wenn Orpen (bei demselben, Stellung 238) von 
dem Buschmann Quing, der früher Weiße niemals anders als im Kriege 
gesehen hatte, also kaum von ihnen beeinflußt worden war, gehört hat: 
„Cagn schuf alle Dinge, und wir beten zu ihm; im Anfang war er gut 
und lieb, aber er wurde böse, weil er so vieles durchkämpfen mußte“, 
so wird das von Bleek (bei demselben, ebd. 239) bestritten.3 IJnd auch 
Schebesta (Die religiösen Anschauungen Südafrikas, Anthropos 18 19, 
1923/24, 115) bemerkt: „Außer Gebeten und Kulttänzen scheinen keine 
anderen Kulthandlungen, zumal keine Opfer vorzukommen.“ Ja  Vedder 
(Grundriß einer Grammatik der Buschmannsprache vom Stamme der |Ku- 
Buschmänner, Zeitschrift für Kolonialsprachen 1, 1910/11, 6 f.) berichtet 
von den | Ku-Buschmännern, die ein höchstes Wesen, Hu’we mit Namen 
(und daneben ein böses g i ’ua mitNamen),annahmen und ihm die Schöpfung 
und Erhaltung der W elt zuschrieben, nur, daß es zur Zeit der Feld­
zwiebelernte mit einem bestimmten, von den Vorvätern ererbten Zere­

1 Vgl. Seiwert Die Bagielli, ein Pygmäenstamm des Kameruner Urwalds, 
Anthropos 21, 142.

1 Vgl. Frazer The Golden Bough 3V, 1912, 2, 82ff. 109ff. Der von Fahren­
fort Het hoogste weeen 121 verglichene Gebrauch ist dagegen anderer Art.

8 Vgl. auch ebd. 9 7 ff.

310 Carl Clemen



moniell und Gebet verehrt würde. Endlich die Tati-Buschmänner scheinen 
bloß einen Gott des Donners zu kennen, den sie Thora oder Zimo 
nennen — letzteres ein Ausdruck, der wohl von den Betschuanen ent­
lehnt ist. Aber wie es auch mit der Vorstellung selbst steht: ein eigent­
liches höchstes Wesen ist das nicht, und auch bei den anderen Busch­
männern handelt es sich, wie Söderblom (Werden 2 117 f.) sah, nur um 
sog. Urheber.

Daß diese bei manchen Pygmäen, soweit sie sie wirklich, und zwar 
von Haus aus, annehmen, auch verehrt werden, ist ja  nicht zu leugnen; 
aber bei ihnen überhaupt „von einer Beeinflussung des ganzen Lebens 
durch die Anerkennung und Verehrung dieses Wesens sprechen“ darf 
man trotz Schmidt (Stellung 245 *) gewiß n ich t. Außerdem ist nochmals 
daran zu erinnern, daß die Pygmäen vielleicht gar nicht die ältesten 
Stämme sind; die Buschmänner läßt übrigens Schmidt selbst schon eine 
Überleitung zu dem nächsten Kulturkreise bilden. Wenden wir uns also 
zu ihm, so handelt es sich bei ihm im wesentlichen um die Tasmanier, 
die ja  von anderen vielmehr für den primitivsten Stamm gehalten werden.

DIE TASMANIER
Die älteste Nachricht über ihre Religion stammt aus dem Jahre 1820 

und von einem Leutnant Jeffreys (Van Diemen’s Land 124); sie lautet: 
„Es kommt oft vor, daß die Matrosen . . . genötigt sind, ihre (einheimi­
schen) W eiber für einige Tage allein zu lassen. Bei solchen Gelegen­
heiten haben diese anhänglichen Geschöpfe einen Gesang, welchen sie 
zu ihrer imaginären Gottheit singen, von der sie indes nur einen sehr 
unbestimmten Begriff haben und welche, wie sie sagen, dem Tage vor­
steht, während ein böser Geist oder Dämon des Nachts erscheint. Diese 
(erstere) Gottheit, welche immer es auch sei, halten sie für den Geber 
des Guten, und es scheint nicht, daß sie mehr als einen Gott anerkennen.4 ‘2

1 V g l .  a u c h  Kern Natur- und Gewissensgott, Kultur- und Universalgeschichte,  
Walter Götz zu seinem 60. Geburtstag dargebracht 1927, 404.

* Ähnlich sagt zwei Jahre später ein Missionar Leigh (The Aborigines of 
Van Diemen’s Land, Missionary Notices o f the Methodist Conference III, 1822, 
243): „Ihre religiösen Berichte sind sehr dunkel. Gleichwohl glauben sie an 
zwei Geister: der eine regiert die Nacht, und ihn halten sie für böse. Dem 
guten Geist schreiben sie alles Gute zu und dem bösen Geist alles Übel. Wenn 
irgendjemand von der Familie auf Reisen ist, so pflegen sie zu dem guten Geist 
zu singen, um so Schutz für ihre abwesenden Freunde zu erhalten, und daß 
sie gesund und unversehrt zurückkehren mögen.“ Wenn Schmidt {Ursprung I* 
260, 1) „zu diesem charakteristischen Gebrauch“ „eine Parallele von den Yagan- 
Feuerländern“ zitiert: „Wer im Begriff steht, eine längere Reise anzutreten, 
und sich von den anderen verabschiedet, der hört den Gegengruß: Ja, Abschied­
nehmen für immer, wenn es Watanineuwa (so schreibt er den Namen) mittler-

Der sog. Monotheismus der Primitiven 311



312 Caxl Clemen

Nach späteren Nachrichten wäre das, wenn wir den Ausdruck Gott im 
weiteren oder weitesten Sinne des Wortes fassen, allerdings doch der Fall 
gewesen, und auch in den älteren handelt es sich nicht um Monotheis­
mus, sondern um Dualismus. Gewiß wird man diesen bei seiner eigen­
tümlichen Form — der gute Gott steht dem Tage, der böse der Nacht 
vor — trotz Roth (The Aborigines of Tasmania 1890. 2 1899, 57) und 
Pettazzoni ebensowenig wie den sehr eigentümlichen Schöpfungsbericht 
der Tasmanier auf den Einfluß christlicher Missionare zurückführen 
können1; man wird es trotz Graebner2 (Weltbild 25) auch nicht irgend­
wie einleuchtend machen können, „daß die Gestalt der guten Taggott­
heit eben dem Gegensatz gegen den Nachtgott, etwa der Gefühlsreak­
tion gegen die Nachtstimmung, ihre Entstehung verdankt“; aber ebenso­
wenig läßt sich umgekehrt mit Schmidt beweisen, daß ursprünglich nur 
das gute höchste Wesen angenommen worden sei. Wenn er dafür näm­
lich zunächst auf die Südostaustralier und Pygmäen (von denen das doch 
keineswegs allgemein gilt) verweist, so ist, wie wir eben wieder sahen, 
die Stellung der letzteren in der Entwicklung der Menschheit strittig; 
die Südostaustralier aber hält Schmidt selbst für jünger als die Tasmanier, 
dürfte also von ihnen kaum auf diese schließen — zumal wir bei ihnen 
von Mysterien, in denen allein bei den Südostaustraliern von dem guten 
höchsten Wesen die Rede ist, nichts wissen. Seine Deutung des Namens

weile gefällt, einen von uns sterben zu lassen“ — so ist dieser Gegengruß, wie 
es auch m it W., auf den ich später zu sprechen komme, stehen mag, kaum 
dem Gebet der Tasmanier für einen Abwesenden so ähnlich, daß man, wie es 
wohl Schmidts Meinung ist, von W. auf das höchste Wesen dieser schließen 
dürfte.

1 Angesichts des in der vorigen Anmerkung zitierten Berichts von Leigh 
möchte ich auch nicht mit Fahrenfort Set hoogste wesen 228f. sagen: Bij het 
geval van Jeffreys overhet zingen to t de goede geest is de waaschijnlikheid groot, 
dat de religieuze voorStellingen van de Europese echtgenoten der zingende 
vrouwen nieet geheel vreemd eraan zijn. Wenn andererseits Schmidt, Ursprung
I *261 den Umstand, daß „zwei Zeugnisse aus einer späteren Zeit (aus den 
Jahren 1842 und 1843) von einem guten höchsten Wesen, das eine nur mehr 
unbestimmt, das andere gar nicht mehr sprechen“, zum Teil m it dem christ­
lichen Einfluß Mr. Clarks erklärt, der nach S. 257 „1833 den Schwarzen zu­
gesellt wurde11, so kann das wohl nur heißen, daß (vielleicht infolge seiner 
falschen Methode) hinter dem christlichen Gottesbegriff der einheimische Glaube 
an ein höchstes Wesen zurücktrat; aber auch das ist zweifelhaft, wenn doch, 
wie Schmidt S. 262 mitteilt, noch 1846 Davies berichtet: „Ich konnte es nie­
mals mit Sicherheit feststellen, ob sie an eine gute Gottheit glaubten; denn 
obwohl sie von einer solchen sprachen, fiel es mir auf, daß es das war, was 
man ihnen gesagt hatte. Sie mögen indes an eine glauben, die Gewalt bei 
Tage hat.“

* Yon Schmidt Ursprtmg I* 264 wird diese Deutung ungenauerweise Foy 
zugeschrieben.



Der sog. Monotheismus der Primitiven 313

desselben bei den Tasmaniem: Tiggena marra boona als Extremus TJnus 
Eminens, der Allerhöchste, Eine, Erhabene, aber bezeichnet er selbst als 
zum Teil unsicher1; und selbst wenn es anders wäre, so würde sie noch 
nicht mit Sicherheit auf einen ursprünglichen Monotheismus hindeuten. 
Vielmehr ist nur ein Dualismus nachzuweisen, den übrigens Graebner 
(Anthropos 4, 732, 3, Zur australischen Religionsgeschichte, Globus 96, 
1909, 378, Kultur der Gegenwart III 5, 449) aus einer späteren Kul­
turschicht herleiten möchte. Aber das geht uns hier nichts weiter an; 
wir können uns also sofort den australischen Stämmen zuwenden.

AUSTRALIEN
Die in Südostaustralien wohnenden Kurnai gehören anthropologisch 

mit den Tasmaniern zusammen und sind nach Schmidt, dem hier frei­
lich wieder Graebner (Globus 96, 341 ff.; 97, 363f.) und Foy (Die Reli­
gionen der Südsee. Allgemeines 1905— 1910, dieses Archiv 15, 1912, 
501 ff.2) widersprechen, ebenso wegen ihres Geschlechtstotemismus zu 
dem ältesten australischen Kulturkreise zu rechnen. Schmidt räumt aber 
ein, daß in materieller Hinsicht die jüngere Kultur auf sie eingewirkt 
hat, und hat ebenso neuerdings erkannt, daß die Sprache der Kurnai 
derartige Einflüsse zeigt. Dann aber kann das wohl auch von ihrer reli­
giösen Anschauung gelten; wie lautet sie also in der uns hier interes­
sierenden Beziehung? Das sog. höchste Wesen heißt Mungan ngaua, und 
das bedeutet: unser Vater. Aber wenn das Lang sofort im christlichen 
Sinne verstand, so gibt auch Schmidt zu, daß das unberechtigt war, daß 
vielmehr, wie Howitt gezeigt hatte, bei den Kurnai auch der Häuptling, 
ja  selbst der englische Gouverneur so heißt. Daß auch Mungan ngaua 
als Häuptling gedacht würde, sucht Schmidt damit zu widerlegen, daß 
er zwar einen Sohn, aber keine Frau habe — also könnte auch jener 
nur im moralischen Sinne sein Sohn heißen. Doch das ist in der Tat ein 
unerlaubtes argumentum e silentio, wenn Schmidt in der Sache mit seiner 
Leugnung jener Auffassung Mungan ngauas auch recht haben wird. Und 
ebenso gegenüber Graebner, Foy und Pettazzoni, wenn er daraus, daß 
Mungan ngaua bei einer bestimmten Gelegenheit die Aurora australis, 
das Südlicht, als W e rk z e u g  gebraucht, nicht schließen will, daß jener 
naturmythischen Charakter zeige. Aber als Schöpfer wird er auch nicht 
bezeichnet; wenn Schmidt (Ursprung I 2 284) dazu bemerkt, „daß in 
den Berichten der Kurnai von einer Schöpfung überhaupt kein W ort

1 Über den von Schmidt verglichenen Namen des höchsten Wesens bei den 
Feuerländern vgl. Fahrenfort Set hoogste wezen 230 f.

1 Vgl auch Wobbermin Die Frage nach den Anfängen der Religion in 
religionspsychologischer Beleuchtung, Zeitschrift für angewandte Psychologie 9t 
1915, 386, Systematische Theologie II, 1922, 404.



314 Carl Clemen

vorkommt, und daß diese Berichte im Verhältnis etwas kurz sind“, 
so ist das wieder ein sehr bedenkliches argumentum e silenüo. Tatsäch­
lich heißt Mungan ngaua — und dadurch unterscheidet er sich von den 
sonst angenommenen höheren Wesen oder Geistern — der Stifter der 
geheimen Initiationszeremonien; er ist ein reiner Urheber und braucht 
also gewiß nicht aus dem Christentum zu stammen, auf das ihn Tylor 
«infach wegen seines Namens zurückführen wollte. Zwar bestand die 
Möglichkeit eines solchen Einflusses; denn wenn auch die eingeborenen 
Gewährsmänner Howitts schon vor der Gründung der ersten Missions­
stationen in Gippsland mannbar geworden waren, so könnte doch die Be­
völkerung der schon früher gegründeten großen Städte eingewirkt haben. 
Aber nachzuweisen ist das trotz Wobbermin auch sonst nicht; denn die 
Erzählung, daß bei jener besonderen Gelegenheit Mungan ngaua erst 
das Südlicht, dann aber eine Sintflut gesandt habe, braucht nicht so er­
klärt zu werden — auch wenn die Kurnai noch eine andere Flutsage 
kennen, die wenigstens in ihrem ersten Teil nicht auf christlichen Ein­
fluß zurückgeführt werden kann.

Weiterhin die nördlich von den Kurnai wohnenden Wiradjuri-Kami- 
laroi haben Beziehungen sowohl zu den südlich und südöstlich als den 
nordöstlich von ihnen wohnenden Stämmen und könnten daher auch in 
religiöser Hinsicht mit ihnen Zusammenhängen. Jedenfalls ist die Ver­
bindung zwischen Baiame und Daramulun, die b e id e  die Jünglingsweihe 
eingerichtet haben sollen, eben deshalb so wenig ursprünglich wie die 
zwischen Altjira und Tuanyiraka bei den Aranda in Zentralaustralien, 
die ebenfalls einem späteren Kulturkreis angehören.1 Aber während Alt­
jira je tzt als einflußlos gilt und deshalb keine Beachtung findet, wird 
Baiame nicht nur als allmächtiger Schöpfer, sondern als gut und gerecht 
bezeichnet und entsprechend im Gebet angerufen. Freilich ergibt sich 
„aus den Berichten der älteren Missionare (Henderson 1829/30, Missio­
nare von Wellington 1836, McArthur 1837)“ nach Pettazzoni (Dio 123f.)8, 
„daß die Eingeborenen (früher) einen vagen Glauben an einen Schöpfer­
gott hatten, aber vor allem an einen ,Teufel4 glaubten, daß Baiame jetzt 
als Schöpfer betrachtet wurde, aber daß eine Zeit vorhanden gewesen 
war, in der man das nicht glaubte, daß Baiame früher eine Sintflut 
schickte und später eine andere schicken wird; daß Baiame nach der 
einheimischen Vorstellung als Vater vieler Söhne gedacht wurde, von

1 Vgl. Schmidt Die Stellung der Aranda unter den australischen Stämmen, 
ZeitBchr f. Ethnol. 40, 1908, 866 ff., Die soziologische und religiös-ethische Grup­
pierung der australischen Stämme, ebd. 41, 1909, 372 ff So geht es allerdings 
nicht an, mit Wobbermin Systematische Theologie II 349 daB südostaustralische 
Material nach Analogie des zentralaustralischen zu verstehen.

* Vgl. auch Schmidt Ursprung 1* 261.



denen nur zwei noch lebten; er wurde von den Eingeborenen mit be­
stimmten Tänzen verehrt, besonders bei den offenbar und der Über­
lieferung gemäß einheimischen Gebräuchen bei der Einweihung, bei denen 
er plastisch durch aus Erde hergestellte Figuren, die in Relief auf den 
Boden gelegt wurden, repräsentiert wurde“. So leitet Pettazzoni zwar 
nicht, wie seinerzeit Tylor, die ganze spätere Gestalt Baiames, aber, wie 
auch Wobbermin und Söderblom, einzelne Züge in seinem Bilde aus dem 
Christentum ab, und in derTat könnte dieses eingewirkt haben, wenn es mir 
auch weder bei der Schilderung Baiames als eines alten Mannes mit weißem 
Bart, noch bei der Erzählung von der Erschaffung der Menschen nicht nur 
aus Tieren, sondern aus Lehm, die doch auch sonst bei Primitiven angenom­
men wird, sicher scheint. Dagegen die Vorstellung von Baiame über­
haupt ist sicher älter; nur handelt es sich dabei ursprünglich (und eben 
deshalb vielleicht schon in der ä l te r e n  Kultur der Wiradjuri Kamila- 
roi) im wesentlichen um einen Urheber, der später keine große Bedeu­
tung mehr haben sollte1; auch mit Naturerscheinungen ist er wohl erst 
nachträglich in Verbindung gebracht worden.2

Die sog. Viktoria-Stämme, die westlich von den bisher betrachteten 
wohnen, gehören in soziologischer Beziehung einer späteren Kultur 
an und könnten also auch in ihren Anschauungen über ein höchstes 
Wesen von dieser beeinflußt sein. Ja  Wobbermin meint (Zeitschrift für 
angewandte Psychologie 9, 376f.), ihre Vorstellung von der Schöpfung 
ginge auf die Bibel zurück; denn nur so erkläre sich das Zusammen­
treffen folgender drei Momente: „1. die Erschaffung der beiden Männer 
aus einem Klumpen Lehm, 2. die mehrmalige Hervorhebung, daß Bund- 
jil (so heißt das sog. höchste Wesen hier) sein W erk sehr gefiel, 3. das 
Einhauchen des Atems als entscheidender Akt der Belebung.“ Aber 
Schmidt (Ursprung I 2 351, 2) erinnert mit Recht daran, daß sich, wie 
das erste, so das dritte Moment auch sonst bei Primitiven findet, und 
daß das zweite schon wegen seiner Vereinzelung der Beweiskraft ent­
behrt; außerdem ist es wohl in der Tat „echt australisch“, wenn Bundjil 
sein Werk, weil es ihm sehr gefiel, zweimal umtanzt haben soll. So 
könnte er vielmehr der ältesten australischen Kultur angehören; denn 
im wesentlichen wird er eben wieder, wie gelegentlich sein Bruder oder

Der sog. Monotheismus der Primitiven 315

1 Wenn Wobbermin Systematische Theologie II 347 das vom religionspsycho­
logischen Standpunkte aus bezweifelt, so setzt er voraus, daß die Urhebervor­
stellung von Anfang an eine religiöse Bedeutung hatte, was eben zu be­
streiten ist.

8 Vgl. auch Hauer Die Religionen I 339. Erst recht später ist wohl die 
Auffassung als eines Medizinmannes, die Fahrenfort Het hoogste wezen 217 für 
ursprünglich hält.



316 Carl Clemen

Sohn Paliyan1, als Schöpfer (manchmal auch als erster Mensch) gedacht. 
Daß er vom Himmel alles sieht und W ächter der Sittlichkeit ist, wird 
von ihm vielleicht gar nicht berichtet, und auch daß die Scheu, seinen 
Namen zu gebrauchen, Ehrfurcht vor ihm verrate, hat Schmidt nicht be­
wiesen; es bleibt möglich, daß man ihn vermied, um Bundjil nicht her­
beizurufen. Denn wenn die Südostaustralier einen Gottesnamen sonst 
deshalb geheim halten, damit er nicht einem anderen, der mit ihm 
zaubern könnte, bekannt würde, so könnten sie doch den allen bekann­
ten Namen Bundjils auch aus dem angegebenen Grunde nicht gebraucht 
haben.2

Auch das sog. höchste Wesen der in der Nähe von Adelaide am 
Unterlauf des Murray River wohnenden Narrinyeri, Nurrundere, könnte, 
wenngleich jene spätere Kultureinflüsse zeigen, aus der ältesten Kultur 
stammen; denn es wird als Schöpfer beschrieben, während ethische Züge 
auch nach Schmidt an ihm nicht zu entdecken sind. „Sein Amt als To­
tenrichter übt er in keiner Weise nach ethischen Gesichtspunkten, son­
dern nach Rücksichten der Stammeszugehörigkeit aus, weshalb auch die 
Narrinyeri keine Furcht vor Bestrafung oder Hoffnung auf Lohn im 
Jenseits kennen.“ Er gilt überhaupt als „sehr alt, fast stumpfsinnig und 
unfähig, sich zu bewegen“ 3, ohne daß das aus seiner Identifizierung mit 
der untergehenden Sonne erklärt zu werden brauchte. So wird auch die 
Scheu, seinen Namen zu nennen, nicht als Ehrfurcht zu erklären sein, 
geschweige denn der Gebrauch der Narrinyeri, vor der Jagd ein unter­
wegs getötetes Wallaby auf das Feuer zu legen und dann, die Waffen 
gen Himmel richtend, auf es los zu stürzen, als ein Opfer, und zwar ge­
rade für Nurrundere; denn das letztere folgt auch daraus noch nicht, 
daß dieser den Gebrauch angeordnet haben soll.4

Endlich Nuralie, das sog. höchste Wesen derWiimbaio am Oberlauf 
des Murray River, die wieder späteren Kulturkreisen angehören, gilt als 
Schöpfer, der auch alle Monate den Mond verschwinden läßt und Sterne 
daraus macht. Dazu paßt, daß manchmal von m e h re re n  Nuralie die 
Rede ist, wie bei den westlich von den Wiimbaio wohnenden Dieri von 
mehreren Mura-Mura neben einem Mura. Denn auch jene werden nach 
W undt (Elemente der Völkerpsychologie 1912, 229) beschrieben als 
„phantastische Wesen früherer Zeiten, die den jetzigen Generationen

1 Wenn Schmidt ebd. M65 sagt: „Keins dieser Wesen wird in irgendeiner 
Mythe als Schöpfer erwähnt“, so widerspricht dem das von ihm angeführte 
Zitat aus den Letters from Victorian Pioneers auf S. 342.

8 Vgl. auch Frazer The Golden Bough 8II, 1911, 384ff.
3 Schmidt Ursprung I 2 408.
4 Vgl. die freilich nur ähnlichen Jagdzauber bei Frazer The Golden Bough8

I 1, 109 ff.



Zauberwerkzeuge zurückgelassen und die Vorfahren in den Zauberzere­
monien unterrichtet, daneben auch noch nach einzelnen Sagen die 
Totemtiere geschaffen haben oder selbst sich in Totemtiere umwan­
delten.“

Die sog. höchsten Wesen der ältesten australischen Stämme bilden 
also auch keinen Beweis für einen ursprünglichen Monotheismus; denn 
sie sind weder die einzigen, noch werden sie im allgemeinen verehrt. 
Allerdings sind sie von Haus aus keine Vorfahren; sie werden auch mit 
Naturerscheinungen erst nachträglich in Verbindung gebracht und stellen 
zunächst sog. Urheber dar, die nur das kausale Bedürfnis befriedigten. 
Immerhin könnte es in anderen Erdteilen, die also auch noch zu unter­
suchen sind, anders stehen; wenn ich die in ihnen wohnenden Primitiven, 
wie schon die australischen, zusammennehme und nicht die einzelnen 
Kulturkreise durch alle Erdteile hindurch verfolge, so kann ich mich 
dafür auf Schmidt selbst bzw. darauf berufen, daß sie auch nach ihm (Ur­
sprung I 2 766) „vielfach derartig eng miteinander verflochten sind, daß 
es schwer halten würde, jeden gesondert herauszustellen“. Im einzelnen 
aber werde ich auch hier immer mit den ältesten Kulturen beginnen.

AU STRONE SIEN

Als Austronesien bezeichnet Schmidt (Die sprachlichen Verhältnisse 
Ozeaniens in ihrer Bedeutung für die Ethnologie, Mitteilungen der An­
thropologischen Gesellschaft in Wien 29, 1899, 245, Die Mythologie 
der austronesischen Völker, ebd. 39, 1909, 242, Grundlinien einer Ver­
gleichung der Religionen und Mythologien der austronesischen Völker, 
Denkschriften der Kaiserl. Akademie der Wissenschaften in Wien, phi- 
los.-philol. Kl. 53, 3, 1910, 1) die Inseln, die man sonst als Indonesien, 
Melanesien (nebst Mikronesien) und Polynesien zu unterscheiden pflegt. 
Und zwar glaubt er, daß sich ihre Kultur in dieser Reihenfolge ent­
wickelt hat, während Graebner (Kultur der Gegenwart III 5, 505, auch 
Führer durch das Rautenstrauch-Joest-Museum der Stadt Köln 4 1927, 
92) gerade umgekehrt die indonesische Kultur durch Mischung der me- 
lanesischen und polynesischen entstanden denkt. Ich stelle mich gleich­
wohl auch hier auf Schmidts Standpunkt und beginne also mit Indo­
nesien, das ich wieder von Nordosten nach Südwesten durchnehme.

1. Auf den Philippinen, von deren Pygmäenbevölkerung ja schon 
die Rede war, glauben die Tagalen an ein höchstes Wesen, Bathala mei- 
capal genannt, das, wie der erste Teil seines Namens ( =  Bhattära), aus 
dem Hinduismus stammen könnte. Aber anderwärts führt es einheimische 
Namen, so bei den Igorroten Bontoc den Namen Lumaoig, soll auch auf 
Erden gelebt und den Menschen Vorschriften gegeben haben — kurz

Der sog. Monotheismus der Primitiven 317



318 Carl Clemen

es handelt sich bei ihm wieder, wenn nicht um einen menschlichen Heil­
bringer, dann um einen sog. Urheber.1

Auf Celebes, und zwar im Norden davon, in Minahassa, sucht Schmidt 
den Himmelsgott als einziges höchstes Wesen zu erweisen, aber dagegen 
entscheidet wohl, daß diesem die Gottheit der Erde zur Seite steht, 
ebenso wie ihm oder dem Gott der Sonne in Mittel-Celebes. Endlich im 
Süden, bei den Makassaren und Buginesen, heißt zwar der Obergott des 
Himmels Topalanrowe, d. h. der Schöpfer, aber auch ihm ist ein Ober­
gott der Unterwelt zugesellt, der einen zum Teil indischen Namen, näm­
lich Guru ni Sallang führt; ein einziges höchstes Wesen liegt also auch 
hier nicht vor.

Auf den Kleinen Sundainseln sind mohammedanische oderauch christ­
liche Einflüsse wahrzunehmen: so heißt eine gleich näher zu bezeich­
nende Gottheit auf Buru: Opa lahatala, d. h. Allah ta'äla, auf W etar: 
Deos; aber trotzdem wird sie selbst schon früher verehrt worden sein. 
Nur handelt es sich dabei wieder um den Gott des Himmels oder der 
Sonne bzw. um das männliche Prinzip, dem das weibliche bzw. die Gott­
heit der Erde oder des Mondes gegenübersteht, also um kein einzig­
artiges höchstes Wesen.

Wenn bei den sog. See-Dayaks im Nordwesten von Borneo ein sog. 
höchstes Wesen Petara heißt, also wie bei den Tagalen einen indischen 
Namen führt, so ließe sich von da aus auch seine Auffassung als stets 
auf der Seite von Recht und Gerechtigkeit stehend sowie seine Ver­
ehrung nur in gewissen Notfällen erklären. Denn wenn das auch auf 
einen ursprünglichen Urheber hindeuten könnte, so spricht gegen einen 
solchen doch, daß Petara nicht die Weltschöpfung zugeschrieben, son­
dern diese in verschiedentlich anderer Weise gedacht wird. Im Südosten 
wird sie zwar dem sog. höchsten Wesen (zugleich allerdings seinem 
Bruder) zugeschrieben, aber da dieses Mahatara, d. h. Maha Bhattära 
oder Hatalla, d. h. Allah ta ‘äla heißt, so könnte auch die Vorstellung 
von seiner Schöpfertätigkeit (zumal er auch weiterhin alles regiert und 
von zahllosen Geistern umgeben ist) auf fremden Einfluß zurückgehen. 
Endlich im Südwesten und im Innern wird die Schöpfung zwar Wesen 
mit einheimischen Namen zugeschrieben, aber neben ihnen erscheinen 
immer andere; also einzigartige höchste Wesen sind sie wieder nicht.

Auch bei den Batak auf Sumatra stehen den etwa als höchste Wesen 
zu bezeichnenden Gottheiten andere zur Seite, die doch jene Auffassung 
der ersteren verbieten, wie auf Nias dem guten Gott Lovalangi ein 
böser, Lature, der nach Schmidt sogar mehr verehrt wird. So ist

1 Vgl. auch Schaumberg Beiträge zur Kenntnis der im Innern Nord-Luzons 
lebenden Stämme, Zeitschr. f. Ethnol. 21, 1889, 681: „Die Cabanassen-Leute er­
kennen ein höchstes Wesen an, widmen ihm aber keinen Kultus.“



Der sog. Monotheismus der Primitiven 319
monotheistischer Einfluß, an den Söderblom denkt, wohl vielmehr aus­
geschlossen.

Endlich auf Madagaskar, das ja in sprachlicher Hinsicht zu Indone­
sien gehört, ist das höchste Wesen ein Sonnengott; denn das oder „Gott 
des Lichts“ scheint auch sein Name Zanahari zu bedeuten, den man 
sonst mit „der, welcher geschaffen hat“ übersetzt; außerdem steht ihm 
eine Göttin der Erde zur Seite. Ein eigentliches höchstes Wesen dürfte 
also in Indonesien nur auf den Philippinnen nachzuweisen sein, und 
hier hat es die Bedeutung eines Urhebers.

2. Gehen wir in Melanesien von der westlichsten und größten Insel, 
Neu-Guinea, aus, so begegnet uns hier verschiedentlich ein oberster 
Geist, dem vielleicht ein böses Prinzip gegenübertritt, außerdem aber 
manchmal ein Weltschöpfer, der nicht viel verehrt wird. Und das gilt 
auch von dem Wonekau der Karesau-Insulaner nördlich von Neu-Guinea, 
dem sonst nicht nur die Erschaffung der Sterne, sondern eine gewisse 
Weltregierung zugeschrieben wird.1 Andererseits auf den Torres Strait- 
Inseln zwischen Neu-Guinea und Australien finden wir wieder einen 
großen Geist, der bald gut, bald böse ist; die daneben angenommenen 
Kulturheroen sind doch von den Urhebern zu unterscheiden.

Im Bismarck-Archipel ist auf den Admiralitätsinseln ebenfalls nur 
von einem großen Geist die Rede, dagegen in Neu-Mecklenburg von 
einem typischen Urheber namens Hintubuhet: „er hat den Himmel, die 
Erde und die Menschen geschaffen, kümmert sich aber je tzt um nichts 
mehr und lebt in vollständiger Gleichgültigkeit, befiehlt und verbietet 
nichts, straft und belohnt nicht; so ist auch niemand gehalten, ihm 
Gebete oder Opfer darzubringen, nur in extremen Fällen der Not oder 
Gefahr, wie bei Erdbeben oder Epidemien, erinnern die Eingeborenen 
sich seiner und rufen ihn an.“ 2 Daß er manchmal weiblich gedacht wird, 
daß ein Paar oder mehrere Hintubuhet angenommen werden, spricht 
nicht gegen unsere Auffassung; im Gegenteil, es stimmt zu ihr, wenn 
auf diese Hintubuhet die beiden Heiratsklassen zurückgeführt werden.® 
Auch von zwei Brüdern werden diese abgeleitet, und ebenso in Neu- 
Pommern, wo sie indes ihrerseits wieder auf einen, manchmal weiblich 
gedachten4 Urheber zurückgeführt werden, der sonst keine religiöse 
Bedeutung hat.

1 Vgl genauer Schmidt Die geheime Jünglingsweihe der Karesau-Insulaner, 
Antbropos 2, 1907, 1030.

* Pettazzoni Dio I 145.
* Gegen Wilhelm Müller Die Religionen der Südsee 1905—1910, dieses 

Archiv 16, 1913, 196 und auch Pettazzoni Dio I 146, 2.
4 Die künstliche Erklärung dieser Veränderung durch Schmidt bei P. J. 

Meier Mythen und Erzählungen der Küstenbewohner der Gazellehalbinsel, Neu­
pommern 1909, VII f. ist entbehrlich.



Auf den Salomoninseln, und zwar auf Buin, einem Teil von Bougain- 
ville, ist auch von mehreren Schöpfern die Rede, während in anderen 
Teilep dieser Insel und auf sonstigen Inseln dieser Gruppe e in  sol­
cher erscheint. Wenn dagegen auf San Cristoval ein göttliches Wesen 
namens Agunna nicht nur als Schöpfer, sondern auch als Erhalter und 
Richter gilt, so handelt es sich bei ihm doch nur um den o b e r ­
s te n  Geist, nicht ein von den übrigen verschiedenes, eigentlich höchstes 
Wesen.

Eine ähnliche Entwicklung können wir auf den Banks- und vielleicht 
auch den Riffinseln beobachten, während auf den Neuen Hebriden wieder 
ein Urheber angenommen worden zu sein scheint: wenigstens auf der 
Insel Malo gilt Takaro zwar als Schöpfer aller Dinge, wird aber nicht 
verehrt. Auch nach Schmidt (Ursprung I2 377) ist hier kein „eigent­
lich höchstes Wesen anzutreffen“.

3. In Mikronesien begegnet uns ein Urheber auf den Karolinen oder 
genauer der Insel Yap: hier hat Yelafaz die W elt geschaffen, kümmert 
sich aber nicht weiter um sie, ebensowenig wie daher die Menschen 
um ihn. Ähnlich scheint Lage auf der Insel Fayo gedacht zu werden, 
während auf den Marschallinseln Himmel und Erde, denen allerdings 
noch ein anderes Wesen übergeordnet wird, als oberste Gottheiten 
gelten und auf den Gilbertinseln e in  sog. höchstes Wesen doch nicht 
wirklich als ein solches betrachtet wird.

4. Kommen wir endlich zu Polynesien, so könnten auf den Fidschi­
inseln Ndengei wie Agunna auf San Cristoval nur als o b e r s te r  Geist 
erklärt werden; aber anderes weist wohl zugleich auf einen Urheber 
hin. E r soll nämlich nicht nur die W elt geschaffen, sondern auch den 
Bau der Kanus gelehrt haben und wird nicht sehr verehrt; ja  wenn 
man ihm Opfer darbringt, so soll er doch in seiner Höhle bleiben und 
sie durch seinen Sohn oder seine Söhne in Empfang nehmen lassen. 
Auch auf den Tongainseln und auf Tahiti wird ein Schöpfer angenommen, 
aber nicht viel verehrt; führt er auf Niue den Namen Tangaroa, so ist 
dieser doch anderwärts und auch auf Neuseeland ein Gott neben an­
deren. Wohl aber glauben manche Kreise an einen Urheber namens Jo, 
der alles geschaffen habe, gut sei und doch nur bei gewissen, besonders 
wichtigen Gelegenheiten angerufen werden dürfe. Wenn er als das Leben, 
die Seele, der Geist aller Dinge bezeichnet w ird1, so werden wir eine 
ähnliche Anschauung später in Amerika wiederfinden und dann auch 
die Frage zu beantworten suchen, wie diese Vorstellung wohl entstanden 
sein mag.

1 Vgl. auch Best The Cult of Jo, the Concept of a Supreme Ueity as 
evolwed by the Ancestors of the Folynesians, Man 13, 1913, Nr. 57, S. 98ff.

320 Oarl Clemen



Der sog. Monotheismus der Primitiven 321

Hier ist zunächst über die austronesischen Stämme zu sagen, daß 
trotz Schmidt (Grundlinien 140) keineswegs „bei fast allen noch Über­
bleibsel und Spuren zu entdecken sind von der Anerkennung eines wirk­
lichen höchsten Wesens“, das weiterhin (Mitteilungen 39, 258) zu be­
schreiben wäre als „allmächtig, allwissend, barmherzig, hilfreich, stets 
gut, Richter und Gesetzgeber der ethischen Ordnung, Bestrafer des Bösen, 
Belohner des Guten auch in einem jenseitigen Leben“. Diese Charak­
teristik trifft kaum auf eines der hier in Betracht kommenden höheren 
Wesen zu und darf natürlich erst recht nicht auf alle angewandt werden.

ASIEN
In Asien findet Schmidt (und zwar in seinem W erk: Menschheits­

wege zum Gotteserkennen 31 f.) den Glauben an ein höchstes Wesen 
zunächst bei den Ainu, der Urbevölkerung von Japan, von denen 
Batchelor (The Ainu and their Folklore 1901, 579) sagt: „Die Ainu 
schauen auf diesen Gott als auf die Quelle alles Lebens und Seins, 
den Macher der Menschen und der sogenannten Götter, den Aufrecht­
erhalter aller Dinge und den Verteiler aller Autorität auf seine Diener.“ 
Auch Haas (Die Ainu und ihre Religion, Bilderatlas zur Religionsge­
schichte 8, 1925, IXf.) scheint dem zuzustimmen1, doch handelt es sich 
dabei wohl nur um ein höchstes Wesen, neben dem a n d e re  stehen.

„Ähnliche Verhältnisse“, fährt Schmidt (ebd. 32) fort, „liegen auch 
vor bei den Giljaken und Korjäken (in Nordostasien), wenn auch deren 
evolutionistisch gesinnte Erforscher Jochelson und Sternberg allerlei 
Einwendungen und Einschränkungen versuchen.“ Er verweist für diese 
auf „die zusammenfassende Darstellung bei Czaplika, Aboriginal Siberia 
1914, 261 ff. 271ff.“, wo von Jochelson gesagt wird, daß er von den 
Korjäken nur sehr allgemeine Angaben über ihr höchstes Wesen er­
halten konnte, und außerdem, daß dieses keine aktive Rolle in der Ge­
staltung des Geschickes der Menschen spielt, von Sternberg, daß nach 
ihm die Giljaken das Universum Kurn nennen und das W ort auf ihre 
höchste Gottheit anwenden.2 So könnte diese ähnlich wie der Jo in 
Neuseeland gedacht werden, das höchste Wesen der Korjäken dagegen 
ein Urheber sein, wie wir sie nun schon vielfach gefunden haben; aber 
natürlich müßten beide erst noch genauer untersucht werden. Jedenfalls 
ist es irreführend, wenn Schmidt hier und sonst (wie übrigens auch an­
dere Vertreter der kulturgeschichtlichen Methode in der Ethnologie) von

1 Vgl. ferner Ribaud bei Cathrein Die Einheit des sittlichen Bewußtseins 
der Menschheit I, 1914, 275. Bei Kremp Beiträge zur Beligion der Ainu ist 
von einer höchsten Gottheit keine Rede.

1 In dessen Arbeit: Die Beligion der Giljaken, dieses Archiv 8, 1905, 
244 ff. 456 ff. ist von einer höchsten Gottheit wieder überhaupt keine Rede.

A rch iv  fü r  Religionswissenschaft X X V II 2 1



den seinigen abweichende Anschauungen evolutionistisch nennt; denn 
eine Entwicklung nimmt auch er selbst an, nur eine solche, die er ein­
gehender zu beweisen sucht als seine Gegner.1

Nach Jellinghaus (Sagen, Sitten und Gebräuche der Munda-Kolhs in 
Chota Nagpore, Zeitschr. f. Ethnol. 3, 1871, 330ff.) nehmen auch die 
indischen Khols ein Wesen an, das alles, auch (obwohl es Sing-Bonga, 
d. h. Geist der Sonne heißt) die Sonne geschaffen hat, sich aber jetzt 
nicht mehr um die Erde kümmert, sondern weit entfernt im Himmel 
wohnt. Trotzdem sieht es alles und wird es zu seiner Zeit strafen; aber 
verehrt wird es nicht und ist also wieder ein sog. Urheber.

AFRIKA

Der älteste afrikanische Stamm dürften, vielleicht nächst den schon 
früher besprochenen Pygmäen und Buschmännern, die Hottentotten sein, 
und sie sollen nach Schebesta (Anthropos 18/19,117f.) einen Urahnen „mit 
sichtlichen Zügen der Gottheit“ namens Tsui-Goab sowie neben ihm ein 
böses Prinzip namens Gaunab annehmen, das nichts anderes als der alte 
Gott der Buschmänner sei. So würde es sich bei dem ersteren um kein 
wirkliches höchstes Wesen handeln und noch weniger bei Heitsi Eibib, 
der von Haus aus ein Kulturheros sein dürfte.

Weiterhin bei den Bantu, und zwar zunächst den Ovambo, ist Ka- 
runga oder Kalunga ebenfalls kein höchstes Wesen, sondern wohl ein 
besonders mächtiger Geist, desgleichen bei den Betschuanen und Basu- 
tos Morimo, während bei den Zulus neuestens Wanger (The Zulu Notion 
of God, Anthropos 21, 1926, 383ff.) Unkulunkulu als ein solches er­
wiesen zu haben glaubt. Auch die Bawenda nehmen einen Schöpfer 
namens Kosana oder Kosane an, der sich aber je tzt nicht mehr um die 
W elt kümmere, sondern das Ralowimba überlasse, also kein eigentliches 
höchstes Wesen ist. Endlich unter Tilo verstehen die Baronga an der 
Delagoa-Bay zugleich etwas Unpersönliches: „Nicht nur insofern“, sagt 
Pettazzoni (Dio I 204), „als er der himmlische Raum in seiner Stoff­
lichkeit ist, sondern auch insofern er in sich den weiteren und vageren 
Begriff eines Prinzips begreift, das wie eine geheime Kraft wirkt.“ 
Aber verehrt wird er in keiner Weise.

322 Carl Clemen

1 Genauer und richtiger sagt Schmidt selbst (Ursprung I* 3): „Einen be­
sonders schlimmen Einfluß hat hier besonders die übermäßige oder, besser ge­
sagt, diejenige unrichtige Anwendung des Entwicklungsgedankens ausgeübt, 
die an den Anfang stets das Niedere, Unvollkommene schlechthin setzt . . . 
Er setzt vielmehr an den Anfang lediglich das Einfache, das Unentwickelte, 
d. h. ein Etwas, das gewisse Veranlagungen und Möglichkeiten zu späteren 
Formen in sich schließt, diese aber je tzt noch nicht aktuiert hat.“



Ebensowenig geschieht das mit dem Schöpfer, der unter verschie­
denen Namen bei den weiter nördlich wohnenden sog. Ost-Bantu ange­
nommen wird. Manchmal werden die betreffenden Bezeichnungen auch 
vor allem im unpersönlichen Sinne gebraucht, so daß ein Yao, dem ein 
Missionar die Idee eines persönlichen Gottes beizubringen suchte, von 
Che Mulungu sprach, was Sidney Hartland (Bantu and S. Africa, Encycl. 
of Rel. and Eth. II, 365) mit Mr. God übersetzt.

Im übrigen steht es ebenso, wie bei den Ost-, bei den West-Bantu: 
auch hier kümmert sich Nzambi, wie der Schöpfer durchweg heißt, nicht 
weiter um die W elt und wird daher auch von den Menschen nicht ver­
ehrt.1 Wenn er manchmal weiblich und als die Erde gedacht und neben 

i hm ein männliches Prinzip, der Himmel, angenommen wird, so haben 
wir etwas Ähnliches schon in Indonesien gefunden; zugleich liegt dieser 
Anschauung natürlich die Vorstellung von Himmel und Erde als einem 
göttlichen Paar zugrunde.

Auch der Schöpfer, den einige nilotische Stämme, wie die Dinka und 
Schilluk, annehmen, wird kaum verehrt oder kümmert sich im allge­
meinen nicht um die Menschen2, und dasselbe wiederholt sich bei zahl­
reichen Negerstämmen, selbst den Bambara, die ihn Alla nennen, aber 
eben nicht wie diesen denken. Anderwärts freilich geschieht es, aber 
wie sich das erklärt, kann wieder erst später untersucht werden.

Wenn Pettazzoni, nachdem er schon früher darüber gehandelt hatte 
(La religione primitiva in Sardegna 1912, I primordi della religione in 
Sardegna, dieses Archiv 16, 321 ff., auch Primordi etc., Actes du IV® 
congres international d’histoire des religions 1913, 142f.) im ersten 
Bande seines Dio am Ende des Kapitels über Afrika zu dortigen Ge­
bräuchen manche Parallele in Sardinien aufweist, so genügen sie doch 
noch nicht, um in dem Sardns (oder Sardorum) pater oder ZocQdondzcoQ 
ein ebensolches höchstes Wesen, wie es in Nordafrika angenommen 
wird, erkennen zu lassen; außerdem würde es sich gerade dann auch 
bei ihm wohl nur um ein solches im uneigentlichen Sinne des Wortes 
handeln.

SÜDAMERIKA
Als die ältesten Stämme in Südamerika können zunächst die Feuer­

länder angesehen werden3, von denen einige (und zwar Angehörige des 
Yamana-Stammes) schon nach einer Nachricht aus dem Jahre 1830

1 Vgl. auch Dangel Probleme der afrikanischen Ethnographie im Lichte 
völkerpsychologischer Fragestellung (Prolegomena), Mitteilungen aus dem Museum 
für Völkerkunde in Hamburg 13, 1928, 49. 57.

* Auch gegen Schmidt Ethnographische Bemerkungen 23f.
8 Vgl. auch Schmidt Kulturkreise und Kidturschichten in Südamerika, 

Zeitschr. f. Ethnol. 45 (1913) 1020. 1022. 1040 f.

Der sog. Monotheismus der Primitiven 323

21*



324 Carl Clemen

„starke Gefühle für ein höchstes Wesen“ zeigten.1 Dann wies Borgatello 
(Nella Terra del Fuoco 1924, 74) auf ein solches, Timäulk (oder viel­
mehr Temäukl) genanntes Wesen bei den Ona h in2, das nachträglich 
auch de Agostini bei ihnen anerkannte.3 Namentlich aber machten 
Köppers (Anthropos 14/15, 1919/20, 1131 f., La religion et l’Etre 
Supreme chez les Yagans, Semaine d’ethnologie religieuse, I I I0 session
316 ff., bei Schmidt, Menschheitswege 33 ff., Unter Feuerland-Indianern
1924, 139ff., Gottesglaube und Gebete der Yamana auf Feuerland 1926,
10 ff.) und Gusinde (Die religiösen Anschauungen der Feuerländer, Aka­
demische Missionsblätter 15, 12 ff.)4 eingehende Mitteilungen über je­
nes sog. höchste Wesen der Yamana, das nach ihnen Watauinewa heißt 
und in der Tat nicht erst aus dem Christentum stammen wird.5 Aber 
in der Abschätzung der Bedeutung dieses Glaubens für die Yamana, 
der den unter ihnen wohnenden Europäern bis dahin unbekannt ge­
blieben war, gehen Köppers und Gusinde entschieden zu weit; nament­
lich die von ersterem mitgeteilten 46 Gebete sind zum allergrößten 
Teil überhaupt keine solche, denn sie reden von Watauinewa nicht in 
der zweiten, sondern in der dritten Person und manchmal in sehr wenig 
ehrerbietiger Weise.6 Auch ein ungenauerweise sogenanntes Primitial- 
opfer hat Gusinde nur bei den Ona festgestellt: „Will einer des Abends 
spät noch etwas genießen, so wirft er ein kleines Stück des Fleisches 
hinaus und sagt: 'Je tz t will ich noch etwas essen; dieses ist für dich, 
Temäukl, das kannst du essen’“ 7, aber im allgemeinen räumt er (bei 
Schmidt, Ursprung II 892) ein, daß der Monotheismus der Ona „bei 
weitem nicht so lebhaft im Bewußtsein der einzelnen wirkt wie bei den 
Yagan“. Immerhin handelt es sich bei ihnen, wie bei den Yamana, 
nicht um einen bloßen Urheberglauben (ja Watauinewa wird überhaupt 
nicht als Schöpfer bezeichnet), sondern einen solchen, der auch in an­
derer Beziehung von Bedeutung ist. Aber bei den Halakwulup oder 
Alakaluf, dem ältesten von diesen Stämmen, wird das höchste Wesen,

1 Ygl. Köppers Entgegnung, Philolog. Wochenschrift 47, 1927, 573, Anthro­
pos 22, 1927, 286 f., Schmidt Ursprung II 923.

2 Vgl. Köppers Rückerwiderung, Anthropos 21, 1926, 721.
8 Vgl. Gusinde, Philolog. Wochenschr. 47, 574; anders freilich de Agostini 

Zehn Jahre im Feuerlande 1924, 291. Im übrigen vgl. Schmidt Ursprung II 
889 ff.

4 Weitere Literatur siehe Schmidt Ursprung* I 921. 947, sowie Internat. 
Archiv 29, 124.

5 Die Einwendungen von Fahrenfort Het hoogste wezen 154 ff. sind nicht 
durch schlagend.

6 Ygl. auch Preuß, Zeitwende 2, 1, 413 f., Glauben und Mystik 48, der aber 
jene eigentlichen Gebete auf christlichen Einfluß zurückführt.

7 Vgl. Köppers Gottesglaube 16, sowie Schmidt Ursprung II 895. 991. 992. 
1025.



der Schöpfer aller Dinge, der auch jedem Einzelnen das Leben gibt und 
nimmt, neben dem nach einem älteren Berichterstatter (bei Schmidt, 
Ursprung II 967) ein böser Geist stand und jedenfalls von Haus aus 
verschiedene solche angenommen wurden — denn an die bei der Männer­
feier (auch der Yamanas) dargestellten Geister glauben selbstverständ­
lich ursprünglich nicht nur die Frauen — , in keiner Weise verehrt; es 
ist also wohl doch von Haus aus eben nur ein Urheber.

Auch die Tehuelche und Puelche glauben nur an einen Schöpfer, 
der sich jetzt nicht mehr um die W elt kümmert, und ebenso die Cama- 
cäes oder Camacan in Bahia und andere Stämme südlich vom Amazonen­
strom. Ob die Botokuden ihren Maret als Schöpfer betrachten, ist un­
sicher; doch wird auf ihn der Gebrauch der Lippenpflöcke zurückgeführt, 
nach denen sie ja selbst heißen. Und zugleich wird dieses Wesen wirk­
lich verehrt, ebenso wie höhere Wesen bei anderen brasilianischen 
Stämmen; doch sind jene, da neben ihnen andere stehen, nicht als 
höchste Wesen zu betrachten.

Die Uitoto in Ecuador verehren ihr sog. höchstes Wesen wieder 
nicht, und ebensowenig die Kägaba in Columbien —  wenigstens ge­
braucht man, wie Preuß (Psycholog. Forschung 2, 170f.) zeigt, mit Be­
zug auf es andere Ausdrücke als mit Bezug auf die sonstigen göttlichen 
Wesen. Und auch sonst besitzt ihre Allmutter (jenes Wesen wird weib­
lich gedacht) gerade nicht „alle Merkmale eines höchsten Gottes“ 1; 
vielmehr wird sie nur als die Mutter aller Arten von Menschen und 
aller Stämme, der Donner, Flüsse, Wege und aller Arten von Dingen, 
der Gesänge und Tänze, des Feuers, der Sonne und der Milchstraße be­
zeichnet, also als Urheberin gedacht. Auch das weist wohl auf eine solche 
hin, daß sie manchmal mit einem der Urahnen oder Heilbringer, die man 
annimmt, zu einem Paar zusammengefaßt wird. Dagegen, daß sie das 
All verkörpere, kann ich so wenig wie bei dem sog. höchsten Wesen 
der Uitoto finden — es folgt meiner Meinung nach auch nicht daraus, 
daß nach ihnen jenes „einem bloßen, fast existenzlosen Scheindinge (naino) 
und der Erzählung, dem Festen (rafue) oder dem W ort (ikino) seinen 
Ursprung verdankt“.2 Ob die gleiche Deutung endlich für die Cora- 
Indianer in der Sierra del Nayarit in Mexiko oder die alten Mexikaner 
selbst zutrifft, kann uns hier deshalb gleichgültig sein, weil sie wirklich 
für keinen, wenn auch nur uneigentlichen Monotheismus gelten soll; 
und auch die Frage, wie Preuß (und im Anschluß an ihn Beth) zu jener 
eigentümlichen Auffassung des sog. höchsten Wesens gekommen ist, 
wird besser erst nachher untersucht.

1 Gegen denselben Die Eingeborenen Amerikas (Beligionsgeschichtliches Lese­
buch von Bertholet* 2), 1926, 39, Glauben und Mystik 43 f.

a Preuß, Psycholog. Forschung 2, 174.

Der sog. Monotheismus der Primitiven 325



326 Carl Clemen

NORDAMERIKA

Die ältesten Stämme Nordamerikas sind die kalifornischen Indianer1, 
die freilich im Süden, wo man sie geradezu Missionsindianer nennt, wie 
sonst, so auch in der uns hier interessierenden Beziehung vom Christen­
tum beeinflußt sein könnten. Aber wenn Powers (bei Pettazzoni, Dio I 
276) das daraus schließen wollte, daß „der Alte da oben“ oder wie er 
sonst bezeichnet wird, vox et praeterea nihil sei, so spricht das gewiß 
eher für einen Urheber, zumal bei manchen Stämmen an seine Stelle 
vielmehr der Coyote oder canis latrans, also eine Hundeart getreten ist 
und er selbst als silbergrauer Fuchs bezeichnet wird, während ander­
wärts von einem menschlichen Demiurg die Rede ist.2 So wird man 
auch hier nicht von einem wirklichen höchsten Wesen reden dürfen, ob­
wohl die Vorstellung wenigstens „vereinzelt“ auch Graebner (Kultur der 
Gegenwart III 5, 484) bei diesen Stämmen findet und sie Schmidt bei 
den verschiedensten nachzuweisen sucht. In der Tat glauben die im 
Norden des Zentralgebiets wohnenden Wiyot und die im Süden desselben 
ansässigen Pomo an einen guten Schöpfergott, zu dem man aush betet, 
aber bei den mit ersteren zusammengehörigen Maidu erscheint er nur 
in den Mythen, d. h. als Urheber, und diese Vorstellung wird ander­
wärts auf Tiere oder Stammväter bezogen, ist also wohl die ursprüng­
lichere.

Die nächstältesten nordamerikanischen Stämme sind nach Graebner 
die Athapasken, unter denen die Denes oder Tinneh an ein höheres Wesen 
glauben, das die atmosphärischen Erscheinungen ordnet und auch die 
Schuldigen straft, aber nicht verehrt wird; es wird sich also bei ihm, 
und ebenso bei dem „Geber“, den nach Schmidt die Joschuar-Indianer 
die W elt erschaffen und die Menschen unterrichten, aber sich dann in 
den Himmel zurückziehen lassen, ursprünglich vielmehr um einen Ur­
heber handeln. Auch die Apachen erkennen ein solches Wesen an, 
lassen ihm aber weder öffentliche Anbetung noch sonstige Verehrung 
zuteil werden, und die Tsimschian- und Haida-Indianer, bei denen das 
der Fall ist, sind zweifellos jüngeren Ursprungs.

Andererseits muß auch nach Schmidt (Ursprung II 780) „von Anfang 
an dem höchsten Wesen der Algonkins eine gewisse Neigung zur Otio- 
sität und zum Zurückgehen in Menschenferne eigen gewesen sein“ ; es

1 Vgl. auch Fr. Krause Die Kultur der kalifornischen Indianer in ihrer 
Bedeutung für die Ethnologie und die nnrdamerikanische Völkerkunde 1921, 
Schmidt Die alten Stämme Nordamerikas, Festschrift für Seler 1922, 471 ff., 
Ursprung II 9. 19. 23 if.

8 Vgl. besonders Dangel Der Schöpferglaube der Nordzentralkalifornier, 
Studi e materiali di storia delle religioni 3, 1927, 31 ff.



wird also schon deshalb nicht erst christlichen Ursprungs sein.1 Aber 
auch wenn es Preuß, weil diese Stämme als manitu, wie die Irokesen 
als orenda, die Sioux als wakan, zugleich alles Außergewöhnliche und 
Geheimnisvolle bezeichnen, als „Verkörperung dieser Weltordnung“ er­
klärt, so ist das unberechtigt2; der Gebrauch jener Ausdrücke (und des 
neuseeländischen Jo) im persönlichen Sinne versteht sich ebenso gut 
oder einfacher daraus, daß sie eben auf dieses Wesen v o r a llem  zu­
treffen. Noch weniger kann es also als Verkörperung der W elt aufge­
faßt werden, vielmehr führt gerade die Beschreibung, die Preuß in seiner 
letzten Arbeit (S. 40) von dem sog. höchsten Wesen gibt, darauf, in 
ihm einen Urheber zu sehen — nicht natürlich nur im Sinne eines 
Schöpfers der Welt und der Menschen, sondern auch eines Urhebers der 
„vielen Einzelheiten des praktischen Glaubens“.

Ja Söderblom hat einen Urheber auch bei höherstehenden Völkern 
in Europa, Afrika und Asien nachweisen wollen, und wenngleich das 
streng genommen nicht zu unserem Thema gehört, soll es doch zur Er­
gänzung des bisher Gesagten hier ebenfalls nachgeprüft werden.

HÖHERSTEHENDE VÖLKER

Freilich wenn er (W erden2 119) den „einzigen“ Gott der Geten, von 
dem Herodot schreibt, Zalmoxis, als einen deus otiosus oder Urheber 
erklärt, so dürfte das nicht zutreffen.3 Zalmoxis sollte sich nämlich in 
ein unterirdisches Gemach zurückgezogen und von dort im vierten Jahre 
wieder erschienen sein; auch wurde zu ihm je im fünften Jahre ein 
Bote geschickt, den man zu diesem Zweck in einer besonderen Weise 
tötete. So könnte er ursprünglich ein Vegetationsgott gewesen sein, 
von dem man, wie von anderen solchen, annahm, daß er gestorben und 
wieder lebendig. geworden sei, den man aber außerdem, wieder wie

1 Vgl. auch Harrington Religion and Ceremonies of the Lenape (Indian 
Notes and Monographs) 1921, 18ff., sowie Freund Rede des Irokesen-Häupt- 
lings Sagoyewatha (gehalten 1826), Geist und Gesellschaft, Kurt Breysig zu 
seinem sechzigsten Geburtstag 1927, II 109ff.

* Auch wenn Alice Fletcher und La Flesche bei Preuß Die Eingeborenen 
Amerikas 32, von der Vision, die der mannbar werdende Omaha-Jüngling hatte 
und in der er seinen künftigen Schutzgeist sah oder hörte, sagen: „Es war 
seine persönliche Verbindung mit dem unermeßlichen All, durch die er seinen 
Geist und seine persönlichen physischen Kräfte stärken konnte“, so ist das die 
Auffassung der Berichterstatter, nicht der Omaha selbst. Vgl. auch Dangel 
Tirawa, der höchste Gott der Pawnee, dieses Archiv 27, 1929, 140: „Tirawa ist 
keine Personifizierung der Zauberkraft oder der '‘Macht’, er ist kein einziger 
Gott, dessen Macht und sonstige Eigenschaften ihn über andere, später ge­
borene Götter erheben; er ist nur der Häuptling anderer Götter usw.“

3 Vgl. zum folgenden Clemen Religionsgeschichte Europas I, 1926, 191 f.

Der sog. Monotheismus der Primitiven 327



328 Carl Clemen

anderwärts, in Gestalt eines Menschen immer von neuem töten zu müssen 
glaubte — ursprünglich gewiß jedes Jahr, später, weil das zu grausam 
erschien, nur aller vier Jahre, woraus sich denn auch jene Zeitbestimmung 
in dem Mythus von ihm erklären dürfte.

Eher erinnert an jenen Urheber der Ukko der Pinnen, der alles ge­
schaffen hat, aber nicht verehrt wird. „Allerdings könnte man daran 
zweifeln“, sagt Hoffmann (La notion de l’etre supreme 95), „und aus 
ihm den Gott des Himmels oder den Himmel machen, aber der Glaube 
der anderen Finno-U grier hindert uns daran. Seien es die Wogulen, 
Ostjaken, Wotjäken oder Samojeden — keiner bringt Num, Turim oder 
Inmar ein Opfer dar.“

Auf einen Urheber deutet es wohl auch hin, wenn Helmold (cron. 
Slav. I  83) von den Slawen sagt: inter multiformia deorum numina, qui- 
bus arva, silvas, tristitias atque voluptates attribuunt, non diffidenter 
unum deum in celis ceteris imperitantem, illum prepotentem celestia 
tantum curare, hos vero distributis officiis obsequentes de sanguine eius 
processisse. Wenn Brückner (Mitologia slava o. J. 108**, Die Slaven bei 
Bertholet, Religionsgeschichtliches Lesebuch 2 3,1926, 8) diese Aussagen 
auf christlichen Einfluß zurückführt, so liegt das offenbar ebensowenig 
nahe wie bei manchen primitiven Anschauungen, die wir kennengelernt 
haben; man wird eher an den bei diesen so verbreiteten Urheberglauben 
denken, den Söderblom auch bei Indogermanen, den Römern, Griechen, 
Persern und Indern, wahrnimmt.

Zwar weiß er natürlich so gut wie irgendjemand (Werden 2 147), 
daß der erste Bestandteil des Namens des vedischen Dyäus pitä, des grie­
chischen Zsvg itavitf), des römischen Juppiter mit einer Wurzel zusammen­
hängt, die „Licht, leuchtend“ bedeutet, aber er fragt doch (im Gegen­
satz zu den oben Genannten, die sich gerade umgekehrt einen reinen Ur­
heberglauben nicht vorstellen können), „ob der Himmel, das Himmels­
gewölbe ein solcher Naturgegenstand ist, von dem man sich schon auf 
dem primitiven Stadium, auf das diese Namen zurückgehen, denken kann, 
daß er personifiziert wird und als Gottheit aufritt — “ und weiter: „was 
,Vater4 als Zusatz zu Dyäus, Zsvg, Iovis heißt. Gab der Name ,Vater‘ dem 
betreffenden Gott einen Ehrenplatz unter den übrigen Himmlischen? 
Oder verbildlichte er das Verhältnis des Gottes zu seinen irdischen Ver­
ehrern? Schräder (Aryan Religion, Encycl. of Rel. and Eth. II 38) er­
klärt sich für die erstere Alternative als die wahrscheinlichere.1 Ich halte 
das letztere für ebenso wahrscheinlich----Man würde dann der ursprüng­
lichen Auffassung am nächsten kommen mit der Übersetzung 'Vater im

1 Ebenso Sten Konow bei Chaatepie de la Saussaje Lehrbuch der Reli­
gionsgeschichte 4 1925, II 13.



Himmel’ anstatt f Vater Himmel’. Der Ursprung des höheren Wesens 
würde dann nicht der Himmel als Naturphänomen sein, sondern eine 
nähere und brennendere Frage, nämlich die nach dem Ursprung der 
Wesen, Dinge und Kulte. Das würde auch die Herrscherstellung von 
Zeus und Juppiter in ihren Religionen in befriedigender Weise erklären.“ 
Freilich beweisen wird sich das nicht lassen, ja  die entsprechende Deu­
tung eines ägyptischen und semitischen Gottesbegriffs unterliegt auch 
noch anderen Bedenken.

Zunächst bei den Ägyptern verbirgt nach Söderblom (ebd. 2142 f.) 
vielleicht der Sonnengott oder der alte Hör unter seiner Tier- (genauer 
Falken-)gestalt einen Urvater. Denn daß „die alten Könige beinahe immer 
in dieser Weise dargestellt“ wurden, erklärt er sich daraus, daß „ein 
wahrscheinlich aus Süden1 gekommener Falken-Clan in der Urzeit über 
Ägypten geherrscht“ habe, der den Falken als seinen Urheber ansah. 
Aber daß, wie Wiedemann (Der Tierkult der alten Ägypter 1912, 27) 
sagt, nur der Falke mit dem Sonnengott eine untrennbare Einheit bildete, 
während die übrigen Tiere ihren Göttern dauernd fremd blieben — das 
erklärt sich gewiß nicht nur auf diese Weise, im Gegenteil: gerade wenn 
der Falke der Totem eines Clans war, so verstünde sich seine Identifi­
zierung mit dem Sonnengott nicht; denn ein Totem ist ursprünglich nicht 
verehrt worden. Und hat es überhaupt bei den Ägyptern Totemismus 
gegeben? Gewiß ist der Falke zunächst für sich verehrt worden; aber 
auf einen Urheber deutet, soweit ich sehe, nichts bei ihm hin.

Und ebensowenig wohl bei dem Elohim, El Eljon, El olam, El 
Schaddai der Genesis, mag er sich auch noch so sehr von dem Jahwe, 
wie ihn Moses verkündet hat, unterscheiden. „Schon im 3. Kap. des Exo­
dus brennt der Busch. Im 13. Kap. türmen sich die Wolkensäule und 
die Feuersäule auf, beides Zeugen von Jahwes Nähe. Im 19. Kap. bricht 
es los. Derselbe alte, unvergleichbare Erzähler, der Jahwist, unterstützt 
von dem Verkünder der nordisraelitischen Tradition, dem Elohisten, 
beide lassen uns sehen und hören, wie es donnert und blitzt, wie der 
Sinai wie ein Schmelzofen raucht und bebt und widerhallt wie von Po­
saunen. Von nun an hören Wolken und Gekrach, Feuer und Rauch, Sturm 
und Erdbeben nie mehr auf, Jahwes Erscheinen zu begleiten. Gewiß 
kann er sich auch in der Stille oder vor dem Innern des Propheten offen­
baren. Aber noch in späteren Zeiten behält die Theophanie in Israel 
etwas von dem gewaltigen Schauspiel am Sinai, und die Naturkatastrophen, 
die man am Jüngsten Tage erwartet, sind nichts als die altbekannten 
Begleiterscheinungen von Jahwes Erscheinen.“ 2 So hat Söderblom ge­

1 Anders übrigens Schar ff Grundzüge der ägyptischen Vorgeschichte 1927T 
36 f. 47. 48f.

a Söderblom Werden1 271 f.; vgl. auch Yolz Das Dämonische in Jahve 1924.

Der sog. Monotheismus der Primitiven 329



330 Carl Clemen

wiß recht, wenn er Längs Meinung (Making 281) ablehnt, Jahwe sei 
„eine wieder lebendig gewordene Erinnerung an das sittliche höchste 
Wesen, das Israel in äußerst entfernten Zeiten gekannt haben muß, wenn 
«s nicht weniger begünstigt war als die Australier, Buschmänner und 
Andamanesen“ 1; indes ebensowenig kann ich ein Pendant zu dem primi­
tiven Urheber in dem vormosaischen Gott erkennen, der doch den Men­
schen viel näher steht als jener.2

Schalten wir dann hier die entsprechende Erklärung eines anderen 
semitischen Gottes ein, die allerdings nicht Söderblom versucht hat, so 
deutet Brockelmann (Allah und die Götzen, dieses Archiv 21, 1922, 99 ff.) 
jenen als Urheber. Und gewiß läßt er sich nicht aus dem Christentum 
ableiten; denn dann würden nicht neben ihm die „Götzen“ verehrt, auch 
nicht an den bekannten Stellen Sure 37, 149. 53, 21 Töchter von ihm 
angenommen worden sein. Aber die Erklärung als Urheber genügt doch 
auch nicht; denn wenngleich Allah als Schöpfer bezeichnet wird, so doch 
zugleich als Lenker der Geschicke des Menschen —  und das geht über 
den Begriff des Urhebers hinaus.3 Ich möchte also eher vermuten, daß 
ihm, wie dem Gott der Israeliten vor Mose, etwas Ähnliches wie der 
westsemitische Baal zugrunde liegt — denn wenn Söderblom (W erden2 
278) nach dem Vorgang von Montefiore (Lectures on the Origine and 
Growth of Religion 1892, 46) diesen vielmehr mit Jahwe vergleicht, so 
denkt er an die „gewaltsamen Züge in seinem Wesen“, die sich doch 
nicht überall finden.

Aber auch wenn er (ebd. 2 279, vgl. 286) sich Ahurö Mazda vor Za- 
rathu§trö „als ein höheres Ursprungswesen vorstellen“ möchte, „das die 
Achämeniden, wie andere iranische Clane und Stämme, ehemals als Haupt­
gottheit verehrt hätten“, so möchte ich demgegenüber zunächst bemer­
ken, daß die Achämeniden wohl doch schon Zarathu§trier waren, vor 
allem aber, daß bei Ahurö Mazda doch zu wenig auf einen Urheber hin­
deutet. Gewiß tritt im Uschtavaiti-Hymnus (Yasna 44) besonders seine 
Eigenschaft als Ursprung hervor, aber im übrigen kann man wohl, wie 
von Jahwe, auch von ihm sagen: „Gibt es in der Religionsgeschichte eine 
Gottheit, die niemals ein deus otiosus gewesen ist, so ist es“ Ahurö Mazda.4

1 Auch gegen Frick Vergleichende Religionswissenschaft 1928, 82.
2 Vgl. auch Otto D as Heilige 1917. *1919, 81.
3 Vgl. auch Schmidt Ursprung I 8 672: „Insbesondere ist ein Hocbgott, der 

ao in das physische Geschehen der Welt und das ethische Leben der Menschen 
eingreift, zu dem der Mensch in so lebendigen Beziehungen der Hoffnung, der 
Bitte, der Furcht, des Leidens steht, doch alles andere eher als ein otioser 
Gott, der auch keinen Kult empfinge.“

4 Pettazzoni Ahura M azda the Knowing God, Indo-Iranian Studies in Ho-
nour o f D .D .P .S an jan a  1926,149 ff. will in Ahurö Mazda vielmehr einen Himmels­
gott Behen, so wie ihn die Primitiven verehrt hätten; aber das ist etwas anderes.



Der sog. Monotheismus der Primitiven 331

Ebenso ist der indische Varuna wohl zu aktiv, um auch nur ur­
sprünglich als „der mächtige Urheber“ 1 bezeichnet zu werden. Gewiß 
hat er „die Schöpfung mittels Magie zustande gebracht“, „auch Gebote 
und Bestimmungen für das Leben des Menschen rühren von ihm her“, 
aber zugleich wird doch „die Ordnung der Natur, der Gang der Sonne 
und der Fluten, das Morgenrot von ihm geleitet“. So ist Varuna von 
Güntert (Der arische Weltkönig und Heiland 1923, 97ff.) vielmehr als 
Weltkönig, von Sten Konow (bei Chantepie de la Saussaye, Lehrbuch4
II 19) als Hüter der Rechtsordnung gedeutet worden, während eine 
Verbindung mit Teilen der Natur auch nach ihnen erst nachträglich 
vorgenommen worden ist.

Endlich den chinesischen Schang-ti hält Söderblom ebenso wie nicht 
nur Chavannes (Le dieu du sol dans l’ancienne religion chinoise, Revue 
de l’hist. des rel. 43, 1901, 123ff.), Läufer (Jade 1902, 120ff.), Haas 
(Theol. Literaturzeitung 1913, 290, sowie bei Lehmann und Haas, Text­
buch zur Religionsgeschichte2 1922, 6, 2), sondern auch Schindler (The 
Development of the Chinese Conceptions of Supreme Beings, H irth 
Anniversary Volume 1921, 336ff.) für ursprünglich von dem Himmels­
gott T ien verschieden, erklärt ihn aber nicht, wie der an erster und 
letzter Stelle Genannte, als einen Vorfahren, und zwar vor allem, weil 
der Ausdruck immer nur einen Gott bezeichne, obwohl als höchster 
Herrscher, was er bedeutet, auch ein Mensch hätte charakterisiert wer­
den können, sowie weil die Verehrung Schang-tis trotz alles Wechsels 
der Dynastien immer bestehen geblieben sei. Das letztere wird nun 
freilich von Schindler bestritten, und auch das erstere könnte man dar­
aus erklären, daß der Ausdruck eben für den Himmelsgott üblich ge­
worden war, aber gerade das ist, wenn er ursprünglich jenen Sinn 
gehabt haben soll, nicht recht verständlich. Noch weniger freilich, wenn 
er, wie Franke (bei Chantepie de la Saussaye, Lehrbuch4 I 189) und 
Schmitt (China II, Chinesische Religion, Die Religion in Geschichte und 
Gegenwart21 ,1927,1504) meinen, ursprünglich den Polarstern bedeutet 
hätte, für den doch später ein anderer Gott angenommen wurde.2 Und so

1 Söderblom W erden2 145.
* Vgl. auch F. E. A. Krause bei Clemen Die Religionen der Erde (1928), 

84 : „In der Sprache der klassischen Texte ist der oberste Himmelsbegriff häufig 
gleichgesetzt mit einer teilweise anthropomorph geschilderten Gottheit, dem 
Shang-ti, worin eine alte Gestirnfigur (der Polarstern) zu sehen ist, die ihre 
Ausnahmestellung möglicherweise durch territoriale und politische Ereignisse 
erhalten hat.“ Etwas anders noch Ju-Tao-Fo 1924, 36: „Der Name des 
Shang-ti, der mit dem hohen Himmel gleichgesetzt erscheint, mag ursprüng­
lich eine Einzelfigur unter vielen Lokalgottheiten der pantheistiBchen Natur­
verehrung bezeichnet haben, die durch politische Gründe zu einer Ausnahme­
stellung gelangte.“



könnte Schang-ti in der Tat eigentlich ein Urheber gewesen sein; denn 
wenn er auch nicht als solcher beschrieben wird, so würde doch der 
Umstand, daß er nur in der Staatsreligion eine Rolle spielte, vielleicht 
so zu deuten sein. Nur sicher ist das wieder keineswegs, und auch 
wenn es so wäre, würde gerade dann die Verwendung des Namens 
Schang-ti zur Bezeichnung des christlichen Gottes, wie sie die ersten 
jesuitischen Missionare in China aufbrachten und wie sie im Gegensatz 
zu der damaligen Entscheidung des Papstes auch jetzt wieder manche 
für richtig halten, nicht zu empfehlen sein — so wenig wie der Ge­
brauch der Namen von primitiven Urhebern zu dem angegebenen Zweck; 
denn der christliche Gott ist eben mehr als ein solcher.

SCHLUSS
Jedenfalls hat Söderblom das bleibende Verdienst, die sog. höchsten 

Wesen bei den Primitiven in vielen Fällen als bloße Urheber erwiesen 
und dadurch eine Schwierigkeit beseitigt zu haben, die ihrer Anerkennung 
bei manchen Gelehrten im Wege gestanden haben dürfte. Wenigstens 
Preuß sagte in dem früher zitierten Aufsatz (Zeitwende 2. 1, 400) aus­
drücklich: „Es kommt mir nicht darauf an, das Neue, das man kurz als 
den Glauben an ein höchstes Wesen zusammenfassen kann, hier nur 
vorzuführen, sondern weit wichtiger ist mir, es mit unseren früheren 
Vorstellungen (von der Religion der Primitiven) zu einer Einheit zu 
verschmelzen.“ E r sah eben ein, daß ein wirkliches höchstes Wesen, das 
auch eine religiöse Bedeutung hätte, nicht wohl selbständig neben den 
anderen Glaubensgegenständen stehen könnte, deshalb ließ er jene 
(Geistige Kultur 62) „eine Zusammenlegung sämtlicher Kräfte der Na­
tu r“ oder (Psychologische Forschung 2, 165. 206) „eine Verkörperung 
der ganzen W elt“ oder endlich (Glauben und Mystik 43) zunächst eine 
solche „der W eltordnung“ bedeuten. Aber das alles nahm er nur an, 
weil er von der falschen Voraussetzung ausging, daß diese höheren 
Wesen von Anfang an eine religiöse Bedeutung gehabt hätten, während 
sie tatsächlich „etwas für sich Bestehendes“ bilden, „das mit den übrigen 
Glaubensanschauungen unmittelbar nichts zu tun“ hat.1 Ein Urheber, 
der zunächst lediglich das kausale Bedürfnis befriedigte, hatte wirklich 
auch neben den Kräften, die ursprünglich in den Dingen gefunden wur­
den, ebenso Platz wie neben den Geistern, die später angenommen wur­
den; denn er wird zunächst überhaupt nicht verehrt worden sein.2 Frei­

1 Preuß, Zeitwende 2, 1, 409.
J Vgl. auch Nieuwenhuis D as höchste Wesen im Heidentum, Internat. Archiv 

f. Ethnographie 27, 1926, 145: „Nach der richtigen Wertschätzung der vor­
liegenden Daten in bezug auf die Begriffe eines höchsten Wesens erfolgt also 
eine Erklärung für seine Entstehung mittels der Gesetze unseres kausalen und

332 Carl Clemen



Der sog. Monotheismus der Primitiven 333

lieh meint Schmidt umgekehrt, das sei f r ü h e r  m eh r als später der 
Fall gewesen, aber dagegen spricht, daß es gerade bei jü n g e re n  
Stämmen m eh r als bei den älteren geschieht. Und zwar wird das da­
mit Zusammenhängen, daß der Urheber nachträglich mit Teilen der 
Natur identifiziert wurde, die als höhere Wesen galten, oder daß er 
selbst (auf Grund der Anlage des Menschen zur Religion) als ein sol­
ches aufgefaßt wurde, das auch religiöse Bedeutung hätte.1 D aß das 
geschah, haben Schmidt und seine Schüler außer vielem ändern, dessen 
Kenntnis wir ihnen verdanken, nachgewiesen: aber ihre Hauptthese, der 
auch die späteren Bände des „Ursprungs der Gottesidee“ dienen sollen, 
die Annahme eines Urmonotheismus, ist auch in dem ungenauen Sinne, 
in dem sie das W ort gebrauchen, unhaltbar; denn wie Söderblom (W er­
den2 124) sagt: „Weder ,Mono‘ noch ,Theismus4 will passen.“ Man 
stellte jene These doch wohl nur auf, weil man unbewußt von der theo­
logischen Voraussetzung einer Uroffenbarung ausging, und gebrauchte 
daher auch zu ihrer Stütze Verallgemeinerungen und Übertreibungen, 
die andere, nicht auf demselben Standpunkte stehende Forscher längst 
als solche hätten erkennen sollen.2 Wenn vollends von mir befreundeter 
und von mir hochgeschätztester Seite jetzt auch der allgemeinen Kultur­
geschichte die große Entdeckung der völkerkundlichen Weltgeschichte 
vermittelt werden soll, „daß auf den niedrigsten, uns noch zugänglichen 
Entwicklungsstufen der Glaube an ein höchstes Wesen das gesamte 
Leben durchzieht“3, so möchte ich vielmehr vom Standpunkt der Reli­
gionsgeschichte der Primitiven aus vor dieser Annahme als einer Fiktion 
warnen.

logischen Denkens ohne weiteres. Eine Stütze für die Richtigkeit dieser Deu­
tung finden wir in der höchst bemerkenswerten Erscheinung, daß das allge­
meine Vorkommen des höchsten Wesens in den spiritistischen Religionen und 
sein allumfassender Charakter nicht seine geringe Beachtung im Kult heutzu­
tage verhindert haben können.“

1 Vgl. dazu Otto D as Heilige * 143: „In diesen Fällen haben wir es dann 
klar mit vorauseilenden Antizipationen und Vorahnungen zu tun, die unter 
dem Druck einer stark wirkenden inneren vernünftigen Ideenanlage nicht über­
raschend, ja als gelegentliche geradezu zu erwarten und natürlich sind, die 
aber ohne diese als reine Rätsel stehen bleiben würden.“

2 Vgl. auch Nieuwenhuis Internat. Archiv f. Ethnographie 27, 136: „Auch 
ich glaube, daß er sich hier stärker durch seine persönlichen Gefühle hat leiten 
lassen, als vom wissenschaftlichen Standpunkte unanfechtbar ist.“

3 Kern K ultur- und Universalgeschichte 404.



II. BERICHTE

ALTGERMANISCHE RELIGION 
VON FR. K A U F F M A N N  IN  KIEL

Folgende Veröffentlichungen sind bei mir zur Anzeige im Archiv 
eingegangen:

Die Lieder der Edda. Hrsg. von B. Sijmons und H. Gering. D ritter Band: 
K o m m en ta r; 1. Hälfte: G ö t te r l ie d e r  (Germanistische Handbiblio­
thek VII, 3, 1). Halle 1927, Buchhandlung des Waisenhauses. XIX, 
438 S. 22 J lJ t.

Hugo Gering, der Verfasser dieses Kommentarbandes, Vertreter der 
nordischen Philologie an der Universität Kiel, ist am 3. Febr. 1925 ver­
storben. In seinem Nachlaß fand sich sein W erk fertig vor. Es ist nun­
mehr von B. Sijmons (Groningen) herausgegeben und mit zahlreichen 
Zusätzen von seiner Hand versehen worden. Für das Studium der alt­
nordischen M y th o lo g ie  wird dies stattliche Buch, dessen zweite Hälfte 
demnächst erscheinen soll, zweifellos das bevorzugte Hilfsmittel werden. 
Es ist sehr reichhaltig und mit musterhafter Sorgfalt ausgearbeitet.

K. Krohn, Skandinavisk Mytologi (Olaus-Petri-Föreläsningar). Helsingfors 
1922, Holger Schildts Förlagsaktiebolag. 228 S. 40 J t  (finn.).
Diese von dem verdienten Vertreter der finnischen Volkskunde an 

der Universität Helsingfors in schwedischer Sprache geschriebene, Nathan 
Söderblom gewidmete Gesamtdarstellung der nordischen Mythologie 
weicht schon durch ihre Prägnanz von dem Herkömmlichen ab. Noch 
auffallender ist der Inhalt.

Prof. Krohn war aufgefordert worden, in Uppsala Vorlesungen über 
die aus westnordischen Quellen bekannte Mythologie vom S ta n d p u n k t  

der f in n isch en  Volksüberlieferungen aus zu handeln. Diese spezifische 
Aufgabe muß durchaus festgehalten werden, um die Ausführung seines 
Themas zu verstehen und zu würdigen. Nach einer über die Geschichte 
der Forschung orientierenden Einleitung geht Kr. dazu über, seine Kritik 
der altnordischen M y th o lo g ie  durch eine re lig ionshistorische Über­
sicht über den Totenkult zu fundieren. Er folgt dabei dem sog. mani-



Altgermanische Religion 335

stisch-animistischen System, das heute doch wohl nur mit Einschrän­
kung aufrecht erhalten werden kann.1 An Hand seiner umfassenden 
finnischen Erfahrung wendet er sich sodann zu den Wasser-, Land- und 
Walddämonen, die er von den Seelen der Abgeschiedenen abstammen 
läßt, sei es, daß sie anthropomorph oder theriomorph erscheinen 
( loTcaliserade människoandar). Elben — die Bezeichnung „Zwerge“ 
scheint der Literatursprache anzugehören — und Riesen gelten nicht 
als Naturwesen, repräsentieren vielmehr ebenfalls das Menschenleben 
und zwar teils das der abgeschiedenen, andernteils das der urzeitlichen 
Mächte; was die Riesen angeht, so hat vielleicht den wichtigsten Bei­
trag zur eddischen Riesenwelt das Alte Testament geliefert (Bergelmir 
=  Noah). Damit sind wir bereits aus der Religion in die M y th o lo g ie  
geraten und finden hier den Grundakkord der kommenden Ausführungen 
angeschlagen. Es lebt die Theorie S. Bugges in neuzeitlicher Gestalt 
vor uns auf.

Kr. behandelt vorweg die „Naturgötter“ und sagt von ihnen, sie 
stammten letzten Endes aus den Euphratländern und seien als Wander­
gottheiten nach Skandinavien gekommen (Nerthus, Freyr-Freyja u. a.), 
selbst |:onar ist nicht einheimisch oder gar indogermanisch, scheine viel­
mehr gleichfalls aus dem alten Kulturland zwischen Euphrat und Tigris 
zu stammen. Ebenso wenig als die „Naturgötter“ erkennt unser Kritiker 
die Kulturgottheiten und die von ihnen überlieferten Mythen als boden­
ständig an. Wie in Finnland so auch in Norwegen und auf Island: hittils 
har ej en enda skandinavisk gudamyt i bemärkelsen av en den högra 
gudavärlden ursprungliga tillhörande, utförligare skildrande berättelse 
kunnat säkerställas (S. 'J16f.). Es hat keine Göttermythologie gegeben; 
erst vor und während der Wikingerzeit ist der Stoff der skandinavischen 
Mythologie aus den verschiedenartigsten Quellen gesammelt und ver­
breitet worden. Daß der scharfsinnige finnische Gelehrte mit solchen 
Lehrsätzen viel zu weit gegangen ist, bedarf keiner ausdrücklichen Ver­
warnung, wenn wir Sätze zu lesen bekommen wie die folgenden: de 
eddiska sangerna och berättelserna om gudavärlden äro icke annat än 
med gudanamn etiketterade hjältedikter, vätte- och jättesägner, helgon­
legender eller om namnlösa personer berättade s. k. märchen och schwänke 
(S. 218)2; den jämförande undersökningen av den skandinaviska och

1 Über den sog. Pareanimismus vgl. S. 101 ff.
2 Vgl. utvecklingen bar gätt frän en sägen om bonde och vätte genom en 

legend om helgon och jätte tili en guda-och jättemyt S. 202; den skandinaviska 
gudamyten har bildats efter en medeltida legend motsvarande den klassiska 
berättelsen om Philemon och Baukis och en av folklig övertro framkallad 
vättesägen (S. 214); ferner S. 202ff. 207ff. 181 u .a ., vandringssagor utpyntats 
med gudanamn S. 177



336 Fr. Kauffmann

finsk-lapska mytologien leder tili det slutresultat, a tt religionen i norden 
varit densamma icke alienast efter Olaus Petri tid och under den närmast 
föregäende katolska tiden, utan i sina huvuddrag även under hednatiden 
(S. 27).

Die Überlieferungen vom Gotte Balder. Dargestellt und vergleichend 
untersucht von G u s ta v N e c k e l. Dortmund 1920, Verlag von W. Ruh- 
fus. VII, 265 S.

Prof. Krohn ist in seiner skandinavischen Mythologie für die Inter­
pretation des Baldermythus ungefähr bei S. Bugge stehengeblieben und 
hat ihn auf die Kreuzbaumlegende zurückgeführt, mit der die Longinus- 
1 egende verkoppelt worden war. Er hat sich hierfür auf die finnischen 
Überlieferungen von Lemminkäinens Tod berufen, in denen — ebenso 
wie im Baldermythus — ein Zusammenhang mit der Sage von Demeter 
und Persephone sich bemerkbar mache.

Ganz andere und doch wieder mit Krohn sich berührende Wege hat 
Neckel beschritten. E r meint, Balder und Christus seien wurzelverwandt 
und so nehme es nicht Wunder, daß man diesen in jenem wiedererkannt 
habe1: ein morgenländischer Kult sei als nordwestlicher Ausläufer der 
zunächst die Mittelmeerländer sich unterwerfenden o r ie n ta lis c h e n  
Religionswelle zusammen mit anderen Kulturstrahlungen zu den Nord­
germanen gedrungen und habe in Skandinavien einige Jahrhunderte sein 
Leben gefristet, die dichterische Phantasie befruchtend (S. 253). Neckel 
gesteht sogar zu, daß Balder nicht bloß dichterisch-mythische, sondern auch 
religiöse Bedeutung für den Norden gewonnen und daß es einen Balderkult 
gegeben habe (S. 97ff.). Aber er könne trotzdem nicht für eine Schöpfung 
germanischen Geistes gelten, vielmehr zeige die Balderreligion — wie 
Neckel sie rekonstruierte — besonders deutliche Verwandtschaft mit 
den südlichen Mysterienkulten. W eit wichtiger für die Erkenntnis dieses 
Zusammenhanges ist der Baldermythus. In dem Abschnitt „Balders Her­
kunft“ (S. 132ff.) betritt Neckel „das großenteils noch wüst liegende 
Feld der vorderasiatischen Altertumskunde“ und identifiziert unseren 
Balder mit dem semitischen Adonis (den Balderkult mit dem Adonis­
kult), sein Name sei die Übersetzung von Adonis, er stamme also aus 
Kleinasien. Neben Adonis komme der phrygische Attis in Betracht, 
wahrscheinlich sei auch der thrakische Orpheus ein V eg e ta tio n sg o tt 
von der A rt Balders gewesen, und schließlich wird der altbabylonische 
Tamuz zitiert, um zu dem Endergebnis zu gelangen, die Vegetations­

1 Vgl. S. 183 f., wo N. mit der Kreuzholzlegende sich abfindet (finnische 
Variante wird gestreift); über Bugge vgl. S. 242. 249f.



Altgermanische Religion 337

kulte (s. o. Krohn) seien zusammen mit Göttersagen1 vom Euphrat nach 
Nordeuropa gewandert.

Die Auflösung einer großartigen Mythenschöpfung der Germanen2 
hat mit ihrer Aufhebung geendet; ja  sogar „der germanische Sänger, 
der am Fürstenhof zur Harfe Lieder vorträgt, ist der Schüler der thra- 
kischen Sänger, deren sagenhafte Vertreter Thamyris und Orpheus sind“ 
(S. 249).

F. R. Schröder. Germanentum und Hellenismus. Untersuchungen zur 
germanischen Religionsgeschichte. Heidelberg 1924, C. W inters Uni­
versitätsbuchhandlung. VIII, 160 S. ( =  Germanische Bibliothek, hrsg. 
von W. Streitberg. Zweite Abteilung, 17. Band).

Der anspruchsvolle Titel erweckt Erwartungen, die nicht erfüllt 
werden. Es handelt sich um Beziehungen zwischen den Nordgermanen 
(S. 151) und dem vorderasiatischen Orient —  wie bei Neckel — , und 
ich verstehe nicht, wie man hierfür schlechthin des Wortes Hellenismus 
sich bedienen konnte. Allerdings bekennt der Verf., daß er sich auf 
dem Felde der hellenistischen Religionswissenschaft durchaus als Laie 
fühle.

Auch er behandelt hauptsächlich das Balderproblem (S. 39; Die ger­
manische Schicht der Baldervorstellungen S. 68 ff.; Die hellenistische 
Schicht der Baldervorstellungen S. 108 ff.) und strebt den gleichen Zielen 
wie Neckel zu. E r lehnt die eine und andere These dieses seines Vor­
gängers ab (S. 75ff.)3, erkennt auf Grund von neueren Volksüberliefe­
rungen Deutschlands (Mannhardt) und des Auslandes eine ältere ger­
manische Grundlage an und bestreitet Neckel das Recht, den gesamten 
Balderstoff aus den vorderasiatischen Vegetationskulten und -mythen 
herzuleiten (S. 105), weil sie zu seiner Erklärung nicht ausreichen. 
Schließlich findet er es aber höchst auffällig, daß Neckel den Isiskult 
nur flüchtig gestreift habe, mit dem die Germanen bekannt geworden 
seien.4 Ausgeschlossen sei es allerdings nicht, daß der germanische und 
der ägyptische Mythus (und Ritus) aus gemeinsamer vorderasiatischer 
Quelle geflossen seien (S. 111 ff.). Aber der ägyptische Mythus gebe für

1 Über eine verlorene, liedmäßige „Balder“dichtung, die älter als Homer 
war, vgl. S. 199ff. 247f.; sie soll bei den Thrakern sich erhalten haben und 
in der Völkerwanderungszeit über die Goten zu den Nordgermanen gelangt 
sein (S. 223. 246).

2 Der „Germanisierung“ von Götterfabeln orientalischen Ursprungs ver­
dankten die Balderlieder ihr Dasein (S. 222 f.). Unsere heidnischen Vorfahren 
waren nicht mit mythenschaffender Kraft begabt (Nd. Korrespbl. 40, 69).

8 Der Name Balder stammt zwar aus dem Südosten, ist aber eine Über­
setzung von KVQiog (S. 142 f.).

4 Vgl. S. 118 f.
Archiv fü r  Religionswissenschaft X X V II 2 2



338 Fr. Kauffmann

die Gestalt des Loki (und der Sigyn) eine ganz ungezwungene Erklä­
rung an die Hand. Die jüngere („hellenistische“) Schicht im Balder­
mythus setze sich aber hauptsächlich aus den Motiven zusammen, die 
die Germanen in den ersten Jahrhunderten unserer Zeitrechnung in ihren 
südlichen Sitzen aus den orientalisch-hellenistischen Mysterienkulten auf­
genommen hätten (S. 138 ff.; daraus erkläre sich die Verwandtschaft 
Balders mit Christus; s. o.Neckel): dort und damals habe die germanische 
Religion ihre höchste Gestaltung erfahren, wovon die nordischen Quellen 
vielfach nur einen matten Abglanz bieten (S. 152).

Die einleitenden Abschnitte des Buches (kosmische Vorstellungen 
und Verwandtes S. 4 ff.1; Vegetationskulte S. 39ff.2) bewegen sich auf 
den bisher gekennzeichneten Bahnen. Sie bilden für das Balderproblem 
nur den Auftakt und befassen sich hauptsächlich mit dem Astralkult 
und der Zahlenmystik, sowie mit Nerthus („Tänzerin“ ; etymol. eine Va­
riante zu unserem „narr“) und Freyr-Freyja (Germanisierung vorder­
asiatisch-semitischer Vorstellungen; Baal).
F r. Jostes. Sonnenwende. Forschungen zur germanischen Religions- und 

Sagengeschichte. I. Bd.: Die Religion der Keltogermanen. Mit 26 Ab­
bildungen. Münster in Westfalen 1926, Aschendorffsche Verlagsbuch­
handlung. VI, 238 S. 8 J tJ t.

Angesichts der orientalisierenden Mythenforschung fühlt man sich 
unter die Mythologen der deutschen Romantik zurückversetzt. R. F. 
Schröder macht auch gar kein Hehl daraus. Er erwähnt, daß Herr Pro­
fessor Jostes, der kürzlich verstorbene Münsterer Germanist, ihm mitge­
teilt habe, daß er „einen großen Teil der von Sehr, vorgetragenen Ge­
danken seit mehr denn zwanzig Jahren lehre“. Hierüber erhalten wir 
nun in der posthumen „Sonnenwende“ (auf drei Bände veranschlagt) 
näheren Aufschluß.3 Der umfangreichere Teil des ersten Bandes (S. 1— 
183) handelt über „Die Religion der Gallier“, wofür ich nicht zuständig* 
bin.4 Eingeschaltet sind abenteuerliche Deutungen unserer mittelalter­
lichen Dietrichsagen (S. 2 9 ff.), Hildebrand—Hadubrand (S. 6 7 ff.), contra 
caducum morbum (S. 73ff.), Hrolf Kraki (S. 83 f.), Eik]?yrnir-Heidrün 
(S. 90f.), Naglfari (S. 113f.), Hugin-M unin (S. 114ff.), Nibelungen 
(S. 124 f.) u. a.

Die gallisch-germanischen Matres-Matronae und ihre Dreiheit in der 
Einheit sind eine ausgesprochen orientalische Vorstellung (S. 141 ff.). Neh­

1 Vgl. Helm Arle. f. nord. filol. 42, 314.
* Datierung S. 62f. 8 Beachte die Selbsteinschätzung S. 237f.
4 „Die religiösen Volksüberlieferungen Galliens können von denen Syriens 

nicht wesentlich verschieden gewesen sein“ S. 47; Nantosvelta ist mit der ägyp­
tischen Hathor identisch S. 57 (syrisch-ägyptinch-karthagische Panthea S. 59); 
„die ganze Vorstellung ist orientalisch, in erster Linie ägyptisch“ S. 100 u. a.



Altgermanische Religion 339

men wir dazu, daß schon in der Religion der Gallier die orientalische 
Astralmythologie und die Sternbilder des Tierkreises eine grundlegende 
Rolle spielten1, so sind wir auf die germanischen Kapitel des Buches 
vorbereitet.2 Eine echte Astartenatur ist Hervqr (S. 167); der Zauberin 
Isis entsprechen im Altnordischen die drei Nornen (wurd ist die Über­
setzung von lat. fatum), aber in die nordische Sage ist auch allerlei aus 
der röm. Mythe von den Parzen gedrungen (S. 176 f.) u. a. Die „Götter­
lehre der Kosmogonie“ (S. 184ff.) trägt höchst Seltsames über die taci- 
teische Theo- oder Ethnogenie vor (Astralmythologie, Sonnengötter3), 
z. B. Ermino sei die Mittagssonne, wenn sie am höchsten steht, Mannus 
das Sonnenroß usw. „Herkules und der barditus“ (Tacitus, Germ. c. 3) 
sind über Karthago nach Gallien und Germanien gekommen; silua Her- 
culi sacra (S. 205 ff.) sei der Osning und noch „bei der Einrichtung der 
kirchlichen Verhältnisse habe man auf den Herkuleskult Rücksicht ge­
nommen“ (Legende von Crispinus und Crispinianus aus dem Osiriskult 
erwachsen) — meine Feder sträubt sich, derlei zügelloses Phantasieren 
noch weiter zu verzeichnen. Ich erwähne nur noch die Überschriften der 
letzten Kapitel: Die heiligen Haine der Semnonen und Nahanarvalen 
(S. 213), Isis und Nerthus (S. 217): Die germanische mater, Ulixes und 
Asciburgium (S. 231 ff.). Die ganze moderne Mythenvergleichung ist 
durch das Buch ad absurdum geführt worden.

B. Kummer. Midgards Untergang. Germanischer Kult und Glaube in den 
letzten heidnischen Jahrhunderten. Leipzig 1927, Verlag von E. Pfeiffer. 
271 S. 9 (=  Veröffentlichungen des Forschungsinstituts für ver­
gleichende Religionsgeschichte an der Universität Leipzig. II. Reihe, 
Heft 7.)

Als Quellen nennt der Verfasser die Isländersagas, hat also kein Recht, 
von „germanischem“ Kult und Glauben zu reden, wo es sich um nord­
germanische, genauer gesagt, bloß um norwegisch-isländische Sonder­
überlieferungen ganz eigenen Stils handelt. Aus ihnen möchte er, nach 
dem für ihn wegweisenden Vorgang von Gr0nbech (S. 8), den nor­
dischen Menschen Wiedererstehen lassen, um durch ihn das Verständnis 
seiner Religion im letzten Ausgang des nordgermanischen Heidentums 
vorzubereiten.4 Sehr schlecht ist er auf die Skalden und die Edda zu

1 Darum hat das Buch seinen Titel „Sonnenwende“ bekommen.
* Wenn Brunhild an einem Teppich arbeitete, so webte eie den Tierkreis 

S. 151. 163 f. (auch das Bild von den webenden Schlachtengöttinnen ist orien­
talischen Ursprungs: weibliche Tierkreiegötter S. 164) vgl. ferntr S. 185.

8 Jostes bemüht sich andauernd um ganze Serien von Göttertriaden.
4 „Die Bekehrung und ihre Voraussetzungen“ S. 207 ff. ‘220 ff.



340 Fr. Kaufmann

sprechen —  eine Erfindung von Vorzeitschwärmern1 — verwirft die 
Eddamythologie, die nichts für die Religion hergebe —  und setzt auf 
das Titelblatt seines Buches das W ort Midgard als besonders ausdrucks­
voll und inhaltsreich, ein mytholog. Wort, das im Norden nur der Skalden- 
undEddadichtung angehört! Trotzdem heißt es: „Aus der h is to r is c h e n  
Saga-Literatur erwächst uns ein lebensvolles und durchaus treues Bild 
des nordischen Heiden2 . . .  sie allein gibt uns jenen einzig sicheren 
Maßstab in die Hand, mit dem alles andere, auch das in der D ic h tu n g 3 
versteckte Glaubensgut sich finden und fremdes vom heimischen sich 
scheiden läßt“ (S. 7). K. will sich darauf beschränken, aus dem Bildnis 
spätheidnischen Lebens, wie es uns die geschichtlichen Sagas Islands 
zeichnen, die Erscheinungen religiösen Lebens herauszuheben . . . ein 
Stück germanischer Religionsgeschichte und zwar das letzte und für 
uns wichtigste sichtbar zu machen (S. 8 f.).

W ir werden nicht im Zweifel darüber gelassen, daß es sich um Ver­
fallserscheinungen handelt (Utgard überflutet Midgard4), sobald in die 
Heimstätten des Menschenlebens die Lebensschwächung eindringt: „die 
geistige Entwicklung der letzten Heidenzeit zeigt (in den sQgur) einen 
fortgesetzten Rückgang des alten Gottesglaubens vor dem neuen Aber­
glauben“. Der Gott der Heiden war nicht ein Götze, sonderu ein geisti­
ger, unsichtbar helfender Freund der Menschen (S. 26ff.): das ergibt 
sich für K., wenn er auf seine völlig unzulängliche Art in den spgur 
echtes Heidentum von falscher christlicher Ausdeutung desselben trennt 
(und die Roman-Mythologie der fornaldarsggur außer Acht läßt).5 Nach 
dem gleichen Verfahren erscheint der Polytheismus der Edda nur als 
eine poetische Hülle, die den Glauben an e i n e  heilige Macht verdeckt, 
der die Einzelgötter sich unterordnen; insofern z. B. auf Island der eine 
„das Heilige“ Frey, der andere ßör nannte, sind J)ör und Frey dem 
Wesen nach ganz dasselbe (S. 50ff.); der jüngste Name für „Gott“ ist 
Odin, der gar nicht mehr in die Herzen frommer Heiden drang (bei 
diesen frommen und wahrhaft guten Menschen war nicht nur der Kampf, 
sondern auch der Trunk religiös betont, erst nach der Einführung

1 Der Glaube an den Odin der Eddadichtung ist für das isländische 
B a u e rn v o lk  vor seiner Bekehrung nicht nachweisbar S. 4; vgl. dazu z.B. 
S. 33. 172. 199 ff.

* Allerorten vermerkt der Verf selbst, wie stark die sggur christlich ver­
färbt sind.

3 Ist denn die saga keine Dichtung?
4 „Vor unseren Augen unterliegt Midgard Utgards Mächten“ S. 10; Midgard 

ist die Erdflur mit ihren Menschen und Göttern, Utgard ist der mythologische 
Ausdruck für die lebensfeindlichen Mächte, S. 11 (in unserem Fall also haupt­
sächlich das Christentum!); vgl. S. 14. 26. 176. 199ff.

6 Beachte S. 203 (unten).



Altgermanische Religion 341

des neuen Glaubens artete die fromme Sitte zur sprichwörtlich gewor­
denen Trunksucht der Germanen aus); alles Frühere verrät die unbe­
dingte Ehrfurcht vor dem Heiligen (S. 62ff.; es gab nichts Profanes). 
Das Heilige hat immer im Mittelpunkt des Lebens gestanden, der Dienst 
an diesem „Heiligen“ war die Religion der Germanen, er vollzog sich 
in Gebeten, Orakeln und Opfern (S. 73ff. 89ff.), aber nicht in dem Um­
fang, wie die allgemeine Religionsgeschichte ihn einzuräumen pflegt 
(„das nordische Opfer ist eine nur in Gedanken ausgeführte Freundschafts­
gabe“).1 Immer wieder wird betont, daß nicht nur das Heilige, sondern 
auch der Dienst am Heiligen geistig-abstrakt verstanden werden müsse. 
Weshalb denn auch an einen Tempelkult und einen berufsmäßigen Ver­
m ittler zwischen Gott und Mensch (Priester) nicht zu denken sei (S.99ff.). 
Auch die Ahnenverehrung beruhe auf Herabziehung formlos-abstrakter 
Jenseitsvorstellungen in menschlich-nachbarliche Nähe (S. 119ff.) und 
gerade diese Entwicklung setzt sich im Fylgjen- und im Schicksals­
glauben fort (S. 133ff. 164ff.), die erst in der Spätzeit auftauchen und 
aus der „geistigen Kraftsumme“ der Sippe erwachsen.2 Die fylgja ist 
eine zeitweilig in der Außenwelt in Erscheinung tretende Substanz des 
inneren Menschen. Das Schicksal ist eine sinnlos wirkende Macht, die 
von außen her dem Leben des Heiden, das aus seinem Inneren sich ge­
staltete, eine lähmende Fessel anlegte und abermals — im schroffen 
Gegensatz zu den westgermanischen Belegen — erst aus spätheidnischer 
und christlicher Zeit stark bezeugt sein soll3; es fällt in diesem Zusammen­
hang der für das ganze Buch charakteristische Satz: „Die Wissenschaft 
hat nicht das Recht, die Sprache der verstreuten Quellenzeugnisse, die 
uns der Zufall bietet (gilt das nicht auch für die sQgur?) an Beweis­
kraft über die Gründe des gesunden Menschenverstandes zu stellen.“4 
Hier enthüllt sich die Unreife des temperamentvollen Verfassers, der 
übrigens von den orientalischen Spekulationen und Gespenstern seiner 
Zeitgenossen sich nicht hat verführen lassen.5

K. von Anlira, Die germanischen Todesstrafen. Untersuchungen zur Rechts­
und Religionsgeschichte. München 1922, G. Franzscher Verlag (J.Roth).

1 Über die Menschenopfer vgl. S. 105 ff.; nur für die letzten Tage des 
Heidentums und Frühchristentums gut bezeugt (und Tacitus?) vgl. S. 113.

* „Der Macht-Glaube“ S. 154 ff. (in einer Verfallszeit wird der primitive 
Grund besonders deutlich sichtbar . . . Glaubensverfall löst den Aberglauben 
aus; dazu S. 178; „Wiedergänger und Zauberei“ S. 182ff.).

3 Vgl. Zeitsehr. f. d. Phil. 50, 361 ff.
4 Man könne „ein geglaubtes Schicksal und einen geglaubten Gott neben­

einander in einem Menschenherzen nicht vorstellen“ (S. 165 f.) — was sagen 
dazu die Griechen?

5 Über Jostes Sonnenwende vgl. S. 245.



342 Fr. Kauffmann

VI, 415S. (Abhandlungen der Bayerischen Akademie derWissenschaften.
Philosoph.-philolog. und histor. Klasse. Bd. XXXI, 3. Abhandl.)

Sein großes Material vielseitigst verarbeitend hat v. Amira nunmehr 
seine seit 1875 bekannte Auffassung des Menschenopfers der Germanen 
in systematischer Darstellung begründet. Ihr gegenüber versinkt das 
betreffende Kapitel Kummers in den Abgrund (K. hat freilich von 
Amiras Auslassungen keine Kenntnis genommen). Ohne auf die rechts­
geschichtlichen Partien der „germanischen Todesstrafen“ mich einzu- 
lassen, berichte ich mit der gebotenen Kürze über ihren sakralen Cha­
rakter. Nach A. gab es ein profanes System des altgermanischen Strafrechts, 
das die gemeinen Friedensbrüche betraf1, denen schlichte Friedlosigkeit 
folgte, während das sakrale auf diejenigen Friedensbrüche sich bezog, 
die als Neidingswerke (S. 64ff.) sich darstellten, auf die außer der Fried­
losigkeit öffentliche Strafe, nämlich Todesstrafe mit Opferzweck gesetzt 
war. Diese Kategorie will der Verf. nicht nur rechts vergleichend, son­
dern auch (literarisch und archäologisch)2 im Lichte der Volkskunde 
und Religionsgeschichte betrachtet sehen und damit zugleich auch die 
Frage erledigen, ob nicht die Einzelkapitel der german. Religionsgeschichte 
an Inhalt reicher sind als man bisher gemeiniglich glaubte.

Bei den sog. Privatstrafen (z.B. des Eherechts) vermag A. einen 
sakralen Zug nicht zu entdecken (Totenkult S. 22). Anders bei den 
öffentlichen Todesstrafen (S. 2 3 ff.), wenn der Aberkennung des Lebens 
eine Friedloslegung vorausging (was nicht eo ipso der Fall w ar): durch 
die öffentliche Todesstrafe wollte die Gesellschaft so energisch als mög­
lich ausmerzen, was aus ihrer A rt geschlagen war (S. 67), dazu zählten
u.a. die Kultverbrecher (S. 77). Der öffentliche Strafvollzug, dem diese 
Neidinge erlagen, machte von rituellen Straf arten Gebrauch als da sind 
das Hängen, Enthaupten, Ertränken, V ersenken in den Sumpf usw. (S. 8 6 ff.; 
Männer- und Weiberstrafen S. 175ff.; distinctio poenarum ex delicto
S. 182 ff.). Leider läßt die Abgrenzung des profanen gegen das sakrale 
Strafverfahren (S. 234) kritische Schärfe vermissen3, schlechtweg wird 
von dem sakralen Charakter der öffentlichen Todesstrafe gesprochen 
(S. 198ff.); die Begründung mancher Behauptung wird wohl bei näherem 
Zusehen als nicht ausreichend oder gar als irrtümlich sich erweisen 
(von survivals in Volkssagen, -märchen und -bräuchen wird in nicht 
gerechtfertigtem Umfang Gebrauch gemacht), aber das beeinträchtigt 
nicht unsem Dank, den wir dem Rechtshistoriker dafür schulden, daß er

1 Todesstrafen nach Privatstrafrecht S 7ff, 232; zu keiner Zeit stand Todes­
strafe auf jedem Friedensbruch (S. 44).

* Vgl. S. 6f.; Anhang der bildlichen Darstellungen des Strafvollzugs 
S. 236—415.

8 Turbulente Volksjustiz, polizeiliche Absicht S. 218. 219 u. a. 221.



das für uns eventuell in Betracht kommende Material lichtvoll ge­
ordnet hat.

E. Mogk, Novellistische Darstellung mythologischer Stoffe Snorris und 
seiner Schule. Helsingfors 1923, Suomalainen Tiedeakatemia. 33 S. 
( =  FE Communications Nr. 51.)

Seit dem Beginn seiner akademischen Laufbahn hat sich Prof. Mogk 
(Leipzig) mit der Edda (Poetik) des Isländers Snorri Sturluson (Anf. 
d. 13. Jahrh.) beschäftigt, aber nunmehr bei seinem jüngsten Studium 
eine überraschende Schwenkung vollzogen: er faßt das unschätzbare 
W erk nicht mehr als ein Denkmal der Eddamythologie, sondern als 
eine Etappe in der Stilgeschichte des Mythus ins Auge1 und zeigt, zu 
welchen Irrungen und W irrungen2 es den Anlaß gibt, wenn man die 
S tilisierungsfragen  vernachlässigt. Ich selbst bewege mich längst in der­
selben Richtung und heiße darum Mogks kleine Skizze willkommen, ver­
mag mich aber mit der Stilbezeichnung „novellistisch“ nicht zu befreun­
den und schlage vor, sie durch „mythographisch“ (in scharfem Gegensatz 
zu „mythologisch“) zu ersetzen.3 Nach Mogk liegen in Snorris und seiner 
Schüler Werk — einschließlich der Ynglingasaga — nicht Mythen, son­
dern „mythologische Novellen“ vor. E r will sie an den „Mythen vom 
Wanenkrieg“ und „vom Ursprung des Dichtermets“ demonstrieren (von 
gleicher Erzählungskunst zeugt auch „£>örs Fahrt zu Utgar^aloki“): Sie 
müssen zu allererst als l i te r a r is c h e  Leistungen der Schule von Reykja- 
holt gelten.4 Die Motivenwahl gibt ein vortreffliches Hilfsmittel an die 
Hand, um zu den primären Überlieferungen vorzudringen.

E. Mogk, Germanische Religionsgeschichte und Mythologie. 3. verb. Aufl. 
Berlin-Leipzig 1927, W. de Gruyter& Co. 140 S. 1,50 J tJ l .  (=  Samm­
lung Göschen. Bd. 15.)

S tatt von „mythologischen Novellen“ ist hier vom „Götterroman“ 
die Rede (S. 74)5 — es ist damit wohl die Fornaldarsaga, nicht die 
Mythographie Snorris gemeint, von dessen Edda nur in dem allgemei­
neren Sinne gesprochen wird, daß Mythologie und Religion schärfer 
voneinander getrennt werden, als es sonst in populären Darstellungen

1 Er hat darin Vorgänger, beispielshalber K . Helm Altgermanische Beli- 
gionsgeschichte 1 (1913) 57. 59.

2 Mogk nennt Neckels Balderbuch; vgl. S. 3. 11 ff. „Man darf nicht mit 
Hilfe der Edda die alten Zeugnisse interpretieren“ S. 33.

3 Dadurch kommt der — auch von Mogk betonte — wissenschaftliche Ein­
schlag besser zur Geltung.

4 Entw icklung der Mythen zu novellistischen Erzählungen S. 1 9 .

0 Wie in der 1 9 2 1  erschienenen zweiten Auflage des Büchleins.

Altgermanische Religion 343



344 Fr. Kauffmann

geschah.1 Berücksichtigung hat auch die neuere Strömung gefunden: 
„es spricht manches dafür, daß eine mächtige Kulturwelle früh aus dem 
Orient über Südosteuropa nach Skandinavien gekommen ist und neue 
Glaubensvorstellungen und Mythenstoffe mit sich gebracht hat“ (S. 6), 
aber im Grunde hat er von ihr nicht sich treiben lassen. Dagegen hat 
er der „Macht“Vorstellung (dem mana der Melanesier) jetzt jenen grö­
ßeren Spielraum gegeben, den seine früheren Arbeiten (im Anschluß an 
Söderblom) ankündigten. Mit dem geschichtlichen Aufbau und mit der 
Disposition dieser germanischen Religions- und Mythengeschichte kann 
ich mich jedoch ebensowenig einverstanden erklären als mit zahlreichen 
Einzelbehauptungen, die aus der zweiten Auflage unverändert über­
nommen worden sind.

Der Vollständigkeit halber erwähne ich:
A. Olrik, Ragnarök. Die Sagen vom Weltuntergang. Übertragen von 

W. Ranisch. Berlin 1922, W. de Gruyter. XVI, 484 S. Mit 4 Abbil­
dungen.

Die Notwendigkeit dieser deutschen Ausgabe des nur für Fachkreise 
verständlichen Hauptwerkes des verstorbenen dänischen Folkloristen 
vermag ich nicht einzusehen.

J. V. Negelein, Germanische Mythologie. 3. Aufl. Leipzig-Berlin 1919,
B. G. Teubner. 128 S. 1,60 J tJ l.  (=  ANuG Bd. 95.)

6. Schütte, Dänisches Heidentum. Mit 26 Abbildungen. Heidelberg 1923,
C. Winter. 154 S. ( =  Kultur und Sprache Bd. 2.)

Diese deutsche Ausgabe von Hjemligt Hedenskab (1919) ist eine 
völlige Umarbeitung, hat aber ihren Zweck nicht erreicht.

H. Tögel, Germanenglaube. Leipzig 1926, J. Klinkhart. 258 S. 8,40 JIM .
„An Stelle der Edda müssen wir mannigfaltige, verstreute Quellen 

benutzen, um zu der wirklichen Frömmigkeit unserer (deutschen) Vor­
fahren hindurchzudringen.2 . . . deutsche Sagen und Märchen u. a., aus 
dem Norden sind . . . vor allem die sagas . . . eine reiche Fundgrube. Da­
zu kommen . . . die frommen Innenerlebnisse unserer eigenen Seele, die

1 „Mit neuen Zutaten und vielfach persönlicher Auslegung und Kombi­
nation konnte Snorri in seiner Edda die älteste germanische Götter le h re  ver­
fassen . . . bei allen Zeugnissen müssen wir scharf trennen zwischen denen des 
Glaubens und Kultes der Allgemeinheit und der mythologischen Dichtung, die 
nur zu oft subjektiver Phantasie entsprungen ist“ (S. 9), „novellistisch oder 
romanhaft“ S. 13 (so schon 1921).

2 „Natürlich lassen die Lieder der Edda mancherlei Rückschlüsse auf die 
wirkliche praktische Frömmigkeit zu. Ich benutze sie deshalb in diesem Buche 
nicht selten“ S. 4; vgl. z.B. S. 186ff.



ja  eine geborene Deutsche ist.“ „Dieses Buch will dazu dienen, daß dem 
Germanenglauben im religiösen Leben des deutschen Volkes der Gegen­
wart eine bescheidene, aber doch die ihm gebührende Stelle eingeräumt 
werde.“ „Im besonderen wünsche ich, daß der Germanenglaube in den 
Gang unseres christlichen Religionsunterrichts eingewoben werde.“ 
„Hervorragende Vertreter der Methodik des evangelischen Religions­
unterrichts haben es allerdings bezweifelt, daß er für unseren Zweck 
einen besonderen W ert habe.“ Auf Grund der von Herrn T. verfaßten 
Darstellung muß ich mich diesem Urteil anschließen.

C. Reuschel, Deutsche Volkskunde im Grundriß. I. Teil: Allgemeines, 
Sprache, Volksdichtung. II. Teil: Sitte, Brauch und Volksglaube; sach­
liche Volkskunde. Leipzig-Berlin 1924, B. G. Teubner. (=  ANuG 
Bd. 644— 645; je 1,60 MJC.)

P. Zauner, Deutscher Sagenschatz:
Deutsche Natursagen. 1. Reihe: Von Holden und Unholden. Jena 1921, 

E. Diederichs. XVIII, 149 S.
Böhmerwald-Sagen. Hrsg. von G. Jungbauer. Jena 1924, E. Diederichs. 

273 S.
Rheinland-Sagen. 1.— 2. Bd. Gesammelt und hrsg. von P. Zaunert.

Jena 1924, E. Diederichs. X, 304. 307 S.
Sächsische Sagen von W ittenberg bis Leitmeritz. Gesammelt und 

hrsg. von Fr. Sieber. Jena 1926, E. Diederichs. 351 S.
Schlesische Sagen. Gesammelt und hrsg. von W.-E. Peuckert. Jena 

1924, E. Diederichs. 336 S.
Schwäbische Sagen. Gesammelt von R. Kapff. Jena 1926, E. Diederichs. 

219 S.
Westfälische Sagen. Gesammelt und hrsg. von P. Zaunert. Jena 1927, 

E. Diederichs. XVI, 388 S. (Stammeskunde deutscher Landschaften: 
Westfälische Stammeskunde.)

Altgermanische Religion 345



III. MITTEILUNGEN UND HINWEISE

ZUM ALLGEGENWÄRTIGEN HIMMELSGOTT 
EINE BERICHTIGUNG

Hildebrecht Hommel hat in zwei gelehrten und scharfsinnigen Un­
tersuchungen über das religionsgeschichtliche Problem des 139. Psalms 
die Erscheinung des allgegenwärtigen Himmelsgottes bei den verschie­
denen Völkern verfolgt1; seine .tiefeindringende Untersuchung kommt 
zu dem Ergebnis, daß die Urform jenes religiösen Bewußtseins wahr­
scheinlich bei den Hethitern zu finden sei, wo sich „die Loslösung des 
Allgegenwartsglaubens vom Substrat rein naturhafter Gottheiten (d. h. 
solarer Religion) vollzogen“ habe; die Vollendung des Prozesses soll 
dann auf indogermanischem Boden, im Atharvaveda IV 16 eingetreten 
sein; der 139. Psalm ist dann eine „geniale Neuschöpfung“ eines alten 
Vorbildes. Diese lebendig entwickelte These, die mit einem umfassenden 
Material, darunter auch mehreren griechischen Zeugnissen arbeitet, deren 
Ursprung Hommel bei den Orphikern sucht2, bekennt sich also zu der 
Anschauung von der Kontinuität der religiösen Formelsprache, zur Ab­
lehnung der Idee von der spontanen Entstehung gleicher Vorstellungen 
an verschiedenen Stellen.3 Ich beabsichtige hier nicht, das ganze große 
religionsgeschichtliche Problem — denn noch ist es ein solches — wie­
der aufzurollen, auch nicht eine neue Analyse der Spezialfrage vorzu­
legen, letzteres um so weniger, als auch mir der Gedanke vom Wandel 
der solaren AllgegenwartsVorstellung zur umfassenden einleuchtend er­
scheinen will. Mir kommt es hier vielmehr nur auf eine Erweiterung 
und philologisch-historische Aufreihung der griechischen Testimonia 
an; denn diese hat Hommel weder vollzählig vorgelegt noch in ihrem 
gegenseitigen Verhältnis richtig erkannt.

Es fehlt zunächst an der Haupt- und Kernstelle der Zeugnisse. Theo­
logen und auch Philologen haben hier neuerdings aneinander vorbei­
gearbeitet; Gunkel4 zitiert zwar die vedische Parallelstelle, aber diese 
allein, während z. B. 0 . Apelt in den Anmerkungen zu seiner Über-

1 Der allgegenwärtige Himmelsgott, Arch. XXIII (1925) 193—206; Das re-
ligionsqeschichtliche Problem des 139. Psalms, Ztschr. f. d. alttestamentl. Wissen­
schaft N. F. VI (1929) 110—124.

* 1. Aufsatz S. 198. 3 Ebd. 197.
4 Handkommentar zu den Psalmen (1926) 590.



Mitteilungen und Hinweise 347

Setzung der platonischen Leges den Psalm übersieht.1 Platon also gilt 
■es! Wie viel lauter redet er doch als die sonst angeführten hellenischen 
Gotteszeugen, wie nahe ist seine Berührung mit dem Psalmisten, also daß der 
mit Platon innig vertraute Bischof Eusebios2 daraus wohl seine bekannten 
Folgerungen ziehen konnte. So heißt es denn (p. 905 a): o v  yuQ  d f ie l t ] -  

& i jß i j i  n o x s  V7t a v x r jg  (d. h. x r jg  S ix r jg  t ä v  & e& v ) ’ ov% o{jreo ß(iiX Q bg a v  

S v ß r j i  x a x a  x o  x -rjg  y f j g  ß d & o g ,  o v S ' v t f / r jk b g  y s v ö fie v o g  E ig  t o v  o v q c c -  

v o v  d v c c T t x r jß r j i , x s iß s ig  Se a v v ä v  x i ] v  n q o ß r jx o v ß a v  x i^ c o Q ia v  e ’u  iv & d S s  

pLEvcav s i x s x a l  s v  " A i S o v  S ia n o Q E v d ’ s l g  e u e  x a l  x o v x to v  e ig  ayQicoxsQOv 

i ' x i  S ia K o tu ß & s lg  x o n o v .  Von Platon aber sind einige der von Hommel an­
geführten Zeugnisse abhängig. Fast überall da, wo Xenophon sich auf­
fällig mit Platon begegnet, hat er keinen selbständigen W ert. W ir kennen 
seine Kopien, seine Variationen, man hat sie bis in die späten Dialoge, 
bis in den „Politikos“, „Philebos“, „Timaios“ hinein verfolgt.3 In der 
Anabasis II 5,7 nun läßt er seinen rauhen Feldhauptmann Klearchos einem 
Tissaphernes wahrhaftig solchergestalt sein Herz ausschütten: t o v  y d g  

3 egöv ttoXe î o v  o v k  o iS a  o v x ’ a n o  n o L o v  a v  x  d y o v g  o v  re  o n  o i  u v  r ig  (pEvycov  

d 'io c p v y o i o v x ’  E ig  n o i o v  a v  ß x o r o g  d n o S q a ir i  o v & ’ oncog d p  Eig i% v o b v  

o q io v  d n o ß x a t r \ .  Ist es zu kühn, auch hier eine Widerspiegelung anzu­
nehmen? Oder sollen wir gemeinsame „sokratische“ Quelle feststellen, 
irgendein schlichtes W ort des Meisters, das seine Schüler dann im W ett­
bewerbe rhetorisch-psalmodisch variiert hätten ? Oder endlich: will Pla­
ton einen Xenophon übertrumpfen? —  Ähnlich liegt der Fall in den 
Memorab. I 1, 19. Die dialektische Situation ist die gleiche wie in den 
Leges p. 899 d: es handelt sich um die Widerlegung skeptischer Zweifel 
an der Gottheit Sorge für die Menschen. Hier läßt sich m. E. eine ge­
wisse Auswirkung des xenophanischen Denkens4 nicht verkennen: üco- 
x y d z iy g  6 ’ T jys izo  n d v x a  [ ts v  & £O vg  e iS s v a i , x d  x £ X s y o fiE v a  x a l  n q a x x o f is v a  

x a l  x d  ß i y i j i  ß o v ls v o ^ iE v a ,  n a v x a % o v  Se n a q s iv a i  x a l  ß r j f ia iv E iv  x o lg  d v & q c b -  

n o ig  n e q i x ä v  d v d 'Q c o n e ia v  n d v x c o v .5 Voller wird der xenophanische Ton,

1 S. 540, 78. Apelt nennt hier auch Vahlen: Opusc. 1 16 f. Aber mehr Ma­
terial bot schön G. Stallbaum in seiner kommentierten Ausgabe der Leges 
p. 217 f., der auch auf Yergil Aen. XII 892 f. und Maximian (Paneg. Mamertin. 
12, 2) hinweist. Auch Deuticke (zu jener Vergilstelle), der die ganze Frage m. E. 
am klarsten übersieht, nennt Platon nicht, wie denn überhaupt das Material 
vollzählig noch nicht gesammelt worden ist.

* Praepar. evang. XII 52, 32.
3 Hierüber vergleiche man H. Maiers vorzügliches Werk: Sokrates, S. 59f.; 

57,2; s. dazu auch v. Wilamowitz Platon I 93,1. Dagegen spricht sich dann 
v. Arnim: Xenophons Memorabilien und Apologie des Sokrates, Historisk filolo- 
giske Meddelelser VIII 1923, s. besonders S. 208; 212 aus. Ich kann natürlich 
nicht in dieser Miszelle ausführlich zu der Frage Stellung nehmen (s. auch A. 
Körte: N . Jbb. klass. Altert. 1922, S. 16f.); die Münsterer Dissertation Th. Mar­
schalls: Untersuchungen zur Chronologie der xenophontischen Schriften 1928 habe 
ich mir nicht verschaffen können.

4 Fr. 24.
6 Hommel hat sehr gut das mehreren Zeugnissen gemeinsame Motiv der 

der Gottheit offenbaren menschlichen Gedanken betont. Bei Xenophon aber 
ergibt sich dies leicht aus Xenophanes.



348 Mitteilungen und Hinweise

so zwar, daß fast ein Zitat anklingt, Mem. 14 , 18: yvaßei xo ftetov oxi 
xoßovxov Kal xoiovxov iöriv, cb6& ajxa navxa ÖQäv Kal navxa  axovecv  
Kal navxa%ov naqelvai Kal afia navxcov im^ieXea&ai, mit welch letzteren 
W orten dann wieder Beziehung zu Platon ein tritt.1

Mit Plutarch endlich (de superst. p. 166 d) ist vollends nichts anzu­
fangen. Das diatribenhafte Wesen seines Traktats ist hier ziemlich gleich­
gültig; er hat ein älteres Enthymem variierend seinem Zwecke, der Ver­
spottung des Aberglaubens, dienstbar gemacht: o de xrjv xäv d q ^v
. . . (poßovfievog . . . not (lexaöxfji, not cpvyrji, Txoiav yi]v a&eov evQrji, notav 
&ala66av; eig xL xaxadvg xov Kodfiov fiegog Kal anoKQvipag Geavxov . . . m- 
öxsveig, oxi xov &eov anone(pevyag\ das hat, da es letzten Endes auch eine 
Umbiegung des platonischen Wortes sein kann, gar keinen selbständigen 
Wert.

Dieses erhabene Bewußtsein göttlicher Allgegenwart bedient sich 
nun aber bei den Griechen einer Form, die auf äußerst menschliche 
Empfindungen zurückgeht. Diese sind demnach älter als der religiöse 
Hymnus. Man kennt die hübsche Erzählung Herodots von den Skythen, 
die dem Dareios als Geschenke einen Vogel, eine Maus, einen Frosch und 
fünf Pfeile senden (IV 131 f.).Diese Symbole bedeuten: rjv fii] oQvi&egysvofie- 
vot avanxTjß&E ig xov ovgavov, ob UiQ6ai, rj fiveg yevofievoi xaxä xijg yrjg naxa- 
övrjxe, rj ßaxQa%oi yevousvoi ig xdg Xifivag iönrjö'iq67]X8, ovx dnovoßr^aexs onlaco 
vno xävÖB x&v xô ev{iccvcov ßaXX6(isvoi.s Und Jason droht der Medea (1296f.):

6et yaq viv ijxoi yrjg 6£ KQVcp&rjvai ttdrco, 
nxr\vov aQai Gßju.’ ig ui&iQog ßa&og, 

ei (ir) xvquvvcov dcbpaöiv öcoßei dixr}v.5
Auch das Gefühl: wohin soll ich fliehen? gewinnt denselben Ausdruck. 
So klagt Polymestra in der Hekabe (109 9 ff.).

not XQancofiai, not noQev&ä>; 
aldif)’ dfjLnxdfisvog ovQaviov 
vipmexeg eig (ieXa&QOV . . .

r\ xov ig ’Aiöa 
(leXccyXQCöxa nog&fiov ai£co xaXag.

Solche feste Formeln stellte also das griechische Sprachdenken dem re­
ligiösen Bewußtsein zur Verfügung; die Form ist demnach Tradition. 
Denn umgekehrt kann sich der Vorgang nicht vollzogen haben. Sein Ab­
lauf stellt sich vielmehr so dar: W ir haben zunächst einen Gott, der 
alles sieht und hört: 1’HeXiog . . .  ö? navx’ etpogäig Kal navx’ inaxoveig 
( r  277), der zusammen mit Zeus ersqheint. Die monotheistische Strö­

1 Ich halte selbstverständlich Mem. 14 für „echt“.
2 Ähnlich Pherekydes Fr. 174 Jac.
3 Daß Wilamowitz in seiner Übersetzung der Medea S. 97 diese Verse 

tilgt, ist für unsere Untersuchung gleichgültig. Sehr ähnlich ist dann auch 
Hippol. 1290 ff. (Phoin. 504 f.), wozu noch die Römer kommen (s. oben S. 347,
Anm. 1). Deuticke hat mit Recht von volkstümlichen Wendungen gesprochen
(s. ebenda).



Mitteilungen und Hinweise 349

mung des ausgehenden 6. Jahrh., die auch den einzigen wirklich schönen 
orphischen Sang1 hervorbrachte, die Zeit eines Aischylos und Xenophon, 
schuf die Vorstellung von dem allerhöchsten Gott, dessen Allgegenwart 
der kolophonische Prophet feierte. Es ist dabei nicht ausgeschlossen, 
daß dieser dabei auch noch das Motiv der Unentrinnbarkeit verwertete. 
Aber er hätte dann dafür W orte gefunden, deren Form im bildhaften 
griechischen Denken schon als Formel vorhanden war.

Ist diese Anschauung richtig, so erkennen wir m. E. die Isolierung 
eines hellenischen Gottesbegriffs; trotz der unabweisbaren nahen Ähn­
lichkeit mit dem religiösen Denken und Gestalten anderer Völker sind 
die Griechen hier ihren eigenen W eg gewandelt. Mir scheint ein solcher 
Fall, unter überaus vielen einer, von größerer, typischer Bedeutung. Es 
g ilt weder grundsätzlich alle Analogien der Art zu Kontinuitäten zu­
sammenzufassen noch sie samt und sonders als spontan zu bezeichnen. 
Alle Erscheinungen des „wirklichen“, des naturhaften wie des geschicht­
lichen Lebens und des Gedankendaseins entquellen einer Fülle verschie­
denster Kräfte. Auch die große Frage religionsgeschichtlicher Analogien 
verlangt als Antwort nicht ein Entweder-oder, sondern ein Sowohl—als 
auch; nicht Spontaneität oder Kontinuität heißt es, sondern beides, zur 
Einheit verbunden, die nur der schnellfertige Rationalismus als „wider­
spruchsvoll“ verwirft.

Rostock. J o h a n n e s  G effck en .

RHODISCHE PRIESTERLISTEN UND FESTE

Amedeo Maiuri hat von neuem die wahre wissenschaftliche Gesinnung 
betätigt, indem er eine Anzahl wichtiger Urkunden aus der Insel, die 
ihm schon so viel verdankt, im Annuario della Regia scuola archeolo- 
gica VIH/IX 1929 313ff. veröffentlicht, ohne die Lösung aller daran 
hängenden Fragen abzuwarten. Seine Überschrift: Nuovi supplementi al 
„Corpus“ delle iscrizioni di Rodi wendet sich an alle, denen das Ganze 
der Erforschung des rhodischen Altertums am Herzen liegt, und ladet 
freundlich zur Mitarbeit ein. So möchte ich, aus ganz anderer, ange­
spannter Arbeit heraus, einige Beobachtungen und Folgerungen mit- 
teilen, die sich mir am ersten Tage aufdrängten und dann weiter be­
stätigten. Daß ich sie in dieser Zeitschrift mitteile, wird bei ihrem In­
halte keiner Rechtfertigung bedürfen. Den Ausgang darf ich jedoch von 
einer anderen, länger bekannten Inschrift nehmen.

Der unvergeßliche rhodische Arzt Stylianos Saridakis fand vor einem 
Dritteljahrhundert den Auszug aus einem Gesetz (des rhodischen Gesamt­
staates?) über die Aufzeichnung der Priester, anscheinend für das 
Staatsarchiv. Da auch der Text in der Fassung, wie sie wohl zuletzt in 
der Sylloge Dittenbergers 3 723 steht, nicht mehr befriedigte, habe ich 
im Bunde mit G. Klaffenbach den Abklatsch nochmals nachgeprüft und

1 Fr. 21 a Kern.



350 Mitteilungen und Hinweise

einige wichtige Abweichungen festgestellt. Das Ganze lesen wir nun­
mehr wie folgt, wobei wir das Neue durch fette Typen hervorheben.

m  xov 'ifjutpia| fiaxog xov  | i n l  'AQ%£axQdxov \ 'A^xa^iixLov ke\ |5 „örtoog S e 
Kal i v  x ä i  | (isxa xavxa  %qov(ol \ cc avaygayd xöbv \ \t\EQaxEv6vzoiv I y ivrixai

> 1 1 1 0 '  I i• > r  ~ > I f  \  _  i
x a t a  || r o  e § a v ,  | ol f i s v  iSQ Eig a v a \ y Q a q ) o v x ( o  x a  o v O \ ( i a x a  x a  a v x c o v  | 

S ta X Q lC tö t l  n a l  d a i |u o [V ]  | | 15 K a l  x o v  LSQrj x o v  'A X i o V ,  \ i f p ’ o v  I X a ^ E '  [o ]  j 
d e  i% 6 ( i£ v o g  | U Q a x s v c o v  ( i s x ä  | x o v  i v s ö x a x o x a  | j  20 n o x iy Q a r p s x c o  | x ä c  ixqo  

a v x o v  J lE Q a x E v ö a v x i  e G  | [ t ] e  TiVCt, K a l  x a  itt] ,  | [o ö ]a  [e q u x e v 6£ . |! 25 [ x a r a ]  
x a  a v x a  d e  K a l  | [ot] a s l  lE Q a x s v o v  j x s g  n o x i y Q a tp o v x b

Von den Änderungen kommt 23 . ex  iva  und Kleineres auf Klaff enbach, 
14 naxQiaßxC auf den Unterzeichneten.

Die Aufzeichnung wird um die Wende des zweiten zum ersten Jahr­
hundert v. Chr. fallen; die Schrift könnte noch etwas jünger sein. Es ist 
ein Stück aus einem Volksbeschlusse. Der Priester des Helios, Arche­
stratos, scheint bisher immer noch unbelegt aus der Fülle der Amphoren­
stempel, die eben im ersten Jahrhundert so sehr nachläßt; auch sonst 
ist der Name in Rhodos nicht sehr häufig. Der Artamitios ist der erste 
Monat des Sommersemesters, das in der älterenZeit demWinter vorausging, 
wie das Vereinsgesetz bei Maiuri Annuario IV/V 223ff. bewiesen hat; unter 
den Flaviern (IG XII 1, 4) wechselte das; doch ist auch noch der organi­
satorisch wichtige Beschluß IG X I I1, 3 im Artamitios gefaßt, während die 
dazu gehörige Liste der für die Ollieferung verantwortlichen Bürger n. 4 
mit dem W inter beginnt (vgl. meinen Artikel Rhodos in der Realenzyklo­
pädie, der noch nicht umbrochen ist). Nun kommt das wörtliche Zitat 
aus dem Psephisma: „damit aber auch in Zukunft die Aufschrift der am­
tierenden Priester der Reihe nach stattfinde, sollen die Priester ihre 
Namen mit Vater (der Ausdruck bisher nur aus Kos belegt, Syll.3 79310. 
1023so, vgl. Herwerden Lex. suppl.2 1131 unter naxgiax l) ,  und Damos 
(d d f io v  nach Syll.3 22620 =  IG II2 222 ypdipaßß-ai Ss a v io v  Srjfiov Kal q>v- 
Xrjg Kal (pgaxgCag) und dem Priester des Helios, unter dem er sein Amt 
erlöst hatte; der Nachfolger aber im Priesteramte nach dem gegenwär­
tigen (i%6fisvos nicht i%o(t£vcog) soll zu dem, der vor ihm Priester war, 
hinzuschreiben, bis zu welchem (Heliospriester), und die Jahre, wieviele 
er Priester war. Ebenso sollen auch die, die immer das Priesteramt be­
kleiden, hinzuschreiben.“

Die frühere Lesung und Ergänzung von Wilamowitz 20 noxiyqa- 
(povxco | TÖi Ttgb avxov | iSQaxEvßavxt i(nl) xo o[v\o(ia Kal xd ext] ist nun 
nicht mehr möglich; das entscheidende I'cr| [t]s aber ist mir erst jetzt ein­
gefallen. Schon vorher freilich hätte klar sein sollen, daß sich das Ge­
setz nicht auf die jährlich wechselnden Priesterämter, sondern auf die 
lebenslänglichen bezieht, die axaxol legsig, wie sie die lindische Basis 
IG XII 1, 786 nennt. Da aber die meisten Priestertümer einjährig waren, 
entsteht freilich die Frage, ob das ganze Gesetz nicht für ein bestimm­
tes Heiligtum, einen besonderen Kultus, galt. Welche, ist heutzutage 
freilich noch nicht auszumachen.



Mitteilungen und Hinweise 351

W ir werden also die Priesterlisten, die nun kommen, zumal die der 
Priester des Apollon von Erethima im Ialysischen Damos der Histanier 
(Syll.3 724 =  IG X I I1, 730), die wir je tzt in die Jahre 63/2—35/4 v. Chr. 
setzen — die %avayvQig fisza xov noksfxov nach Philippi, 42/1 — nicht 
mehr als die unmittelbare Folge gerade dieses Beschlusses annehmen 
dürfen, immerhin aber mit dem historischen Geist, den in erster Linie 
Poseidonios um die Jahrhundertwende eingeführt oder doch gesteigert 
hat, in Einklang bringen. Hatten schon Zenon und Antisthenes um 
200 v. Chr. und andere vor ihnen, auch der gelehrte Gerichtshof im 
Prozesse Samos—Priene kurz vor dem Antiochoskriege, eifrig studiert 
und manche Xoovixd zustande gebracht, so bietet sich uns doch gerade 
die sog. Chronik von Lindos, der schöne Fund von Blinkenberg und 
Kinch, die die bisher nur in Proben bekannt gewordene Priesterliste 
von Lindos in das Jahr 99 setzt (Näheres im Lemma zu Syll.3 725). 
Diese Liste selbst beginnt freilich ab urbe condita, d. h. in Rhodos von 
408/7, ebenso wohl die des Poseidon Hippios Syll.3 725 a. Doch damit ist 
schon unser Verständnis der neuen Urkunde geklärt.

Man lernt hier wieder die klare Zeichnung preisen, mit der Maiuri 
es ermöglicht, auch über seine eigene Umschrift zu urteilen. W ir er­
kennen 17 Namen mit Vater, bisweilen Großvater und Adoptivvater, 
und Damos. Die Hauptnamen sind über die ganze Breite der Stele ge­
schrieben, Damen und bisweilen Großväter eingerückt. Links am Rande, 
wo die Einrückungen (eiö&ißEig) Platz lassen, stehen die Namen beson­
derer Feste. Es ist nirgends zweifelhaft, zu welcher Person sie gehören. 
Diese Personen hält Maiuri für die Agonotheten der Feste, da er, mit 
vollem Recht, ihre Deutung als Heliospriester abweist. Aber können 
es nicht Priester eines anderen Gottes sein? Z. 1 deutet Maiuri freilich 
als Damotikon und nimmt eine Zeile darüber mit dem Namen an, für 
den aber die Zeichnung mit der deutlichen Angabe eines ausladenden 
Profils keinen Raum läßt. Ich trage kein Bedenken, darin einen Gott zu 
sehen, also Il[oxsidavog] oder Il\o6st<$avog\, schwerlich noch mit einem 
Beinamen, — un(i in der Liste die Priester dieses Gottes zu erkennen, 
wobei die Feste sowenig ein Hindernis sind wie beim Apollon Erethimios.

Von den Personen hat Maiuri schon sechs als identisch oder ver­
wandt erkannt mit gleichnamigen TtQsaßvxEQOt der großen, von Paton 
herausgegebenen Basis IG XII 1, 46. Wir lassen die Liste hier folgen, 
ohne die Feste, und bemerken das Nötigste, mit Berücksichtigung von 
Maiuris Beobachtungen:

I. KlEVKQd[rrjg ------- ] j rI[<mmog?].
II. KaXhq>d[vrjg — — | ------- J.

III. IlQCixay6[QCcg----------------- ].
IV. Ev7tole[(iog diovvatov1] \ rov Ev[tvoXeiiov\, | vo&i\6iav SlEvavo-

qoq------- ?] von Maiuri richtig ergänzt nach dem Bruder Jiovv-

1 diovvßiov  nach Kinch-Blinkenberg.



352 Mitteilungen und Hinweise

öiog \zhovvei~\ov tov Ev7t\oXifi]ov Kcttf v. Evavoqog XII 1,46158. Vgl. 
N. XIV.

V. 4iovvö[iog — —] | 0  — — (ob &[y66avovvziog]?).
VI. Ti{ia%tö[ag cAyr}6Lxi(iov] | Aiv\ßoTtoHxag\ der Vater von uns wohl 

sicher aus der „lindischen Chronik“ von 99 v. Chr. ergänzt, wo 
der Grammatiker Timachidas noch jung auftritt; sein Priestertum 
kann einige Jahrzehnte später fallen.

VII. JJoXvuQa\yog------] | U[ayiog oder natf vo&£6\iav de------ ].
V III.'IsQoq)dv[r}g — —] B^gaöiog].

IX. [cE]xarc6v[frei] Qcuvtdu \ A[£hog]. Doch wohl der jtoEößvt£Qog 46m ; 
[cE]xarwv['UfiOff] Mai.; doch hindert nichts, ein freies Spatium an­
zunehmen.

X. ’AqißTOJc[ÄT/g eEo]fioK^&vxog | od. Evl^&rjvix^ag.
XI. lElsvoßT )̂[arog ^Icoß&ivevg | Derselbe als TtQEößvxBQog XII

46413.
XII. M o6%Cg)[v cE^Kar6(ivco | Aa\ßaQyLio\g.

XIII. [Alv\iag [Msv^ExlEvg | Il£[öt£v]g, derselbe als TZQECßvzeQog XTT 
1, 4639.

XIV. 4iovvö[iog 4]iovvGiov | xo[y EvTto]ki(jLOV KaQ\rtafhono]Mxag, | y.u& 
i>o&£6[tciv ös EvavjoQog, Ildyiog. Vgl. zu N. IV. E r war Priester der 
Athena Lindia cp +  30 (Blinkenberg und Kinch Explorations de 
Rhodes III, 1905, Nr. 2, 66) =  72/1 v. Chr.

XV. Zrjv6d[orog Ä\iocpavxov | T o[i; ZrjvoS^oxov | At,[ySo7tok\Cxag K a l  im- 
X\ayßiv 'AHov. So, nicht ’Eiti[lvKog i£Q]svg 'A., ergänze ich,
vgl. IG X II 1, 833 inilayjav isQEvg cAHov. — Zenodotos erscheint 
als Z. A. xov Z. unter den nQEßßvx£Qoi von IG X II 1, 46262. Später 
wurde er adoptiert, %ad^ vo&sGLav dh ’Ovaßavdfjov, und erscheint so 
auf der lindischen Basis XII 1, 828 und als Priester der Athena 
Lindia bei Blinkenberg-Kinch a. a. 0 . S. 66 im Jahre cp 4- 22 =  64/3 
v. Chr. Daraus geht hervor, daß der XV. Priester unserer Liste 
vor dem Jahre 64/3 Priester des P[oseidon] war, und daß auch 
die Basis XTT 1, 46 älter ist als 64/3. Wenn somit — und das ist 
wichtig — Poseidonios in dieser großen Ehreninschrift nicht ge­
nannt wird, sondern nur durch seinen Schwiegersohn und späteren 
Nachfolger vertreten wird, so geschah das nicht, weil er damals 
schon to t war, sondern weil er sich krankheitshalber dem öffent­
lichen Leben und den Gymnasien fernhielt. Näher möchte ich hier 
auf diese Fragen nicht eingehen; wir überlassen das den Besitzern 
der Lindischen Funde.

XVI. Ti(iuy6[ßag T]iuayoQa | .Z[iAi5(Ho]g od. =  T. T. X II1 ,46473.
'XNYL*Ayipiuhrig röqyov | A\ßliog\ =  ^Ayr\6iH\kriq röqyov XII 1, 4620, wie 

ich dort kühn aber richtig ergänzt habe.
Damit ist für die Zeitbestimmung der Liste das Wesentliche gegeben.



Mitteilungen und Hinweise 353

W ir wenden uns nun zu den Festen und schreiben zu ihrem Namen 
die Nummern der Priesterjahre.

TQisrrjQig I. III. V. VII. IX (so, nicht itEvx̂ aExriqLg). XI. XIII. XV. XVII.
'P a p u ia  I. V. IX. XIII. XVII.
jd ijta v cciiia  I. II. VI. IX. X. XIV. XVI. (mit dem Zusatze 'I jt jt o x a -  

diötcc VL XIV.). ~
TtSVTCCETVjQig III. VII. XI. XV.

Zum Verständnisse müssen wir die Feste der Erethimier daneben 
setzen:

XQiEvrjQig V. XIII. XV. XVII. XIX. XXIH. XXV. (fehlt XXI: tcö- 

tefiog! s. u.).
'PaiH ucc  VII. XV. XIX. XXIII.
JiTtavafiia AlUia VIII. XII. XVI. XX. XXIV. XXVIII.

/ jn t a v d fi ia  XIX.
'Ak£e(i)a XVII.

TtavccyvQig {isru xo v  n o ls f io v  XXII.
Wenn man die J iT ta v d fiic c 'A U s i a , J n t a v d f i ia  und 'A U elu zusammen­

nimmt, so gibt das:
VIII. XII. XVI. XVII. XIX. XX. XXIV. XXVIII.

Außerdem habe ich im Jahre 1903 bei Saridakis in der Stadt Rho­
dos ein Fragment gesehen, mit linkem Rande, ähnlicher Schrift; es ent­
hält nur einige Feste:

frei
A n t u

frei
TtEVXETTJQig

frei
und gehört natürlich zu einer gleichartigen Liste.

Und nun das Ergebnis. Berücksichtigen wir dabei, daß bei solchen 
Eintragungen, die der betreffende im Amt befindliche Priester oder sein 
Nachfolger besorgte, ein Zwang zu regelmäßiger, pedantischer Aufzeich­
nung nicht bestand, daher eine solche auch nicht gefunden wird. Aber 
wir sehen genug.

Die xQuxr\qig  wurde alle drei Jahre, im I. III. V. usw. gefeiert, wahr­
scheinlich dem Dionysos, vgl. den Altar für Dionysodoros IG X II1,155 II 
i v  x ä i x & v  B cck%e£(o v  V7todo%cu x a x ä  xqiextjqCöcc a v i& r jx s  XQisxrjQiöi x a i  x & i  

x o tv & i. Weitere Belege sind überflüssig.
Die 'Pätficcux sind pentaterisch; sie fallen mit jeder zweiten xQisxrjQig 

zusammen, vermeiden dagegen das Zusammentreffen mit den J n t a v a p i u  

und der JtsvxaexrjQig.

Die TtsvxasxrjQig, wie der Name besagt, in jedem fünften Jahre, ver­
meidet die Jahre der P co fia ia  und J n t a v a ^ ia ,  fällt dagegen mit jeder 
zweiten xQi£xr\Qig zusammen. W ir wissen nichts Näheres von ihnen.

A xchiy fü r  Religionswissenschaft X X V II 2 3



354 Mitteilungen und Hinweise

Man könnte den Einfall haben, sie den 'A'K£E,ccv8Q£ia nal Jiovvßia gleich­
zustellen, die noch im 1. Jahrh. mit Agonen gefeiert wurden; doch ist 
ein Beweis nicht zu erbringen.

Die nctvayvQiq (isxd rov TtoXsfiov war ein einmaliges Fest, für das als 
Zeit das Jahr der Schlacht bei Philippi anerkannt wird, 42/1 v. Chr., die 
den Frevel des Cassius an der um Rom so hochverdienten Stadt sühnte.

Die d̂knccvccjiict entsprechen den Anxavccfiia 'AXieta, den /hnava^iicc und 
den 'A luia  von Erethima. Nachdem K. Hermanns Zeus Panamos längst 
durch Dittenberger beseitigt ist, gilt die Herleitung von dem Schalt­
monat Panamos öevxsQog. Das bedeutet nach dem Schema der Oktaeteris 
drei Schaltmonate in acht Jahren, vgl. Ginzel Chronologie II 382, Ge- 
minus bei Kubitschek Grundriß der antiken Zeitrechnung 156. Dem 
entsprechen die Oktaeteriden: I. II. VI. und IX. X. XIV. in Maiuris L iste; 
für Erethima muß schon XIL^XVLJXVII. m d  XIX.J^X. XXIV. zu­
sammengenommen werden. Man bedenke, daß wir noch vor den Kalender­
reformen Cäsars, des Vaters und des Sohnes, stehen. Aber alles nähere 
bleibt den chronographischen und astronomischen Fachmännern über­
lassen. Soviel sieht man, daß die Rhodier innerhalb der Oktaeteris nicht 
die übliche Schaltfolge beobachteten; aber hatten bei ihnen Hipparchos, 
Poseidonios und kleinere Größen umsonst gelebt?

Eine Erklärung verlangt der Zusatz, der zweimal neben die Jm a- 
vdfiia tritt, 'iTtTtonadsaia, die Maiuri mit dem Poseidon "Imtiog in Be­
ziehung setzt. Der Name ist eindeutig; er besagt das Herablassen (xa#- 
ecig) von Rossen, natürlich ins Meer. Nach Festus s. v. October equus 
findet das in Rhodos alle Jahre statt: et ffliodi, qui quotannis quadrigas 
Soli consecraias in mare iaciunt, quod is tali curriculo fertur circumvehi 
mundum. Auch Flüsse erhielten solches Opfer; so ruft Achilleus am 
Skamandros den Fliehenden zu (<Z> 130):

o v ö ’ ü p tv  notccfiog 7t£Q ivQ(joog ccQyvQodivijg 
ccqkeöei, G) ör) drjd'a noXiag ieqevexe xavQOvg,
J o o o 'U j  8 ’  iv dtvrjöi nad'iExe |ne6vv%ag i'mtovg.

Es wird sich aber mehr um eine volkstümliche Bezeichnung dieses ein­
drucksvollen Ritus, als um einen offiziellen Namen des Festes handeln. 
Vgl. Nilsson Gr. Feste 427f. Der große Feind der Römer und der mit 
ihnen verbündeten Rhodier, Mithradates, opferte dem Poseidon ein Atu- 
»töv iTCTtcov ctQficc xa&slg ig tu Ttikayog, womit gesagt sei, daß sich auch 
Maiuri seine Erklärung wohl überlegt hat.

W ir schließen mit dem Wunsche, daß der Geist, den Maiuri hier be­
tätig t hat, in Rhodos und allerwege auch fernerhin kräftig sein möge.

Berlin, August 1929. F. H i l le r  von G raertrin g en .



Mitteilungen und Hinweise 355

ZU EINEM RELIGIONSPSYCHOLOGISCHEN FRAGMENTE DES 
POSEIDONIOS BEI STRABON

Eine philologisch brauchbare Untersuchung zu Poseidonios wird, auf 
welchem Gebiete immer, nicht ohne Quellenkritik bis ins einzelnste aus- 
kommen, auch wo nur, wie vorliegend, ein kleiner religionswissenschaft­
licher Beitrag zu dieser für die in der Antike entstehenden Weltreligionen 
systematisch wesentlichsten Person gegeben würde. Wenn wir umge­
kehrt in quellenkritischen Erläuterungen auf eine biologisch religions­
philosophische Grundlage stoßen, so kann eine derartige allgemeine Er­
kenntnis wieder andernorts ins einzelne wirken. Damit ersichtlich, wie 
bei Poseidonios, um seiner wissenschaftlich systematischen Sprache willen, 
fast jedes Wort, selbst möglicherweise unklar von seinen Bearbeitern 
aus dem Text gerissen, von Gewicht und Beweiskraft, verlege ich die 
genaue und allgemeine Interpretation zur Hauptsache in den anmerken­
den Text, zumal von einem Zitat als von einer quellenkritischen Schlüssel­
stellung auszugehen. Zur Einreihung in den weiteren Zusammenhang ist 
auf mein W erk Poseidonios und Strabon, I. Bd. Voruntersuchungen, Göt­
tingen 1929, und die dort behandelte Literatur gesondert zu verweisen. 
Das Fragment betrifft eine besondere religiöse Haltung der thrakischen 
Myser und ihre Einrichtung der Ktisten, die frauenlos leben.

C 296 § 3  X iy si ö s x o v g  M v G o v g  o üoG E iöcaviog K al i[Mpv%(ov a n i -  

yEG&ai xcrc’ svßsßeiav, ö ia  x o v ro  fiiX ix i ö s %(jfjG&ai K al yäX aKri K a l tvqg* 

£&vxag K a r’ r)Gv%iuv, ö ia  x o v ro  xaX siG & ai ftsoG eßstg re K a l K a n v o ß a x a g ' 

s lv a i  ö i  r tv a g  r & v  &Qaxööv o i %co()lg y w a ix o g  £cögiv, ovg xx iG ra g 1 xa X si-  

G & at aviEQ &G &ai rs  ö ia  rifiv jv  K al fisra  a ö sia g  ^rjv.2 ro v ro v g  ör) GvXXrjß-

1 Das augenscheinlich thrakische W ort jct/ ö ttjj entspricht slavisch cistu „rein“ 
(vgl. Schräder Die Indogermanen 3. Aufl. 73, ders. Idg. Reallexikon s. v.). Zur 
Sache wäre zu vergleichen Eugen Fehrle Die kultische Keuschheit im Altertum, 
Religionsgeschichtl. Versuche und Vorarbeiten VI, Gießen 1910, bei dem aber 
seltsamerweise diese wichtige Stelle übersehen. Auch der Ausdruck «Kapno- 
batai» „Raucbgänger“, wenn griechische Übersetzung oder nur griechischer An­
klang, könnte auf eine Reinigung von einer möglichen Schlechtigkeit des Ge­
schlechts, etwa nach dem reinigenden Sinn und Begriff §iti&viiLcc6avxEs C 745 
§ 20 (Poseid. z. B. nach Rieh. Kunze Diss., Leipzig 1892,19 f.) wie des Weih­
rauchs oder des Opferdampfs an sich Beziehung gewinnen (SS. 240 A 2 meines 
erwähnten Werks). Strabon verwechselt öfter Erklärung und Glosse, wie daB 
hier auch leicht geschehen mochte, wo Strabon, was er hier als gegebenen 
W ortlaut auszieht, leicht zusammenzieht, und dann auch nachher Widersprüche 
aus dem Text herauslocken will, wo Übergänge vorhanden.

* Das vor Welthändeln unangefochtene L eben  erscheint doch eindringlich 
gesetzt und so irgendein Grundsatz (der möglicherweise bis zu einem mönchi­
schen Leben gehen könnte) selbst in einer asketischen Richtung auf ein B io ­
lo g is c h e s  gestellt. Auch in dem leicht von Strabon verkürzten Fragment ist 
so das dreimalige W ort g f j v  auf leuchtend, irgendein Zusammenhang zwischen 
Leben, Geruhsamkeit und Vegetabilität, vor der Tierheit. Es gilt auch als 
Heiligkeit, kein Fleisch zu essen. Die Askese scheint da eher auf weibliche 
Milde als auf männlichen Heroismus gestellt. Inwieweit aber der Begriff der 
Gerechtigkeit doch einen, vielleicht thymischen schutzherrlichen, Eingriff in na­
türlichem, „epithymischem“, wallendem Leben erzwingt, bleibt auch unter der

23*



356 Mitteilungen und Hinweise

d r jv 1 a n a v x a g  xov itoirjxrjv siitetv ayavovg iTtnrjfiolyovg ylaxxocpuyovg 
ccßCovg te, diKccioruvovg av&QcaTtovg’ aßiovg de nQoöayoQEVELV u a h ö x a  oti 
yjoOQig yvva ixä v , r/yovfisvov r^iixslf\ xiva ßlov xov %VQ0V k u ^ jc sq  xal xov 
o I k o v  fjfjLixelri xov IlQcoxetStXäov öioxi %̂ Qog.

Decke strabonischer Einwände Streitgegenstand, als der Gegenstand unvermit­
te lt und eigenartig von Poseid. von der anderen Seite aus fast scherzhaft mit 
dem nur halben, unvollendeten „Leben“ des Witwers Protesilaos aus einem, 
fast unbegreiflich fernen, Homerzitat B 701, blitzlichtartig und mehr artig als 
dem Lehrer lieb, erhellt wird. Wichtig wird, daß bei Poseid. auf der einen 
Seite — Strabon dann nicht recht behaglich begreiflich — eine Bindung von 
Gerechtigkeit und Lebenseinschränkung (vielleicht in einer leichten Entsinn- 
lichung, wie sie Heinemann P. Metaph. Sehr. I I 84 anführen könnte), auf der anderen 
Seite eine ebenso mögliche Auffassung eines eingeschränkten Lebens als eines 
nur halben, ja  unerfüllten Lebens vorliegt und meines Erachtens sogar wider­
spruchslos (SS. 1602 meines erwähnten Werkes, in beiden Fällen als «gnostisch») 
gelten könnte.

1 Nach diesem auch von Strabon nicht umzubringenden Stichwort, avXXtfßdrjv, 
dies sprachlich nach Rudberg Forsch. zuP . 1918,316, meint Poseid. augenscheinlich 
Folgendes: Die allgemeinen völkerpsychologischen Eigenschaften all dieser thra- 
kischen Stämme (von denen gar die d io n y s is c h e  Musik mit von Poseid. her­
vorgehobenen Musikinstrumenten stammt: C471 § 17 E, sogar nach Reinhardt 
Poseid. über TJrsprwng usw. 1928, 44) bildeten den Grund, daß sie in der home­
rischen Dichtung, wie in Mythen, Sprache usw., die Beinamen der «Gerechten», 
«Gutlebensarmen» erhielten. Daß diese Namen in metaphysischem Sinne 
„wahr“ — auch nach des Poseid., ungefähr wie J. J. Bachofens, „leidenschaftlichem 
Interesse am Mythus“ (Heinemann I I 110) — und im historisch-philologischem 
Sinne tatsächlich auf die thrakischen Stämme zu beziehen, lehrt Poseid. gegen 
die Alexandriner, Apollodor und Eratosthenes. Die nachherige strabonische Ab- 
kappung, a ls  ob P o se id . d as  h o m e ris c h e  W o rt "Aßiot (gewiß auch bei 
Poseid. gerade spielend zwischen „Habelosen“, die nur das Leben zu fristen 
brauchen, und denen, die schon aus heiliger Scheu nicht üppig leben) a ls  
D e c k u n g  g e ra d e  nur (gegen das poseidonische ausdrückliche W ort paliata) 
für den Begriff der Ehelosigkeit der Ktisten verwandt habe, ist gewiß, wie andern­
orts, mehr unfreiwillige als freiwillige Verdrehung Strabons, in der Art wie etwa 
auch ein Streit um Creuzers Symbolik endete, als ein x nicht gleich für ein u zu 
nehmen, aber ein y mit einem u Ähnlichkeit haben kann. Auch die selbst am Homer­
zitat B 701 von Poseid. spürbare Weiterleitung (oder unbewußte Vertauschung) des 
Begriffes Leben auf das Haus wie eheloses Leben als auf ein halbes Hausen wäre 
gerade symbolisch Poseid. zukommend, dem sich auch, im weiblichen Symbole, 
Leib und Leben, wie im Deutschen, angleichen könnte. Daß dann ferner ge­
rade der Dichter, gegenüber dem Historiker, leicht auch im Sinne des Aristo­
teles «philosophischerer Poesie», mit dem Allgemeinen, nicht Einzelnen zu tun, 
läge auf der Hand: Auch C4 § 6 ovdh yag vvv nov x o iv o v  avrolg q v o \ l u  yislrai 
Tcäaiv ist die a l lg e m e in e  Deutung auf diese Völker ersichtlich, die auch 
richtig von Reinhardt P. 77 herausgehoben. Zu Unrecht will Trüdinger Stud. 
z. Gesch. d. ant. Fthnogr. 1918, 143 A 1, 125 A 2, wie er sonst Strabon zu viel 
läßt, S tra b o n  C 300 § 7 die (dann erst bei ihm so wahre) Deutung auf die 
Skythen vollziehen und Poseid. irrtümlich einzelsinnig auf die Thraker und 
Myser beziehen lassen, und nur soweit hatte vielmehr Poseid. den Einwänden 
des Eratosthenes und der Alexandriner, die mit allzufesten Vorsätzen an die 
Fragen herangehen (C 300 § 7 A TtQOvQ'evTO fisv yäg SiSd^ai), Gehör gegeben 
als er die „Habelosen“ nicht geradewegs, im Einzigen und Geizigen, vielmehr 
nur rundwegs einbeziehend (ßvvfjipsv C 296 A), als Skythen n i m m t :  W^enn die 
Alexandriner den Gemeinplatz vom Axenos Pontos, dem Ungastlichen Schwarzen 
Meer, m it dem Trinken aus Schädeln und von Menschenfresserei (was noch in



Mitteilungen und Hinweise 357

Sow eit Poseidonios im  A uszug gesichert, nun S trabon, als ob ihm 
an der poseidonischen D arste llung , w ie gesag t, der Ü bergapg  von der 
W irtsch a ft zur H ausw irtschaft, zur F rauenw irtschaft, vom W irtsch afts­
leben  zum E heleben  befrem de: C 296 § 4 xovg ’Aßiovg Se xovg x^QOvg ov 
H&XXov t) tovg uvEöxiovg xul rovg ufiu^oixovg Se^uix’ uv xig' (idXiöxu yaQ 
tceqI xä avfißoXaia xal xtjv x&v j^fiaTcov xxrjßiv 6vv i6xu^,evo3v x&v aSiKrjfiu- 
xcov, xovg ovxcog u n  dXt y mv  EvxsX&g £&vxug Sixuioxuxovg, svXoyov xXrj- 
‘d’rjvui . . . xo Se %riQ0vg yvvuix&v oixeiv ovSe^Luv xoiavxrjv Eyupuöiv firto- 
y g u t p e i 1 xul (iuXl6 xu nagä xoig Oqu^l . . .

der Iphigenie auf Tauris anklingen mag) gegen die „Wissenschaftlichkeit“ 
Homers Vorbringen, die sonst eine höhere als die der Tragiker (C 27 § 20, Po- 
seid. auch nach Heinemann 1160), so führt dies auf — Abwege. Denn ins 
gleiche Horn, daß die Geten im Ganzen eher Abel- als Kainnaturen, auch unter 
Einschränkung des Kphoros C 301 § 9 A, stößt leicht ironisch dieEphoros weiter 
berücksichtigende Begründung C 302 § 9 t i d i n s g  r o ö e t v ö v  re nal  d-ccvticc- 
ß r b v  i x i t X r i x t  i x o v  o v  ö e iv  öh xavccvrLu. Man mag im W ortlaut des „Schreck­
lichen, Wunderbaren und Schaudernden“ dabei an den Kern von Rudolf Ottos 
berühmt gewordenem Buch Das Heilige, Breslau 1922 sich erinnert fühlen oder, 
im Wesen des Irrationalen, an die aristotelische Poetik, neuplatonisch zur Er­
klärung leicht zu interpretieren (Bernays Zwei Äbhandl. über die aristotelische 
Theorie des Dramas, Berlin 1880) — aber gewiß hier von der Quelle ironisch 
gewandelt, nach den ärgerlich gleichfälligen Tropen des Stils: ein schöner Un­
sinn, wo diese sich, mehr ein Volk von Hirten, nicht Jägern, von M ilch  nähren. 
bIx’ cci'vwXoyEi SiötL rctlg ö i u iv a i g  . . . Die gegenaitiologische Ironie trifft aber 
nicht den behandelten Schriftsteller Ephoroe, sondern die, die den gewissen 
Sinn daran bestreiten. Aber das poseidonische Schlüsseldoppelwort C 296 § 3 
aitavrag [iccXlgtcc klingt selbst in der versuchten „strabonischen“ Widerlegung 
C 297 § 4 rd [iiv ovv tSlcog rovg ayvvovg r ä v  r s r w v  svßsßsig vo(ii£sß&ai nach: 
Nur in der Id e e , in der „Spezialisierung“ mochte gerade bei Poseid. ein All­
gemeines allein logisch erweislich greifbar werden. Diesselbe wäre etwa, von 
Philo abgesehen (vgl. S. 63*, 1491 meines erwähnten Werks), bei Poseid. schon 
in der einen sprachlich begrifflichen Kategorie xoivöv — idiov =  xux’ ££,o%r\v 
C 36 f. beschlossen, was hier freilich nicht zu behandeln.

1 Auch dies Wort erweist sich als poseidonische Bildung, ein Größeres, 
Allgemeineres „unterschiebend“ (vjtoypaqisi wie C 4 § 6 E v7toygcccpa>v): Für 
Poseid. mußte metaphysisch gelten, daß Enthaltung von Frauen Enthaltsam­
keit an sich und Enthaltsamkeit, im Symbol, Gerechtigkeit „bedeute“ Deshalb 
ist zwar richtig, aber nicht erschöpfend dagegen, der subtile Grund Ohlings 
Quaest. Poseid. ex Strab. conl. D iss., Gotting. 1908, 43 f. leicht zu zuvorkom­
mend: Da Poseid. wußte, daß die Ktisten nicht habelos waren, habe er deshalb 
das Wort Abioi auf den triftigen Grund ihrer Keuschheit und Witwenschaft 
gesetzt, welche das Leben verhält. Poseid möchte vielmehr sagen, daß ein 
Grundsatz der Armut und ein solcher der Keuschheit, ebenso kein Fleis' h za 
essen (was alles eine Abwendung von einer bloßen eignen Lebensgier zeigte: 
z B. frz. viande „Fleisch“ gehörte auch Idicog, xcct’ i£o%7jv zu vita), eine psycho­
logisch verwandte oder gleich begründete Haltung anzeigt. Wenn Strabon beim 
griechischen Homertext eine Interpretation im Sinne einer tb ra k isch en  Le­
bensauffassung vollziehen wollte, so fällt Strabon ganz aus dem apriorischen 
Grund. Die Gleichung wirtschaftlicher „Enthaltsamkeit“ mit der Gerechtig­
keit kann freilich auch Strabon nicht streichen, Trüdinger wollte diese sogar 
irrtümlich Strabon g eg en  Poseid an allen Stellen, die von irgendeiner leicht 
ronsseauavtig gefärbten, naturvölkiscben „Idealisierung“ sprächen, vollziehen 
lassen: Nur die naturphilosophieche Gleichung mit Männlichkeit Weiblichkeit, 
das Problem, das z. B. schon im platonischen Symposion berührt, Entbehrung 
als Sehnsucht gedeutet usw., ging Strabon über seine Kraft. (



358 Mitteilungen und Hinweise

Danach folgen mit dem Anschein eines Beleges, daß bei den Thra­
kern eine Bindung von Ehelosigkeit und Gerechtigkeit unmöglich An­
sicht und Sinn gewesen sein könnte, einige nicht gerade weiberfreund­
liche1 Zitate aus der Komödie Menanders, aus denen sich eine leicht maß­
lose Hinneigung der Thraker zu Weibern ergeben würde, darin die Thra­
ker von Leuten, die „nur vier bis fünf statt elf bis zwölf Weiber be­
säßen“, „gerechterweise“ als von „armen W ichten“ reden (a&XCovg): 
C 297 § 4 ravxa yag 6 /A.oXoyeirai fiev tcuqcc rä>v aXXcov, ovx eixog 6 e rovg 
avzovg afia fiev ä&Xiov vofiifeiv ßiov xbv [ir} fisra 7toXXäv yvva ixäv , atua 6 e 
öTtovöaiov xai 6 ixaiov rov rä>v yvvaix&v yr\Qov. Aber auch da wird man bei 
diesem gehetzten und geknoteten Argument nicht diejenigen, die über 
die Schnur eines Gesetzes hinausleben, die nicht gerade stark männlich 
verhaltenen Naturen (puXiGxu rovg firj 6<podQ eyngareig), für die „Gerecht­
samern“ halten wollen. Und dies gälte auch unter Thrakern. Und wie 
könnte Strabon, was allgemein in poseidonischem Sinne richtig sein mag, 
wenn er Maßlosigkeit des Geschlechtes und Maßlosigkeit in religiösen 
Gebräuchen, nämlich Aberglauben, zusammenstellt, nun Poseid. doch 
am Ende zugeben C297 § 4 E  xb <5’ iöyveiv iv xm e'&vei xovtto rrjv ne gl 
fteiov 07tov6r)v ex re wv eine IIoGeiöcoviog ovx a7Ct6xr]xeov. Da nützt dann 
seinerseits eine Bezugnahme auf eine allgemeine „Idee a priori“ nicht

1 Auch die ersten beiden Zitate, in denen die Vielweiberei nur belustigt 
wird, nenne ich so. Wenn sich aber bei Menander der „Misogyne Charakter“ 
äußerte, so- ist das komisch aufwallende Argument richtig zu dämpfen: to t  
Sh f i i ß o y v v r i v  avxa  xavxa alxicofievov „id’vofiEv de nevxdxig xijg ijfiSQag, i x v u -  
ßdXi£ov 8 '  haxä f tsg a n a iv a i  xvxXa, oi 8 ’ <aXolv£ovu. „Fünfmal opferten wir des 
Tags — die zimbelten, die johlten“. Es spricht der gegen das „ W e ib l ic h e “ 
irgendwie voreingenommene Charakter. Aber auch bei der strabonischen bar 
gemünzten Auffassung wäre bei den Thrakern ein Gegengewicht und ein Ge­
gensatz solcher intelligibler asketischer Ansichten zu ihrem natürlichen Hang 
begreiflich. Wenn aber Poseid. an den Thrakern gegenüber der bei Menander 
Fragm. 28, auch Herodot V 6, Eurip. Andr. V 215, Arist. F. H. G. II 22, mit Ho- 
raz Carm. I I I 24, 9 ff. die bessere Tradition betonte, für die sogar nach ihm Ho­
mer beispielig wäre, so lief ein, dann sogar von Poseid. eingeworfenes, Zitaten - 
netz aus Menander (wie uns in der quellenkritischen Auffassung Heinemann 
1 101 A 1 bestätigt) gerade auch auf das Wild hin, das er fangen wollte. Hätte 
Poseid. nämlich, profan gesprochen, zeigen wollen, daß die Thraker, eben um­
gekehrt, dem allzuvernünftigen Atheismus sich nähernd, mehr auf m ä n n l ic h e  
Selbständigkeit und Gerechtigkeit und Tatentum (das unbedingt auch bei 
Poseid., nur richtig polarisiert, sein Gutes hat) erpicht waren, so hätte er in 
der Verspottung der Komödie die Thraker mehr als Stiefel- denn als Pantoffel­
helden aufzuzeigen gehabt, mehr als fleischessende Löwen- denn als Kaninchen­
naturen. Und eigenartigerweise fällt gerade im selben Zusammenhang des­
selben Homerverses und gerade in demselben, auch hier leicht spöttischen Sinne 
das W ort oder Gegenwort a v 8 g a g  C311 § 6, in (nach Müllenhoff Deutsche 
Altertumslc. III 35) poseidonischem Zusammenhang: So recht im wahrhaften Sinne 
„ m ä n n l ic h “ und kriegerisch betragen sich diese skythischen „Völker von 
Hirten“ nur, wenn ihnen ein — schuldiger Tribut nicht gezollt würde, auch 
hier wie an vielen anderen Orten in einer zwischen Hymnus und Ironie schwe­
benden Dualität, als sie nur für „die gerechten Kriege“ sind: C311 § 6 ovxco 
8h xocl SixuLovg ufia  xa i  äßiovg o noiqxfjg sigrjxs xovg avxovg rovrovg ä v d g a g ,  
i n  ei x&v ye gjogtov ansvxaxxovfiEvcov ov8 ’ av xaQ'ißxavxo slg noXefiov.



Mitteilungen und Hinweise 359

mehr viel, wo bei Poseid., gerade noch deutlich, d ie se  apriorische Idee 
vorlag, daß das Geschlecht, und zumal das weibliche Geschlecht, gegen­
über der Vernunft, auf dem kosmischen oder religiösen Grunde stehe, 
gewiß nicht so fern von einem Sinne der antiken Mysterienreligionen: 
C 297 § 4  to öe ö r] x a i  & e o ae ß e ig  v o j i l f e iv  x a i  x a n v o ß a x a g  x o v g  EQiqfiovg  

y v v a ix & v  aq>oÖQa i v a v x io v r a i  x a ig  x o iv a ig  v 7 to X ijip s G iv . a n a v x E g  yuQ  x i jg  ö e i-  

ö iö a i^ io v ia g  ciQ% rjyovg o i 'o v ta i  Tag  y v v a ix a g .  a t ix a i  öe x a i  r o v g  avÖ Q ug tc q o -  

x a X o v v x a i 7tQog xa g  i n l  tcXeov &EQU7te£ag x ä v  f te ia v  x a i  io Q x a g  x a i  n o x v ia ß -  

fto v g }  Denn auch die letzten W orte könnten gar wohl über einem Kapitel 
poseidonischer theologischen Psychologie oder medizinischer Theologie 
stehen, weil andererseits Poseid., übrigens psychologisch leicht auch

1 Natürlich ist jedem, auch Strabon, erlaubt, zwei W orte, auch zwei 
Sachen, auch zwei verschiedene Sachen wie hier ernste religiös-kosmische Auf­
fassung und Aberglauben beliebig zu vertauschen, sofern im einzelnen Falle 
der Sinn, das Symbol, die im betreffenden Falle geltende logische Reihung, die 
Ähnlichkeit nicht verändert wird. In der Lage und Reihung naturrechtlicher 
Religiosität ist freilich ernste religiöse Auffassung und Aberglauben, noch so 
schrecklicher Art, zu vertauschen, nicht aber, wo es sich um eine intelligible 
oder moralische Einschätzung nach der Gerechtigkeit handelt. Aber Strabon 
schnitzt und verstellt noch mehr und sagt nackt: die Frauen verleiten Männer 
zu Aberglauben, also können Männer, die ohne Frauen leben, nicht in gutem 
Sinne fromm sein. Schließlich könnten aber Männer ohne Frauen selber weib­
lich werden und selbst zu Aberglauben kommen. Aber Strabon scheint eben, 
symbolkreuzend, Gerechtigkeit und Heiligkeit, Geist und Sinn durcheinander­
zuwerfen. Und doch liest sich an der Oberfläche alles glatt, weil Strabon nur 
die Balken des poseidonischen Testes und Sinnes etwas übereinandergesetzt zu 
haben scheint, und damit fällt auch etwa ganz die Bedeutung dahin, welche 
Pöhlmann bei Ullstein Weltgeschichte I. Altertum  576, hier einen Strabon gegen 
Poseid. auszuspielen, geben wollte, weil dieser wage, das dergestalt Religiöse 
weibisch zu schelten. Und damit kein Zweifel an der dualen Einstellung des 
Poseid., wäre gleich an diesem selben mysischen Volksstamm C 304 § 11 De- 
kainetos, den Boirebistas politisch gebraucht, geradezu schillernd zwischen re­
ligiösem Betrug, Schauspielerei und einer ebensolchen Idee von „heiliger Nüch­
ternheit“ und Enthaltsamkeit geschildert. Und ebenso kann Poseid. genau so 
widerwärtig wie einem männlich vernünftigen Ethiker oder moralischen Deisten 
das „Antichambrieren in den Tempeln“ (Sen. ep. 95; 47. Heinemann I1193) wer­
den. Und so mag selbst eine psychologische Zusammenstellung von Freuden- 
und Sektenhäusern in einer sprachstilistischen Behandlung des Epikur bei 
Kleom. I I 166, 2 (vgl. Rudberg 34), die kaum ein neuerer naturalistisch kühnster 
Psychologe gewagt hätte, von Poseid. herrühren, von dem ein größerer Teil der 
mittelbaren Weltdeutung auch Kirchenvätern brauchbar wurde. Und wie die 
moderne Religionspsychologie und Philologie den heiligen Geist als weiblich 
mit dem tatsächlichen Kult der Astarte in eine wenigstens entferntere Bindung 
bringen kann, so begreift man, daß Poseid. auch ganz anstößig naturalistische 
Institutionen des Kultus mit systematischem Interesse beschreiben mochte. Nur 
zu sagen, wie es derzeit, seit der allzuhart gewordenen Stellungnahme Rein­
hardts geschieht, „bei dieser kurzen Skizze soll diese schwierige Materie aus­
geschaltet werden“ (Erich Fascher Prophetes, Gießen 1927, 70), wäre gerade in 
der Skeptik leicht unwissenschaftlich. Im gleichen Sinne wären F. Jacobys 
Worte Komment. Fragm. Hist. Gr. II 206 (in Parallele mit C 304 § 11 befind­
licher Text), C 297 § 5 sei quellenkritisch n ic h t  poseidonisch, eine herzlose Be­
hauptung (vgl Heinemann I 94®, Carol. Heilmann Quibus auct. Str. usus sit 
in  descr. ora maris Pontici etc. Diss. Halle 1885, 15 und S. 32 A meines er­
wähnten Werkes).



360 Mitteilungen und Hinweise

gegen Platon, im Sinne des Pythagoras eine Berücksichtigung w e ib ­
lic h e r  Eigenschaften als zu ihrem Anteil sittenbildend nicht ungünstig 
beurteilte, trotz der Gefahr unvernünftigen Über- und Aberglaubens. 
Hier ist tatsächlich einzig J. J. Bachofen, im Werke Mutterrecht, S tutt­
gart 1861, 19 f., in eigenartiger Quellenspürung eines Urtextes, aus dem 
er selber, jedenfalls zu einem wesentlichen Teil, seine ganze bruchstück­
artige Metaphysik auflegt (und der ihn an der Stelle in einem seltsamen 
Übergang zu der Einflechtung der Anekdote Pompejus-Poseid. C 492 § 6 
verleitet) in die geheime Mitte gekommen, wenn er zu der Strabonstelle 
schlüsselhaft bemerkt: „Gewiß ist, daß dem Weibe eine nähere Beziehung 
zur Gottheit zuerkannt, ein höheres Verständnis ihres Willens beigelegt 
wurde“. Selbst der Hohn, die Verkehrung, der Kontrapunkt, gehässig 
oder liebenswürdig, scherzhaft oder fanatisch angebracht, hier der Aber­
glaube der W eiber und ihr Gepränge, selbst ein Hereinfallen auf reli­
giöse Betrüger könnte Poseid. zum psychologischen Grund und zur ra­
tionalen Begründung des Hauptsatzes von der Weiblichkeit des Reli­
giösen werden. Auch wo Strabon einen Untergrund1 am Urtexte miß­
verstanden hatte, war selbst an der Verbildung mangelhafter Auszüge 
die Ähnlichkeit mit dem Ursprünglichen nicht verloren gegangen: Daß 
aber ein Homertext, der Dichter auch, die Philologie selbst, an meta­
physische Fragen rühren mochte, hätte freilich weder die Wissenschaft 
der Alexandriner noch ein Abschreiber wie Strabon bei aller Nachsicht 
eingesehen.

Zürich. R obert Munz.

LINSEN BEIM GRIECHISCHEN TOTENMAHL ?
ß v v i n e ö s  . . .  x o t g  6TQccXL<axaig . . .  do& i]v< xi ( p a y .o v g  kcxI  |\xaQccv (v. 1. a X a g ) y 

a  v o [ i l £ o v 6 i  'PcofjLcctoi T tE v & if ia  K a i  n Q o x id 'E v x a i  x o lg  v s K v ß i o i g , erzählt P lut­
arch, Crass. 19 gegen Ende (Vitae vol. 12 p. 17 9), hält die Sitte also 
für ungriechisch. Nikarchos Anth. Pal. 11, 119 . . . K a i  6 r s < p a v o v x o  r) t r o -  

Q o g , o i  ö’ a .X \o i  x o v  qpaxöv r jv x Q E T tiß a v  und Artemidoros 1, 68 gDcwcrj 6h

1 Daß das Weib ein weltgemeinsames, kosmisches Prinzip vertritt, ließe 
sich auch erschließen C 301 § 7 avxrj d’ 17 vnokrixpig xal vvv %xi Gvfi^iivsi, wo 
denn auch bei den Skythen protreptische Züge gerechtsamer Kinfachheit bis 
zur Möglichkeit einer altplatonischen oder kynischen, kommunistischen Weiber­
oder Kindergemeinschaft vorgestoßen sind, in der Brechung des Eigennutzes. 
Diese der Kultur entsprechende Weibergemeinschaft (vgl Wilh. Roscher Grund­
lagen der Nationalökonom. [15. Aufl.; 1918J 246, Dümmler Proleg. zu P lat. Staat, 
Progr. Univ. Berlin 1891, 453, A. Riese Progr. Frankfurt 1875), und ethisch, 
nicht etwa wie bei Epikur ästhetisch zu verstehen, taucht auch C 775 § 17 auf 
(vgl. Bachofen a a. O. 15). Wenn sich aber bei Poseid., sowohl gegen den über­
triebenen Kommunismus wie gegen übertriebenen Individualismus (noivov, i'äiov), 
Mann und Weib wie Einzelnes und Ganzep, wie Äußerstes und Mitte, integrie­
ren müßten (vgl. Poseid. C 810 § 36 rijs ocpcctgccs ro fitßov v.al xo ^ a ta r a ) ,  so 
scheint dies wie ein Verhältnis von Kopf und Herz, des gerechten Lebens und 

des Lebens allein, der poseidonischen Philosophie zuzukommen, in der die Be­
griffe Biologie wie Ethik, Monismus wie Dualismus, auf einem größeren Hinter­
gründe spielen, vor dem auch Menschliches klein werden kann.



Mitteilungen und Hinweise 361

Ttiv&og TtQoayoQtvsi (vgl. 4, 81) gehören in römischen Kulturkreis. 
Hegesippos bei Athen. 290 c, ein attischer Komiker des 3. Jahrh., führt 
einen Koch ein, der sich seiner Kunst in der Zubereitung von Xu%ava, 
ßsfißgdöeg, (paxr\ besonders rühmt und dann versichert, beim n s qISe m v o v  
mache er schon durch den Duft seiner Speisen die Hinterbliebenen vor 
Wonne lächeln. Darauf fragt der Partner: cpaKTjv Ttagaxidslg eIke (ioi z a l  
ßefißgccdccg; Antwort: xa 7tdQ£Qyd f.tot x a vx ’ l<m, „aber wenn ich meine 
ganze Kunst zeigen kann, dann wirke ich auf die Nasen wie die Sirenen 
aufs Ohr“. Also war es damals in Athen nicht üblich, Linsen beim Toten­
mahl vorzusetzen.1 Im ’EynaXvjtxofiEvog  des sonst unbekannten Komikers 
Anthippos bei Athen. 403 d v. 41 sagt ein Koch

oxav iyyvq rj o Avßxgog (dvßxsgog cod., correxi), agxvoct yaxijv
x a l  to  TtEQidEiJtvov x o v  ß io v  Xa[i7iQov naiS>.

Obwohl x o v  ß io v  unerklärt ist, steht der Zusammenhang von cpaKfj und 
TtEQLÖEiTtvov fest; da der Dystros dem attischen Anthesterion entspricht, 
tr it t  die Anspielung auf das Totenfest hinzu. Aber eben der makedo­
nische Monatsname verbietet, die Stelle als Beleg für attische Religion 
zu verwerten. Sollte der Brauch makedonischen Ursprungs sein?

Berlin-Frohnau. P a u l M aas.

A R M E N ISC H  A S T V A C  =  S A B A Z I O S ?
Bei gelegentlicher Beschäftigung mit der Gestalt des Sabazios kam 

ich zu der Frage, ob der Name dieses Gottes wohl im armenischen 
astvac „Gott“ enthalten sein könne. Ein Blick in das „Armenische Ety­
mologische Wurzelwörterbuch“ von H. Adjarian (Erivan seit 1926) be­
lehrte mich, daß schon im Jahre 1911 N. J. Marr dieser Frage nachge­
gangen sei und in der Tat astvac auf Saßa&og zurückgeführt habe. 
Adjarian bringt s. v. astvac die lange Reihe früherer einheimischer und 
europäischer Erklärungsversuche und schließt sich dann Marrs Ausfüh­
rungen voll und ganz an. Da die Untersuchung Marrs „Le dieu S a ß d -  

giog chez les Armeniens“ (Bulletin de l’Academie Imperiale des Sciences 
de St. Petersbourg, VI. serie, tome V [1911], S. 759 ff.) im Westen fast 
unbekannt geblieben zu sein scheint, ist ein Hinweis an dieser Stelle 
wohl berechtigt.2

Der Name des Gottes E ccßd & og  liegt in ungewöhnlich viel Varianten 
vor. Eisele stellt in seinem Artikel Sabazios in Roschers Lexikon die

1 Der entgegengesetzten Deutung bei E. Freistedt Altchristi. Totengedächtnis­
tage (1928) 97 ff. kann ich mich nicht anschließen.

2 Weiter hat M. H. Ananikian (The Mythology o f all Races vol. VII, Arme- 
nian [Boston 1925], S. 380, Anm. 7) den Gedanken eines Zusammenhanges zwi­
schen astvac und Eaßdgtog unabhängig von Marr erwogen, ihn aber wieder auf­
gegeben. Ananikian ist, soviel ich sehe, der einzige, der im Westen Marrs 
Hypothese nennt, offenbar kennt er sie aber nur vom Hörensagen, denn er nennt 
den Verfasser beständig „Nar“. Ich verdanke die Übersetzung des russischen 
Artikels Marrs meiner Frau.



362 Mitteilungen und Hinweise

verschiedenen Formen zusammen. Für uns ist zunächst von Wichtigkeit, 
daß „das ß der griechischen Umschreibung einen phrygisch-thrakischen 
W- Laut vertritt“, das beweisen die Formen der kleinasiatischen Inschrif­
ten Eava&og, 2aovcc£(i,)og, Zaoufag. Im armenischen astvac finden wir 
ebenfalls diesen TT-Laut, der indessen nicht notwendig auf Entlehnung 
aus Phrygien hinweist. Die Grundform des Wortes war wTohl *Savadios, 
der Dental vor i oder hellem Vokal wurde nach phrygischem Lautgesetz 
assibiliert.1 Der Dental findet sich noch in 2avaöac, Bezeichnung der 
Silene auf thrakisch-makedonischem Gebiet, und dem Ortsnamen Sav- 
ecda oder SavaSLa ebendort, weiter in Sabadius bei Apulejus (Eisele 
232, 233).

Daß eine Form wie *Saväd- im Armenischen in einer vor der schrift­
lichen Überlieferung lange zurückliegenden Periode zunächst zu *Svad 
verkürzt wurde, entspricht der armenischen Neigung, den Vokal in einer 
Silbe vor der Tonsilbe zu reduzieren. Auch daß dann ein Vorschlags­
vokal vortritt, ist schließlich erklärlich, wenn auch keineswegs notwen­
dig. Schwierigkeiten macht das -£-. Marr will es als Übergangslaut er­
klären. Zwischen n und s oder n und r oder zwischen s und r wäre ein 
Dental als Übergangslaut natürlich und belegbar, zwischen s und w 
scheint sich aber nirgends ein Dental als Übergangslaut entwickelt zu 
haben, ist auch nicht zu erwarten. Wie wenig ein t zwischen s und w 
gerade der armenischen Zunge liegt, zeigt die moderne Aussprache 
asvac, ja  sogar in dem Namen Astiik, in dem das -t- wesentlich ge­
schützter steht, wird es ausgeschieden, die moderne ost- wie westarme­
nische Sprache spricht asvac und Asiik. Ist es möglich, daß etwa ein 
häufiges Nebeneinandernennen des Wortes as(t)vac neben Astiik, einer im 
armenischen Pantheon recht bedeutenden Göttin, die Entstehung dieses 
-t- in astvac bewirkt oder zum mindesten begünstigt hat? Nicht ge­
ringere Schwierigkeiten macht die Erklärung des -c in astvac. Nimmt 
man an, daß das W ort von den Phrygern entlehnt sei, würde man für 
das £ in Zaovcc&og eher j  erwarten. Möglich, daß das W ort einmal astvaj 
lautete, dann aber unter dem Einfluß der Nominalendungen -vac und 
-ac2 sich in astvac veränderte. Marr macht auf die in modernen Dialekten 
zu belegende Form asvar- u. ä. in einem Kompositum aufmerksam, näm­
lich in asvar-a-ein „Gottesgebärerin“ und schließt daraus auf einen 
ursprünglichen Dental, also asvad, entsprechend der Entwicklung von 
syrischem Ihüdäyä >  *hdueay >  *hureay >  hreay.3 Da aber nur in asva- 
racin die Form asvar- auftritt, besteht die Wahrscheinlichkeit, daß asva- 
racin aus asvacacin lediglich dissimiliert ist. Wenn astvac aus *Savad- 
entstanden ist, muß diese Veränderung lange vor der Zeit, in der die arme­
nische Überlieferung einsetzt, stattgefunden haben. Bekanntlich galten 
den Alten die Phryger einerseits mit den Thrakern verwandt, anderer­

1 Vgl. Norbert Jokl Phryger, in Eberts 1ieallexikon der Vorgeschichte Bd. 10, 
S. 145 b.

* A. Meillet Altarmenisches Elementarbuch. Heidelberg 1913, §§ 33 b u. 33 h.
3 Vgl. H. Hübschmann Armenische Grammatik I. Leipzig 1897, S. 309.



Mitteilungen und Hinweise 363

seits mit den Armeniern. Die wenigen Materialien, die der Sprachforschung 
über das Phrygische und Thrakische zur Verfügung stehen, bestätigen 
diese engere Verwandtschaft der Phryger mit den Thrakern und die 
entferntere Verwandtschaft der Phryger mit den Armeniern.1 Auf thra- 
kischem wie vor allem auf phrygischem Gebiet findet sich Sabazios, es 
wäre also nicht überraschend, wenn er sich auch bei den Armeniern 
finden würde. Entweder haben die Armenier den Sabazios schon bei ihrer 
Einwanderung in ihre ostkleinasiatischen Wohnsitze mitgebracht, oder 
sie haben ihn später von Phrygien her entlehnt. Die starke Verwitterung 
des Wortes *Savad- in astvac würde die erste Auffassung wahrschein­
lich machen.

Es ist also nicht unmöglich, daß astvac und Zaova&og aus einer ge­
meinsamen Urform etwa *Savad- hervorgegangen sind. Die sprachlichen 
Schwierigkeiten, die bei der Feststellung dieser Beziehungen bestehen 
bleiben, sind aber erheblich.

Die religionsgeschichtlichen Materialien unterstützen jene Hypothese. 
Spuren des Sabazioskultes sind aus dem Armenien der Antike bisher 
nicht bekannt geworden. Am weitesten nach Osten führt der Erlaß 
Attalos IH. an den Rat und das Volk von Pergamon, wodurch Sabazios- 
kult für Kappadokien bezeugt wird (Eisele a. a. 0. 238). Die kleinasia­
tischen Denkmäler und die Überlieferungen der antiken Schriftsteller 
erweisen Sabazios als den Herrn der Natur, den Schirmherrn des Acker­
baus, den Beherrscher des Schicksals der Völker und Menschen (Eisele 
256). Von besonderer Bedeutung ist seine Verbindung mit einer Göttin 
der Fruchtbarkeit. Aus Phrygien stammen Inschriften, die und
£aoa£og nebeneinander nennen. Im lydischen Sandal stand ein heiliger 
Hain, in dem Zsvg Uaßafrog und "A^xs/iig Avaslxig gemeinsame Verehrung 
genossen. Auf einer anderen lydischen Inschrift erscheint eine MrjxrjQ 
'Inxä  neben dem Zsvg Uaßa&og (Eisele 236, 237). Die Muttergottheit 
Arj[irjxrtf> wird an erster Stelle genannt, jedoch erscheint Uaßd&og an 
erster Stelle, wenn die Partnerin ”A(>xs[iig ’Avusixig heißt. Seit dem zweiten 
vorchristlichen Jahrhundert wurde die Gestalt des Sabazios von jüdischen 
Einflüssen getroffen, die ihn allmählich zum xvQiog 2aßa£iog und zum 
&Eog vi^iGxog entwickelten.2

Die Armenier kamen bald nach dem Eindringen in ihre Wohnsitze 
unter die Einwirkung der persischen Kultur, besonders unter der Arsa- 
kidendynastie war dieser Einfluß mächtig. Das Bild, das wTir uns vom 
armenischen Heidentum machen können, zeigt daher ausgesprochen 
iranische Züge. Natürlich sind vor allem die Fürsten die Träger dieser 
iranisch gefärbten Religiosität, wie weit das Volk davon durchdrungen 
war, ist nicht bestimmt nachweisbar. Denkt man an die jahrhunderte­
lange Mühe, die später das von oben her verordnete Christentum hatte,

1 N. Jokl a. a. 0 . 150 b.
* Fr. Cumont Les mysteres de Sabazius et le judaisme, Acad. des inacr. et 

belles lettres. Comptes rendus 1906, S. 63 ff.



364 Mitteilungen und Hinweise

um die Volksmasse zu durchdringen*, so erscheint es wahrscheinlich, daß 
der iranische Einfluß am stärksten bei den Fürsten, schon weniger stark 
bei den einheimischen Adligen und abnehmend schwächer im Volke sich 
auswirkte. Der höchste Gott des armenischen Heidentums ist Aramazd, 
der persische Ahura Mazda. Geizer schreibt über ihn2: „Wie z. B. auf 
Rhodos der Kult des Zsvg ’AraßvQiog einfach den phönizischen Ba'al vom 
Tabor repräsentiert, welcher sich auf dem Eiland mit dem hellenischen 
Nationalgott verschmolz, so ist auch in Armenien Aramazd mit dem ein­
heimischen altarmenischen Göttervater zu einem Wesen verbunden wor­
den. Demnach kann auch Aramazd nicht der ursprüngliche Name dieses 
summus deus gewesen sein, sondern in der vorparthischen Epoche muß 
er eine andere, für uns verschollene Bezeichnung getragen haben.“ Ist 
dieser altarmenische summus deus nicht eben Sabazios-astvac? W ar 
dieser armenische Gott auch von den jüdischen Einflüssen berührt wor­
den, die im westlicheren Kleinasien die Sabaziosgestalt mit Jahwe zu­
sammenbrachten, so daß astvac auf Kosten des alten di-¥ „Götter“ schlecht­
hin die Bedeutung „Gott“ bekommen konnte? Ist dem so, dann ist es 
natürlich, daß, als Aramazd und seine göttlichen Gefährten von der 
christlichen Kirche bekämpft wurden, das alte W ort astvac nun zur Be­
zeichnung des Gottvaters der Christen gebraucht wurde.

Schimmert durch die Gestalt des armenischen Aramazd nicht noch 
dieser frühere Gott durch, der im Westen als Sabazios deutlich in E r­
scheinung tritt?  Dieser Aramazd, der Vater der Götter, ist wie Sabazios 
ein Gott der Fruchtbarkeit3, und wie neben Sabazios eine Fruchtbar- 
keitsgötttin steht, so neben Aramazd die vom Volke hochgeehrte Anahit, 
dieselbe die in Lydien als ’'Aqt£̂ii g Avaeixig neben Sabazios verehrt wurde. 
König Trdat sagt in einem Edikt4: „Glück und Heil möge euch zuteil wer­
den durch die Hilfe der Götter, F ü lle  d e r  F r u c h tb a r k e i t  vom starken 
Aramazd.“ Und von dem Kulte der „Herrin Anahit“ und ihren reichen 
Heiligtümern berichten die antiken und armenischen Quellen in breiter 
Beschreibung.5 König Trdat droht dem heiligen Grigor mit dem Tode, 
„wenn du dich nicht dazu verstehst, den Göttern Verehrung zu bezeigen, 
besonders dieser großen Herrin Anahit, welche der Ruhm unseres Volkes 
und die Lebensgeberin is t6 . . .“ Die Verbindung einer Fruchtbarkeits­
göttin mit einem Fruchtbarkeitsgott gehört zweifellos derselben reli­
giösen Schicht an, die im Westen der Demeter oder Anahit den Saba­
zios zugesellte, nur wurde hier in Armenien der Name des Sabazios 
durch Aramazd ersetzt. Deutlich spricht aus den Quellen die enge Zu­
sammengehörigkeit dieses Aramazd mit der Anahit, Trdat spricht weiter 
zu dem heiligen Grigor: . . und die, welche aber wahrhaftig Schöpfer

1 H. Geizer Die Anfänge der armenischen Kirche. Berichte über die Ver­
handlungen der Kgl. Sachs. Ges. der Wissenschaften zu Leipzig. Phil.-hist. 
Klasse Bd. 47 (1895) bes. S. 133 ff.

2 Zur armenischen GötterUhre. Berichte über die V erh an d lu n g en  der Kgl.
Sachs. Ges. der Wissenschaften zu Leipzig. Phil.-hist. Klasse Bd. 48, 1896, S. 103.

8 a. a. 0. S. 102. 4 Ebenda. 6 Ebenda S. 111 ff. 6 Ebenda S. 116.



Mitteilungen und Hinweise 365

sind, beleidigst du, und die große Anahit, durch die das Land der Arme­
nier existiert und Leben trägt, und mit ihr auch den großen und starken 
Aramazd, den Schöpfer Himmels und der Erde, und mit ihm die anderen 
Götter nanntest du starr und stumm.“ 1

Ist tatsächlich astvac kein anderer als Sabazios, so erschließt diese 
Erkenntnis eine neue Provinz dieses in Kleinasien und dem Kaiserreiche 
so bedeu tenden  Gottes. W eiter fällt vielleicht auch ein Lichtstrahl auf 
die Völkerzusammenhänge der Thraker-Phryger-Armenier; denn es ist 
doch das wahrscheinliche, daß mit diesen Völkern Sabazios von Westen 
nach Osten gekommen ist. Seine letzten Ausläufer reichen dann bis in 
das kaukasische Heidentum hinein, wenn im heutigen Svanischen eine 
J a g d g o tth e it  A psad2 in diesem Sinne gedeutet werden darf.

Tübingen. H. A. W in k ler .

DAS „GEBETW EINEN“
1. Als ich vor einigen Jahren in der Zeitschrift „Didaskaleion“3 die 

Frage des altchristlichen Gebetweinens auf Grund patristischer Belege 
zum erstenmal untersucht habe, war ich noch der Annahme, daß es mir 
geglückt ist, „ein Stück christlicher A n tik e  zu enträtseln, eine höchst 
merkwürdige Sitte, die mit dem A lte r tu m  v e r lo re n g in g . Zuerst — 
so schrieb ich damals — erstarb das laute Gebet, dan n  h ö r te  auch  
d a s  G e b e tw e in e n  auf. Das Gebet des Mittelalters war bereits stumm 
und gehalten. Die „religiöse Scheu“ des Nordens beeinflußt siegreich 
die Sitten des christlich-kirchlichen Lebens.“ 4

Diese etwas schroffe Behauptung muß gemildert werden. Auch das 
Mittelalter kannte noch das frühchristliche Gebetweinen, freilich läßt es 
sich nicht sagen, wie weit es von den Kirchenvätern ererbte T h e o r ie  
und wie weit es lebendige P ra x is  war.

Isidor scheint es gewesen zu sein, der die patristische Theorie am 
popu lärsten  dem Mittelalter überlieferte. Einerseits betont er in den 
S en ten tiae  III 7, § 4  die W ichtigkeit des verinnerlichten Gebetes — 
oratio cordis est et non labiorum — , andererseits wird das Gebetweinen 
besonders nachdrücklich vorgeschrieben:

N u m q u a m  est sine gem itu  orandum ; nam peccatorum recordatio 
moerorcm gignit. Dum enim oramus, ad memoriam culpam reducimus . . . 
Ideoque cum Deo assistimus, gem ere et flere  debem us, reminiscentes quam 
gravia sint scelera quae commxsimus, quamque dira inferni supplicia quae 
timemus.

1 Agathangelos Geschichte. Venedig 1862. S. 60 f. Etwas anders übersetzt 
Geizer Götterlehre. S. 117.

2 Marr Sdbadios-aswa tthraco - armenien et la divinite svane de la chasse. 
Bulletin de l’Acadömie Imp. des sciences de St. Petersbourg, VI serie, tome VI 
(1912), S. 827ff.

8 Studi di letteratura e storia cristiana antiqua. Torino 1926 III—IV, 1—21: 
Unbeachtetes in Augustins Konfessionen III. Imber lacrimarum.

4 Ebd. S. 20f.



366 Mitteilungen und Hinweise

Das ist nur ein Bruchstück jener Theorie des Gebetweinens, die 
Johannes Cassianus entwarf, Conl. IX, 27— 30, und die ich in meinem 
eingangs erwähnten Aufsatz näher behandelt habe. Nun ging aber nicht 
die kompliziertere Fassung des IV. Jahrh., nicht die Theorie Augustins 
und seiner Zeitgenossen in die Andachtsgewohnheiten des MA über, 
vielmehr war vermutlich Isidors ungemein viel gelesenes Hand- und 
Lehrbuch die Vermittlerin. Die karolingische Zeit schreibt das Gebet­
weinen noch immer vor; als Beispiel verweise ich nur auf die Institutio 
laicalis des Jonas von Orleans I, XV, Migne 106, 151 f.

„Die dritte Glückseligkeit“ ist das andächtige Schluchzen noch im
XIII. Jahrh.: Bonaventura gibt in seiner Dieta salutis, C. XXXVIII ein 
völlig neues System des Gebetweinens.

Hiernach gibt es drei Arten des Andachtweinens: fletus compunctionis, 
flatus compassionis, fletus dcvotionis. Das Gerüst des Systems ist folgendes:

Sex sunt fletus inciiam enta , et scx fletus im ped im enta , et sex fletus 
em olum cnta.

Fletus incitamenta: recognitio propriae culpae; incolatus praesentis vitae; 
timor gehennae; recordatio p a ss io n is  dom inicae; recordatio humanae 
miseriae; desiderium celestis patriae.

Fletus impedimenta: superbiae elatio; terrenorum affectio; cor dis com- 
pressio; nimia occupatio; ignorantiae excaecatio; peccati magnitudo.

Fletus emolumenta vel utilitates: spiritum devotum lavat; spiritum ma- 
lignum necat; terram cor dis irrigat; sitim sedat; orando c ffica c iter  
im petra t.

Und nun folgen neun Beispiele des Gebetweinens aus der hl. Schrift.
In meinem ersten Aufsatz über dieses Thema habe ich schon ange­

nommen, daß „dies Gebetsweinen der christlichen Antike zweierlei 
Wurzeln hat; einerseits scheint' es mir mit der passio Christi, anderer­
seits mit dem la u te n  G e b e t des Altertums zusammenzuhängen. Die 
„Trauer um den Erlöser“ ist charakteristisch für das Christentum; Sein 
Leiden ist das Leiden aller Christen, und in der Passion der Märtyrer 
erneut sich Sein Schmerzensweg. Auch die Gebärde des orans erinnert 
an den Gekreuzigten; die Märtyrer sterben in dieser Gebetspositur, und 
der Gläubige erweist sich in ihr tagtäglich bereit, den Tod für seinen 
Glauben zu erdulden. Paratus est ad omne supplicium ipse habitus orantis 
christiani, schreibt einmal Tertullian.1 Ist also der Grundton des christ­
lich-religiösen Gefühllebens tragisch, so wird sich auch das Gebet me­
lancholisch-sentimental gestalten müssen.“

Als ich dies schrieb, kannte ich noch nicht die soeben angeführte 
Stelle des Bonaventura, in der die recordatio  p a ss io n is  dom inicae  
als ein incitamentum flelus erwähnt wird. Nicht nur für das späte Vor­
kommen des Gebetweinens, sondern auch für dessen Motive ist bemer­
kenswert, was mir Herr Stiftsprobst P. Feldner aus Innichen (heute San 
Candido, Pustertal) freundlich mitteilt:

1 Apolog. 30.



Mitteilungen und Hinweise 367

Im Direktorium von Innichen steht über die Zeremonien der Kar­
woche eine Eintragung von 1617. Am Karfreitag trug der Dekan den 
Christus zum hl. Grabe; er soll sehr würdig und mit Andacht einher­
schreiten, „etiam cum la crim is , si fieri potest.“

„Ich erinnere mich noch aus meiner Jugend — schreibt mir weiter 
Probst Feldner —, daß alte Leute erzählt haben, wie ein alter Pfarrer 
am Karfreitag die Predigt ohne ein W ort zu sprechen, sondern nur mit 
Gesten und Aktionen gehalten habe und dann anfing zu weinen und 
alle Zuschauer — in dem Falle nicht Zuhörer — weinten mit.“

2. Das Gebetweinen war eine Begleiterscheinung, vielleicht auch 
gewissermaßen eine mechanische Folge des la u te n  Betens der Antike, 
einer Erscheinung, die einst Sudhaus in dieser Zeitschrift eingehend 
behandelt und ich selber vor einigen Jahren wieder aufgegriffen habe 
(AfRW IX 185ff. und (1926) 345ff.). Zu dieser meiner Miszelle möchte 
ich hier zwei Belege nachtragen.

Laut ist das große Gebet des Polykarp, als die Häscher ihn zu später 
Stunde in einem kleinen Landhause überraschen, in das er geflüchtet 
war. „Sofort gab er Auftrag, den Häschern zur selben Stunde Speise 
und Trank vorzusetzen, soviel sie wollten; er bat sie aber auch, ihm 
noch eine Stunde zu ungestörtem Gebete zu gewähren. Als sie ihm diese 
zugestanden, b e te te  e r s te h e n d , voll der Gnade Gottes, so, daß e r  
zw ei S tu n d e n  la n g  n ic h t  v e rs tu m m en  k o n n te  und daß die Häscher 
staunten . . .  Endlich schloß er das Gebet, in welchem er aller gedacht 
hatte, die er jemals kennen gelernt hatte, Kleiner und Großer usf.“ 1 

Ein zwei Stunden langes lautes Gebet hat aber nichts Auffallendes 
an sich, weder für die Häscher, noch für den Autor des Aktes; aller­
dings ist das Gebet lang und dem Inhalt nach erschütternd, aber daß 
es laut ist, findet man selbstverständlich.

Stumm ist demgegenüber das letzte Gebet des Ambrosius, und das 
fällt auf. „Sed eodem tempore quo a nobis migravit — berichtet Paulinus, vita 
Ambrosii 47 — ad dominum, ab hora circiter undecima d'iei usque ad illam 
horamqua emisit spiritum, expansis m anibus in  m odum  crucis o ra b a t, 
nos vero labia eius moveri videbamus, vocem autem non audiebam us  

Dem Gedankengang nach eine ganz ähnliche Stelle, wie jener locus 
classicus des lauten Lesens: Aug. Conf. VI, 3. Der sterbende Greis hat 
nicht mehr die Kraft laut zu beten, aber seine Lippen bewegen sich 
noch unermüdlich. Es ist das sein letztes „Gespräch mit Christus“, wie 
er es auch in seinem Pflichtenbuch vorschreibt: Cur non Christum revi- 
sas, Christum a d lo q u a ris , Christum audias? I l lu m  a d lo q u im u r, cum 
oram us, illum audimus, cum divina legimus oracula... De off. I, XX, 87.2

1 x&v Ss iitiTQStyuvxcüv, ßxa&slg itgoßrivl-axo 7iXrjgrig cov xrjg %agixog xov 
&£ov ovxcog mßxs in l Svo engag iii] Svvaßd'cci ßiyi)ßtti xal ixnXtfxxsßd'cci xovg 
ccxovovxüg . . . Martyr. Polyc. VII.

2 Ganz entlegen, in einer Fußnote des Dölgerschen Werkes Sol salutis, 
Münster 1926 (S. 308, Anm. 2) finde ich eine gute Materialsammlung über das 
Problem des lauten Betens, die hier der Vollständigkeit halber registriert



368 Mitteilungen und Hinweise

3. Vollkommen verstummt, weil verinnerlicht, ist das Gebet des
XVII. Jahrhunderts, wie es uns in den Geistlichen Übungen des Ignatius 
v. Loyola dargestellt ist. Verstummt: das Gebet ist hauptsächlich Frucht 
der meditatio, in dieser führt aber der affectus die Hauptrolle, — Worte, 
schöne Worte, tun nichts zur Sache. Eine Gebetweinen-Stelle Augustins 
wird geradezu g eg e n  das laute Beten ausgespielt: „Sunt enim quiputent
— heißt es in Loyolas De ratione meditandi 2,1 —  non esse posse affectus 
bonos, nisi pulchre et eloquenter compositis verbis efferantur; quasi vero 
Deum, ita ut homines, verborum pondere in suam partem pertrahere necesse 
esset. Qui certe gravissimus est error. Hoc negotium, inquit S. Augustinus, 
p lu s  gem itibus, quam sermonibus peragitur. E t si frequenter in psalmis 
ac reliqua Scriptura mentio fit de clamore ad Deum, non oris plerumque 
sed cordis clamor per affectus ardentiores intelligitur.“ Das ist völlig mo­
derne Gebetstheorie.

Die für die Geschichte und Erscheinung des Gebetweinens so wich­
tige Cassian-Stelle scheint Loyola ebenfalls rein bildlich zu verstehen. 
Als er im Directorium In Ex. Spirit. 8, 3 von der moderatio servanda 
spricht, sagt er: „ .  . . solitus fructus consistit in cognilione illarum verita- 
tum, et voluntatis motione, quae procedunt ex lumine intimo, non autem in 
Tiac a tten tione v io len tia , au t in  coactitiis  i l l is  la crim is , quas me- 
rito irridet Cassiamts.“ Es braucht nicht besonders darauf hingewiesen 
zu werden, wie weit der Weg von Bonaventura zu Loyola ist. Alles, 
was Frühchristlich-Antikes im MA. noch erhalten blieb, ist völlig ver­
blaßt. Das moderne Gebet des Katholizismus ist lediglich das Jesuiten­
gebet, wie es Loyola aufgefaßt hat.

Budapest. Jo s e p h  B alogh .

BERICHTIGUNG ZU S. 93 
Ich werde darauf aufmerksam gemacht, daß in dem letzten Absatz 

der ersten Seite meines Mana-Artikels (S. 93) eine sinnstörende Aus­
lassung, die bei der Durchsicht der Korrekturen übersehen wurde, sich 
eingeschlichen hat. Außerdem ist ein W ort verdruckt worden. Der letzte 
Absatz soll nämlich lauten: .is t das W ort Mana örtlich k e in e sw e g s
(n ich t,ungefähr4) auf den Stamm der Maori von Neu-Seeland beschränkt.“ 

Hiernach sind folgende Sätze, die merkwürdigerweise ausgelassen 
wurden, einzusetzen: „Indessen kann hier auf die verschiedenen Bedeu­
tungsschwankungen des Wortes und auf ähnliche Begriffe von mysti­
scher Kraft im polynesischen und melanesischen Gebiet nicht weiter ein­
gegangen werden. Doch würde man beide voneinander gesondert unter­
suchen müssen.“

Darauf erst hat der Satz „Man wird somit dem allgemeinen Begriff 
der übermenschlichen Begriffskraft usw.“ zu beginnen.

Berlin-Zehlendorf. R. T h u rn w a ld .

werden soll. Stellen, wie Clemens v. Alex. Strom. IV 26; Apuleiua. Apol. 54; 
Macrob. Sat. I 7, 6, S. 29. Eyss.; Seneca, Ad Caec. I ep. 10; Origenee, In Num. 
hom. X 3 (X 99 Lomm.) verdienen sicher Beachtung.



Z W E I T E  A B T E I L U N G

BEITRÄGE ZUR RELIGIONSWISSENSCHAFT
DER

RELIGIONSWISSENSCHAFTLICHEN GESELLSCHAFT IN STOCKHOLM

DIE „SILO“-VERSE IN GENESIS 49 
VON S V E N  LÖNBORG IN  GOTHENBURG

Im 49. Kapitel der Genesis finden wir eine Sammlung von Gedichten, 
welche dem Patriarchen Jakob in den Mund gelegt werden. Dieser weis­
sagt in diesen Gedichten von der Zukunft, welche seine zwölf Söhne, 
oder richtiger gesagt die zwölf israelitischen Stämme, erwartet, die von 
seinen Söhnen ihren Ursprung herleiten.

Es ist offenbar, daß die Zurückführung dieser Gedichte auf den 
Patriarchen Jakob eine Fiktion ist, die nicht einmal ihr Verfasser kon­
sequent durchgeführt hat. Die Gedichte haben in keiner Weise einen 
prophetischen Charakter. Sie zielen nicht auf die Zukunft, sondern sie 
schildern die Zeit des Verfassers. Der Dichter gibt in ihnen Bilder von 
verschiedenen israelitischen Stämmen, so wie sie zu seiner Zeit waren. 
Um welche Zeit der Geschichte Israels es sich hier handelt, darüber 
gehen die Meinungen auseinander, aber es kann auf jeden Fall darüber 
kein Zweifel herrschen, daß die Gedichte Verhältnisse widerspiegeln, 
die erst eingetreten sind, n ach d em  die Stämme nach Palästina ein­
gewandert waren und lange dort gewohnt hatten.

Die meisten der Gedichte in Jakobs Segen enthalten nur einige 
wenige Verszeilen. Nur die Stämme Ju d a  und J o s e p h , die Repräsen­
tanten der beiden Reiche, in welche das davidische Königtum nach 
Salomos Tod zerfiel, werden ausführlicher behandelt. Die Gedichte über 
diese beiden Stämme haben folgenden W ortlaut (Gen. 49,8—12,22—26):

J u d a ,  dich preisen deine Brüder.
Deine Hand packt das Genick deiner Feinde, 

es huldigen dir deines Vaters Söhne.
Ein Löwenjunges ist Juda, 

vom Raub, mein Sohn, bist du hinaufgestiegen.
Nun lagert er, kauert er wie ein Löwe, 

wie ein Leu, wer mag ihn stören?
Nicht weicht das Szepter von Juda

noch der Herrscherstab von seinen Füßen.
(Bis d e r  k o m m t n a c h  S ilo ,

D er, dem  d ie  V ö lk er g eh o rc h en .)
Er bindet an den Weinstock sein Eselsfüllen, 

an die Edelrebe seiner Eselin Junges.
A rch iv  fü r  Eeligionawisaenachaft X X V II 2 4



370 Sven Lönborg

Er wäscht in Wein sein Kleid, 
in Traubenblut sein Gewand, 

die Augen trübe von Wein, 
die Zähne weiß von Milch.

Jo s e p h  ist ein junger Stier an der Quelle, 
ein junger Bock, auf der Mauer kletternd.

Es reizten ihn und schossen, 
es befehdeten ihn Pfeilschützen, 

doch unerschüttert blieb sein Bogen,
fest blieben seine Arme und seine Hände 

durch die Hilfe des Starken Jakobs, 
durch den Namen des Hirten Israels, 

durch den Gott deines Vaters, der dir helfe, 
durch den Allmächtigen, der dich segne, 

m it Segnungen des Himmels droben, 
mit Segnungen der Tiefe drunten,

Das komme auf Josephs Haupt,
auf den Scheitel des Fürsten unter seinen Brüdern.

Die Art, auf welche in diesen Gedichten Juda und Joseph geschil­
dert werden, deutet darauf hin, daß die Gedichte in einer Zeit ge­
schrieben sind, da Judas und Israels Reiche einander ebenbürtig waren, 
zwar nicht an Machtentfaltung, wohl aber an Rang und Ansehen, und 
da beide Reiche in gleichem Maße in ihren Kämpfen mit feindlichen 
Nachbarvölkern vom Glück begünstigt wurden. Die Dichtung über 
Joseph ist uns allerdings in einem sehr zweifelhaften Text überliefert 
worden, aber trotzdem dürfte das Gedicht uns doch eine Möglichkeit 
bieten, noch etwas genauer den Zeitpunkt seiner Entstehung zu be­
stimmen. Wenn z. B. von Joseph gesagt wird:

„es befehdeten ihn Pfeilschützen, 
doch unerschüttert blieb sein Bogen,“

so werden die Gedanken unwillkürlich auf die langen Kriege zwischen 
Israel und den Aramäern hingeleitet. Diese Kriege waren während 
einer langen Zeit — besonders unter König Jehu — für die Israeliten 
sehr unglücklich verlaufen. Unter Jehus Enkel Joas hatte indessen der 
Kampf allmählich eine für Israel glückliche Wendung genommen. In 
drei Schlachten besiegte König Joas die Heere der Aramäer und stellte 
das Gleichgewicht wieder her, bis schließlich sein Sohn Jerobeam II. 
endgültig die Übermacht der Feinde zerschmetterte und sich einen 
großen Teil ihres Landes unterwarf. Es ist indessen ersichtlich, daß die 
angeführten Verse v o r  den letzten entscheidenden Siegen nieder­
geschrieben sein müssen: der Verfasser weiß wohl von einer glücklichen 
Verteidigung zu berichten, aber diese Verteidigung richtet sich gegen 
einen Feind, der noch stark und gefährlich ist. Man dürfte daher trif-



Die „Silo“-Verse in Genesis 49 371

tigen Grund haben, die Dichtung nicht in Jerobeams II., sondern viel­
mehr in König Joas’ Zeit hineinzuverlegen.

Dieser Zeitpunkt paßt auch sehr gut auf das Gedicht über Ju d a . 
In diesem Reiche regierte zu Joas’ Zeit König Amasja. Ebenso wie Joas 
glückliche Kriege mit den Aramäern geführt hatte, so hatte auch Amasja 
mit demselben Erfolg gegen die Erbfeinde seines Reiches, die Edomiter, 
gekämpft, die er in einer großen Schlacht geschlagen, worauf er eine 
ihrer stärksten Festungen im Sturm erobert hatte.

Daß „Jakobs Segen“ zu der Zeit, als König Joas gegen die Aramäer 
Krieg führte, geschrieben ist, dafür sprechen auch die Worte, welche 
von dem Stamm G ad  gesagt werden. Dieser Stamm wohnte östlich 
vom Jordan, und daher war sein Land in besonders hohem Maße den 
Verheerungen der Feinde ausgesetzt. Über diesen Stamm schreibt der 
Dichter (Gen. 49, 19):

„Gad — Streifscharen dringen auf ihn ein, 
aber er drängt ihnen nach auf der Ferse.“

Der Dichter will also zum Ruhm dieses Stammes dasselbe sagen, 
was er über Joseph berichtet hat, nämlich daß er sich mit Erfolg gegen 
einen eindringenden Feind verteidigt hat. Aber von dem Stamm Gad 
hören wir ebensowenig wie von Joseph, daß er irgendwelche entschei­
denden Siege gewonnen oder Eroberungen auf Kosten des Feindes ge­
macht hätte. Die Zeit Jerobeams II. war noch nicht gekommen.

Auf die Kriege gegen die Aramäer spielt wahrscheinlich auch ein 
anderes der Gedichte an, nämlich jenes, das von dem Stamm Benjamin 
berichtet. Dieser Stamm hatte zu König Sauls Zeit weiterhin seinen 
alten Ruf kriegerischer Tüchtigkeit befestigt und wird auch hier wegen 
seiner Heldentaten gepriesen:

„Benjamin ist ein räuberischer Wolf: 
am Morgen verzehrt er Raub, 
abends verteilt er Beute.“

Der Dichter, der diese Gesänge über die israelitischen Stämme ver­
faßt hat, ist offenbar von großen Hoffnungen auf die Zukunft der beiden 
Reiche erfüllt. Es muß deshalb überraschen, daß man im Gedicht über 
Juda plötzlich auf einige Verse stößt, welche im Gegensatz zu dem, 
was von Joseph — Israels Reich — gesagt wird, andeuten, daß das 
Gedeihen des Reiches Juda nicht von Bestand sein wird, daß es viel­
mehr ein Ende nehmen wird, sobald ein gewisses Ereignis eintrifft. Es 
wird von Juda gesagt:

„Nicht wird das Szepter von Juda weichen, 
noch der Herrscherstab von seinen Füßen.“

A ber unm itte lbar danach w erden  die eigentüm lichen W o rte  h inzugefügt: 
„B is d e r  k o m m t n ac h  S ilo , 

d e r ,  d em d ie  V ö lk e r  g e h o rc h e n .“
24*



Eine nähere Untersuchung dieses Gedichtes über Juda zeigt indessen, 
daß die angeführten W orte von „dem Herrscher über die Völker, der 
nach Silo kommen wird“ den im übrigen sehr festen Zusammenhang 
des Gedichtes unterbrechen. Die W orte, die auf die Silostelle folgen, 
knüpfen unmittelbar an die an, welche dieser Stelle vorausgehen, und 
auch diese handeln offenbar von Ju d a , nicht von dem Herrscher, der 
nach Silo kommt. Daher scheinen triftige Gründe für die von manchen 
Forschern gemachte Annahme vorzuliegen, daß die beiden Verse von 
„dem, der nach Silo kommt“, ein späterer Zusatz sind, und daß sie also 
nicht zu dem ursprünglichen Gedicht gehört haben.

Hier fängt das Problem an. Was bedeuten dann diese Verse? Und 
warum hat man sie eingeschoben?

Die ältesten Übersetzungen des alten Testaments zeigen uns, daß 
schon im Altertum die Ausleger den Schlüssel zum Verständnis dieser 
Schriftstelle verloren haben. Um einen verständlichen Sinn aus dem 
Silovers herauszuholen, hat man daher an Stelle des unverständlichen 
Silo — mit anderer Vokalisierung —  §allö gelesen. Auf diese Weise 
hat die Septuaginta das Problem gelöst. Hier werden die Verse auf 
folgende Weise übersetzt:

sag civ SXd't] rcc unoxsiuEva ccvzco 
xai avTOQ TtQOödoKEia iQ'v&v.

Auch die Vulgata geht von einer ähnlichen Auffassung des Textes 
aus. Hier heißt es: „donec veniat qui mittendus est, et ipse erit expedatio 
gentium“.

Indem man auf diese Weise die Stelle so auslegt, als deute sie auf 
den Messias hin, findet man allerdings einen guten Sinn in den zwei 
Siloversen, aber der Zusammenhang mit dem Gedicht bleibt ebenso 
dunkel wie zuvor. Wenn der Verfasser beabsichtigt hätte, mit seinen 
Versen noch weiterhin Juda zu verherrlichen, hätte er das kaum auf 
eine ungeschicktere Art tun können. Denn wenn man auch die Stelle 
als messianische Weissagung auffaßt, so bewirkt doch der Zusammen­
hang, in den sie hineingestellt ist, nicht eine Stärkung, sondern vielmehr 
eine Abschwächung des Lobgesanges auf Juda. Der Zusammenhang 
zwingt daher meiner Meinung nach unwillkürlich zu der Annahme, daß 
die Siloverse eingeschoben wurden, nicht um Juda noch weiter zu ver­
herrlichen, sondern im Gegenteil, um das abzuschwächen, was im Ge­
dicht von Judas Macht und Herrlichkeit gesagt wird. Eine nähere 
Untersuchung dieser beiden Verse dürfte diese Annahme weiterhin 
stützen.

Was bedeutet Silo? Und sollte es nicht möglich sein, dieses W ort 
zu verstehen und in den Versen einen klaren Sinn zu finden, ohne zu 
der Hypothese einer Textänderung greifen zu müssen?

372 Sven Lönborg



Die „Silo“-VerBe in Genesis 49 373

Überall im Alten Testament, wo das W ort Silo vorkommt, ist es 
der Name eines Ortes, einer Stadt, die nach dem Buche der Richter 
21, 19 „nördlich von Bethel, östlich von der Straße, die von Bethel 
nach Sichern hinaufführt, und südlich von Lebona liegt“. Diese uralte 
Stadt, deren Ruinen man in dem jetzigen Seilun wiederfindet, war vor 
der Zeit der Könige ein wichtiger Sammelpunkt und eine gemeinsame 
Kultstätte für alle israelitischen Stämme. Es wird nirgends gesagt, 
welchem der Stämme die Stadt gehörte. Aus der Beschreibung Josua 
16 — 18 von der Verteilung des Landes unter die verschiedenen Stämme 
bekommt man zunächst den Eindruck, daß die Stadt in dem Gebiet lag, 
das dem Stamm Ephraim zugeteilt wurde. Aus einer anderen Stelle 
dürfte man indessen den Schluß ziehen können, daß die Stadt nicht 
diesem Stamm angehört hat — ursprünglich hatte sie mit Ephraim 
nicht einmal conulium — sondern daß sie dagegen schon sehr früh zu 
B en jam in  gerechnet wurde. Ich denke hier an die Yolkssage, die in 
dem Buch der Richter 21 erhalten ist. Hier wird erzählt, wie der Stamm 
Benjamin in einem Krieg mit anderen israelitischen Stämmen so voll­
ständig ausgerottet worden war, daß nur noch 600 Männer am Leben 
blieben, während die übrigen, sowie auch alle Weiber des Stammes getötet 
worden waren. Später aber bereuten die Israeliten, daß sie so mit Ben­
jamin verfahren waren; aber da sie ihren feierlichen Eid, den sie ein­
mal geleistet hatten, niemals ihre Töchter den Benjaminiten zu Frauen 
zu geben, nicht brechen konnten, schien es dennoch, als sollte der Stamm 
vollständig von der Erde vertilgt werden. Aber endlich fand man einen 
Ausweg. In Silo wurde in jedem Jahr ein großes Fest für Jahve ge­
feiert, und bei diesem Fest pflegten die Mädchen aus Silo draußen vor 
den Stadtmauern ihre Reigentänze zu Jahves Ehre zu tanzen. Die Israe­
liten gaben nun den Benjaminiten einen Rat, wie sie sich Frauen ver­
schaffen könnten, ohne daß die Israeliten gezwungen würden, ihren Eid 
zu brechen. Sie sagten zu ihnen: „Geht hin und lauert in den Wein­
bergen, und wenn ihr dann seht, daß die Mädchen von Silo kommen, 
um Reigentänze zu tanzen, so kommt aus den Weinbergen hervor und 
raubt euch ein jeder aus den Mädchen von Silo ein Weib; dann geht 
heim ins Land Benjamin.“ Die Benjaminiten taten so und holten sich 
ihrer Zahl entsprechend Frauen unter den Tänzerinnen, die sie raubten. 
Dann kehrten sie heim in ihr Besitztum, bauten die Städte auf und 
ließen sich darin nieder.

Diese Sage —  eine Parallele der römischen Sage vom Raub der 
Sabinerinnen, die Livius erzählt — hat augenscheinlich die Aufgabe, 
die merkwürdige Tatsache zu erklären, daß die Stadt Silo, die von allen 
Seiten von ephraemitischen Niederlassungen umgeben war, doch nicht 
zum Stamm Ephraim gehörte und nicht einmal conubium mit diesem



374 Sven Lönborg

Stamm hatte, sondern sich vielmehr an Benjamin angeschlossen hatte.
Die Stadt Silo war also eine Kultstätte des Stammes B en jam in . 

Aber jedes Jahr wallfahrteten Festpilger aus allen israelitischen Stämmen 
hinauf zu dem großen Opferfest, von dem die Sage erzählt und von wel­
chem uns die beiden ersten Kapitel des ersten Buches Samuelis nähere 
Kunde geben. Den Mittelpunkt des Festes bildete ein berühmter Tempel, 
in welchem die Gotteslade oder Bundeslade ihren Platz hatte. Diese 
Lade, das höchste Heiligtum des Stammes Benjamin und des ganzen 
Israel, wurde hier von einer erblichen Priesterschaft bedient, die zu­
gleich auch die Aufgabe hatte, dieses Heiligtum beim Ausbruch eines 
Krieges, um des Sieges sicher zu sein, mit ins Feld zu führen. Die 
Gotteslade war nämlich ein Thron, auf welchem Jahve Zebaot, „der auf 
den Keruben thront“, unsichtbar seinen Sitz hatte. Wenn also die Lade 
mit in den Kampf getragen wurde, hatte man diesen Jahve Zebaoth 
bei sich, und so konnte er seinem Volke leichter zum Siege helfen, als 
wenn er weit entfernt vom Schlachtfelde in seinem Tempel geweilt hätte.1

I  Samuelis 4 wird uns erzählt, wie die Lade bei einer solchen Ge­
legenheit Israel verlorenging und in die Hände der Philister fiel. Dar­
über heißt es hier:

Es begab sich aber in jenen Tagen, daß sich die Philister zum Kampf 
wider Israel sammelten und daß Israel ihnen entgegenzog zum Kampf und 
sich bei Eben-Haeser lagerte, während die Philister in Aphek lagerten. Als 
sich die Philister den Israeliten gegenüberstellten und der Kampf schwer wurde, 
unterlag Israel den Philistern, die erschlugen in der Schlacht auf freiem Felde 
gegen 4000 Mann. Als das Volk ins Lager kam, sprachen die Ältesten Israels: 
„Warum hat uns Jahve heute den Philistern unterliegen lassen? Wir wollen 
uns die Lade unseres Gottes aus Silo holen, daß er in unsere Mitte komme 
und uns aus der Hand unserer Feinde erlöse.“ Da schickte das Volk nach 
Silo, und man brachte von dort die Lade Jahves Zebaoth, der auf den Keruben 
thront, und die beiden Söhne Elis, des Priesters, Hophni und Pinehas, waren 
m it der Lade Gottes.

Als die Lade Jahves ins Lager kam, jubelte ganz Israel mit lautem Jubel, 
so daß die Erde erdröhnte. Als aber die Philister das Jubelgeschrei hörten, 
sprachen sie: „Was bedeutet dies laute Jubelgeschrei im Lager der Hebräer?“ 
Sobald sie erfuhren, daß die Lade Jahves ins Lager gekommen sei, fürchteten 
sich die Philister; denn sie dachten: Gott ist ins Lager gekommen, und sagten: 
„Seid mutig und mannhaft, ihr Philister, damit ihr nicht den Hebräern unter­
tan werdet, wie sie euch untertan waren. Seid Männer und kämpft!“ Da 
kämpften die Philister, daß Israel unterlag, jeder in sein Zelt floh, die Nieder­
lage groß wurde und von Israel 30000 fielen. Die Lade Gottes aber ward er­
beutet, und die beiden Söhne Elis, Hophni und PinehaB, kamen um.

1 Über die Bundeslade siehe u. a. Hugo Greßmann Die Lade Jahves und das 
Allerheiligste des Salomonischen Tempels. Beiträge zur Wissenschaft vom A. T., 
herausg. von Rud. Kittel, Stuttgart 1920, sowie Sven Lönborg Gudatroner och 
stolkult (Götterthrone und Stuhlkultus), Ymer 1916, und Förbundsarken (Die 
Bundeslade) Le Monde Oriental, 1910.



Die „Silo“-Verse in Genesis 49 375
Ein Benjaminit nun lief vom Schlachtfelde und gelangte am selben Tage 

nach Silo mit zerrissenen Kleidern und mit Erde auf dem Haupte. Als er an­
kam, siehe, da saß Eli auf einem Stuhle neben dem Tor und spähte auf die 
Straße; denn sein Herz bangte um die Lade Gottes. Als nun der Mann in die 
Stadt kam, um es kundzutun, schrie die ganze Stadt. Eli hörte das Weh­
geschrei und fragte: „Was bedeutet dieser Lärm? Da tra t der Mann eilends 
zu Eli und erzählte es ihm. Und der Mann sagte zu E li: „Ich bin vom Schlacht­
felde gekommen, ich bin heute vom Schlachtfelde geflohen.“ Als der fragte: 

Wie ist es gegangen, lieber Sohn?“ da antwortete der Bote und sprach: 
Geflohen ist Israel vor den Philistern! Eine gewaltige Niederlage ist dem 

Volke beigebracht! Auch deine beiden Söhne sind tot, und die Lade Gottes 
ist erbeutet.“ Als er aber die Lade Gottes erwähnte, da fiel Eli neben dem 
Tor rücklings vom Stuhl, brach das Genick und starb; denn der Mann war alt 
und schwer.

Seine Schwiegertochter, das Weib des Pinehas, war nahe daran zu gebären. 
Als sie die Kunde von der Erbeutung der Gotteslade, von dem Tod ihres 
Schwiegervaters und Mannes hörte, brach sie zusammen und gebar; denn die 
Wehen waren über sie gekommen. Als sie im Sterben lag, sprachen die Frauen, 
die sie umstanden: „Fürchte dich nicht, denn du hast einen Sohn geboren.“ 
Aber sie antwortete nicht und achtete nicht darauf, sondern nannte den 
Knaben Ikabod, indem sie sagte: „Dahin ist die Ehre von Israel“ wegen des 
Verlustes der Lade Gottes, wegen ihres Schwiegervaters und ihres Mannes. Und 
sie sprach: „Dahin ist die Ehre von Israel; denn die Lade Gottes ist verloren.“

Diese Erzählung gibt uns ein außerordentlich anschauliches Bild von 
der großen Bedeutung der Bundeslade für Israel und zeigt, wie ver­
nichtend man den Verlust empfand, als Israels Herrlichkeit, sein K ab o d , 
ihnen verlorengegangen war. In den folgenden Kapiteln wird erzählt, 
wie die Lade später nach langer Zeit wieder aus dem Land der Philister 
nach Israel zurückgeholt wurde. Es dürfte indessen zweifelhaft sein, ob 
die Freude über die Rückkehr der Lade in Israel ebenso allgemein und 
ungeteilt war wie die Trauer über ihren dereinstigen Verlust. Denn das 
Heiligtum kehrte nicht zurück in seinen alten Tempel in Silo, sondern 
es wurde von David nach Jerusalem gebracht, wo es später seinen 
W ohnort in dem neuen Tempel erhielt, den Salomo zu Jahves Ehre 
baute. Für Benjamin und die anderen israelitischen Stämme, welche 
seit Urväter Zeiten wenigstens einmal im Jahr nach Silo zu wandern 
pflegten, um dem Jahve Zebaoth zu opfern, der dort in seinem Tempel 
„zwischen Benjamins Berghängen“ auf der Lade thronte, für sie mußte 
Davids Tat, die Lade nach Jerusalem zu bringen, als eine Heiligtums­
entweihung erscheinen. Man hat dies sicherlich nie in Israel vergessen 
können, und man hat da auch niemals die Hoffnungen aufgeben können, 
daß doch einmal Jahve Zebaoth, „der auf den Keruben thront“, zu seinem 
alten Tempel zurückkehren und wieder ebenso wie in alten Tagen unter 
seinem Volk Wohnung nehmen würde.

Nach Salomos Zeit wird die Lade nicht weiter erwähnt. Man hat 
daher als selbstverständlich angenommen, daß sie in Jerusalems Tempel



geblieben ist und so auch das Schicksal dieses Tempels hat teilen müssen, 
daß also die Lade zerstört wurde, als Nebukadnezar im Jahre 586 
Jerusalem eroberte und den Tempel niederbrannte. Denn in dem neuen 
Tempel, der nach der babylonischen Gefangenschaft auf gebaut wurde 
und der von König Cyrus alle Tempelschätze, die Nebukadnezar nach 
Babel entführte, wieder zurück erhielt, fand sich die Gotteslade nicht.

Dem nachexilischen Judentum wurde es indessen sehr schwer, sich 
mit dem Gedanken auszusöhnen, daß das alte Heiligtum für immer ver­
loren sein sollte. Das geht auch aus der Erzählung hervor, die man im 
zweiten Kapitel des zweiten Makkabäerbuches über den Propheten Jere- 
mia und das Schicksal der Bundeslade lesen kann. Dort wird erzählt, 
„wie der Prophet infolge göttlichen Bescheids sich das Zelt und die 
Lade nachtragen ließ, wie er zu dem Berge hinzog, wo Mose hinauf­
gestiegen war und Gottes Erbland geschaut hatte. Als Jeremia dahin­
kam, fand er eine geräumige Höhle, und er brachte das Zelt und die 
Lade und den Räucheraltar dort hinein und verstopfte den Eingang. 
Einige seiner Begleiter kamen dann, um sich den W eg zu merken, und 
sie konnten ihn nicht finden. Als das Jeremia erfuhr, tadelte er sie und 
sprach: „Der Ort soll unbekannt bleiben, bis Gott sein Volk wieder 
zusammenbringen und sich gnädig erweisen wird.“

Diese Erzählung ist offenbar eine späte Legende, die nicht in irgend­
einer alten Überlieferung wurzelt. Aber nichtsdestoweniger dürfte ihr 
etwas Tatsächliches zugrunde liegen, nämlich dieses, daß die Gotteslade 
nicht das Schicksal des salomonischen Tempels geteilt hat, sondern viel­
mehr von dort fortgeschafft wurde, lange bevor der Tempel von Nebu­
kadnezar zerstört wurde. Hätte sie sich noch im Tempel befunden, als 
die Babylonier Jerusalem eroberten, dann wäre sie übrigens ohne 
Zweifel zusammen mit den anderen Tempelschätzen nach Babel geführt 
worden.

Zu dieser Schlußfolgerung, daß die Lade schon v o r der babyloni­
schen Eroberung aus Jerusalems Tempel fortgeführt wurde, wird man 
gezwungen durch eine Aussage des Propheten Jeremia, den die oben 
erwähnte Legende mit dem alten Heiligtum in Verbindung bringt. Ich 
meine die W orte im 3. Kapitel, wo der Prophet über Jahves Bundes­
lade spricht, und zwar in einer Weise, die in so vollkommenem W ider­
spruch mit der traditionellen Auffassung steht, daß man als selbstver­
ständlich angenommen hat, diese Schriftstelle sei nicht von Jeremia, 
sondern von einem ändern Verfasser geschrieben, oder habe auf jeden 
Fall ursprünglich nicht in dem Zusammenhang gestanden, in dem wir 
sie nun finden, sondern sei ein erst nach der Zerstörung des Tempels 
hinzugefügter Zusatz. Tatsächlich ist es aber nicht das W ort des Jere­
mia, sondern die traditionelle Auffassung, die korrigiert werden muß.

376 Sven Lönborg



Die „Silo“-Verse in Genesis 49 377

In Jeremia 3 wird ein Aufruf wiedergegeben, den der Prophet „nach 
Norden“ richtet, also nicht an Juda, sondern an die nordisraelitischen 
Stämme, „in den Tagen des Königs Josijahu“.

Die W orte wurden also geschrieben ein Jahrhundert nachdem das 
Nordreich von den Assyrern unterjocht und in eine assyrische Provinz 
verwandelt war. Aber gerade damals war eine große Umwälzung in 
den politischen Verhältnissen eingetreten. Gleichzeitig damit, daß König 
Josia in Juda die Reform des Gottesdienstes durchführt, die dem Volk 
Jahves Gnade wieder erwerben soll, ist das assyrische Joch auf Israel 
plötzlich zerbrochen. Das große Weltreich war untergegangen und die 
nordisraelitischen Stämme waren wieder frei. In dem kleinen Juda 
träumt man Großmachtsträume. Das davidische Reich soll wieder in 
seiner früheren Größe erstehen und also nicht allein Juda, sondern auch 
diese nordisraelitischen Stämme umfassen, die durch Assurs Fall aus 
ihrer langen Knechtschaft befreit wurden. Auch Jeremia ist von diesen 
nationalen Zukunftsträumen stark ergriffen worden. E r will nun durch 
einen Aufruf die nordisraelitischen Stämme dazu anregen, sich freiwillig 
an Juda anzuschließen, um dadurch Anteil zu erhalten an den Segnungen 
der reformierten Religion und an dem gemeinsamen Heiligtum, Jerusa­
lems Tempel, dem einzigen Ort im Lande, an dem man Jahve Opfer 
darbringen dürfte und wo Jahve in Zukunft seinen W ohnort haben sollte.

Das ist der Grundgedanke in Jeremia 3, 11—16; Jahve spricht zu 
dem Propheten:

„Gehe hin und rufe diese Worte nach Norden hin und sprich: Kehre zu­
rück zu mir, du Abtrünnige, Israel — ist der Spruch Jahves — nicht werde 
ich länger auf dich zürnen, denn huldreich bin ich — ist der Spruch Jahves — 
ich grolle dir nicht ewig! Nur erkenne deine Verschuldung, daß du von Jahve, 
deinem Gotte, abgefallen bist, daß du über die Maßen deine Liebe dahingabst 
den Fremden unter jeglichem grünen Baume: auf meine Stimme aber hörtest 
du nicht — ist der Spruch Jahves.

„Kehret zurück, ihr abtrünnigen Söhne — ist der Spruch Jahves — denn 
ich, ja  ich bin euer Herr — und ich will euch, sei es auch nur je einen aus 
einer Stadt und je zwei aus einem Geschlechte, nehmen und euch nach Zion 
bringen, und will euch Hirten nach meinem Sinne geben, daß sie euch weiden 
m it Einsicht und Klugheit. Wenn ihr euch dann mehrt und fruchtbar seid im 
Lande in jenen Tagen — ist der Spruch Jahves — d a n n  w ird  m an  n ic h t  
m e h r  s a g e n : D ie L ad e  des B u n d e s  Ja h v e s !  u n d  s ie  w ird  n ie m a n d e m  
m e h r  in  den  S in n  k o m m en , n o c h  w ird  m an ih r e r  g e d e n k e n , n o ch  
sie  v e rm is s e n , n o ch  w ird  j e  w ie d e r  e in e  a n g e f e r t ig t  w e rd e n , v ie l ­
m e h r w ird  m an  zu je n e r  Z e it  J e ru s a le m  ,T h ro n  J a h v e s 1 n e n n e n , 
u n d  es w e rd e n  s ic h  d a h in  a l le  S täm m e v e rsa m m e ln  zum N am en  
J a h v e s  und werden fernerhin nicht mehr starrsinnig ihrem eigenen bösen 
Sinne folgen.“

Wenn Jeremia hier sagt, daß in  d e r  Z u k u n ft  n ic h t  w ie d e r  e in e  
L ad e  a n g e f e r t ig t  w e rd e n  w ird , so setzen selbstverständlich diese



378 Sven Lönborg

W orte voraus, daß die Bundeslade zu der Zeit, da Jeremia ßeine Rede 
hielt, schon zerstört war. Unter König Josias Regierung fand sich also 
die Lade nicht mehr vor in dem salomonischen Tempel.

Aber noch einen wichtigen Schluß kann man aus den W orten des 
Propheten ziehen. Jeremia richtet seine tröstenden W orte über den 
Verlust der Lade n ic h t  an J u d a , so n d e rn  an I s ra e l ,  und er ver­
spricht den Israeliten einen Ersatz für ihren Verlust dadurch, daß sie 
an Jerusalem und seinem Tempel Teil haben sollen. Den Namen der 
Bundeslade, „Jahves Thron“, wird man in der Zukunft der gemeinsamen 
Hauptstadt geben, denn dort wird Jahve dann über sein ganzes Volk 
regieren, sowohl über Israel als über Juda.

Der Gedanke, den der Prophet hier entwickelt, setzt voraus, daß 
die Lade nicht in Juda, sondern in Israel zerstört wurde und daß sie 
damals zu Israel — nicht zu Juda — gehörte.

Die W orte des Jeremia zwingen also zu dem Schluß, daß die Lade 
bei irgendeiner Gelegenheit in der Zeit zwischen Salomos und Josias 
Regierung von Jerusalems Tempel nach Israels Land geschafft worden 
ist, und daß sie dort später vernichtet wurde.

Diese Schlußfolgerung wirkt überraschend. Aber sie gewinnt eine 
starke Stütze in einer Erzählung im Buch der Könige über den Krieg, 
der zwischen den früher erwähnten Königen Amasja in Juda und Joas 
in Israel geführt wurde. Hier wird zuerst von Amasjas Sieg über Edom 
erzählt. Darnach setzt die Erzählung fort (II 14, 8— 14):

„Damals sandte Amasja Boten an Joas, den Sohn des Joahas, des Sohnes 
Jehus, den König von Israel, nnd ließ ihm sagen: Auf, wir wollen uns mit­
einander messen! Da ließ Joas, König von Israel, dem Amasja, König von 
Juda, dies sagen: Die Distel ließ der Zeder auf Libanon sagen: Gib deine 
Tochter meinem Sohne zum Weibe! Aber die wilden Tiere liefen darüber hin 
und zertraten die Distel. Du hast Edom geschlagen und bist nun übermütig 
geworden. Sei zufrieden mit deinem Ruhm und bleibe zu Hause! Warum willst 
du das Unglück herausfordern, daß du zu Falle kommst und Juda mit dir? 
Aber Amasja wollte nicht hören. So zog der König von Israel herauf, und sie 
maßen sich miteinander bei Beth-Semes in Juda. Und Juda wurde von Israel 
geschlagen, daß sie alle zu ihren Zelten flohen. Den Amasja aber nahm Joas, 
König von Israel, bei Beth-Senaes gefangen und brachte ihn nach Jerusalem; 
von der Mauer Jerusalems legte er ein Stück von 400 Ellen nieder, vom 
Ephraimtor bis zum Ecktor. U nd er n ah m  d as  G old  u n d  d as S ilb e r  
u n d  a l le  G e rä te , d ie  s ic h  im  J a h v e te m p e l  u n d  in  den  S c h a tz k a m ­
m e rn  des K ö n ig s p a la s te s . fa n d e n , dazu Geiseln, und kehrte nach Sama- 
rien zurück.“

König Joas hat also bei dieser Gelegenheit den Tempel Jerusalems 
vollständig ausgeplündert und von dort alles weggeführt, was einigen 
W ert hatte. Ohne Zweifel hat er damals aus dem Tempel auch das 
Allerwertvollste, die Bundeslade, geraubt. Die Lade war ja  ursprünglich 
ein israelitisches und nicht ein jüdisches Heiligtum. Und der Sieg über



Juda muß König Joas und den Israeliten als ein Beweis dafür erschienen 
sein, daß Jahve ihnen nicht nur gnädig war, sondern daß er nun auch 
wieder zu seinem Volk Israel und zu seinem früheren Wohnort in Silo 
zurückkehren wolle.

Es muß für das ganze Israel ein wunderbares Ereignis gewesen sein, 
als die Gotteslade, die mehr als zwei Jahrhunderte in der Fremde ge­
wesen war, zuerst bei den Philistern und dann in Jerusalem, nun an der 
Spitze einer Prozession siegestrunkener israelitischer Krieger nach Silo 
zurückkehrte und am Eingang ihres uralten Tempels von Priestern 
empfangen wurde, deren Vorväter vielleicht einstmals in demselben 
Tempel dieses Heiligtum bedient hatten, bevor es am Unglückstage bei 
Eben-Haeser in die Hand der Philister fiel.

Wahrscheinlich sind wir noch heute im Besitz der Prozessionshymne, 
die für dieses große Siegesfest in Silo gedichtet wurde, als Jahve Ze­
baoth, er, der über den Keruben thront, durch die uralten Tempelpforten 
hineingetragen wurde, die zu niedrig schienen, als daß er, der auf der 
Lade thronte, in seine Wohnung Einzug halten könnte, ohne das Haupt 
zu stoßen. Ich meine Psalm 24, 7—10.
Erhebt, ihr Tore, die Häupter, Erhebt, ihr Tore, die Häupter,
erhebt euch, ihr uralten Pforten, erhebt euch, ihr uralten Pforten,
denn der König der Ehren zieht ein! denn der König der Ehren zieht ein!

„Wer ißt der König der Ehren?“ „Wer ist der König der Ehren?“
Jahve, ein Starker und Held, J a h v e  Z e b a o th ,
Jahve, ein Held im Streit! er ist der König der Ehren.

Man hat mit Recht angenommen, daß dieses Gedicht eine Prozessions­
hymne gewresen ist, die für irgendeine Gelegenheit gedichtet wurde, als 
die Lade, auf welcher Jahve Zebaoth thront, in ihren Tempel geleitet 
werden sollte. Es war aber nicht leicht, eine Situation zu finden, die 
mit „den uralten Pforten“, von welchen das Lied redet, zusammen­
passen könnte. Die W orte passen auf jeden Fall nicht auf die einzige 
gleichartige Prozession, von der im A. T. berichtet wird, nämlich die, 
als die Lade in Salomos neuerbauten Tempel überführt wurde. Aber 
man kann sich kaum eine Situation denken, die besser mit den Worten 
des Gedichtes übereinstimmen könnte, als die, da die Lade von Jerusa­
lem nach Silo geleitet und in ihren alten Tempel getragen wurde. Die 
W orte von „den uralten Pforten“ erhalten in diesem Zusammenhang den 
triumphierenden Klang des Sieges.

Daß die Rückkehr der Lade nach Silo wirklich bedeutete, daß Jahve 
Zebaoth, „der Held im Streit“, auf ganz andere Weise als früher in­
mitten seines Volkes wohnte, dafür bekam Israel sehr bald entscheidende 
Beweise. Denn die Rückkehr der Lade wurde der Anfang zu der großen 
Zeit Israels, als König Joas’ Sohn, Jerobeam II., nach dem knappen

Die „Silo“-Verse in Genesis 49 379



Bericht im Buche der Könige (II. Kön. 14) „Israels Gebiet wieder auf 
die Ausdehnung vom W eg nach Hamath hin bis zum Steppenmeer 
brachte“ und damit dem Reich eine Ausdehnung gab, die es früher nie­
mals besessen hatte.

Die Siegesstimmung und das Vertrauen auf Jahve Zebaoth, die zu 
jener Zeit die herrschenden Kreise in Israel erfüllten und die wir sogar 
hinter des Propheten Amos’ erregter Kritik durchschimmern sehen, hat 
einen schönen Ausdruck in dem sogenannten „Segen des Mose“ (Deut. 33) 
gefunden.

Diese Dichtungen gehören einer späteren Zeit an als der Segen 
des Jakob, der Zeit der großen Siege Israels über die Aramäer. Sie sind 
also geschrieben nach Joas’ Eroberung von Jerusalem und nachdem die 
Lade nach Silo zurückgekehrt war. Zum Teil scheinen sie direkt durch 
dieses Ereignis inspiriert zu sein. Das gilt besonders von dem, was über 
den Stamm Benjamin gesagt wird.

In Jakobs Segen wird der Stamm wegen seiner kriegerischen Tüchtig­
keit hoch gelobt:

Benjamin ist ein räuberischer Wolf, 
am Morgen verzehrt er Raub, 
abends verteilt er Beute.

Ohne Zweifel hat der Stamm Benjamin unter Jerobeam II. nicht 
weniger kriegerische Tüchtigkeit als unter Joas bewiesen. Aber der 
Dichter, der Mose Segen geschrieben hat, sagt hierüber kein Wort. 
Benjamin hat in den Augen dieses Dichters einen ändern, einen neuen 
Vorzug, der viel mehr wert ist als Tapferkeit: Benjamin ist derjenige 
unter den Stämmen Israels, bei dem Jahve jetzt seine W ohnstatt hat:

Benjamin ist der Liebling Jahves, 
in Sicherheit wohnt er allezeit; 

der Höchste ist sein Beschirmer
und wohnt zwischen seinen Berghängen.“

Es ist ohne weiteres klar, daß der Dichter mit diesen W orten den 
Stamm Benjamin glücklich preist, weil dieser Stamm einen Tempel be­
sitzt, an dem Jahve mehr Wohlgefallen hat als an irgendeinem ändern 
Heiligtum in ganz Israel.

Auf welchen Tempel weist hier der Dichter hin?
Man hat gewöhnlich an Bethel gedacht, „ein königliches Heiligtum 

und ein Reichstempel“, wie der Tempel Jerobeams II. beim Propheten 
Amos genannt wird. Aber auch wenn man davon absieht, daß der Aus­
druck „zwischen seinen Berghängen“ nicht gut auf die hochgelegene 
Stadt paßt — man ging „hinauf“ nach Bethel — , muß man außerdem 
noch bedenken, daß diese Stadt nicht Benjamin, sondern Jo s e p h  ge­
hörte (Richter 1, 22 f.). Wenn also der Dichter Bethels Tempel gemeint

380 Sven Lönborg



hätte, so würde er das Heiligtum in seiner Hymne über Josephs Stamm 
erwähnt haben.

Es scheint mir, daß der Dichter hier keinen ändern Tempel meinen 
kann als Silo. Diese Stadt gehörte Benjamin. Silos Lage in einem 
engen Tal zwischen überhängenden Bergen paßt auch weit besser als 
die Lage Bethels zu dem W ort des Dichters. Und nach der Rückkehr 
der Lade mußte Silo vor allen anderen Orten in Israel als die Wohnung 
Jahves angesehen werden. Ein Dichter, der das wunderbare Geschehnis 
miterlebt hatte, daß Jahve Zebaoth wieder seine Wohnung zwischen 
den Höhen Benjamins eingenommen hatte, mußte dieses Ereignis als 
weit bedeutungsvoller werten als die kriegerische Tüchtigkeit des Stammes.

Auf diese Weise korrigieren die Gedichte in „Mose Segen“ an mehreren 
Stellen die Gedichte in „Jakobs Segen“ mit Bezug auf die neuen Ver­
hältnisse, die nachher eingetreten waren. In den älteren Gedichten wird 
z. B. von dem Stamm Gad gesagt, daß er von Feinden bedrängt sei, 
deren er sich nur mit Mühe erwehren könne. In Mose Segen heißt es 
dagegen von diesem Stamm (Deut. 33, 20):

Gesegnet, der Gad weiten Raum schafft:
Gad lagert wie eine Löwin

und zerreißt Arm und Scheitel.
Er ersah sich den Erstlingsanteil,

denn dort war ihm sein Los bestimmt.
Jahves Gericht vollzog er 

und seine Strafen mit Israel.
Die Lage des Stammes ist also eine völlig andere geworden. Gad 

war in der alten Zeit mehr als irgendein anderer der israelitischen 
Stämme den Verheerungen der Aramäer ausgesetzt, aber nun hatte 
dieser Stamm durch Jerobeams Siege auch mehr als die anderen Stämme 
gewonnen. Diese hatten Beute gemacht, aber Gad hatte „weiten Raum“ 
gewonnen: beinahe alles Land östlich vom Jordan, aus dem die Aramäer 
vertrieben waren, war in die Hände dieses Stammes gefallen.

Noch deutlicher werden indessen die neuen Verhältnisse durch die 
A rt beleuchtet, auf welche die Stämme J o s e p h  und J u d a  in Mose 
Segen erwähnt werden. Juda war ja nun zu einem schwachen und un­
bedeutenden Staat, zeitweise sogar zu einem Vasallenstaat unter Israel, 
herabgesunken, wogegen „Joseph“, das Reich Israel, stärker und größer 
als je zuvor geworden war. Diese neue Lage spiegelt sich im Gedicht 
wider. Joseph wird mit noch überschwänglicheren W orten als in Jakobs 
Segen gepriesen, und der siegreiche König, Jerobeam, „sein erstgeborener 
S tier“, erhält eine besondere Huldigung, während Juda jetzt kaum mehr 
in Betracht kommt. Juda hat nicht an dem Krieg und den Siegen 
Israels teilgenommen und hat also keinen Teil an der großen Zeit, die 
für Israel angebrochen ist. Der Dichter spricht (Deut. 33, 7) über Joseph:

Die „Silo“-Verse in Genesis 49 381



382 Sven Lönborg

„Das Herrlichste des Himmels droben 
und des Meeres, das drunten lagert, 

das Herrlichste, was die Sonne schafft,
das Herrlichste, was der Mond sprossen läßt, 

das Herrlichste der ewigen Berge, 
daB Herrlichste der uralten Hügel, 

das Herrlichste der Erde und ihrer Fülle 
und die Liebe dessen, der im Dornbusch wohnte — 

komme auf J o s e p h s  Haupt,
auf den Scheitel des Geweihten unter seinen Brüdern.

Sein erstgeborener Stier ist voll Hoheit, 
er hat Hörner wie die eines Wildochsen, 

mit ihnen stößt er die Völker nieder, 
die Enden der Erden zumal.

So sind die Zehntausende von Ephraim 
und die Tausende von Manasse.“

Aber über Juda heißt es nur:
„Höre, Jahve, Judas Stimme, 

bring ihn zurück zu seinem Volke!
Mit deinen Händen streite für ihn 

sei ihm Hülfe gegen seine Dränger.“
Die Zukunftshoffnung in bezug auf Juda, welche das Gedicht aus­

spricht, nämlich daß er mit seinen Brüdern, mit Israel, wieder vereinigt 
werden möchte, steht ohne Zweifel im Zusammenhang mit politischen 
Bestrebungen der Zeit sowohl in Israel wie auch in Juda. Die Über­
siedlung der Lade erschien sicherlich allen als ein Zeugnis dafür, daß 
Jahve mehr Wohlgefallen an Silo und Israel als an Jerusalem und Juda 
hatte, und daher mußte auch in Juda der Wunsch nach einer Vereini­
gung mit Israel an Stärke gewonnen haben. Der „syrisch-ephraemitische 
Krieg“ einige Jahrzehnte später, als Israels König Peka im Bunde mit 
Damaskus Jerusalem zu erobern suchte, um dort als König einen Gegner 
der davidischen Dynastie einzusetzen, kann vielleicht als ein Versuch 
angesehen werden, die Einigungsbestrebungen durchzuführen, auf welche 
der Dichter hier hinweist.

Das Gedicht über Juda, das wir in Mose Segen lesen, korrigiert also 
das Gedicht in Jakobs Segen mit Bezug auf die neuen politischen Ver­
hältnisse. Es mag daher nahe gelegen haben, auch in das ältere Gedicht 
über Juda eine Berichtigung einzufügen, da dieses Gedicht nicht mehr 
mit der wirklichen Sachlage in Übereinstimmung stand. Jakobs Segen 
hatte prophezeit, daß das Szepter niemals von Juda genommen werden 
sollte. Diese Prophezeiung hatte sich als falsch erwiesen. D as S z e p te r  
w a r von J u d a  g enom m en  w o rd en . Und das war geschehen, als Joas 
Jerusalem eroberte und die Lade entführte, als der, der über den Ke­
ruben thront und dem die Völker untertan sind, Jerusalem verlassen 
hatte und nach Silo gekommen war.



Die „Silou-Verse in Genesis 49 38a

Dies dürfte der Sinn der dem Gedicht über Juda in Jakobs Segen 
zugefügten Zeilen sein:

B is  d e r  k o m m t n a c h  S ilo ,
d e r ,  dem  d ie  V ö lk e r  g e h o rc h e n .

In dieser Berichtigung liegt auch etwas vom Triumph des Sieges* 
von dem Vertrauen auf Jahve Zebaoth, mit dem „Mose Segen“ schließt 
(Deut. 33, 26— 29):

Niemand ist wie der Gott Jesuruns; 
der im Himmel fährt dir zur Hülfe 

und zn deinem Ruhm in den Wolken 
Eine Zuflucht ist der ewige Gott, 

ein Schutz die uralten Arme.
Er vertrieb Feinde vor dir 

und verhieß sie zu vertilgen.
Israel wohnt in Sicherheit, 

gesondert das Volk Jakobs 
in einem Lande voll Korn und Most 

und sein Himmel träufelt Tau.
Heil dir, Israel! Wer ist wie du, 

ein Volk, siegreich durch Jahve?
Er ist der Schild deines Schutzes, 

das Schwert deines Ruhmes.
Schmeicheln werden dir deine Feinde, 

du schreitest über ihre Höhen dahin.
Dieses stolze Gedicht dürfte etwa gleichzeitig mit des Propheten 

Amos’ düsteren Prophezeiungen über die Zukunft geschrieben worden 
sein. Der Prophet behielt recht. Die Träume von Macht und Größe 
nahmen ein schnelles Ende. Schon ein paar Jahrzehnte nach Jerobeams 
Glanzzeit brach die Katastrophe durch die Assyrer herein. Auch er, der 
über den Keruben thront, wurde von dieser Katastrophe betroffen. 
Denn ohne Zweifel hat die Bundeslade bei der assyrischen Eroberung 
das Schicksal ereilt, auf das Jeremia im 3. Kapitel anspielt. Die Lade 
muß zerstört worden sein, als der uralte Tempel in Silo von den Assyrern 
der Erde gleichgemacht wurde.

Über diese Zerstörung Silos haben wir eine Nachricht in der großen 
Rede, die der Prophet Jeremia einige Jahre nach König Josias Tod in 
Jerusalems Tempel hielt. Jeremia hatte einst die Träume seines Volkes 
von einer lichten und großen Zukunft geträumt, eine Zukunft, die nach 
Assyriens Untergang dem mit Juda vereinigten Israel werden sollte. 
Aber das Unglück bei Megiddo und die Erfahrungen, die der Prophet 
mit seinem eigenen Volk gemacht hatte, machten bald alle solche Träume 
zunichte. In der Tempelrede sieht er alles in düsteren Farben: Es wird 
Jerusalem und seinem Tempel ergehen, wie es Silo und dessen Tempel 
ergangen ist; es wird also Juda ergehen, wie es Israel ergangen ist. 
Wenn Jeremia an dieser Stelle als Symbol für Israel S ilo  nimmt und



384 Sven Lönborg, Die „Silo“-Verse in Genesis 49

nicht von Bethel oder Samaria spricht — die wahrscheinlich auch von 
den Assyrern zerstört wurden —, so beruht das ohne Zweifel darauf, daß 
sowohl Jeremia als seine Zuhörer den Tempel Silos, der die Gotteslade 
barg, als vollwertiges Heiligtum des Jahve betrachteten, während sie 
die ändern Tempel in Israel für mehr oder minder heidnisch hielten. 
Jerem ia spricht (Jer. 7):

„Höret ein W ort Jahves, ganz Juda, alle, die ihr in diese Tore herein­
gekommen seid, um euch vor Jahve niederzuwerfen. So hat Jahve Zebaoth, 
der Gott Israels, gesprochen: Macht gut eure Wege und Taten, dann will ich 
euch an diesem Orte wohnen lassen! Vertraut nicht auf die Lügenworte, daß 
ihr sagt: Der Tempel Jahves, der Tempel Jahves, der Tempel Jahves ist dies! — 
Nicht wahr? stehlen und morden und die Ehe brechen und falsch schwören 
und dem Baal opfern und ändern Göttern nachlaufen, von denen ihr nichts 
wißt — und dann wollt ihr hereinkommen und euch vor mich hinstellen in 
diesem Hause, über dem mein Name genannt ist, und wollt sagen: Wir sind 
gerettet worden — um alle diese Greuel zu treiben? Ist denn in euern Augen 
dieses Haus, über dem mein Name genannt ist, eine Räuberhöhle? Aber ich, 
ich habe es gesehen, raunt Jahve. Geht doch hin zu meinem heiligen Ort in 
Silo, wo ich meinen Namen zuvor habe wohnen lassen, und seht, was ich ihm 
um der Bosheit meines Volkes Israel willen getan habe! Und weil ihr nun 
alle die Taten jener Leute tut, raunt Jahve, weil ich zu euch unaufhörlich und 
immer wieder geredet habe, ohne daß ihr hörtet, euch gerufen habe, ohne daß 
ihr antwortetet, darum tue ich dem Hause, über dem mein Name genannt ist 
und auf das ihr euer Vertrauen setzt, der heiligen Stätte, die ich euch und 
euern Vätern gegeben habe, wie ich Silo getan habe. Ich schleudere euch fort 
von mir, wie ich all eure Brüder, den ganzen Samen Ephraims fortgeschleu­
dert habe.“

Der Zusammenhang, in dem Jeremia hier Silo erwähnt, zeigt ein­
leuchtend, daß der Prophet nicht auf eine — im übrigen ganz hypothe­
tische und an und für sich unwahrscheinliche —  Zerstörung Silos durch 
die Philister zu Elis Zeit abzielen kann. Silo ist nach Jeremia „um der 
Bosheit meines Volkes Israel willen“ zerstört worden. Hier handelt es 
sich also darum, was bei Israels Untergang durch die Assyrer geschehen 
ist. Jeremia denkt hier an genau dasselbe Ereignis, von dem er einst 
in seinem Aufruf an die nordisraelitischen Stämme gesprochen hatte. 
D ie B u n d e s la d e  un d  d e r  T em p e l S ilo s  s in d  g le ic h z e i t ig  von 
den  A s s y re rn  z e r s tö r t  w orden .

Daß wir aber weder in den Büchern der Könige noch in irgend­
welchen ändern biblischen Quellen ausdrückliche Aufklärung über das 
Schicksal der Lade besitzen, das dürfte wohl damit Zusammenhängen, 
daß man in den jüdischen Kreisen, in denen die alttestamentliche Lite­
ratur gesammelt und redigiert wurde, kein Interesse daran gehabt hat, 
das Gedächtnis dieser Ereignisse zu bewahren. Sie stimmten ja  nicht 
mit den nationalen und religiösen Tendenzen überein, die in dem nach- 
exilischen Judentum vorherrschend waren.



EIN MYKENISCHES KENOTAPH IN DENDRA1

VON A X E L  W. PERSSO N  IN UPSALA

Während des Sommers 1926 haben wir das Glück gehabt, ein un­
berührtes mykenisches Kuppelgrab in Dendrä nicht weit von Nauplion 
auszugraben. Die reichen Funde dieses Grabes spornten uns zu weiteren 
Forschungen daselbst im Sommer 1927 an. Eine mykenische Nekropole 
wurde sofort konstatiert, und wir haben bis je tzt drei Kammergräber er­
forscht, die der letzten Hälfte der spätmykenischen Periode angehören. 
Zwei dieser Gräber bieten nichts von besonderem Interesse, das dritte 
aber hat eine wissenschaftliche Bedeutung, die es m. E. würdig an die 
Seite des Kuppelgrabes stellt: von dem werde ich hier sprechen.

Das Grab gehört zu den größeren seiner Art: der Dromos mißt bei­
nahe 20 m, das Stomion hat eine Höhe von 2,30 m gehabt, ist etwas 
mehr als 1 m breit, sich trichterförmig gegen die Kammer erweiternd. 
Die Türfüllung aus groben Steinen war bis in eine Höhe von etwa 1,70 m 
erhalten. Unmittelbar vor der Füllung des Stomions lag eine Mauer von 
kleineren Steinen, sich über die ganze Breite des Dromos erstreckend. 
Die Kammer selbst (Abb. l )  ist rektangulär und in Form eines Hauses mit 
Satteldach gearbeitet. Solche Gräber bilden eine besondere, vornehmere 
Gruppe von Kammergräbern, in Asine, Argos, Mykene usw. vertreten. Ich 
möchte diese Gruppe in nähere Beziehung zu dem aus behauenen Steinen 
aufgebauten, rektangulären Königsgrab von Isopata auf Kreta stellen.

Schon in spätmykenischer Zeit ist ein Teil des Kammerdaches hinein­
gestürzt, und dabei hat auch die Türöffnung gelitten. Nach dieser Be­
schädigung hat man sich Zutritt zu der Kammer geschaffen und hat die 
Einrichtung zerstört, hat aber nur den oberen Teil der Türfüllung weg­
genommen. Unterhalb derselben fanden wir in einem Schachte 35 größere 
und kleinere Bronzegegenstände, darunter einige Spiegel und Messer mit 
erhaltenen geschnitzten Holzgriffen.

Der Fußboden der Kammer war bis zu einer Höhe von etwa andert­
halb Meter mit vom Dache hinuntergefallenen Felsenstücken und von

1 Vortrag gehalten in Lund am 29. August 1929 anläßlich des 5. inter­
nationalen Kongresses für Religionsgeschichte. Ein ausführlicherer Bericht wird 
nächstens in „Skrifter utgivna av Kungl. Humanistiska Vetenskapssamfundet i 
Lund“ unter dem Titel: The Royal Tombs at Dendrä, erscheinen.

A rch iv  fü r  R e lig ionsw issenschaft X X V II 2 5



3 8 6 Axel W. Persson

der Türfüllung hineingerutschten Steinen bedeckt. Wir konstatierten in 
diesem Schutte arg zerschlagene und umgeworfene behauene Poros- 
blöcke. Einige hatten viereckige Vertiefungen, und in einer von diesen 
war ein brauner Rand von getrocknetem Blut etwa 1 dm vom Boden der

Vertiefung deutlich sichtbar. Dank genauer Beobachtung der Fundum­
stände dieser behauenen Steine haben wir mit einer gewissen W ahr­
scheinlichkeit ihren ursprünglichen Platz im Grabe ermitteln können. 
Nach der Zurechtlegung der Fragmente hatten wir vier große Steine: 
einen Schlachttisch, etwa 2 m lang und 0,85 m breit mit Vertiefungen 
in den Ecken innerhalb eines hochgearbeiteten Randes, der ringsherum



läuft. Zwei Einkerbungen, je eine auf jeder Langseite am einen Ende 
des Tisches, haben wahrscheinlich für die Befestigung des Schlachttieres 
gedient. W eiter fanden sich zwei grob behauene Steine mit kopfartigen 
Aussprüngen, Höhe 1,25 m, Breite 0,64 m bzw. Höhe 0,61 m, Breite
0,52 m. Sie sind mit eingeklopften schalenförmigen Näpfen und Rillen 
versehen und erinnern somit an die Schalsteine des nordischen Kultur­
kreises. Dazu kommt eine Steinplatte, 1,20 m lang und 0,80 m breit, an 
der einen Seite glatt behauen, an der anderen mit einer großen Anzahl 
ähnlicher Näpfe versehen.

An der inneren Kurzwand, dem Eingang gegenüber, steht ein niedriger 
Herd, 0,23 m hoch, aus kleinen Steinen aufgebaut und mit Kalkputz 
überzogen. Auf und neben demselben fanden sich reichliche Kohlenreste. 
Eine genaue Untersuchung der Kammerwände in der Nähe erlaubte auch, 
deutliche Schwärzung durch Rauch zu konstatieren. Gerade oberhalb des 
Herdes, etwa 2 m vom Fußboden entfernt, sind sieben tiefe Bohrlöcher 
im Felsen, in welchen wahrscheinlich einmal ein metallener Gegenstand 
befestigt war. Kohlenreste in mächtiger Anhäufung wurden nicht nur 
am Herde sondern auch links von der Tür in der Kammer gefunden. 
Aus diesen beiden Feuerstellen breitete sich eine dünne Kohlenschicht 
über den ganzen Kammerboden hin aus.

In der Kammer machten wir verschiedene Funde, u. a. drei Steatit- 
lampen, von welchen die eine einen mehr als einen halben Meter hohen 
Fuß hat, Fragmente von vier großen Alabastervasen, von denen die eine 
ägyptisch ist, genau von derselben Form wie ein Alabastron aus dem Königs­
grabe von Isopata, ein zerbrochenes Bronzeschwert mit Hunderten von 
dünnen Glasperlen, die offenbar einmal als Portepee den Griff geziert 
haben, geschnitzte Eberzähne, die einem ledernen Helm gehört hatten, 
kleine Goldgegenstände, ein eiserner Knopf mit filigranverziertem Gold­
beschlag, ein Karneol mit der Darstellung eines Hirsches, Hunderte von 
Glaspasten mit verschiedenen Mustern, von denen einige noch einen 
dünnen Goldüberzug bewahrten, und schließlich etwa 40 000 kleine Glas­
perlen in fünf verschiedenen Farben, die einmal ein perlenbesticktes 
Kleid geschmückt haben. Es gelang uns, größere Erdschollen mit Hun­
derten von Perlen noch dicht beieinander aufzunehmen, und diese lassen 
bunte Zickzackmuster deutlich erkennen. Es handelt sich offenbar um 
ein ägyptisches Prachtkleid, denjenigen aus dem Grabe Tut-Ankh-Amens 
ähnlich. Die keramischen Funde erlauben eine Datierung auf etwa 
1250 v. Chr.

Bei der Reinigung der Kammer wurden zwei kleine Schächte im 
Fußboden konstatiert, von denen der eine ausgeplündert war, während 
der andere in der Nähe von Herd und Schlachttisch der Aufmerksam­
keit der Grabplünderer entgangen war. Er war voll Knochen von Rind

25*

Ein mykenisches Kenotaph in Dendrä oö7



3 8 8 Axel W. Persson

und Schaf oder Ziege. Unter den Knochen, die ohne jegliche Ordnung* 
hineingeworfen waren, fanden wir eine silberne Schale mit goldenem 
Reifen, einen schönen Karneol mit zwei liegenden Stieren, eine große 
Blume aus Elfenbein und ein bronzenes Opfermesser, 0,32 m lang.

Von menschlichen Knochen gab es im Grabe nichts — nicht einmal 
einen Zahn! Jedoch kann kein Zweifel sein, daß es ein Grab ist und so­
gar ein vornehmes Grab — aber es ist ein Kenotaph! Ich habe die Mög­
lichkeit in Erwägung gezogen, daß es ein künstliches Grottenheiligtum 
wäre, habe aber den Gedanken wieder verwerfen müssen. Für die Grab­
theorie spricht erstens die ganze Anlage — Dromos, Stomion, Kammer — 
genau wie bei anderen Kammergräbern, ferner die Füllung des Dromos 
und des Stomions. Die Dromosfüllung ist von der bei Kammergräbern 
gewöhnlichen Art mit zahlreichen Vasenscherben in der Erde gemischt. 
So wie in anderen Gräbern, die von uns in Asine und Dendrä unter­
sucht wurden, fanden sich Scherben derselben Vasen sowohl im Dromos 
wie in der Kammer — ihr Vorhandensein im Dromos muß so erklärt 
werden, daß man die Grabkammer nach dem Opfer, das in der Kammer 
gebracht wurde, gereinigt hat. Bei diesem Opfer wurden einige Vasen 
an dem Scheiterhaufen zerschmettert, auf welchem vergänglichere Gaben 
verbrannt wurden — dies hat uns das Kuppelgrab von Dendrä gelehrt. 
Das Stomion war mit großen Steinen zugesperrt, und vor der Füllung 
des Stomions lag eine Mauer von kleineren Steinen in der ganzen Breite 
des Dromos. Das Kuppelgrab sowie ein Kammergrab von Asine war 
genau so zugesperrt. Dromos und Stomion sind aller Wahrscheinlichkeit 
nach, kurz nachdem das Grab in Anspruch genommen wurde, gefüllt 
worden. Soviel ich sehe, m ü ssen  wir hier mit einem Kenotaph aus 
mykenischer Zeit — das erste bekannte seiner A rt —  rechnen.

Über die Bedeutung des Kenotaphs in späteren Zeiten — vor allem 
im Heroenkultus — erlaubt die Zeit nicht zu sprechen. Es verdient aber 
erwähnt zu werden, daß Homer ein paarmal von Kenotaphen spricht- 
Als Telemachos seine Reise antritt, um sich nach seinem Vater zu er­
kundigen, gebietet ihm Pallas Athena (Od. I 289ff.):

Aber wofern du gestorben ihn hörst und getilgt aus dem Leben----------
Häuf ihm ein Ehrenmal und opfere Totenopfer,
Reichliche, wie es gebührt; — — —

Menelaos erzählt von seinem Aufenthalt in Ägypten u. a. folgendes 
(Od. IV 583f.):

Aber nachdem ich gesühnet den Zorn der ewigen Götter,
Häuft’ ich ein Grab, Agamemnon zum unauslöschlichen Nachruhm.

Das Motiv, das hier angegeben wird, ist kaum das ursprüngliche volks­
tümliche — es klingt aber echt homerisch, es könnte auch ägyptisch 
sein. Viele Pharaonen haben ja  mehrere Grabbauten für sich hergestellt­



gewiß nicht nur um Grabplünderern zu entgehen, sondern auch um ihrer 
Seele mehrere Wohnplätze und sich selbst „unauslöschlichen Nachruhm“ 
zu bereiten. Der Gedanke, der hinter dem Kenotaph sowohl auf grie­
chischem Boden als andererorts steckt, ist der: die Seele desjenigen, der in 
fremdem Lande oder auf dem Meere sein Leben verloren hat, nach Hause 
zu rufen und ihr ein Heim und eine Ruhestätte im leeren Grabe, im Ke­
notaph, zu bereiten. Dieser Gedanke leuchtet an einer anderen Stelle 
bei Homer (II. XXIII 236) durch. Die Asche des Patroklos sollte mit 
derjenigen des Achill beerdigt werden, und sie wurde darum bis zu seinem 
Tode bei ihm in seinem Zelte aufbewahrt. Ein Hügel wurde aber dem 
Patroklos über dem Scheiterhaufen als Kenotaph aufgeschüttet.

Das Grab in Dendrä setzt also voraus, daß der oder vielleicht rich­
tiger die Besitzer in fremdem Lande oder auf dem Meere ihr Leben ver­
loren haben. Die Nachlebenden haben ihr Bestes getan, um die Seelen 
der Verstorbenen zur Ruhe zu bringen — ein Wunsch, der sicher we­
niger von Pietät als von Furcht diktiert wurde —, damit sie nicht wie 
die Seele Elpenors in der Nekyia mit bewahrtem Bewußtsein umher­
irren sollten. Die rituelle Bestattung und das Vernichten des Körpers 
machen laut Homer die Seele bewußtlos — damit auch für die glück­
licheren Nachlebenden, die sich noch des Tageslichtes erfreuen und die 
reichen Gaben dieser W elt genießen dürfen, weniger gefährlich. Ich 
möchte beiläufig die Vermutung aussprechen, daß hinter dem Glauben, 
daß die Verstorbenen besonders ihren Nächsten gefährlich sind, die W ahr­
nehmung liegt, daß derjenige, der in nähere Berührung mit einem an 
Krankheit Gestorbenen gekommen ist, auch selbst oft krank wird — 
also ansteckende Krankheiten. Es ist ja  leicht zu verstehen, daß diese 
dem primitiven Menschen rätselhaft erscheinen —  und gibt es eine näher 
an der Hand liegende Erklärung als die, daß der Verstorbene selbst 
neidisch seinen Nächsten das Gute, was er selbst verloren hat, nicht 
gönnt?

Man hat also die Seelen nach Hause gelockt und hat wohl dabei die 
aus Homer bekannte Epiklesis (Od. IX 65ff.) benützt. Als Odysseus aus 
dem Lande der Kikoner zu fliehen genötigt war, segelte er nicht vorher 
ab, bevor er dreimal die Namen derjenigen seiner Begleiter, die im 
Kampfe mit den Kikonern gefallen waren, gerufen hatte — der Namen 
ist bekanntlich ein Teil des Individuums. Man hat aber auch das Grab 
«o wohnlich wie nur möglich eingerichtet — mit festem Herd, mit dem 
Hausgerät der Verstorbenen (Bronzegegenständen. Lampen, Alabaster- 
und Tonvasen), mit Waffen und Kleidern, überhaupt mit allem, an dem 
die Seelen der Verstorbenen hingen. Die Vorstellung, die später im grie­
chischen Heroenkultus vorkommt, nämlich daß ein Teil der Kraft des 
Verstorbenen an den Dingen, die in intimer Berührung mit ihm waren,

Ein mykenisches Kenotapk in Dendrä 389



390 Axel W. Persson

haftet — diese Vorstellung geht offenbar in mykenische Zeit hinauf: sie 
lebt ja noch im Reliquienkultus weiter.

Haimakuria, Blutsättigung, war das höchste Verlangen der Seelen 
sowie später der Heroen, davon zeugt die Nekyia, und der große Schlacht-

Abb. 2. Der große Schlachttisch mit Blutgruben in den Ecken.

tisch vom Dendrägrabe (Abb. 2) muß in diesem Sinne gedeutet werden. 
E r ist zwar der erste seiner Art; es gibt aber mehrere Darstellungen von 
solchen Tischen auf geschnitzten Steinen und Siegelabdrücken sowie auf 
dem berühmten Hagia-Triadasarkophage. Die Tiere, die auf dem Tische 
geschlachtet wurden, waren, wie die in der Opfergrube vorhandenen 
Knochen und Zähne zeigen, Ochsen und Schafe oder Ziegen — genau 
dieselben Tiere, die in den Opferszenen der Darstellungen Vorkommen.



Als die Seelen nun in dieser Weise in das Grab hineingemahnt waren, 
wurden ihnen die im mykenischen Totenkultus gewöhnlichen Opfer ge­
bracht; größere Kohlenanhäufungen fanden sich, wie schon erwähnt, auf 
und neben dem Herde sowie links von der Tür. Auch im Dromos vor 
der Türfüllung waren Reste des Nachopfers deutlich erkennbar — genau 
wie im Kuppelgrabe.

Soweit scheint sich mir alles in Ordnung und ohne Schwierigkeit zu 
erklären. Zum Inventar des Grabes gehören aber außerdem drei Steine, 
die eine Erklärung nötig haben, nämlich die beiden idolähnlichen Steine 
und die Platte, alle mit schalenförmigen Näpfen und Rillen.

Die beiden idolähnlichen Steine (Abb. 3) sind unzweifelhaft Menhir­
statuen. Sowohl ihre Größe und Form als vor allem die eingeklopften Näpfe 
und Rillen verbieten uns, sie ohne weiteres an die Seite der gewöhnlichen 
Idole des ägäischen Kulturkreises zu stellen. Griechenland gehört näm­
lich nicht zu dem übrigens sehr umfassenden Ausbreitungsgebiet der 
Schalsteine. Sie kommen besonders in Skandinavien, auf den Britischen 
Inseln und in gewissen Teilen von Frankreich und der Schweiz vor, 
sind aber auch in Norditalien, Deutschland, Rußland, Indien, Palästina, 
Nordafrika, auf der Pyrenäischen Halbinsel und Korsika zu belegen. Sie 
erscheinen zuerst in der Megalithenkultur, sind aber bis in die Eisen­
zeit zu verfolgen. Während der Bronzezeit kommen sie entweder an den 
Wänden des Grabes oder auf unter den Grabgaben hineingelegten Roll­
steinen vor. In der Bretagne hat man sie auf Menhirs konstatiert, Men­
hirs „deposes dans des cryptes funöraires prehistoriques“. Oft sind die 
Vertiefungen untereinander durch Rillen verbunden — genau so wie 
auf unseren Steinen aus Dendrä! Es existiert natürlich ein innerer Zu­
sammenhang zwischen den Schalsteinen und den ägyptischen Opfer­
tischen und auch den Libationstischen, die in der ägäischen Kulturwelt 
gefunden werden. Unter diesen verdient derjenige besondere Erwäh­
nung, der neulich in Mallia auf Kreta gefunden wurde — ein Stein mit 
einer größeren schalenförmigen Vertiefung in der Mitte und mit kleineren 
ringsherum. Aber zwischen diesem sowie den semitischen Schalsteinen 
mit ihren größeren und sorgfältiger gemachten Näpfen und den Ver­
tiefungen der Dendrästeine ist ein großer Unterschied — wenn auch 
derselbe Gedanke dahinter steckt. Unsere Steine verlangen an die Seite 
der wirklichen Schalsteine gestellt zu werden: die Vertiefungen deuten 
nördliche Verbindungen an, und dasselbe tu t auch die Form der Steine.

Größe und Form unserer Steine verbieten, sie ohne weiteres an die 
Seite der Idole des ägäischen Kulturgebietes zu stellen — es gilt hier 
am nächsten die Grabidole —, wenn auch derselbe Vorstellungskomplex 
dahinter stecken kann. Einige trojanische Idole zeigen eine gewisse Ver­
wandtschaft, sind aber viel kleiner. Auch diese sind indessen mit einem

Ein mykenieches Kenotaph in Dendrä 391



$<>2 Axel W. Persson

Abb. 3. Die idolähnlicheD Steine mit Näpten und Rillen.

nördlicheren Typus in Verbindung zu stellen — derjenige, der unter den 
indoeuropäischen Völkern vorkommt. Die besten Parallelen zu unseren 
Menhirs stammen aus Rumänien, aus Hamangia und aus Gherla.

Was die Bedeutung der Menhirs betrifft, so gehen die M einungen 
jetzt auseinander. Früher herrschte allgemein die Ansicht, daß die Men­
hirstatue die Todesgöttin, „la guardienne des sepultures“, darstelle, aber 
Schuchhardt ist der Meinung, daß der hohe Stein, der Menhir, von An­



fang an als Seelenthron aufgefaßt, allmählich als ein Bild des Toten be­
trachtet wurde und dann auch einige menschliche Züge bekommen hat — 
er nennt ihn „Symbol des Verstorbenen“. Falls die Grabsteine, die auch 
in mykenischer Zeit ziemlich häufig waren (vgl. je tzt Evans ,  The Shaft 
Graves and Bee-hive Tombs of Mycenae, S. 5 9 ff.) hierher zu rechnen

Ein mykenisches Kenotaph in Dendrä 303

Abb. 4. Der Opfertisch mit Näpfen und Rillen.

sind, so erlauben sämtliche Menhirs nicht dieselbe Deutung. Aber daß 
die Ansicht Schuchhardts für einige gilt, davon gibt das Grab in Dendrä 
ein unzweideutiges Zeugnis. Es verdient auch betont zu werden, daß es 
unter den menschengestaltigen Menhirstatuen sowohl weibliche wie männ­
liche gibt.

Die Dendra-Menhirs sind in der Grabkammer selbst gefunden, wo 
keine Menschenknochen vorhanden waren — sie sind als eine Art Ersatz



394 Axel W. Persson, Ein mykenisches Kenotaph in Dendrä

der Körper aufzufassen. Die Steine sind grob behauen worden, um den 
Seelen als materielles Substrat zu dienen. Möglicherweise wurde ihnen 
dieselbe Behandlung zuteil, die sonst die Körper hätten bekommen 
sollen, d. h. Waschung und Einölung — vgl. die Behandlung des Leich­
names des Patroklos II. XVIII 343 ff. —, daher möglicherweise die Näpfe, 
die jedoch, wie eben erwähnt wurde, nicht ohne Gegenstück auf Men­
hirs sind.

Die große viereckige Steinplatte mit den vielen Näpfen und Rillen hat 
nur in Nordeuropa ihre Entsprechung. Unzweifelhaft hat sie als Opfer­
tisch (Abb. 4) gedient. Es scheint also, als ob das Grab in Dendrä sozu­
sagen ein Stück Heidentum mitten in der mykenischen Religion zeige — 
ein Heidentum, das die von Norden einwandernden Indoeuropäer mit­
gebracht haben. Es ist keinesfalls erstaunlich, wenn man Spuren geistiger 
Beeinflussung vom Norden zu mykenischer Zeit in Griechenland wahr­
nehmen kann. Es steht ja  längst unter den Archäologen fest, daß die 
Indoeuropäer schon früher von Norden nach Griechenland einwanderten. 
Und von regen Handelsverbindungen mit der fernen Ostseeküste zeugen 
ja die reichen Bernsteinfunde in den mykenischen Gräbern.

Ich vermute also, daß die Seelen nach mykenischem Bestattungs­
ritual im Grabe zu Dendrä zu Ruhe gebracht wurden, aber es konnte, 
da die Körper fehlten, nicht seinen gewöhnlichen Hergang nehmen — 
darum hat man das „heidnische“ Ritual, welches in der Erinnerung der 
Einwanderer noch lebte, mit Opfern auf dem Schalsteine nebenbei ver­
wendet. Vielleicht sich dabei dasselbe sagend wie mancher Abergläubische 
heutzutage: „Wenn es nicht nützt, schadet es wenigstens nicht.“



REGISTER
ABC 58ff.
Abortus 283 ff.
Adler 126. 137
— bei Apotheose 7 ff. 
Afrika 322 ff.
Ahura Mazda 61 ff. 330.

364
Aion 11 f. 258 f. 264 A. 1 
knocci 53 ff.
Allah 330
Allgegenwart 346 ff. 
Alphabet 58 ff. 
Amesa-spenta 61 ff. 
Anaeitis, Anahita 62.

363 f.
Apollon Erethimios 351 
Aramazd 364 
Aramati- als arische 

Erdgottheit 61 ff. 
Arische Religion 61 ff. 
Aristophanes 59 A. 2 
Armenier 72f. 361 ff. 
hggrjTOcpogia 232 ff. 
Asien 321 ff.
Askese 365 A. 1 
Äsrama-Lehre 77 ff. 
Astrales 338 f. (s. Gestirne) 
astvac 361 ff.
Atellane 42 ff. 49 ff. 
Athena Polias 214. 221. 
239

— Skiras 189ff. 209. 224 ff. 
Australien 313 ff. 
Austronesien 317 ff.

ßakis 57 
Balder 336 ff. 
barditus 339
Benjamin 371. 373f. 380f. 
Bestattung, doppelte 4 ff.
— Zeremoniell am fran­
zösischen Hofe 32 ff.

Bethel 380 
Blitz 94. 390 f.
Böhme, J. 166 
Bundeslade 374 ff.

Calvin 162 
Charun 47 
consecratio 1 ff.
— Münzen 9 ff. 17 ff.
— ritus consecrationis 4 ff.

Crispinuslegende 339 
Cromwell 162
Dämonen 335 
Dante 154
Demeter 190 ff. 215 ff. 
Dionysos 353
— Mysterien 171 ff. 
z/iÖ£ yuhSiov 202 ff. 
Dispater 47
Diva, Divus 2f. 19. 23 
Donar 335 
Dreiheit 338 f.
Dyäus pitä 328
Edda 334. 339f. 343f. 
Ehelosigkeit 355 ff.
Elben 335 
Elohim 329 f.
Entrückung 13 ff. 19 ff. 
inrjvioog 55 f.
Epiphanie 25 f. 
Erdgottheit, arische 61 ff. 
Erechtheus 215. 220 f. 239 
Ermino 339 
Eschatologie 277 
Eteobutaden 217ff. 239 
Etruskisches 35 ff.
Felle im Kult 206 f. 
Ferrier, St. Vincent 151 
Feste, attische 189 ff.
— rhodische 349 ff. 
Feuerkult 94. 97 ff. 
Fische in Mantik 57 
Franz von Assisi 150 
Freyr-Freya 338. 340
Gad 371. 381 
Gallier 338
Gebet, lautes und leises
365 ff.

Gebetweinen 365 ff. 
Genesis (c. 49) 369 ff. 
Germanen 334 ff.
— und orientalische Re­
ligionen 336ff. 344

Gestirne 118. 123f. 125. 
129. 133. 136 f. 186 f.
295 ff. 338 f. 

Gladiatorenspiel und Lei­
chenspiel 47 f.

Glanis 57 ff. 
Gynäkologisches 282 ff.

Hathor 338 A. 4 
Heiligkeit 340 f.
Helios 348. 350 
Hellotia 199 
Hercules 339 
Heroenkult 389 f. 
high gods 113 ff. 291 ff. 
Himmelfahrt 8 ff. 
Himmelsgott, allgegen­
wärtig 346 ff.

Höchstes Wesen 113 ff.
290 ff.

Horus 329 
Hutten 160
Jahve 329 f.
Jeremia 37(5f. 384 
Indisches 77 ff. 
Indonesien 317 ff.
Joseph 369 ff. 381 f.
Isis 337f.
Juda 369ff. 381 f. 
Juppiter 328
Kabod 375 
Kaiserapotheose 1 ff. 
Kaiserkult lff. 
Kaisermystik 150 
Karman 79 f. 86 f. 
Katholizismus 168 f. 
Kenotaph 388 ff. 
Kierkegaard 167 
Kirchengeschichte 145 ff 
Kirchenrecht 151 f. 168 
Kleidertausch 192 ff. 
Knabe, weiser 187 f. 
Kniesetzung 247 
Komödie 51 f.
Kraft, s. Mana 
Kulturkreise 299 f.
Larvae 47 
Legenden 148 
Leges sacrae 278 ff. 
Leichenspiele 40. 46 ff. 
Linsen beim Totenmaki 
360 f.

Loki 338 
Loyola 165 
Luther 158 f.
„Macht“vorstellung 341 
A. 2. 344 (s. Mana) 

Maien 198 f.



396 Register
Mana 93 ff. 126 f. 298.

341 A. 2. 344. 368 
Mandäer 241 ff. 266 ff.

272 f.
Manducus 50 
Mani 241 A. 1. 275 
Mannus 339
Maeken 43 f. 173 ff. 301 
Matres, Matronae 338 
Medizinmänner 120 ff. 
Melanesien 319 f.
Menhirs 391 ff. 
Menschenopfer 116. 130.

134ff. 341 A. 1 
Mercurius 47 
Messias 372 
Midgard 339 
Mikronesien 320 
Mithra 62. 68 
Monotheismus 290 ff. 
Moses 253 ff. 259 f. 
MykeniBche Gräber 386 ff. 
Myrte 198 f.
Myser, Lebensweise 355 ff. 
Mysterien 171 ff. 232 tf.

250 A. 2. 338 
Mystik 154. 157 f. 165 f. 
Mythologie der Pawnee

129 ff.
— nordische 334 f.
Namenzauber 316 
Nantosvelta 338 A. 4 
Naturgötter 335 
Nerthus 338 
Nivrtti 85 ff.
Nordamerika 326 f. 
Nomen 339
Odin 340
Ohren an der Wand 53 ff. 
Omophagie 173 ff.
Opfer 2. 78 f. 84. 116.

130 ff. 301 ff. 310. 324. 
341. 386 ff. 390 f.

Opfertisch 387. 390. 394 
Orient und Germanentum 

336 ff. 344 
Oschophorien 200 
OsiriB 339
Papsttum  146 f. 163 f. 
Paulus 268 ff. 276 f. 
Pawnee 113 ff. 
Persephone 45 f.
Perseus 45 f. 
persona 35 ff.
Pferdeopfer 354 
Pflügungen, heilige 216 ff.

qpapiicxiiög 201 ff. I
qpersu 35 ff. 39 ff. I
Philon 252 ff. 277 
Phrygien und Armenien I 

361 ff.
Polynesien 320 f.
Poseidon 351. 354 
Poseidonios 352. 355 ff. 
prähistorische Religion

2 99 ff.
Priesterlisten, rhodische 

349 ff.
primitive Religion 290 ff. 
Prodigien 15 f.
TtgoGcanov 36 
Pulcinella 41 f.
Pygmäen 303 ff.

Ragnarök 344 
Reformation 158 ff. 
Reinheitsvorschriften 

278 ff.
Religion und Politik 28 ff. 
Renaissance 157 
Rhodos, Kulte 349 ff. 
Riesen 335 
Romulus 26 f. 
rote Farbe 174. 182. 301

Sabazios 361 ff. |
Sagas 339 f. 343 f.
Sagen, deutsche 338. 345 
Samsära 79 ff.
Sardus pater 323 
Schalsteine 391 ff. 
Schamanenbaum 183 ff. 
Schang-ti 331 f.
Schicksal 341 
Schiffe und Nymphen 188 
Schirmprozeasion, atti­
sche 193 ff. 204f. 213. 
219 f. 228 

Scholastik 155 f. 
Schweineopfer 232 ff. 
Seelenaufstieg 241 ff. 
Seelenglaube 389 ff. 
Seelentbron 393 
Seher 5 7 ff.
Seneca und Aristophanes 
Sigyn 338 [59 A .2
Silo 369 ff.
Skira, Skiron, Skiropho­
ria, Skirophorion, Skiros 
189 ff. 202 ff. 223 ff.

Snorri 343 
Sonntag 273 f. 
Spontaneität des reli-

i giösen Denkens 346 ff.

Sternbild des großen 
Bären 186 f.

Strabon und Poseidonios 
355 f.

Südamerika 323 ff. 
Susanna 187 
Swastika 139 f.
Symbolik 152 f.

Tasmanien 311 ff.
Taufe 241 ff. 264 ff.
Tauler 159
Thesmophoria 190. 196.

210 f. 231 ff.
Thor 340 
Thraker 356 ff.
T 'ien 331
Tierstimmen in Mysterien 

172 ff.
Tirawa 113 ff. 
Todesstrafen 341 f.
Tondi 106
Totemismus 300f.317.329 
Totenkult 22 ff. 116. 334 f.

386 ff. 
Traubenkommunion 

171 ff.

Ukko 328
Urheber-Götter 296 ff. 311. 

314. 318ff. 324ff. 328ff. 
Utgard 340

Taruna 62. 331 
Vegetationsfeste, attische 

198 f. 201 f. 206 ff. 240 
Visionsliteratur 163 
Volkskunde 345

Wachsbild im Konsekra­
tionsritus 6 ff. 

Weihrauch 274 
W eltbild der Pawnee 

138 ff.
Wiedergeburt 256f. 267 
W underbeglaubigung 

13 f.
W yclif 161

Zahlen: 8: 338f. 389; 4 : 
138ff . ;  7 :  71.263ff. 263f. 
12 : 124; 4 0 : 289 

Zahlensymbolik 166. 338 
Zalmoxis 327 f. 
Zarathustra 61 ff.
Zauber 316 f.
Zeus 328 
Zinzendorf 168 
Zwiebel 201 ff.



m

|  ARCHIV FÜR
I
m
m

RELIGIONSWISSENSCHAFT
VEREINT MIT DEN

fff BEITRÄGEN ZUR RELIGIONSWISSENSCHAFT
W i DER RELIGIONSWISSENSCHAFTLICHEN GESELLSCHAFT IN STOCKHOLM 

1

H u n t e r  Mit w ir k u n g  v o n
W. CALAND / O. KERN / E. LITTMANN / E. NORDEN 

M K. TH. PREUSS / R. REITZENSTEIN / G.WISSOWA
M HERAUSGEGEBEN VON
m OTTO WEINREICH u n d  M. P. NILSSON
M
M XXVII. BAND
1  H E F T  1/2

M
Dem 5. Internationalen Kongreß 

H /ur Religionsgeschichte in LundH von Herausgebern und Verlag
gewidmet



VERLAG VON B. G.TEUBNER IN LEIPZIG UND BERLIN

ARCHIV 
FÜR RELIGIONSWISSENSCHAFT

vereint mit den 
BEITRÄGEN ZUR RELI GI ONSWISSENSCHAFT  
der Religionswissenschaftlichen Gesellschaft in Stockholm 

HERAUSGEG.VON OTTO W E lN R E IC H m  TÜBINGEN UND M. P .N ILSSO N IN LUND
Gedruckt mit Unterstützung der Religionswissenschaftlichen Gesellschaft 
in Stockholm und der Notgemeinschaft der Deutschen Wissenschaft in Berlin

Band XXVII erscheint in 2 Doppelheften im Gesamtumfange von 25 Bogen zum Preise von 
J lJ t 20.— bei laufendem Bezug. Einzelhefte können in Zukunft nur von älteren Jahrgängen, 
soweit überzählig, geliefert werden. Bestellungen nehmen alle Buchhandlungen an, wie auch 
der Verlag von B. G. T e u b n e r , L e ip z ig  C 1, Poststr. 3 (Postscheckkonto Leipzig 512 72). 
Seit dem XXII.Bande tritt das ARCHIV nicht nur äußerlich verändert in einer raumsparenden 
Druckanordnung vor die Leser, sondern innerlich bereichert um die früher selbständig er­
schienenen „Beiträge zur Religionswissenschaft“ der Religionswissenschaftlichen Gesellschaft 
in Stockholm. Diese werden, je nach Bedarf, als eine zweite, jedoch nicht gesondert käuf­
liche Abteilung mit dem ARCHIV verbunden werden; ihre Redaktion führt im Auftrag 

der Gesellschaft Prof. M. P. Nilsson in Lund.
Die Verfasser erhalten von größeren Aufsätzen u .Literaturberichten 20, von kleineren Beiträgen 10 Sonderabdrncke. 
Manuskripte für die I. Abteilung (Archiv für Religionswissenschaft) werden nur nach vorheriger Anfrage an 
den Herausgeber, Prof. Dr. O. W ein r e i c h ,  T ü b i n g e n ,  Melanchthonstr. 24, Manuskripte skandinavischer 
Forscher für die II. Abteilung (Beiträge zur Religionswissenschaft) an deren Herausgeber, Prof. M. P. N il s son,  
L u n d ,  Rezensionsexemplare entweder an Prof. Dr. O . We i nr e i ch ,  T ü b i n g e n ,  oder an die Verlagsbuch­
handlung B. G. Te ubne r ,  L e i p z i g C l ,  Poststr. 3, erbeten. Unverlangt eingeschickte Arbeiten werden nur 
zurückgesandt, wenn ausreichendes Rückpostgeld beigefügt ist. Eine Verpflichtung zur Besprechung oder 

Rücksendung unverlangt eingesandter Bücher wird nicht übernommen.

Anzeigenpreise: Die zweigespaltene Millimeterzeile 31 J l  —.28, 1/1 Seite JIJ(. 80.—, */, Seite 
J lJ l  4 5.—, */* Seite JIJC 25.—. Anzeigenannahme durch B. G.Teubner, LeipzigC 1, Poststr. 3.

INHALT
E R S T E  A B T E I L U N G  Seite

I. A b h a n d lu n g e n . Die römische Kaiserapotheose. Von Elias Bickermann in Berlin 1
Persona. Von Franz Altheim in Frankfurt a. M. Mit einer T afel.................  36
Akoai. Von Josef Zingerle in W ie n ..........................................................................  53
Die Seher Bakis und Glanis, ein Witz des Aristophanes. Von Otto Weinreich

in Tübingen ................................................................................................................ 57
Aramati- als arische Erdgottheit. Von 0. G. von Wesendonk in Dresden . . .  61
Entwicklung und Theorie der Äsramalehre im Umriß. Von Friedrich Weinrich

in Berlin...................................................................................................  . . 77
Neue Forschungen zum Mana-Begriff. (Vortrag gehalten in der Religionswissen­

schaftlichen Vereinigung Berlin, 15. Dez. 1928.) Von Richard Thurnwald
in Berlin.................................................................................................................... 93

Tirawa, der höchste Gott der Pawnee. Von Richard Dangel in Wien . . . .  113
II. B e r ic h te . Neuerscheinungen zur Kirchengeschichte des Mittelalters und der Neu­

zeit 1918—1928. Von Friedrich Baethgen in Königsberg i. Pr............... 1J5
III. M it te i lu n g e n  u n d  H in w eise . Nachleben dionysischer Mysterienriten? Von

Robert Eisler in Paris............................................................................................... 171
Der umgekehrte Schamanenbaum. (Hierzu Tafel II.) Von Eugen Kagarow in

L en in g ra d ............................................................................................................... .. • 183
Das Sternbild des „Großen Bären“ in Sibirien und Indien. Von Julius von Negelein

in E r la n g e n ........................................................................................................ 186
Der weise Knabe und die des Ehebruchs beschuldigte Frau. Von W. Baum­

gartner in Gießen . ............................................................................................187
Zu Verg. Aen. IX 77 sqq. Von A. Boldyrev in Leningrad.............................. 188

Z W E I T E  A B T E I L U N G  
Beiträge zur Religionswissenschaft der Religionswissenschaft!. Gesellschaft in Stockholm

Das attische Fest der Skira. Von E. Gjerstad in Upsala...........................189



57, Versammlung 
deutscher Philologen und Schulmänner 

in Salzburg 1929
Das reichhaltige Programm der vom 24.—28.September d.J.in Salzburg 
stattfindenden 37. Versammlung deutscher Philologen und Schulmänner 
ist soeben erschienen und kann von der Geschäftsstelle Bundesgym­
nasium Salzburg, Studiengebaude, Universitatsplatz bezogen werden.

K A ISE R , ROM U N D  RENOVATIO
Von Prof. Dr. P. E. SCHRAMM

T e i l  I :  S tu d ie n  u n d  T e x t e  zu r  G e sc h ic h te  d e s  r ö m is c h e n  E r n e u e r u n g s g e d a n k e n s

v o m  E n d e  d e s  K a r o lin g is c h e n  R e ic h e s  b is  z u m  I n v e s t i tu r s tr e it .  G eh . JIJC l 8 . —  

T e i l  I I :  E x k u r s e  u n d  T e x t e .  G e h . JIM  14 .—

(S tu d ien  d er  B ib l io th e k  W a r b u r g , H e f t  17, T e i l  I u . II)

In  d e n  S tu d ie n , d ie  d e n  I. T e i l  d e s  B u c h e s  b ild e n , v e r fo lg t  d e r  V e r fa ss e r  d e n  G e d a n k e n  
d e r  E r n e u e r u n g  d e s  R ö m is c h e n  R e ic h e s  v o m  A u s g a n g  d er  K a r o lin g e r z e it  b is  zu m  In v e stitu r ­
s tr e it  u n d  ze ig t, w e lc h e  v e r s c h ie d e n e n  F o r m e n  d ie  I d e e  d e r  ,,R e n o v a t io “ in  d en  v e r s c h ie d e n e n  
Z eite n  a n g e n o m m e n  h a t . D e r  E r n e u e r u n g s g e d a n k e , a n  s ic h  s c h o n  a lt  —  er  ta u ch t j a  b e r e its  
in  d e r  r ö m is c h e n  K a ise r z e it  im m e r  w ie d e r  a u f  u n d  h ä lt  s ic h  d u rc h  d ie  J a h r h u n d e r te  h in ­
d u rch  —  g e w in n t  s e it  d e m  9 . J a h rh . m e h r  u n d  m e h r  B e d e u tu n g  d u rc h  d ie  A u s e in a n d e r ­
s e tz u n g  z w isc h e n  d e n  h e r r s c h e n d e n , e in a n d e r  w id e r s tr e b e n d e n  G e w a lte n : d e n  b e id e n  K a isern  
zu W e st -  u n d O s tr o m , d e m  P a p s t  u n d  d e n  R ö m e r n , d e r  w e lt l ic h e n  u n d  k ir c h lic h e n  A u to r itä t. 
S e lb s t  n a c h  d e m  S c h e ite r n  d e r  „ R e n o v a t io “ u n te r  O tto  III . le b t  d ie  I d e e  w e ite r  fo r t, u m  
im  g e g e b e n e n  A u g e n b l ic k  s ic h  w ie d e r  a u szu w irk en  e tw a  in  d er  R e n a is s a n c e  d e s  12 . J ah rh . 
u n d  in  d e r  E r n e u e r u n g  d e s  R e c h ts .

D e r  II. T e i l  b e s c h ä f t ig t  s ic h  m it  d e r  T e x tk r it ik  u n d  b r in g t e in e  g r o ß e  A n z a h l n e u  e d ie r te r  
T e x te , d ie  fü r  d e n  E r n e u e r u n g s g e d a n k e n  c h a r a k te r is t isc h  s in d :  u n ter  a n d e r e n  d ie  G ra p h ia  
a u rea e  u rb is  R o n ia e  u n d  zw ei b is h e r  ü b e r s e h e n e  fr a g m e n ta r is c h e  T e x t e  d e s  K a r d in a ls  H u m b e r t .

VOM W E R D E G A N G  DER A B E N D ­
L Ä N D I S C H E N  K A IS E R M Y S T IK

Von F. KAMPERS
M it 4  T a f. G e d r u c k t m it  U n te r s tü tz u n g  d e r  B ib l io t h e k  W a r b u r g /H a m b u r g  

G e h . J U l 1 2 .— , g e b . JRJl 15 .—

K o s m o k r a to r s y m b o lik , V o r s te llu n g e n  v o n  e in e m  p a r a d ie s is c h e n  M u s te r k ö n ig e , K a is e r ­
s a g e n  u n d  K a is e r w e is s a g u n g e n  w e r d e n  h ie r  in  d e n  B e g r if f  K a is e r m y st ik  e in b e z o g e n . E s  
w ird  g e z e ig t ,  w ie  in  d ie s e n  A u s w ir k u n g e n  u n d  E r s c h e in u n g s fo r m e n  d e s  W e lth e r r s c h a ft s ­
g e d a n k e n s  r e l ig iö s e  B ild e r  u n d  M e in u n g e n  d e r  ä lte s te n  K u ltu r e n  a n  d e n  ö s t l ic h e n  U fe r n  
d e s  M itte lm e e r e s  fo r tle b te n .

VERLAG VON B. G. TEUBNER IN LEIPZIG UND BERLIN



DIE VORGESCHICHTE 
DER CHRISTLICHEN TAUFE
Von G eh.R eg>R at Prof. Dr. R . R e i t z e n s t e i n .  Mit Beiträgen von L.Troj e 

Geh. JIM  14.—, geb. JIM  16.—
In  E r g ä n z u n g  u n d  W e ite r fü h r u n g  s e in e s  B u c h e s , ü b er  d ie  G r u n d a n s c h a u u n g e n  u n d  

W ir k u n g e n  d e r  h e l le n is t is c h e n  M y s te r ie n r e lig io n e n , in  d e m  er  a u s  d e r  S p r a c h e  n a c h -  
zu  w e is e n  v e r s u c h t ,  d a ß  s ie  a u f  A n s c h a u u n g e n  u n d  R ite n  d e s  ju n g e n  C h r is te n tu m s  e in ­
g e w ir k t  h a b e n , g e h t  d e r  V e r fa ss e r  h ie r  n ic h t  v o n  d e m  W o r t, s o n d e r n  v o n  d e r  H a n d lu n g  
a u s  u n d  le g t  d a s  e in z ig e  v o l l  e r h a lte n e  R itu a l e in e r  h e id n is c h e n  T a u fe  z u g r u n d e , u m  
e ? ,^e r  c h r is t l ic h e n  zu  v e r g le ic h e n . W e n ig s te n s  d ie  r e l ig iö s e  G r u n d a n s c h a u u n g  u n d  
e in  T e i l  d e r  h e id n is c h e n  H a n d lu n g  la s s e n  s ic h  a ls  v o r c h r is t l ic h  e r w e is e n  u n d  e s  lä ß t  
s ic h  z e ig e n , d a ß  e in  s e lb s t ä n d ig  u n d  m it  in n er e r  N o tw e n d ig k e i t  in  d e r  e r s te n  G e m e in d e  
e n ts ta n d e n e r  G e d a n k e  zur Ü b e r n a h m e  e in e s  h e id n is c h e n ,  b is  a n  d ie  G ren zen  d e s  J u d e n ­
tu m s  g e d r u n g e n e n  R itu s  fü h r t u n d  d ie s e r  s ic h  n u n  d o g m a t is c h e  A u s g e s ta lt u n g  e r z w in g t .

DIE H E L L E N IST ISC H E N  
MYSTERIENRELIGIONEN

nach ihren Grundgedanken und Wirkungen 
Von Geh. Reg.-Rat Prof. Dr. R. Reitzenstein  

3., env. u. umgearb. Aufl. Geh. J I M  14.—, geb. J I M  16.—
„ . . . M i t  e in e r  F ü lle  v o n  W is s e n  a u s g e s ta t te t ,  z e ig t  d e r  V e r fa ss e r  d ie  B e r ü h r u n g s ­

p u n k te  z w is c h e n  h e lle n is t is c h e r  R e lig io n  u n d  h e l le n is t is c h e m  C h r is te n tu m . D ie  W e lt  
d e s  p a u lin is c h e n  D e n k e n s  u n d  S p r e c h e n s  e r s c h e in t  w ie d e r  n e u  b e l e u c h t e t . . . .  E in  
w ic h t ig e s  Q u e lle n m a te r ia l  w ir d  u n s  z u g ä n g lic h  g e m a c h t ,  u n d  w ir  s t e h e n  s ta u n e n d  v o r  
d ie s e r  W e lt  d e s  S u c h e n s  u n d  r e l ig iö s e r  K raft, d ie  m a n  frü h er  s o  le ic h th in  a ls  r ö m is c h e s  
u n d  g r ie c h is c h e s  .H e id en tu m *  a b z u tu n  b e l ie b te .  B e s o n d e r s  d ie  A u s fü h r u n g e n  ü b er  S e e le  
u n d  G e is t  v e r d ie n e n  d a s  e in g e h e n d s te  S tu d iu m .“  ( C h r i s t l i c h e  F r e i h e i t . )

„ D e r  e x e g e t i s c h  a r b e ite n d e  w ie  d e r  r e l ig io n s g e s c h ic h t l ic h  in te r e ss ie r te  T h e o lo g e  
w e r d e n  e in e  M e n g e  n e u e r  A n r e g u n g e n  a u s  d e m  B u c h e  g e w in n e n  k ö n n e n ."

( T h e o l o g i s c h e s  L i t e r a t u r b l a t t . )

RELI GI ON U N D  MAGI E
Ein religionsgeschichtlicher Beitrag 

zur psychologischen Grundlegung der religiösen Prinzipienlehre 
V on Hofrat Prof. D. Dr. K. B e t h  

2., umgearb. Aufl. Geh. J I M  14.—, geb. J I M  16.—
..........B e t h s  B e h e r r s c h u n g  d ie s e s  b is h e r  fr e m d e n  G e b ie te s ,  s e in e m  d u r c h g e h e n d e n

S c h a r fs in n  u n d  s e in e r  G e s ta ltu n g s -  u n d  D a r s te l lu n g s g a b e  g e b ü h r t  u n e in g e s c h r ä n k te  
B e w u n d e r u n g .“  ( D t s c h .  L i t e r a t u r z t g . )

„ D ie  F r a g e  n a c h  d e n  A n fa n g s e r s c h e in u n g e n  d e r  R e lig io n  u n d  ih rer  A b g r e n z u n g  
g e g e n  a n d e r e  p s y c h is c h e  P h ä n o m e n e  e r fa h r t d u rc h  B e t h s  U n te r s u c h u n g e n  e in e  n e u e  
w ic h t ig e  W e n d u n g .  S o  e r s c h e in t  e s  a ls  B e t h s  g e r a d e z u  e p o c h a le s  V e r d ie n s t ,  d ie  
r e l ig io n s p s y c h o lo g is c h e  u n d  r e l ig io n s p h ilo s o p h is c h e  F o r s c h u n g  in  g a n z  n e u e  B a h n e n  
g e le n k t  zu  h a b e n , d ie  a ls  e n t s c h e id e n d e r  S c h la g  g e g e n  d e n  b is h e r  a llb e h e r r s c h e n d e n  
A n im is m u s , T o te m is m u s  u n d  M a g is m u s  g e fü h r t , d e m  w a h r e n  U r sp r u n g  u n d  W e s e n  
d e r  R e lig io n  w e it  g e r e c h te r  a ls  d ie s e  n u n  ü b e r w u n d e n e n  T h e o r ie n  w e r d e n  d u rc h  d ie  
F e s t s t e l lu n g  e in e s  p r im itiv e n  G la u b e n s  a n  d ie  u n s ic h tb a r e  ü b e r s in n lic h e  K r a ft .“

( K a r t e l l z e i t u n g  d e s  E i s e n a c h e r  K a r t e l l s  A k a d e m .  T h e o lo g . - V e r e in e . )

VERLAG VON B. G.TEUBNER IN LEIPZIG UND BERLIN

Hierzu Beilagen von B. G. Teubner in .Leipzig und Berlin, die der Beachtung der Leser empfohlen werden^.


