
ABCHIV 
FÜR RELIGIONSWISSENSCHAFT

UNTER MITREDAKTION VON

H. USENER H. OLDENBERG C. BEZOLD 
K. TH. PREUSZ

HERAUSGEGEBEN VON

ALBKECHT DIETEKICH 

ACHTER BAND

LEIPZIG
DRUCK UND VERLAG VON B. G. TEUBNER 

1905



U t t i Z )



Inhaltsverzeichnis

I  Abhandlungen Seite

Mutter Erde Von A lb r e c h t  D ie t e r ic h  in Heidelberg . . . .  1
Etymologische Beiträge zur Mythologie und Religionsgeschichte

Von H erm a n n  O s th o f f  in Heidelberg . . .  51
Hyperboreer Von O tto  S c h r o e d e r  in B e r l i n ................................ 69
Zur Heiligenverehrung im modernen Islam Syriens und Nordafrikas

Von F r ie d r ic h  S c h w a lly  in G ie ß e n ........................................... 85
Die Symbolik des Mash in den semitischen Sprachen Von

K. V ö lle r s  in J e n a ................................................ 97
Über die Begriffe Seele, Geist, Schicksal bei dem Ewe- und Tschi-

volk Von Missionar D. W esterm a n n  in Tübingen . . . 104

Mutter Erde und Verwandtes bei den Semiten Von Th. N ö ld e k e
in S tr a ß b u r g ............................................................................................ 161

Zwei hellenistische Hymnen Von R. R e it z e n s t e in  in Straßburg 167 
Charon Eine altattische Malerei Von A d o lf  F u r tw ä n g le r  in

M ünchen ......................................................................................  . 191
’AL8r\g KXvt67tcaXog Von P a u l S te n g e l  in B e r l i n ...........................203
Die Schlüssel des Petrus Versuch einer religionsgeschichtlichen Er­

klärung von Matth. 16,18.19 Von W. K ö h ler  in Gießen 214
Die Religion der Giljaken Von L eo S te r n b e r g , Ethnograph an 

der Kaiserl. Akademie der Wissenschaften zu St. Petersburg 
Aus dem russischen Manuskript übersetzt von A. v o n P e te r s  244. 456

H erm an n  U se n e r  von Albrecht D ieterich ................................  I — XI
Hermes und die Hermetik Von Th. Z ie l in s k i  in Petersburg . 321
Die jungfräuliche Kirche und die jungfräuliche Mutter Eine Studie 

über den Ursprung des Mariendienstes Von F. C. C on yb eare ,
M. A., F. B. A. in Oxford Aus dem Englischen übersetzt von
O t t i l ia  C. D e u b n e r ................................  ................................ 373

Zwei griechische Goldtänien aus der Sammlung C. A. Nießen in
Köln Von M ax S ie b o u r g  in B o n n . ...........................  • 390

Teufels Großmutter Von Ed v. L eh m a n n  in Kopenhagen 411
Der Ragnarökmythus Von B. K a h le  in Heidelberg-Neuenheim 431



IV Inhaltsverzeichnis

I I  B erichte Seite

6 Altgermanische Religion Von Fr. K a u ffm a n n  in Kiel . . 114
7 Islam Von C. H. B e c k e r  in H e i d e lb e r g ......................................129
8 Alte semitische Religion im allgemeinen, israelitische und jüdische

Religion Von Fr. S c h w a lly  in G ie ß e n ................................ 275
9 Syrisch und Äthiopisch Von C. B e z o ld  in Heidelberg . . . 286

10. Griechische und römische Religion (1903) 1904 1905 Von A l-
b r e c h t  D ie t e r ic h  in H e id e lb e r g ........................................... 474

11 Archäologische Funde und Forschungen Von G eorg  K aro in
A th en ......................................................................  . . . .  511

12 Australien 1903/04 Von W. F oy  in Köln . . . 526

III M itteilungen und. H inweise
Von G. K aro (Neue Funde von Knosos) 144; (Ausgrabungen im östlichen 

Kreta) 148; A. K örte  (Phrygisches) 150; Fr. W. v. B is s in g  (Zu 
H. Useners Dreiheit) 154; W e llh a u se n  (Negenborn) 155; A lb r e c h t  
D ie te r ic h  (Enneakrunos) 156; S. E itr em  (Schützende Wunder­
kleider) 156; L. D eu b n er  (Hadaczek, Ohrschmuck der Griechen 
und Etrusker; Alphabetinschrift; Buchstaben, gegen die Pest zu 
tragen) 157; W. A m e lu n g  (Ex-voto an Asklepios) 157.

P a u l P e r d r iz e t  (Le miracle du vase brise) 305; L. D eu b n er  (Basiner, 
Ludi saeculares) 310; B. K a h le  (Der gefesselte Riese) 314; S ie g m u n d  
F r a n k e l (Bedeutungsentwicklung von „Handlung“ zu „Zauber“ im 
Semit.) 316; G .K n aack  (Weihinschrift der Göttin Ma) 317; S .B ra n d t  
(Zutt, Legende von der h. Ursula) 317; F. H i l le r  von  G ä r tr in g e n  
(Alphabetinschriften) 317; R u d o lf  H a c k l (Alphabete) 318; H .U sener  
(Alphabetzauber bei der consecratio ecclesiae) 318; L. D eu b n er  
(eiserne Opfertiere aus Kehlheim) 318; (Sarkophag aus Karthago; 
Kultdenkmäler der sog. threkischen Reiter; Blutritual beim arabischen 
Ahnenopfer) 319; (Goldziher, Ar ab. Parallelen zu „Milch und Honig“ ; 
Relief mit Darstellung eines Reiters; Geist der Getreidedarre bei 
den Großrussen; Bestattung auf den Salomoinseln) 320.

Von Fr. P a u l D h orm e (La Terre mere chez les Assyriens) 550; A. W ied e - 
m an n  (Alphabet) 552; C. B r o ck e lm a n n  (Ein Tieropfer in der 
georgischen Kirche) 554; B. K a h le  (Der höchste Name) 556; 
E. H o ffm a n n -K r a y e r  (Zur Binde- und Lösegewalt des Petrus) 
558; H. U s e n e r f  (Quellenverehrung) 559.

R e g is t e r  von G. A. G erh ard  561



ARCHIV 
FÜR RELIGIONSWISSENSCHAFT

UNTER MITREDAKTION VON

H. U SE N E R  H. OLDENBERG C. BEZOLD 
K. TH. PREU SZ

HERAUSGEGEBEN YON

ALBRECHT DIETERICH

A C H T E R  B A N D

ERSTES HEFT
MI T  E I N E R  T A F E L  

AUSGEGEBEN AM 6. DEZEMBER 1904

1904

LEIPZIG
DRUCK UND VERLAG VON B. G. TEUBNER



ARCHIV FÜR RELIGIONSWISSENSCHAFT
Herausgegeben von Albrecht D ieterich  

Druck und Verlag von B« 6» Teubner in L e ip z ig , Poststr. 3

Jährlich 4 Hefte za je etwa 7 Druckbogen; der Preis für den Jahrgang beträgt 
16 Mark; mit der „Zeitschriftenschau“ der Hessischen Blätter für Volkskunde 
20 Mark. Alle Buchhandlungen und Postanstalten nehmen Bestellungen an.

Das „Archiv für Religionswissenschaft“ w ill in seiner Neugestaltung 
zur Lösung der nächsten und wichtigsten auf diesem Gebiete bestehenden 
Aufgaben, der Erforschung des a l lg e m e in  e th n is c h e n  U n te r g r u n d e s  
a lle r  R e l ig io n e n , wie der G e n e s is  u n se r e r  R e l ig io n ,  des Untergangs 
der a n t ik e n  R e l ig io n  und des Werdens des C hristentum s,.insbesondere  
die v e r s c h ie d e n e n  P h i lo lo g ie n ,  V ö lk e r k u n d e  u n d  V o lk sk u n d e  und 
die wissenschaftliche T h e o lo g ie  vereinigen. Die Förderung vorbereitender 
Arbeit, wie sie eine Zeitschrift leisten kann, ist hier zum gegenwärtigen Zeit­
punkt in besonderem Maße berechtigt. Der Aufgabe der Vermittlung 
zwischen den verschiedenartigen Forschungsgebieten soll die Einrichtung 
der Zeitschrift besonders entsprechen. Neben der I . A bteilung, die wissen­
schaftliche Abhandlungen enthält, sollen als I I . A bteilung B erichte stehen, 

' in denen von Vertretern der einzelnen Gebiete kurz, ohne irgendwie Voll­
ständigkeit anzustreben, die h a u p ts ä c h lic h s te n  Forschungen und Fort­
schritte religionsgeschichtlicher Art in ihrem besonderen Arbeitsbereiche 
hervorgehoben und beurteilt werden. Regelmäßig sollen in fester Verteilung 
auf zwei Jahrgänge wiederkehren Berichte aus dem Gebiete der s e m it i s c h e n  
(C. B e z o ld  mit Th. N ö ld e k e , Fr. S c h w a lly ,  C. H. B e c k e r ) , ä g y p t i ­
s c h e n  (A. W ie d e m a n n ), in d is c h e n  (H. O ld e n b e r g ), k la s s is c h e n  
(H. U se n e r , A. D ie te r ic h ,  A. F u r tw ä n g le r ) , g e r m a n is c h e n  P h i lo ­
lo g i e  (F. K a u ffm a n n ) und der E th n o lo g ie  (K.Th. P reu ß ). Gelegentlich 
sollen in zwangloser Auswahl und Aufeinanderfolge Berichte über andere 
Gebiete ihre Stelle finden, so über christl. Legendenliteratur und -forschung 
(H. U sen er ), über neugriechische Volksreligion (N. G .P o l i t i s  und B ernh . 
S c h m id t) , über keltisch-germanische Religion (M. S i e b o u r g ), über slawische 
Volksreligion (J a v o rsk y ), über russische Volksreligion (L. D eu bner). Die 
ITT. A bteilung soll M itteilungen und H inw eise bringen, durch die wichtige 
Entdeckungen, verborgenere Erscheinungen, auch abgelegenere und vergessene 
Publikationen früherer Jahre in kurzen Nachrichten zur Kenntnis gebracht 
werden sollen, ohne daß auch hier irgendwie Vollständigkeit angestrebt würde.

Auf WunBch wird den Abonnenten des Archivs die Zeitschriftenschau  
der Hessischen Blätter für Volkskunde (Verlag von B. G. Teubner) zum Preise 
von 4 Mark jährlich geliefert. Dort werden regelmäßig alle Beiträge zur 
Volkskunde aus Zeitschriften möglichst vollständig mit kurzer Inhaltsangabe 
aufgeführt und am Schluß des Jahrgangs ein sachliches Generalregister bei­
gefügt. D e r  Preis für Archiv mit Zeitschriftenschau beträgt jährlich 20 Mark.

Aufsätze für das „Archiv für Religionswissenschaft“ werden unter 
der Adresse des Herausgebers Prof. Dr. A lb r e c h t  D ie te r ic h  in H e id e l­
b e r g  erbeten. A u fs ä tz e  werden mit 24 Mark für den Druckbogen von 
16 Seiten honoriert. Außerdem werden den Herren Verfassern von Aufsätzen 
20, von Mitteilungen 10 Sonderabdrücke unentgeltlich und postfrei, eine 
größere A-ngahl auf Wunsch zu den Herstellungskosten geliefert.

Bücher zur Besprechung in den Berichten werden an die Verlags­
buchhandlung B. G. T eu b n er , Leipzig, Poststraße 3 erbeten.



I Abhandlungen

Mutter Erde
Von A lb reeh t D ie ter ich  in Heidelberg

V orb em erk u n g . Zum Verständnis der folgenden Ausführungen ist 
es nötig zu wissen, daß sie den Anfang einer Reihe von Untersuchungen 
bilden, die zusammen den Titel führen werden: ' Völksreligion. Versuche 
über die Grundformen religiösen Denkens’.

W er Volksreligion erforschen will, wird immer zuerst und 
vor allem den Volksbrauch zu befragen haben. Weder die 
mythische Erzählung, die vom Ritus mehr und mehr losgelöst 
ihre eigenen, immer freieren Entwickelungsformen ausgestaltet, 
noch die Deutungen, die das Volk selbst mit dem Wechsel 
religiöser Hauptanschauungen und mit dem Schwinden der 
Erinnerung an verlorenen und vertriebenen Glauben fortwährend 
verändert, können uns den Aufschluß über Grundformen reli­
giösen Denkens geben, den die allezeit am zähesten fest­
gehaltene „heilige Handlung“, soweit sie durch scharfe Be­
obachtung und zuverlässigen Bericht jedem Zweifel und jedem 
Schwanken enthoben werden kann, allein noch zu bringen im­
stande ist. W enn der Glaube, der ihn schuf, längst ab­
gestorben ist, bleibt der Ritus Jahrhunderte lebendig in 
dem, was wir kurzerhand, ohne einstweilen Mißverständnis 
zu fürchten, „Yolksbrauch" nennen. Ist doch auch bei der 
Untersuchung des religiösen Denkens der sog. „N aturvölker“ 
der Tatbestand der Riten und Bräuche, die ohne Vorurteil 
beobachtet und einwandfrei beschrieben, ja  neuerdings gar 
nicht selten bereits photographiert worden sind, die sicherste,

Archiv f. Religionswissenschaft. VIII. 1



2 Albrecht Dieterich

oft die einzige zuverlässige Grundlage, auf der einstweilen ge­
baut werden kann, während Beobachtungen, die durch das 
Mittel sprachlicher Verständigung gingen, in der Regel den 
mannigfaltigsten Fehlerquellen ausgesetzt waren.

Der, welcher Grundformen religiösen Denkens erkennen 
will, muß mit der Untersuchung des Brauches des „Volkes“ 
beginnen, d. h. um es so kurz als möglich zu bezeichnen, der 
„U nterschicht" der Nationen, die nicht durch eine bestimmte 
K ultur geistig umgestaltet und bis zu einem stärkeren oder 
geringeren Grade religiös umgeformt und durch die Einwirkung 
bestimmter geschichtlicher Persönlichkeiten über alten Glauben 
hinausgeführt ist. Gewiß ist auch die unterste Schicht durch 
Personen in geschichtlicher Entwickelung gestaltet; für uns 
aber ist hier weder Geschichte noch Persönlichkeit erkennbar, 
für uns handelt es sich eben um den „allgemein ethnischen 
U ntergrund“, den ewigen und gegenwärtigen, aus dem alle 
historischen Religionen wachsen, aus dem sie immer wieder 
ursprüngliches Leben ziehen und in den sie zurücksinken, 
je nachdem ihr geschichtliches Leben sich auslebt. Der 
„a lte“ Glaube ist jedesmal für den, der über ihn hinaus ist 
oder zu sein meint, das, was bei uns im entsprechenden Falle 
Aberglaube genannt wird. Der abergläubische Brauch ist immer 
einmal Ritus des lebendigen Glaubens gewesen, mögen nun 
auch mit dem Bewußtsein seines ursprünglichen Sinnes seine 
früheren, häufig viel höheren und reicheren Ausführungsmittel 
verloren gegangen oder zu kläglicher Niedrigkeit herab­
gesunken sein; der niedere Volksbrauch war einmal hohe 
Kultceremonie, vielleicht das Sakrament einer großen Gemeinde
— wenn das auch nicht etwa so verstanden werden soll, als 
gäbe es keinerlei „Aberglaube“, der nicht als Nebensproß auf 
den niederen Landflächen hätte erwachsen können, die nun schon 
mit den verfallenen Resten verwesender Religion gedüngt waren.

Im geschichtlichen Leben der Kulturnationen ist das Ältere 
in Glaube und Brauch in der Regel unten zu liegen gekommen,



Mutter Erde 3

wo es sich mit unausrottbarer Zähigkeit, oft für uns nur noch 
an schwachen Lebenszeichen erkennbar, festgeklammert hat. 
W er in der Untersuchung des Volksbrauches von den Über­
lieferungen der antiken Völker ausgeht, wie ich es tue, wird 
immer wieder mit der großen Schwierigkeit zu kämpfen haben, 
daß eben diese Überlieferungen von antikem Volksbrauch, 
durchsetzt von sicher falscher späteren Deutung, oft oder 
meist für uns schlechterdings unverständlich bleiben, solange 
wir nicht entsprechenden Brauch bei anderen Völkern heran­
ziehen, wo er etwa in einer sozusagen noch verwandt ge­
bliebenen Umgebung sicher verständlich ist. Aber diese 
Analogien — ich wende ausdrücklich hier die Bezeichnung 
vergleichender Religionsforschung nicht an — dürfen zu nichts 
W eiterem führen, als daß wir mit ihnen ausgerüstet die Über­
lieferungen, die wir interpretieren wollen, besser und tiefer 
verstehen, ohne daß wir von den Überlieferungen der anderen 
Völker irgend etwas hinübersetzen in die tatsächlichen Lücken 
geschichtlicher Tradition, die wir nicht ausfüllen können. 
Die wesentlichsten Dienste der Analogie wird uns immer die 
Kenntnis des Brauches unseres eigenen Volkes leisten müssen, 
weil wir da je nachdem der Gefahr des Mißverstehens am 
wenigsten ausgesetzt sind und weil wir ganz doch nur be­
greifen, was in unserem eigenen Leben irgendwie analog lebt, 
was Fleisch ist von unserem Fleische, Blut von unserem Blute.

Durch die Volksreligion zu der Erkenntnis von Grund­
formen religiösen Denkens vorzudringen, wird am ersten Aus­
sicht haben, wer d e n  Brauch und Ritus prüft, der um die 
Grunderlebnisse und Grundrätsel menschlichen Lebens fest­
geblieben ist. Man hat immer wieder beobachtet, daß um 
Geburt, Hochzeit und Tod bei weitem am ausgedehntesten 
und zähesten der Volksglaube bei den verschiedensten Völkern 
seine Bräuche gruppiert und festgehalten hat: da sind allezeit 
für die Völker Centralpunkte religiösen Denkens gewesen. 
Von mehr oder weniger zeitlich Ursprünglichem sollte in



4 Albrecht Dieterich

solchen Fragen im einzelnen überhaupt nicht geredet werden. 
W er vermißt sich denn überhaupt so die Frage zu stellen, ob 
die Eindrücke von irgendwelchen Naturerscheinungen oder 
etwa des Ereignisses des Todes zuerst die größeren W irkungen 
auf das religiöse Denken und Empfinden des primitiven Menschen 
gemacht haben? Als ob der primitive Mensch in einer E in­
heit und Einheitlichkeit begrifflich zu erfassen oder geschicht­
lich zu erreichen wäre. Und doch vermißt man sich immer 
wieder, den „U rsprung“ der Religion im Seelenkult oder in 
Naturverehrung irgendwelcher A rt nachweisen zu wollen1, eines 
so falsch oder vielmehr so unwißbar wie das andere. Aber 
von solchen Fragen, die einstweilen den „Religionsphilosophen" 
überlassen bleiben sollten, abgesehen: über alle anderen irdischen 
Eindrücke hinaus bewegt den Menschen das Geheimnis der 
Zeugung und des Sterbens. Die Fülle der Bräuche bei Ge­
burt, Hochzeit und Tod zeigt es in den Überlieferungen auch 
der antiken Kulturvölker. H ier gilt es einzusetzen, wenn wir 
zu den W urzeln religiöser Anschauung auch dieser Völker ge­
langen, ich will lieber sagen, einen W eg ausfindig machen 
wollen. Die Frage des W oher und des W ohin des Menschen 
beantwortet jeder Mensch irgendwie nach Maßgabe der Formen, 
in denen sein Denken gefaßt ist. Hier sind die größten Ge­
heimnisse nicht nur, hier sind die Mächte, die den ganzen 
Menschen, sein Empfinden und W ollen im Innersten erregen, 
hier glaubt nicht nur der primitive Mensch das W irken gött­
licher Wesen besonders unmittelbar zu erkennen, die Schauer 
der Angst vor den Unfaßbaren, die versöhnt und verscheucht 
werden müssen, und das Drängen nach der Hilfe der Un­

1 Das Vermessenste ist es freilich, wenn Leute, die gar nicht 
wissen, in welchem Sinne heutige Hauptbegriffe geprägt und gebraucht 
sind, mit ihnen Mißbrauch treiben und etwa solchen, die unter Animis­
mus die Beseelung der gesamten Natur in einem unwillkürlichen not­
wendigen Denkvorgang verstehen, vorwerfen, daß sie den Seelenkult zur 
Grundlage aller Religion machen, oder aber — noch häufiger — den 
„Animismus“ lehren wollen, den sie verkehrt verstanden haben.



Mutter Erde 5

berechenbaren, die gelockt und gezwungen werden müssen. 
Erzeugtwerden und Sterben ist das Geheimnis des Menschen­
anfanges und des Menschenendes; Zeugungskraft und Zeugungs­
drang ist das W under seines Leibes und Lebens, Todesgrauen 
das einzige Schrecknis, das auch der starke Mann nie völlig 
zu bannen vermag, das rätselhaft Furchtbarste, das dem Leben­
digen hassende Feinde, die „Todfeinde“, antun können.

W ir würden weite Umwege gehen, wollten wir alles an­
führen, was wir aus dem griechischen und römischen Alter­
tum von den Bräuchen wissen, die sich um die Geburt des 
Menschen festgesetzt haben; denn hier müßten wir zunächst be­
ginnen. Vieles findet sich bequem in allerlei Handbüchern zu­
sammengestellt. W ir würden auch vielfach nur immer wieder 
gewisse, uns genügend vertraute Anschauungen kennen lernen, 
vor allem die gerade bei der Geburt eines Menschen besonders 
mächtige Dämonenfurcht, aus der eine mannigfaltige Reihe 
von Schutz- und Abwehrmaßregeln vor, während und nach 
dem Geburtsakte hervorgehen, weiterhin die mannigfachsten 
Reinigungsbräuche, die Bindung des Kindes an den häuslichen 
Herd und seinen geweihten Bannkreis etwa durch einen „Um­
lauf“, die W eihung von Teilen des Kindes an göttliche Wesen, 
die sonst sein Leben verlangen könnten, oder gar die Namen­
gebung mit ihren Reinigungs- und W eiheriten. Es bleibt 
uns in all den Begehungen kaum irgend etwas unklar, es führt 
uns aber auch kaum irgend etwas bis zu dem Punkte, an dem 
sich ein Glaube über die Herkunft des neuen Wesens erkennen 
ließe. Es ist ja  auch das bedeutsam, daß sich so vielfach 
im Volksbrauch gerade das in tiefem Hintergrund verbirgt, 
was das große Geheimnis anzutasten schiene.

I

Es mögen drei seltsame Riten bei Geburt und Tod, von 
denen uns aus römischem Altertum man möchte sagen ganz 
zufällig vereinzelte Zeugnisse geblieben sind, den Ausgangs­



6 Albrecht Dieterich

punkt der Untersuchungen bilden. Sie sind aus den Über­
lieferungen eben dieses römischen Altertums allein, das sie 
bis in späte Zeit geübt und gekannt hat, nicht zu erklären.

1 Seit lange bin ich aufmerksam geworden auf den be­
deutsamen W ortlaut einer ganz versprengten Angabe von römi­
schem Brauch, die uns zunächst gar nichts Besonderes zu über­
liefern scheint. Bei Augustinus (de civ. d.IV  11) wird nach Varros 
Antiquitates rerum divinarum neben Gottheiten, die mit der 
Geburt des Menschen zu tun haben, auch Levana genannt: sie 
hebe die Kinder von der Erde, levat de te r r a 1. Man wird 
eine Erklärung, wie sie gegeben worden ist, daß Levana die 
Kinder von der Erde aufhebe, um sie für die Zukunft dazu 
kräftig zu machen, sich selbst von der Erde erheben zu können, 
nicht ernsthaft erwägen wollen. Um so geneigter wird man 
vielleicht sein, eine Levana zu verstehen, die den Vater 
das Kind von der Erde aufnehmen läßt in dem bekannten 
rechtlichen Akt, durch den der Vater das Kind anerkennt.2 
Die rechtlich feststehenden Ausdrücke für diesen Akt sind aber 
tollere und suscipere. Und der Zusatz de terra wird doch auch 
dann in der Angabe solchen Brauches immerhin seltsam. Kam 
es denn irgendwie darauf an, daß das Kind a u f  d ie  E rd e  
gelegt und von dort aufgenommen wurde? Ich weiß sehr 
wohl, wie vorsichtig wir in der Verwendung der Deutung 
einer Indigitamentengottheit wie hier der Levana sein müssen; 
daß demjenigen, dem der W ortlaut bei Augustin verdankt 
wird, anderswoher als aus der Deutung des Namens Levana 
der Gedanke an die terra kam, darf man behaupten, auch 
wenn man den Angaben des fast unmittelbar vorhergehenden 
Satzes (ipse) opem ferat nascentibus excipiendo eos sinu terrae 
et vocetur Opis keine Bedeutung beilegen wird, weil das ja 
aus dem Namen und der Bedeutung der Ops herausgesponnen

1 S. Agahd M. Ter. Varronis antiquitatum rer. div. libri I  X I V  
X V  X V I I  X X I V . Suppl. su Fleckeis. Jahrb. S. 170. Vgl. Tertullian 
ad nat. I I 11. 2 Preller Böm. Myth. I I 3 210.



Mutter Erde 7

sein mag. Ich würde aber auch jene immerhin nicht präcise 
Überlieferung hier nicht weiter erörtert haben, wenn wir nicht 
sonst eben den Brauch kennten, daß ein neugeborenes Kind 
auf die Erde gelegt werden und von dort erst aufgenommen 
werden muß. Ich führe zunächst einige Beispiele aus Italien 
an, die in moderner Zeit beobachtet sind. Gennaro Finamore 
berichtet z. B. in den „Tradizioni popolari Abruzzesi (Curio- 
sitä popolari tradizionali pubbl. Giuseppe P ittre , Torino- 
Palermo 1894 p. 67 ff.)1: Lavato e infasciato il neonato la
levatrice lo posa in terra (Caramanico, Fara filiorum Petri). — 
Basta posarlo per poco su di un panno lano steso per terra 
(Ortona a mare, Cittä S. Angelo). — Avvolto in un panno lano, 
il neonato si posa per poco sul piano del focolare, per fargli 
indurire le ossa (Lanciano, S. Eusanio del Sangro, Castiglione 
Casauria). Man wird hier unmittelbar den Eindruck haben, 
daß das Legen gerade auf die Erde in dem Brauche von 
wesentlichster Bedeutung ist, und man wird das Legen sul 
piano del focolare vielleicht vorsichtigerweise lieber ganz von 
dem Legen in terra getrennt halten.

W enn wir uns nun weiter durch Analogien zu dem 
Brauche, der in Rede steht, besser zu orientieren versuchen, 
so finden wir in deutschen Landen nicht unbeträchtliche Zeug­
nisse dafür, daß das neugeborene Kind auf die Erde gelegt 
werden muß. Schon altdeutsche, im besonderen auch skandina­
vische Sitte ist es gewesen, daß der Yater das Kind eben von der 
Erde, auf die es gelegt war, aufheben mußte.2 Aber auch 
von dem heutigen Brauche gibt es mannigfache Zeugnisse: 
im württembergischen Oberamte Öhringen legte bis vor kurzem 
die Hebamme das Neugeborene auf den Boden, von dem es 
der Yater auf hob.3 Auch diese Bräuche führen darauf, daß es

1 Diese Angaben verdanke ich meinem Kollegen von Duhn.
2 Weinhold Deutsche Frauen  I 96.
3 So bezeugt E .H . Mever Badisches Volksleben im 19. Jahrhundert, 

1900, S. 15.



8 Albrecht Dieterich

ursprünglich mit dieser Sitte noch eine andere Bewandtnis hatte, 
als daß bloß dadurch das K ind von seiten des Vaters anerkannt 
werden solltex; davon nicht zu reden, daß die Deutungen, 
die uns vielfach gegeben werden, daß das Kind so stark, 
arbeitsam, gescheit werden solle, einer aufgeklärten d. h. dem 
Brauch gegenüber lediglich unwissenden Zeit entstammen. Es 
gibt sichere Zeugnisse dafür, daß wir nicht in dem Legen 
des Kindes an den Herd, an den Ofen und unter den Tisch, 
von dem oft berichtet wird, das Wesentliche des Brauches 
zu sehen haben, von dem etwa das Legen auf die Erde erst 
eine zuletzt übrig gebliebene Abschwächung wäre. Ich wurde 
erst ganz sicher, daß das Legen a u f . die bloße Erde ein be­
sonderes Ingredienz der heiligen Handlungen am Neugeborenen 
ausgemacht haben müsse, als mir eine hessische Landsm ännin2 
zuverlässigen Bericht gab, wie sie selbst als Kind nachträglich
— die Kränklichkeit der Kleinen sei dem zugeschrieben, daß 
sie nach der Greburt nicht auf die Erde niedergelegt worden

1 So sagt schon Em st Samter in seinem prächtigen Aufsatz Antiker 
und moderner Volksbrauch, ^Beilage der Allgem. Zeitung Nr. 116 vom 
25. Mai 1903. (Vgl. dess. Verf. Familienfeste der Griechen und Römer 62 ff.) 
Er hat bereits den antiken und deutschen Brauch auch in diesem Falle 
zusammengestellt. Er findet die Erklärung mit Hilfe der griechischen 
ccfKpiSQOfiia, bei denen das Kind um den Herd getragen und dann dort 
niedergelegt wird, und mit Hilfe der deutschen Bräuche, nach denen 
das Kind am Herd oder weiterhin dafür am Ofen oder unter dem 
Tische niedergelegt wird, darin, daß das Kind unter den Schutz der 
Hausgötter gestellt wird. Das halte ich für durchaus richtig, nur er­
schöpft es noch nicht das Yerständnis der einzelnen Elemente eines 
Brauches, der wie die meisten Riten derart nicht aus einem einzigen 
Momente entstanden zu sein und darum auch nicht aus einem Punkte 
erklärt zu werden braucht. Weiteres s. oben. Die äiiqjiSgofiia gehören 
nicht in meinen Zusammenhang. Das Legen auf die Erde ist da, 
wenigstens in unseren Zeugnissen, ganz verschwunden oder nie vor­
handen gewesen. Wieweit beides darin einen ursprünglichen Zu­
sammenhang haben könnte, daß für den ursprünglichen Menschen seine 
Erde natürlich der Erdboden seines Hauses war, läßt sich auf Grund 
von Zeugnissen nicht erörtern.

2 Frau Elise Mentzel in Frankfurt a. M. (aus Marburg).



Mutter Erde 9

sei — auf herbeigeschaffie frische Erde gelegt werden mußte 
unter allerlei magischen „Form alitäten“. Dabei spielte die 
Erde nicht im mindesten die Rolle eines medizinischen Haus­
mittels. Und es kann doch nur in diesem Zusammenhange 
verstanden werden, wenn die Hebamme auch noch den Namen 
„E rdm utter“ führt.1 „Hebamme“ wie „E rdm utter“ werden 
dann in moderner L iteratur wörtlich ebenso erklärt, wie der 
Römer nach dem Zeugnis, von dem ich ausging, seine Levana 
erklärte.

W enn das Kind an den Herd ohne Zweifel zu dem Zwecke 
gelegt w ird, es den Schutzgöttem  des Hauses zu weihen und 
zu verbinden, es ihrem Schutze zu übergeben, ähnlich wie 
man das Kind dem Schutze der Götter übergibt, denen man 
es im Tempel darstellt, in deren Schoß man es legt, so kann 
ein Legen des Kindes auf die Erde auch nur W eihung und 
Übergabe an eine Gottheit bedeuten. Diese Gottheit aber 
wäre ersichtlich keine andere als die Erde selbst. Sehen wir 
nna in römischen Überlieferungen, von denen wir ausgingen, 
um , so werden wir freilich eine zureichende Erklärung für die 
Rolle, die die Erdgottheit hier zu spielen hätte, nicht finden. 
W ir kennen vor allem als ursprüngliche Erdgöttin die Tellus,

1 Angaben bei Rochholz Alemannisches Kinderlied und Kinderspiel 
279 ff. (dort aucb weiteres zur humi positio infantum). Den Hinweis 
verdanke ich Hoffmann-Krayer in Basel. — Den Brauch, den ich für 
manche Gegenden in Deutschland bezeugt fand, daß man Kindern, um 
deren Erhaltung man besonders bange sei, einen mit E rd  zusammen­
gesetzten Namen z.B . Erdmann geben müsse, um sie sicher am Leben 
zu erhalten (Wuttke, Deutscher Volksaberglaube8 387, Knoop, Volkssagen 
aus dem östl. Sinterpommern1 55), dessen ich auch in meiner Mith/ras- 
liturgie 144 gedachte (ich gebe oben die Ausführung des dort nur, soweit 
es notwendig war, angedeuteten Gedankenganges), wage ich nun nicht 
mehr irgendwie zu verwenden, nachdem mich Edward Schröder belehrt: 
„Erdmann, Erdwin usw., usw. besonders aber Erdmuth und Erdmuthe 
sind ebenso wie die ihnen gegebene Deutung eine Erfindung ober­
sächsischer Pastoren aus dem 17. Jahrhundert.“ Freilich hat den 
Pastoren ihre Theologie allein die oben angedeutete Erklärung doch 
wohl nicht eingegeben.



10 Albrecht Dieterich

wie sie später so häufig heißt7 Tellus mater. N ur ein Zeug­
nis wollen wir hier festhalten, das uns nahe an die Sphäre 
führt, in der wir untersuchen. Tellus wird bei der Ehe­
schließung angerufen: zu der Stelle in Yergils Aeneis IV, 166, 
wo es heißt, als Aneas und Dido in die Höhle fliehen, in der 
sie ihre Hochzeit begehen, prim a et Tellus et pronuba Iuno 
dant signum, steht bei Servius: quidam sane etiam T ellu rem  
pra eesse  n u p tiis  tradunt; nam et in  a u s p ic iis  n u p tia ru m  
in vo ca tu r: cui etiam v irg in e s , vel cum ire  ad  dom um  
m a r iti  co ep erin t, vel ia m  ib i p o s ita e , d iv e r s is  n o m in i-  
bus ve l r i tu  s a c r if ic a n t.  Alle antiken Hochzeitsriten, so­
weit sie nicht einfach lustralen Charakters sind (was denn 
freilich doch öfter keine ganz ausreichende Erklärung ist) oder 
sich auf die Aufnahme der Frau in einen neuen Kult beziehen, 
gelten der Zeugung und Geburt, dem Kindersegen. Ungezwungen 
ergibt sich der Gedanke, daß die Tellus mater ihn geben soll.

Aber wir können auf römischem Boden zu weiterer E r­
kenntnis nicht kommen. Die angezogenen Zeugnisse stehen 
zu vereinzelt. Und ebensowenig ist in Deutschland für die 
deutschen Bräuche, die angeführt wurden, irgendeine direkte 
Aufklärung zu finden. W ir müssen wiederum weiter greifen, 
um durch noch andere Analogien womöglich belehrt und besser 
orientiert zurückkehren zu können.

W er auch nur ein wenig die Literatur über die sogenannten 
kulturlosen Völker beachtet hat, der weiß, wie verbreitet bei 
vielen von ihnen der Glaube an eine „M utter E rde“ ist. Bei 
ihnen sind „Volksglaube“ und „Volksbrauchu ihre ganze 
Religion und ihr ganzer Kultus. Bei den Eingeborenen von 
Nordamerika, den Indianern, spielt die Erdm utter die größte 
Rolle. Den Comantschen ist die Erde ihre eigene Mutter, der 
große Geist ihr Vater. General Harrison rief den Häuptling 
der Shawnees, Tecumseh, zu einer Unterredung „Komm her, 
Tecumseh, und setze dich zu deinem Vater!“ „D u, mein 
V ater?“ sagte der Häuptling. „N ein, die Sonne dort (nach



Mutter Erde 11

ihr hinweisend) ist mein Yater und die Erde ist meine Mutter, 
ich will an ihrem Busen ruhen“, und er setzte sich an ihren 
Busen. Die Kariben sagten beim Erdbeben, daß ihre Mutter 
Erde tanze; sie gebe ihnen so ein Zeichen, daß sie auch 
tanzen sollten.1 Aus Central-Australien berichten Spencer 
und Gillen2 von einem Erdloch und daranliegenden Stein, the 
Erathipa stone, aus dem die Kinder herauskommen. There 
is on one side of it a round hole through which the spirit
children are supposed to he on the lookout for women who may
chance to pass near. Weiber, die Kinder wünschen, wallfahrten 
zu diesem Steine. It is firmly believed that visiting the stone
will result in conception. I f  a young woman hat to pass near
to the stone and does not wish to have a child she will carefully 
disguise her youth, distorting her face and walking with the aid 
of a stick. She will bend herseif double like a very old womanf 
the tones of whose voice she will imitate, saying „Don’t come to 
me, I  am an old woman“?

Bei den Armeniern gilt die Erde „als der Mutterstoff, 
aus dem der Mensch geboren w ird“.4 In  Märchen und Sagen

1 Tylor Anfänge der Kultur (Übers. Spengel u. Poske) I 321; dort 
weitere Quellenangaben.

2 Spencer and Gillen The Native Tribes of Central Australia  337.
3 Nach dem Glauben der Maori in Neuseeland entstehen die 

Menschen so, daß zwei göttliche W esen, der Tiimaarauta, der den festen 
Kern, das Gebein der Erde repräsentiert, und der Tiimataaraatai, der 
die lockere Hülle, den Strandaufwurf, das Fleisch des Landes repräsen­
tiert, Menschengestalt annehmen, Schirren D ie Wandersagen der Neu­
seeländer 147, wo noch die bedeutsame Tatsache angegeben wird, daß 
whenua, das Wort für Erde, auch die Placenta bedeute, „welcher nach 
neuseeländischer Lehre ein so vorwiegender Anteil an der Menschen­
erzeugung zukommt“.

4 So lautet wörtlich die Angabe, die mir Herr Chalatianz, Lektor 
an der Universität Heidelberg, gemacht hat. Auch die oben folgenden 
Angaben über armenischen und russischen Glauben stammen von ihm. 
Er ist des Deutschen so mächtig, daß auch seine deutsch gemachte 
Angabe objektiven Wert hat. Armenischem und russischem Volksglauben 
ist er seit längerer Zeit zu wissenschaftlichen Zwecken nachgegangen.



12 Albrecht Dieterich

brauchen die Divs dem Menschen gegenüber häufig das A ttribut 
„H olatsin“, d. i. „Erdgeborener". In  russischen Liedern und 
Sagen ist ein Ausdruck gebräuchlich, der etwa die „M utter 
Feucht-E rde“ bedeutet. In  der Mythologie der Lappen und 
Esthen ist es nicht anders, sie verehren die Erde als ihre 
Mutter. Die Finnen haben Ukko, den Großvater, den Himmels­
gott, und Akka, die Großmutter, die Himmelsgöttin.1 Die 
Esthen rufen die Erde als Schutzgöttin der menschlichen 
Geburt an 2 — ein für uns besonders bedeutsamer Zug. 
Einige Stämme Indiens haben noch heute einen ausgebildeten 
Kultus der Erdmutter, während z. B. schon für den vedischen 
Glauben die Erde und der Himmel Mächte von nur schatten­
hafter Bedeutung geworden waren. Mit einem aus „uralter Zeit 
ererbten Ausdruck", so drückt sich Oldenberg3 aus, wird vom 
Yater Himmel, der M utter Erde gesprochen. Besonders deutlich 
läßt sich noch die Vorstellung der alten Peruaner und mehr 
noch der Mexikaner erkennen. Die ersteren verehrten die Mama- 
Pacha, die „M utter-E rde“. Die Mexikaner kamen, so glaubten 
sie, aus der E rde, aus Chicomoztoc, dem Ort der sieben 
Höhlen. Der „Ort, wo die Kinder der Menschen erzeugt 
werden“, ist zugleich das Totenreich. Es ist zugleich die 
Unterwelt, der Ort der Vorfahren und die Urheimat.4 Die 
Peruaner kennen aber auch steinerne Menschen, die erst durch 
Namengebung belebt wurden, und es ist wohl nicht voreilig 
angenommen, daß die Menschen, die etwa nach dem Glauben 
der Iranier aus Reispflanzen, der Altnorweger aus Askr und 
Em bla, Esche und Ulme wurden, eben auch als aus der Erde 
hervorwachsend nach dem gleichen Glauben an die M utter der 
Menschen, die Erde, beurteilt werden müssen. Freilich muß

1 Tylor a .a .O . II 271 ff. 8 Castren, F inn.M yth . 89.
3 Eeligion des Veda 240.
4 K. Th. Preuß Archiv f. Religionswissensch. YII 234. Vgl. Preuß

D ie Feuergötter als Ausgangspunkt zum Verständnis der mex. Eeligion ,
M itt. anthrop. Ges. 1903, 148 ff.



Mutter Erde 13

immerhin auseinandergehalten werden, ob es sich um einen 
Mythus von der Entstehung der ersten Menschen handelt1 oder 
um einen Grlauben an die Herkunft jedes einzelnen Menschen, 
der geboren wird, so sehr beides offensichtlich in einem engen 
Zusammenhang gestanden hat.

Den Brauch, das neugeborene Kind auf die Erde zu legen, 
habe ich in der mir bekannt gewordenen Literatur nur einmal 
bezeugt gefunden: bei den Weddas auf Ceylon werde das Neu­
geborene „auf die Erde deponiert und dann ein Pfeil an seine 
Seite hingelegt", das sei „eine nie vernachlässigte Ceremonie, 
welcher die Weddas von W ewatte die größte W ichtigkeit bei­
legten".2

Nach diesem Umblick in die Anschauungen so verschiedener 
Menschenarten der Erde müssen wir doch noch einmal zurück-

1 Die kosmogonischen Mythen vieler Naturvölker kennen ein erstes 
Paar, aus dem alles entsteht, das Weib ist die Erde, der Mann nicht 
selten der „Himmel“ oder auch der Sonnengott, das Befruchtende 
natürlicherweise Sonnenstrahl oder Regenguß. Recht lehrreich sind 
Erzählungen wie die des neuseeländischen Schöpfungsmythus: Himmel 
und Erde hielten sich als Ehepaar umfaßt, das alle Wesen erzeugte, 
die aber alle im Dunkeln waren, weil jene sich so dicht umschlossen 
hielten. Die Kinder ratschlagten, wie sie ans Licht kommen könnten. 
Die Trennung der Eltern gelang endlich dem „Yater der W älder“ : er 
stemmte den Kopf gegen die Mutter Erde, die Beine gegen den Vater 
Himmel: er stieß den letzteren in die Höhe und es wurde hell. Der 
Himmel weinte im Trennungsschmerz Tautropfen usw., Grey Polynesian  
Mythologie 1855 Anfang. Merkwürdiges erwähnt Frobenius W elt­
anschauung der Naturvölker 350 von den Yoruba: in den Tempeln 
stelle man die Vereinigung des Himmelsgottes und der Erdgöttin durch 
zwei untertassenförmige, eng aneinander geschmiegte Kalebassen dar. 
Die obere sei der Himmel, die untere die Erde.

2 Paul und Fritz Sarasin Ergebnisse natunvissensch. Forschungen 
auf Ceylon HI 508 f. Wenn der Brauch der Weddas um einen Pfeil zu 
tanzen, der mit der Spitze in den Boden gestoßen ist, ein der Erde 
geltender Befruchtungszauber sein sollte (was auch den Herrn Sarasin, 
wie ich durch mündliche Mitteilung weiß, längst wahrscheinlich er­
schienen ist), so wäre auch die Rolle des Pfeils verständlich. Aber wir 
müssen uns in diesem Falle einstweilen damit begnügen, das Tatsäch­
liche einfach zu registrieren.



14 Albrecht Dieterich

blicken in irgendwie zugehörige Vorstellungen unseres eigenen 
Volkes. Hier müssen wir doch am ersten, auch wenn direkt 
aussagende Zeugnisse des Volksbrauches nicht mehr ander- 
weit vorhanden zu sein scheinen, die Gewähr haben, ohne 
arge Mißdeutungen noch etwas tiefer zu blicken. Daß man 
auch im deutschen Glauben schon ältester Zeit die Anschauung 
von der mütterlichen Erde gehabt hat, kann durch manches 
Zeugnis belegt werden von der alten Nerthus an (id est Terram 
matrem cölunt, Tac. Germ. c. 40) oder dem alten angelsächsischen 
Zauberspruch, der den Acker wieder fruchtbar macht: erce, 
erce, erce, eorctan mödor oder häl ves thu folde, fira modor 
„Heil sei dir Erde, d e r  M en sch en  M u t te r “ W eiter heißt 
es: se i du  w a c h se n d  in  G o tte s  U m a rm u n g , m it  N a h ru n g  
e r f ü l l t  zum  N u tz e n  d e r M e n sc h e n “. 1 Jakob Grimm be­
ginnt seine Besprechung der Erdgöttin in der Deutschen 
Mythologie damit: „F ast in allen Sprachen wird die Erde
weiblich und, im Gegensatz zu dem sie umfangenden väter­
lichen Himmel, als segnende, gebärende, fruchtbringende, auf- 
gefaßt.“ 2 E r erörtert fein auch die Ähnlichkeiten des Kultes,

1 S. Grimm Deutsche Mythologie I 4 210. E. H. Meyer German. 
Mythologie 287. Golther Handbuch der german. Mythologie 455.

2 I 4 207. S. auch die Angaben I ü 4 183ff. Mogk German. Mytho­
logie 138 ff. Die Auffassung bei E. H. Meyer German. Mythologie 267 u.a., 
der von einer Umformung der Wolkengöttin zur Göttin der Erde spricht, 
„die ja  mit der Wolke durch ihre Massigkeit, Berührung und Befruchtung 
durch dieselbe in engem Zusammenhang steht “ (!!), zeigt, wie sogar das 
Verständnis der alten Verehrung mütterlicher Erde, das Jakob Grimm 
natürlich im wesentlichen hatte, einer im eigentlichsten Sinne bodenlosen 
Wolkenmythologie verloren gegangen ist. „D ie sog. Erdgöttinnen sind 
durchweg nur die Erde befruchtende und nur deswegen auch wohl nach
der Erde benannte Wolkengöttinnen, keineswegs umgekehrt.“ S. 294 
steht wahrlich zu lesen: „Auch die sog. Erdgöttin ist nur eine Sproß­
form der erdbefruchtenden Wolkengöttin und einer ihrer Hauptcharakter­
züge, die Mütterlichkeit, erst von der Wolke auf die Erde übertragen 
worden.“ So blind können die sinnlosen Formeln einer solchen Deutungs­
und Umdeutungs-,,M ythologie“ gegen religiöse Anschauungen machen,
die dem natürlichen Denken zu allen Zeiten die klarsten und unmittel­
barsten gewesen sind. — Auch bei den Germanen kennt man das Paar



Mutter Erde 15

der sich hier und da noch in Rudimenten erkennen läßt, mit 
dem der phrygischen großen Mutter und der Mutter Isis. Und 
doch zeigt sich auch da alsbald, daß die eigentliche göttliche 
Mutter Erde ganz in den Hintergrund tritt gegenüber den 
großen persönlichen Gottheiten, die nur in einzelnen Zügen 
ihre Verwandtschaft mit der alten Menschenmutter noch er­
kennen lassen. Sie bleibt immer in einem geheimnisvollen 
Dunkel, gerade wie die Tellus mater in Rom, um vom grie­
chischen Altertum jetzt noch nichts zu sagen, immer mehr 
zurückgedrängt worden ist. N icht bloß die Beobachtung, daß 
die durchsichtigen Götternamen der „Sonne“, der „E rde“ nie

des Himmelegottes und der Erdgöttin, des männlichen, zeugenden und 
der empfangenden, gebärenden (Golther Handbuch, 454ff.). Der Himmels­
gott tritt aber ganz zurück gegen die hohen Götter, denen der Kult 
gilt, und ich würde auch hier nicht einmal wagen, Himmel und Erde 
das „älteste“ Paar der Mythologie zu nennen. Darum kann es nicht 
weniger von größter W ichtigkeit sein für das Verständnis ältesten Denkens. 
Wer die Zeugung vollbracht hat, wenn neues Leben emporwächst, bleibt 
auch ursprünglichem Denken immer viel unbestimmter und wird viel 
verschiedenartiger erschaut als die Mutter, die die neuen Geburten 
heraufsendet: das ist ein für allemal der Schoß der Erde. Daß es mir 
nicht darum zu tun ist, etwa Mutter Erde und Vater Himmel als indo­
germanische Hauptgottheiten oder gar als Hauptgottheiten aller mög­
lichen anderen Völker nachzuweisen, wird oben immer deutlicher werden. 
Deshalb brauche ich mich auch nicht mit indogermanischen Göttern, 
von denen ich nichts weiß, auseinanderzusetzen; z. B. die Ausführungen 
Kretschmers in der Einleitung in  die Geschichte der griech. Sprache 90 f. 
gegen die Geltung des Himmels und der Erde als indogermanischer 
Hauptgottheiten überzeugen mich nicht nur völlig, sondern zeigen mir 
zwei höchst wertvolle Tatsachen: einmal, daß gerade der männliche Teil 
des Paares im IsQog ydfiog, dessen weitverbreitete Vorstellung natür­
lich Kretschmer erkennt und bestätigt, mannigfach verschieden gedacht 
und verbunden wird, weiterhin daß in mehreren Einzelentwickelungen 
in ganz ähnlicher Weise das Paar und im besonderen die Erdgottheit 
im dunkeln Hintergrund bleibt und eben vor den Hauptgottheiten zurück­
tritt. Wenn in den Kulten irgendeines Volkes eine Verehrung der Erde 
wie vielfach nicht mehr nachzuweisen ist, so stört das darum um so 
weniger meine Schlüsse. Daß das Ziel meiner Untersuchung mit den 
Zielen d e r  „vergleichenden Mythologie“, die Kretschmer bekämpft, 
nichts gemein hat, wird sich zeigen.



16 Albrecht Dieterich

zu Namen der großen Göttermächte geworden sind wie die 
undurchsichtigen undeutbaren Namen, erklärt diese Tatsachen: 
wir glauben zu erkennen, wie eine tiefe Scheu von den Ge­
heimnissen des mütterlichen Erdenschoßes, der eigenen M utter, 
die Hülle zu heben verbietet.

So blieb nur in einem, heute auch fast verschwundenen 
Brauche das Verhältnis der Neugeborenen zur Erde erkenn­
bar, den niemand mehr aus dem alten Glauben zu erklären 
weiß. Aber ist denn kein Rest solchen Glaubens geblieben in 
dem, was das Volk auf die je d e m  Volke immer lebendige 
Frage antwortet: woher kommen die Kinder? Sehen w ir 
einige Antworten an, die wir natürlich nicht aus den Ant­
worten auf neugierige Kinderfragen entnehmen dürfen. Braun­
schweig hat seinen Gödebrunnen im Osten der Stadt, aus dem 
die Kinder kommen, Cöln hat seine Klingelspütz, aber auch 
einen Brunnen an der St. Kunibertskirche, wo die Kleinen vor 
der Geburt um die M utter Gottes herumsitzen, die ihnen Brei 
gibt und m it ihnen spielt. Im Schwarzwald bringt das Dorf- 
bäsele die Maidle und Büble aus den „frischen Bächen", die 
aus den Bergen herunterkommen. Aus dem Titisee am Feld­
berg, aus dem Frau Hollenteich auf dem Meißner, dem Festen­
burger Teich bei Schulenburg im Harz, wo die große W asser­
frau sitzt, die die Kinder bei sich hat, und unzähligen anderen 
beziehen alle W eiber dieser Gegenden ihre Kinder. Oder aber 
aus dem Kinderbusch bei Gräfrath, aus der großen Linde bei 
Nierstein in Rheinhessen, aus dem heiligen Baum bei Nauders 
in Tirol (er blutet, wenn einer hineinhaut), aus der Tititanne 
am Feldberg, dem Kindlibirnbaum im Aargau und aus so 
vielen anderen, oft auch hohlen Linden, Buchen, Eichen, 
Eschen.1 Endlich aber kommen die Kinder nach vielfachem

1 W ieweit die Rede in der Bretagne und im Elsaß, daß die Kinder 
ans Krautköpfen (choux) kommen (Norberg Im Urdsbrunnen VH 127) 
oder gar die Schilder der Pariser Hebammen, auf denen die Kinder­
köpfchen aus Rosen herauskommen, hierher gehören, weiß ich nicht.



Mutter Erde 17

Glauben aus Felsen1 und aus Höhlen, wie etwa im schwäbischen 
Staubachtale die Hebamme alle Kinder aus der Höhle des 
Rosensteins holt, wo sie ihr von einer weißen Frau gereicht 
werden. An die Lebenslichtchen in der Höhle mag nur er­
innert sein. Hier darf aber jedenfalls der mehrfach belegte 
Glaube des Volkes in den Vogesen seine Stelle finden, daß aus 
diesen oder jenen Felsen, die in den verschiedenen Gegenden 
eben verschiedene sind, die kleinen Kinder zur W elt kämen.2

(Der Storch gehört natürlich überhaupt nicht hierher, hat er doch auf 
alle Fälle mit der Herkunft der Kinder nichts zu tun. Er holt sie ja  
überdies auch aus Teichen und Brunnen, Flüssen und Mooren, besonders 
häufig aus Felsen und Steinen in Pommern Am  Urquell Y 254.) Noch 
mehr Belege außer den angegebenen findet man bei 0 . Schell Urquell 
IY 224ff., Mannhardt German. Mythen 256, 668 ff., F. S. Krauß Im Urds- 
brunnen YH 82, vgl. ebenda I 12ff., 22ff., E. H. Meyer Deutsche Volks- 
Tcu/nde 101 ff. Hier mag eine freundliche Mitteilung von Herrn Algot 
Ruhe aus Lund (Schweden) notiert sein: Als ich klein war, hat man 
mir erzählt, daß die Kinder in der Universitätsstadt Lund, wo ich ge­
boren bin, vom Storche aus dem Helgonadam (Teich der Heiligen) ge­
holt wurden. Da wohnte in der Erde der Riese Finn mit seiner 
Familie, er der für St. Laurentius den Dom in Lund baute (von Esaias 
Tegner dichterisch behandelt). ln  der Nachbarstadt Malmö wurde 
meinen Yettern erzählt, sie kämen aus dem Piledam (Teich der Weiden).

1 In Pommern werden die Kinder vielfach aus Steinen, „Groß­
steinen“, „Schwansteinen“, dem Uskahn bei Saßnitz, dem Buskamen 
(d.i. Gottesstein?) vor Göhren auf Mönchgut: es heißt wohl auch, die 
Steine würden mit einem Schlüssel aufgeschlossen und die Kinder heraus­
geholt, A. Haas Am  Urquell Y 254 ff.

2 Perdrizet hat in den Annäles de V E st,  Januar 1904, eine un­
entzifferbare Inschrift m itgeteilt, die sich an einem Roche du Trupt 
genannten Felsen in den Yogesen bei Luvigny befindet. Bei dieser 
Gelegenheit erzählt er (S. 12 des S. A.): „A insi les petits enfants de 
Luvigny viendraient au monde sous la Roche; ce serait la Roche qui les 
p/roduirait, ils en sortiraient. Cette legende, qu’ on retrouve en divers 
endroits de la region vosgienne, notamment ä S a in t-D ie1, ä Remiremont2, 
ä Senoness, ä R eifort4 est la survivance d’ un mythe sur V origine de 
V homme etc.(< In den Anmerkungen gibt er dazu die Belege: 1 „ Cha­
teau des Fees“ a l Ormont. — 2 E in  Fels Kerlinkin (La Lorraine illustree 
p . 301)■ — 3 Roches Mere Henri ou M ord Henri. — 4 Rocher de la Miotte. 
Rulletin de la societe belfortaine d’ emulation X I , 1892, S. 131. Ich ver­
danke den Hinweis auf diese Angaben Paul Wolters.

Archiv f. Beligions-wisBenflchaft. VIII. 2



18 Albrecht Dieterich.

Sind das nicht alles verschiedene Formen der Grund­
vorstellung, die alle Kinder aus der Erde „quellen“ und 
„wachsen“ läßt? Ich wüßte nicht, daß es wirklich echten 
Volksglauben gäbe, der die Herkunft der Kinder in einer 
Weise auffaßte, die nicht mit dieser Grundvorstellung zu­
sammenginge. Oft finden wir es in gut bezeugten Anschau­
ungen des Volkes selbst ausgesprochen, daß etwa, wo der Baum 
die Kinder träg t, sie eben drunten in der Erde waren, ehe sie 
herauswuchsen. So heißt es, nach einem vortrefflichen Zeugen1, 
von der Linde bei Nierstein: Da haben die Frauen aus der
ganzen Gegend die Kinder her. Wenn man das Ohr an die Erde 
legt, hört man, wie die Kleinen unter der Erde jubeln und schreien.

2 W ir betrachten eine zweite lateinische Überlieferung, 
deren W ortlaut wenigstens gar keinen Bedenken unterliegt. 
Daß Iuvenal mit den W orten (XV 140) Terra clauditur infans 
et minor igne rogi auf einen Brauch hindeutet, Kinder zu b e ­
g ra b e n , die für den Scheiterhaufen noch zu jung sind, kann 
um so weniger zweifelhaft sein, als bei Plinius einmal (h. n. 
VH 72) zu lesen steht Hominem prius quam genito dente 
cremari mos gentium non est.2 Vor kurzem hat ein englischer 
Gelehrter3 den Sinn dieses Brauches im wesentlichen richtig 
durch Analogien aufgeklärt und hat eben nur das eine nicht 
hervorgehoben, welche Bedeutung die E rd e , in die begraben 
wird, für den Glauben hat, der jene Sitte schuf. Die Hindus 
dürfen nach dem Gesetze des Manu Kinder unter zwei Jahren 
nicht verbrennen, sondern müssen sie begraben.4 W ir wissen

1 J. W. W olf Hessische Sagen, Leipzig, 1853, S. 13.
2 Die Stelle des Fulgentius exp. serm. ant. p. 113, 19ff. Helm: 

priori tempore suggrundaria antiqui dicebant sepulchra infantium qui nec- 
dum quadraginta dies implessent, guia nee busta dici poterant, quia ossa 
quae comburerentur non er an t, nec tanta inmanitas cadaveris quae locum 
tumisceret, lasse ich lieber beiseite, obwohl ich auch sie für das, wor­
auf es oben ankommt, ruhig verwenden dürfte.

3 J. E. King Classical 'Review XYII 1903, 83 f.
4 Ridgeway E arly  Age o f Greece I 532.



Mutter Erde 19

von einem Glauben der Huronen in Nordamerika, nach dem 
es zwei Arten von Seelen gibt: die einen geben gleich nach 
dem Tode des Menschen zum Totenland gen W esten, die 
anderen bleiben beim Leibe im Grabe, bis sie ein Weib mit 
einem Kinde wieder zur W elt bringt.1 Ebendort gibt es dann 
auch die besondere Sitte, Kinder, die noch nicht zwei Monate 
alt sind, nicht auf dem gemeinsamen Friedhofe, sondern am 
Wege zu begraben, damit sie in vorbeikommende W eiber ein- 
gehen und so wiedergeboren werden könnten. Von den Al- 
gonkinindianern im besonderen wird der gleiche Brauch be­
zeugt.2 Genau dasselbe wird auch aus W estafrika erzählt.3 
Daß in allen diesen Sitten, die bei so verschiedenen Völkern 
in so gleichen Formen sich zeigen, die Erde es ist, die des 
Kindes Seele zu einer neuen Geburt bringen kann, wird gerade 
durch den wesentlichen Punkt bewiesen, daß diese Kinder­
leichen b e e rd ig t  werden müssen, während alle anderen ver­
brannt werden. T erra  clauditur infans: so mag wohl auch 
Iuvenal nicht so ganz zufällig sich ausgedrückt haben.4

Hier dürfen wir aber nicht ganz versäumen, uns zu er­
innern, daß der Glaube, ein neugeborenes Kind sei in jedem 
Falle ein wiedergeborener früher Gestorbener und Begrabener, 
hei den wilden Völkern noch sehr mannigfach klar bezeugt

1 The Jesuit Relations and Ä llied Documents, Cleveland edition, 
1896, X 287, nach Kings Angabe, mir unzugänglich.

2 a. a. 0 . X 272. Weitere Belege ebendafür bei T ylorll 3.
3 Miß Kingsley Travels in Westafrika 478. Die Banyanen sollen 

auch Kinder unter 6 Jahren beerdigen, während sie sonst ihre Toten 
verbrennen, und dafür jetzt als Grund angeben, daß die Kinder noch 
keinen Gott kennten (Beilage der M . Allg. Zeitung 10. März 1903).

4 Nöldeke spricht mir die Möglichkeit aus, daß die Sitte der alten 
Araber, weibliche Neugeborene lebendig zu begraben, mit der Vor­
stellung von der Erde als Mutter Zusammenhänge. „Zu Mohammeds 
Zeiten motivierten sie diese Scheußlichkeit (die er  abgeschafft hat) 
^ it  der Armut. In jener Zeit hatten sie gar keine religiösen Vor­
stellungen mehr dabei; ursprünglich aber werden solche damit ver­
b u n d e n  gewesen sein.“

2*



20 Albrecht Dieterich

ist. N icht bloß kehren kürzlich verstorbene Kinder in bald 
nachher geborenen Kindern wieder, wie in Alt-Calabar die 
M utter, der ein Kind gestorben ist, in einem neugeborenen 
das Abgeschiedene wiedergekommen glaubt.1 Von den E in­
geborenen am N iger-D elta wird erzählt, daß sie, wenn ein 
Kind geboren ist, ihm allerlei Sächelchen zeigen, die ver­
storbenen Gliedern der Familie gehörten. W ird es auf einen 
Gegenstand irgendwie besonders aufmerksam, so ist es dessen 
Besitzer, der wiedergekommen ist. „Es ist Onkel John , er 
erkennt seine Pfeife."2 In Yoruba an der afrikanischen 
W estküste wird bei der Geburt eines Kindes zum Priester ge­
schickt und bei der Lieblingsgottheit der Familie angefragt, 
welcher von den verstorbenen Vorfahren beabsichtige in dem 
Kinde zu wohnen, um ihm danach seinen Namen zu geben. 
Man begrüßt dort die Ankunft des Kindes mit W orten, die 
bedeuten „Du bist angekommen“.3 W ir wissen von den ver­
schiedenartigsten Veranstaltungen, die alle dazu dienen sollen, 
bei der Geburt eines Kindes zu erforschen, welcher der Vor­
fahren in ihm wieder erschienen sei: es werden Glasperlen auf­
gehängt und die Namen der Ahnen hergesagt; bei dessen 
Namen sie sich in besondererW eise bewegen, der ists4; oder 
Reiskörner werden ins W asser gelegt und einzeln mit den 
Namen der Vorfahren benannt; an der Bewegung des be­

1 Tylor II 4. 2 Miß Kingsley Travels in  Westafrilca 493.
8 Zeitschrift für Missionskunde und Religionswissenschaft, heraus­

gegeben von Arndt XY 1900, 17. Yon den Evheern im Togogebiet wird 
berichtet, daß sie bei der Geburt eines Kindes einen Fetischpriester 
rufen, der „den Namen eines Yerstorbenen aus der Familie des Mannes 
oder der Frau offenbaren soll, der in der Person dieses eben geborenen 
Kindes wieder in die W elt eingeboren se i“. Dem Kinde wird der Name 
des Verstorbenen beigelegt; nach C. Spieß M itteil. d. Orient. Semin. 1903, 
Afrikan. Stud. S. 56. (Den Hinweis danke ich C. H. Becker.) Ähnliches 
auch von D. Westermann bezeugt in dem Aufsatze Über die Begriffe 
Seele, Geist, Schicksal bei dem E w e- und Tschivolk, 3. Abschnitt im An­
fang, Archiv f. Religionswissensch. VIII, 1. Heft.

4 Andree Ethnographische Parallelen 171.



treffenden Kornes erkennt man, daß dieser Vorfahr wieder­
erschienen ist. Bei den Maoris in Neuseeland zählt der Priester 
dem Kinde die Namen auf: bei wessen Namen es niest oder 
schreit, der ist in ihm wiedergeboren.1 Bei nordamerikanischen 
Indianern wird z. B. ein Kind, das den Namen des Großvaters 
bekommt, zunächst mit derselben Ehrfurcht begrüßt, die jenem 
gebührte: es ist eben der Großvater. Und es gehört vielfach 
noch unter solchen Völkern zum Brauch, im Kinde den Groß­
vater wiedergekommen zu sehen und ihm dessen Namen zu 
geben.2 Noch ein Beispiel aber mag endlich zeigen, wie man 
sich eine direkte Seelenübertragung von dem Sterbenden denken 
kann: bei den Takullis in Nordwestamerika überträgt der Me­
dizinmann die Seele eines Sterbenden oder Toten, indem er 
ihm die Hände auf die Brust legt und sie dann über den 
Kopf eines Verwandten hält und hindurchbläst. Das nächste 
Kind, das diesem geboren wird, hat die geschiedene Seele 
empfangen und erhält Rang und Namen des Verstorbenen.3 
Man muß in solchem Zusammenhange unm ittelbar auf den 
Gedanken kommen, daß es vielfach einen gar tiefen H inter­
grund in einst sehr konkreten Anschauungen vom Weiterleben 
der Ahnen haben mochte, wenn die Enkel nach alter Sitte so 
mancher Völker regulär den Namen des Großvaters trugen. 
Name ist voreinst Seele und Wesen. W ie weit es freilich in 
solche Vorstellungen zurückragen könnte, wenn in unserer 
Sprache noch das W ort „E nkel“ tatsächlich nichts anderes 
heißt als der „kleine Großvater“4, das würde ich nicht ent­
fernt zu beurteilen wagen.5

1 Tylor II 4. 2 Andree a. a. 0 . 171.
8 Waitz Anthropologie der Naturvölker III 195, vgl. 198, 213.

Bastian Zeitschrift für Völkerpsychologie. V 161 f.
4 Kluge Etymolog. Wörterbuch s. v.
e Hier kann ich, obwohl auf Griechisches hier noch nicht ein­

gegangen werden soll, nicht unausgesprochen lassen, daß ich die 
eutung einer Vorschrift des alten Funeralgesetzes von Keos und des 

v°^°s in der Makartatosrede des Demosthenes § 62, die King mitver-

Mutter Erde 21



22 Albrecht Dieterich

3 W ir sind noch nicht so weit vorgedrüngen, um 
überhaupt solche Ausblicke tun zu können. Zunächst fügen 
wir noch einen dritten Brauch hinzu, den wiederum eine ver­
einzelte lateinische Überlieferung auch für die römische W elt 
bezeugt. In  Versen des Lucilius, die Nonius (p. 430, 25 ff. 
Lindsay) anführt, heißt es:

Symmachu’ praeterea iam tum depostu ’ bubulcus
JExdlans animam pulmonibus aeger agebat.

Man hat bereits richtig erkannt, daß es sich hier und über­
haupt in der üblichen Bezeichnung depositus für den dem Tode 
nahen Kranken um ein Legen des Sterbenden, nicht des Toten 
auf die Erde handelt.1 Man hat auch bereits die Stelle des Servius 
(zu Aeneis XTT 395) hinzugefügt, der von der Sitte berichtet, 
verzweifelte Kranke vor die Türe zu setzen, ut extremum 
spiritum redderent terrae. Je mehr Einleuchtendes nach allem, 
was wir schon an uns haben vorüberziehen lassen, eine solche 
Erklärung haben muß, um so leichteren Herzens können wir 
die zweite Erklärung bei Servius vel ut possent a trans- 
euntibus forte curari, qui aliguando simili laboraverant morbo 
als eine unzeitige Erinnerung an eine in antiker L iteratur

wertet nach F. B. Jevona Classical Review  IX 247 ff., nicht so ohne weiteres 
annehmen kann. In der Inschrift steht (Dittenberger Nr. 877, 24ff.) 
. . inr}V fih liva i yvvalxag Tcgog xrjv olxlriv a lia s  h' xag piaivo-
pivag. (tiaLVE6&ai Sh (.ir}X£Qa Kal yvvalKu Kal dSsX(peug Kal d’vyax^gag, 
uigog Sh xavxaig ph -zXiov itivxs yvvaiKäv, italSag Sh Svo, d'vyaxtgag 
ccvsipiäv, äXXov Sh [irjSiva. xovg (iiaivo^iivovg Xov6a[iivovg iteqI itdvxa 
rov XQ&ra kxX. (die Ergänzungen sind unwesentlich). Soll hier wirklich 
durch Anführung von Bräuchen der Algonkinindianer u. dgl. wahrschein­
lich werden, daß die Weiber, die man zuläßt, die Seele des Verstorbenen 
aufnehmen und wiedergebären sollen (zudem htr\v i£evt,%‘fr«)? Nein, 
nur die nächsten Verwandten dürfen sich die einmal unvermeidliche 
Befleckung zuziehen. Auch bei Demosthenes ist keine Instanz, die 
eine andere Auffassung auch nur nahelegte. In solchen Fällen halte 
ich die Auslegung durch Naturvölkerbräuche, die tatsächlich Fremdes 
hineinlegt, für schlechterdings unerlaubt, und ich lege Wert darauf, 
daß man den Unterschied solchen Verfahrens und des meinigen bemerke.

1 Mau bei Pauly-Wissowa EealencyJclopädie I I I1, 347.



Mutter Erde 23

mehrfach wiedergegebene, aber auch von Anfang an miß­
verstandene ethnographische Kuriosität (von Herodot I 197 
an) unter den Tisch fallen lassen. Yor kurzem ist dann zu 
dem römischen deponere bereits die in verschiedenen Gegenden 
Deutschlands, in Ostpreußen, der Lausitz, der Oberpfalz, dem 
Vogtland, in Schlesien, in sächsischen Dörfern Siebenbürgens 
beobachtete Sitte in Parallele gesetzt worden, den Kranken, 
wenn der Tod herankommt, aus dem Bette zu heben und auf 
die Erde zu legen.1 Sie waren schon früher zur Erklärung 
des entsprechenden indischen Brauches verwendet2 und auf­
merksam gemacht auf einen Bericht von irischer Sitte when the 
dying man seems to suffer great agony, it is thought to be due 
to the presence o f chicken feathers in his bed and his friends 
will sometimes lift him up and place Mm upon the floor to 
relieve Mm.3 Hier ist die Begründung des Brauches gerade so 
gewiß später, als man ihn nicht mehr verstand, falsch an­
gegeben, wie wenn es heißt, daß dem Tscheremissen und dem 
W ostjaken beim E in tritt des Todeskampfes der Federpfühl 
weggerissen und ihm nur Stroh untergelegt werde, weil das 
Wegwerfen eines Federpfühls zu kostspielig sei.4

Mit Recht ist aber auch schon kürzlich, indem z. B. 
der thüringische Brauch beachtet ward, daß nicht der Sterbende 
auf die Erde gelegt, sondern auf ihn etwas Erde gelegt wurde5, 
die Folgerung gezogen, daß das Wesentliche nicht etwa die

1 Saxnter Festschrift für Otto Hirschfeld 249 ff. Dort die näheren 
Belege. Dort auch das bedeutsame Zeugnis aus dem 11. Jahrhundert: 
Bischof Benno von Osnabrück wird todkrank auf die Erde gelegt und 
stirbt so. A. Körte macht mich darauf aufmerksam, daß auch Franz 
v°n Assisi, der vielfach dem Glauben des Volkes nahe stand, sich 
sterbend auf die Erde legen ließ (Sabatier Frangois d’Assise 396).

2 Caland im Museum, Leiden, X, 1902, Nr. 2. p. 34.
8 Mooney Funeral customs of Ireland (Proc. Am. Philos. Soc. XXV, 

P- 226).
4 S. K. Kusnezow Über den Glauben vom Jenseits und den Todten- 

cultus der Tscheremissen, Internat. Archiv f. Ethnographie IX 157.
Wuttke D . Volksaberglaube, § 724.



24 Albrecht Dieterich

Veränderung der Lage des Sterbenden sei, sondern die Ver­
bindung, in die man ihn mit der Erde setze.1 „Es liegt dabei 
jedenfalls die Vorstellung von einem Aufenthalte der Toten 
unter der Erde zugrunde. Damit die Seele ohne Aufenthalt 
in das Totenreich unter der Erde eingehen kann, muß der Mensch 
auf der Erde sterben, oder er wird wenigstens symbolisch, wie 
in Thüringen, mit der Erde in Verbindung gebracht.“

Man überblicke die Bräuche, die wir zusammengestellt 
haben: aus der Erde kommt die Menschenseele, in die Erde 
kehrt sie zurück und die Erde gebiert sie wieder zur neuen 
menschlichen Geburt.2 So wird es uns nun nicht die mindeste

1 Samter a. a. 0.251. Von ihm auch die oben direkt angeführten Worte.
2 Ich will wenigstens in einer Anmerkung nicht unausgesprochen 

lassen, daß aus der oben erörterten Vorstellung primitiver Menschen es 
möglicherweise verständlich werden könnte, warum so vielfach die 
Menschenleichen in Hockerstellung beerdigt wurden. Daß es die Stellung 
des Embryo sei, ist bereits vielfach ausgesprochen worden — wenn ich 
mich recht erinnere, zuerst von Virchow —, aber ohne die leiseste 
Möglichkeit der Erklärung, warum man dem zu Beerdigenden solche 
Stellung gab. Es braucht ja  auch hier nicht aus einem einzigen Grunde 
und einer einzigen Vorstellung der so weit und mannigfaltig verbreitete 
Brauch erklärt zu werden; daß weder Raumersparnis der alleinige 
Grund ist, noch Zusammenknebelung der Toten, auf daß sie nicht sich 
bewegen und wiederkommen könnten (vgl. Schötensack Verhandlungen 
der Berl. anthropol. Gesellschaft 1903, 522), läßt sich leicht nachweisen. 
Und daß bloß der Wunsch, die charakteristische Stellung des Schlafenden, 
Ruhenden darzustellen, zu diesem mächtigen und zähen Brauche geführt 
haben sollte, ist mir höchst unwahrscheinlich. Man muß sich aber 
hüten, irgend etwas Reflektiertes darin zu sehen, sondern unmittelbar 
notwendige Anschauung, wenn man dem Gedanken nachgehen will, 
daß man dem zu Bestattenden die Form gab, die er bei seiner Geburt 
hatte, damit ihn die Mutter Erde wiedergebäre. Es wäre um so 
begreiflicher, daß man vielfach nur noch die kleinen Kinder zur 
Wiedergeburt beerdigt, wenn man der Erde das Neugebären der Großen 
nicht mehr zutraut oder zumutet. Werden doch an manchen Fund­
stätten nur noch Kinder in hockender Stellung begraben vorgefunden. 
W ie dem allen sei, ein Gegengrund wäre keinesfalls, daß den Wilden 
die anatomische Kenntnis des Embryo gefehlt habe: wie ungefähr das 
Kind im Mutterleibe lag , hatten sie schon tausend Unglücksfälle und 
Grausamkeiten gelehrt.



Mutter Erde 25

Schwierigkeit mehr machen, einige Bräuche zu verstehen, nach 
denen man einen Kranken „begräb t“, um ihn gesund wieder aus 
der Erde zu holen. Kristoffer N yrop1 gibt an, daß ein Mann im 
Vendryssel gegen Hexerei die Kur brauchte, eine Nacht in 
einem offenen Grabe auf dem Kirchhof zu liegen. In  voll­
ständigerer Form werde dieser Brauch aus Salling berichtet, 
wo ein Mann seine Tochter, die Hexenkünste gelernt hatte, 
zu kurieren wünschte. Um das Böse zu bezwingen, gab der 
Pfarrer den R at, „daß man ein Grab graben sollte, in das 
das Mädchen niedergesetzt werden sollte, und man sollte Erde 
darauf werfen, außerdem sollte man über sie pflügen, säen 
und eggen, und wenn sie wieder aufgenommen würde, sollte 
es ihr geholfen haben“. Das gleiche findet sich in einem 
alten Zauberbuch aus dem vorigen Jahrhundert2: „R at für 
einen, der verhext ist, so daß nichts anderes helfen kann: 
lege ihn in die Erde und pflüge und säe über ihn, nimm ihn 
dann wieder auf“. Auch Nyrop kann diesen Bräuchen keine 
andere Deutung geben als die, daß so symbolisch ausgedrückt 
Werde, daß man zu unserer gemeinsamen Mutter Schoß 
zurückkehre, indem man in die Erde begraben und diese 
über einen zugesät werde, worauf man von der Erde auf­
erstehe, d. h. zu einem neuen Leben wiedergeboren werde.3

Die Betrachtung so mannigfacher Bräuche der verschie­
densten Völker, auf die uns die drei römischen einzelstehen­
den Überlieferungen führten, haben uns bereits mancherlei über

1 Kludetrcet (=  Lappenbaum) D ania  I 26 ff. leb verdanke den 
Hinweis und die Übersetzung der Stellen meinem Kollegen B. Kahle.

2 Kristensen JysJce folkeminder VIII 261.
3 Ich lege absichtlich alle Bräuche beiseite, deren Auffassung in 

diesem Falle meines Erachtens zweifelhaft sein kann. Den verbreiteten 
Heilbrauch des Durchziehens (auch wenn es durch Erdgruben oder Erd­
stücke geschieht) würde ich nur in wenigen Fällen als einen Akt magischer 
Wiedergeburt verstehen können. Es kann auch hier nicht ein ganzer 
Komplex von Bräuchen aus einem Punkte erklärt werden: unentwirrbar

Hüpfen sich ineinander die verschiedensten Fäden alten Glaubens.



26 Albrecht Dieterich

ursprüngliches Denken, über einige seiner Grundformen lehren 
können, die bei so vielen Völkern so ähnlich wiederkehren. 
In  all dem, was ich anführte, ist, so war meine Absicht, 
bereits streng ausgeschieden gewesen, was nicht in den Ge­
dankenkreis, in dem wir stehen, irgendwie gehören m u ß , und 
in dem Verständnis solcher Bräuche ist es natürlich das 
wesentlichste, ohne irgendeine auch nur leise gewaltsame 
Umbiegung des Gegebenen behutsam nachfühlend zu erkennen, 
welcher religiöse Glaube der uns so fernen Zeiten und Menschen 
diese schließlich petrefakt gewordenen Riten geformt hat. N ur 
durch lange Arbeit an den alten Überlieferungen und fort­
währenden Umgang mit dem religiösen Denken vergangener 
Zeiten und ursprünglich empfindender Menschen kann ganz 
allmählich die Fähigkeit erworben werden, wieder einigermaßen 
richtig zu erkennen, was in den wenigen uns erhaltenen Resten 
ältester Volksreligion an religiösen primitiven Gedanken be­
schlossen liegt. Niemand kann von sich sagen, daß er solche 
Fähigkeit erworben habe: aber ob aus gegebenen Materialien 
von Analogien, ohne die unendliche Fülle der Motive und 
Wege der religiösen Gedanken in enge Formeln zu zwängen 
oder sie zu voraus gesetztem Ziel abzubiegen und umzubrechen, 
richtige einleuchtende Folgerungen gezogen werden, wird un­
befangene Prüfung leicht unmittelbar beurteilen. Es handelt 
sich ja  in unserem Falle ohne Zweifel bisher um Bräuche, 
die in wesentlichen Formen nicht etwa auf einige Völker oder 
Stämme, etwa auf Indogermanen, beschränkt wären. Hier ist 
einer der Fälle, da sicher voneinander ganz unabhängige 
Völker in übereinstimmenden religiösen Riten ein überein­
stimmendes religiöses Denken bekunden. Die Übereinstimmung 
kann weder durch Urverwandtschaft einer bestimmten Gruppe 
von Völkern erklärt werden, noch durch Übertragung von 
einem Volke zum anderen. Und es liegt ja  auf der Hand, 
daß derjenige, der eine dem primitiven Menschen — es hat 
immer seine Bedenken, „allen“ Menschen zu sagen, weil das



Mutter Erde 27

ja  natürlich tatsächlich nie bewiesen werden kann — ge­
meinsame Form des Denkens aufweisen will, ebendiese bei 
Völkern zeigen muß, die gerade gar keine geschichtliche Be­
ziehung miteinander haben können. Ein solches Verfahren 
stößt um so mehr auf vielfache unmittelbare Abneigung, als 
in der Sprachwissenschaft und aller W issenschaft, die sich mit 
Entwickelung der K ultur beschäftigt, zunächst die Gruppen 
der zusammengehörenden Völker eingehalten werden und dort 
nur so ein geordneter Fortgang der Erkenntnis erreicht 
werden kann.

W ir haben erkannt, daß bei vielen Völkern, die keinen 
geschichtlichen Zusammenhang haben können, die Erde als 
die Mutter der Menschen gilt, aus der die Menschenkinder 
kommen zur irdischen Geburt, daß ebenfalls ohne geschicht­
lichen Zusammenhang an verschiedenen Punkten der Erde die 
Sitte vorhanden ist, kleine Kinder, die vor einem gewissen 
Alter gestorben sind, der Erde wiederzugeben, wenn sonst 
Verbrennung der Toten üblich ist —, nachweisbar wird 
ihre baldige W iedergeburt eben nur aus dem Schoß der 
Erde erwartet. Eine Erklärung, warum gerade bei Kindern 
diese W iedergeburt aus der Erde weiter geglaubt und rituell 
erstrebt wird, auch bei Völkern, die keineswegs im übrigen den 
Glauben an das Weiterleben der Seelen der Menschen und 
deren mögliche W iederkehr aufgegeben haben, war nicht aus 
den Tatsachen abzunehmen. Endlich aber zeigte sich, wieder 
ohne einen möglichen historischen Zusammenhang der einzelnen 
Riten, der Glaube weit verbreitet, daß die Seele1 des sterben­
den Menschen zur Erde zurückgeht, und es fehlt ja  auch sonst 
nicht an sicheren Spuren, daß die Seele alsbald in andere 
Menschen eingeht, von denen aus sie zu neuer irdischer Geburt

1 Ich muß es wenigstens einmal aussprechen, daß natürlich der 
Ausdruck Seele immer nur der Einfachheit wegen gebraucht wird, wo 
man namentlich bei „Naturvölkern“ je nachdem ganz anders reden müßte. 
Aber es unterliegt ja  keinem Mißverständnis, was gemeint ist.



28 Albrecht Dieterich

gefördert wird. Daß gerade, wo es sich um Geburt und 
Sterben handelt, um Beginn und Auf hören eines Lebens, um 
die größten Rätsel jeglichen Menschenseins, daß hier sich bei 
den verschiedensten Menschengruppen gleiche Lösungen ein­
stellen, ist von vornherein wohl begreiflich. Und wenn irgendwo 
davon geredet werden kann, daß unter gleichen Bedingungen 
auch gleiches Resultat im religiösen Denken zu beobachten 
sei, so liegt es hier so, daß die Bedingungen menschlicher 
Denkfunktionen, soweit sie allen gleich gegeben sind, hier vor 
dem absolut gleichen Problem zu einigen gleichen Lösungen 
führen mußten. Und es ist nicht bloß diese Lösung, die wir 
formulieren können: die Erde ist die Mutter aller Menschen, 
aus der sie hervorkommen und in die sie zurückgehen, um 
aus diesem Mutterschoß wieder neu zu weiterem Leben ge­
boren zu werden. W ir begreifen, daß das ursprüngliche 
Denken sich eine Entstehung eines vorher nicht Vorhandenen, 
die für dies eben ein Entstehen aus dem Nichts wäre, nicht 
vorstellen kann. W ie alle Geschehnisse um den primitiven 
Menschen herum ja  nur eine zusammenhangslose Fülle von 
W undern, ich möchte sagen von magischen Akten, ist, die 
er ganz allmählich durch die kindlichsten Fehlschlüsse in 
Kausalitätszusammenhänge zu bringen sucht — nur nebenbei 
sei bemerkt, wie lange es vielfach gedauert haben mag, bis 
man den Zusammenhang von Zeugung und Geburt richtig er­
kannt hatte — , so ist die Zeugung und Geburt ein W under, 
ein magischer Akt, der eben wie durch Zauber etwas zur E r­
scheinung bringt, was vorher wo anders war. W as neu ent­
steht, kommt irgendwoher, ist vorher irgendwo anders gewesen. 
Jede Neuentstehung ist nur als eine lokale Übertragung zu 
erfassen, als eine Metathese oder eine Metamorphose. Insofern 
ist nach solchem Denken das Leben, die „Seele“ präexistent 
und die „Seelenwanderung“ ist eine Anschauungsform ur­
sprünglichen Denkens. W ie die Seele aus der Erde kommt, 
zur Erde geht, um von da neu zur Geburt auszugehen und so



Mutter Erde 29

immer weiter, das ist der Kreislauf der Geburten — ich kann 
die griechische Bezeichnung xvulog ysviöscav doch schon hier 
nicht unausgesprochen lassen —, der tatsächlich dem primitiven 
Denken angehört. Ich denke, das ist eine wesentliche E r­
kenntnis. Und davon braucht ja  hier nicht ausführlicher die 
Rede zu sein, wie nahe es dem Menschen liegt, Zeugung und 
Geburt unmittelbar zu sehen in dem Bilde des Säens in die 
Erde und des Hervorbrechens der Pflanze. W ie die Parallelität 
dieser Vorgänge des Erdlebens und des Menschenlebens als 
Identität erscheint und wiederum unmittelbar in ursprünglichem 
Denken zur Kausalität wird, kann erst die weitere Unter­
suchung klar werden lassen.1 Das ist schon jetzt deutlich: hier 
liegt eine zweite Bedingung, die über die ganze Erde dem 
Menschen, der vor dem W under der Geburt steht, gleich ge­
geben ist, die zu gleichem Resultat seiner Anschauung führt. 
Neues Leben sah der Mensch allüberall hervorbrechen, wo 
Samen einging: aus der Erde. N icht im mindesten hat hier 
irgendwelche Reflexion statt oder bildliche Rede; sondern es 
ist ja  die einzige Form menschlichen Denkens, das eine unter 
dem Bilde des anderen zu erfassen, wie es in der Sprache auch 
gerade in diesem Falle sich mannigfach festgelegt hat. Ich 
brauche nicht zu sagen, daß der Mensch keineswegs, um diese 
unmittelbare Analogie zu sehen, schon irgendwelchen Acker­
bau kennen gelernt haben mußte, den er freilich in gewisser 
Form weit früher kannte, als man gemeinhin sich vorzustellen 
pflegt.

W ie stufenweise im menschlichen Denken das Unbekannte 
unter dem Bilde des Bekannten sinnlich erfaßt wird, läßt sich

1 Die vielfachen „magischen“ Riten, die durch menschlichen 
Zengungsakt oder dessen Abbild die Erde fruchtbar machen oder 
durch mimische Darstellung der Befruchtung der Erde menschliche 
Geburt oder Neugeburt bewirken wollen, werden erst im IV. Ab­
schnitt besprochen werden. Sie können vielleicht erst das eigent­
liche Verständnis des ursprünglichen Denkens von der „Mutter Erdeu 
eröffnen.



30 Albrecht Dieterich

leicht weiterhin darlegen an den Bräuchen, die sich um die 
Geburt des Menschen entwickelt haben. So sehen wir bei der 
Namengebung nicht nur, was oben erwähnt wurde, daß mit 
dem Namen die Seele des Vorfahren oft erst eigentlich in das 
Kind einzieht; der Name ist erst sein geistiges Wesen.1 Ein 
stummes Kind bekommt keinen Namen, der Name ist, in unserer 
Sprache zu reden, die „Seele“ des Kindes. Kranke wechseln 
den Namen, damit der Tod nicht an ihr Leben kann. W er 
den Namen weiß, hat Leben und Seele des so Benannten in 
seiner Gewalt. In Brasilien muß der Vater bei der Geburt 
jedes Kindes einen neuen Namen annehmen; seine bisherige 
„Seele“ ist nun die des Kindes. W ir erwähnten die ver­
breitete Sitte, daß das Kind den Namen des Großvaters be­
kommt. Das Entstehen geistigen Wesens ist ursprünglichem 
Denken unfaßbar: es wird als eine neue leibliche Geburt aufgefaßt. 
So glaubt unser Volk nicht nur an eine W iedergeburt bei der 
Taufe im wirklichen Sinne, sondern es hält den Paten für den, 
der wirklich dem Kinde, wie ein leiblicher Erzeuger, „geistige“ 
Eigenschaften vererbt. Die leibliche Geburt ist eine Metathese 
aus der Mutter Erde, die geistige Entwickelung, ein Erwachen 
und Wachsen der Seele (meist scheint es den Naturmenschen 
m it dem Anfang des Sprechens einzutreten), ist wiederum eine 
leibliche Geburt, eine Wiedergeburt. So muß Schritt für Schritt 
das Erkannte das Bild für das zu Erkennende abgeben. An 
aller der Vorstellungen aber, zu denen wir Vordringen, äußer­
stem Anfang steht die Mutter Erde. Hier müssen letzte 
W urzeln religiösen Denkens verborgen sein.

1 Einiges Wesentliche habe ich in meiner Mithrasliturgie U l f .  dar­
gelegt und von anderen ist der „Name“ mehrfach in letzter Zeit behandelt 
worden. Ich habe hier nicht die Absicht, darauf zurückzukommen. Aber 
gerade hier möchte ich noch besonders auf die Zusammenstellungen 
Jiriczeks in den Mitteil, der Schles. Oes. f. Volkskunde I 30 ff. hin- 
weisen.



Mutter Erde 31

II

Mit dem, was uns diese Prolegomena durch die Analogien 
Weit verbreiteten Volksbrauches und Volksglaubens bereits ge­
lehrt haben, ausgerüstet, treten wir in die griechische Welt. 
Es soll nun von keinerlei kulturlosen Völkern und von keinerlei 
deutschem Aberglauben mehr die Rede sein; der aufmerksame 
Leser wird beurteilen können, wieweit die bisherigen Be­
trachtungen zum besseren Verständnis vereinzelter griechischer 
Zeugnisse von Nutzen sind, ohne daß ihrer einfachen Inter­
pretation das geringste Fremdartige hinzugetan werden soll.

Bei Homer freilich dürfen wir nicht beginnen. W ir 
können von vornherein wissen, daß diese dem Volksglauben 
und Volksbrauch bewußt abgewandte, in eine damals wunder­
bare Höhe freier Aufklärung gehobene Ritterpoesie schwerlich 
Zeugnis von einer Volksreligion der Mutter Erde geben wird. 
W ohl erkennen wir deutlich aus in gleicher Formel wieder­
kehrendem Eide, daß da eine starke Unterwelt der Religion 
in die höhere Sphäre hineinragt: die Ge spielt dort ihre 
gewaltige Rolle.1 Wo ein fester Opferbrauch beim Eide er­
wähnt wird, da wird der Erde neben der Sonne geopfert.2 
Anders die hesiodische Poesie: den Kulten der böotischen 
dauern konnte ja  die Verehrung der fruchtspendenden Erde 
so wenig fern sein, wie die des zeugenden Eros. Und doch 
tr itt sie auch da nur lebendig hervor in den genealogischen 
ß-eihen der Götter- und W eltentstehung: nach dem Chaos ward 
die Erde, sie erzeugt den Himmel, der ihr gleich ist und sie 
ganz bedeckt, dann die Berge und das Meer.3 Uranos und 
Gaia sind weiterhin das große Götterpaar, von dem alle anderen 
Götter stammen, oi' j k^syivovto a a l Ovqccvov ccötsqösvtos* 
■Die Mächte, die in solchen Genealogien an den Anfang gestellt

1 H. HI 276 f. XIX 258 f. 2 11. I I I104.
8 Theog. 127 f. 4 Theog. 106, vgl. 154 u. b.



sind, haben eine ganz bedeutende Geltung in der wirklichen 
Religion gehabt, sind aber für den damals mächtigen Kult 
bereits in den Hintergrund gedrängt von anderen Göttern, 
den späteren und letzten der Genealogie. So bewahrt sich 
gerade in den Anfangsreihen der Göttergeschlechter außer den 
blassen Hilfsspekulationen der Genealogen, echte Yolksreligion. 
Auch das W eltei wird ihr angehören. Eine Erscheinung, die 
uns noch mehrfach begegnen wird, tritt uns schon hier vor 
Augen, wenn wir an die Nachfolge der hesiodischen Genealogien 
denken: Volksreligion lebt in der Mystik weiter. Dort hat in 
den Theogonien und Kosmogonien die Mutter Erde stets eine 
besondere Stellung behalten.

Über homerische und hesiodische Poesie mußte gleich 
ein W ort gesagt sein. Aber wir wollen nicht weiter zu 
Anfang einzelne Spuren, die schwer zu erkennen sind, ver­
folgen und nicht den Zeugnissen ältester Erdkulte etwa in 
Olympia, Delphi, Dodona nachgehen. W ir müssen doch erst 
einmal wissen, welche Anschauungen von einer Mutter Erde 
im griechischen Glauben vorhanden waren. „Volksreligion“ 
nicht bloß an ganz zufälligen Zeugnissen zu fassen, können 
wir nur in Athen hoffen. Da gilt es sich umzusehen. Und 
sobald wir in die Reste des ältesten attischen Dichters blicken, 
treffen wir auf die wunderbar persönlich göttlich geschaute 
schwarze Mutter Erde, der sie die öqol, die Schuldsteine, in 
den Leib gestoßen haben: Solon hat sie weggenommen und 
der befreiten Erde gilt die ftvölu 6si6ayjd'Ei(t} Die [itfzi/jQ 
liEyCörr} dcufiövGov 'OlvjiTtCcov, Tri [iskcciva soll für Solons W erk 
als Zeugin auftreten vor dem Richterstuhl des Xgövog.2 Aber 
am unmittelbarsten kommt doch bei dem ersten großen Tragiker 
Athens zum Ausdruck, was attische Volksreligion von der

1 Plutarch Solon c. 16. 6ei6ä%d'£icc kann selbstverständlich ur­
sprünglich nur von der Erde gemeint sein, wie es auch immer die 
Athener selbst nachher mögen verstanden haben.

2 Aristoteles ’A&j]v. itoh t. c. 12.

32  Albrecht Dieterich



Mutter Erde 33

Mutter Erde glaubt. In  den Choephoren betet Elektra zu 
den Mächten der Tiefe, insbesondere zur Erde (v. 128f.):

K a l  T a l a v  a v x ^ v f  rj r a  T ta v x a  r U x e r a i  

d 'Q E ip a ß a  t  a v & i g  r & v d e  K V f ia  X ä f iß a v e c .

Man muß jedes griechische W ort beachten, vor allem tcv̂ lcc 
=  Jcvyfia, das den Keim, die Frucht im Mutterleibe bezeichnet: 
die Erde gebiert alles und nimmt von allem wieder den Keim 
zu neuer Geburt; das ist deutlich gesagt. Darauf gießt Elektra 
die Spende und ruft den Vater. Am Schlüsse des Gebetes 
stehen diese W orte (148ff.):

r tf iL V  öe  7 to [ i7 tb g  i G d i  z c o v  i ß & l & v  a v c o  

6 v v  'd 's o iö i  K a l  r f j  K a l  v iK rjcp o g co .

TOiatöd’  i n  ev’jfC'ig zagd’ ijttßTtivSca %oag.

In den Sieben gegen Theben, namentlich im Anfang, tritt die 
Anschauung gerade von der Menschenmutter Erde durchaus 
unmittelbar und selbstverständlich immer wieder hervor. Alle 
sollen helfen der Stadt und den heimischen Götteraltären, daß 
die Ehre nicht ausgetilgt werde (v. 16ff.):

x s K v o ig  r e  r i j  t s  [ iv jx q c , g j t l x a x r ]  T Q oqxp . 

rj y a Q  v e o v g  S Q T to v za g  e v jn s v e i  n i d w , 

a T t a v t a  i t a v Ö 0K 0 v 6 a  i t a i d s t a g  o z l o v ,  

id 'g e 'ip a x  o iK r jT ^ Q a g  c iö T tid r jcp o Q O vg j 

t i l ö z o l  7 i o $  ta g  'y iv o tö & E  i t g o g  %Q£og r o S e .

Eigentlicher kann die Fr\ xovqotQÖcpog kaum geschaut werden. 
Und weiterhin betet Eteokles (v. 69f.):

ob Z s v  t s  K a l  r i j  K a l  n o X i ö ö o v y o i  f t s o l  

’A q a  x ’E g tv v g  %axqog i] (lEyaG&evrjg —

da ist sie noch neben dem großen Himmelsgott und den 
Göttern der Stadt — daß die Erde frei sei, nicht vom Joch 
der Knechtschaft gebeugt (v. 74f.), ist die Hauptsache des 
Grebetes und des Kampfes. Es ist die Heimaterde, die sie 
geboren, die ihre Stadt träg t, die ihre Söhne genährt bis 
dahin: r ij (njrrjQ xovQotQÖcpos. Und doch nannte die griechische

Archiv f. Religionswissenschaft. V II I . 3



34 Albrecht Dieterich

Sprache, wer weiß wie lange schon, das Heimatland im Gegen­
satz zum fremden, das Land, nach dem sich der Hellene 
nennt und für das er kämpft, das V aterland  TtaTglg yala , 
ebenso wie der Römer patria sagte. Vielleicht erschließt sich 
im Laufe unserer Betrachtung noch besseres Verständnis dieser 
denkwürdigen Tatsache. Die Allmutter Erde (jra/i^rcop yfj) 
wird auch bei Aischylos einmal im Prometheus (v. 88) an­
gerufen unter all den Mächten der Natur ringsum, die das 
Leiden des Gefesselten schauen. Aber ein aus den Danaiden 
erhaltenes Fragment (44 N 2) zeigt uns auch bei Aischylos die 
ganz unmittelbare Anschauung, wie sie lebendiger gar nicht 
in W orte gefaßt werden kann, von dem zeugenden Himmel 
und der alles empfangenden und gebärenden Erde. Aphrodite 
selber spricht:

ipä fisv ayvog ovQavog xQ&Gai %&6va,
I'qcoq de ycciav Iccfißccvsi yd(iov tv%eiv. 
ofißQog ff  cot svvaovxog ovqccvov Tteßav 
£%v 6s ycciav' t) de xinxsxai ßqoxoiq 
{irjXcov tb ßoßnccg %al ßiov örjfi^XQiov,
ÖEvÖQG) xig (oqu d’tx voxL^ovxog ydfiov 
xiksiog ißxi' x&v ö’iyä) naqatxiog.

Des Himmels Naß macht die Erde schwanger. Die Eigentlich- 
keit der W endungen xQ&6ai yfrövcc, UfißQog sxvGs ycciav, votC^cnv 
yccpos1 zeigt die urwüchsige Kraft dieses Volksglaubens. Das 
ist Volksreligion.

Es ist sehr bezeichnend, daß bei Sophokles von dergleichen 
Vorstellungen nichts zu finden ist. Auch sonst pflegt das in 
analogen Fällen bei ihm ebenso oder ähnlich zu sein. E r ist viel 
zu sehr von priesterlicher Bildung getragen, um verborgeneren 
Volksglauben aufzusuchen, viel zu sehr den großen herr­
schenden Kulten und Gottheiten seiner Stadt hingegeben, um 
mystischen Lehren und Stimmungen geneigt zu sein, in beidem

1 Gerade alle diese drei sind bei Nauck durch Änderung verdorben 
und verfälscht (tqö>6ccl nur in der Anmerkung, die anderen im Text).



Mutter Erde 35

von Aischylos so verschieden wie von Euripides. Sopho­
kles spricht einmal von der Erde, der Mutter auch des Zeus 
(Philokt. 391), aber da ist ersichtlich die asiatische Berg- 
m utter und zugleich die kretische Rhea gemeint, die ja  eben 
Mutter des Zeus war. Bei Euripides tritt wieder des öfteren 
hervor, was wir bei Aischylos kennen lernten, aicavta tCxtsL 
Zft’cov Ttahv xs Xafißävsi, sagt er (fr. 195 N.2), ein W ort, das 
mannigfach in der antiken L iteratur weitergegeben ist.1 Ein 
berühmtes Fragm ent des Chrysippos beschreibt z. T. ganz 
ebenso wie das oben citierte aischyleische die Umarmung des 
Aither, wie Euripides statt ovQavög sagt (aber ovqccviov %6Xov 

im ll.V ers), und der Erde, die eben, weil sie, aus den Tropfen 
von oben empfangend, die Sterblichen gebiert (wie ausdrücklich 
gesagt wird), die Pflanzen und Tiere, für die xccvtcov
gehalten wird.2 Ja , in der Melanippe wird sogar ein [ivd'os 
von der weisen Heldin des Stückes selber erzählt, den sie 
von ihrer M utter habe: Himmel und Erde seien einst zusammen 
ein Gebilde (/LOQyi] (iCu) gewesen; als sie voneinander ge­
trennt waren, gebaren sie alles und brachten es ans Licht, 
Bäume, Vögel, Tiere des Landes und des Meeres und das 
Geschlecht der Menschen.3 Ich würde in diesen Anschauungen 
jetzt nichts anderes sehen als echte Volksreligion, insonderheit 
attische Volksreligion. Und auch der Glaube, der gerade bei 
Euripides, aber auch vom offiziellen Athen auf der Grabschrift 
von Poteidaia bekannt wird, daß der Leib der Toten zur 
Erde, die Seele zum Äther gehe, wird aus solchem Glauben 
zunächst zu erklären sein. Irgendwelche Mysterien brauchen 
nicht*zu Hilfe gerufen zu werden, aber darum ist doch das 
^zw eife lhaft richtig, daß gerade die Gedanken vom Vater

1 Menand. monost. 89 (vgl. 539) yfj ituvtu  tLktsi Kal aaXiv uo[ii- 
ai. Ennius Epicharm. fr. 4 p. 221 V ahlen2 terra gentis omnis peperit

et resumit denuo.
2 fr. 839 N 2. Vgl. fr. 1023 A lftiga ncil F a la v  i t a v r a v  y sv d re iQ a v

Merkwürdig fr. 944 v.a.1 r a ta  (itjteq. 'E ötlav Ss tf5 oi Go<pol 
ßgormv xuXovßiv yjfi^vrjv iv  3 fr. 484 N 8.

3*



36 Albrecht Dieterich

Himmel und der Mutter Erde und den Menschen als ihren 
Kindern, ja  im besonderen die Geschichte von der Trennung 
der einst vereinigten Himmel und Erde und der Erzeugung aller 
Dinge durch sie späterhin in Lehren und Büchern mystischer 
Religionen weitergeführt worden sind.1 W ir müssen hier zum 
zweitenmal die Aufmerksamkeit darauf richten, daß alte Volks­
religion in der Mystik folgender Zeit ein W eiterleben findet. 
Aber noch ein Vers des Euripides hat hier zunächst seine 
Bedeutung. Der Chor athenischer Bürger in den Herakliden 
betet zur Erde d. i. zu der attischen E rde, auf der sie stehen: 
sie soll die Fremden vertreiben (mit dem Anruf yä  v. 748 be­
ginnt das ganze Lied):

«A.A.’ d) notvia, 6ov yocQ ovSag,
r« , 6ov Kal Ttohig, ag öv (kxttjq
SiöTtoivK re nal q)vXa%.2

„ Ja , du hehre, dein Boden ist’s, Erde, dein Boden auch die 
Stadt, deren Mutter du bist, Herrin und Schirmerin“ : so ist 
zu verstehen. Das sind die avzö%d'ov£s selber, die Athener, 
die so reden. Auf diese Autochthonie spielt doch wohl E uri­
pides an, diesmal in einer skeptischen W endung, die er dem 
Xuthos in den Mund legt, alB er m it Ion darüber verhandelt, 
wer die Mutter des Ion sein solle, wenn denn Xuthos der Vater

1 Nekyia 100ff., 205 f. 107, wo ich aber dem Mystischen zu früh 
starken Einfluß zugewiesen habe.

2 Von Wilamowitz hat die Verse erläutert Hermes XVII 356 ff., 
die Beziehung der Anrufung auf die Erde in den Versen sichergestellt 
und einige Zeugnisse attischen Erdkultes herangezogen, die ich z. T. 
unten verwende. Überliefert ist y&s oov xal nolig, das auch Wilamo­
witz behält. Ich kann das nicht für richtig halten, obwohl ein ovSag 
y& S  in einem Liede der y ä  mit Phoenissen 685 ff. (die Wilamowitz an­
führt) zu rechtfertigen ist (z/a/xcmjp f t ta , . . . n a v ta v  dh Tu rgocpog— 
afivvs täSs y ä ) .  Man verstünde nach allem Vorangehenden gar nicht, 
bei diesem y ä g  erst recht nicht, wer angerufen ist. Ich möchte gleich 
hier bemerken, daß außer dem genannten Aufsatze das Vorwort von 
Wilamowitz zu seiner Übersetzung der Eumeniden mir wesentlich dazu 
geholfen hat, die Bedeutung der Religion der Mutter für die Griechen 
zu verstehen.



Mutter Erde 37

ist. Das hat Xuthos in seiner Freude den Gott zu fragen 
vergessen. Tris ci(j inTticpvxcc ^irjtQÖSf sagt Ion (542), ov 
Ttsöov tCxtei texva  antwortet Xuthos, der Boden gebiert keine 
Kinder.

Auf seine Autochthonie war der Durchschnittsathener 
ehrlich stolz. Die heilige Geschichte zu diesem Glauben war 
die von der Geburt des Erichthonios aus der Erde, wie man 
sie so unvergleichlich einfach und naiv wirkungsvoll auf einem 
sehr bekannten alten Tonrelief dargestellt sieht.1 Zum un­
mittelbaren Verständnis dieser Volkssage und ihrer Dar­
stellungen braucht man wahrlich nicht die widerliche Geschichte, 
die zugleich einer schwachsinnigen Lüsternheit und einem theo­
logischen Konkordanzbedürfnis dienen soll, welche beiden Dinge 
sich wohl nur bei alten Priestern zusammengefunden haben 
mögen. Erichthonios soll auch, so lautete eine Überlieferung, 
der Erde zuerst auf der Akropolis geopfert und ihr einen 
Altar gesetzt haben.2 In  der Tat hat sich dort noch eine Fels­
inschrift JT% uccQTtocpÖQOv xatcc jxciVTsCccv gefunden.3 W ir wissen 
aber noch weiterhin von einem Bilde der Ff} auf der Akropolis 
durch Pausanias (124,3) eöti dh %ui ayaX[ia Ik e ts v o v ö tjs  
$>6 u l o l t o v  4 la .  Das wäre denn ein Zeugnis des gleichen 
Volksglaubens, der von Aischylos und Euripides in W orte 
gefaßt war. Eine andere Stätte offenbar uralten Erdkultes 
kennen wir in Athen: den Erdschlund der I t j  ’OXvyatCa, in 
den sich einst die deukalionische F lu t sollte verlaufen haben. 
Dorthinein habe man noch alljährlich Honigkuchen geworfen.4 
Die Kultstätte war in unm ittelbarer Nähe und offenbar in 
irgendwelcher Verbindung mit dem r£[ievos des olympischen 
Zeus. Andererseits gab es ja auch von alter Zeit her Kult

1 Archaeol. Zeitung, 1872, Taf. 63. Abgebildet z.B. bei Roscher Myth. 
Lex. I, 1578, Baumeister Denkm. I 492.

2 Suidas s. y. x0VQ0TQ0q>0s.
8 CIA III 166 vgl. II 481, 59 Z&vaav nccl rä  i£iTTiQia *v axgoTtoXsi 

Tfl ts ’Ad'rivü rfi UoXiäSi xccl rfj KovQOTQoqxa nccl ry  IIccvSQOßm.
4 Pauaan. 1 18, 7.



38 Albrecht Dieterich

einer [iijtrjQ in Athen. Nach ihr ist das (itjtq&ov genannt.1 
Möglich, daß es ihr Fest war, das den Namen yaXa^ia führte.2

W ir sind unvermerkt in das Gebiet attischen Kultes und 
Yolksbrauches übergeführt worden. Hier liegt nun in der Tat 
eine Reihe merkwürdigster Zeugnisse vor, die aber nun für 
uns nach allem, was wir kennen gelernt haben, kaum noch 
ein W ort der Erläuterung bedürfen. W enn wir hören, daß 
nach der Sitte der Athener die Ehen dem OvQavös und der 
ra la  geweiht wurden3, daß ffij um Kindersegen angerufen 
wurde, so wissen wir jetzt, wie eigentlich alter Volksglaube 
das gemeint hatte. W ir begegnen auch sonst einmal der 
Demeter — die man jedenfalls immer als Erdm utter auf­
faßte — als Ehegöttin.4 Mit einem Zeugnis aber für das Ehe­
opfer an Himmel und Erde ist unmittelbar die Angabe ver­
bunden, daß man bei eleusinischen Begehungen zum Himmel 
hinauf blickend gerufen habe vs, zur Erde hinunterblickend x vs5: 
der Himmel soll regnen und die Erde schwanger werden. W ir 
hören auch ein andermal von dem Gefäße, mit dem gegossen 
wurde, nach dem man die Begehung 3tXrj[w%6ai, nannte. Darauf 
geht denn auch ein Vers im Peirithoos des K ritias6:

tW  7tXri(io%6<xg tuöö’ e ig  % & 6viov  
Xciöfi’ evcprjfiag 7tQ0%ico[i£v.

Dafür, daß Saat und Ernte der Frucht mit Zeugung und 
Geburt des Menschen, ich möchte sagen, in eins geschaut 
wurde, bietet attische Religion die markantesten Zeugnisse. 
Jeder weiß, wie bei den Thesmophorien Fruchtbarkeit der 
Erde und Kindersegen zugleich Ziel und Sinn der Begehungen

1 Preller-Robert4 651.
2 Theophrast Char. XXI (von Wilamowitz Lesebuch 306).
3 Proklos zu Plat. Tim. p. 293.
4 Plutarch praecepta coniug., Anfang.
5 Die Zeugnisse Mithraslitwrgie, Anhang, S. 214. Die Formen vs

und kve sind ganz sicher geworden durch die Inschrift Bull. Corr. Reil. 
XX 79. 6 Bei N auck2 Eur. fr. 592.



Mutter Erde 39

ausmaclien. Mag denn nur noch ein Zeugnis aus dem viel- 
verhandelten Lukianscholion1 hier stehen, über die sog. ccqqijxo- 
<p6()icc: xä dh atixä aQQiqxofpÖQia kccXeZxui aal cLysxai xov uv xov  
Xöyov e%ovta i tsg l x&v nccQrt&v y s v e ö s a s  nal xijg xgjv 
ävd'Qajtcov 6 %0Qäg. dvacpsQovxai dh Ttavxavd'd IxQQrjxcc Ieqk 

6tiaxog tov  öCtov xuxBöxevciöiievci, [iititfiiccxcc dQccxövxcov aal 
uvdQfbv 6%i]iiaTG)v. Xcc[ißccvov6i dh k&vov d'ccXXovg diä xo %oXv- 
yovov xov cpvxov, £{ißaXXovxai 8s aal slg xä pisyuQa oüxas 
KttXov^Eva üdvxcc ixsivd te  aal %olqol dbg tfdi] Btpaysv, xal ccifxol 
diu xo rtoXvxonov, &s Gvv&rjtia ärjs yE vsöE as x&v kuqjc&v 
xccl x&v avd'QWTtcov %xX. Phallen wurden in die Erdtiefe 
geworfen, damit sie Früchte und Menschen hervorbringe. Das 
ist der klare Sinn. Daß die Reste der wiederheraufgeholten 
Ferkel dann mit der Saat vermischt werden, mag beiseite 
bleiben, da eine Deutung, so nahe sie liegt, immerhin einen 
Zweifel nicht ganz beseitigen kann. Wie unmittelbar lebendig 
aus ältestem Denken des Volkes die Parallelität, ja  Identität 
des Säens und Zeugens war, liegt ja  mit am eindringlichsten 
im Zeugnis der Sprache zutage, 6%eCqeiv ist das W ort für 
beides, für „zeugen“ besonders häufig bei altattischen Schrift­
stellern, apdro „pflügen“ für das gleiche gerade einigemal in 
der attischen Tragödie, ägoxog ist in der attischen Rechts­
sprache bei Eheverträgen ganz stehend geworden, knl ituldcov 
?vr}6C(ov ccQÖxa. Im Sinn von „S aat“ ist dpoxög gerade wieder 
m der Tragödie gebräuchlich (xehvcov, uvdQcov)?

Es bleibt nun, meine ich, für uns auch nicht im min­
desten wundersam, wenn man in Athen bei der Hochzeit den 
Ahnengeistem opferte, die drunten unter der Erde sind. Denn 
d ie^ is t übliche Vorstellung, auch wenn die TQixondxoQES, zu

1 S. Rohde Rhein. Mus. XXV 644ff., Robert Hermes XX 349 ff., 
Rohde Hermes XXI 123.

2 Verse wie Soph. Trachin. 31 ff. sind besonders lehrreich:
K&q>v6a[isv dij itcüdas, ovg xslvog itoxe,
yTI*TIS 8lta> S &QOVQUV % KT07t0V X ccßdiV ,

G its ig a v  [ lo v o v  x q o 6 s i S e &7ta£.



40 Albrecht Dieterich

denen man auch um Kindersegen flehte, W indgeister waren. 
Da ist ein Gebiet anderer Vorstellungen, das uns hier abliegt.1 
Aber so klar es ist, daß die Ahnenseelen aus der Luft wieder 
zu neuer Geburt im Körper einkehren sollen, so sicher hat der 
Volksglaube einst gemeint, daß aus der Erde die Ahnenseelen 
wiederkehren zu irdischer Geburt. Und nun beobachten wir 
wieder ein fortwährendes Neben- und Ineinandergehen des 
Kreislaufes im Leben und Sterben der Frucht und des Menschen. 
Die Toten drunten, die Geister oder Seelen, wenn man will, 
befördern das Emporkommen der Frucht; man betet zu ihnen, 
sie heraufzusenden.2 Und wie will man den alten athenischen 
Brauch verstehen, auf das frische Grab Samen zu streuen, der 
von Cicero de legibus (II c. 25,63) mit so seltsamem Zusatz 
referiert wird: nam et Athenis iam illo \mores] a Cecrope, ut 
aiunt, permansit hoc ius terra humandi quam quom proxumi 
fecerant öbductaque terra erat, fru g ib u s  obsereban tu r3, ut 
s in u s  et grem iu m  qu a si m a tr is  m ortuo tr ib u e re tu r , so- 
lum autem frugibus expiatum ut vivis redderentur. Damit ein 
Schoß, wie einer Mutter, dem Toten gegeben würde. Wohl 
hat Cicero diese überaus bedeutsamen W orte kaum selbst nach 
seiner Quelle richtig verstanden. Müssen sie nicht bedeuten, 
daß dem Toten so der Mutterschoß der Erde geschaffen wird, 
in den die Samen gelegt werden, damit der Schoß gebiert? 
Durch eine A rt von sympathetischen Zauber, der in diesem 
Volksglauben ja  bei der fortwährenden Sympathie von Frucht 
und Menschen besonders natürlich wäre, wird die mütterliche 
Erde vermocht, dem Toten seine Seele wieder zum Lichte zu

1 Rohde Psyche3 247f. 2 Rohde Psyche8 247,1.
3 Obwohl ich hier absichtlich keine Abschweifungen zu anderen

Völkern mehr mache, mag in diesem Falle .nachzutragen erlaubt sein,
daß die Inder genau dieselbe Sitte hatten (ich möchte auch den Spruch
des Brahmanen notieren: „zu den Wurzeln der Pflanzen schlüpfen die
Väter h in “), Oldenberg 1lei. d. Veda 582, und ich sie für die Ägypter
aus einem Funde deutlich erkenne, den Wiedemann bespricht Osiris 
vegetant, Le Museon, Nouvelle Serie, IV (Louvain 1903), S. 111 ff.



Mutter Erde 41

gebären. leb. fürchte nicht, daß ein Leser, der mir von 
Anfang gefolgt ist und sich der Tatsachen des vorigen Ab­
schnittes erinnert, irgend etwas Unsicheres in der Erkenntnis 
solchen Volksbrauches finden wird, so wenig auch jemand 
wissen kann, wie lange die ursprünglichen Gedanken bei der 
Ausübung des Brauches irgend lebendig geblieben sind. Daß 
man denn auch in gewissen Pflanzen emporgekommene Seelen 
sehen konnte, zeigen pythagoreische Vorstellungen.1 Pytha­
goreische Mystik wurzelt sehr vielfach im griechischen Volks­
glauben und wie asketische mystische Konventikel jeder Zeit 
treibt jene die naive Volksreligion zu Konsequenzen, die dieser 
von Hause aus fern lagen.

Daß in Athen ein Festtag, an dem der Erde geopfert 
wurde, sowohl 'ysvsöia wie vsxvöia heißen konnte2, wie uns 
überliefert wird, bedarf ja nicht gerade zur Erklärung unserer 
Gedankenreihe. Schwerlich wird man ihrer entraten können, 
wenn man eine andere Nachricht vom attischen Kultbrauch 
verstehen will. Ein Mitglied des Geschlechtes der Buzygen in 
Athen, deren Stammheros zuerst den Stier vor den Pflug 
spannte, mußte bei der heiligen Pflugfeier, der Feier der Ein­
führung des Ackerbaues — es war natürlich eine jährlich 
wiederholte sakramentale Handlung, bei der die Erde durch 
den Pflug ( =  Phallos) befruchtet wurde3 — Verwünschungen 

gegen schweren Frevel aussprechen, unter denen von 
späteren Schriftstellern eine Anzahl aufgezählt wird, Mit­
teilung von W asser und Feuer zu verweigern, dem Irrenden 
den W eg nicht zu zeigen; ja  sogar das Verbot schließt sich 
aii, einem anderen zu tun, was man selbst nicht erleiden 
möchte.4 Das letzte ist gewiß nicht altattisch. Von anderen

1 Ich verweise, um nicht abzuschweifen, nur auf Wünsch Früh­
lings fest der Insel M alta  3 ff. 2 Hesych., s.u . ysvißicc.

8 Von dieser in solchen Bräuchen selbstverständlichen Anschauung 
■wird unten deutlicher die Rede sein.

4 S. die Erörterung der Stellen bei Bernays Ges. Äbh. I 277ff.

0



42 Albrecht Dieterich

Sätzen läßt sich nichts von vornherein behaupten, Philo ist 
überhaupt der älteste Zeuge. Natürlich mag sich alsbald bei der 
Liturgie eines Festes, das die Grundlage allgemeiner mensch­
licher Gesittung feierte, immermehr von den Gesetzen einer 
Menschlichkeit angeschlossen haben, die durch die Gesetze des 
Staates nicht gewährleistet werden konnte. In  einem Scholion 
zu Sophokles Antigone (zu Y. 255) steht: Xöyog dh oxi Bov&yrjg 
’AQ'tfvrjöi xccrr]Qu<5ccTO Totg TCEQLOQÖxSiv utu(pov 6&iia. Das k a n n  
d.as älteste Zeugnis sein (die Vorschrift kommt ähnlich auch 
in einem der anderen Zeugnisse vor), jedenfalls ist hier der 
einzige der überlieferten Flüche1, dessen Zusammenhang mit 
der heiligen Handlung des Buzygen verständlich ist. W er 
einen unbestattet liegen ließ, entzog der Mutter Erde, was ihr 
gebührt, und weiht ein Leben, eine Seele, das die Mutter Erde 
wieder zu neuem Emporsteigen gebären würde, ewiger Ver­
nichtung. Kann man sich denn die so unerbittliche Strenge, 
mit der das Gefühl des Volkes die Bestattung Toter verlangte, 
mit der es vorgeschrieben war, einem Toten wenigstens etwas 
Erde aufzulegen2 — dem, der es versäumte, fluchte der funk­
tionierende Priester öffentlich bei der heiligen Pflugprozession —, 
kann man sich z. B. die uns so unverständliche, wenn auch 
künstlich noch gesteigerte Erbitterung des Volkes erklären, 
als nach der Arginusenschlacht die Leichen der im Wasser 
Verunglückten nicht geborgen sind, ohne noch ganz besondere 
religiöse Gründe? Allgemein menschliche Pflicht, die Leiche 
zu bergen3, erklärt das nicht. Daß das Meer die Ertrunkenen 
festhält, so daß sie nicht in die Unterwelt gelangen, scheint auch 
weiterhin Volksglaube gewesen zu sein, und es ist noch dem

1 Andere Vorschriften werden hierhergehört haben, von denen wir 
in anderem Zusammenhang gelegentlich hören, z.B. den Pflugstier nicht 
zu schlachten, Ael. v. h. V 14.

2 Z. B. Aelian n. h .Y  15: vofiog xal ovrog "Atzixög. oe ctv &rdcpca 
7tEQizv%y] öeo/icm /d'Qtnitov, itavrog sitißäXXziv avxq> yfjv.

3 Wie es gelegentlich ausgedrückt wird: cög T tävzcog  o e i o v  d v d 'g m -  

7 to v  v e x q o v  y y  xQvipcu. Pausan. I 32, 5.



christlichen Apokalyptiker (Apok. Joh. XX, 13) etwas ganz Be­
sonderes, wenn auch das Meer die Toten wiedergibt, die in ihm 
sind.1 Es mögen sich ja  im attischen Glauben die mannigfachsten 
Vorstellungsweisen kreuzen, die logisch nicht nebeneinander 
bestehen können, wie denn ein Glaube an die Seelen in der 
Luft, an die im Lichtlande im W esten und an die drunten im 
Grabe, die gespeist und getränkt werden müssen, sich wohl 
kaum immer auch nur in ein und denselben Personen aus­
geschlossen haben werden. W er nicht bestattet wurde, kam 
üicht zur Ruhe des Jenseits, ist den Unterirdischen genommen, 
denen er fortan gehört2; wer nicht von Nachkommen Ehre und 
Nahrung empfing, war erst dem ewigen Tode verfallen: aber, 
Gewußt oder nicht, in den Zeiten, deren Zeugnis wir haben
können, hat der Glaube in Sitte und Recht noch mit­
gewirkt: wer nicht in der Heimaterde geborgen wird, dem
gibt die Erdm utter keinerlei neues Leben. Die schlimmsten 
Verräter an der heimischen Erde und den heimischen Göttern 
dürfen darum nicht begraben werden in attischer Erde, ^  
*K(privui kv tfi 'Attixfi heißt die rechtliche Formel, ja , sie 
werden, wenn sie ein Grab gefunden hatten, exhumiert, über 
die Grenze gebracht und etwa noch die Asche ins Meer ge­
streut. Daß in den sorgsamsten Rechtsbestimmungen auf
solche Verfolgung der Leiche aufs eifrigste gehalten w ird3,

1 Radermacher D as Jenseits im Mythos der Hellenen 75.
2 So ist es in den bedeutungsvollen Worten des Teiresias an Kreon 

ausgesprochen Soph. Antig. 1070f.:
%XEtS dh r& v ytutaid'ev ivd 'a S ’ a v  d'emv
a[LO lQ O V , & X t4 q 1 6 T O V , & V 0 6 1 0 V  V&XVV, 
c3v oi)T£ 6ol iiirsßT iv ottre to te  ävco 
fteo lG iv, icXV ix  cov ßiäfcovrai td d e .  
tovtoav ße XcoßrivqgEs v6teqocpQ'6qoi 
%o%w6iv "Aidov nal d'E&v ’E qivvsg  xtX.

3 Xen. Hell. 1 7 , 22: xara x6v3e rov v o ( io v  kqLvutb, oe Ggtiv iitl 
t0 lS iSQOßvlots Kal TtgoSoraig, iä v  Tig rj tt\v n6Xiv •ngoSiSä t) tu  lega

XQi&^vTa iv  dixaeTTjQLCü, av xaTayvcaßd'j), ft77 Tacpfjvai ev tjj 
-^Triytjj . . . Man nimmt z.B . an, „daß seit der Mitte des vierten Jahr­

Mutter Erde 43



44 Albrecht Dieterich

ist nicht daraus allein zu erklären, daß die Heimaterde nicht 
durch den Leichnam des Hochverräters verunreinigt werden 
solle. Eine Sitte kann aus Gründen fanatisch beibehalten 
werden, die im Volksbewußtsein längst geschwunden sind: die 
Bauern wissen auch nicht mehr, warum sie in grimmige E nt­
rüstung geraten — ich kenne solche Fälle — , wenn ein 
Selbstmörder nicht an die Friedhofsmauer, sondern in die 
Reihe der anderen Gräber begraben wurde, und der Bischof 
von Metz wußte vermutlich auch nicht den eigentlichen Grund, 
warum er den Friedhof von Fameck mit fanatischer E n t­
schiedenheit entsühnen ließ, weil ein Protestant unter die 
Katholiken beerdigt war.

Aber es ist natürlich mißlich, aus der Sitte den Glauben 
zu erschließen, der sie geschaffen hat, wenn kein direktes 
Zeugnis des ursprünglichen Sinnes mehr zu gewinnen ist. 
Mag man denn urteilen, wie weit parallele Erscheinungen 
attischen Volksglaubens und die Analogien von anderwärts, 
wie ich sie oben betrachtete, hier eine Erkenntnis über das 
Bewußtsein aller unserer Zeugen hinaus ermöglichen. Hier 
mag noch ganz besonders hervorgehoben werden, was in 
einer — allerdings von Platon, aber nach üblichem Schema, 
fingierten — Leichenrede beim offiziellen Begräbnis der ge­
fallenen Krieger über die Mutter Erde gesagt werden konnte. 
Im Menexenos (p. 237 a ff.) werden die Toten gepriesen als die

hunderts für die im Eisangeliegesetz aufgeführten Verbrechen die 
Strafe der Hinrichtung und der Versagung des Begräbnisses im vater­
ländischen Boden gesetzlich festgestellt w ar“ (Meier-Schömann-Lipsius 
A lt. Proz. 328). Im Dekret des zweiten attischen Seebundes heißt es in 
bedeutsamer Weise bei der Strafe für den Siakvav ttjv  6v\L\Lu%iav: [ij] 
Tcc<pTjTco iv  ry  ’A ttlk ji [ijjdk iv  ry rmv Gv(i[Ld%(av, ein ähnlicher Zusatz 
im (Ps. Plutarchs) Leben der zehn attischen Redner, p. 839: 06r\g
’A&rjvcüoi XQCCT0V6LV. Vgl. Usteri Ächtung und Verbannung im grie­
chischen Recht 90 f. Ursprünglich und allgemein hatte man gegen Be­
stattung im Nachbarlande nichts einzuwenden. Schon W. Vischer Rhein. 
Mus. XX 444ff. hatte vortrefflich, an Sophokles Antigone anknüpfend, 
über diese Dinge gehandelt.



<zvQ'6%Q'ovsg. N icht Yon einer Stiefmutter sind sie aufgenährt, 
von der M utter, und nun liegen sie nach dem Tode wieder 
aufgenommen im heimischen Schöße ihrer Gebärerin und E r­
nährerin. Und nun, heißt es, muß man zuerst diese Mutter 
selbst preisen. Unter vielen anderen wird hervorgehoben, daß 
dieses Land, in der Zeit, da jegliches Land allerlei Lebendiges 
erzeugte, fleischfressende und grasfressende Tiere, nicht wilde 
Tiere erzeugte, sondern sich von allem Lebendigen den 
Menschen auswählte und ihn erzeugte. E in merkwürdiger 
Beweis dafür wird geführt: wie die F rau, die geboren habe, 
daran zu erkennen sei, daß sie Nahrung für ihr Kind besitze, 
so auch die attische E rde, die zuerst menschliche Nahrung, 
H eizen und Gerste, hervorgebracht habe, wovon sich das 
menschliche Geschlecht am besten nähre. W eiter heißt es 
dann auch, die Erde habe nicht die Frauen nachgeahmt in 
Schwangerschaft und Geburt, sondern die Frauen hätten es 
der Erde nachgetan.

Das ist attischer Volksglaube, wie er im vierten Jahr­
hundert noch lebendig war. Das ist kein Sondereigentum der 
Hysterien, das konnte offen ausgesprochen werden in feierlicher 
Rede am Grabe der für die Muttererde Gefallenen. Gerade in 
attischen Reden sehen wir ja  auch sonst noch an einem einzelnen 
2uge, daß beim attischen Volke yy  eine besondere, neben, ja 
frber den anderen Göttern bestehende Bedeutung hatte. Bei De­
mosthenes steht fünfzehnmal der Anruf <b Ti] nai ofsoC, siebenmal
03 Zev za l d'EoC.1 Bei Aischines steht einmal (III 137) cb Pr) 

ftsoi jtai daCfiovsg aal avd'Qcajtoi. Daß Tf\ gleich mächtig 
dem Zeus gedacht war, in einer Sonderstellung neben den 
auderen Göttern, muß man erschließen. In griechischen Rechts- 
aUschauungen hat die Erde stets eine besondere Rolle gespielt, 
^ ie das von ’Hliog  bekannt ist. In einigen Eidformeln bleibt 
bis in später Zeit in der ganzen griechischen W elt die An­

Mutter Erde 45

1 Die Übersicht der Stellen danke ich Herrn R. Ebner.



46 Albrecht Dieterich

rufung des Zeus, der Ge, des Helios fest1: daß das nicht 
immer tote Formel war, zeigt der Eid der Bürger von Cher- 
sonesos (Krim): wenn sie den Schwur nicht halten, soll ihnen 
die Erde keine Frucht bringen und die W eiber sollen keine 
Kinder gebären.2 In den heiligen Rechtsformeln zeigt sich 
und bewahrt sich durch die Jahrhunderte3 echte Yolksreligion.

Daß nun freilich der Volksglaube von diesen Dingen, die 
den offiziellen großen Kulten unbekannt waren, insbesondere 
in mystischen Kreisen weiterlebte und potenziert weiterwirkte, 
ist uns im Vorbeigehen schon mehrere Male aufgefallen. 
Natürlicherweise aber wirken von ältester Zeit her die W eihen 
von Eleusis mit ein und eben in Eleusis war ja  die Haupt­
sache, daß im Dienste der Erdm utter — niemand hat damals 
den Namen der Demeter anders verstanden — ein gutes 
Los gewonnen werde zum zweiten Leben. Demeter waltete 
der Toten; soll doch sogar gemeine attische Rede die Toten 
JrjlirjtQsCovs4̂ genannt haben. In  dem Dienste von Eleusis war 
der unm ittelbar gegebene Gedanke der beherrschende, daß nur 
die Mutter alles Lebens drunten ein neues Leben geben kann. Ich 
habe früher angedeutet, daß wir gerade an diesem Punkte dem 
Verständnis des Problemes nahe sind, wie Mysterienkulte ent­
stehen. Aus dem Glauben an die M uttergottheit geht das Be­
dürfnis des einzelnen hervor, sich das [iv6tt]qlov der Kindschaft 
zu sichern, d. h. durch sakramentalen Akt Kind dieser Mutter 
zu werden für ein zweites Leben.5 Am deutlichsten spricht das

1 Vgl. z.B . den Eid, der dem Augusfrus geschworen wird, Cumont 
Revue des etudes grecques XIV (1901), 26ff., anderes bei Dittenberger, 
Sylloge Nr. 461, Nr. 837.

2 Das mnß der Sinn der nur zuletzt verlorenen Worte sein, Ditten­
berger 461, Zeile 55f.; vgl. Latyscheff Sitzungsber. der Berl. Äkad. 1892, 
XXVII 479 ff.

3 Vgl. die Eidesformel schon bei Homer, oben S. 31.
4 Plutarch de fac. in orb. lun. 28 xccl rovs vsxgovg ^A&Tjvaioi

j4j][iT]TQslovg ojvo/mz^ov to  TtuXcciov.
6 Mithraslitwrgie 145 f.



Mutter Erde 47

dann der spätere unteritalische Mysterienspruch aus: SetiTtolvag 
V7t0 x6Xtcov eSvv ypovCag ßaöiXsiag: ich bin eingegangen in den 
Schoß der unterirdischen Königin: auf den im irdischen Kult 
vollzogenen sakramentalen Akt wird verwiesen, der die W ieder­
geburt aus der göttlichen Mutter nach dem Tode garantiert. W as 
18t das anderes, als der konsequent zum Ritus, zum (ivötrj^Lov 
für das religiöse Bedürfnis des einzelnen ausgestaltete alte Volks­
glaube? Steht nicht unter denselben Sprüchen auf den Täfel­
chen der gleichen Gräber von der TCQCotoyovog Pfj Und
findet sich nicht unter denselben Sprüchen der unteritalischen 
Mysten der: yf\g Ttaig el[ii xccl Ovqoivov ocötsqösvzog, wörtlich 
attische, ganz und gar nicht geheime Volksreligion, und ist 
nicht in derselben Mystik die Lehre von dem xvxAog yeveösav 
zu Hause? W as ist der Kreislauf der Geburten, was ist die 
Seelenwanderungslehre, wie sie von den Pythagoreern ins­
besondere ausgebildet wurde, anders als der Volksglaube, den 
■wir kennen, der auch in Griechenland, natürlich nicht nur in 
Attika, in einzelnen unverbundenen Bestandteilen der Volks­
religion immanent existierte, konsequent weitergedacht in der, 
ich möchte sagen, fanatischen Logik einer asketischen Mystik, 
^vie sie bei Kirchen- und Sektenbildungen so oft wirksam 
gewesen ist? Aus der Volksreligion nimmt diese Mystik 
dir Material. Sie bekennt dann noch z. B. in Kreta im 
zweiten Jahrhundert nach Christus „ich bin das Kind 
Himmels und der E rde“ 2, „orphische“ Poesie führt die All- 
B utter Erde in bestimmten Liturgien weiter. Und hier 
bleibt die Seelenwanderungslehre zu Hause, nachdem sie 
lm Volksglauben mehr oder weniger abgestorben war, nur

1 Diels Festschrift für Gomperz 5.
2 Bull. Gorr. Hell. X V II122ff. Auf einem ganz analogen Täfelchen 

3,113 Rom heißt es seltsamerweise nur jdiog rixog. Aber freilich scheinen 
111111 die darauf folgenden Zeichen nicht richtig gelesen, Comparetti 
Tablette d’or portante une invocation orphique trouvee aux environs de 
Rome, Atene e Roma 1903, p. 162, vgl. Harrison Prolegomena to the 
study 0f  greeJc religion 673.



48 Albrecht Dieterich

hier und da in einer Sitte festgeblieben, die niemand mehr 
verstand.

W ir erkennen aber nun auch nach unseren Betrachtungen 
eine sehr wesentliche Beziehung zwischen Mysteriendienst und 
Volksbrauch, wo sie miteinander gar nichts zu tun zu haben 
schienen: es ist schon lange immer wieder aufgefallen, warum 
in dem Ritual der Hochzeit und der Mysterieneinweihung die 
Übereinstimmung sich auf alle wesentlichen Punkte bezieht, 
ja , warum sogar die Gebräuche bei Geburt und Tod des 
Menschen unter sich und mit den Myeteriengebräuchen so 
überaus analog sind.1 Damit ist das nicht erklärt, daß man 
alles auf den „ Lustralgedankenu zurückführt. Die Lustratio 
ist doch ursprünglich immer nur Begleiterscheinung eines 
Opfers, eines Sakramentes, das ein religiöses Ziel hat, die 
Gewinnung, Versöhnung, Hilfe irgendeiner Gottheit, der man 
rein nahen muß. Und freilich ist Lustratio in ganz be­
sonderem Sinne nötig gewesen, in immer wieder wesentlich 
gleichen Formen, wenn man der Erdm utter nahen will; um es 
kurz zu sagen: die Gleichheit der Riten in all diesen Fällen ist 
erst damit erklärt, daß es sich in allen um Erddienst handelt. 
Das Kind, aus der Erde geboren, muß in den Schutz der 
göttlichen Mutter gestellt werden, die es schirmt vor tausend 
bösen Dämonen, die es seit seiner Loslösung aus dem Mutter­
schoß umlauern. Das Menschenpaar, das Hochzeit begeht, weiht 
sich der Erde und opfert ihr, daß sie ihrer Einigung Frucht 
gebe aus ihrem Allmutterschoß; der Zeugungsakt mag ur­
sprünglich geradezu wie ein sympathetischer Zauber erschienen 
sein, der die M utter Erde zwingt aus ihrem Lebensschatze 
den Menschen zu spenden.2 Der Tote geht ein zur Mutter

1 Die Hauptpunkte stellt Diels zusammen, Sibyll. B lätter 48,2.
2 Ich will nur an die sakramentalen Begattungen auf dem Saatfeld 

erinnern (Demeter und Iasion bis zu den abgeblaßten Yolksbräuchen 
später Zeit), die die Mutter Erde zu Empfangen und Gebären bringen 
sollen. S. Abschnitt IV.



Erde: sie allein kann ihm ein weiteres Leben verleihen, wie 
es auch sei nach mancherlei Verschiedenheit des Glaubens: 
jedenfalls aber geht er ein in ihren Schoß, in ihr Reich.

In diesem mir ganz besonders wichtigen Falle geben, 
scheint m ir, die Tatsachen des Ritus und Volksbrauches die un­
ausweichlichste Bestätigung des alten Volksglaubens. Sind wir 
auch in der letzten Betrachtung ein wenig über das, was von 
attischem Volke bekannt ist, hinausgeführt, so ist es doch 
Wesentlich attische Volksreligion gewesen, deren erreichbaren 
Elementen ich in dem Bereich dieses tiefgreifenden Lebens­
gebietes nachgehen wollte. Die Hauptzüge von dem Bilde 
der Mutter Erde in der Volksreligion Athens werden gewonnen 
sein. Es ist aus Attika nicht bezeugt, daß man das neu­
geborene Kind auf die Erde gelegt, daß man kleine, vor einem 
gewissen Alter gestorbene Kinder nur in der Erde begraben, 
daß man Sterbende auf den Boden der Erde gelegt habe: sind 
nun diese Bräuche vorhanden gewesen oder nicht, wir haben 
noch viel reichlichere Zeugen, als es jene römischen geringen 
Notizen waren, daß auch hier voreinst das Volk die großen 
Geheimnisse der Zeugung und des Todes in denselben Formen 
des Denkens erfaßt hatte. Analog haben sich Volksbrauch und 
Volkssitte in Attika gestaltet und doch selbständig, je  mehr 
verschiedenartige Einwirkungen innerhalb der geschichtlichen 
Entwickelung zur Geltung kamen. Das liegt uns hier fern 
zu untersuchen, welche Bedeutung die Elemente des Volks­
glaubens zumal dann gewinnen (vom eigentlich Religiösen 
ganz abgesehen), wenn die Kunst, die Poesie sich ihrer be­
mächtigt, wenn der Genius weiterdichtet, wo des Volkes 
ahnendes Sinnen sich verlor. Aber muß uns nicht in den 
Sinn kommen, was Platon dem Volksglauben verdankt haben 
mag, gerade dem, den wir betrachtet haben? Nicht die 
■Präexistenz der Seele, nicht die Seelenwanderung mag es sein 
(obwohl auch diese seine Lehren nicht von vornherein nur von 
den westgriechischen pythagoreischen Lehren beeinflußt sein

Archiv f. Religionswissenschaft. V III . 4

Mutter Erde 49



50 Albrecht Dieterich Mutter Erde

können): ich will nur an das eine grandiose Bild erinnern, 
da er am Schluß der Republik den dröhnenden Erdschlund 
beschreibt, durch den die Seelen auf- und niedersteigen, vom 
Leben kommend hinunter und wieder von drunten mit neuem 
Lebenslose, das sie gelost, hinauf: ein Kreislauf der Seelen in 
immer neuen Geburten aus der Tiefe der Erde. W er ver­
möchte zu sagen, wie viel von attischer Volksreligion durch 
Platon wirksam geworden ist für die Religion einer W elt?

(Abschnitt III, IV, V folgen im nächsten Heft.)



Etymologische Beiträge 
zur Mythologie und Keligionsgeschichte

Von H erm an n  Osthoff in Heidelberg

2 % £X(o q u n d  r  sq ctg

Die Frage der Etymologie von griech. tcsXcoq N. 'Ungeheuer, 
Ungetüm’, niXagov N. dass., 7tsX(DQog und nsXagtog Adj. 'u n ­
geheuer, ungeheuer groß, riesenhaft’ hat zuletzt So Im sen  
Kuhns Zeitschr. 34, 536 ff. behandelt. Es gelingt ihm wahr­
scheinlich zu machen, daß die Formen äolischer Herkunft seien 
und daß, indem ihr sz- nach äolischer Weise vor hellem Vokal 
altes q- vertrete, die wahre Lautgestalt der nicht-äolischen 
Dialekte in den zwei Hesychglossen tsXgjq ’ itsXcoQiov, [iccxqöv, 
niya  und tsXagiog’ tiiyag, neXagiog, sowie außerdem in dem 
r^Xd)Qiov einer Inschrift aus Memphis vorliege. So dann 
S o lm sen  auch Rhein. Mus. n. F. 58, 618 in betreff des in der 
Phthiotis heimischen Gigantennamens IIeXcoq IIsX(OQ£vg. Und
111 derselben Weise beurteilen jetzt B ru g m a n n  Grundriß l 2, 594. 
Iw. v. Müllers Handbuch 2 3, 1, 115 und H i r t  Handb. d. griech. 
Laut- u. Form en! 37 das formale Verhältnis von tceXwq und 
r X̂c3Qi rsXtDQiov. Indem S o lm se n  dann aber das jisXcoq =  
T£XcßQ an außergriechisches Sprachgut anzuknüpfen suchte, ist 
er damit freilich weniger glücklich gewesen, denn die von ihm, 
sowie früher schon von B en fe y  Griech. Wurzellex. 2, 293 und 
■^roehde Bezz. Beitr. 21,330, neuerdings auch von L eo  M eyer 
Handb. d. griech. Etym. 2, 672f. empfohlene Vergleichung der 
germanischen Formen, welche den Wal und Wels bezeichnen, 
aisl- huälr ags. hwcel ahd. wal, ahd. walira welira und spätmhd.



52 Hermann Osthoff

nhd. weis, hält nicht stand, wie ich Etym. Parerga 1,321 ff. 
gezeigt zu haben glaube.

Mich bedünkt, daß es zu xeXcjq xeXcoq zunächst im Grie­
chischen selbst einen Verwandten gibt: das homer. ion. att. dor. 
xequs N. 'wunderbare und bedeutungsvolle Erscheinung, W under­
zeichen, W underwerk’, nachhomerisch auch 'M onstrum, Miß­
geburt’, überhaupt 'unbegreifliches D ing’, besonders 'e in  un­
gewöhnlich großes, furchtbares Tier, ein Untier, Ungeheuer.’ 
Es ist gerade diese letztgenannte Bedeutung des xsQag, welche 
das W ort dem Gebrauche des tisXcoq sehr annähert. In der 
Ilias und Odyssee, in den Hymnen, bei Hesiod und späteren 
Epikern erscheint iteXcop oder iteXaqov als die übliche Be­
zeichnung von ungeheuren Wesen der Fabel- und Götter- 
sowie der Tierwelt, der Gorgo E  741. X 634, des Hephaistos
2  410, des Kyklopen i 257. 428, der Skylla (i 87, der verzauber­
ten Tiere der Kirke % 219, des Drachen Python Hymn. Apoll. 
374, der Ausgeburten der Erde Hesiod. Theog. 295. 845. 856, 
einer Schlange dgaxcov M  202. 220, ocpig Hesiod. Theog. 299, 
eines großen Hirsches x 168, eines großen Delphins Hymn. 
Apoll. 401 u. a. Eben diese Rolle fällt nun in der Poesie nach 
Homer, vornehmlich bei den attischen Tragikern, ganz ge­
läufiger Weise auch dem xsQag zu, wofür einige Beispiele sind: 
die Schlange, dguxaivec, als XEQag ayqiov Hymn. Apoll. 302, 
a7tQ0<5titt%0v XBQag vom Kerberos Soph. Trach. 1098, ovqelov 
XEQccg von der Sphinx Eurip. Phoen. 806, xavQov ayQiov xsQug 
id. Hippol. 1214, daiov xsQag Aischyl. Prom. 352, £%7tayXov 
xsQug id. Choeph. 548. So sagen denn auch, wenn Eurip. 
Iphig. Taur. 1248 f. der Drache Python yäg xeXgjqiov xeQccg 
heißt, in dieser Verbindung Adjektiv und Substantiv offenbar 
nur zwei geringfügig unterschiedene Schattierungen einer und 
derselben Vorstellung aus. Angebahnt ist aber diese Begriffs­
annäherung auch schon bei Homer. So besonders B 308ff.: 
es werden, v. 308 als [idya 6fj[ia zunächst unbestimmt an­
gekündigt, v. 321 die die Opfer störenden Schreckbilder nach



ihrer konkreten Vorführung von seiten des Erzählers Odysseus 
dsivcc xiXcoQd d'E&v genannt, um danach v. 324 in der Aus­
legung des Kalchas die Bedeutung eines von Zeus gesandten 
r£Qccg pbiyu zu erlangen. Ähnlich erweist die Stelle E  741 f. 
PogysCrj xsrpccXrj dsivolo xeXgjqov, dsivi] ts  ö̂ iEQÖvi/i rs, og 
r£Qag ulyi6%0i0) wie zu einem Deckbegriff des anderen W ortes 
zu werden für tsqccs eine naheliegende Entwicklung war: an 
der Gorgo, als einem dsivov itsÄaQOv, ist das hervorstechendste 
Merkmal, das auf der Aegis dargestellte grauenvolle Haupt des 
Ungetüms, ein z/tög tEQccg.

Die zwei bisher noch nicht etymologisch miteinander 
Verknüpften W örter tsgag und tceIoq haben begrifflich vor 
allem den einen Berührungspunkt, daß sie beide die ü b e r ­
n a tü r l ic h e  E rs c h e in u n g ,  die dem menschlichen Gemüt 
S ta u n e n  oder F u r c h t ,  oder diese beiden Empfindungen zu­
gleich, einflößt, zum Ausdruck bringen. Sie tun dies mit dem 
charakteristischen Unterschiede, daß tEQccg dabei den Neben­
a n ,  daß die Erscheinung eine b e d e u tu n g s v o l le ,  xsXaQ den, 
daß sie eine außergewöhnlich g ro ß e  sei, obwalten läßt} wird 
T£V s  definiert als ein örjtislov, welches zugleich ein rtagu 
<pv6iv yEv6[iEvov iCQ&Ytici sei (Et. Magn. 7 5 2 ,1 8 sqq., E t. Gud. 
^26, 19 sqq.), so ist itsXaQ das iisyu, vTtEQyvsg nach der ihm 
hei Hesych gegebenen Erklärung, tö  tzeXcoq <xeI Eiti iisyE&ovg 
x<x66et(u, wie das Schol. Ven. zu 2  410 sich ausdrückt. Ge­
meinsam also ist beiden W örtern die nahe Beziehung der durch 
sie ausgedrückten Begriffe zu den Begleit Vorstellungen des 
ü'Kviicc sowohl wie auch der dsLvötTjg; vgl. K  439. 2J 83 x£v%sa 

frav[ux, idiöd'cci, i 190 &av[ia te tvx to  xeX&qlov und 
-Pind. Pyth. 1, 26 tsgccg d'ocv^idöiov JCQOöidsöd’CiL, anderseits 

321 dsivä heXcjqu Q'sav, E  741. x 168. X 634 dsivolo jieXgjqov 
und Hesiod. Theog. 743 f. dsiv'ov dh %ai äd’ccvdtoiöi ftsolöi 
rOVTO TEQCCg.

Die Bedeutungsähnlichkeit oder das synonymische Ver­
hältnis unserer heXcoq und xiqag zeigt sich ferner nicht zum

Etymologische Beiträge zur Mythologie und Religionsgeschichte 53



54 Hermann Oathoff

wenigsten darin, daß in den Paraphrasen der alten Erklärer 
öfters das eine W ort zur Erläuterung des anderen gebraucht 
wird, wobei es natürlich das von engerem Begriffsumfange, 
also TtelcjQ, ist, dem das andere zum Interpretamentum dient. 
Es geschieht mit einer gewissen Regelmäßigkeit, daß itelcoQ 
unter den Allgemeinbegriff von regccg subsumiert wird, und 
zwar mit zusätzlicher Hervorhebung eben des [liysd'os als des 
für jenes erstere und seinen Sinnesinhalt geltenden artbilden­
den Unterschiedes. So Suid. 2, 2, 173 Bernh. jtsXcjq ' iisya, 
teqccGtlov, ibid. 2, 2, 174 czsAagov, {isydXov xsqutos. Und bei 
Hesych itiXaQu' d'rjQCa, dsC^iara, tsQcctcc, ötjuslci [isyala  und 
ütsXtioQia • [isyccXcc, tsgccGtia, bei demselben auch die Glosse 
itiXoq • iiiya , tsqcc<jtlov.

In der zuletzt erwähnten Glosse befindet sich das Lemma 
%eXos wahrscheinlich im Zustande der Verderbnis. Musäus 
wollte hier im Einklang mit der Überlieferung an der ent­
sprechenden Suidasstelle ttsXoq emendieren (vgl. Mor. S c h m id t 
zu d. Gl.), was bei der Stellung zwischen IlsXoutövvrjäos und 
itiXtr] gegen die alphabetische Ordnung verstößt. Ich möchte 
iieXoq vorschlagen, eine Form wie homer. fjtoQ, ccoq mit dem 
äolischen -op =  vulgärem - ccq in äknciQ, ov'd'ap usw.
(vgl. Jo h . S c h m id t D. Pluralbild. d. indog. N eutra 177, H i r t  
Handb. d. griech. Laut- u. Form en! 257, anders B ru g m a n n  
Grundriß 2, 559 und G ust. M eyer Griech. Gramm.3 434 Fußn.), 
also daß wir in solchem itskoQ neben xsXgjq ein entsprechendes 
Paar, wie texpciQ Pind., Aischyl. und homer. tez^coq, erhalten 
würden.

Daß die Spur einer in solcher Weise zu jieXoq sich stellen­
den Seitenform tiXaQ in dem Personennamen nskocQ-qs vor­
liege, den eines der Bleiplättchen von Styra aufweist, haben 
nach B e c h te l  D. Inschr. d. ion. DiaL 28 Jo h . S c h m id t a. a. 0. 
193f. und J o h a n s s o n  Beitr. z. griech. Sprachkunde 23 an­
genommen. Dagegen bemerkt jedoch So Im sen  Kuhns Zeitschr. 
34, 540 wohl zutreffend, daß die Zugehörigkeit dieses auf



ionischem Gebiete auftretenden Namens zu itelcoQ =  rsXaQ 
nunmehr durchaus zweifelhaft sei. Von der Richtigkeit des 
hesychischen sre'JLog in der genannten Glosse itslog’ [leycc, tsqkö- 
Ttov geht J o h a n s s o n  a. a. 0 . 145 Nachtr. zu S. 22 aus, aber 
das hängt m it seiner S. 23 ff. ausführlich entwickelten etymolo­
gischen Ansicht über iteXcoQ zusammen, daß es nämlich an 
xsXXam XC&og Hesych., ahd. asächs. felis 'Fels’, aisl. fa ll 'Berg’ usw. 
anzuschließen sei, und diese Ansicht weist bereits S o lm sen  
a. a. 0 . mit gutem Grunde als eine „auch begrifflich wenig 
ansprechende“ zurück.

Griech. teyccg stünde demnach nun für *qsQag =  indog. 
*qer-ds. Was dagegen P o t t  W urzel-W örterb. 2, 1, 274 und 
N ils  F le n s b u rg  Studien auf dem Gebiete der indog. W urzel­
bildungen I. Die einfache Basis ter- im Indog. Lund 1897 
S. 36ff. über tsQccg lehren, daß es von tev- 'überschreiten , der 
Wurzel des griech. teq/ioc, lat. terminus, träns, aind. tiräh, avest. 
tarö 'durch , hindurch’, herkomme, die tsQccxa also etymologisch 
» Ü b e rs c h re itu n g e n  des Naturgemäßen, Gewöhnlichen“, nach 
P o t t ,  oder „das Jenseitige im Sinne von dem der gewöhnlichen 
Erfahrung Entrückten, dem Übernatürlichen oder Transzenden­
talen“, wie F le n s b u rg  sich ausdrückt, seien, diese Erklärung 
würde sich nicht halten lassen; sie ist begrifflich zu gekünstelt, 
und auch schon M e ille t  Revue crit. 1898, 1 S. 163 scheint 
deswegen Mißtrauen gegen sie zu hegen.

Zu r sQccg aber stellt sich wohl im Griechischen selbst 
noch der W undermann, Wunderzeichendeuter TsiQSdCäg  ̂ nach 
üblicher Auslegung seines Namens, der sich auch W ilh . 
S ch u lze  Quaest.ep. 176 anschließt (die ältere Literatur darüber 
bei E b e l in g  Lex. Homer. 2, 318a); mit diesem Gelehrten wird 
nian annehmen dürfen, daß die poetische Form des Namens 
niit metri causa verlängerter erster W ortsilbe bei Homer, 
Tsiq- für TsQ-y „in volgarem usum transiit auctoritate car- 
niinum epicorum“. Dazu aber nicht die tsCqsu 'Lichterschei­
nungen, Gestirne9 2  4:85} tbCqe6lv Hymn. Homer. 8, 7; diese

Etymologische Beiträge zur Mythologie und Religionsgeschichte 55



56 Hermann Osthoff

trennt S c h u lz e  a. a. 0. 177. 205, unter Zustimmung F le n s ­
b u rg s  a. a. 0 . 14f. 37, der Bedeutungen wegen m it Recht von 
TSQug und beläßt sie bei aind. tärä f. 'S ternbild , F ixstern’> 
das natürlich seinerseits von ved. tar-dh Nom. plur. 'S te rn e’ 
sowie von griech. äörtfQ und ccGtqov nicht zu trennen ist, 
während noch P re l lw i tz  Etym. Wörterb. d. griech. Spr. 316 
„tsqccs W underzeichen“ und „reCqecc Himmelszeichen, Gestirne“ 
zusammen an das Sanskritwort tärä anschließt und weitere 
sehr problematische Kombinationen vorbringt, ebenso von  
G r ie n b e rg e r  Unters, z. got. W ortkunde 65 die Verwandtschaft 
des tsqccs m it u<5Tr[Q und aind. tärä für ausgemacht hält. Zu 
teCqecc 'Gestirne’ ist denn auch das äolische Pendant eine Form 
mit r-, nicht jz-: tbqscov bei Alkaios frgm. 155 B e rg k 4 (vgl. 
S c h u lz e  a. a. 0 . 205), das hierfür angenommene äol. „ r sqqos, 
vereinfacht tsqos 'Zeichen’“ (H o ffm an n  D. griech. Dial. 2,318. 
492) ist verwerflich.

Die Verschiedenheit der Liquidse in rEQag und tsXcoq jcsXgjq 
erklärt sich leicht: urgriech. *qeQG)Q wird augenscheinlich durch 
Dissimilation der beiden im W urzelauslaut und in der Suffix­
silbe einander folgenden r  die Umgestaltung zu *qsXg>q er­
litten haben. Unter den im Altgriechischen vorliegenden Fällen 
solcher Femdissimilation mit dem Resultate l — r  aus r — r 
sind dem unsrigen am ähnlichsten derartige, wie ion. fi'qXrjTrjQ' 
xvvri'yös Hesych. =  d'rjQrjT^Q, ferner %aXctxTfjQccs =  %ccQcatTfj(}cis, 
XaXdÖQLOL =  XccQaÖQioL u. a., worüber B ru g m a n n  Grundriß l 2, 
434. 851. Iw. v. Müllers Handbuch 2 3, 1, 80. 133. Kurze ver­
gleich. Gramm. 240, de S a u s s u re  Mem. soc. linguist. 6, 78, 
G ram m o n t la dissim. consonantique 83.84, W. S c h u lz e  Kuhns 
Zeitschr. 33, 235 Anm. 5 und G ust. M ey er Griech. Gramm.3 
391 f. handeln. W enn es richtig ist, was G ra m m o n t a .a .O .83 
vermutet, daß bei &7]Xr]TtfQ die Dissimilation in den obliquen 
Kasus entsprungen sei, da wortauslautendes -q  im Altgriechi­
schen nicht die Bedingungen zum dissimilatorischen Wandel 
eines vorausgehenden zwischenvokalischen -q -  in -X- schaffe,



Etymologische Beiträge zur Mythologie und Religionsgeschichte 57

so läßt sich das auch auf unser tsXcqq jtsXcoQ anwenden: hier 
wären es denn die häufig zur Anwendung kommenden W eiter­
bildungen niX ag-o-v, neXtoQ-o-s, tsX&Q-io-g uteX&Q-io-s ge­
wesen, die zuerst das -X- erzeugten, und teXcoq tisXoq hätte 
es durch Übertragung bekommen.

W o finden wir nun zu griech. xsXoq tcbXcjq und rsQccg, 
Wenn man sie in der W eise, wie wir es wollen, zusammen- 
zuhalten hat, Verwandtschaft in den übrigen indogermanischen 
Sprachen? Man könnte zuvörderst mit C h r is t  Grundzüge d. 
griech. Lautl. 114. 125 an Heranziehung des aind. Tcaräla-h 
ungeheuer’ denken; allein dies Adjektiv hat eine wenig 

hierher passende Bedeutungsentwickelung, indem es nach B ö h t-  
Ü n g k -R o th  Sanskrit-W örterb. 2 ,113 und B ö h t l in g k  Sanskrit- 
Wörterb. in kürzerer Fassung 2, 23° zwar unter anderem auch 
'grausig, schaudererregend’ ausdrückt, jedoch zunächst so viel 
als 'hervorstehend’, von Zähnen, Augen, 'w eit offen stehend, 
klaffend’ war, dann „zuletzt überhaupt 'schaudererregend , von 
■Rakshas und ändern gespenstischen Wesen (wobei man 
Hoch immer an 'einen weit geöffneten Rachen gedacht haben 
ßiäg) Versuche der Ursprungsdeutung des haräla-h macht 
^ h le n b e c k  Kurzgef. etym. Wörterb. d. altind. Spr. 4o a.

Annehmbar dagegen erscheint mir ein Vorschlag J a k o b  
W a c k e r n a g e ls , der da meinte, daß dem von ihm gut­
geheißenen Bunde von tceXcoq und t£Q<xg aus dem Sanskrit 
ä-scar-ya-h  Adj. 'seltsam , wunderbar’ und ä-scar-ya-m N .'se lt­
same Erscheinung, W under’ anzuschließen sich empfehlen würde 
(mündliche Mitteilung Pfingsten 1898). Nach Pänini 6, 1, 
147 Schol. sollte dies ä-scar-ya- von car- ([scar-) 's ich  be­
wegen, sich um treiben’ mit Präfix ä- abgeleitet sein (vgl- 
^ ö h t l in g k - R o th  a.a.O . 1,721, W a c k e rn a g e l Altind. Gramm.

264), J. D a rm e s te te r  Mem. soc. linguist. 2, 308 f. bringt 
Unglaubhaftes darüber vor, U h le n b e c k  a. a. 0 . 22 b ver­
zeichnet es als „nicht genügend erklärt“. Mit den beiden 
griechischen W örtern verglichen ginge das altindische auf eine



58 Hermann Osthofl

Wurzelform mit dem vorgefügten beweglichen s-, indog. s-qer-, 
zurück. Es vermag aber freilich bei der Doppeldeutigkeit des 
r  im Sanskrit keinen Aufschluß zu bringen über die Frage? 
wie sich historisch das - q-  von tegag zu dem -X- von nsXag 
verhalte. Unsere Vermutung, daß der r-Form  hier die Priorität 
zukomme, dürfte hingegen durch Vergleichbarkeit einer W ort­
gruppe, die das Nordgermanische darbietet, Bestätigung finden.

Im Altwestnordischen liegt zunächst vor: aisl. anorw. slcars 
N. 'e in  Ungeheuer’, 'Riesenweib, Riesin’, an drei Stellen der 
älteren Edda belegt, sodann in dem einmal vorkommenden 
Kompositum hialm-slcars 'R iesin des Helms’, d. i. 'Schaden des 
Helm s’, einem Skaldenausdruck für 'B eil’; in jüngerer Form 
slcass nach modern-isländischem Sprachgebrauche ein 'wildes, 
ungezogenes Mädchen’ bezeichnend, während neunorw. mund­
artlich slcass N. so viel als 'e in  zorniger (oder giftiger, schlechter) 
Mensch, ein H austyrann’ ist. Von G e rin g  Glossar zu den 
Liedern der E dda2 152a und Vollständ. W örterb. zu den Liedern 
der Edda 929 wird slcars slcass durch 'Zauberweib, Hexe’ 
übersetzt, von demselben Gelehrten aber D. Edda übers. 125 
Anm. 4 zu der Stelle Hyndluliöf) 40, 5 f. eitt \>ötte slcars allra 
feiknast bemerkt, daß mit dem „schlimmsten Scheusal“ (dafür 

•bei E g i ls s o n  Lex. poet. 162a s. v. feikn „furia omnium im- 
manissima“) wahrscheinlich die Midgardschlange gemeint sei. 
Verfehlt ist die von Noveen Altisl. u. altnorw. Gramm.3 § 310 
S. 205 vorgebrachte Zusammenstellung des slcass 'H exe’ mit 
aisl. siedle 'Schaden’, weil dabei die ältere Form slcars nicht zu 
ihrem Rechte kommt. Es fügt sich weiter an das awestnord. 
slcersa F. 'Riesenweib, Riesin’, jünger isl. slcessa dass., dieses 
häufig in der modernen Sprache von einer 'gemeinen Frauens­
person’, und neunorw. shjessa 'e in  Riesenweib’, auch von einer 
'dreisten oder übermütigen F rau ’ gesagt; formal ist awestnord. 
slcersa Fern. Ableitung aus dem Neutrum slcars, jenes =  got. 
* skars-jö(n~) Fern. Endlich mit anderer Wurzelablautstufe 
awestnord. slcyrse N. 'Vorzeichen (und zwar übles)’, 'Phantom ’



nach C lea sb y -V ig fu sso n , 'schreckliches W under, grauenhafte 
Wundererscheinung’ nach F r i tz n e r ,  in jüngerer Lautform mit 
Assimilation des -rs- dafür sJcyssi, nebst dem Adjektiv skyrseligr 
skyssiligr 'monströs, abnorm’; diesem skyrse N tr. zunächst stehend 
auch ein skyrsa, jünger skyssa Fern, im Sinne von 'grobes Ver­
sehen’, das aber nur neuisl. zu sein scheint, da es von C leasb y - 
V ig fü s s o n  ohne Beleg angeführt wird. Vgl. E g i ls s o n  Lex. 
poet. 344b. 719a, C le a sb y -V ig f ils so n  An icel.-engl. dict.539bf. 
545b. 564a, F r i t z n e r  Ordbog over det gamle norske sprog 3, 
293a. 314b. 412b und A a se n  Norsk ordbog 663b. 677a, in betreff 
des neuisl. skyrsa skyssa 'Versehen’ insbesondere J o n  T h o r-  
k e ls  so n  Supplem. til islandske ordb. 3. Saml. 2, 996b. Ich 
verdanke einen Teil dieser Nachweise der Güte B. K ah les .

Um diese aisl. anorw. skars, skersa und skyrse mit griech. 
T£,p«s, TteXcoQ und aind. ä-scarya-h , denen sie begrifflich offenbar 
recht nahe treten, auch wurzelhaft und formal zusammen­
zubringen, ist folgender W eg gegeben. Die westnordischen 
Formen teilen das präfigierte s- mit dem Sanskritworte. Da­
gegen ist ihnen das nominalstammbildende -s- der Basen germ. 
s-kar-s- und s-kur-s- mit dem griech. reg-ag aus *qer-ds 
gemein: gegenüber der Schwastufe des -es-Suffixes in tsQ-ag 
erscheint nullstufiges -s- in skars, skersa aus germ. *s-kar-s-a-n, 
* s-k a r-s-im  =  indog. *s-qör-s-o-m , *s-qör-s-iä(n), sowie in 
skyrse aus germ. *s-kur-s-ia-n  =  indog. *s-qf-s-io-m . Daß 
es nicht awestnord. *skuars heißt, sondern eben skars mit 
germanischem u -Schwund hinter einem Guttural, der alten 
Labiovelar vertritt, in der Stellung vor grundsprachlichem 
°-Vokale, ist lautgesetzmäßig; vgl. Verf. Etym. Parerga 1,322 f.

B ru g m a n n  Kurze vergleich. Gramm. 174f.
H inter dem Begriffskern des 'W underbaren, Übernatür­

lichen, wobei es nicht mit rechten Dingen zugeht’, den wir in 
griech. tegccg und allem hier Dazugestellten augenscheinlich 
finden dürfen, mag wohl einen Schritt weiter zurück der noch 
Ursprünglichere Sinn des 'Z a u b e r i s c h e n ’ oder 'Z a u b e rs ,

Etymologische Beiträge zur Mythologie und Religionsgeschichte 59



60 Hermann Osthoff

Z a u b e rw e rk e s ’ liegen. Dann ergäbe sich, daß als die in 
diesen W örtern zu suchende Yerbalwurzel uns ein guter alter 
Bekannter entgegenträte, nämlich indog. qer- 'tu n , machen, 
wirken’ von aind. kr-nö-ti und karöti, avest. kdr’naoHi, Praes., 
apers. cartanaiy Inf. Ich habe die Sonderanwendung dieser 
W urzel auf das Spezialgebiet des zauberischen Tuns und 
W irkens, auf das „A ntun", nach dem Vorgänge anderer E ty­
mologen in Bezzenbergers Beitr. 24, 109 ff. eingehender be­
leuchtet, indem ich dort außer anderem besonders aind. kr-tya 
'H andlung, T a t’ und 'das A ntun, Behexung, Zauber’, 'Zauberin, 
Hexe, böse Fee’, kär-tra-m  'Zauberm ittel, Zauber’ und lit. 
keriü, kereti 'jem and verzaubern, Böses an tun’, abulg. carü und 
cara 'Z auber’ heranzog; so auch 0 . S c h rä d e r  Reallex. d. indog. 
Altertumskunde 974 und V erf. Etym. Parerga 1, 26. Nach­
träglich füge ich diesem Material noch aind. kärana-m  N. 'das 
Machen, Bewirken, T un’, 'H andlung, T a t’, 'W erkzeug, Mittel, 
Organ’ und 'Zauberm ittel’ (B ö h t l in g k  Sanskrit-W örterb. in 
kürzerer Fassung 2, 22a), die Komposita ved. krtyä-krt 'Zauber 
treibend, behexend’ und m üla-kft 'W urzeln als Zaubermittel 
zurechtmachend’, nachved. müla-karma N. 'Zauberei mitW urzeln’ 
hinzu, sowie mit S c h rä d e r  a. a. 0 . lit. keras 'Z auber’ (vgl. 
L e s k ie n  Die Bildung d. Nomina in Lit. 162). Mit der Zu­
sammenstellung des griech. tsqccs und der lit. kereti, aksl. carü, 
cara ist mir übrigens H i r t  Bezz. Beitr. 24, 255. 261. D. indog. 
Ablaut 77 in der Öffentlichkeit zuvorgekommen.

Zur Bedeutungsentwickelung aber verweise ich hier noch 
auf unser Gemacht, sporadisch für 'Z auber’ gesagt, durch gemecht 
'durch Zauberei’ bei Niklas von W yle (Jac . G rim m  Deutsche 
Mythol. 1052, H i ld e b ra n d t  Grimms Deutsch. W örterb. 4, 1, 
3146). Auch sei erwähnt, daß für den Bedeutungswandel von 
'tu n , machen, wirken’ zu 'zaubern’ sich im Griechischen ein 
Beispiel in einem besondem späteren Gebrauche des Verbums 
igytt&öd'ccL zu finden scheint. Ich werde von meinem Kol­
legen A. D ie te r ic h  darauf aufmerksam gemacht, was er in



seinem Buche 'E ine M ithrasliturgie’ 124 ff. 213 über den 
Mystischen Spruch bei Clem. Alex. Protr. 2, 21 p. 13 d Sylb. 
avri<3tEv6cc, eklov tov xvxE&va, sXaßov x(6trjg, i^ya^dfisvog 
<x7csd'sfi7jv sig xaXad’ov aal ix  uaXaQ'ov sig nCörr v̂ auseinander­
gesetzt und insbesondere über das schwierigste darin enthaltene 
W ort, das seit L o b  eck  Aglaoph. p. 25 mißverständlich in 
eVysv<jd[iEvog abgeänderte kqyaödiisvog, als eine wahrscheinlich 
auf ein Pudendum, etwa auf einen Phallus, gehende „allgemeine, 
euphemistisch verschweigende Redewendung“ bemerkt habe: 
hier ergibt sich, meint D ie te r ic h ,  ein angemessener Sinn, 
Wenn dem Ausdruck i^yocöd^isvog die Bedeutung 'nach  Voll­
zug der Manipulation mit dem Dinge’ d. i. eben 'nach Ver­
richtung des Zaubers’ beizulegen sein wird.

Ist nun die 'Zauberei’, lit. Tceras, zu definieren als „die 
Kunst, durch geheimnisvolle übernatürliche Mittel wunderbare 
W irkungen hervorzubringen“ (B ro c k h a u s  Konversationslex.14 
s- v. Magie), so mag durch Metonymie auch die W irkung selbst, 
das 'W u n d er’ also, griech. rsQccg, aind. ä-scarya-m, aisl. anorw. 
styrse, als 'Gem ächt, Machenschaft’ bezeichnet werden. W ie 
aber hinwiederum von 'W under, Wunderzeichen, W under- 
erecheinung’ zum Begriff des 'ungewöhnlich Großen, Un­
geheuren’, auch des 'Furchtbaren und Schrecklichen, Grausigen’ 
zu gelangen ist, das lehrt der nachhomerische Sprachgebrauch 
des r EQccg selbst (vgl. oben S. 52), der lateinische von porten- 
tum, auch die Begriffsgeschichte des lat. mönstrum =  franz. 
Wonstre, engl, monster, worüber Näheres, wenngleich unter 
zweifelhaft bleibender etymologischer Voraussetzung, bei N ils  
F le n s b u rg  Studien auf d. Gebiete d. indog.Wurzelbildung 1, 38f. 
-^um. Es kann daher nun nicht befremden, wenn in griech. 
tsXcoq nsXoQ und aisl. anorw. skars, skersa von dem postulierten 
tTrsinn des 'Zaubers, zauberischen T uns’ kaum noch etwas 
gespürt wird und nur die Endstufe der begriffsgeschichtlichen 
Skala als 'Ungeheuer, Ungetüm ’ hervortritt. Übrigens aber 
bemerkt doch von sJcyrse C lea sb y -V ig fü sso n  Dict. 564a, daß

Etymologische Beiträge zur Mythologie und Religionsgeschichte 61



62 Hermann Osthoff

es außer „a  portent, phantasm “ auch „mischance arising from 
w i tc h e r y “ ausdrücke; unheilvolle W irkung, die durch Zauberei 
bzw. übernatürliche Kraft verursacht wird, scheint z. B. an 
den Stellen Fornmanna sög. 10, 416 und GullJjoris saga 47 
ed. Maurer mit skyrse gemeint zu sein.

Erkennen wir in aind. ä-scarya-h  und awestnord. skars, 
skersa, skyrse die Formung der W urzel von tsgag, jreAeop durch 
vortretendes s-, so ist dazu beachtenswert, daß dieses beweg­
liche s- im Altindischen eben bei kar- 'm achen, tu n ’ auch 
sonst bezeugt ist. Es findet sich hier vornehmlich ja  nach 
den Präfixen sam- und pari-, in ved. nachved. säm-skrta-h  und 
päri-skrta-h  Part., ved. pari-skrnvänti Praes., pari-skrnvcm  Part, 
praes., ferner in den nachvedischen Verbalformen sam-a-skur- 
vata , sam-caskära, sam-skarisyanti und den Nominen nachved. 
sam-skära-h, sam-skrti-h, pari-skära-h  u. ähnl. mehr, aber 
auch nach anderen Präfixen vereinzelt, wie in ved. nir a-skrta 
Aor. und nachved. upa-skrta-h, upa-skara-h; vgl. W h itn e y  D. 
Wurzeln, Verbalformen u. primären Stämme d. Sanskrit-Sprache 
21 f., auch F ic k  Vergleich. W örterb. I 4 24, J a k o b  W a c k e r­
n a g e l  Altind. Gramm. 1, 264f. und U h le n b e c k  Kurzgef. etym. 
W örterb. d. altind. Spr. öS31.1 Mit ä- komponiert war die 
Wui’zelform aind. skar- =  kar- allerdings bisher noch nicht 
nachgewiesen.2

1 Ans dem Iranischen würde avest. garsmö - slcarana- M., das ein 
bei der Feuerung gebrauchtes Gerät bezeichnet, eine Form sein, die 
slcar- =  lear- 'machen’ enthielte, wenn seine etymologische Grund­
bedeutung 'Wärme machend’ wäre (J u s ti Handb. d. Zendspr. 102b, 
W a c k e r n a g e l a. a. 0 . 264). Aber das ist sehr zweifelhaft; andere 
stellen das Schlußglied -sJcarana- zu npers. sakär 'Kohle’ und zu avest. 
skairya- 'Kohlenmeiler’ (G eld n er  Kuhns Zeitschr. 25, 566f., H orn  
Grundriß d. neupers. E tym . 163. Grundriß d. iran. Philol. 1 , 2, 52. 61. 87), 
B a r th o lo m a e  Altiran. Wörterb. 516 zu lit. skiliü, skilti 'Feuer an­
schlagen’.

2 Man faßte das ved. ä -sk r-a -h  Adj. 'zusammenhaltend, vereinigt’ 
so auf (B ö h t l in g k -R o th  Sanskrit-W örterb. 1 , 741. 2, 89, G rassm an n  
Wörterb. s. Bigv. 191, U h le n b e c k  Kurzgef. etym. Wörterb. d. altind. Spr.



Die labiovelare N atur des Je- von indo-iran. har- 'm achen’ 
und lit. huriü, kürti 'bauen’, aksl. hruci 'faber’ habe ich Etym. 
Parerga 1, 2 f. mit Hilfe britannischer Formen, die den Anlaut 
P~ haben, zu erweisen gesucht; aber von diesen sind mehrere, 
^ ie ich durch Mitteilungen T h u rn e y s e n s  (1. und 9. Dez. 1901) 
belehrt werde, zu solchem Beweise nicht geeignet. Für cymr. 
peri 'veranlassen, verursachen, machen lassen’ m it paraf Fut., 
par Imper. praes. und corn. pery Fut. 'facies’ ist die Entlehnung 
aus dem Lateinischen, aus pario unter Einmischung von paräre, 
üaeh L o th  Les mots latins dans les langues brittoniques 195a, 
dem sich T h u rn e y s e n  anschließt, nicht zu bezweifeln, zumal 
da ein diesem peri deutlich entsprechendes irisch-gälisches 
W ort fehlt (trotz d’A rb o is  de J u b a in v i l le  Mem. soc. linguist. 
4 ,429); auch bei B ru g m a n n  Kurze vergleich. Gramm. 177 ist 
demnach die Herbeiziehung des cymr. peri zu dem indo-iran. 
kar- zu streichen. Jedoch bleibt das Zeugnis von cymr. prtydu 
(Gredichte) verfassen’ und prydydd  acorn. pridit 'D ich ter’ aller­

d in g s bestehen. Diese sind wohl, indem ihr ursprünglicher 
S in n  'gestalten’, 'G estalter’ war, zunächst Ableitungen aus 
cymr. pryd  'Ansehen, Gestalt’, letzteres aber mit seiner genauen 
Entsprechung air. cruth M. 'G estalt’ der Reflex eines indog. 
•*»Qr-tu-s 'das Machen, Gemacht, die Mache’, also Verwandt­
schaft von indo-iran. kar- und lit. huriü; eine Etymologie, die 
schon S to k e s  Ficks vergleich. Wörterb. 2 4, 60 gibt, E. Z u p itz a  
■Kuhns Zeitschr. 35, 254 und T h u rn e y s e n  (brieflich) gutheißen.

*^a), aber dies scheint mir doch seiner Bedeutung wegen vielmehr die 
Analyse Ü-slc-ra-h  und Anschluß an aind. sdcate 'ist mit einem zusammen, 
geht m it, geleitet, folgt nach’ und griech. tfitopai, lat. sequor, air. 
‘sechetar 'sequuntur1, lit. sekü 'ich folge’ zu erfordern, woran auch 
schon H ü b sch m a n n  Indog. Forsch. Ans. 1 1 , 49, wenngleich nur zaghaft, 
denkt; in der Wortbildungsweise wäre dann jenes U -sk-ra-h  ungefähr 
ein Seitenstück zu lat. as-sec-la  'Anhänger, Parteigänger’, Präfix und 
Wurzel sowie Wurzelablautstufe aber genau wie in g.-avest. ä -sk -9 lt i - m 
'das Sichanschließen, Anschluß an’ nach B a r th o lo m a e s  Deutung dieser 
Zendform, A r. Forsch. 2,183. 3, 32 Anm. Grundriß d. iran. Philol. 1 , 1 ,10.

41. Altiran. Wörterb. 339f.

Etymologische Beiträge zur Mythologie und Religionsgeschichte 63



64 Hermann Osthoff

Im Lautlichen ein Fall, wie air. cruim cymr. corn. p r y f  'Wurm* 
aus * qrmi - s =  aind. hrmih , lit. Tcirmis, alban. hrimp (vgl. Z u p i t  z a 
a. a. 0 . 254 ff.), läß t sich begrifflich dazu manches Analoge an­
führen. Vorab aus dem Bereiche derselben W urzel aind. 
ä-Jcära-h und ä-hrti-h  'F orm , Gestalt, äußere Erscheinung, 
Aussehen’: ä-har- ' herbeischaffen’, ' zurechtmachen, bereiten’. 
Ferner vergleiche man: mhd. getane 'G estalt’ und getät 'T a t ’, 
'G eschichte’, 'W erk, Geschöpf’ und 'äußere Beschaffenheit, 
Gestalt, Ansehen’, getcete 'G estalt, Beschaffenheit’, ahd. gität 
'factum , effectus’ und 'facies, forma, species’ zu tuon, gitän] 
air. gne 'A rt, Gestalt, Aussehen’, cymr. gne 'hue, tin t, com- 
plexion’ zu air. -gniu 'ich  tue, mache, wirke’, gnim M. 'T at, 
T un’; franz. fagon 'Form , Gestalt, A rt und W eise’, entlehnt 
engl, fashion, proy. faissos 'F orm , Gestalt’, italien. fazione 
„modo di fare e di contenersi, sembianza“ und veraltet fazzone 
'G estalt, Bildung, S ta tu r’ aus lat. factionem 'das Machen, T un’, 
afranz. faiture 'das Tun, Schaffen, Hervorbringen’, 'Erzeugnis, 
Geschöpf’ und 'Form , Gestalt, A rt und W eise’, dazu 'Hexerei, 
Zauber’, entlehnt engl, feature 'Gesichtsbildung, Gestalt, Aus­
sehen’ =  lat. factüra 'das Machen, Bearbeitung’, 'B au ’, 'Ge- 
mächt, Geschöpf’, mittellat. auch 'sortilegium ’ (Verf. Bezz. 
Bei tr. 24, 111 f.), daher sicher auch lat. facies 'G estaltung’, 
'äußere Gestalt, F igur, Form , äußere Erscheinung, Aussehen’, 
'A rt, Beschaffenheit’, 'Antlitz, Angesicht, Gesicht’ zu facio 
'ich  mache, tue, verfertige, bringe zustande’.1 Die Zusammen-

1 Yon ähnlicher Art sind auch noch diese zwei Fälle: lat. figüra 
und ef-figies zu fingo, ef-fingo 'betaste, streiche, streichele’, 'gestalte 
streichend, bilde, forme, schaffe bildend’; serb. ein 'Gestalt’ =  aksl. cinu 
'Ordnung’ und serb. na-cin  'Art und W eise’, cini Plur. 'Hexereien’ mit 
aksl. serb. ciniti 'machen’ Denom. zu aind. cinöti 'schichtet, reiht an­
einander, baut auf’, caya-h  M. 'Schicht, Aufwurf, W all’, 'Masse, Haufe’ 
und zu griech. noisiv 'schaffen, hervorbringen, machen’, Wz. qei- 'schichten’ 
nach B r u g m a n n s  anerkannter Etymologie (vgl. Verf. Bezz. Beitr. 24, 
119 f. und dort zitierte Literatur, H ir t  Bezz. Beitr. 24, 247. 254). In 
Anbetracht so vieler Zeugnisse aber für den Bedeutungswandel von 
'M ache, Gemächt’ oder 'Bildung, Gebilde’ zu 'Gestalt, Form’ ist es



Stellung des air. cruth und cymr. pryd  mit lat. corpus, ags. hrif, 
ahd. (h)ref 'Leib, Mutterleib’, aind. Izrp 'G estalt’, 'schönes Aus­
sehen, Schönheit’, die E. Z u p itz a  D. german. Gutt. 4. 53 und 
H ir t  Bezz. Beitr. 24 ,276 vertraten, so wie neuerdings noch 
W ied em an n  Bezz. Beitr. 28, 5 sich dafür ausspricht, hat ihr 
Urheber Z u p itz a  Kuhns Zeitschr. 35, 254 mit Recht still­
schweigend fallen gelassen.

Zu dem Labiovelar des air. cruth, cymr. pryd =  idg. *qr-tu-s 
^ürde also auch der Anlaut unserer griech. teXcqq jtiXag und

öür unverständlich, wie man lat. facies von dem Yerbum facio loszu­
reißen sich entschließen m ag, um jenes in gezwungenerer Weise mit 
Heranziehung von fax  'Fackel’ und griech. qpcoifr qpaog Hesych., homer. 
Kccupdaoto 'blicke rasch oder wild umher’, lit. zvake 'L icht, Kerze’ 
etjTnologisch zu deuten (F ick  Vergleich. Wörterb. I 4, 438, P r e l lw i t z  
■Etym. Wörterb. d. griech. Spr. 236, B ru g m a n n  Grundriß l 2, 312. 321. 652.

v. Müllers Handb. 23, 1 , 43, H ir t Bezz. Beitr. 24, 290, H. R e ic h e lt  
Bezz. Beitr. 26, 276), oder auch um facies zu aind. bha-ti 'scheint, 
buchtet, erscheint’ und zu griech. cpa-6i-g  'Erscheinung’ zu stellen 
(CorBsen K r it. Beitr. 44. Ausspr. Vokal. I 2, 141, G. C u rtiu s Ghrundzüge6 
296. 297, V a n ic e k  Griech.-lat. etym.Wörterb 578. JEtym.Wörterb. d. lat. 
Spr.2180, v o n G r ie n b e r g e r  Unters.z.got. Wortkunde 42). Der Begriffskern 
v°n 'Licht, leuchten’ kann doch nur mit äußerster Mühe in facies 
gefunden werden. Und es ist, worauf namentlich auch die Mitberück­
sichtigung des Kompositums super-ficies führt, „ facies in seiner ursprüng­
lichen Bedeutung als ein Synonymum von forma“, sowie dazu von 
figüra und species, „und nur in verengerter Bedeutung als eines von 
°s und vultus anzusehen“ (D ö d e r le in  Lat. Synon. u. E tym . 4, 317). Mit 
■ftecht betont man auch, daß schon die Stelle des Gellius 13,29 quidam  
f a ciem  esse hominis pu tan t os tantum et oculos et genas, quod Graeci 
nQoocü7iov dicunt: quando fa c ie s  sit forma omnis et modus et f a c tu r a  
Quaedam corporis totius, a fa c ie n d o  dicta, u t ab a sp e c tu  sp e c ie s  et 
a f in g  endo  f ig u r a  und die des Nonius 52, 20 sqq. Merc. fa c ie m ,  
totius corporis formam, non tantum 7CQoaoaitov, id est os, posuü antiquitas 
Vrudens. u t a sp e c tu  s p e c ie s  et a f in g e n d o  f ig u r a ,  ita  a fa c tu r a  
c°rporis fa c ie s  die völlig zutreffende Worterklärung bringen. So F or-  
c e l l in i - d e  V it  Lex. 3 , l l a und F reu n d  Wörterb. 2 ,493b, ferner B r 6a l 

s°c. linguist. 6, 435 und B r d a l - B a i l ly  Dict. etym. latin  82a, 
h a r to n  E tym a lat. 33, besonders aber P o t t  Wurzel-Wörterb. 3, 196 

dem Hinweis auf die oben dargestellte romanische Bedeutungs- 
enWickelung von lat. factio und factura.

Archiv f. Religions-wissenschaft. VIII. 5

Etymologische Beiträge zur Mythologie und Religionsgeschichte 65



66 Hermann Osthoff

TEQuq sich fügen. H ir t ,  der ganz richtig, wie wir sahen (o. S. 60), 
zsqus und das lit. kereti ' verzaubern ’ zusammenbrachte, 
gab D. indog. Ablaut 19, im Unterschied von der späteren 
Stelle S. 77, dies litauische W ort vielmehr (oder auch?) als 
wurzelverwandt mit air. caire F. 'T adel’ aus; aber das letztere 
kann wegen der ihm entsprechenden britannischen Formen 
acymr. cared, cymr. caredd cerydd, corn. cara und mbret. carez, 
nbret. kare F. 'T ad el’ (vgl. S to k e s  Ficks vergleich. W örterb. 
2 4, 71, B ru g m a n n  Grundriß l 2, 464 und V. H e n ry  Lex. etym. 
du bret. mod. 68) keinen labiovelaren Anlaut gehabt haben. 
Daß auch in der Bedeutung das air. caire 'T adel’ nicht den 
erforderlichen Einklang mit lit. kereti nebst abulg. carü, cara 
'Z auber’ zeige, habe ich Bezz. Beitr. 24, 110 gegen B ru g ­
m an n  a. a. 0 . bemerkt.

Mit aind. ä-scar-ya- ist, wenn wir es richtig deuten, auch 
das erste Beispiel der Palatalisierung des k- der W urzel (s)kar- 
im Altindischen gegeben. Diese W urzel gleicht ja  sonst den 
aus indo-iranischer Zeit überkommenen Wechsel zwischen k- 
und c-Formen durchweg zugunsten der ersteren im Altindischen 
aus, was für die Sprache den Vorteil m it sich bringt, daß 
sie, indem sie anderseits bei der W urzel indog. qel- von aind. 
cär-a-ti 'bew egt sich, wandert, streicht umher, treib t’, griech. 
jreÄö, neloiLui, lat. colo ebenso konsequent die Ä-Formen aus­
merzt, neue formale Differenzierung gleichgebildeter W ort­
formenpaare, die anderweitig zusammengefallen wären, erlangt; 
also bei karisyäti und carisyati Fut., kärtum und cartum Inf., 
kärana-m  und cärana-m  Nom. act., a-kärsU und a-cärsam Aor., 
wo beide Male c-, bei cakärtha, cakära und cacartha, cacara 
Perf., wo auf beiden Seiten -k- vorliegen sollte. Offenbar war 
es die Lautgestalt der beiderseitigen P r ä s e n t i a  ved. kr-nö-ti 
aus indog. *qr-neu-ti und cär-a-ti aus indog. * qd-e-ti, die 
die Richtschnur dafür abgab, daß bei dem Zubehör der einen 
W urzel dieser, bei dem der anderen der entgegengesetzte W eg 
der durchgreifenden Ausgleichung zwischen Guttural und Palatal



Etymologische Beiträge zur Mythologie und Religionsgeschichte 67

eingeschlagen wurde. Im Altiranischen dagegen gibt es im 
System des kar- 'm achen’ Überreste der lautgesetzlich palatali- 
sierten Form en, wie z. B. g.-avest. cörH Aor. 'e r  m achte’ aus 
indog. *qer-t, j.-avest. frasö-car'tar- Nom. ag., apers. cartanaiy 
Inf.; vgl_ H ü b sc h m a n n  Zeitschr. d. deutsch, morgenl. Ges. 
35, 173f., B a r th o lo m a e  Indog. Forsch. 4, 128 mit Anm. 4. 
Grundriß d. iran. Philol. 1, 1, 10. 67, J a k o b  W a c k e rn a g e l 
Altind. Gramm. 1, 145, B ru g m a n n  Grundriß l 2, 579. Kurze 
vergleich. Gramm. 177 und W . F o y  Kuhns Zeitschr. 35, 61. 
Daß im Sanskrit unser ä-scar-ya- mit -scar-ya- =  indog. 
*-sqer-io- dem Lautausgleich entging, ist natürlich seiner 
Bedeutungsisolierung zuzuschreiben.

Hinter dem lit. kera-s Mask. ' Zauber’ mag, woran der 
e~stufige W urzelablaut denken läßt, ein ehemaliges Neutrum 
ker-as =  indog. *qer-os stecken; das wäre dann dasselbe W ort­
gebilde mit dem aind. ved. kär-ah 18 eutr. 'T a t’ für lautgesetz­
liches *cär-ah nach dem eben Gesagten. So ja  auch bei lit. 
veidas Mask. 'Angesicht’, abulg. vidü 'Ansehen, Form ’ =  griech. 
sld-og Neutr., aind. vedah N. 'E rkenn tn is’ (W ^iedem ann D. lit. 
Praet. 14, H i r t  Indog. Forsch. 1, 35. 2,349. D. indog. Akzent238); 
ebenso meines Erachtens bei lit. menas Mask. 'Verständnis, 
■Meisterschaft’ (L e sk ie n  D. Ablaut d. Wurzelsilben im Lit. 336.

Bildung d. Nomina im Lit. 162), das ganz wohl dasselbe alte 
Neutrum wie griech. [isv-og} aind. Man-ah, avest. manö sein 
kann; ferner vielleicht bei lit. peras 'B ru t der Bienen’ und 
Uz-peras 'bebrütetes E i ’ von derselben W urzel wie lit. periü, 
Per'eti 'b rü ten , hecken’ und lat. pario, partus, griech. xoqsIv, 

tcöqtls, nÖQtai,, wenn die weiteren Spuren des -es- 
Neutrums indog* per-os 'H ervorbringung, Erzeugung’ durch 
die germanischen Nominalbildungen mhd. md. mnd. verse, mnl, 
vaerze 'F ärse , junge K uh’, ahd. far (Plur. farri, ferri), ags. 
fearr und ahd. farro , mnl. mnd. varre, aisl. farre 'Farre, 
(junger) S tier’ gegeben sind (vgl. Verf. Paul-Braune-Sievers 
Beitr. 2 0 ,90 f.). Dann ist das Nebeneinander der Neutralbildungen

5*



68 Hermann Osthoff Etymologische Beiträge zur Mythologie usw.

lit. ker-as und griech. rsQ-ag in morphologischer Hinsicht ein 
neuer Fall derselben A rt, wie aind. man-ah, avest. manö, griech. 
/isv-og , lit. men-as: apers. (ha^ä-)man-is, ferner aind. säd-ah, 
griech. sd-og : avest. apers. had-is, ferner aind. (sva-)roc-ah 
Voc., avest. raocö, apers. raucah : aind. roc-ih, aind. tav-as(-vän) :  
avest. tdv-is, aind. tarn-ah : täm-is(-rä) u. ähnl. mehr. Aus­
führlicheres hierüber, als über einen Parallelismus der Yoll- 
und der „Schwastufe“ des -es-Suffixes, bei B a r th o lo m a e  
Bezz. Beitr. 17, 113. Grundriß d. iran. Philol. 1, 1, 95, während 
eine andere Anschauungsweise H i r t  D. indog. Ablaut 74 f. 
Handb. d. griech. Laut- u. Form en! 276 f. vertritt.



Hyperboreer
Yon Otto Schroeder in Berlin

Die wissenschaftliche Bearbeitung des Hyperboreerproblems 
beginnt mit Johann Matthias Gesners zweiter Vorlesung De 
Phoenicum navigationibus extra columnas Herculis.1 Der Ruhm, 
das Problem richtig eingestellt zu haben, gebührt Karl Otfried 
Füller, in dessen D oriern2 das Hyperboreerkapitel, auch schrift­
stellerisch, ein Glanzstück bildet. W elcker3 goß wohl einiges 
Wasser in den allzu feurigen W ein; einen Fortschritt bedeutet 
sein. Name diesmal nicht. Von dem, was seither hinzu- 
gekommen ist, heben sich einige Sätze Hermann TJseners ab, 
denen wir im Verlauf der Untersuchung wieder begegnen werden.

Die Hyperboreer sind dem ältesten Epos fremd; zuerst 
erscheinen sie in den Epigonen und bei Hesiod. Leider 
beschränkt sich unsere Kenntnis auf eine kurze Anmerkung 
Öerodots (IV 32): a l t  'H<5i6d<p p w  i<5xi xsqi ' YxsQßoQeav 

usva, e6xl dh xai 'OtnjQtp iv  ’Eiti'yövoiöiv, ei ärj zfi iövxt 
V£ OfirjQog xavxa xd ertsa iitolrjGEv. Bei Hesiod könnte man 
a* die Koronis-Eoee denken (fr. 122— 127 R z2): Apollon ver­
barg den Pfeil, mit dem er nach dem Blitzestode seines Sohnes 
•Asklepios die Kyklopen getötet hatte, während seiner Dienst- 
Zeit bei Admetos, iv  ' YrtEQßoQsCois, in Hyperboreo mowte5, der 
■Pfeil aber war riesengroß, cbg 'HQaxlsCdrjg o JJovxlhös tprjöLV iv

1 Gehalten 1757, abgedruckt in Gottfr. Hermanns Orpheusbuche 1805,
S. 640 ff. s 1824 I 267 ff., 1844 I 269 ff.

8 1860, im 2. Bde. der Griech. Götterlehre, S. 248ff.
4 Götternamen 202, Sintflutsagen 198.
5 Ps.-Eratosth. catast. 29, Hygin. astron. I I 15.



70 Otto Schroeder

t ö  tcsqI dmaio6vvr[S — damit fällt wohl die ganze Pfeil­
geschichte. Eine durchaus passende Stelle gab es für die 
Hyperboreer im dritten Buche des Frauenkatalogs, neben Groß­
köpfen, Unterirdischen, Greifen und Zwergen (fr. 60— 62. 
209 R z2): lauter vorzeitlichen Völkern, die irgendwo auf der 
besiedelten Erde zu suchen, Hesioden wohl nicht in den Sinn 
kam. Von dem Epigonenepos wissen wir nur allzu wenig. 
Man hat die Hyperboreer schon hier als Begründer des pythi- 
schen Orakels ansprechen wollen — laut hellenistischer Fiktion 
(Paus. X 5, 8); erinnern wir uns lieber an die Flucht eines 
Teiles der geschlagenen Theber zu dem mythischen Volk der 
Encheleerl, von denen ehemals Kadmos in das Elysium gelangt 
war.2 Die Ansetzung der Encheleer in bestimmten Teilen 
Illyriens wird späteren Datums sein, ein W erk der korinthischen 
Ansiedler, womit ein Bedenken gegen das Hinaufrücken der 
Epigonen ins achte Jahrhundert3 schwindet. Die Flucht zu 
ihnen ist eher einer Entrückung als einem Wanderzug zu 
vergleichen, wonach sich dann die später erzählte Flucht in 
die thessalische Hestiaiotis4 als eine Pragmatisierung der 
frommen Sage darstellt. Neben diesem Fabelvolk konnten 
leicht auch die Hyperboreer in dem Epos auftreten; mehr 
wird sich nicht behaupten lassen.

In  diesen summarischen und beiläufigen Erwähnungen 
wird niemand die erste Ausgestaltung sehen wollen: sie setzen, 
es kurz zu sagen, eine beträchtlich ältere Kultpoesie voraus.

Auf eine delphische Kultsage stoßen wir in dem Hymnus 
(oder Prooimion oder Paian) des Alkaios, einem lesbisch 
stilisierten vpvos der für uns die erste Verbindung
der Hyperboreer mit Apollon bedeutet. W ir kennen den

1 Polyb. bei Steph. B yz.: "AgTCvioc- jtoXig iv  ’TkXvgLa nag’
sig t\v Bäzcov o ’A^tcpiagdov tivLo%os fisza zov acpccvtaiiov cctizov UTtcaxTjaev.

2 Strab. VII 326, Apollod. III 39 W., Schol. Pind. Pyth. HI 153 extr.,
Eurip. Bacch. 1338. 3 Bethe, Theb. Heldenl. 148.

4 Diod. IV 67, Paus. IX 8, 6, Bethe 114,116,154.



Hyperboreer 71

Anfang, ’SlvccZ, *AtcoXXov, itui [isyccXa z/tdg, sind aber sonst, 
von einigen kurzen Notizen abgesehen, auf die Paraphrase des 
Schönredners Himerios (XIV 10) angewiesen. Doch was sich 
als alkaischer Kern herausschälen läßt, ist wertvoll genug: 
■Apollon, gleich nach seiner Geburt von Zeus ausgestattet mit 
Leier und goldener Haarbinde1 und mit einem Schwanen­
gespann, enteilt zu den Hyperboreern, um dort ein 'volles 
Jah r’ zu bleiben und endlich, zur Sommerzeit, seine Epiphanie 

Delphi zu feiern, von den Reigen und Opfern der Delphier 
herbeigezogen und von den rauschenden W assern der Kastalia 
und des Kephissos und dem Gesang der Nachtigallen, Schwalben 
und Zikaden festlich begrüßt.

W enn der Delier, wie für erwiesen gelten darf,2 älter ist 
als der Pythier, und wenn des Deliers W interfahrt nach
Lykien ging3, so ist die Folgerung unabweislich, der Pythier 
hat den Hyperboreerglauben nicht erzeugt — wozu nichts ihn 
trieb —; er hat ihn vorgefunden: die Hyperboreer sind älter 
als der delphische Apollokult.

Auf Delos wußte man eigentlich nur von weiblichen
Hyperboreern zu erzählen: in und hinter dem Artemision gab 
es je ein Doppelgrab von hyperboreischen Heroinen. Die
Gelier unterschieden in ihren Beziehungen zu den frommen 
Verehrern ihrer Göttin drei Epochen: eigentümliche W eih­
geschenke, geheimnisvoll in Weizenstroh versteckte Iq<x, genau 
so, wie H erodot4 sie bei thrakischen und paionischen Weibern 
beobachtet zu haben scheint (olda dh avtög), wenn sie ihrer 
Artemis, d. h. der Bendis oder Mendis opferten, kommen zu 
Herodots Zeit angeblich von den Hyperboreern zu den Skythen,

1 %QV6o\i,ixQus ist sonst Dionysos; Soph. OR509.
2 Vgl. jetzt auch. v. Wilamowitz Herrn. 38,1903,575.
8 A vkle  xcd d&Xoi ocvdeGcov <&oißs Pind. Pyth. I 39, qualis ubi 

hibernam Lyciam  X.anthique fluenta Deserit ac Delum maternam invisit 
Apollo . . . Verg. Aen. IV 143, Delius et Patareus Apollo Hör. c. III 4, 64.

4 Herod. IV 33.



72 Otto Schroeder

die sie von Nachbar zu Nachbar weitergehen lassen, über das 
Adriatische Meer nach Dodona, von da über die malische Bucht 
durch Euboia über Tenos nach Delos. Dies Weitergeben von 
Hand zu Hand ist gewiß uralter B rauch1, auch die Etappen­
straße, in der delischen Legende als taghelle W irklichkeit be­
schrieben, gewiß nicht ganz jung , älter jedenfalls als die ihr 
nachgebildete attische2 von den Hyperboreern, Arimaspen, 
Issedonen über Sinope nach Prasiai, deren Entstehung der 
Peisistratidenzeit angehören mag, da die Athener anfingen, 
ihr Augenmerk nach Nordosten zu richten, und von dort das 
Arimaspenepos des Aristias von Prokonnesos (aus der Mitte 
des sechsten Jahrhunderts) bei ihnen Eingang gefunden hatte. 
An den Anfang der heiligen Straßen ein unendlich fernes, 
unkontrollierbar frommes und tugendreiches Volk zu setzen, 
war, wie sich leicht begreift, kirchenpädagogisch von hohem 
W ert. Die Wohnsitze der Hyperboreer über dem Adriatischen 
Meer und hinter den Skythen stimmen zu der elischen Kult­
legende, die das Hyperboreerland jenseits des Boreas3, an den 
mythischen, allmählich Donau, Po, Rhone und Ebro ver­
einigenden, mit einem Mündungsarm auch an den Hadria 
reichenden Istros.4

Aber die beschriebene Übermittelung der Opfergaben war 
nicht die ursprüngliche: zuerst machten sich zwei hyper- 
boreische Jungfrauen selber auf den W eg, die heiligen Garben 
nach Delos zu bringen, unter dem Schutz von fünf Begleitern, 
ol vvv  ÜEQfpeQSEg uaXeovTccL u p a s  {leydlag hv ZhjXw e^ovtsg, 
fügt Herodot hinzu. Die Ehren scheinen darin bestanden zu

1 Vergleichbar dem Weitergeben der Feuerzeichen von Berg zu 
Berg, symbolisch nachgebildet in dem Fackelwettlauf, z. B. zu Ehren
der thraki^chen Göttin, Anfang von Platons Staat. 2 Paus. I 31, 2.

8 V7chg tov  avs(iov xov Boqsccv Paus. V 7,7; nvoialg omQ'sv Boqscc 
Pind. Olymp. III 31.

4 Schol. Apoll. Rh. IV 284, "Iergov iino gxiciq&v nccyäv Pind. 
Olymp. I I I14.



Hyperboreer 73

haben, daß ein Kollegium von fünf Tempelbeamten nach ihnen 
benannt sein wollte, vielleicht ' Herumschreiter’, in Prozession 
um den Altar oder in dem heiligen Bezirk von Altar zu Altar 
{nsQcps()(s)£g‘ &sg)qoC, etwas blaß, Hesych.), früher vielleicht 
Tänzer, zweimal zwei um einen Koryphaios, oder wild um 
die eigene Achse wirbelnde Derwische; wenn ' H erum träger’, 
so ward der Grammatik (qui circumferuntur) Gewalt angetan; 
Wenn ' H in ü b e r tr ä g e r s o  doppelt, wenn 'Ü berbringer’ oder 
'D arbringer’, so dreifach und vierfach. Mit dem Namen 
Hyperboreer haben sie, auch bei aller Verleugnung der Gram­
matik, nicht das mindeste zu tun: gerade wenn die Begleiter 
der beiden Jungfrauen, als solche, ÜSQqjSQsss hießen, so konnte 
das W ort nicht auch die Jungfrauen und das ganze Volk 
bezeichnen.1

Die beiden hyperboreischen Jungfrauen sollen Hyperoche 
und Laodike geheißen haben, zwei der Heldensage beliebig 
entnommene Namen. Trotz ihrer fünf Perpheren fanden sie 
in Delos ihren Tod, wir erfahren nicht, ob durch irgend ein 
Mißgeschick oder durch Opferung, nach altem Thargelienbrauch; 
auf ihrem Grabe, innerhalb des Artemisions, legten Jungfrauen 
vor dem Hochzeitstage, die jungen Burschen beim E in tritt 
der Pubertät, Haarweihen nieder. Man hat hiernach gewiß ein 
-ftecht, in den geheimnisvollen, unter Stroh verborgenen Gaben, 
nicht mit W elcker2 samländischen Bernstein, sondern, nach 
einer Andeutung M annhardts3, ein Symbol des Fruchtbarkeits­
dämons zu vermuten.

Das angeblich noch vor diesen ersten Garbenbringerinnen 
v°n Hyperboreerland nach Delos gekommene Jungfrauenpaar,

1 Die hellenistischen Monatsnamen ' YnsQßEQSTcäog (in Makedonien 
Und Syrien) und ' YTtsgßsQsros (in Kreta), die Heinr. Lud. Ahrens, Rhein. 
Mus. 17,1862, 340, zur Erklärung des Wesens der Hyperboreer benutzen 
Sollte, sind noch nicht erklärt; ebenso dunkel die von Otto Crusius, 
Mythol. Lex. I 2823, 42, beigebrachte Glosse v%sgßsQetaia' in l rcbv 
VnsQXQOviav Zenob. vulg. 530.

2 Griech. Götterl. I I 353. 3 Antike W ald- und Feldkulte 237.



74 Otto Schroeder

Opis und Arge1 oder Opis und Hekaerge,2 mit zwei Artemis­
namen, das, hinter dem Artemision begraben, einen durch 
olenische Hymnen bezeugten uralten K ult genoß, mit avccxlrjGig, 
ayvQfiös, kvayiö^,6g, das jedoch andere ebenfalls zu Garben­
bringern und zu Empfängern von Haarweihen m achten3, können 
wir auf sich beruhen lassen: die Hauptsache bleiben die Haar­
weihen und die aus nachweislich thrakischem Kult stammenden 
Garbenopfer. W ichtig ist auch die Theorenstraße vom Malischen 
Meerbusen, wo am Fuße des Oita Thraker saßen, nach Delos. 
Die Hinzufügung von Dodona darf man wohl auf einen Orakel­
spruch zurückführen, der die 'hyperboreischen’ Sendungen 
empfahl.

E in delischer Hymnus, angeblich des Melanopos von 
Kyme, läßt Opis und Hekaerge nicht up avtolg xolg &solg, 
sondern tcq6xeqov exi xfjg 'A%ccuag nach Delos gekommen sein.4 
Auf eine Göttin dieses Namens 'aus Hyperboreerland ’ gab es 
in Delos einen olenischen Hymnos, desgleichen einen olenischen 
auf 'E ileithyia, Eros’ M utter’, evXivov xs avxrjv dvanaXsl — 
Jtai K qövov ütQsößvxEQccv5, lauter merkwürdige Nachrichten, 
die ein neues, aber nach dem, was uns soeben die Garben­
opfer lehrten, nicht unerwartetes Licht auf den Ursprung des 
Kultes werfen, wenn man unter der Achäerin die achäisch- 
thrakische Demeter von Gephyra versteht, die als ’EXsv&cb5 
oder ’EXev&Ccc der Leto beistand und dann als zJr]{njxr}Q ®eö-

1 Herod. IY 34.
2 Paus. I 43, 4. Y 7, 8 ; Serv. Yerg. Aen. XI 858; für Opim et Hecaergon 

nutritores Apollinis et Dianae 532 wird . . . Hecaergen nutrices . . .  zu 
lesen sein. Callimachos Del. 292 fügt eine Ao£m hinzu, einen weib­
lichen Apoll.

3 Callim. Del. 283 — 299; Ovmg dfiaXXoqjogog Euphor. fr. 109 Mein.;
Paus. 143,4; Serv. Yerg. Aen. XI 532. 858; wie denn auch Herodot sie 
zwar avtolßi roißt fteoiat — also mit den Göttinnen und Apoll —, aber
doch xccra rovg ccvtovg rovxovg uv&QÖ>7Covg, also die Garbenstraße, 
kommen läßt. 4 Paus. Y 7, 8. 5 Paus. V 7, 8 ; IX 27, 2 ; YTTT 21, 3 .

6 ’EXev&cb' — ElXd&via xocl (iia rcöv EtXsid'viäv v.a.1 iitmvvaov 
4ij[ir}TQog TtccQcc. Tagavrivoig xal Hvqccxoglols Hesych.



Hyperboreer 75

tiocpÖQos1 Tempel und Fest in Delos hatte. Der Eros ist dann 
natürlich der uralte thespische, der auch bei Hesiodos am 
Anfang aller Dinge steht. Thraker also von Mittelhellas, vom 
Oita, Helikon und Kithairon brachten den Hyperboreerkult 
nach Delos.

Die im Kulte von Delos wie von Olympia vorgenommene 
boreale Lokalisierung der Hyperboreer drang in die Literatur 
mit dem schon genannten Arimaspenepos des Prokonnesiers. 
Von Phoibos’ Geist ergriffen, wollte Aristeas2 zu den Issedonen 
gekommen sein, die nördlich vom Schwarzen Meer hinter 
Kimmeriern und Skythen hausten und die ihm nun von den 
einäugigen Arimaspen, den goldhütenden Greifen, endlich den 
ans Nordmeer reichenden Hyperboreern erzählt hätten. Leider 
erfahren wir aus Herodots Bericht nichts weiter von den 
Hyperboreern, als daß sie an dem allgemein dort herrschenden 
Völkerdrängen sich nicht beteiligten.

Uber den hyperboreischen Sühnepriester Abaris, mit dem 
Kathartik und Mystik, scheint es, in den Hyperboreerglauben 
eindrang,3 meldet Herodot nur, mit einem verächtlichen Seiten­
blick, rag xov ÖLöt'ov (Apollons, versteht sich) itSQLscpSQS xccrä 
xcc6ccv yijv ovdev öitedpsvos (IV 36). Die späteren Fabulisten 
Mußten von ihm desto mehr zu erzählen, was uns hier nichts 
angeht.4

1 Welcker, Griech. Götterl. 1 359, Robert, Griech. Myth. I 752, Töpffer, 
Geneal. 221/2.

2 Herodot (IY 13—16) redet ganz unzweideutig von einer poetischen 
■Fiktion; Pausanias (Y 7,9) mißversteht und denkt an eine wirkliche 
■fteise. Weiteres Rohde, Psyche2 II 92.

3 Pindar soll ihn, wie den Aristeas, irgendwo erwähnt haben, als 
Zeitgenossen des Kroisos, heißt es, fr. 270, vielleicht in dem delischen 
Paian Xulg’, a> ^EoSfiaza fr. 87, 88.

4 Als Kuriosum sei erwähnt, daß aus einer ökumenischen Seuche 
°der attischen Hungersnot, die er zu vertreiben hatte, schließlich — 
wenn man den Herausgebern traut, sogar bei dem Redner Lykurgos 
(II 270 B ait.- Saup.), eine Hungersnot im Hyperboreerlande selbst ge­
worden ist. Harpokr. unter "Aßccgig, Schol. Ar. eq. 729 und Budoc. viol. p. 20.



76 Otto Schroeder

Der Vorstellung von einem fernewohnenden, sittenreinen 
und glücklichen Volk haben Dichter und Romanschreiber noch 
manchen Reiz abgewonnen, phantasievolle Ethnographen und 
von der landläufigen Zivilisation unbefriedigte Propheten aus 
der Tiefe des Gemütes noch manchen Zug geliehen, sehr früh 
auch Komödiendichter ihren Spott angedeihen lassen; für das 
ursprüngliche Wesen des Hyperboreerglaubens lehrt das alles 
wenig. Ehe wir mit einigen W orten darauf eingehen, gilt es 
noch bei einer bisher von uns nicht berührten Dichtung zu 
verweilen, deren genauere Betrachtung einigen Aufschluß zu 
versprechen scheint: es ist Pindars Jugenddichtung 'Perseus 
bei den Hyperboreern’, in dem Lied auf den thessalischen 
Edelknaben Hippokleas, delphischen Sieger 498 v. Chr., also 
dem Liede Pythien X, 21— 44.

W as Perseus bei den Hyperboreern eigentlich zu schaffen 
hat, ist nicht leicht zu sagen. E r weilt dort, in aller Seelen­
ruhe schmausend, vor dem Gorgonenmorde: niemand wird 
enscpviv ts  roQyova 47 plusquamperfektisch deuten wollen. 
Also scheint es nur auf eine kleine Stärkung abgesehen; höch­
stens mochte der Held nach dem Durchgang durch dies ge­
segnete Volk gefeit erscheinen gegen drohende Fährnis. Nichts 
dergleichen deutet Pindar an; er übernahm den Zug vermutlich 
ohne viel Skrupeln aus der Heldensage, und zwar aus der 
boiotischen, was bei Pythien XII (Athene Flötenspielerin) 
noch deutlicher wird. Den Boiotern aber hatten den Hyper­
boreerglauben wunderfrohe Thraker vom Helikon und vom 
Kithairon übermittelt.

Aber was bedeuten die Hekatomben von geschlachteten 
Eseln? Ist die breite Ausmalung der vßyis ÖQ&Ca xvcodaXcov, 
d. h. ihrer hochaufbäumenden, offenbar brünstigen Sprünge, 
bloß ein derber Scherz, den man dem schlechten Geschmack 
der thessalischen Barone oder des zwanzigjährigen boiotischen 
Junkers zugute halten muß? W irklich hat man so urteilen 
wollen, froh, daß man oq&ios nicht geradeswegs ithyphallisch



Hyperboreer 77

zu deuten gezwungen war: 'la u t’ sollt es heißen —  als ob das 
W ort, wie das lateinische altus, jemals an sich 'la u t9 hieße! — 
und das laute, häßliche Ikah sollte dem feinhörigsten aller 
Götter einen zwar nicht sehr geistreichen, aber doch harmlosen 
Spaß bereiten, wogegen andere nur eingewandt haben, daß 
nian Töne nicht sehen könne (ysAä & 6qcov 36).

Über den Esel im griechischen Kultus hat Arth. Bernh. 
Cook einige rasche Zusammenstellungen gemacht, ausgehend 
von einem mykenischen Fresko mit einer zuerst von ihm 
richtig gedeuteten rituellen Eselsmaskerade1, und auch die 
Eselshekatomben Pindars kurz berührend. An Schlange, Pferd, 
Adler, Löwe, Stier und Bock, als Kultustiere und als Sinn­
bilder der Gottheit, haben wir uns gewöhnt; beim Esel haben 
wir mehr zu überwinden. Uns ist der Esel, wie schon den 
Griechen der ersten sozialen Kämpfe (ßäitSQ ovoi {isyakois 
uX&eGi t 61q6[ievol Tyrt. 6, 1), wesentlich das genügsame, ge­
duldige Lasttier. Ganz anders im ionischen Epos. Das 
Eselsgleichnis im A , das man gern als ein übermütiges, den 
Aias mehr verspottendes als verherrlichendes Einschiebsel dem 
alten Epos abspricht, ist durchaus ernst gemeint: dem Aias 
können die Feinde nicht mehr anhaben, als dumme Jungen 
dem ernsten Tier, das in überlegener Ruhe, um die kindischen 
Knüttelhiebe unbekümmert, seinem Futter nachgeht. Was 
kann nun die Funktion des Esels sein, wo Last- und Arbeits­
tier der Halbesel ist? Keine andere als die des Zuchthengstes. 
W er bei uns auf dem Lande die privilegierte Stellung eines 
Zuchtbullen oder eines Beschälhengstes beobachtet, der versteht 
Wohl, wie man, von der zunächst rein wirtschaftlichen W ert­
schätzung und der Bewunderung einer über alles Menschenmaß 
hinausgehenden Leistungsfähigkeit, zu einer Vergötterung

1 Journ. hell. Stud. XIV 1894, 81 ff. Die Deutung hat inzwischen 
eine Bestätigung erfahren durch das heilige Gewand von Lykosura, mit 
einem ganzen Fries von rituellen Tänzern in Tiermasken, darunter 
auch, besonders gut erkennbar, einer Eselsmaske.



78 Otto Schroeder

kommen kann. Jedenfalls ward der Springesel allen denen, 
die ein Maultier zu schätzen wußten, ein Spender unendlichen 
Segens. Zugleich aber machte die abschreckende Häßlichkeit, 
besonders des brünstigen Esels, den dämonischen Segenbringer 
geeignet zum dämonischen Verscheucher alles Unsegens. In 
diesem Doppelsinne, als Vater des Lebens und als apotropäischer 
Fratz steht ein in brünstiger Erregung schreiender Esel, den 
ein unter dem erhobenen Schwanz pickender Rabe noch zu stimu­
lieren scheint, auf den Münzen der thrakisch-makedonischen 
Stadt Mende.1 Von den Göttern ist der Esel mit keinem enger 
verbunden als mit Dionysos, was keiner Ausführung bedarf. 
Mit Pan hat er den Beinamen gemein, KrjXav, der Beschäler 
oder der Brunnenschwengel: gmSeC x ovov IJ^L^vsog Ktjlcovog 
bei Archilochos (97), X cclqs xqvööxeqo ßdßaxxa K tfla v  Ilav  
bei Kratinos (fr. inc. 22 M., 321 K.). W enn man endlich hört 
von einem in den Fels gehauenen Eselrelief in einem argoli- 
schen W einberg2, so ist die rechte Verbindung hergestellt mit 
dem treuen Gartenhüter Priapos.3

F ür die Eselopfer der Hyperboreer ist Pindar einziger 
Zeuge: Kallimachos (fr. 187/8), Simias von Rhodos (’AitöXXavi) 
und Antoninus Liberalis (XX) hängen von ihm ab. Die delphi­
schen Eselopfer in dem Amphiktyonendekret für 3804 haben 
sich als ein Irrtum  erwiesen, die [8]vot sich in \ca\voi ver­
wandelt. W enn wir absehen von dem tarentinischen Opfer an 
die W inde5, so ist das einzige für historische Zeit bezeugte 
Eselopfer das an Priapos in Lampsakos6, von den milesischen

1 Imhoof-Blumer und Otto Keller, Tier- und Pflanzenbilder auf
Münzen und Gemmen d. Tel. A lt. 1889 II 25— 27, V 24. 2 Paus. II 38, 3 .

8 Was der bronzene Esel der Amprakioten in Delphi bedeutete 
(Paus. X 18, 4), ist nicht klar; die von den Küstern erzählte Legende 
ist ohne Wert.

4 CIG  1688, Ahrens D ial. Dor. 484, G D I  2501, 14.> 1
5 Hesych. unter "Avsiiazug, Stengel Herrn. 35,1900, 627ff.
6 Ovid. fast. VI 345, Lactant. instit. I 2 1 , jeder mit einer frivolen 

Begründung des Opfers; zu Lactantius stimmt der richtig gelesene 
Hygin. astron. II 23.



Ansiedlern dort zweifellos nicht eingeführt, sondern vor­
gefunden, ein Vermächtnis also der thrakisch-phrygischen 
Urbevölkerung der Propontis. Die skythischen Eselopfer des 
Apollodor mögen sich erklären aus der Verschwommenheit 
des Begriffes Skythen.1 Vielleicht aber stammen sie aus einer 
Zeit, da man die Hyperboreer zu Nachbarn oder gar Vettern 
der Skythen machte; dann fielen sie mit Pindars hyper- 
boreischen Eselopfern zusammen.

Die Eselsohren des Midas hat man sich längst gewöhnt 
als Überlebsel eines tiergestaltigen Gottes anzusehen. W enn 
es nun einen Midasgarten außer in Phrygien auch in Make­
donien gibt,2 so darf man fragen, wo er ursprünglich ist. 
Die Frage deckt sich nicht völlig mit der anderen, ob die 
Phryger von den thrakischen Brygern stammen oder umgekehrt. 
Diese Frage möcht ich mit den meisten heute3 zugunsten der 
europäischen Urheimat beantworten und doch dem Tiersymbol, 
"wie dem Tiere selbst, seine asiatische Heimat lassen. Das 
thrakische Mutterland hätte dann, in einer A rt Rückflut, den 
Ritus erst von den ausgewanderten Söhnen empfangen, und 
die Eselopfer wären im Hyperboreerkult, falls dieser nicht 
auch aus Asien stammte, etwas Sekundäres, etwas erst von 
außen Hinzugekommenes.

W ichtiger als dieser barbarische Ritus ist ein Zweites, 
^ras uns Pindars Jugendgedicht lehrt: Hyperboreerland liegt 
Weder am Nordmeer, noch an den Isterquellen, noch überhaupt 
auf Erden, vccvöi d* ovts TCâ og i(ov ^nsvy svqois ’Eg ' Ytcsq- 
ßoQEcov aycüvtt Q'av^iatäv odöv, auf keine irdische Weise läßt

Hyperboreer 7 9

1 Apollod. fr. 13 =  F H G  1431. Weiß man denn, wo die Sarakoren 
loh n en , die eine Eselkavallerie batten und besondere Prachtexemplare 
dem Ares heiligten (Ael. v. h. XII 34) ? Nördlich vom Balkan war es dem 
Esel schon zu kalt, wie durch viele Zeugnisse feststeht, vom Skythenland 
sagen es ausdrücklich Herodot und Aristoteles.

2 Herod. V III138, Bion v. Prokonn. b. Ath. 45° =  F U G  H 19.
8 Kretschmer, Einl. Gesch. griech. Spr. 1896, 172 ff.



80 Otto Schroeder

sich dorthin gelangen, wie 6 %ähtsog ovgccvbg ov not dfißarög. 
Hyperboreerland ist Himmelsland. So unterscheidet sich auch 
das Leben der Hyperboreer wesentlich von dem aller Erden­
bewohner in W irklichkeit und Dichtung: bei Leier- und Flöten­
klang, goldene Lorbeerkränze im Haar, schmausen sie hoch­
gestimmt, Krankheit und verwünschtes Alter sind fremd dem 
heiligen Geschlecht, frei von Mühen und von Kriegen wohnen 
sie, der strengen Nemesis entrückt.

Das ist kein idealisiertes Naturvolk, wie die rechtlichen 
Abier der Ilias oder die gesetzlichen Skythen des Aischylos 
(fr. 198 N 2), kein aus dem geräumigen Oberland auf eine ferne 
Insel gedrängtes und dort zu märchenhaftem W ohlstand ge­
diehenes Phaiakenvolk (£ 4); es ist ein Volk von Heroen, nur 
weit herrlicher, als boiotische Dichter die verklärten Helden 
von Theben und Troia mochten geschildert haben;1 es ist ein 
verewigtes goldenes Geschlecht (op. 112ff.):

cog r e  f t e o l  <5°  e ^ o o o v a u y j d i c i  f t v / t o v  e % o v x £ g ,

voöcp iv  aXEQ TE TtOVCOV K al o i^ vog' o v ö i  TL ö e i lo v  

yr\Qug in f jv ,  a is l  § e n o ö a g  K al %£iQag 8 (io io i 
XEQTtOVV i v  &aXl7]6l KttK&V £KV0G'&£V ClTtaVXCüV.

Ob die Hyperboreer auch den Tod nicht kennen, gott­
ähnlicher noch als die Menschen des goldenen Zeitalters 
(ß'vfjöxov <f cag & v itva  ded(ir][isvoi)} läßt Pindar ungesagt.

Von hier aus werden wir zu prüfen haben, was der 
anekdotische W ust, mit dem man sehr früh, scheint es, den 
Hyperboreernamen umgeben hat, etwa an altreligiösem Gut 
enthalten mag. W enn man die eisigen Rhipäen, von denen 
der Nordwind kommt,2 zum Hyperboreergebirge gemacht hat,3 
so hängt das, wie man leicht sieht, an der Lokalisierung im 
hohen Norden. Als dann die Hyperboreer, sei es mit den

1 op. 159ff.; die Stelle ist in doppelter Fassung, daneben aber
lückenhaft überliefert. 2 Alcm. 58, Hippocr. %. udgcov 19.

3 Hellanic. fr. 96 =  F H G  I 58, Damastes b. Steph. B y z .' Yitegß.



Hyperboreer 81

Inseln der Seligen1, sei es mit Herakles2 nach Westen 
rückten, mußten wohl oder übel die Nordwindberge nach­
folgend In  den hohen Norden gehört auch die JPterophoros 
re9io} so genannt nach den federähnlichen Schneeflocken4, 
während der vabg ittsQivog, aus Federn und W achs, den 
schon im Altertum manche seltsamerweise nach Delphi ver­
legten5, auf dem Wunsche beruht, das fromme Himmelsvolk 
doch nicht ohne ein angemessenes Gotteshaus zu lassen. Die 
selbe Phantasie machte den Sühnpriester des sechsten Jahr­
hunderts zum Luftschreiter6 und ließ ihn auf Apollons Pfeil 
über Meer und Länder reiten.7

W as Ovid m it den Versen meint (Met. XV 356):

Esse virös fama est in Hyperborea Pallene, 
qui söleant levibus velari corpora plumis, 
cum Tritoniacam noviens subiere päludem,

Weiß niemand; mit der Etikettierung 'Seelenvogel’ ist hier wie 
sonst nicht viel geholfen.

Als man das Himmelsvolk zu einer ethnographischen 
Merkwürdigkeit degradiert und ewige Jugend zu Langlebigkeit 
herabgestimmt hatte, fand sich auch eine entsprechende Diät 
hinzu;8 als Todesart ward der Greisenselbstmord beliebt, mit 
dem leukadischen Sprung.9

1 Auch die Gegenüberstellung (Pind. Isthm.VI 23) der Hyperboreer 
und der Nilquellen im Lande der mythischen Aithiopen (a 23. 24, Mimn. 12 )
zeigt eine Tendenz nach Westen. 2 Otfr. Müller D or.2 1276.

8 Die Zeugnisse bei Müller Dor.2 1279.
4 Plin. n . h. IV 88, otxe yag %i{av nxBQOlßiv Herodot.
5 Aristot. pseudepigr. p. 36R , Paus. X 5 , 10 , der ihn jedoch schließ­

lich wenigstens zu den Hyperboreern entschweben läßt, wohin er gehört
Dach Heracl. Pont. b. Ps.-Eratosth. 29. Kugelgestalt gibt ihm Hecat. 
Abder. fr. 2 =  F H G  I I 386.

8 aid'Qoßdtris Porphyr, vit. Pyth. 29. 7 Himer, ecl. 19,1.
8 [lt] xQ7]q><xyovvTccs, u tä  &xQ0&QV0ig %qg>ii£vovs Hellan. fr. 96. Von 

langlebigen Schlangenessem Rohde, Gr. Rom .1 219/20.
9 Plin. n. h. IV 90, Pomp. Mela III5.

Archiv f. Religionswissenschaft. VTTT. 6



82 Otto Schroeder

In  ihrer Weise erfinderisch war auch die Tempellegende: 
nach Delos ließ man Opis und Hekaergos, Maskulina des 
ersten delischen Heroinenpaares, Erztafeln aus Hyperboreer­
land bringen mit Offenbarungen aus dem Jenseits.1 Delphi 
schützten beim Kelteneinfall die Hyperboreer Hyperochos und 
Laodokos, Maskulina des zweiten delischen Paares2, in ihrem 
W irken schlechte Nachahmer der delphischen Heroen Phylakos 
und Autonoos zur Zeit der Perserkriege.3 Die von Pausanias 
(X 5, 7) aus Gedichten der ' Boio ’ zitierten hyperboreischen 
Orakelgründer zu Delphi, Pagaseus, Agyieus . . . und Oien, 
sind mühsam zusammengesucht: auf die yon Pausanias aus­
gelassenen Namen braucht man nicht neugierig zu sein.

W ir dürfen hier wohl abbrechen, um zu der Hauptfrage 
zurückzukehren: welches ist die Heimat des Hyperboreer­
glaubens? Die delischen Kultbräuche wiesen nach den Thrakern 
am Oita, Helikon und Kithairon, zugleich nach den Paionen 
und Thrakern des Nordens. An der Grenze der Maider und 
der Paionen fließt die Innaquelle4, wo Midas den Silenen fing 
und zu weissagen zwang. Der Name Thraker umfaßt etwas 
grob, aber doch gewiß nicht unrichtig die gesamte viel­
verzweigte vorgriechische Bevölkerung von Nordhellas, wo 
westliche Kornbauern den Zettel und östliche W inzer5 den 
Einschlag lieferten zu dem Gewebe des hyperboreischen Kultes. 
Der hyperboreische Glaube an ein in voller Leiblichkeit ent­
rücktes, aber zugleich aller Erdenschwere lediges, allem Leid 
und aller Schuld und Versuchung entzogenes Volk — ver­
klärter Ahnen, darf man wohl hinzusetzen — hat seine feinere 
Ausgestaltung gewiß erst in Boiotien erfahren. Von hier aus 
befruchtet er, wie wir sahen, die Heldensage und somit die

1 Axioch. 371.
2 Paus. 1 4, 4, nur daß der zweite hier Amadokos heißt, wie X, 23, 2

Laodokos. s Herod. V III39.
4 Bion von Prokonnesos b. Ath. II 45 c _  F H G I I 19.
5 Die Myser vereinigten Weinbau und Maultierzucht: Pind. Isthm. 

V III49, Anacr. fr. 35 B 4



Hyperboreer 83

gesamte Literatur, inspiriert er die Kulte von Delos und von 
Delphi. Entsprungen aber ist er in einem Lande und zu einer 
Zeit, da Berg *ßoQis hieß, und diese Form ist für die vor­
hellenischen Mundarten Nordgriechenlands ein Postulat der 
Sprachgeschichte1: altind. giri-, Avesta gairi-, kirchensl. gora. 
Wenn nun der höchste Berg zwischen Haliakmon und Axios, 
der nach Norden das paionische Hügelland beherrschte und 
dessen ewiger Schnee nach Südosten in die Midasgärten von 
Aigai-Edessa hemiederleuchtete, Böqcc2 hieß, so wird die Ver­
mutung erlaubt sein, daß er diesen Namen führte als Der 
Berg oder Das Gebirge. W enn endlich der Boqeccs sich jetzt 
zu *ßöqls (und BoquT) stellt, wie früher zu dem vermeinten 

so kommen auch die bisherigen Etymologien wieder zu 
ihrem Recht, nur daß vtieq- nicht mehr, wie in vitsgitövTios, 
'dahinter’ bedeutet (Pindars itvoialg oiad-Ev Boqecc), sondern, wie 
m vnsQäxQioS) 'darüber’ (Pindars öqegjv vtcsq e6ta, fragm. 51), 
dem 'ehernen Himmel’ entsprechend in Pindars Hyperboreer­
liede (27).

Hoch über dem nie erklommenen Hauptberg, oder einfach: 
Über den Bergen, im Himmel, liegt das Land, dahin man 
'n ich t zu Schiffe noch zu Fuß fände den W underpfad’. Apollon 
kehrt dort ein, wenn er auf seinem Schwanengespann oder 
auf dem geflügelten Dreifuß3 die Erde verläßt.4 Im Helden­

1 Nach brieflicher Mitteilung Jakob Wackernagels. Über den 
durchaus normalen Lautwandel g : ß  Brugmann, Gr. G r.3 113, Meyer, 
Gr. G r.s 266; innerhalb des Griechischen selbst, yltitco : ßU na, yvvrj: ßava-, 
über den Vokalismus Brugmann, Kurze vergl. Gr. 1 135. Die hellenischen 
Dialekte haben, abgesehen von *ß6pig: Boqiag, das Wort verloren; ogos 
aus anderem Stamm, stets vokalischen Anlautes, hat es verdrängt.

2 Bora mons, Liv. 45, 29, 8, der heutige Nidje, 2000 m hoch; Abel, 
Maked. 7, Heinr. Kiepert, Alte Geogr. 309.

8 Gerhard, Akad. Abh., Taf. V 3.
4 Die Synonymie von Hyperboreerland und Lykien betont mit 

vollem Recht Use.ner, Götternamen 203, nur daß eben die Hyperboreer 
teilnehmen an der steigenden Kultur des Westens, während die Lykier, 
das mythische Volk, das seinen Namen später den Tremilen lieh, im

6*



84 Otto Schroeder Hyperboreer

alter führte wohl einmal eine Göttin ihren Liebling dorthin 
zu kurzer Augen- und Seelen weide. Den ehernen Himmel 
ersteigt kein Sterblicher; aber ihm nahe kommt doch, wer 
selber ein Sieger von Olympia und Delphi seinen jungen Sohn 
den pythischen Lorbeer tragen sieht, und das Land, das 
solches Fest erlebt, erscheint dann vorübergehend wohl als 
ein Götterland: ’OXßla AansdaCfiav, MaxcziQa @s66uXCa. Der 
junge Dichter läßt schließlich keinen Zweifel über die Kluft, 
die beide W elten trennt. Ob die Bezeichnung der thebischen 
Kadmea als MaaaQav vfjöog1 einst ebenso fromm gemeint 
war, ist unsicherer. Aber gern wird man sich erinnern, daß 
Herakles auch von einem Götterberge, OYtag vithg öftfrav (Soph. 
Phil. 729), in das Götterland entschwebte.

W er hiernach vom Unsterblichkeitsglauben der Griechen 
handelt und von orphischen Jenseits Vorstellungen, wird an den 
Hyperboreern nicht stillschweigend vorübergehen dürfen. Die 
Thraker des Hyperboreerglaubens werden dann nicht weit zu 
stehen kommen von den F ita i ad'avatl^ovrss, ihr Gott wird 
dem thrakischen Dionysos oder dem Zalmoxis ähnlicher sehen 
als dem pythischen Apollon; sie selber, wie alle Barbaren, 
ein von ungeordneten Mühen, von wirklichen und eingebildeten 
Schrecknissen unaufhörlich heimgesuchtes Volk, empfänglich — 
gleich den Neobarbaren einer angefaulten K ultur — für eine 
ungeheure Lebensverachtung, wie sie mit W iderstreben der 
alte Silen äußert, um sich aus der Gefangenschaft des Midas 
zu lösen; man kennt sie in der Form des grimmigen Witzes: 
Am besten Nicht geboren! oder — Sogleich gestorben!

südwestlichen Kleinasien, immer schattenhafter wird (über das Problem: 
Paul Kretschmer, E inl. Gesch. griech. Spr. 370 ff.). Ebenso verblassen vor 
den Hyperboreern die Brandgesichter der Aithiopen, die Götterland­
bewohner und Götterwirte der Ilias; Usener, Sintflutsagen 198.

1 Hesych.; dazu Usener, Sintflutsagen 199,3.



Zur Heiligenyerehrung im modernen Islam Syriens 
und Nordafrikas

Von F r ied r ich  S e h w a lly  in Gießen

Es ist bekannt, daß die Heiligen Verehrung im modernen 
Islam eine sehr große Rolle spielt. Das klassische Buch dar­
über ist der H. Teil von J. G o ld z ih e rs  „Mohammedanischen 
Studien Speziell Syrien und Palästina sind nach dieser Seite 
m den letzten Jahren von dem amerikanischen Gelehrten 
S. J. C u r t is s  durchforscht worden. Sein jüngst erschienenes 
Buch1 überschüttet uns m it einer Fülle von Material.

Die Heiligtümer Syriens bestehen teils aus Naturmalen 
(Felsen, Bergen, Höhlen, Bäumen, Quellen, Teichen), teils 
aus Grabmälern, die entweder unter freiem Himmel oder inner­
halb eines gewöhnlich überkuppelten Gebäudes liegen; es finden 
sich aber auch heilige Bäume und Haine mit Höhenplätzen 
oder mit Gräbern verbunden. Die Zahl dieser Heiligtümer ist 
außerordentlich groß. Fast jeder Ort, fast jede Stammgruppe 
m der W üste scheint ein solches zu besitzen. Und zwar 
finden sich im Ostjordanlande weit mehr als im Westen. Am 
häufigsten sind sie nördlich von Damaskus und in dem ge­
birgigen Landstriche zwischen Orontes und Mittelmeer, von 
Tripolis im Süden bis Ladikija im Norden.

Da in Syrien und Palästina im ganzen fast ebenso viele 
Christen wie Mohammedaner wohnen (im ganzen etwa drei 
Millionen), ist es natürlich, daß neben den mohammedanischen 
Heiligen auch christliche lokalisiert sind, z. B. Simeon der

1 Ursemitische 'Religion im Volksleben des heutigen Orients, deutsche 
Ausgabe, Leipzig bei Hinrichs, 1903.



86 Friedrich Schwally

Säulensteher, Sergius, Thekla. Es ist aber bemerkenswert, 
daß fast alle Heiligtümer unterschiedslos von den Angehörigen 
der beiden Bekenntnisse besucht werden. Einer besonderen 
Beliebtheit seitens der Mohammedaner erfreut sich der heilige 
Georgios (Dschirdschis), der von den Muslimen vielfach mit 
al-Chidr — er ist nach dem Qoran ein Begleiter Mose’s — 
identifiziert wird. Das Heiligtum der Thekla bei Mälülä im 
Libanon wird von Muslimen sogar fast mehr als von Christen 
besucht, auch Juden kommen zuweilen.

Neben den Gräbern christlicher und mohammedanischer 
Heiliger finden sich auch Gräber berühmter Stammesfürsten, denen 
göttliche Verehrung gewidmet wird. Hier liegt die Entstehung 
aus dem Ahnenkult ebenso offen zutage wie der heidnische U r­
sprung der heiligen Bäume, Quellen und anderer Naturmale. Die 
Heiligengräber, die sich neben heiligen Bäumen oder Hainen 
nicht selten finden, und die Heiligen, welche auf andere Weise 
in diesen Naturobjekten lokalisiert werden, sind späte Neue­
rungen und bewußt oder unbewußt in der Absicht geschaffen, 
an Stelle des Naturmales der Verehrung ein anderes, weniger 
anstößiges Objekt unterzuschieben.

Die Richtigkeit dieses Sachverhalts ist durch zahlreiche 
Argumente zu erhärten. Die fetischistischen Naturdienste 
waren im semitischen Heidentum weit verbreitet. Die Kon­
servierung derselben bis in unsere Tage erklärt sich aus dem 
G ese tz , daß die Lebenskraft religiöser Vorstellungen um so 
zäher ist, je primitiver dieselben sind. So ist hinsichtlich 
des heiligen Wassers von Zerka Ma'in die Volksmeinung 
nicht einig darüber, ob es der Aufsicht eines W eli (Heiligen) 
oder Dschinn (Dämon) unterstellt sei. E in heiliger Feigen­
baum bei Afka zwischen Beirut und Tripolis träg t noch heute 
den Namen „unsere Herrin Venus61. Dieser Name geht vielleicht 
auf kanaanäischen Astartedienst zurück, womit aber nicht ge­
sagt sein soll, daß dieser Baum ursprünglich etwas mit dieser 
Göttin zu tun hat. Schließlich tragen fast alle Gebräuche und



kultischen Riten, welche an den heiligen Stätten geübt werden, 
unverkennbar heidnischen Charakter.

W enn man sich auch in allen möglichen Angelegenheiten 
des privaten und öffentlichen Lebens an jeden Heiligen wenden 
kann, so hat doch beinahe jeder eine Spezialität, in der 
er besonders leistungsfähig ist. Kinderlose Frauen gehen 
mit Vorliebe zu heiligen Wassern. W enn z. B. die Orontes- 
kanäle abgelassen sind, was jährlich einmal geschieht, um sie 
von Schlamm und Schutt zu reinigen, so nehmen kinderlose 
Frauen im Kanal Platz, um der in dem wieder heranströmenden 
W asser sich darstellenden Umarmung des Wassergeistes teil­
haftig zu werden. Es werden aber auch Heiligengräber zu 
diesem Zwecke aufgesucht. W enn daraufhin wirklich ein 
Kind geboren wird, so setzt man es nach Ablauf einer ge­
wissen Zeit dem Heiligen rittlings aufs Grab.

Um die Gunst der Heiligen zu gewinnen, bedient sich 
der Mensch neben dem Gebet gewöhnlich der G elübde . Der 
Fellache gelobt dem W eli ein bestimmtes Maß Korn, damit 
er ihm gute Ernten gebe, andere geloben ein Schaf oder 
mehrere, für das Gedeihen ihrer Herden und deren Sicherheit 
vor räuberischem Überfall. E rfüllt werden die Gelübde ent­
weder nach dem Empfang der erflehten W ohltat, oder bei 
Gelegenheit der Jahresfeste. Die H üter der mohammedanischen 
Heiligtümer ebensowohl wie der christlichen ziehen aber auch 
im Lande herum , um das Gelobte einzusammeln, und fragen 
dabei in den Häusern oder Zelten der Reihe nach, ob ein 
Gelübde für das ihrer H ut unterstellte Heiligtum gemacht 
l8t. Bedeutende Heiligtümer wie das des heiligen Georg stellen 
für jeden größeren Ort sogar Agenten an, welche die Voll­
macht haben, die gelobten Gegenstände entgegenzunehmen. 
W er keine anderen Mittel besitzt, kann dem Heiligtum auch 
seine Arbeitskraft für gewisse Zeit zur Verfügung stellen.

Da die mohammedanische Volksreligion Syriens mit heid­
nischen Elementen ebenso stark durchsetzt ist wie die christ­

Zur Heiligenyerehrung im modernen Islam Syriens und Nordafrikas 87



88 Friedrich Schwally

liehe, und dem entsprechend der wahre Geist des Islam dem mus­
limischen Volke ebenso unbekannt ist wie der des Christentums 
seinen orientalischen Bekennern, so versteht man es, daß eine 
mohammedanische M utter am Krankenbett ihres Kindes sich 
gelegentlich dazu hinreißen läßt, den Knaben für den Fall der 
Genesung dem M ar-Elias zur Taufe zu geloben. Es soll gar nicht 
so sehr selten sein, daß Kinder mohammedanischer E ltern auf 
diese Weise dem Christentum in die Arme geführt werden. Das 
Umgekehrte, daß Kinder christlicher E ltern nach demselben 
Verfahren zu Moslimen werden, wird aber vermutlich nicht 
seltener eintreten. W ie fest das Vertrauen zu den Heiligen 
im Volke hier und da wurzelt, zeigt drastisch folgende Episode. 
Bei dem Dorfe Amär wird der heilige Serkis (Sergius) verehrt, der 
vornehmlich kranke Augen heilt. E in Bewohner dieser Ortschaft 
wurde eines Nachts von heftigen Augenschmerzen befallen. 
Da lief er hinaus und rief Gottes Namen an. Als das sein 
Bruder hörte, fuhr er ihn mit den W orten an: „W eißt du 
denn nicht, daß Allah deine Augen nicht heilen kann? Rufe 
doch Mar Serkis an!"

W enn etwa zur Herbeiführung einer glücklichen E n t­
bindung das Kind einem christlichen Heiligtum geweiht wird, 
so bringen es die E ltern, falls es ein K n a b e  ist, in einem 
gewissen Alter an die heilige Stätte. Dort wird ihm das Haar 
geschoren, und die E ltern, bzw. der Gelobte, verpflichten sich 
zu einem ansehnlichen Tribute. Zuweilen wird auch das Haar 
gegen Geld abgewogen. Dabei bedienen sich die Mönche gern 
der List, das Haar zuvor m it Seifenwasser zu befeuchten, um 
es schwerer zu machen.

W eihungen von M äd ch en  geschehen bei dem Heiligtum 
des al-Z a'bi zu Remthe im Hauran, z. B. bei gefährlicher E r­
krankung eines der beiden Eltern. Die Übergabe geschieht 
aber erst nach E in tritt der Mannbarkeit. Der dort als Hüter 
oder Priester fungierende Nachkomme al-Za'bi’s hat dann die 
W ahl, das Mädchen selbst zu heiraten, oder sie an einen



Liebhaber zu verkaufen, oder auch sie den Eltern gegen ent­
sprechende Entschädigung zurückzugeben.

Unter den O p fe rn  nehmen die blutigen den ersten Rang 
e 1̂1- Sie müssen natürlich am W ohnsitz des Heiligen dar­
gebracht werden, am Fuße des Baumes, über dem W asser der 
Quelle, des Teiches oder Flusses, am Eingang der Höhle oder 
des Grabgebäudes. Ist das Tier geschlachtet, wobei es immer 
auf die Unke Seite gelegt wird, so wird der Türsturz mit 
•Blut bestrichen, und der Rest des Blutes in ein gewöhnlich 
dabei befindliches Loch geleitet. Nachdem der Priester seinen 
-Zuteil, der Regel nach ein Viertel des Tieres, erhalten hat, 
^ ird  das übrige gekocht und mit gesottenem Reis, Weizen 
oder Brot als Festmahl aufgetragen. An Tür und Pfosten 
lassen die Opferer die Abdrücke ihrer blutigen Hände zurück, 
gewissermaßen als Visitenkarte für den Heiligen, damit er 
ihrer nicht vergißt. Zwischen mohammedanischen und christ­
lichen Heiligtümern ist bei alledem kein Unterschied.

Ursprünglich hatten die heiligen Stätten gewiß auch einmal 
■Asylrecht. Das scheint jetzt nicht mehr der Fall zu sein. 
Dagegen werden sie noch immer gern benutzt, um Gerät­
schaften oder Vorräte vor Diebstahl zu schützen. Man sieht 
Pflüge am Grabe eines W eli unter freiem Himmel liegen oder 
■Bauholz gegen die Mauern eines Mezär gelehnt oder Korn 
^merhalb einer zerstörten, einst dem heiligen Dschirdschis 
geweihten, Kirche liegen. Kein Beduine, selbst wenn er der 
schlimmste Räuber und Dieb wäre, würde es wagen, einen 
lln heiligen Bezirk niedergelegten Gegenstand zu entwenden. 
Denn er hat den festen Glauben, daß der Heilige für solchen 
Prevel fürchterliche Rache nehmen würde.

Daß Personen schon zu L e b z e ite n  im kultischen Sinne 
als heilig betrachtet und behandelt werden — eine im 
Maghrib ganz gewöhnliche Erscheinung —, kommt in Syrien 
uur ganz vereinzelt vor. So hatten die Ssleb-Beduinen eine 
heilige Frau (Fagira), die Heilkraft besaß, und sich vor ihrem

Zur Heiligenverehrung im modernen Islam Syriens und Nordafrikas 89



90 Friedrich Schwally

Zelte Opfer bringen ließ. Als sie aber vor kurzem krank wurde 
und eine steife Hand davontrug, war es mit ihrer Heiligkeit 
rasch zu Ende. Die Amür- Beduinen führen einen männlichen 
Fagir mit sich herum, der gleichfalls die Grabe der Kranken­
heilung besitzt und Opfer erhält. Die heiligen Scheiche der 
Nosairier, einer schiitischen Sekte, gehören nicht hierher, da 
sie die Stufe von wirklichen Heiligen oder Welis erst nach 
ihrem Tode erreichen.

Die Heiligenverehrung im M a g h r ib 1, d. h. in den nord- 
afrikanischen Provinzen Tripolis, Tunis, Algier und Marokko, 
nimmt in der volkstümlichen Frömmigkeit einen noch viel 
breiteren Raum ein als in Syrien, und zwar um so mehr, je 
weiter man nach W esten kommt. Die Heiligen haben alle 
lokalen Charakter und beschützen je nach der Ausgedehntheit 
ihres W irkungskreises eine Stadt, ein Dorf, ein Feld, einen 
W eg oder auch nur eine Hürde. Man gibt Kindern, die man 
in den Schutz eines Heiligen stellt, seinen Namen. Ja  eine 
große Anzahl von Stämmen und Geschlechtern hat ihre 
alten Namen aufgegeben und nennt sich nunmehr nach be­
liebten Heiligen. In allen Angelegenheiten des öffentlichen 
und privaten Lebens wendet man sich an sie im Gebet, oder, 
was noch wirksamer ist, man wallfahrt zu ihren Gräbern und 
schlachtet ein Opfertier.

W er unwürdig dem Heiligtum naht, begibt sich in große 
Gefahr. Mancher Meineidige hat beim Verlassen des Grabes 
ein Bein gebrochen, mancher Bösewicht blieb durch zauber­
hafte Gewalt so lange wie festgenagelt am Boden stehen, bis 
er seine bösen Vorsätze aufgegeben hatte. Oder es schließt

1 Es ist mir eine große Freude, endlich an dieser Stelle von den 
neueren Forschungen Edmond Doutte’s berichten zu können, der unter 
den französischen Gelehrten, welche sich mit dem Islam beschäftigen, 
einen hervorragenden Platz einnimmt. Ich nenne von seinen Publi­
kationen: Les M arabouts, Paris, Leroux, 1900; L ’Islam Algerien en 
Van 1900; L es Aissäoua ä Tlemcen, 1900; Les Minarets et l’appel ä la 
priere, 1900.



sich vor einem Verbrecher die Tür des Heiligtums von selbst, 
80 daß er nicht eintreten kann.

Ähnlich wie in Syrien dienen die maghribinischen Heilig­
tümer auch als Aufbewahrungsorte; obwohl sie in der Regel offen 
stehen, und kein Diener sie bewacht, sind sie doch durch ihre 
Heiligkeit vor Beraubung sicher. So deponierten die Bewohner 
v°n Dellis (in Algier) lange Zeit hindurch das am Meer ge­
wonnene Salz im Heiligtum des Sidi Khälid. Die Kabylen 
der umliegenden Landstriche entnahmen hier ihren Bedarf an 
Salz, indem sie als Ersatz ein entsprechendes Maß von Gerste 
°der Korn hinlegten. Mitten in der Sahara, am Grabe des 
Sidi'Abd el-Hakim finden sich Vorräte von Getreide, Datteln 
und allerlei Gerätschaften, die von frommen Reisenden dort­
bin gestiftet werden. Jeder Vorüberziehende hat das Recht, 
sich derselben zu bedienen, aber niemals würde einer wagen, 
etwas davon mitzunehmen.

W ährend es in Syrien nur sehr wenige w e ib lic h e  Heilige 
gibt, ist die Zahl derselben im Maghrib ungeheuer groß. Sie 
Werden gewöhnlich nach dem berberischen W orte für Frau 
»Lalla“ genannt. Dieses starke Hervortreten des weiblichen 
Elements hängt wahrscheinlich damit zusammen, daß die Frau 
Seit den ältesten Zeiten in der berberischen Bevölkerung als 
Prophetin und Zauberin eine hervorragende Stelle eingenommen 
ta t ,  wie wir aus den Schriften des Procop wissen. Es seien 
nilr einige erwähnt. Im Hintergründe der Bai von Algier
steht das Grabmal der Lalla Tamesgida, zu der die unfrucht­
baren Frauen wallfahren, und bei einer Quelle unweit derselben 
Stadt residiert Lalla Imma Hava, deren Jahresfest im Frühjahr 
besonders von Negern begangen wird. Die durch 80 Mirakel 
berühmte Lalla Ai’scha ist draußen vor Tunis begraben.

Von unzähligen Heiligengräbem weiß man nicht, wem 
Ble angehören, und redet deshalb von „verborgenen Heiligen". 
Das sind zum Teil solche, deren Verehrung aus irgend einem 
Grunde in Abnahme gekommen ist, so daß ihre Person in

Zur Heiligenverehrung im modernen Islam Syriens und Nordafrikas 91



9 2 Friedrich Schwally

Vergessenheit geriet. Teils haben wir es hier mit altheid­
nischen K ultstätten zu tun , die zwar, dem Zuge der Zeit 
folgend, mit Heiligen in Verbindung gebracht und deshalb 
mit Kenotaphen versehen wurden, ohne daß aber die E n t­
wickelung bereits zur Individualisierung und Namengebung 
vorgeschritten ist. Unter den benannten Grabheiligtümern gibt 
es ebenfalls viele, welche an die Stelle antiker Kultstätten 
getreten sind. Zum Beweise lassen sich etwa folgende Tat­
sachen anführen:

1. Der Kultus an den meisten Heiligtümern ist mit Opfern 
und anderen heidnischen Bräuchen verbunden.

2. Außer den Gräbern werden als W ohnsitze toter Heiligen 
auch Steinkreise (Menhir) bezeichnet, über deren heidnischen 
Ursprung kein Zweifel obwalten kann.

3. Zahlreiche Heiligengräber liegen an Quellen oder unter 
bemerkenswerten Bäumen, was nach zahlreichen Analogien 
die Vermutung nahelegt, daß an vielen, wenn auch nicht an 
allen Orten, die Heiligkeit des betreffenden Naturmales älter 
ist als das Grab.

4. Es gibt noch vereinzelt Naturmale, die heilig ge­
halten werden, obwohl sie in gar keine Verbindung mit 
Heiligen gekommen sind. Dahin gehört z. B. ein Brunnen bei 
St. Eugene, Siebenquell genannt, an dem jeden Mittwoch von 
den Eingeborenen Opfer gebracht werden. Es ist bis jetzt noch 
kein Versuch gemacht worden, den heidnischen Charakter 
dieses Kultus durch Errichtung eines Heiligengrabes zu mas­
kieren.

W ie schon hervorgehoben, unterscheidet sich die magh- 
rebinische Heiligenverehrung von der syrischen durch ihre 
größere Ausdehnung und das stärkere Hervortreten des weib­
lichen Elements. Von noch größerer Bedeutung ist aber ein 
dritter Punkt, die ungeheure Zahl von le b e n d e n  H e ilig e n . 
Diese lebenden Heiligen sind es, auf die zuerst der Name 
Muräbit oder, wie man gewöhnlich sagt, Marabut angewandt



wurde. Muräbit ist ursprünglich, der Bewohner eines Ribät, 
d. h. einer der zahlreichen muslimischen Grenzgarnisonen, von 
denen aus der heilige Krieg (dschihäd) gegen die ungläubigen 
Völker geführt ward. Später wurden mit jenem Namen auch 
die bezeichnet, welche als Missionare oder Agitatoren für den 
Islam Propaganda machten. Die Begründer der Dynastie der 
Almoraviden (1070— 1146) haben ihrem Namen al-M uräbitin 
sowohl als Soldaten wie als Missionare Ehre gemacht. Während 
s*ch die Zahl der Heiligen im früheren Mittelalter in engen 
Grenzen hielt, brach im Laufe des 16. Jahrhunderts, wahr­
scheinlich als ein Rückschlag gegen die Erfolge des Christen­
tums in Spanien, im Schöße des maghrebinischen Islam eine 
gewaltige Gärung aus, infolge deren die Heiligen wie Pilze 
aus der Erde schossen. Diese Bewegung hat bis auf den 
heutigen Tag kaum noch an Stärke eingebüßt, was für die 
Forschung von unberechenbarem Gewinne ist.

Um Marabut zu werden, gibt es verschiedene Wege. Un­
gewöhnliche Gelehrsamkeit, schrankenlose W ohltätigkeit, As­
kese, mystische oder zauberhafte Praktiken, endlich Geistes­
verwirrung, ja  Blödsinn können das Individuum in den Geruch 
der Heiligkeit bringen. W enn dieser Grad einmal erworben 
10t, so vererbt er sich auf die Nachkommen, und diese hüten 
sich wohl, die außerordentlichen Privilegien, welche ihnen 
mühelos in den Schoß gefallen sind, mutwillig zu verscherzen.

Unter den geborenen Marabuts nehmen die S c h e r if e n , 
d. h. die vermeintlichen Nachkommen des Propheten, den 
ersten Rang ein. Sie bilden in der Kabylie eine wirkliche 
Kaste und heiraten nur untereinander. In allen Stammes­
streitigkeiten bleiben sie neutral und fungieren als Schieds­
richter; auch haben sie die religiöse Unterweisung in der 
Hand. In  Marokko bilden sie die privilegierte Aristokratie. 
Die regierende Dynastie, welche im 16. Jahrhundert aus 
Janbo', dem Hafen von Medina, eingewandert ist, gehört zu 
ihnen.

Zur Heiligenverehrnng im modernen Islam Syriens nnd Nordafrikas 93



94 Friedrich Schwally

W er sich, durch Gelehrsamkeit und Tugenden auszeichnet, 
kann die Stufe der Heiligkeit erst nach seinem Tode erreichen. 
Abgesehen von den Scherifen und den Nachkommen an­
erkannter Heiliger können schon zu Lebzeiten nur diejenigen 
heilig werden, auf die sich die göttliche Gnadengabe (baraka) 
in Gestalt von Ekstase, Verrücktheit, Askese oder W underkraft 
herabgelassen hat. Irrsinnige besitzen ja  wie in den verschiedensten 
Kulturkreisen, so auch im Islam ein gewisses Maß von Heilig­
keit. Natürlich wird nicht jeder Verrückte ein Heiliger, zu dem 
man wallfahrt, und dessen wirre Reden als Orakel gelten. 
Von denen, welche es so herrlich, weit gebracht, nenne ich 
einen gewissen Sidi Mohammed el-Bü Hali, der seine Klienten 
zwang, ein Gemisch von Haaren, Kleie, Honig und Erde zu 
genießen. Seine Verehrer schenkten ihm eine F rau, und heute 
erfreut sich sein Sohn, auf den die Gnadengabe des Vaters, 
aber nicht die Verrücktheit übergegangen ist, der gleichen Ver­
ehrung und reicher Spenden seiner Klientel.

Den heiligen Idioten ist alles erlaubt. Inm itten einer 
dogmatisch wie rituell streng orthodoxen Bevölkerung dürfen 
sie, ohne Anstoß zu erregen, Schweinefleisch essen und W ein 
trinken, so viel sie wollen. W enn man einen Muslim fragt, 
ob das nicht Sünde sei, so antwortet er wohl, daß der Alkohol 
im Munde des heiligen Mannes so harmlos wie Milch und 
Honig würde. Es soll Vorkommen, daß sie Frauen auf offener 
Straße anrempeln und vergewaltigen, wobei deren Verwandte 
das Paar während des erbaulichen Aktes respektvoll mit ihren 
Burnussen bedecken. Ein gewisser Sidi Mohammed bu Bel- 
qasem hat vor einigen Jahren durch seine W underkraft einen 
Eisenbahnzug zum Stillstehen gebracht, weil er aussteigen 
und sein Gebet verrichten wollte. E rst als er damit fertig 
war, kam die Lokomotive wieder in Gang.

Schließlich ist noch des Asketen und Einsiedlers zu ge­
denken. Da läßt sich eines Tages ein unbekannter Mann in 
einer Felsgrotte oder verlassenen Hütte nieder und fristet karg­



lieh sein Lehen unter anhaltendem Gebet und vielem Fasten. 
Allmählich werden die zunächst Wohnenden auf ihn aufmerk­
sam und eilen herbei, den merkwürdigen Fremden kennen zu 
lernen. H at sich in einigen Fällen sein Gebet heilkräftig und 
sein Segensspruch wirksam erwiesen, oder weiß er sonst zu 
imponieren, so ist sein Ruf als Heiliger gegründet und seine 
Zukunft gesichert. Denn alsdann wallfahrt man zu ihm und 
sPendet reichliche Gaben, auf daß er im Lande wohnen bleibe, 
uud der Gegend dieser Gnadenhort nicht verloren gehe.

Natürlich ist in diesen Verhältnissen dem Schwindel und 
■Betrüge Tür und Tor geöffnet. W ir haben Kenntnis von 
solchen Gesellen, welche Europäern gegenüber kein Hehl 
daraus gemacht haben, daß sie nur die Leichtgläubigkeit ihrer 
Landsleute ausbeuteten. Am zahlreichsten sind diese Schwindler 
Vermutlich in den Kreisen jener vornehmen Marabuts zu finden, 
die als eine A rt heiliger Gigerl in reicher Gewandung, mit 
sorgfältig gepflegtem Barte und nach allen W ohlgerüchen 
Arabiens duftend auf prächtigen Maultieren einherziehen.

Hier und da sind auch jü d is c h e  oder c h r is t l i c h e  R e n e ­
g a te n  zu Marabuts geworden. So soll ein spanischer Ex- 
minister, ein Herzog von Riperda, der in marokkanische 
Dienste getreten war und den Islam angenommen hatte, nach 
seinem Tode als Sidi Osman verehrt worden sein. Ein anderer 
sehr interessanter Fall ist einer von dem stockorthodoxen 
mohammedanischen Gelehrten Slävi verfaßten Heiligenlegende 
zu entnehmen: „Im  Jahre 661 der F lucht des Propheten

1263 a. D.) starb der hochgelehrte, erhabene Scheich Abu 
■NVaim Ridoän ben'Abdallah aus Genua, sein Vater war Christ 
u^d seine Mutter Jüdin; er zeichnete sich aus durch Gelehr­
samkeit, Heiligkeit und Liebe zum Propheten.“

Von F r a u e n ,  welche schon zu Lebzeiten die Stufe der 
Heiligkeit erklommen haben, sei nur die 'A’ischa bint Mohammed 
erwähnt. In ihrer Biographie heißt sie „die Treffliche, E r­
habene, Vollkommene, Heilige, Ekstatische, von Gott Geliebte“.

Zur Heiligenverehrung im modernen Islam Syriens und Nordafrikas 95



Allah würdigte sie im Jahre 1068 a. N. =  1655/6 a. D. seiner 
Gnade. Als sie in einer lange anhaltenden Verzückung ihrer 
Heiligkeit gewiß geworden war, stellte sie ihren Mann vor die 
W ahl, sich von ihr scheiden zu lassen oder ihren jetzigen 
Zustand in Geduld zu ertragen. Dann verschenkte sie ihr 
ganzes Vermögen an Arme und Verwandte. Oftmals haben 
in den letzten Jahrzehnten heilige Frauen an der Spitze der 
Aufstände gegen die Europäer gestanden, genau wie einst die 
Prophetinnen der alten Berber den Kampf gegen die Muslime 
schürten. Im allgemeinen bekommt man von den weiblichen 
Marabuts einen günstigeren Eindruck als von ihren männlichen 
Kollegen, wenn auch längst nicht alle so sympathische E r­
scheinungen sind wie jene 'Aischa.

Mit ästhetischen W erturteilen muß man auf dem Gebiete 
der Religion sehr vorsichtig sein. Trotz aller rohen und wider­
lichen Züge, die dem maghrebinischen Heiligenwesen anhaften, 
ist daran festzuhalten, daß die Marabuts in ihrer Weise eine 
Kulturmission erfüllt haben und in vielen Landesteilen noch 
heute erfüllen. Sie befriedigten die religiösen Bedürfnisse des 
Volkes und waren seine Lehrer. In  den Fehden der Familien, 
Geschlechter und Stämme waren sie die unparteiischen Re­
präsentanten von Gerechtigkeit und Milde. Dem Beraubten 
verhalfen sie zu seinem Eigentum , und noch heutigentags 
sollen sich bestohlene Europäer in Algier ihrer Hilfe unter 
Umständen lieber und mit mehr Erfolg bedienen, als wenn sie 
den schwerfälligen Apparat der französischen Gerichte in Be­
wegung setzen. Die Marabuts gewährten ferner den Reisenden 
Zuflucht und versahen sie mit sicherem Geleite. Unzählig ist 
die Zahl derer, welche Brunnen gegraben, W üsteneien in 
fruchtbares Land verwandelt und damit Tausende vor Hunger 
und Elend bewahrt haben. So kann auch eine niedere Form 
der Religion die Aufgaben der Hum anität erfüllen.

96 Friedrich Schwally Zur Heiligenverehrung im modernen Islam usw.



Die Symbolik des Mash in den semitischen Sprachen
Von K . V ö ller s  in Jena

In  seinem Aufsatz über „Zwei Rechtsriten bei den 
Hebräern“ (Archiv YII 33 ff.) hat J. W ellhausen auf einige 
Merkwürdige Züge bei der israelitischen Königssalbung auf­
merksam gemacht und insbesondere die Frage aufzuklären ge­
sucht, welche Rolle das 01 bei dieser Handlung spielt. W ell­
hausen erhofft weitere Aufhellung dieses Punktes von der 
Ägyptologie. In  den folgenden Zeilen gebe ich einen Ver­
such, hauptsächlich mit Hilfe der arabischen Überlieferung 
der Lösung der Frage näher zu kommen, weil ich glaube, daß 
die semitische Philologie erst auf ihrem Gebiete allseitige 
Umschau halten muß, bevor sie von dem „zerbrechlichen 
Hohr“ der ägyptischen Hilfe etwas erwartet.

Vorweg eine Kleinigkeit. Auf Grund der Gleichheit der 
Ausdrücke (bai'at) glaubt W ellhausen schließen zu können, 
daß die Araber die „H uldigung“ als einen „H andel“ auffassen.

halte diese Folgerung aus dem W orte nicht für bündig, 
sondern ziehe vor, beide Ausdrücke unabhängig voneinander 
aus bä', dem zum Handschlag ausgestreckten Arm, zu erklären, 
•^it dem Handschlag wurde das Geschäft abgeschlossen; die­
selbe Form alität diente auch zur Bezeigung der Ergebenheit, 
Wahrscheinlich noch in Verbindung mit einer anderen Bewegung, 
Vorüber unten. Die W urzeln bau' und bai' sind, wie so 
Vlele andere ihrer A rt, nicht auseinander zu halten; die sym­
bolische Bedeutung des bä' wird ganz klar, wenn wir hören, 
daß der Imperativ bu'! bu'! die Aufforderung enthielt, die 
Arnie (wie zum Gebet) auszustrecken, um die Ergebenheit in 
Gottes W illen kundzutun (Lisän al 'Arab [LA ] 9, 371, 2).

Archiv f. Religionswissenschaft. VIII. 7



98 K. Völlers

Ich wende mich jetzt dem Ausdrucke zu, der in dem 
von Wellhausen erörterten Ritus geläufig ist, dem nius der 
Hebräer, dem mash der Araber. Es darf nicht unerwähnt 
bleiben, daß die W urzel gemeinsemitisch ist, denn wir finden 
sie noch im Sinne von „salben“ bei Assyrern1 und Syrern. 
Assyrer und Araber haben dieselbe W urzel noch im Sinne 
von „entfernen, wegreißen, abhacken“, besonders ein Glied 
vom tierischen Körper; vielleicht erklärt sich hieraus das 
äthiopische maseha, die Hauptmahlzeit verzehren. W ie W ell­
hausen richtig bemerkt hat, geht das „Salben“ zurück auf 
„Streichen“ oder wie die Araber erklären: „m it der Hand über 
einen flüssigen oder klebrigen Stoff hinfahren, um ihn zu ent­
fernen, z. B. Tropfen W asser oder Schweiß von der S tirn“. 
Recht sinnenfällig ist der Ausdruck, wenn von dem berittenen 
Krieger der Grenzmarken gesagt wird, daß er sein Pferd 
„striegele“ (mash). Oder wenn eine beim Marsche „wund­
geriebene“ Stelle, die wir „W olf“ nennen, als masah bezeichnet 
wird. Ferner, wenn der steinige, jedenWuchses bare Boden amsah, 
„g la tt, abgerieben“ genannt wird. Desgleichen von glatten 
Geweben oder bis in die Gegenwart von abgenutzten Münzen, 
deren Legende oder Emblem nicht mehr kenntlich ist. Be­
treten wir von hier aus das Gebiet des Rituals, so ist mash 
geradezu identisch mit der vor dem Gebet und sonst üblichen 
W aschung („gasl, tawaddu“) vgl. L A  3, 430, 17; Tag al 'Arüs 
[TA] 2, 226, 3 4 ff. Dahin rechne ich auch, wenn man am 
Krankenbette fleht: „G ott wische dein Leiden weg“ (masah 
und auch masah, was sich vielleicht aus dem Affekt des 
Augenblickes erklärt: L A  3, 430, 21; 436, 2). Ferner wird es 
von der Einweihung eines neuen Hauses gebraucht (LA  3, 
430, 18): man machte einen Umgang um die Stätte und 
„streichelte“ (oder salbte?) den Eckstein. Die letztere Hand­
lung muß die Hauptsache gewesen sein, denn nach ihr heißt

1 Jensen in Keilschr. Bibi. 6, 1 , 379; Zimmern in Eb. Schräders 
Keilinschr. und das A . T .s S. 602 Anm. 4.



Die Symbolik des Mash in den semitischen Sprachen 99

der ganze Ritus einfach „mash al bait“. Ich schalte hier ein, 
daß in der eigentlichen und symbolischen Bedeutung statt 
mag aha auch das intensive massaha gebraucht werden kann 
und daß hiervon das reflexive tamassaha gebildet, wird. Ein 
Schon den alten Arabern unklarer Ritus war der, daß man 
dem Waisenkinde mit der Hand über den Kopf fuhr und zwar 
v°ni Scheitel bis zur Stirn; hatte das Kind nur noch seinen 
Vater, so strich man umgekehrt von der Stirn über den 
Scheitel bis zum Nacken (L A  3, 435, 13ff.). W ir dürfen wohl 
annehmen, daß die Bestreichung oder Streichelung des Hauptes 
hier wie sonst öfters den Charakter der Segnung oder frommen 
Beglückwünschung trug. So lesen wir mehrmals in der Yita 
des Propheten und anderswo, daß Streichelung und Segnung 
verbunden waren, z. B. Ibe Hischam 2, 137, 10ff., Wellhausen, 
Skizzen und Vorarbeiten 4, 38 (arab.), 2; 42, 5; 46, 2; TA
2, 226, 29 ff. Dahin gehört es auch wohl, wenn nach dem 
Scholion von Hamäsa S. 679 V. 5 ein mamsüh el wegh d. h. 
»ein (von Gott) Gesegneter“ einen Mann von angenehmem 
Äußeren und freundlichem, gleichmäßigem Naturell bezeichnet. 
Ebendahin rechne ich es, wenn man das beim W ettlauf 
siegende Pferd oder bisweilen auch den siegenden Reiter 
streichelte.1 In  einem Verse des Gerir heißt es: „W enn es 
euch Freude m acht, das Gesicht eines siegenden Rosses zu 
streicheln (oder: zu bestreichen), so gestattet m ir, ungehemmt 
meinen Zügel schießen zu lassen!“ 2 W ellhausen hat die Frage 
offen gelassen, welche Rolle das Öl bei der Bestreichung (Be­
gießung, Salbung) des Fürsten oder Priesters gespielt habe. 
I°h glaube, daß die Fälle, in denen das Arabische den Ausdruck 
niasah mit bi verbindet, uns der Lösung dieser Frage näher 
bringen. E in hervorstechender Zug des Gesichtes oder des ganzen 
Körpers wird masha genannt. Einige Philologen behaupten,

1 Ibe KÄ bd Babbuh’s al Iqd (Bulaq oder Bulak 1293), 1, 66 oben; 
al Chafägi’s Schifä al galil S. 215.

2 Im D iwan  (Kairo 1313) S. 168, 9; vgl. Anm. 1.



100 K. Völlers

man dürfe den Ausdruck nur von lobenswerten Zügen ge­
brauchen; andere machen aber geltend, daß man ihn auch von 
Magerkeit und (übermäßiger) Fettigkeit gebrauche. Es ent­
spricht ganz arabischer W eltauffassung, wenn man zur E r­
klärung der. jeweiligen masha Gott als den Bewirker heran­
zieht. So erklärt das oben erwähnte Hamäsa-Scholion die masha 
mit den W orten: „es ist, als ob Gott sie (die Maija) mit 
Schönheit bestrichen hätte". Die masha bezeichnete nämlich 
insbesondere den schönen Zug; ein Genosse des Propheten, 
Gerir b. 'Abdallah al Bagali (*{* 51 H.), hieß wegen seiner 
männlichen Schönheit schlechthin „Dhulm asha" (T A  2, 226, 5). 
Unter den zahlreichen teils gescheiten, teils albernen 
Deutungen, die uns die Araber vom Namen Mesih (Messias) 
überliefert haben, kommt für uns hier nur die des Schamir 
in Betracht, welche sagt: „Jesus wurde so genannt, weil er 
(von Gott) mit Segenskraft bestrichen wurde (und dadurch 
fähig wurde, anderen den Segen zu verm itteln" [LA 3, 431,20]. 
Der Verfasser des TA  (2, 224, 12) drückt es ein wenig anders 
aus: „weil der Engel Gabriel ihn mit Segenskraft bestrichen 
hatte" und verweist auf Koran 19, 32. In diesen Beispielen 
enthält also das durch bi m it dem Verbum masah verbundene 
Nomen den Stoff oder die Qualität, die durch göttliche Kraft 
dem betreffenden Menschen mitgeteilt wird. Eine etwas andere 
W endung liegt vor, wenn das Reflexivum tamassaha mit bi 
verbunden wird. So ganz eigentlich im islamischen Ritual, 
wo die „Abreibung" mit Erde (Sand), die als Ersatz einer 
rituellen W aschung gilt, so bezeichnet wird (LA  3, 435, 11; 
vgl. 430, 4. 17). Ferner bildlich ist es ein sehr beliebter Aus­
druck des im Heiligenkultus untergegangenen Islams geworden; 
hier wird tamassaha bi (mit der heiligen Person oder ihrem 
Gewände oder einem heiligen Gegenstände) so gebraucht, daß 
der gewöhnliche sündige Muslim sich durch „Reiben" an 
heiligen Personen oder Sachen entsühnt, daß er sich seines 
sittlichen Schmutzes gewissermaßen entledigt und dafür die



Die Symbolik des Mash in den semitischen Sprachen 101

Reinheit der heiligen Person oder Sache erlangt, vgl. LA  3, 
430, 19; T A  2, 226, 10ff. Es bedarf kaum eines Hinweises 
darauf, daß dieser bildliche Sprachgebrauch sich direkt aus 
der oben erwähnten Sprache des Rituals entwickelt hat. Im 
einen Palle saugt der Sand den physischen Schmutz, im 
anderen der heilige Körper den sittlichen Schmutz auf. Den 
lehrreichen Beispielen, die Dozy im Supplement (2, 589b) von 
dem hagiologischen Gebrauch des W ortes gegeben hat, möchte 
lch ein sehr charakteristisches hinzufügen. Neben dem Koran 
haben es einige W erke der islamischen L iteratur zu ganz be­
sonderer W ertschätzung in den Augen vor allem der Frommen 
gebracht, z. B. die Traditionssammlung des Buchäri, die Burda 
des Busiri und auch der Koran-Kommentar des Zamachschari, 
der Keschschäf. Die Leipziger Universitäts-Bibliothek enthält 
mehrere Teile davon, darunter einen, D C 395, wo es am Schlüsse 
(203a) folgendermaßen lautet: „die vorliegende Handschrift 
stammt aus einem Exemplar, das seinerseits mit dem Auto­
graph des Verfassers kollationiert worden ist, und dies Auto­
graph ist reich an Segen, an ihm kann man sich „abreiben“ 
(um des Segens teilhaftig zu werden), ja  mit ihm könnte man 
im dürren Jahre den. Regen und andere Segnungen des Himmels 
erflehen“. Nach dieser Auffassung haftet also einem wertvollen 
Werk über islamische Theologie nicht minder göttliche Segens­
kraft an als einer heiligen Person und durch „Reiben“ (mash) 
wird man dieses Segens teilhaftig. Wenden wir uns jetzt der 
hebräischen Redensart1 zu, daß man gewissen Personen oder 
^ egenständen durch Bestreichung (Salbung, Begießung) mit 
Ol einen bestimmten geweihten Charakter verleiht, so lassen 
Uris die oben angeführten Beispiele der arabischen Literatur 
die W ahl zwischen zwei Auffassungen. Entweder sollte den 
Personen oder Gegenständen durch die Bestreichung die Kraft 
des Öles mitgeteilt werden, oder aber sie sollten gereinigt und

1 Über die Königssalbung in Ägypten vgl. Erman, Ägypten  1,317



102 K. Yollers

so geweiht werden. Bei der ersten Auffassung entsteht weiter 
die Frage, welche Verwendung und Bedeutung des Öles hier in 
Frage kommt; mir scheint es näher zu liegen, an den 
medizinischen als an den kulinarischen oder kosmetischen Ge­
brauch zu denken. In demselben Sinne fasse ich auch den 
Ausdruck „Lebensöl“ der Babylonier.1 Ob man noch in der 
israelitischen Königszeit die kraftverleihende oder die sühnende 
Deutung der Handlung kannte oder anerkannte, dürfte schwer 
zu sagen sein. Mag die eine oder die andere noch lebendig 
gewesen sein, so vermute ich doch auf Grund allgemeiner sach­
licher Erwägungen, daß neben dieser mehr religiösen Auf­
fassung bei der Salbung von Personen eine andere vulgäre, 
profane bestanden hat, nach der die jeweilig handelnde Partei 
die von ihr gesalbte Person durch diesen Ritus sich verpflichtete, 
ihn als ihren Mann kennzeichnete, der in ihrem Geiste handle.

Noch einer Redensart sei hier gedacht, die in der heutigen 
Umgangssprache' Ägyptens gang und gäbe ist und über die 
ich schon einmal (Zeitschr. d. Dtsch. Morgen!. Ges. 45, 95) 
kurz gesprochen habe. In  Ägypten lautet sie: „den Tuchrock 
jemandes streicheln“, im W esten ehedem (nach Dozy, Supple­
ment 2, 589a): „seine Schulter streicheln“. Der Sinn ist der 
des „ Schmeichelns“. Man ist zuerst versucht, diese Redens­
art mit der Bedeutung von masah zu vergleichen, die schon 
in der ältesten Zeit sehr ausgedehnt gewesen sein muß, näm­
lich „streicheln“ oder „bestreichen“ im Sinne von „heuch­
lerisch, falsch behandeln“ (LA 3, 430, 1), ganz wie dahana 
und Synonyma anderer Sprachen. Der Versuchsstamm mäsaha 
und sein Reflexivum tamäsaha wurden im guten und schlechten 
Sinne gebraucht, d. h. die durch Streicheln an den Tag gelegte 
Freundlichkeit konnte wahr oder falsch sein (LA  3, 433, 12; 
430, 21; T A  2, 225, 27ff., 226, 37). W enn nun die Araber 
das reflexive tamäsaha m it „sich den Handschlag geben“ er-

1 7immp.ni in Schräder K A T 3 S. 526.



Die Symbolik des Mash in den semitischen Sprachen 1 0 3

klären, so legt die Geschichte des W ortes die Annahme nahe, 
daß damit ursprünglich eine Streichelung als Freundschafts­
bezeigung verbunden war. Auf das hohe Alter dieser Be­
deutungsnuance von masaha (mäsaha) läßt die Nominalform 
timsah1, „Heuchler, falscher, boshafter Charakter“, schließen; 
mir ist es unwahrscheinlich, daß in jüngerer Zeit noch eine 
solche T-Form  gebildet wäre. W enn man nun schon im 
höchsten Altertum masah im Sinne von „m it schönen W orten 
hintergehen“ gebrauchte, so ist die Annahme schwer, daß die 
Jüngere Sprache diesen kurzen Ausdruck zu den oben er­
mähnten Verbindungen erweitert habe. Vielmehr glaube ich, 
daß diese Verbindungen sich aus der außerordentlichen Ver­
breitung und dem tiefgehenden Einfluß des Heiligenkultus in 
der islamischen Gesellschaft erklären. Die Redensart „mash 
al güh“ würde dann eigentlich besagen, daß man der Person, 
an der die Handlung geübt wird, eine ungewöhnliche Ehre 
erweist, um damit an ihre Eitelkeit oder Freigebigkeit zu 
appellieren.

1 In den N awädir (94, 12) des Abu Zeid: tamsah. In der Form 
tixnsäh liegt vielleicht eine volksetymologische Anpassung an das 
iiKrokodil“ vor.



Über die Begriffe Seele, Geist, Schicksal 
bei dem Ewe- und Tschivolk

Von Missionar D. W esterm an n  in Tübingen

1

Nach den Vorstellungen der Ewe- und Tschineger existiert 
die Seele, oder richtiger ausgedrückt das (Ewe): aklamä, klä, 
(Tschi) okra eines Menschen schon lange bevor letzterer geboren 
ist. — Kra ist entstanden aus käna, kena, die auch gehörte 
Form känakra ist also nichts weiter als Reduplizierung des kra; 
in Efik heißt das W ort kana. — Das aklamä (okra) wohnt im 
Gottesheim (Mawuwe), bis es von Gott (Mawu) die Erlaubnis 
erhält, mit der Hilfe Gottes oder einer Untergottheit (tro) in 
einen Menschen einzugehen, und zwar vor dessen Geburt; während 
das Kind noch im Mutterleib ist, kann das aklamä schon befragt 
werden über das künftige Schicksal des Menschen, von dem er 
nunmehr Besitz ergriffen hat.

Im Leben des Menschen nun ist aklamä nicht eigentlich 
das, was wir gemeinhin unter Seele verstehen, es ist vielmehr 
der dem Menschen von Gott mitgegebene Schutzgeist, das über 
Glück und Unglück des Menschen selbständig entscheidende 
Geschick; man darf es ansehen nicht sowohl als das belebende, 
vielmehr als das personbildende Prinzip; das belebende wird 
eher ausgedrückt durch Ewe luwo oder gbogbo, Tschi sunsum, 
honhom, welches s. u. — Die Ew^eer sagen über das aklamä 
folgendes: „es ist ein unsichtbares Ding, das Gott dem Menschen 
mitgegeben hat, damit es immer um ihn sei und ihn überall 
hin begleite; wenn ein Unfall dich beinahe getroffen hätte, und 
es ging doch noch glücklich vorüber, oder wenn du schwer



krank warst, so daß wenig fehlte und du wärst gestorben, und 
du kamst doch noch wieder glücklich davon, oder wenn du 
etwas Schönes gefunden hast oder ein Unternehmen dir geglückt 
lst, dann wirst du sagen: mein aklamä war mir gnädig, aklamä 
war um mich, oder mein aklamä hat mir guten Rat gegeben.“ — In 
den meisten Fällen ist das aklamä seinem Schützling günstig 
gesinnt, es ist sein Beschützer, Berater, Helfer; doch gibt es 
auch solche, die den von ihnen besessenen Menschen vernach­
lässigen oder ihn absichtlich schädigen; die Tschieer kennen 
das okrabiri, das schwarze okra (aklamä): man sagt: „des 
Menschen okra ist ro t oder weiß; aber wenn jemandes okra 
schwarz ist, so ist es ein Fluch, es ist ein okrabiri.“

In abgeschwächter Bedeutung bedeutet dann aklamä (okra) 
Schicksal, Geschick, Glück, fortuna; in dieser verallgemeinerten 
Anwendung steht es sogar im Plural: aklämawo \Ve didi durch 
die Gnade des aklamä, d. i. durch einen glücklichen Zufall. — 
Eine weitere Schwächung des Begriffs liegt darin, wenn man 
von okrafo (okra-M anu) redet, d. i. einem männlichen Sklaven, 
der von seinem Herrn bestimmt ist, gleichsam wie ein zweites 
ökra sein beständiger Begleiter zu sein, und dessen Schicksal ist, 
beim Tode seines Herrn geopfert zu werden, um auch in der 
Totenwelt seinem irdischen Herrn zu dienen. — Ebenso gibt 
es okrakwa, „okra-Sklaven“, die sich nur der König halten 
darf. Sie müssen stets um ihn und auf jeden seiner Winke 
bereit sein.

Diesem aklamä (okra), als einem selbständig in oder neben 
dem Mßnschen existierenden, über das Geschick des von ihm 
bewohnten Menschen frei entscheidenden W esen, werden Idole 
errichtet und Opfer dargebracht; meistens wird das aklamä 
symbolisiert in dem „aklamä kpakpa“, =  dem „ geschnitzten 
aklama“, das ist eine roh geschnitzte Figur in Menschengestalt. 
Auch eine Kalebasse mit zwei sicli kreuzenden Strichen — einem 
roten aus Blut und einem weißen aus weißer Erde — dient 
als Idol des aklamä. Die Striche werden alljährlich an dem

D- Weatermann Über die Begriffe Seele, Geist, Schicksal usw. 105



106 D. Westermann

dem aklamä geweihten Tage abgewaschen und neu aufgetragen. 
Diese Kalebasse nennt man klätre, aklamätre, Kalebasse des 
aklamä. In  anderen Gegenden, vorzüglich im Norden Togos, 
werden dem aklamä etwa 30 cm hohe, kegelförmige Lehm­
figuren errichtet. In dem Dorf „Nyekonakpoe (d. i. drehe den 
Hals, dann siehst du es)“ sah ich an einer Hauswand mit roter 
und weißer Erde gemalte menschliche Figuren, die ebenfalls 
das aklamä darstellten. Die Opfer, die dem aklamä am Stand­
orte seines Idols dargebracht werden, bestehen meistens in einem 
Huhn, dessen Blut an das Idol gestrichen wird; entweder erhält 
das aklamä sein Opfer in regelmäßigen Zwischenräumen — 
etwa alljährlich — oder aber bei besonderen Anlässen, wenn 
das aklamä in besonders hervorragender Weise seinem Schutz­
befohlenen seine Gunst durch Bewahrung, Genesung, durch 
einen besonderen Glücksfall erwiesen hat. — Eine eigentümliche 
A rt, dem aklamä ihre Dankbarkeit zu bezeigen, haben die 
Tschieer in dem asumguare, „Waschen des sum “, sunsum, hier 
=  okra. Dies W aschen geschieht an einem heiligen, d. h. von 
einer Gottheit bewohnten W asserquell oder in geweihtem Wasser, 
asumguare ist eine Zeremonie, die von einem Häuptling oder 
überhaupt einem wohlhabenden Manne ausgeführt wird, wo­
durch er seinem Schutzgeist seine Anerkennung für bewiesenes 
W ohlwollen ausdrückt. Dies W aschen wird als eine Reinigung 
und zugleich als ein M ittel, sich künftig günstiges Geschick zu 
sichern, angesehen. Es dient zugleich als erwünschte Gelegen­
heit, seine Reichtümer zu entfalten, sowie durch die darauf 
folgenden Festmahlzeiten seine Freigebigkeit zu zeigen.

2
Beim Tode des Menschen verläßt das aklamä den Körper 

des Sterbenden, und zwar entweicht es vor dem letzten Atem­
zug, worauf dann der Tod eintritt. — V on j e t z t  an  h e iß t  
es n ic h t  m e h r a k la m ä , o k ra , s o n d e rn  E w e n o li ,  T s c h i 
sesä  o d e r o sam an  (letzteres nicht zu verwechseln mit osraman,



Blitz, Rakete). Es ist jetzt nicht mehr „Seele“ sondern „Geist, 
Gespenst, Spuk“. Diese noli, osarnan werden in drei Klassen 
geteilt: 1. gewöhnliche, das sind die noli solcher, die eines 
»guten Todes“, d. i. nicht durch Unfall, nicht mit einem Fluch 
behaftet gestorben sind; 2. herumirrende noli, diese gehen nicht 
alsbald in die Geisterwelt ein, sondern halten sich in der Nähe 
der menschlichen W ohnungen auf und erscheinen den Menschen;

die Geister der eines gewaltsamen Todes Gestorbenen (wört­
lich: „die im Kriege Gebliebenen“, welche Bedeutung dann auf 
Unfall jeder A rt ausgedehnt ist: wer von einem Baum fällt, 
von einem Baum erschlagen wird, durch Blitzschlag, Schlangen­
biß, Mord, Selbstmord stirbt). Auch diese haben vorerst keinen 
Zugang zur Geisterwelt, sondern bleiben bei den Menschen 
und erscheinen ihnen wie die unter 2, doch mit dem Unter­
schied, daß sie nicht fürchten, sichtbar zu werden, während 
die anderen, wenn möglich, den Anblick der Lebenden fliehen. 
-— Die Leichen der eines gewaltsamen Todes Gestorbenen 
werden im Busch, außerhalb des Ortes, öffentlich auf einer 
Bahre ausgestellt; jeder, der mit dem Umgekommenen irgend­
welche Beziehungen hatte, geht hinaus und bezeugt seine 
Unschuld am Tode seines Bruders dadurch, daß er die Leiche 
mit etwas weißer Erde, dem allgemein angewandten Symbol 
der Unschuld, Reinheit, bestreicht, und zuletzt wird ein weißes 
Tuch über die Leiche gedeckt. — In ebendiesem Aufzuge nun, 
mit weißer Erde beschmiert und in ein weißes Tuch gehüllt, 
machen die noli dieser Leute ihre Erscheinung. Man fürchtet 
sich sehr, ihnen sowohl als den unter 2 bezeichneten, die als 
ein flackerndes Licht sichtbar sind, zu begegnen, ihr Anblick ist 
schreckhaft, sie setzen sich dem Schlafenden als drückender 
Alp auf die B rust, auch sind sie stets darauf aus, dem von 
ihnen Heimgesuchten in Familie, Haus, Feld, wie in allen Unter­
nehmungen zu schaden.

Die Idole, die dem aklamä bei Lebzeiten des Menschen 
geweiht wurden, werden bei seinem Tod vernichtet oder fort­

Über d. Begriffe Seele, Geist, Schicksal bei dem E-&e- u. Tschivolk 107



108 D. Westermann

geworfen, da ja  nunmehr eine Beziehung zwischen dem aklamä 
und einem einzelnen Menschen nicht mehr existiert. Dagegen 
werden den noli, osaman Opfer dargebracht, um sie zu be­
gütigen und von heimtückischen Streichen abzuhalten. Es gibt 
eine fast unzählige Menge von Zaubern, Amuletten, die gegen 
böse Einflüsse der noli schützen sollen. — W ill man sich gegen“  D o

die Besuche und Belästigungen der noli endgültig sichern, so 
muß man die Leiche verbrennen, und es kommt vor, daß die 
Gebeine eines längst Verstorbenen ausgegraben und dem Feuer 
übergeben werden. Der Körper seines früheren Schützlings 
war es, nach dem es den noli unwiderstehlich zog, bei ihm liebte 
er sich aufzuhalten. Nachdem nun dies Ziel seiner Sehnsucht 
aufgehört hat zu sein, hat die diesseitige W elt überhaupt kein 
Interesse mehr für ihn, und er zieht sich von ihr zurück.

Die noli der Frauen werden mehr gefürchtet, sie sind auf­
dringlicher als die der Männer, deshalb begräbt man sie nicht 
im Hause, wie es der Brauch ist bei erwachsenen Männern, 
die eines „guten Todes“ gestorben sind, sondern man scharrt 
sie im Busch ein.

In  allen Fällen halten sich alle noli noch eine Zeitlang bei 
dem verlassenen Körper auf, woraus sich erklärt, daß bei den 
Begräbniszeremonien vielfach der noli (das gewesene aklamä) 
angeredet wird, meistens um ihm nachdrücklichst zu versichern, 
daß man es stets gut mit ihm gemeint habe und an seinem 
Tode unschuldig sei. Auch später kann der noli von einem 
W ahrsager (afakala) oder einem Priester (trosi, tronu, wolusi) 
gerufen und befragt werden. N icht selten ergeht ein solcher 
W unsch von seiten der Verwandten, die die Todesursache ihres 
verstorbenen Bruders erfahren möchten, ob sein Tod der seines 
Gottes gewesen sei, d.h.ob die ihm von seinem Gott zugemessene 
Lebenszeit zu Ende und er deshalb abgerufen worden sei (beim 
Tode eines alten Mannes sagt man wohl: „e r ist nicht gestorben, 
sondern er ist heimgegangen“ ; dies ist ein guter Tod; der noli 
eines solchen darf alsbald eingehen in das Reich der Geister),



°der ob er dem bösen Einfluß eines ihm feindlich Gesinnten 
erlegen sei, oder aber, ob er selber durch sein ungutes Tun 
seinen Tod verschuldet habe. — Besonders die noli der beiden 
letzteren sind die umherirrenden; und die große Scheu vor den 
Geistern der Abgeschiedenen ist wohl zu erklären durch die 
Vorstellung, daß die meisten Menschen durch die Heimtücke 
ihrer Nebenmenschen sterben; der noli nun irrt umher, um 
seinen Mörder (den Mörder seines Körpers) ausfindig zu machen 
Und sich an ihm zu rächen.

Einige Anzeichen deuten darauf hin, daß man sich die noli 
als den allgemein menschlichen Lebensbedingungen unterworfen 
vorstellt; so vor allem das Darbringen von Speiseopfern an sie, 
man redet auch von Kaurimuscheln, Tomaten, Akajunüssen, 
Krabben der noli, worunter je  eine kleinere Spezies des be­
treffenden Genus verstanden wird, die also zum Gebrauch der 
noli besonders geeignet erscheinen. Die Pilze nennt man Regen­
schirme der noli, in einer Fabel werden sie eingeführt als nach 
dem Takte der Trommel tanzend.

Der endgültige Aufenthalt der noli ist Ewe: tsiewe, tsie, 
agume; über die Etymologie der zwei ersteren Ausdrücke ist 
nichts bekannt; agume dagegen bezeichnet „einen Raum unter 
der E rde“ ; es ist der Gegensatz von kodzogbe, „die W elt des 
Diesseitigen“; in Tschi heißt die Geisterwelt: asaman, von 
Qsaman, Geist eines Abgeschiedenen, wörtliche Bedeutung eben­
falls unklar. Über den W eg nach der Geisterwelt, nach tsiewe, 
erzählen die Eweer: „wenn jemand gestorben ist, so gelangt 
sein noli an einen großen Fluß; an diesem steht ein Mann, 
der ein Boot hat; nur dies eine Boot ist da; er rudert die 
Toten hinüber, dafür erhält er zwölf Kaurimuscheln, die dem 
Toten m it ins Grab gegeben werden“. Der Name dieses Fähr­
manns, der dem Charon der Griechen nicht unähnlich sieht, 
ist kutiamee, kutsiamee, „Sprecher des Todes“ ; in anderem 
Dialekt heißt er: kutiahümi; hat der Tote die zwölf Muscheln 
nicht mitbekommen, so wird er nicht übergesetzt und irrt

Über d. Begriffe Seele, Geist, Schicksal bei dem E\fre- u. Tschivolk 109



110 D. Westermann

ruhelos am Ufer auf und ab. — Das Leben in tsiewe, asaman, 
wird von Eweern und Tschieem also geschildert: „die Arbeit, 
die du hier, im Diesseits getan hast, wirst du auch in tsiewe 
tun; es gibt dort Könige, es gibt Sklaven; bist du im Dies­
seits lange krank gewesen, so wirst du (drüben) nach drei 
Jahren wiederhergestellt sein, aber wer eines gewaltsamen 
Todes starb, wird schon in ganz kurzer Zeit wieder gesund 
sein, vielleicht in einem Monat; man sagt: tsiewe ist unten, in 
der Erde, einige sagen: es ist oben, im Himmel; das weiß 
man nicht genau. W o einer hingebracht wird, nachdem er 
gestorben ist, da ist auch sein noli. Bringt man dich in den 
Geisterhain, dann ist dein noli im Geisterhain; aber das Land 
der noli ist nicht im H ain, sondern in der Erde, es ist ein 
großes Land, weit entfernt; auf dem Wege dorthin muß man 
einen Berg übersteigen; wenn einer eines gewöhnlichen Todes 
gestorben ist, so ist sein W eg da droben dunkel, aber der, 
welcher eines gewaltsamen Todes starb, von dem fällt etwas 
von der weißen Erde, mit .der er bestrichen ist (s. o.), ab, 
daher ist sein W eg hell.“ D ies  i s t  n a c h  A n s c h a u u n g  d e r 
N e g e r  d ie  M ilc h s tra ß e . „Im  Geisterhain bleiben die ab­
geschiedenen Geister nicht fortwährend, nur an gewissen Tagen 
versammeln sie sich dort zum Trinken, Essen und Spielen.“ 
Der Aufenthalt in tsiewe ist entweder dauernd oder vorüber­
gehend, bis der noli wieder von Gott einem Menschen bei­
gegeben wird und als aklamä im Menschen wieder erscheint.

3

Diese zweite Tnka.rria.tion eines noli (aklamä) heißt amedzodzo, 
d. h. Menschwerdung, von dzo entstehen, werden, geboren 
werden; Tschi: obra, Verbum bra in diese W elt kommen. Bei 
der Geburt eines Kindes, besonders wenn sie unter erschwerenden 
Umständen erfolgt, wird ein Priester oder Zauberer geholt, der 
sogleich das Neugeborene untersucht und eventuell als die 
zweite Menschwerdung, die Wiedererscheinung, eines verstorbenen



Ahnen der Familie identifiziert. Das Kind erhält dann den 
Namen seines Ahnen, der in ihm wieder Mensch geworden 
ist, wird als solcher m it Ehrfurcht begrüßt und über den 
Stand der Dinge in der Geisterwelt, tsiewe, ausführlich befragt. 
Von einem solchen neugeborenen Kinde sagt man: „Unser 
Ahn Kofi, der Gestorbene, ist wieder Mensch geworden.“ „E r 
starb in Ho, und hier (an einem anderen Orte) ist er wieder 
Mensch geworden.“

Im weiteren Sinn aber heißt dzo das Entstehen, Geboren­
werden, das Eingehen des aklamä in das Kind im Mutterleibe 
ü b e r h a u p t ,  a u c h  das e r s t m a l i g e  E i n g e h e n ,  amedzowe, 
«Menschenentstehungsort“, ist der Ort, wo die Seelen entstehen, 
von Gott gebildet werden, also das vorerwähnte „Gottesheim “. 
Der Tag des Eingangs eines aklamä in das noch ungeborene 
Kind heißt dzogbe, Tag der Entstehung, Tag des Geboren­
werdens. An diesem Tage wird also der Fötus eigentlich 
personifiziert. Diesen Tag wird es in seinem späteren Leben 
seinem aklamä zu Ehren festlich begehen durch Opfer, Fest­
lichkeiten usw. Die A rt, wie dieser dzogbe Tag gefeiert 
wird, kenne ich nicht. — W eiterhin heißt dann dzogbe (obra) 
alles, was sich im Leben des Menschen ereignet, alle Schick­
sale, die über einen kommen. Sie alle datieren sich von oder 
haben ihren eigentlichen Ursprung in dem einwohnenden aklamä, 
das am dzogbe, dem Tage der Menschwerdung, in den Menschen 
einging. So heißt dzogbe auch Schicksal, und man redet von 
gutem und bösem, günstigem und ungünstigem Schicksal. Wie 
erwähnt, heißt auch aklamä Schicksal, doch ist dies gegenüber 
dem dzogbe persönliches, verursachendes Geschick, während 
dzogbe eigentlich nur das Resultat des von aklamä Aus­
geführten ist.

Die engen Beziehungen zwischen der diesseitigen und jen­
seitigen W elt werden durch folgende merkwürdige Anschauung 
charakterisiert: Jeder Mensch, oder richtiger jedes aklamä, ob 
Mann oder F rau , war in jener W elt, in tsiewe, Mawuwe, ame-

Über d. Begriffe Seele, Geist, Schicksal bei dem Ewe- u. Tschivolk H l



112 D. Westermann

dzowe, schon verheiratet. Dieser jenseitige Gatte heißt dzogbe- 
metsui resp. dzogbemesi, „Mann, Frau in dzogbe, im E n t­
stehungsort“ ; diesen Gatten mußte das aklamä beim Eingehen 
in einen Menschen der diesseitigen W elt verlassen. W ill sich 
nun der junge Mann auf dieser Erde verheiraten, so muß er, 
bevor er die Braut heimführt, der dzogbemesi, seiner jenseitigen 
Frau, eine Lehmfigur in Menschengestalt als Symbol errichten 
und dieser von Zeit zu Zeit opfern. Unterläßt er diese Auf­
merksamkeit, so wird die dzogbemesi eifersüchtig auf die 
irdische Frau ihres früheren Mannes und sucht auf alle Weise 
das eheliche und häusliche Leben der beiden zu stören. Glaubt 
die dzogbemesi Grund zur Eifersucht zu haben, so erscheint 
sie den Eheleuten in Gestalt eines Frosches, was stets ein böses 
Omen ist. — Ist der Ehemann rücksichtsvoll, so formt er eine 
zweite Lehmfigur, die dem früheren Ehemann (in tsie’fre) seiner 
jetzigen Frau geweiht ist, dem dzogbemetsu seiner jetzigen 
Frau. — Es kann nun allerdings auch der Fall eintreten, daß 
die frühere, jenseitige Frau eines Mannes unterdessen auch 
schon wieder inkarniert worden ist. Liegt diese Befürchtung 
nahe, so muß der junge Mann, bevor er seine Braut heimführt, 
sich beim Priester erkundigen, ob und wo seine dzogbeme 
Frau existiere auf dieser Erde; wird sie gefunden, so ist er 
verpflichtet, ihr von Zeit zu Zeit ein Geschenk zu bringen. Ob 
daraus ein intimeres Verhältnis sich herleitet, was allerdings nahe 
genug liegt, ist mir nicht bekannt geworden.

4

Ein weiterer Ausdruck,- der m it Seele übersetzt wird, ist 
E ^ e : hr&o, Tschi: sunsum; die Bedeutung beider W örter ist 
Schatten, Schattenbild eines Menschen, Tieres oder Gegenstandes, 
das Spiegelbild, z.B. im W asser; — zu unterscheiden von Ewe: 
vovoli, Tschi: onwini, eine schattige, sonnenlose Stelle.

Die lu\fro stellt sich sichtbar dar in dem Schatten des 
Menschen, der ihn überallhin begleitet; das W ort scheint in



seinem gegenwärtigen Gebrauch ein Synonymon zu aklamä zu 
sein, worauf auch der vorhin besprochene Tschi-Ausdruck 
asumguare deutlich hinweist; denn hier steht sum, =  sunsum, 
arL Stelle des okra. In  E'&e nennt man auch die aklamä 
kpakpewo, die Schnitzbilder des aklamä „ame we hrfro“ , des 
Menschen lmVo. Lu\fro spielt in der Vorstellung und im Leben 
bei weitem nicht die gleiche Rolle wie aklamä, man hört selten 
von ihm reden, ihm werden weder Idole aufgestellt noch Opfer 
dargebracht. Ob allerdings in der Vorstellung der Eingeborenen 
zwischen aklamä und luwo gar kein Unterschied besteht, ist 
schwer zu entscheiden. Mündliche Äußerungen darüber liegen 
mir nicht vor. Der folgende Ausdruck scheint darauf hin­
zudeuten, daß unter luwo auch die geistigen Punktionen, der 
Verstand, vorgestellt werden: luwo dzo le eta, das kr&o ent­
wich aus seinem Kopf, d. h. er verlor die Besinnung, die 
Geistesgegenwart. Schließlich sei bemerkt, daß hr&o, sunsum, 
m der christlichen L iteratur für Seele, psyche, gebraucht werden.

5

Ewe: gbogbo, Tschi: hunhum bedeuten: das Atmen, der 
Hauch, von gbo, resp. home: atmen, hauchen. Sie geben in 
der christlichen L iteratur Geist, pneuma, wieder. Es ist mit 
einiger Sicherheit anzunehmen, daß die übersinnliche Bedeutung 
dieser beiden Ausdrücke nur eine Umprägung oder Poten­
zierung des ursprünglich allein bestehenden, materiellen Sinnes: 
Atmung, Hauch sind, die sich auf den Einfluß des Christen­
tums zurückführt.

Q u ellen :!.. Christaller a D ictionary o f the Asante and Fante Language;
Knüsli Wörterbuch der Ewesprache (handschriftlich); 3. Spieth, hand­

schriftliche Sammlungen (dies sehr umfangreiche und inhaltlich äußerst 
reiche Material wird gegenwärtig von dem Besitzer zum Druck vor­
bereitet); 4. eigene Beobachtungen und handschriftliche Sammlungen.

Über d. Begriffe Seele, Geist, Schicksal bei dem Ewe- u. Tschivolk H 3

Archiv f. Religionswissenschaft. VIII. 8



II Berichte

D ie Berichte erstreben durchaus nicht bibliographische V oll­
ständigkeit und w ollen die Bibliographien und Literatuxberichte 
nicht ersetzen, die für verschiedene der in  B etracht kommenden 
Gebiete bestehen. H auptsächliche Erscheinungen und wesentliche 
Fortschritte der einzelnen Gebiete sollen kurz nach ihrer W ichtig­
keit für religionsgeschichtliche Forschung herausgehoben und beurteilt 
werden (s. Band V II, S. 4  f.). B ei der Fülle des zu bewältigenden  
Stoffes kann sich der Kreis der Berichte jedesm al erst in  8 Heften  
von 2 Jahrgängen schließen. Mit dem V IH . Band (1 9 0 5 )  wird die 
erste Serie der Berichte zu Ende geführt werden.1 Mit Band IX  
(1 9 0 6 )  beginnt die neue Serie, und es wird dann jedesm al über die 
Erscheinungen in  der Zeit seit Abschluß des vorigen Berichts bis 
zum Abschluß des betr. neuen Berichts referiert werden.

6 Altgermanische Religion
Von P r. K au ffm an n  in Kiel

In  der Reihe der Handboöks on the History of JReligions 
hatte P. D. Chantepie de la Saussaye ein beachtenswertes, seine 
Vorläufer überholendes Buch veröffentlicht.’ Dem Berichts­

1 Die folgenden Hefte dieses Jahrganges werden noch weitere Be­
richte über semitische Religion („Altsemitische, israelitische und jüdische 
Religion“ von Schwally, „Syrisch und Äthiopisch“ von Bezold), über 
die Religion des klassischen Altertums und die noch ausstehenden Teile 
über die Religionen der Naturvölker (jedenfalls noch für 1903/04 
„Sibirien“ von Br. Adler, „Südsee“ von W. Foy) bringen.

2 The Religion o f the Teutons. Boston and London 1902; vgl. meine 
Besprechung in der Zeitschr. f. deutsche Phil. 36,133 ff.



Fr. Kauffmann Altgermanische Religion 115

jahr 1903 gehört wieder eine umfangreiche Gesamtdarstellung 
der „Mythologie der Germanen“ von E l a r d H u g o  M ey e r  an.1 
Sie ist dazu bestimmt, das Lehrbuch desselben Verfassers2 in 
weiteren Kreisen zu ersetzen und „den Gebildeten zu freiem 
Genuß wissenschaftlicher Erkenntnis einzuladen“ Nach einem 
wohlbekannten Schema erzählt der belesene Autor vom „Seelen­
glauben“ und von dem „Alpglauben“ und führt die „N atur­
geister“ (Elfen und Riesen) vor, um über „die höheren Dämonen“ 
zu den Göttern aufzusteigen. Noch einmal legt Meyer seine 
Ansicht von der Einwirkung des Christentums auf die nordische 
Mythologie dar, vermag aber den Mangel an religionsgeschicht­
licher Auffassung durch rationalistische Definitionen nicht aus­
zugleichen. W ir besitzen jetzt einen Überfluß sog. gemein­
verständlicher Darstellungen und deuten ihn als ein Symptom 
der Erschöpfung unserer traditionellen Methoden. Das Buch 
von E. H. Meyer ist insofern instruktiv, als es dartut, wie eng 
der Bereich historischer Auffassung bemessen bleibt, wenn man 
sich innerhalb der Schranken der ehemals vielbewunderten, 
von der Sprachwissenschaft und Grammatik inspirierten ver­
gleichenden Mythologie der Indogermanen bewegt. Aber der 
greise Gelehrte hält zäh an seinen Grundgedanken fest und 
verhält sich durchaus ablehnend gegen die neuere Richtung. 
Sofern er das Bewußtsein hat, ein eigenes System zu vertreten, 
unterscheidet er sich vorteilhaft von P a u l  H e r r m a n n .  Dessen 
Bücher, in ihrem Aufbau denen Meyers analog, sind un­
selbständige Kompilationen und können wissenschaftlichen W ert 
nicht beanspruchen.3

Ein wichtiges Einzelproblem „ Uber den Einfluß der Religion 
au f das liecht der Germanen“ hat G e o rg  F r o m m h o l d  auf­

1 Straßburg, K. J. Trübner. XII, 526 S.
2 Germanische Mythologie. Berlin 1891.
3 Deutsche Mythologie in gemeinverständlicher Darstellung. Leipzig 

1898. Nordische Mythologie in gemeinverständlicher Darstellung, mit 
18 Abbildungen im Text. Leipzig 1903. XII, 634 S.



116 Fr. Kauffmann

gegriffen1, aber trivial und durchaus unkritisch behandelt. 
Ausführlich spricht er von den Hebräern und Indem , Griechen 
und Römern und gelangt endlich zu den Germanen, um einiges 
zu erzählen, was den formalen Zusammenhang religiöser und 
profaner Ordnung erweisen soll. Frommhold meint, das älteste 
Recht der Germanen habe den sakralen Charakter noch nicht 
völlig abgestreift gehabt; „durch die Mittlerin Poesie“ habe 
religiöses Empfinden im Rechtsleben Einfluß gewonnen und 
„sicherlich“ hänge die reiche Symbolik des germanischen Rechts 
mit der Götterverehrung zusammen. Die „Darstellung des 
religiösen Gehaltes in den Einrichtungen des germanischen 
Rechts“ (s. 25 ff.) enttäuscht die Erwartungen völlig, denn 
Streitfragen (z. B. über das Gottesurteil) werden in der ober­
flächlichsten Weise gestreift, und wo, wie z. B. bei den sakralen 
Elementen des altgermanischen Strafrechts, zuverlässiges und 
wertvolles Material auszubreiten gewesen wäre, verliert sich 
der Festredner ins Grundlose. W ie ein Rechtshistoriker derlei 
Aufgaben zu lösen hat, kann Frommhold jetzt von E. G o l d ­
m a n n  lernen, dessen „Herzogseinsetzung“ hier erwähnt werden 
muß, weil sie sich nahe mit deutschen Verhältnissen berührt.2

Puntscharts Deutung der eigenartigen Gebräuche darf als 
gescheitert angesehen werden (Goldmann S. 24 ff). Sein Nach­
folger geht — ohne auf einen historischen Zusammenhang zu 
schließen — von der überraschenden Ähnlichkeit aus, die 
zwischen dem kärntnerischen Ritus und der Königsweihe der 
arischen Inder besteht (Oldenberg, Religion des Veda S. 491). 
In Kärnten wurde der neue Herzog am Morgen des Huldigungs­

1 Festreden der Universität Greifswald, Nr. 10. Greifswald 1903. 31 S.
2 D ie Einführung der deutschen Herzogsgeschlechter Kärntens in den 

slovenischen Stammesverband. Ein Beitrag zur Rechts- und Kultur­
geschichte. Breslau 1903. XII, 247 S. (=  Untersuchungen zur deutschen 
Staats- und Rechtsgeschichte, herausgegeben von 0. Gierke. Heft 68). — 
Von älteren Arbeiten ist namentlich die Zeißbergs Germania XIII, 439 ff. 
zu erwähnen.



Altgermanische Religion 117

tages mit der Tracht eines Kärntnerbauern bekleidet; ihm 
zur Seite wurde ein scheckiger Stier und eine schwarz und 
weiß gefleckte Stute geführt. Zwei Landherren geleiteten den 
Herzog zum „Fürstenstein“ bei Karnburg, auf dem nach altem 
Herkommen vor dem Eintreffen des Herzogs der „Herzogs­
bauer“ in bäuerlicher Tracht Platz zu nehmen hatte. Ihn 
umgab das aus allen Teilen des Landes zusammenströmende 
Volk. Sobald der Zug dem Stein nahe war, hatte der Herzogs­
bauer in slovenischer Sprache drei Fragen zu stellen, welche 
die Begleiter des Herzogs beantworteten. Zuerst wurde gefragt, 
wer in so prächtigem Zuge einherschreite. Die Antwort lautete: 
es sei der Herzog; die zweite Frage ging dahin, ob er ein 
gerechter Richter, auf des Landes W ohl bedacht, freien Standes 
und voll Eifer für den christlichen Glauben sei? Darauf erging 
die Antwort, daß er dies sei und sein werde. Der Bauer 
wurde nunmehr aufgefordert, dem Landesfürsten den Stein zu 
räumen. Diesem Verlangen setzte jener die Frage entgegen, 
womit die Räumung des Steines werde erkauft werden. E r 
bekam die Antwort, daß er 60 Pfennige, die beiden Tiere und 
das Bauernkostüm des Herzogs erhalten, sowie Abgabenfreiheit 
genießen solle. H ierauf versetzte der Bauer dem Herzog einen 
leichten Backenstreich und trug ihm auf, ein gerechter Richter 
zu sein. Nunmehr verließ er den Stein und der Herzog nahm 
auf dem Fürstenstein Platz; schwang, nachdem er den Stein 
bestiegen hatte, ein entblößtes Schwert nach allen W ind­
richtungen, dem Volke seinen W illen kundgebend, ein starker 
H ort des Rechtes zu sein. E r ta t auch einen Trunk frischen 
Wassers aus einem Bauernhute. Sodann verfügte sich der 
Herzog in die Kirche von M aria-Saal, wo der noch in die 
Bauerntracht gekleidete Landesfürst durch den Bischof von 
Gurk geweiht wurde. Nach Beendigung der kirchlichen Feier 
legte der Herzog das Staatskleid an und hielt ein feierliches 
Mahl, bei dem die Inhaber der Hofämter den Dienst versahen. 
Auf dies Mahl folgte die Huldigung beim „Herzogstuhl“.



118 Fr. Kauffmann

Hatte man früher dies Zeremoniell juristisch interpretiert 
und dahin erklärt, daß in den Vorgängen am Fürstenstein 
der Rechtsakt der Herrschaftsübertragung und in den Gescheh­
nissen beim Herzogstuhl die Rechtshandlung der Huldigung 
zu erblicken sei, so lehnt Goldmann diese Betrachtungsweise 
unter eingehender Begründung ab (S. 24 ff.). W ohl der Vorgang 
am Herzogstuhl, nicht aber der am Fürstenstein spielende 
Ritus könne der Übertragung der Regierungsgewalt gedient 
haben. Der Herzogstuhl nämlich ist ein Steindenkmal, das 
einen regelrechten Thronsitz darstellt; der Fürstenstein, bei 
dem der deutsche Herzog nicht als Herzog, sondern als Kämtner- 
bauer erscheint, ist ein niedriges Steinobjekt in Tischform. 
Goldmann untersucht den an diesen Stein sich knüpfenden 
Volksbrauch nach folkloristischer Methode. Von Bedeutung 
sind seine Ausführungen über den s a k r a l e n  Charakter der 
Fürstensteinzeremonie (S. 6 9 ff.); dadurch wird er veranlaßt, 
weit in die volkskundliche Literatur auszugreifen, um seine 
Behauptung, daß der Fürstenstein ein heidnisch-slovenischer 
Altar, ein hervorragendes Kultobjekt, ja  sogar der Kultm ittel­
punkt der heidnischen Slovenen gewesen sei, zu begründen. 
Die den Herzog bei der Prozession begleitenden Tiere sollen 
wir — schon der eingehend erörterten Farbenvorschrift wegen — 
als Opfertiere verstehen; auch die Nachricht von der Inbrand­
setzung zweier Holzstöße wird in diesem Zusammenhang unter­
gebracht und schließlich der Notiz, daß der Herzog den Fürsten­
stein dreimal zu umkreisen habe, eine fast übertreibende Be­
deutung beigemessen. Ohne quellenmäßige Unterlage ist die 
Annahme, ein Incendiarius habe ursprünglich für die rituelle 
Schichtung und Entzündung der zur rechtsgültigen Vornahme 
der Herzogseinsetzung erforderlichen Holzstöße zu sorgen gehabt 
und das der Familie Gradenecker zustehende Mahdrecht habe 
sich gleichfalls auf eine rituelle Handlung, auf die Beschaffung 
einer Grasstreu vor dem Opfertisch (Analogie altindischer Riten
S. 106 ff.) bezogen. Auf festeren Boden führt uns das folgende



Altgermanische Religion 119

Kapitel „Die Fürstensteinzeremonie — eine Umbildung der 
altslovenisehen Stammesweihe“ (S. 115ff.), das ich als einen 
sehr wertvollen Beitrag zu den neuerdings vielbehandelten 
Initiationsriten begrüße. Ein Stammfremder ist es, der als 
Herzog in Kärnten die Herrschaft übernimmt. Hierfür ist 
Vorbedingung, daß der deutsche Fürst in den Yolksverband 
der Slovenen aufgenommen werde. Diesem Zweck dient, wie 
Goldmann scharfsinnig erkannt hat, die Fürstensteinzeremonie. 
Mit Recht beruft er sich als entscheidende Belege auf die Tat­
sache, daß die Verhandlungen mit dem deutschen Herzog, der 
in slovenischer Bauerntracht erscheint1, in slovenischer Sprache 
geführt werden, sowie auf die in Ottokars Reimchronik er­
haltene Nachricht, wonach die Fürstensteinzeremonie anfänglich 
nur stattfand, wenn ein Herzogsgeschlecht ausgestorben war 
und das Land Kärnten vom deutschen Kaiser dem Angehörigen 
einer anderen Familie zum Lehen gegeben wurde. W enn nun 
aber Goldmann wieder darauf zurückkommt (S. 146 ff.), das 
dem Herzog gegen Entgelt zugestandene Einnehmen des 
Fürstensteins auf den Opfertisch zu beziehen, um den stamm­
fremden Herzog dadurch in Kontakt mit der slovenischen 
Nationalgottheit zu bringen, so geht dies entschieden zu weit, 
denn die Nachrichten über die Herzogseinsetzung gewähren 
hierüber auch nicht die geringste Andeutung. Handelt es sich 
um einen Initiationsritus, bei dem zwar nicht die Frageprozedur 
(S. 200ff.), wohl aber die Einführung des Herzogs in die aquae 
et ignis communio der Kärntner Slovenen und die apotropäische 
Bedeutung des Gestus der übergeschlagenen Beine (S. 212 S.) 
problematisch bleiben müssen, so ist es nicht statthaft, ihn 
mit der Opferpraxis zu konfundieren. Mit Recht ist neuerdings 
der Einwand erhoben worden2, daß das sehr charakteristische

1 Bedenklich bleibt nur, daß der Herzog bereits vor vollzogener 
Stammesweihe in die Kärntnertracht eingekleidet wird.

2 Pappenheim in der Zeitschr. d. Savigny - Stiftung für Hechtsgesch. 
Germ. Abth. XXIY, 442.



120 Fr. Kauffmann

Räumen des Steines durch den darauf sitzenden Herzogsbauern 
unberücksichtigt geblieben ist; die Deutung Goldmanns läßt 
nicht erkennen, weshalb der Herzogsbauer dem Herzog den 
„A ltar"  überlassen und ihm nicht einen Platz auf demselben 
eingeräumt hat, zumal der Stein nach Ansicht des Verfassers 
eine Sitzgelegenheit für mehrere Personen darstellte. Man 
wird den Herzogsbauer überhaupt nicht als Priester deuten 
dürfen, sondern ihn als Initiator zu bezeichnen haben (vgl. Gold­
mann S. 163.199). Sein traditionelles Amt war wohl, den stamm- 
fremden freien Mann in die Gemeinde aufzunehmen. Vor und 
während der Fürstensteinzeremonie war aber der Herzog dazu 
prädestiniert, an Stelle des Initiators unter den Kärntnerbauem 
die W ürde des Oberhauptes einzunehmen. Daß Goldmann 
diese Gesichtspunkte nicht genügend erwogen hat, mag man 
bedauern, doch darf sein Buch trotzdem zu den bemerkens­
wertesten Erscheinungen auf dem Gebiet folkloristischer Literatur 
gerechnet werden.1

Die glanzvolle Entwickelung, zu der die prähistorische 
Archäologie anerkanntermaßen in Skandinavien gelangt ist, 
hat mehr und mehr dazu geführt, auch religionsgeschichtliche 
Fragen in ihren Bereich zu ziehen. Dies geschieht selbst­
verständlich nicht mehr in jener naiv-dilettantischen Weise, 
wonach jeder monumentale Steinhaufen für einen A ltar und 
jeder Donnerkeil für ein Denkmal des Donarkultes angesehen 
wurde. Es gebührt namentlich Dr. S o p h u s  M ü lle r  in Kopen­
hagen (Direktor des Nationalmuseums) das Verdienst, den Zu­
sammenhang der archäologischen mit der religionsgeschicht-

1 Die gleichfalls die Rechtsgeschichte berührenden mythologischen 
Irrfahrten eines P a u l P la te n  {Der Ursprung der Rolande. Dresden 1903) 
sind nach Verdienst von K. H e ld m a n n  (D ie Rolandsbilder Deutschlands. 
Halle a. S. 1904) beleuchtet worden. Der Roland ist jetzt endgültig aus 
der Mythologie zu streichen; er ist ursprünglich — wie noch in heutigem  
Volksbrauch — eine Spielfigur und reicht über die Mitte des 13. Jahr­
hunderts nicht zurück.



Altgermanische Religion 121

liehen Forschung aufrechterhalten zu haben. Ins Berichtsjahr 
fällt seine mit Spannung erwartete Publikation des Sonnenbildes 
von Trundholm (auf Seeland).1 Der Fund wurde zufällig im 
September 1902 gemacht: der Pflug des Landmannes brachte 
zuerst ein vorzüglich modelliertes Pferdchen (aus Bronze) ans 
Licht, daneben lag eine runde mit dünnem Gold belegte Scheibe 
(aus Bronze). Bei weiterem Suchen fanden sich Bronzebruch­
stücke von Rädern und Rädergestell en miniature; das Ganze 
konnte zunächst den Anschein eines Kinderspielzeugs erwecken. 
Das Bildwerk war jedoch, wie die Patinierung erkennen läßt, 
vorsätzlich zerbrochen. Dieser Umstand nähert den Fund jenen 
nicht seltenen Beispielen von Opfer- und Votivgaben, die in 
absichtlich zerstörtem Zustand auf freiem Feld deponiert wurden. 
Die Zusammensetzung der Trundholmer Fragmente machte 
keine Schwierigkeiten und ergab ein ca. 0,6 m langes Räder­
gestell —  ich möchte es nicht als Wagen bezeichnen —, auf 
dem eine von einem Pferdchen gezogene runde Scheibe ruht, 
deren Durchmesser ca. 0,25 m beträgt. Pferd und Scheibe sind 
mit Ornamenten versehen, auf Grund deren Müller das Stück 
um 1000 v. Chr. (ältere Bronzezeit) datiert. Ich erachte diese 
Zeitbestimmung für durchaus nicht bindend. Namentlich für 
den Fall, daß es sich um einen Kultgegenstand handeln sollte, 
muß berücksichtigt werden, daß im Kultwesen ein archaischer 
Stil festgehalten zu werden pflegt, und wenn typologisch die 
in dem Fund vertretene Ornamentserie der älteren Bronzezeit 
eingereiht werden muß, so ist damit über das tatsächliche 
Alter des Objekts noch nichts entschieden. Dazu kommt, daß 
das Bronzepferd, wenn wir es der älteren Bronzezeit über­
weisen, vollkommen isoliert steht; wir kennen aus jenem fernen

1 Solbilledet fra Trundholm, erschienen in Nordiske Fortidsminder. 
Antiquites scandinaves rdsumes en fran^ais. Udg. af det Kgl. nordiske 
Oldskriftselskab, 1. Bd. (Kebenhavn 1890—1903), p. 303ff. Vgl. u. a. 
den Bericht von A. Olrik in der Zeitschr. d. Ver. f. Volkskunde 14, 210 
(mit Abbildung).



122 Fr. Kauffmann

Altertum des Nordens nicht eine einzige plastisch ausgearbeitete 
Rundfigur; nach Müller ist die Arbeit so vorzüglich, daß sie 
die besten mykenischen Sachen übertrifft. Lassen wir also die 
Müllersche Zeitbestimmung auf sich beruhen; daß wir es mit 
einem hochaltertümlichen Fundstück zu tun haben, ist außer 
Frage. Auch die Deutung unterliegt kaum irgendwelchen 
Zweifeln: die auf 2 Rädern stehende, übergoldete Scheibe 
dürfte eine Nachbildung der Sonnenscheibe sein; auf 4 Rädern 
stehend ist ihr das Sonnenroß vorgespannt, das aus der nor­
dischen Mythologie ebenso bekannt ist, als aus der altindischen 
oder griechischen.

Die Miniaturscheibe, meint Müller, sei die Nachbildung eines 
größeren auf einem Prozessionswagen umhergefahrenen K ult­
bildes, sei jedoch selbst Gegenstand der Verehrung gewesen 
und lege somit von einem „Sonnenkultus“ Zeugnis ab. Nur 
sei der „Sonnengott“ in jener grauen Vorzeit noch nicht in 
Person vorgestellt worden, und das scheine zu jener N atur­
verehrung zu stimmen, die für die Stein- und Bronzezeit 
vorausgesetzt werden müsse; erst in römischer Zeit seien per­
sönliche Götter in den Vordergrund getreten. „Sicher is t“, 
sagt auch Olrik (a. a. 0 . S. 215), daß (die vom Pferd gezogene 
Sonne) eine Gottheit war, die sich durch ihren N atur Charakter 
wesentlich von den persönlichen Göttern der eddischen Mytho­
logie unterschied.“ A. Olrik ist neuerdings noch einmal auf 
den Fund zu sprechen gekommen1, hat jetzt die Scheibe mit 
dem vorgespannten Pferd als Darstellung des Sonnengottes, 
der am Himmel seine Bahn fährt, aufgefaßt und sich bemüht, 
das Bildwerk mit den eddischen Überlieferungen (Skinfaxi, 
Sonnenschild) in Einklang zu setzen. W eit wichtiger als diese 
blassen Abstraktionen sind die von E dv . L e h m a n n  dem 
letzten Aufsatz Olriks angefügten Bemerkungen.2 Dieser er­
fahrene Religionshistoriker unternimmt eine rituelle Deutung,

1 In der von ihm begründeten Zeitschrift DansJce Studier 2. Heft 
(1904) S. 65 ff. 2 BansTce Studier 1904 S. 72 ff.



Altgermanisclie Religion 123

indem er von der Tatsache ausgeht, daß wir es mit einem 
Miniaturbild zu tun haben, das vorsätzlich zerstört ist. Damit 
gibt die Sonnenscheibe sich als Votivgabe zu erkennen. Sie 
ist auf Räder gesetzt, um den Transport des Geschenkes zu 
den Göttern anzudeuten (vgl. Ilias 18, 368 f.). Hatte das Opfer 
den Zweck, von den Göttern eben dies als Gegengabe zu 
heischen, was ihnen in effigie dargebracht ward, so hat man 
in unserem Fall eine Sonne den Göttern geopfert, um Sonnen­
schein zu erzielen. Im Veda schließt das vor der Sonne 
i'unde Scheibe gespannte Roß die Vorstellung persönlicher 
Götter nicht aus; darum werden die Schlußfolgerungen Müllers 
abzulehnen sein. Der Umstand, daß nicht bloß eine Sonnen­
scheibe, sondern auch ein Sonnenpferd gefunden wurde, legt 
die Vermutung nahe, daß die Niederlegung der Votivgabe von 
einem Pferdeopfer begleitet war. Lehmann rekonstruiert also 
eine feierliche Zauberhandlung, die behufs Abwendung schlechter 
W itterung, Mißwachses oder anderer Landnot auf Trundholm- 
Mark eingeleitet worden sein mag. Votivgaben sind nicht 
Götterbilder, sondern Bilder dessen, was man sich wünscht; 
in unserem Fall: daß die Sonne wiederkehre. Der interessante 
Fund — im Kopenhagener Nationalmuseum ausgestellt — gibt 
also wahrscheinlich Kunde von einem Sonnenzauber. Das 
Rädergestell erinnert an alte (aus Cypern und Thessalien be­
kannt gewordene) Regenzauberrequisite, die, wie schon Sophus 
Müller anführte, in neuerer Zeit wiederholt von Furtwängler 
behandelt worden sind.1 So ist das Sonnenbild von Trund- 
holm aus seiner Isolierung in einen die Lehmannsche E r­
klärung stützenden Zusammenhang eingereiht.

Die wichtigste Publikation, die wir aus dem Berichts­
jahr 1903 zu verzeichnen haben, ist die ausgezeichnete 
(A. Dieterichs Nekyia nützende) Studie von 0 . S c h ö n in g  über

1 Meisterwerke der griech. Plastik  S. 259 ff. Sitzungsber. d. bayr. 
Akad. d. Wissensch. philos.-philöl. K l. 1899, II, 411. 429 ff.



124 Fr. Kauffmann

die a l tn o rd is c h e n  U n te r w e i ts  V o rs te llu n g e n .1 W as in 
der reichhaltigen Überlieferung nebeneinander liegt, setzt der 
Verfasser in ein Nacheinander um und bezeichnet als primitiv 
die Hel-Vorstellung, wonach hei =  Hölle (d. i. „das Grab“) das 
allgemeine Totenreich bedeutet und eine mit Finsternis erfüllte 
Zufluchtsstätte bildet, die tief unter der Erde gelegen ist. 
Hier führen die Toten ein Schattenleben, die Guten und die 
Bösen; dorthin gelangt z. B. als Schatten die durch Ver­
brennung der Leiche frei gewordene Seele Balders. Von der 
größten Tragweite ist die Entdeckung eines zweiten Totenreichs 
im Heim der Riesen (jotunheimr). Ist, sagt Schöning, jotunn 
(Riese) der W ortbedeutung nach „der Fresser“, woran heute 
niemand zweifelt, so hat man unter ihm den Menschenfresser 
der Volksmärchen d. h. einen Leichenfresser (anord. hrcesvelgr) 
zu verstehen. Im Lichte dieses Aper<ju erscheinen die jo tnar 
als Leichendämonen und ihr Heim als ein Totenland, das in 
den Eddaliedern nur noch restweise als solches erkennbar ist. 
In diesem Reich gibt’s keine Schatten, sondern Leichen; diese 
werden von riesischen Dämonen wie Garmr ( =  Fenrir?), den 
Schöning mit Kerberos vergleicht, verzehrt und fallen hier 
dem jotunn ( =  dccQxöyccyog) Loki anheim 2, der nicht mit Logi 
identifiziert werden darf. Logi bedeutet „Feuer“ und zwar 
Leichenfleisch und Leichenknochen zu Asche vernichtendes 
Feuer des Scheiterhaufens. Loki ist ein Leichenfresser, der 
nach bekannter, nun plötzlich sich erhellender, Anekdote der 
Snorra Edda wohl das Fleisch, aber nicht die Knochen ver­
zehrt: so spiegeln sich in mythologischen Figuren die K ultur­
epochen des Leichenbrandes und der Leichenbestattung. Ich 
kann mich daher mit Schöning nicht einverstanden erklären, 
wenn er die Hel-Vorstellung für ursprünglicher ausgibt als die 
Unterwelt des Loki. Davor hätte ihn schon die mythologische

1 Detdsriger i  nordislc Hedentro. Kobenhavn 1903 (=  Studier fra 
sprog-og oldtidsforskning udg. af det phil.-hist. Samfund Nr. 57), 54 S. 8°.

2 Vgl. Kauffmann Balder S. 263 u. ö.



Altgermanische Religion 125

Formel warnen sollen, wonach Hel als Tochter (nicht als 
Mutter) Lokis gilt. Die beiden Totenreiche gehören ver­
schiedenen Epochen der Religionsgeschichte an und das Reich 
des Loki (jptunheimr) entspricht den Unterweits- und Jenseits­
vorstellungen, die zur Zeit der prähistorischen Leichenbestattung 
herrschten; das Reich der Hel bildete sich neben ihm erst im 
Zeitalter des Leichenbrandes. W arum nun aber die von Schöning 
zuletzt besprochenen Sonderreiche der Toten: Meer (als Reich 
der Ran) und Himmel (Valholl, als Reich des Otinn) noch 
jüngeren Datums sein sollen, ist nicht einzusehen. Ran und 
das Totenschiff Naglfar ist Schöning selbst geneigt, in engsten 
Zusammenhang mit den jotnar zu bringen (vgl. Grendel und 
seine Mutter im Beowulf) und dabei uralten nordischen Volks­
glauben zu wittern (S. 47 f.). E r wehrt sich denn auch schließ­
lich nicht mehr dagegen, die Meerestiefe als Totenreich der 
Erdtiefe anzugliedem. Aber die Raisonnements, die Schöning 
anstellt, um Valholl als Produkt der rittermäßigen K ultur der 
W ikingerzeit wahrscheinlich zu machen, entbehren erst recht 
der überzeugenden Kraft. W enn er nämlich behauptet, der 
exklusive Charakter von Odins Halle, in der nur waffentote 
Krieger Aufnahme finden, involviere den Beweis für ihre jüngere 
Entstehung, so bleibt diese Auffassung am Oberflächlichsten 
hängen und berücksichtigt nicht, daß der exklusive Charakter 
von Valholl darin begründet ist, daß die für sie ausgewählten 
Seelen als Opfer von den Valkyrjen heimgeholt werden, daß 
die Aufnahme nach Valholl die Heroisierung der VerstorbenenC O
bedeutet. Schöning hätte, nachdem er Erde und Meer als 
Totenreiche geschildert hat, herzhaft den Himmel als Toten- 
bzw. Seelenreich anerkennen sollen; daß hier uralte Motive 
sich einstellen, hat er ja  selbst gesehen (S. 52ff.).1

1 Ich verfehle nicht, das großangelegte Werk von A. O lrik  
Danmarks Heltedigtning zu erwähnen. Beschäftigt es sich mit der 
Heldensage, so bieten sich gerade bei diesem Stoff Flächen, in denen 
er sich mit Mythologie und Religion berührt; in dem bisher erschienenen 
Bande wird z. B. S. 251 ff. über Unterweltsvorstellungen gehandelt.



126 Fr. Kauffmann

Ich rechne es W. S ta e rk  zum Verdienst an, daß er in 
seiner Schrift „Uber den Ursprung der Grallegende“ 1 einer 
quellenmäßig vorzüglich belegten Uberlieferungsreihe endlich 
zu ihrem Recht verholfen hat; ich meine die Zeugnisse — 
namentlich die Erzählung bei Heinrich von dem Türlin —, 
welche die Gralsburg als Totenreich ausgeben. Mir wollte es 
immer so Vorkommen, als hätte eine systematische Unter­
suchung der Gralsage bei dieser volkstümlichen, noch nicht 
verritterten Tradition einzusetzen. Im übrigen ist es noch 
nicht gelungen, auch nur einen Einblick in die Stoffgeschichte 
der Gralsage zu gewinnen: von einer Erkenntnis der den Stoff 
konstituierenden Faktoren sind wir erst recht weit entfernt. 
Staerk schiebt ihn in den Kreis der babylonisch-christlichen 
Paradies- und Eucharistie-Vorstellungen und glaubt eine Reihe 
von Details auf direkte Beziehungen zur babylonischen Mytho­
logie zurückführen zu können. K. B u r  d ac h  möchte den Gral 
„aus den poetischen Eindrücken der Liturgie, aus der Kultus­
mystik und Kultusmagie, aus dem paganistisch gefaßten Dogma 
und Ritus des Abendmahls, aus dem Reliquiendienst und den 
Reliquienmärchen der Palästina Wallfahrer“ herleiten.2 Möge 
es sich damit verhalten, wie ihm wolle; ich halte es für ra t­
sam, den Fortgang dieser Studien zu verfolgen, aber für die 
Religionsgeschichte vorerst noch keinen E rtrag  zu buchen.

Äußerste Vorsicht erscheint auch gegenüber dem von 
A. H e u s le r  veröffentlichten Aufsatz „Die Geschichte vom 
Völsi“ geboten.3 Es handelt sich um den Inhalt des aus dem 
Ende des 14. Jahrhunderts überlieferten altisländischen VÖlsa- 
ßättr. Die schalkhafte Geschichte lautet in der Kürze etwa

1 E in  Beitrag zur christlichen Mythologie. Tübingen und Leipzig, 
Mohr 1903, 57 S.

2 Deutsche Literaturzeitung, Jahrg. 1903, Sp. 2821. 3050.
3 Eine altnordische Bekehrungsanekdote. Zeitschr. d. Ver. f. Volksk. 

14, 24—39; vgl. Paul und Braunes Beitr. (hrsg. von E. Sievers) 18, 552f.; 
E. H. Meyer Germanische Mythologie S. 161.



Altgermanische Religion 127

so1: Im nördlichen Norwegen stand einmal ein Bauernhof. Zu 
Ende des Herbstes starb das feiste Arbeitspferd. Der Knecht 
schnitt dem toten Tier das Zeugungsglied ab und wollte es 
wegwerfen; der Sohn des Bauern aber nahm es zu sich und 
wies den „V ölsi“ wie er den Phallus nennt, unter Gelächter 
den W eibern in der Stube vor. Die Mutter nahm den Völsi 
an sich, trocknete ihn, wickelte ihn in ein Tuch und legte 
Kräuter dazu, damit er nicht faule. Durch die Kraft des 
Teufels wuchs der Völsi und erstarkte. Die 'Bäuerin wendete 
ihm all ihren Glauben zu und hielt ihn als ihren Gott; auch 
die Hausgenossen verleitete sie zu diesem Irrglauben. Jeden 
Abend wurde „V ölsi“ in die Stube gebracht und einem der 
Anwesenden nach dem anderen dargereicht. So geschah es 
auch, als eines Abends König Olaf mit zwei Begleitern bei 
dem Bauern zu Gast war. Damals warf der fromme König 
den „Völsi“ dem großen Haushund vor und bekehrte die Haus­
bewohner zum Christenglauben; nur die Bäuerin entsetzte sich 
über den Frevel und hätte gern dem Tier die Beute entrissen. 
Heusler gibt die Märchenzüge preis, möchte aber in dem Kult 
des Pferdephallus einen Rest volkstümlichen Heidentums an­
erkannt sehen. E r malte sich mit sorgloser W illkür einen 
beim Herbstopfer geübten Ritus aus, wobei man den Phallus 
des geopferten Pferdes von Hand zu Hand gehen ließ, bis der 
Gegenstand die Runde gemacht hatte, um danach auf dem 
Altar verbrannt oder bis zum nächsten Herbstopfer aufbewahrt 
zu werden. Der Erzähler habe aus dem Phallus, der ursprüng­
lich eine Opfergabe gewesen sei, einen Fetisch gem acht2 —

1 Flateyjarbök II 331 ff.; vgl. K. Maurer, Volkssagen S. 310.
8 Den Refrain fiiggi mornir ]>etta bloeti möchte Heusler, obwohl 

auch er nicht weiß, was denn mornir und bloeti bedeuten, für eine 
echte Ritualformel des heidnischen Opferdienstes halten. Ich bemerke 
jedoch, daß die Anekdote stark nach der Legende schmeckt: „Der Er­
zähler weiß das Derbe mit dem Gemütlichen und dem Verwunderlichen 
und endlich dem Erbaulichen zu einem reizvoll einheitlichen Bildchen 
zusammenzustimmen“, sagt Heusler a. a. 0 . S. 39.



128 Fr. Kauffmann Altgermanische Religion

so wird die Quelle, aus der Heusler schöpft, immer trüber. 
Man wird daher diesen Phallusdienst so lange noch bezweifeln, 
bis für ihn irgendwo eine Parallele oder eine Stütze gefunden 
sein wird.

Eine nützliche Vorarbeit für eine systematische Samm­
lung der altdeutschen Zauber- und Segensformeln stellt 
die, auch nordische und englische Quellen berücksichtigende 
Dissertation von 0. E b e rm a n n  dar1, doch ist das Ganze im 
wesentlichen nur eine Registrierung des Materials. Sie gewinnt 
jedoch eine gewisse Bedeutung dadurch, daß der Verfasser mit 
besonderer Vorliebe die jüngsten Stücke analysiert und ihren 
Zusammenhang mit anderen Gattungen der Volkspoesie (nament­
lich mit Rätsel und Volkslied) betont hat.

1 B lu t-u n d  Wundsegen in ihrer Entwicklung dargestellt. Berlin 1903. 
XII, 147 S. (=  Palaestra, Untersuchungen und Texte aus der deutschen und 
englischen Philologie, hrsg. von A. Brandl und E. Schmidt Nr. XXIY). — 
Beachtenswert sind ferner Mitteilungen in den Hessischen Blättern  I I 89 ff.



7 Islam
Von C. H . B e c k e r 1 in Heidelberg

A llg e m e in e s . Allgemeine Übersichten über große Ge­
biete leiden meist darunter, daß die Verfasser unmöglich alle 
Fragen selbständig beurteilen können. Darum hat P iz z i2 in 
seinem „Islam ism o“ recht, sich auf anerkannte Autoritäten zu 
stützen. Sein Buch wird dadurch eine erfreuliche Quelle der 
Orientierung, wenn auch die neuesten Forschungen z.B. über die 
Schi'a nicht verwertet sind. W ährend er auch die K ultur und 
Politik, die ja  im Islam durchaus religiös durchsetzt ist, mit 
berücksichtigt, beschäftigt sich das unter gleichem Titel fran­
zösisch erschienene W erk von H o u d a s 3 ausschließlich mit der 
islamischen Religion. Die historisch unmögliche Idee von dem 
sozialen Programm Muhammeds taucht hier wieder auf (S. 23); 
überhaupt ist die Rolle des Propheten völlig verkannt und die 
Darstellung seines Lebens ohne jegliche Kritik; zahllose längst 
erkannte Fälschungen erscheinen als geschichtliche Fakten, 
während andere, sicher feststehende Tatsachen ungenau oder 
falsch dargestellt sind. Auch bei den weiteren Ausführungen 
hat man den Eindruck, daß dem Verfasser speziell die deutsche 
Forschung der letzten Jahrzehnte unbekannt geblieben ist. — 
Was man besonders vermißt in beiden W erken, ist die E n t ­

1 Ich übernahm diesen Bericht im Einverständnis mit der Redaktion 
und dem ständigen Referenten, Prof. Schwally, der durch seine Reise in 
den Orient verhindert war. Meine Berichte beschränken sich in der Regel 
auf den modernen Islam. C. H. B.

2 J. Pizzi U islam ism o, Mannali Hoepli 3 3 3 /4 , Milano 1 9 03 .
3 0 . Hondas L ’islamisme (Les Heligions des Peuples civilises), 

Paris 1 9 0 4 .

Archiv f. Religionswissenschaft. VIII. 9



130 C. H. Becker

w ic k e lu n g  des Islam. Ih r widmet mit weiser Beschränkung 
auf Theologie, Jurisprudenz und staatsrechtliche Theorie 
D. B. M acd o n a ld  ein vortreffliches, durchaus selbständiges 
Buch.1 Von besonderem W ert scheint mir die Geschichte der 
islamischen Theologie, die durch geschickt aus den verschiedenen 
Epochen gewählte Glaubensbekenntnisse illustriert wird (alte 
Tradition, el-A s'ari, Gazäll, al-Nasafi). Leider scheint dem 
Verfasser Snouck Hurgronjes Aufsatz „De Islam “ unbekannt 
geblieben zu sein, der kurz zusammengedrängt die bisher beste 
Darstellung der islamischen Entwickelung enthält. — Durch 
den T itel2 irreführen könnte das Buch von Muhammed Adil 
S c h m itz  du  M o u lin , das gar kein wissenschaftliches Buch ist, 
sondern der Propaganda der phantastischen Ideen des Verfassers 
dient. E r konstruiert sich einen Idealislam, den er predigt — 
ein ganz kurioses Buch.

L eb e n  M uham m eds. W ährend in den letzten Jahren 
das Studium der Anfänge des Islam nur zur Behandlung ein­
zelner Fragen geführt hatte, erhielten wir in den Berichts­
jahren rasch hintereinander zwei bemerkenswerte Biographien 
des Propheten, die sich beide an einen größeren Kreis wenden, 
aber trotzdem beide auf sorgfältigsten Quellenstudien beruhen, 
Muhammeds Liv  von F r a n ts  B u h l3 und Muhammed von 
H u b e r t  G rim m e.4 Beide gehen von der unleugbar richtigen 
Auffassung aus, das Auftreten Muhammeds könne nur aus seiner 
Zeit erklärt werden. Beiden ist Muh.’s W erk die reife Frucht 
einer langen Entwickelung, nicht die grandiose Tat eines ein­
zelnen. Aber in der Ausführung weichen sie dem verschiedenen 
Plane ihrer W erke gemäß stark voneinander ab. Buhls Haupt­

1 The Semitic Series IX: Development of Muslim Theology, Jwris- 
prudence and Constitutional Theory, New York 1903.

2 D er Islam, d. h. die Ergebung in Gottes heiligen Willen, Leipzig 1904.
3 Köbenhavn 1903.
4 München 1904, D ie weltgeschichtliche Bedeutung Arabiens, W elt­

geschichte in Charakterbildern, Zweite Abteilung: Mittelalter.



Islam 131

interesse konzentriert sich auf Muh.’s religiöse Entwickelung, 
während Grimmes Standpunkt durch den Untertitel: „Die welt­
geschichtliche Bedeutung Arabiens" deutlich gekennzeichnet ist. 
Bei Buhl ist mit liebevoller Sorgfalt die arabische und euro­
päische L iteratur zusammengetragen, Problem um Problem vor­
sichtig und mit dankenswerter Reichhaltigkeit der Belege er­
örtert. Ganz naturgemäß folgt er meist einer anerkannten 
A utorität, jedoch selten ohne eigene Kritik und Nachprüfung. 
Besonders anerkennenswert ist seine Zurückhaltung gegenüber 
gewissen geistreichen modernen Hypothesen, wie sie uns be­
sonders W inckler manchmal in recht verführerischem Gewände 
vorgeführt hat. Dem Milieu, aus dem Muh. stammte, also 
der heidnisch arabischen W elt, ist ein Drittel des Buches ge­
widmet, eine vortreffliche Basis für die Religionsentwickelung 
des Propheten und zugleich eine lehrreiche Einleitung in dies 
Studiengebiet. In  Muh.’s Leben selbst ist eine erfreuliche 
Scheidung zwischen Sage und Geschichte durchgeführt. Die 
hier beobachteten Grundsätze finden ihre Motivierung in einer 
in ihrer Kürze ganz ausgezeichneten Darlegung der Quellen­
frage am Schluß des Werkes. F ür die religiöse Entwickelung 
selbst ist häufig der oben erwähnte Aufsatz von Snouck Hur- 
gronje verwertet. Buhl wird hierbei meines Erachtens der 
Persönlichkeit des Propheten durchaus gerecht, ganz anders 
wie Grimme, dem er innerlich fremd bleibt. Grimme denkt 
originell und vermeidet hergebrachte Pfade. W ar es bei seinem 
vor Jahren erschienenen großen zweibändigen „Muhammed“ die 
Idee des Sozialismus, so ist es jetzt — neben sonstigen weniger 
einschneidenden Hypothesen — die Ableitung wesentlicher Punkte 
der Predigt Muhammeds aus der südarabischen Religion, die 
seinem W erke einen sensationellen Reiz verleiht. Ich halte die 
Frage für sehr beachtenswert, da ich von ganz anderer Seite her 
auch zu der Anschauung gekommen bin, daß sich im K u ltu s  
des Islam — dem Kultus liegen ja  meist ältere religiöse An­
schauungen zugrunde als der Lehre — viel mehr A l t ­



132 C. H. Becker

a ra b is c h e s  erhalten hat, als man gewöhnlich annimmt. Dabei 
ist natürlich der christliche, jüdische und persische (Goldziher) 
Einschlag nicht zu übersehen. Aber das sind Hypothesen, die 
man erst in der Schmiede wissenschaftlicher Diskussion zu 
Tatsachen härten sollte, ehe man sie ohne Beweise einem 
größeren Leserkreis als wissenschaftliche Resultate vorsetzt. 
Steht man bei Buhl durchweg auf solider Basis, die den gegen­
wärtigen Stand unserer Kenntnisse aufweist, so zeigt Grimme 
daneben allerdings, daß in vielen Fragen das letzte W ort 
noch lange nicht gesprochen ist. —  Ganz populär aber 
zuverlässig sind vier Aufsätze in der Christi. W elt 1904, 
Nr. 40 ff., über Muhammed, die ich erwähne, da sie der 
sachverständigen Feder K a m p ffm e y e rs  entstammen. Das 
von A. Fischer herausgegebene posthume W erk K re h ls  „Die 
Lehre Muhammeds “ (Berlin 1904) ist mir noch nicht zu Ge­
sicht gekommen.

Q o ran , T r a d i t io n  u n d  s o n s t ig e  Q u e llen . Mitte 1903 
ist in Kairo der Druck des großen Qoränkommentars des 
Tabarl1 zu Ende gekommen und damit eine der umfassendsten 
Quellen (30 Bände) der Qoränexegese zugänglich geworden. 
Ih r W ert besteht in der Zusammenstellung eines großen 
Stoffes, n ic h t ,  wie zu hoffen war, in der Erschließung wesent­
lich neuen Materials. — Die europäische Forschung hat sich 
mehr Einzelfragen zugewandt. H ir s c h fe ld s  „New Researches 
into the Composition and Exegesis of the Qoran“ (London 1902) 
hat die Qoränerklärung wesentlich gefördert. Das sehr gründ­
liche W erk kann hier natürlich nicht im einzelnen analysiert 
werden, doch sei das Grundprinzip der Einteilung der Offen­
barungen erwähnt: I. Confirmatory Revelations, II. Declamatory R., 
HI. Narrative R., IV. Descriptive R., Y. Legislative R. Ich 
möchte das Buch jedem Qoranforscher dringend empfehlen. 
Die biblischen Eigennamen des Qoran macht S ycz zum Gegen-

1 Tafsir el-im äm  el-kablr usw. Misr, Gumada 11321.



Islam 133

stand einer ziemlich oberflächlichen Untersuchung.1 Das 
hier liegende große Problem ist nur an einigen Stellen 
geahnt. — Die Namen der beiden Propheten Su'aib und 
Hüd will H a le v y 2 durch Schreibfehler aus den biblischen 
Namen Jobab und H ür entstanden sein lassen, worin ihm 
wohl kaum jemand folgen wird. Ebensowenig überzeugt der 
mit großer Gelehrsamkeit unternommene Versuch von M ar- 
g o l io u th 3, die Termini Muslim und Hanlf zu erklären. E r 
bringt sie mit Musailima dem Propheten der Banü Hanlfa in 
Beziehung. Musailima soll vor Muhammed aufgetreten sein 
und eine A rt natürlichen Monotheismus gepredigt haben. Seine 
Anhänger heißen muslim oder hanlf =  Monotheist, in welchem 
Sinne Muhammed beide W örter ohne Ahnung von ihrer Pro­
venienz als abrahamistisch übernommen hätte. Diese Hypo­
these ist in historischer wie sprachlicher Hinsicht von Charles 
J. L y  a l l  auf das entschiedenste abgelehnt worden4, wie mir 
scheint, mit vollem Recht. — Über die Einflüsse des Judentums 
auf die qoranische Predigt war A. G e ig e rs  W erkchen5 zu 
seiner Zeit 1833 eine sehr verdienstliche Arbeit. Daß sich 
eine Neuauflage 19026 bloß auf einen Nachdruck beschränkt,
ist kaum zu billigen, zumal die Frage so dringend einer Neu­
bearbeitung bedarf. — Das Studium der Tradition verlangte
bisher eine gründliche Kenntnis des Arabischen, da es mit
einer unbedeutenden Ausnahme7, die de Vlieger ausgegraben

1 Dr. S. Sycz Ursprung und Wiedergabe der biblischen Eigennamen
wn K oran , Frankfurt a. M. 1903. 2 Journ. Asiat. 1903, 376 f.

3 D. S. Margoliouth On the Origin and Import o f the names Muslim  
and H an lf, J B A S  1903, p. 467ff.

4 The Words 'H an lf’ and 'M uslim % J B A S  1903, p. 771 ff.
5 Was hat Mohammed aus dem Judenthume auf genommen? Bonn

1833. 6 Leipzig, 2. revidierte Aufl.
7 M ishcat- ul-Masabih or a Collection o f the most authentic traditions, 

fegarding the actions and sayings o f Muhammed, transl. from the original 
Arabic by Capt. A .N .M atthew s, Calcutta 1809— 10 , 2 vol., 4° (Kitäb el 
Qadr, p. 37).



134 C. H. Becker

hat, keine Übersetzung eines Traditions Werkes gab. Jetzt er­
halten wir eine französische Übersetzung des riesigen sahlh 
des B o h ä r l1, unter Berücksichtigung seines Kommentators 
Qastelläm. Es kommt den Übersetzern nur auf die Erschließung 
des Inhaltes an, die an sich sehr wichtige Frage der Kette der 
Gewährsmänner scheidet für sie aus, wodurch aber die schöne 
Publikation an W ert nicht verliert. — Von sonstigen Quellen, 
die für die Religionsgeschichte von Bedeutung sind, können 
nur die wenigsten hier erwähnt werden; es müßte ja  sonst 
fast alles arabisch oder persisch Gedruckte, besonders die 
glänzenden Ausgaben arabischer Dichter von Völlers, de Goeje, 
Horovitz u. a. Platz finden. Aber die große Ib n  Sa'd-Aus­
gabe2 der Berliner Akademie kann nicht unerwähnt bleiben; 
die tabaqät werden wieder das werden, was sie für Generationen 
arabischer Forscher gewesen sind, ein Standardwork für die 
Kenntnis des alten Islam. — Mit Unterstützung der gleichen 
Akademie ist auch Ib n  a l-Q if tls  großer Ta’rih el-hukamä 
herausgekommen3, ein W erk, das den Biographien der Arzte 
gewidmet ist, das aber bei der nahen Verbindung der Medizin 
mit der Philosophie und den religiösen Wissenschaften, auch 
auf die im weiteren Sinne religionsgeschichtliche Entwickelung 
des Islam in der Person ihrer Vertreter Licht zu werfen 
geeignet ist. Ausgabe wie Ausstattung sind gleich vortrefflich.

O rth o d o x ie . Die Entwickelung des orthodoxen Islam 
läßt sich am besten an der Hand seiner drei Hauptäußerungen 
verfolgen, der Pflichtenlehre, der Glaubenslehre und der Mystik.

1 El-Bokhari Les Traditions Islamiques, traduites de l’Arabe avec 
Notes et Index  par 0 . Houdaset W . Margais, Paris 1903 (P ubl.de VEcole 
des lang. Orient, viv.).

2 Ibn Saad Biographien Muhammeds, seiner Gefährten und der späteren 
Träger des Islams bis zum Jahre 230 der Flucht . . .  im Verein mit 
C.Brockelmann, J. Horovitz, J.Lippert, B. Meißner, E. Mittwoch, F. Schwally, 
K. Zettersteen herausgegeben von Eduard S a c h a u , Leiden 1904.

8 Auf Grund der Vorarbeiten Aug. Müllers herausgegeben von Prof. 
Dr. Julius Lippert, Leipzig 1903.



Islam 135

Wie diese drei Formen der religiösen Betätigung von Gazäli 
teils übernommen, teils geprägt werden, bilden sie für die 
Zukunft die Pfeiler des Islam. Die große Gestalt Gazälls wird 
immer das Ziel der allerentgegengesetztesten Beurteilungen 
bleiben, sowie es sich um W erturteile handelt. Der Mensch 
des religiösen Erlebnisses rette t die Orthodoxie vor dem Buch­
staben, ertötet aber durch seine A utorität die weitere Forschung. 
Das neueste W erk über ihn von C a rra  de V a u x 1 sucht be­
sonders dem religiösen Menschen gerecht zu werden und zeugt 
von feinem Verständnis.

Die P f l ic h te n le h re  erwuchs in verschiedenen Schulen, die 
sich gegenseitig befehdeten und vertrugen. Schon früh entwickelte 
sich eine eigene Disziplin der Differenzpunkte, der sog. ihti- 
läfat. Das älteste erhaltene W erk dieser Literaturgattung Tabaris 
ihtiläf el-fuqahä2 verdanken wir F. K e rn , der seine staunens­
werte Kenntnis dieses Gebietes schon früher (ZDM G 55, p. 61 ff.) 
dargetan hatte. Von den verschiedenen Riten selbst hat der 
des Säfi'l die meisten europäischen Bearbeitungen erfahren. 
Schon bald nach dem Erscheinen von Sachaus großem W erk3 
können wir wieder von einem grundlegenden Einführungswerk 
in das säfi'itische Recht berichten, das wir der Gelehrsamkeit 
Th. W. J u y n b o l l s 4 verdanken, und an dem auch Snouck-Hur- 
gronje mitgearbeitet hat. W ir bekommen hier keine Übersetzung, 
sondern eine Darstellung der einzelnen Teile der Pflichtenlehre 
mit erschöpfenden Belegstellen und Literaturnachweisen. Eine 
vorzügliche Einleitung steht an der Spitze dieses unentbehrlichen 
Buches. Da die religiöse Pflichtenlehre alle Gebiete des Lebens 
umfaßt, mußte sich von Anbeginn ein scharfer Gegensatz

1 Gazali (Les grands philosophes), Paris 1902.
2 Kairo 1902/1320.
3 Vgl. dazu übrigens neuerdings Köhler Zum Islamrecht in Zeitschr. 

/• vergl. Rechtswissenschaft, 1904.
4 Th. W. Juynboll Handleiding tot de Tcennis van de mohamme- 

daansche Wet volgens de Leer der sjäfi'itische school, Leiden 1903.



136 C. H. Becker

zwischen Theorie und Praxis herausbilden. Am deutlichsten 
ist diese Differenz natürlich im Strafrecht zutage getreten. 
Noch die heutige Türkei leidet darunter, wie J. K rc s m ä r ik 1 
dartut, der das religiöse Schari'atrecht und die Versuche, es 
mit modernen Anschauungen zu versöhnen, entwickelt.

Die ersten Anstöße zur Ausbildung der islamischen D o g ­
m a tik  erfolgten durch die Berührung mit der Gedankenwelt der 
vorderasiatischen Christenheit, das erste Problem war die Frage 
nach der Freiheit des Willens gegenüber der göttlichen Vorher­
bestimmung des Qoräns. Wissenschaftlich ist diese Frage viel 
erörtert. Neue Materialien liefert de V l ie g e r2, zu dessen Buch 
G o ld z ih e r3 überaus wertvolle Bemerkungen gemacht hat. W ie 
sich hier christliche Einflüsse nachweisen lassen, hat man in 
letzter Zeit besonders im Kultus (Goldziher) und in der Escha­
tologie (G ray 4) auf persische hingewiesen. — Im Streit der Mei­
nungen während der ersten Hälfte des fünften Jahrhunderts spielte 
I b n  H azm  eine große Rolle, der zum ersten Male die Prinzipien 
des zähiritischen Ritus auf die Dogmatik anzuwenden suchte. 
Dies ta t er in seinem umfangreichen W erk Kitäb el-milal 
w a-l-n ihal, das in fünf Bänden soeben in Kairo erschienen ist.5 
An dem Rand der ersten drei Bände steht Sahrastänls gleich­
namiges W erk, das ja  lange, auch in Übersetzung, gedruckt 
vorliegt. Zähiritischen Ideen nahe stand Ib n  T ü m a r t ,  der Mahdi 
und Begründer der Almohaden, dessen W erke von Muhammed

1 Z D M G  58 (1904), p. 69ff., 316ff., 539ff. (Beitrüge zur Beleuchtung
des islamitischen Strafrechts m it Rücksicht au f Theorie und P raxis in
der Türkei.)

2 A. de Vlieger K itäb el Qadr, M ateriaux pour servir ä Vetude
de la Doctrine de la Prädestination dans la Theologie Musulmane,
Leyde 1903.

3 Z D M G  57 (1903) 392ff.
4 Museon, 1903, 153 — 184, Les Elements d’origine zoroastrienne dans 

VEschatologie mahometane (mir unzugänglich).
5 K . el-fasl f i - l-m ila l  w a-l-ah w a  w a -l-n ih a l, M isr, 1317—21; in 

verschiedenen Druckereien; Bd.V in Matb. el-mausü'ät.



Islam 137

b. Mustafa Kamal herausgegeben sind.1 Der Edition geht eine 
Einleitung von G o ld z ih e r  voraus, die sich würdig seinen grund­
legenden Arbeiten über Islamkunde anschließt. W ir erhalten 
wertvolle Ausblicke auf die gesamte theologische Entwickelung 
des W estens bis auf Ibn Tüm art, der wohl von Gazällschen 
Ideen beeinflußt, sich doch scharf von ihm unterscheidet. E r 
ist der Vertreter der as'aritischen Theologie in dem dieser Lehre 
bisher unzugänglichen W esten, steht aber in seiner Lehre von 
dem Imäm sl'itischen Anschauungen nahe und hat sein Grund­
dogma el-tauhid von den Mu'taziliten entlehnt. Seine äußeren 
Erfolge erringt er in erster Linie als Moralist, als ämir bi-l-ma'rüf, 
nähin 'an el-munkar. Goldzihers Ausführungen über diesen 
Punkt sind von allgemein religionsgeschichtlichem Interesse 
(p. 8 5 ff.). H ier liegt eine noch nicht genug beachtete W urzel 
des Überspielens rein religiöser Bewegungen ins Politische. Die 
Almohadenbewegung führte zum Sturz der Almoraviden, von 
denen sich nur ein Zweig, die Banü Gänija, noch ca. 50 Jahre 
hielt. Ihren Restaurationsversuchen widmet A. B e l eine umfang­
reiche Schrift.2 Schon aus einer Zeit, als längst der consensus 
sich darüber geeint hatte, was Orthodoxie war, stammt der 
religiöse Traktat des Muhammed B. Jüsuf e l-S e n ü s !  ( f  895 H.) 
— natürlich nicht zu verwechseln mit dem unten genannten 
Gründer des Senüsi- Ordens —, der eine ungemeine Popularität 
gewann und noch heute besitzt, wie aus dem Vorhandensein einer 
malaiischen Übersetzung erhellt, die C a b a ta n  publiziert.3 — 
Mehr ein Kuriosum, aber doch von symptomatischem Interesse 
ist die Darstellung der islamischen Religion, die ein durch seine

1 Le Livre de Mohammed Ibn Toumert, M ahdi des Almohades, 
Texte arabe, acc. de not. biograph. et d’une introd. par J. Goldziher, 
Alger 1903. Vgl. die wertvollen biograph. Nachträge de Goejes in 
Z D M  G 58 (1904), p. 463 ff.

2 Alfred Bel Les Benou Ghänya, Puhl, de l’Ecole d. Lett. d’Alger, 
Bull, corresp. afric. X X V II .,  Paris 1903.

3 Une Traduction interlineaire malaise de la 'Aqldah d’al Senusi, 
Journ. Asiat. 1904, p. 115ff.



138 C. H. Becker

Grausamkeit berüchtigter marokkanischer Sultan an den am 
Hofe zu St. Germain lebenden Jakob II. von England richtete.1

Die m y s tis c h e  Entwickelung endlich ist naturgemäß in 
ihren Äußerungen am schwersten klassifizierbar; deshalb ist 
auch die Wissenschaft noch nicht zu einem Endresultat betreffs 
ihrer Ursprünge gelangt. Krem er hatte seinerzeit neben früh 
wirkenden christlichen und neuplatonischen Einflüssen in der 
Spätzeit einen starken buddhistischen Einschlag angenommen. 
Spätere Forscher wie Browne (siehe unten), Carra de Yaux 
(siehe oben) und Macdonald (siehe oben) hatten diese indischen 
Beziehungen abgelehnt. G o ld z ih e r  hat jetzt in einer leider 
ungarisch geschriebenen2, aber durch eine gute Inhaltsangabe3 
zugänglichen Abhandlung wieder der Kremerschen Auffassung 
mit erweitertem Material und vertiefter Erfassung des Problems 
das W ort geredet. Natürlich leugnet er nicht die anderen Ein­
flüsse, er bringt aber für die buddhistischen Ideen eine solche 
Fülle von Belegen vor, daß man sich kaum seinen Folgerungen 
entziehen kann. — Eine Hauptäußerung der Mystik war die 
Bildung von Bruderschaften, und es ist kein Zufall, daß die 
Stifter der ältesten noch heute wirkenden Orden bald nach 
Gazäll gelebt haben. Als älteste gilt die Qädirijje. Uber ihren 
Gründer Abu Muhammed 'Abd el-Qädir erhalten wir einige 
biographische Notizen durch T. H. W e ir4 aus der natiga des 
D ilä'i ( f  1089 H.). Der Text ist charakteristisch für solche 
typische Heiligenbiographien. Die ältesten Beispiele sind die 
Viten der ersten Kalifen (vgl. S a c h a u s  Abhandlungen in 
S. B. A. W. phil. hist. Kl. 1902, XY; 1903, HI). Es würde sich 
wohl verlohnen, die Geschichte des literarischen Heiligenporträts

1 Une Apologie de VIslam par an Sultan de Maroe. Rev. H ist. 
Relig. 47 (1903), p. 174ff.

2 A  Buddhismus hatdsa az Izlam ra, Budapest, ungar. Akad. 1903.
3 T. Duka, J R A S ,  Jan. 1904, p. 125ff.
4 The first part o f the „N atija tu ’l Tahqiq “ by Abu 'Abdu’llah 

Muhammed a l-D ilä ’i  ( f  1089 a. H.) Transl. from the Text lithogr. at Fez 
in the year 1309 a. H., J R A S  1903, p. 155ff.



einmal im Zusammenhang zu verfolgen. So volkstümliche und noch 
heute lebendige Figuren wie Mesreb, mit dem uns H a r tm a n n 1 
näher bekannt gemacht hat, dürften dabei nicht vergessen werden. 
Der skrupellose und dabei doch von Wunderbarem umgebene 
Derwisch Turkestans, eine durch und durch burleske Gestalt, 
verdiente namentlich im Zusammenhang mit seinen Parallel­
erscheinungen eine eingehende Untersuchung. Solche Gestalten 
erlauben einen tiefen Blick in die Seele des Volkes, das sie 
gebildet. — Neben der Bildung und Übernahme so unendlich 
mannigfaltiger Heiligengestalten ist das Prinzip der religiösen 
Assoziation die Haupterscheinung der mystischen Entwickelung. 
Häufig gehen beide, wie z. B. in Marokko ineinander über. 
So berichtet E. Mo n t  e t in seinem durch Sachlichkeit und 
Sachkenntnis hervorragenden Aufsatz über die Bruderschaften 
im heutigen Marokko2. Marokko ist das Land der Heiligen­
bildung, aber auch das Land der gesellschaftlichen Verbände, 
die in einer religiösen K ultur nur zu leicht als Orden erscheinen. 
Montet spricht ihre hauptsächlichen Formen durch und würdigt 
ihre religiöse und politische Bedeutung. Von verschwindendem 
Einfluß erscheinen die Senüsl, über die überhaupt viel zu viel 
Aufhebens gemacht zu sein scheint. Jedenfalls gewinnt man diesen 
Eindruck aus dem merkwürdigen Reisebericht3 des M u h am m ed  
b. O tm än  e l-H a s ä ’is I , der im Aufträge des später so elend 
zugrunde gegangenen Marquis de Mores den Sldl el-Mahdi, 
den vor kurzem verstorbenen Sohn des Gründers der Senüsijja 
aufgesucht hat. Da der Verfasser selbst Senüsl geworden ist, 
haben wir hier in Fehlem  wie Vorzügen eine Darstellung vor

1 Mesreb der weise N arr und fromme Ketzer, ein zentralasiatisches 
Volksbuch, D er islam. Orient V, p. 147ff.

2 Les Confreries Beligieuses de VIslam M arocain, Sp. Bev. Hist. 
Relig. 1902.

8 Voyage au P ays des Senoussia ä travers la Tripolitaine et les pays 
Touareg p a r le Cheikh Mohammed Ben Otsman el-Hachaichi, Trad. par 
Serres et Lasram, Paris, Challamel 1903. Ein vortrefflicher Auszug dieses 
nicht jedermann zugänglichen Buches in Beil. Allgem. Ztg. v. 14/15.11.04.

Islam 139



140 C. H. Becker

uns, die sich von den bisherigen wesentlich unterscheidet. 
Der Beiname „el-M ahdi“ dürfte wohl zu manchen Mißverständ­
nissen und Übertreibungen Veranlassung gegeben haben. — 
Granz aus der Atmosphäre der Tuareg- und Senüslangst der 
französischen Kolonien stammt der Roman „Chez ceux qui 
guettent“ von Jean P o m m e ro l1, der in freie Erdichtung ge­
legentlich gut beobachtete Züge verflicht.

Der Senüsl wie der Bruderschaften überhaupt hatte Referent 
in dieser Zeitschrift Bd. V II, p. 169ff, in seinem Aufsatz „Pan­
islamismus“ gedacht. Dieser Aufsatz hat die Äußerungen zweier 
bedeutender Orientalisten —  K. V ö lle r s 2 und M. H a r tm a n n 3 — 
veranlaßt, auf die Referent zurückzukommen hofft.

H e te ro d o x ie . Der fruchtbarste Boden für die heterodoxen 
Elemente des Islam war Persien. Über sie erhalten wir vor­
zügliche und sachkundige Zusammenstellungen in einem Buch4, 
das sich zwar nur als Literaturgeschichte gibt, das aber, wie 
der Verfasser, E. G r . B ro w n e , im Vorwort ausspricht, „the 
intellectual history of the Persians“ darstellt. Da nimmt nun 
das religiöse Element einen breiten Raum ein, den breitesten die 
Vertreter der auf persischem Boden so üppig wuchernden Sekten­
gründer, speziell heterodoxe Mystiker. Das W erk geht bisFirdausI. 
E in zweiter Band ist zu erhoffen. — Als Vorarbeit eines größeren 
Werkes über den islamischen Esoterismus erscheint B lo c h e ts  
Buch über die messianische Idee in der islamischen Heterodoxie.5 
Im M ittelpunkt stehen für ihn die Ism a'iliten, deren allerdings 
nicht direkten (p. 135) Zusammenhang mit den Mazdaqiten er 
nachzuweisen versucht (p. 126). Der Mahdi ist niemand anders 
als Bahram Amavand, der Messias des Iran. Es entspricht

1 Islam Saharien, Paris, A. Fontemoing, ohne Jahr.
2 Über Panislamismus, Preuß. Jahrb. 117, 1. Heft.
3 Panislamismus, D as freie Wort IY, 14 u. 15 (1904 November).
4 A  L iterary History o f Persia from the earliest Times until

F irdaw si, London 1902.
6 E. Blochet Le Messianisme dans l’Heterodoxie Musulmane, 

Paris 1903.



Islam 141

bloß dem durchgehenden Übergewicht der persischen Kultur 
in der 'Abbäsidenzeit, wenn auch die isma'llitisch-fatimidische 
Lehre persische Elemente enthält, aber die Mahdiidee ist an 
sich davon unabhängig. Hier sprach eine Reihe anderer 
Faktoren m it, für die van Yloten (Recherches), Snouck Hur- 
gronje (Mahdi) und W ellhausen (Oppositionsparteien) zu be­
rücksichtigen gewesen wären. —- Aus der fatimidischen Lehre 
hat sich bis heute bekanntlich noch der sonderbare Ableger 
des Drusismus hinübergerettet. Seit Jahren hat hier die 
Forschung geruht. Es ist das Verdienst von C. S e y b o ld 1, durch 
die Publizierung des drusischen Buches über die „Punkte und 
Kreise“ sie wieder in Fluß gebracht zu haben. — Die letzte 
große Äußerung der persischen Heterodoxie war der Babismus. 
A. N ic o la s  bestreitet2 die Richtigkeit der generellen An­
wendung von Bäbl auf die Anhänger der durch 'Ali Muhammed 
hervorgerufenen Bewegung. Einmal wären seine Anhänger 
richtiger Bajänl zu nennen, und dann paßt auch dieser Titel 
bloß für seine unmittelbaren Anhänger und nicht für die, 
welche seine zwei Nachfolger anerkannt hätten, die vielmehr 
Ezell resp. Behähi zu nennen wären. Daran anschließend be­
handelt er zwei Pariser Bäbimanuskripte.

H e id n is c h e r  U n te rg ru n d . Es ist eine allgemein be­
kannte Erscheinung, daß sich die primitiven Formen des 
religiösen Volksglaubens auch in den höchststehenden Reli­
gionen erhalten haben, meistens etwas modifiziert, aber im 
Grunde unverändert. Auch für den Islam haben wir hier schon 
reiches Material. Auch in den vorangehenden Jahresberichten 
ist hierüber manches gesagt (p. 491. p. 507f. u. sonst). Der 
erste Versuch, aus diesen mit Islam und Christentum unverein­

1 D ie Drusenschrift: K itäb  Alnoqat W aldawäir, das Buch der 
Punkte und Kreise (Einldg. zur akadem. Feier d. Univ. Tübingen), Kirch- 
hain N.-N. 1902.

2 A  propos de deux Manscrits »B abis« de la Bibliotheque Nationale, 
Rev. Hist. Bel. 1903, p. 58ff.



142 C. H. Becker

baren Überbleibseln systematisch Geist und Wesen der ur- 
semitischen Religion abzuleiten, ist von S. J. C u r tis s  gemacht 
worden, dessen „Primitive Semitic Religion“ nun auch in deutscher 
Übersetzung, vom Grafen Baudissin eingeleitet, vorliegt.1 Für 
den Islam der Gegenwart lernt man hier so viel wertvolles 
Material kennen, daß das Buch unentbehrlich ist, wenn man 
auch nicht alle Folgerungen des Verfassers mitmachen wird. 
W enn man diesem mit großer wissenschaftlicher Akribie ge­
schriebenen Buch gegenüber schon hie und da vorsichtig 
sein muß, gilt dies in weit höherem Maße für B. S te rn s  
„Medizin, Aberglaube und Geschlechtsleben in der heutigen 
Türkei“ 2, das man mit Curtiss allerdings kaum in einem Atem 
nennen sollte. Von einer irgendwie wissenschaftlichen Durch­
arbeitung dieses hochinteressanten Gebietes ist gar nicht die 
Rede; es ist eine Masse überallher zusammengetragenen, meist 
nicht neuen Stoffes; die Bearbeitung ist durchaus journalistisch 
ohne eine Spur wissenschaftlicher Kritik. Über einzelne Fragen 
orientiert leicht der sehr gute Index. —

Über Einzelfragen sind einige kleine, ganz vortreffliche 
Aufsätze zu erwähnen. So behandelt G o ld z ih e r3 die Vor­
stellung vom „Seelenvogel im islamischen Volksglauben“. E rst 
gibt er Belege über die Seelenvögel überhaupt, die grünen der 
guten und die schwarzen der bösen Seelen; dann zitiert er 
Beispiele für die Vorstellung einer P luralität des Seelenvogels. 
E in ägyptischer Heiliger bringt Hilfe in Gestalt eines Vogels 
und verschwindet, nachdem er geholfen. Endlich erscheint der 
Vogel als Verkünder menschlichen Schicksals oder gar als 
W ächter und Mahner über Ehre und Sitte der Familie. Gleich 
interessant ist G o ld z ih e rs  Bericht über „Orientalische Bau­
legenden“4, worin er Parallelen zur Dädalos-Sage (der geflügelte 
Baumeister) nachweist. Auch seine „Bemerkungen zur ara­

1 Ursemitische Religion im Volksleben des heutigen Orients, Leipzig 1903.
2 Berlin 1903. 8 Globus 1903, p. 301 ff. 4 Globus 1904, p. 95 f.



Islam 143

bischen Trauerpoesie“ 1 und „Einige arabische Ausrufe und 
Form eln“ 2 (Schwüre, Zauberformeln, Sprüche gegen den bösen 
Blick) sind von hohem Interesse. Es ist bemerkenswert, daß 
der Islam die Tatsächlichkeit der Bezauberung zugestand, sich 
aber gegen einige Formen ihrer Verbreitung gewandt hat. 
In diesem Zusammenhang möchte ich auch A. H a ffn e rs  
„Erinnerungen aus dem Orient“3 erwähnen, die freilich mehr 
ein folkloristisches als gerade religionsgeschichtliches Interesse 
besitzen (Bauernregeln, Verwünschungen, Bezeichnung der 
Finger usw.). — Über „Das Fieber von Haibar und den Esel“ 
gibt R. G ey er eine an Parallelen reiche Notiz.4 W er nach 
Haibar kommt, läßt sich auf alle viere nieder und schreit 
zehnmal wie ein Esel, dann befällt ihn das Fieber nicht; denn 
der Fieberdämon wird durch die Darstellung eines Esels ver­
führt zu glauben, er habe einen eselfüßigen Ginn vor sich. 
Auch dem T ie r la u t  wird eine entsprechende Kraft zu­
geschrieben. — Zu E. D o u tte s  „Les tas de pierres sacres et 
quelques autres pratiques connexes dans le Sud du Maroc“ 
hat schon Usener das W ort ergriffen (diese Zeitschr. Bd.VII, 
p. 275).

Mein Bericht wäre vollständiger geworden, wenn nicht 
die ausländische Literatur oft so ungemein schwer erhältlich 
wäre. Für die russischen Erscheinungen sei auf B a r th o ld s  
ausgezeichnete Berichte in den „Westasiatischen Studien“ des 
orientalischen Seminars hingewiesen. In  kaum Jahresfrist wird 
ja dann auch die ganze L iteratur des behandelten Zeitraums 
in S c h e rm a n s  unentbehrlicher „Oriental. Bibliographie“ vor­
liegen.

1 W Z  K M  1902, p. 307 ff. 2 Ib. 1903, p. 131 ff.
8 W Z K M  1904, p. 169ff. 4 Ib. 1903, p. 301f.



ITI Mitteilungen und Hinweise
Diese verschiedenartigen Nachrichten und Notizen, die keinerlei 

Vollständigkeit erstreben und durch den Zufall hier aneinander gereiht 
sind, sollen den Versuch machen, den Lesern hier und dort einen nütz­
lichen Hinweis auf mancherlei Entlegenes, früher Übersehenes und besonders 
neu Entdecktes zu vermitteln. Ein Austausch nützlicher Winke und Nach­
weise oder auch anregender Fragen würde sich zwischen den ver­
schiedenen religionsgeschichtlichen Forschem hier u. E. entwickeln können, 
wenn viele Leser ihre tätige Teilnahme dieser Abteilung widmen würden.1

Nene Funde von Knosos
D ie Stätte des alten Knosos scheint unerschöpflich an den 

reichsten Schätzen zu sein; selten is t  die aufopfernde und scharf­
sinnige Arbeit eines Forschers so wohlverdient belohnt worden w ie 
es hier Arthur Evans zuteil wird. Der Bericht seiner vierten  
Campagne (B ritish  School Annual IX , 1 9 0 2 /3 , p. 1 — 1 5 3 , m it
3 Tafeln und 92  Abb.) lehrt uns, daß er selbst nur eine kurze, 
abschließende A rbeit für 1 9 0 3  erwartete; statt dessen haben 
3% Monate ausgedehnter Grabung (m it gegen 2 0 0  Arbeitern) die 
Schätze des „M inos“-P alastes so w enig erschöpft, daß eine fünfte 
Campagne (1 9 0 4 )  ebenfalls höchst erfolgreich gewesen i s t 2 und 
die bevorstehende sechste (1 9 0 5 )  w ohl kaum  die letzte sein wird.

A us der reichen Fülle des neu gebotenen Materials hebe ich 
nur ganz kurz das relig iös Bedeutsam e hervor. W enn erst die 
knosischen Funde und die von Phaistos in  ihrer Gesamtheit uns 
vorliegen , wird mein vorläufiger Versuch einer Gruppierung (in  
diesem A rchiv, V II 1 9 0 4 , 1 1 7 ) m annigfacher Erweiterung und 
Modifikation bedürfen.

An der südöstlichen Ecke des großen Palastes is t ein zw ei­
stöckiges H aus aufgedeckt worden, das offenbar einem vornehmen 
Manne gehörte (E vans, p. 3 — 13). In  w eniger prächtiger A us­
führung und kleinerem Maßstabe ähnelt es den Wohnräumen des 
Palastes. U nter den nicht sehr zahlreichen Einzelfunden sind für

1 Sog. Rezensionen soll.diese Abteilung ebensowenig enthalten als 
sie „Berichte“ ersetzen soll. Über die Zeitschriftenschau, die dem Archiv 
besondere beigegeben werden kann, siehe die Mitteilung Band VH, S. 280,

2 Besonders wichtig ist der (dui-ch eine Notiz der „ Times“ mir 
bekannte) Fund eines großen Fürstengrabes, des ersten, das bei Knosos 
entdeckt wurde: es hatte quadratischen Grundriß und hohe Wölbung. 
Trotzdem es leider zerstört und geplündert ist, lehrt eine Reihe von 
Funden kretisch-mykenischer und ägyptischer Herkunft, daß hier eine 
Gruft der Fürsten von Knosos bestand; eine solche fehlte bisher, um 
das Gesamtbild dieses Herrschersitzes vollständig zu machen.



Georg Karo Neue Funde von Knosos 145

uns w ichtig: 1. eines jener gehörnten K ultgeräte, w ie sie Archiv  
V II 127  u. s. beschrieben sind: hier aus Stein (H . 19 cm, Br. 2 0  cm) 
und ohne das Zapfenloch, welches die Exemplare der knosischen  
H auskapelle (A rchiv V II 1 2 8 , F ig. 7) zeigen. Es stand au f einer 
Schicht von Tonscherben, die eine kleine Plattform  bildeten. —
2. Ein „O pfertisch“ (vgl. A rchiv Y II 1 2 1 )  aus bemaltem Stuck, 
m it sechs Füßen und einer ovalen Höhlung. —  3. In einem  
Zim m er, dessen Decke von einem steinernen P feiler gestützt war, 
stand neben diesem  Pfeiler eine kleine gestufte pyramidale Basis, 
w elche nach analogen Darstellungen (A rchiv V n  1 2 9 — 1 3 0 ; vgl. 
Brit. Sch. Ann. IX  3 2 6 ) den Schaft eines D oppelbeils getragen  
haben m ag. V on dem Pfeiler zur W and läuft ein niederes Posta­
m ent, das steinerne Untersätze für Vasen trägt, und in  der Nähe 
lag  ein elfenbeinerner K noten, dessen religiöse Bedeutung durch 
ähnliche F u nde1 bezeugt ist. Der ganze Kaum , dessen M ittel­
pfeiler Evans auch sakrale Geltung beim ißt, dürfte demnach eine 
H auskapelle gewesen sein.

Im  Nordwesten des Palastes ist ebenfalls ein neues Gebäude 
freigelegt w orden, das einen Anbau des Palastes darzustellen und 
nicht ohne sakrale Bedeutung zu sein scheint (E vans, p. 112  — 130):  
wenigstens fanden sich hier Vasen der älteren kretischen Gattung 
m it aufgem alten D oppelbeilen2, zw ei kleine Hörnersymbole aus 
Bronzeblech (M iniaturgerät) und eine A chatgem m e m it der be­
kannten D arstellung des Doppelbeils auf dem Nacken eines 
Stieres (Archiv V II 1 2 5 ). Von einer schönen skulpierten Vase aus 
Steatit is t leider nur ein Fragm ent erhalten (E vans, p. 1 2 9 ), auf dem 
eine Prozession von Jünglingen m it Schalen dargestellt ist. Im H inter­
gründe steht auf einer Mauer, zwischen zwei P fosten , ein gehörntes 
Sym bol, w ie au f dem ähnlichen R elief A rchiv V II 145 .

Geradezu eine „K önigliche V illa “, w ie sie ja  auch in  Phaistos  
neben dem Palaste existierte, hat Evans (p. 1 3 0 — 1 5 3 )  im  F luß­
tale östlich vom  P alasthügel von Knosos entdeckt: es is t ein 
kleiner Bau, der an Sorgfalt und Feinheit der Ausführung alle zeit­
genössischen A nlagen übertrifft. D ie w enigen G egenstände, welche 
der Plünderung entgangen, zeugen von fürstlicher Pracht. B e­
sonders bedeutsam  aber is t die D isposition des H auptsaals, m it 
seiner erhöhten E strade3, auf der ein steinerner Thron in  einer 
N ische stand (E vans, pl. 1, p. 1 4 5 ), und seiner, von zwei Säulen 
zwischen A nten getragenen V orhalle, aus der drei Flügeltüren in

1 Zusammengestellt bei Evans, p. 7—9; auf der im Archiv VII 1 4 8 ,  
Fig. 31  abgebildeten knosischen Gemme erkenne ich doch ein Gewand, 
keinen Knoten.

2 Auf einem Fragment sieht man das Doppelbeil auf einem ge­
hörnten Gerät aufgepflanzt, und zwar mit Blättern am Schafte, die an 
den bemalten Sarkophag von Phaistos (Archiv VII 130) erinnern.

3 Sie ist abgeschlossen durch eine hohe steinerne Brüstung, auf 
der, jederseits der Stufen, welche zum Throne führen, eine Säule stand.

Archiv f. Religionswissenschaft. V III. 10



146 Georg Karo

den Hauptsaal führten. Evans hat sehr richtig betont, daß wir hier 
gleichsam  das Urbild einer B asilika vor uns haben, m it dem  
t r i b u n a l ,  nebst c a n c e l l i  und e x e d r a , und der D reiteilung der 
Schiffe. W enn w irklich, w ie es scheint, die B asilika sich aus dem  
altorientalischen K önigspalast entw ickelt h at, so wäre dieser B au in  
Knosos w ohl ein uralter Vorläufer, ein Ableger desselben Stammes.

E in  Prototyp des späteren griechischen Theaters darf man 
in  den Stufenreihen erkennen, die neben dem H aupteingang des 
P alastes einen geräumigen Spielplatz auf zwei Seiten um schlossen  
(E vans, p. 99  — 1 12). Eine ähnliche A nlage war uns schon aus 
Phaistos bekannt (Archiv V II 139 , vgl. 145  und F ig. 2 6 ):  dort, 
w ie an dem neuentdeckten knosischen B a u , is t von der Rundung 
des hellenischen Theaters noch keine Spur. E ine A rt von B astion  
in  der Ecke der beiden Stufenreihen in  Knosos m ag eine könig­
liche Loge getragen haben: der ganze Bau konnte 4 0 0 — 5 0 0  Zu­
schauer fassen. Evans erinnert m it R echt an den %0Q0g , den 
D aidalos für Ariadne in  Knosos schuf (I lia s , 2  5 9 1 ) , sowie an 
die Sage, daß die K önigstochter Theseus zuerst bei den Spielen  
in  Knosos geschaut und geliebt habe.1

D er w ichtigste Fund der A usgrabung aber sind unzweifelhaft 
ein Paar tiefer Gruben, w elche in einer der Magazinkammern 
w estlich vom großen M ittelhofe des Palastes aufgedeckt wurden 
(E van s, p. 3 5 — 94 , P lan p. 3 7 ):  sie bilden offenbar die f a v i s s a e  
eines H eiligtum s, das der H auskapelle im  Osten des Palastes 
(A rchiv V II 1 2 7 ) entsprach. D ie Lage dieses H eiligtum s wird  
angedeutet durch eine Reihe von Siegelabdrücken m it Bildern der 
löwehbewachten Göttin (Archiv V II 1 5 3 );  diese fanden sich dicht 
neben der Kammer der f a v i s s a e ,  in einer großen, dem Hofe 
zugewandten N ische, und vor dieser N ische stand auf dem Hofe 
ein A ltar , der größte bisher in Knosos aufgedeckte.

Im Inhalt der beiden, m it Steinplatten ausgelegten Gruben 
lassen sich zw ei Schichten scheiden: oben eine Menge von Vasen  
der bem alten kretischen („K am ares“-) Gattung, darunter Opferreste 
(Hirschhörner, Korn), kleine steinerne „O pfertische“ 2, eine Unzahl 
bunt bemalter Seemuscheln und eine Reihe kostbarer V otivgegen­
stände: diese letzteren waren w ohl m eist in  prächtigen hölzernen  
K ästen geborgen, von deren V erkleidung (aus K ristall, Fayence, 
Silber- und Goldblech) zahlreiche Reste übrig sind.

Von diesen V otiven entbehren einige besonderer religiöser B e­
deutung: so eine große Zahl von Perlen und dekorativen Plättchen  
aus Fayence (E van s, p. 63  — 7 0 ), zum T eil von großer Schönheit, 
und sieben w undervolle Väschen aus demselben Stoffe (E vans, 
p. 7 2 — 7 4). E inige Fayenceplatten m it säugenden Kühen und

1 Philochoros bei Plutarch. Thes. 19.
2 Evans, p. 41; genau entsprechend denen aus der diktaeischen 

Höhle, B rit. Sch. Ann. VI 114, pl. 11.



Neue Funde von Knosos 147

Ziegen (E vans, pl. 3 ) sind wahre Meisterwerke der P lastik  und  
stellen w ohl ebenso die B ilder der Opfertiere dar w ie dieselben  
Tiere auf Gemmen der diktaeischen H öhle (Archiv V II 1 2 2 ). Auch  
in  unseren f a v i s s a e  sind Abdrücke von Gemmen zahlreich ver­
treten : sie zeigen ebenfalls mehrfach Rinder und Z iegen , zum  
T eil säugend; daneben verschiedenartige Sym bole, Pflanzen, V ögel 
(E u len , Tauben, Enten), Skorpione, Hundsköpfe, L öw en, Fische, 
M uscheln1 (E van s, p. 5 5 — 5 6 );  ferner eine der häufigen D ar­
stellungen des Akrobaten über dem Stier, eine Göttin m it Lanze 
und H elm  von ihrem  Löwen b egleitet (vgl. A rchiv V II 1 5 2 — 153), 
einen bewaffneten Gott (Helm, Lanze, Schild) m it seiner Löwin (Evans, 
p. 5 9 )  und endlich das merkwürdige B ild  eines Mannes au f einem Nachen, 
den ein aus dem Meere aufsteigendes U ngetüm  anfällt (Evans, p. 58 ). 
E inige S iegel zeigen ein einfaches, griechisches Kreuz (Evans, p. 90 ):  
und da sich in  derselben Grube ein großes Kreuz aus grau-weißem  
Marmor befand2, darf man es vielleicht als K ultsym bol fassen.

W ichtiger noch sind drei Frauenfiguren aus bemalter Fayence, 
von vortrefflicher Arbeit. D ie größte (E van s, p. 7 5 — 7 6 ) trägt 
einen langen R ock, eine A rt doppelter Schürze, eine enganliegende 
Jacke, d ie , vorn offen und verschnürt, die Brüste freiläßt, und 
eine hohe spiralförm ig gewundene Mitra. E ine Schlange hält sie 
an K opf und Schwanz in  ihren vorgestreckten H änden, während 
der gefleckte Leib des Tieres sich um Arme und Schulter der 
Göttin ringelt. Zwei andere Schlangen dienen ihr, verschlungen, 
als Gürtel; davon schlingt sich die eine noch bis zu ihrem rechten 
Ohr empor, die andere über das linke Ohr bis zur Spitze der 
M itra, über der ihr K opf erscheint. Daß diese schlangenum züngelte 
Frau eine Göttin se i, kann nicht zw eifelhaft se in ;3 w eniger sicher 
is t  dies bei zwei anderen, leider arg zerstörten Frauenfiguren  
(E vans, p. 7 7 — 7 9 ) 4 w enig kleineren Maßstabs: die besser er­
haltene (aber auch kopflose) is t der Göttin ähnlich gekleidet. 
N ur trägt sie sta tt der Schlangen einen M etallgürtel und hält eine 
kleine Schlange in  der Rechten (der linke Unterarm fehlt). Evans 
vergleicht die Idole der knosischen K apelle (Archiv V II 1 3 1 ), die 
Göttin m it der Taube auf dem K opfe, den Adoranten, der ihr 
eine Taube b ietet: ebenso brächten hier zwei anbetende Frauen  
der Schlangengöttin ihr heiliges Tier dar. W ie dem auch sei, 
waren jedenfalls der Göttin die zw ei bunt bem alten Gewänder und

1 Ygl. die Tritonmuschel, in welche eine Frau vor einem Altar 
bläst, auf der Gemme Archiv VII 137.

2 Evans, p. 91. H. 22,2 cm. Rückseite rauh, also in eine Wand 
oder sonstwie eingelassen; dies spräche gegen die Verwendung als Kult­
objekt. Ein kleines Kreuz aus Fayence war schon 1901 gefunden worden 
(Evans, p. 93), ein goldenes im Palast von Mvkenae, ’EqpTjft. ccq%ccio%. 
1897, Taf. 13, 26.

3 Vgl. die rohen Idole ähnlicher Bedeutung, Archiv VII 132.
4 Geringe Reste von anderen menschlichen Figuren sind erhalten.

1 0 *



148 Georg Karo

die beiden Gürtel aus Fayence gew eiht, die in  derselben Grube 
gefunden wurden (Evans, p. 8 2 ; Höhe des ganz erhaltenen Gewandes 
23 cm). Sie waren zum A ufhängen bestim m t und gehören zu den 
w ichtigsten Teilen dieses so überraschenden Fundkomplexes. U n­
willkürlich denkt man daran, diese heiligen P ep loi der Schlangen­
göttin  auf die vorgestreckten Arme zu legen. Evans hat, natürlich  
rein hypothetisch, alle diese V otiva um das marmorne Kreuz gruppiert 
(p. 9 2 ), so w ie in  der östlichen Kapelle die Doppelbeile das vor­
nehmste Kultsym bol bilden (Archiv V II 1 2 8 );  er knüpft an die 
Ä hnlichkeit der beiden kleinen H eiligtüm er w ichtige Erörterungen, 
auf die w ir hier noch nicht eingehen können. W ir können nur 
hoffen, daß uns der unermüdliche Forscher bald die neuen Schätze 
des letzten Jahres bescheren möge. G eorg  K aro

Ausgrabungen im östlichen Kreta
W ährend Arthur Evans in  Knosos den K önigspalast freilegt, 

vervollständigt die englische Schule unter R. C. B osanquets bewährter 
L eitung unsere V orstellung einer altkretischen Stadt. B ei Palaikastro, 
an der Ostküste der In sel, hoffte er die R este des diktaeischen  
Zeustem pels, des sacralen M ittelpunktes von Kreta in  historischer 
Z eit, zu finden,1 Statt dessen entdeckte er die Reste einer Stadt, 
die ausschließlich der „ altachaeischen“ Zeit angehört, und m it ihren 
Straßen, insulae und Häusern ein besseres B ild  von den städtischen  
A nlagen des II. vorchristlichen Jahrtausends b ietet, als w ir es b is­
her überhaupt besaßen. Über die ausgedehnte N ekropole, m it 
ihren interessanten Massengräbern für das V olk , und den Kammer­
grüften der Vornehm en, hat Bosanquet schon im  Vorjahre be­
richtet.2 N un geben er und seine Mitarbeiter uns eine genauere 
Beschreibung der Stadt und der Einzelfunde, unter denen w enig  
religiös Bedeutsam es erscheint.3

Um so w ichtiger ist ein auf dem benachbarten H ügel von  
Petsofa gemachter Fund eines H eiligtum s, das J. L. Myres (a. a. 0 .  
3 5 6  —  3 8 7 , pl. 7 — 1 3 ) eingehend behandelt.

1 Den Anstoß gaben eine früher hier gefundene Giebelsima aus 
Terrakotta des YI. Jahrh. (im Museum von Candia) und eine Inschrift, 
■welche einen Schiedsspruch zwischen den kretischen Städten Itanos und 
Hierapytna enthält, und wohl in dem Tempel aufgestellt war, zu dessen 
architektonischem Schmuck jene Tr aufrinne gehörte (Dittenberger, Sylloge 
inscr. gr . 2 II 929). Spuren eines kleinen hölzernen Tempels scheinen 
denn auch in diesem Jahre gefunden zu sein, an eben der Stelle, von 
der jene Terrakotten stammen; B rit. Sch. Ann. IX 280.

2 B rit. Sch. Ann., 1901—1902. YIII, 286 — 316, pl. 15 — 20.
3 B rit. Sch. Ann., 1902 — 1903. IX, 274 — 387, pl. 6 —13. Yier der 

bekannten gehörnten Kultgeräte, davon eines ganz klein, p. 280, Fig. 2; 
vier Doppelbeile aus dünnem Bronzeblech, unbenutzbar, also Kultsymbole, 
drei groß (ca. 25 cm), eines klein (5 cm), p. 280, 333. Ein „Opfertisch“ 
aus Steatit, p. 337. Pithos mit menschlichen Gebeinen, auf der Außen­
seite ein Doppelbeil graviert, p. 340.



Ausgrabungen im östlichen Kreta 149

A uf einer kleinen Terrasse, von Stützmauern eingeschlossen, 
wurde hier eine Brandopferschicht aufgedeckt, die eine große Zahl 
von kleinen votiven Terrakotten enthielt. D ie Schicht scheint 
im m er wieder geglättet und dabei viele Terrakotten zerbrochen 
worden zu sein; auch sind viele dadurch unvollständig geworden, 
trotzdem das ganze D epot seit altachaeischer Zeit unberührt 
geblieben ist. Myres erinnert treffend an den Brandopferaltar des 
Zeus in  Olym pia, und an eine ähnliche Schicht im  Haupttempel 
von Idalion au f Cypern. In  P etsofa sind daneben Reste von zwei 
oder drei kleinen Kammern gefunden worden, leider zu geringe 
Reste, als daß ihre Bestim m ung zu erkennen wäre. S ie scheinen ein  
w enig jünger zu sein als die Opferschicht, die sie zum T eil verdecken.

Unter den Terrakotten treten vor allem  die M e n s c h e n b i ld e r  
hervor (H öhe 10  —  22 cm): 1. F r a u e n  in  gegürtetem  Chiton, der, 
w ie an den Figuren von Knosos (oben S. 1 4 7 ) die Brüste freiläßt, 
auf dem Kopfe eine sonderbare hohe, spitze Haube oder Mitra 
(pl. 8, 1 1 );  die Arme sind allesam t gebrochen, sie scheinen adorierend 
vorgestreckt zu sein. 2. M ä n n e r , nackt bis au f Lendentuch und 
Gürtel, an dem ein kurzer breiter D olch hängt. D ie m it hohen weißen  
Stiefeln bekleideten Füße stehen auf einer runden oder viereckigen  
B asis , die geballten Fäuste sind auf die Brüste gelegt (pl. 9 — 10).

Offenbar sind Männer w ie Frauen A doranten, die ihr B ild  
der Gottheit weihen. Daß diese besondere H e i l k r a f t  besaß, 
bezeugen ferner die zahlreichen menschlichen G l ie d e r ,  Arme, 
B ein e, H ände, auch halbe Körper und Rüm pfe, die einst auf­
gehängt waren, wie kleine Löcher am oberen Ende beweisen (pl. 12).

Endlich sind auch eine Unzahl kleiner Tierbilder gefunden 
worden (pl. 13), und zwar nicht nur nützliche, deren Opfer ohne 
w eiteres verständlich is t  (Ochsen, Z iegen , W idder, Eber, Hunde, 
H asen), sondern auch Raubzeug w ie Füchse oder W iesel und Igel, 
deren besondere Bedeutung uns dunkel bleibt (vgl. dazu Myres, 
p. 38 1  —  3 8 2 ). A uch Schildkröten und Igel kommen vor, und 
endlich fehlen auch kleine N achbildungen von Stühlen, Kannen 
und Schalen n icht, sow ie zahlreiche kleine Tonkugeln und ein  
Glied einer H alskette aus D oppelspiralen (pl. 1 3 ,7 4 ) .

Säm tliche Terrakotten sind roh m odelliert und gehören der 
älteren Periode der einheim isch-kretischen („ Kamäres “-) Keramik 
an. Bedeutsam  is t das Fehlen der D oppelbeile und Schlangen, 
die in  Knosos und D ikte eine so große R olle spielen. Es scheint 
hier ein Tem enos, ein prim itiver Brandopferaltar einer lokalen  
H eilgottheit aufgedeckt zu sein , von deren W esen und K ultus w ir 
gerne mehr w üßten.1 GL K aro

1 Die votiven Glieder sind die ältesten Spuren einer Heilgottheit, 
die wir besitzen, die Prototypa der in späterer Zeit so häufigen Weihungen 
an Asklepios. Sie führen diesen Ritus um ein volles Jahrtausend höher 
hinauf, als wir bisher ahnen konnten. — Bei dem Petsofa benachbarten



150 Alfred Körte

Phrygisches
Über die von meinem Bruder Gustav und mir im  Sommer 

1 9 0 0  in  Gordion vorgenommenen Ausgrabungen haben wir aus­
führlich in  dem gleichnam igen B u ch e1 berichtet, aber gern folge ich  
einer Aufforderung des Herausgebers dieser Zeitschrift, das religions­
geschichtlich W ichtige aus unseren Funden hier kurz zu wiederholen.

Ich beginne m it dem an U m fang und Erfolg unbedeutenderen  
T eil unserer A rbeiten, den Grabungen au f dem Stadthügel. Hier 
haben w ir architektonische R este gefunden, die sich m it ziemlicher 
Sicherheit einem kleinen giebelgeschm ückten Tempel zuweisen  
lassen. Lage und A lter des unscheinbaren Baues machen es w ahr­
scheinlich, daß dies jener Zeustem pel is t , in  dem Alexander den 
sagenberühmten Knoten löste. D as Gebäude maß nur 8,80 x  5,30 m  
und war durch eine Quermauer in  zw ei Räume geteilt. Das 
Mauerwerk bestand aus Lehm ziegeln au f Bruchsteinsockel und war 
m it Terrakotta Verkleidungen verziert, auch Säulen und Stirnziegel 
waren aus Terrakotta. A u f diesen Ziergliedern, von denen im  
ganzen 5 3  Fragm ente gesam m elt wurden, finden sich in  flachem  
R elief m it vielfachen Farbspuren geometrische Muster, Palm etten- 
und Rankenornamente, Sphingen, L öw en, Stiere, A ntilopen und  
als einzige menschliche D arstellung eine Hirschjagd. A lle mensch­
lichen, tierischen und pflanzlichen Motive berühren sich au f das engste 
m it ostgriechischen W erken des 6. Jahrhunderts v. Chr., es sind  
treue Nachahm ungen jonischer Vorbilder, während die geom etrischen  
Muster genau so an den großen phrygischen Felsfassaden w ieder­
kehren. M it H ilfe der großen Felsfassaden ließ sich ein R e­
konstruktionsversuch der Tempelfront w agen , bei welchem  unter 
V erwendung aller Terrakotten ein jenen Fassaden fast vö llig  ent­
sprechendes B ild  erzielt wurde. D am it is t die mehrfach erörterte 
Frage nach B estim m ung, S til und Z eit der phrygischen F els­
denkmäler im  w esentlichen so entschieden, w ie ich sie schon Athen. 
Mitt. X X III 8 0  ff. beantw ortet hatte: die großen Felsfassaden m it 
vorwiegend geom etrischer Dekoration und flachen N ischen, deren 
bekanntester Vertreter das sogenannte Midasgrab is t , sind nicht 
Gräber, sondern K ultstätten , und zwar ziem lich getreue N ach­
bildungen der kachelverkleideten Tem pel m it Giebeldach, w elche 
man seit etw a 6 0 0  in  A nlehnung an griechische Vorbilder den 
Göttern zu bauen begonnen hatte. D ie große Göttin des 
L andes, die M a ta r  K u b i le ,  is t ursprünglich in  natürlichen  
Höhlen verehrt worden, deren berühmteste von Pausanias X  
32 , 3 erwähnte Anderson neuerdings in  der Nähe von A izanoi 
wiedergefunden hat (A nnual o f the Brit. school IV  56  f.), und

Zakro haben Evans und Bosanquet in einer Felshöhlung ein paar ähn­
liche menschliche und tierische Terrakotten gefunden (a. a. 0 . 276).

1 Gordion, Fünftes Ergänzungsheft zum Jahrbuch des Kaiserl. 
Deutschen Archäol. Institu ts, Berlin 1904.



Phrygieches 151

die prächtigen Felsfassaden sind gewissermaßen ein Kompromiß 
zwischen dem alten H öhlenkult und der neuen Tempelverehrung. 
An der V orstellung, daß die Göttermutter und ihre Sippe im  
Innern der Berge thronten, hält man fest, aber man gibt nun der 
äußeren Felsw and das Aussehen kachelgeschmückter Tempelfassaden  
und deutet den E ingang in  das Berginnere durch eine flache Tür­
nische an. Den sinnfälligsten Ausdruck hat diese V orstellung in  
dem Denkm al Arslankaja bei Düver gefunden (Athen. Mitt. XXIII, 
Taf. II), wo an der N ische die geöffneten Türflügel genau in  Stein 
nachgebildet sind und im  Innern die Göttin m it ihren Löwen leib­
haftig  dargestellt ist. Kleinere Denkmäler derselben A rt, die bisher 
w eniger beachtet w aren, konnten w ir besonders in  der Nähe des 
Midasdenkmals feststellen. In  die alten geometrischen Muster sind  
auch bei einigen dieser Fassaden bereits griechische Elem ente, 
Palm ettenbänder, Sphingen, Greifen ein gem ischt, genau w ie bei 
dem Tem pel von Gordion. A nderseits kehren auf den Tem pel­
terrakotten auch Figuren w ieder, welche die A ußenseite wirklicher 
Felsgräber schmücken, ich nenne besonders einen Krieger in  
griechischer Panhoplie und gegeneinander aufbäum ende Löwen, 
und dadurch wird die G leichzeitigkeit dieser Gräber m it den K ult­
fassaden erwiesen. D iese ganze Gruppe großer Felsdenkm äler für 
K ult und B estattung gehört der Zeit zwischen der Befreiung des 
Landes von den Kimmeriern und dem Sturz des Lyderreiches durch 
die Perser an , also im  w esentlichen dem A usgang des 7. und 
der ersten H älfte des 6. Jahrhunderts.

Erheblich mehr Zeit und Arbeit als dem Stadthügel haben 
w ir der Nekropole von Gordion gewidm et. V on den 2 0  Tum uli, 
die sich im  Osten des Stadthügels erheben, haben w ir fünf aus­
gegraben; den größten von allen , der rund 52  m  hoch is t , mußten 
w ir leider uneröffnet lassen , w eil für seine Untersuchung weder 
unsere Zeit noch unsere G eldm ittel ausreichten. Unter den von  
uns ausgegrabenen sind drei, die Nummern III, IV  und II, B e­
stattungsgräber, die beiden anderen (Nr. I  und V ) Brandgräber. 
D er größte, 23  m  hohe Tum ulus (Nr. I I I )  is t zugleich der älteste 
und der reichste; seine Errichtung läßt sich auf die W ende des 
8. und 7. Jahrhunderts bestimm en. D ie K onstruktion des ganzen 
T um ulus ist m it größter Sorgfalt und Mühe ausgeführt worden.1 
E s wurde zunächst in  dem gewachsenen Boden eine l 1̂ — 2 m tiefe 
Grube ausgehoben und , um einen durchaus trockenen Untergrund  
zu gew innen, eine starke Schicht kleiner Steine darin ausgebreitet. 
A u f dieser U nterlage wurde dann ein im  wesentlichen oberirdischer 
Bau aus starken Holzbalken errichtet, welcher einen zur B ei­
setzung dienenden Baum  von 3,70 m Länge, 3,10 m Breite und

1 Bei der Eigenart dieser Grabanlagen schien es mir gut, ihre 
Konstruktion etwas ausführlicher, meist im wörtlichen Anschluß an die 
Darstellung meines Bruders, Gordion, S. 40 ff., zu beschreiben.



152 Alfred Körte

1,90 m Höhe (alle Maße im  Lichten) umschloß. D er verhältnis­
m äßig sehr großen Stärke der W ände (0,60 — 0,70 m ) entsprach 
die der D ecke, w elche aus einer unteren quer und einer oberen 
längs laufenden Balkenlage zusam m engesetzt war. D ie so her­
gestellte Grabkammer, die nach außen das B ild  einer riesigen Kiste 
bot, wurde zunächst von allen Seiten m it einem M antel kleiner 
Steine um geben, um die Erdfeuchtigkeit abzuhalten; zahlreiche 
Topfscherben in  der obersten Steins chicht machen es wahr­
scheinlich, daß bei oder nach der A ufschüttung des Steinhügels 
ein Totenopfer dargebracht wurde. Über diesen Steinm antel 
wurde alsdann der große H ügel aus lehm iger Erde gehäuft. 
D ie gew altige Erdlast hat im  Laufe der Zeit doch einen T eil 
der Deckbalken eingedrückt und dadurch auch gerade den Sarko­
phag des Toten stark beschädigt. D ieser Sarkophag war eine
2 m  lange, 0,80 m  breite Holzkiste m it flachem D eckel und 
niedrigen runden F üßen, einfache Kerbmuster und Ziernägel aus 
Bronze bildeten seinen Schmuck. D ie stark zerstörte Leiche war 
in  drei linnene Gewänder von verschiedener Feinheit gehüllt; eins 
derselben zeigt einen m it Indigo gefärbten Streifen. D ie Gewänder 
wurden durch bronzene Bogenfibeln zusam m engehalten, doch is t es 
zw eifelhaft, ob alle 42  in dem Sarg gefundenen Fibeln wirklich an 
dem Gewand angebracht waren. A u f der Brust trug der Tote einen  
plattenartigen Schmuck aus Leder m it dünnen Bronzebeschlägen, der 
keinesfalls als Schild oder Koller aufgefaßt werden kann und wohl 
m it den itQoöTTjd'idicc zusam mengebracht werden m uß, m it welchen  
nach Pol. X X II 18, 4  die r d l lo c  der Kybele bei ihrem Zusammen­
treffen m it M anlius "Volso im  Jahre 189  geschm ückt waren. Inner­
halb des Sarges fanden sich sonst an Beigaben nur noch zw ei 
Stücke R oheisen, ein rundes von nicht ganz 5 kg Gewicht und ein  
viereckiges von etwas über 2 1/ 2 k g , beide lagen am Kopfende. 
D ie übrigen sehr reichen Beigaben lagen in  der Grabkammer zur 
Seite des Sarges; ich nenne nur die w ichtigeren: es fanden sich  
aus Holz eine K line, zw ei S tüh le, leider nur in  Trümmern, eine 
Schale, ein dünner gebogener Stab m it blütenartiger Endung, der 
vielleicht als A ttribut des Toten aufzufassen is t , und ein Quirl; 
aus E isen mehrere D reifüße, ein Kohlenkratzer, zw ei Feuerzangen, 
einige Kesselstützen; aus Bronze 6 K essel, deren größter 2,68 m  
U m fang hat und m it D eckel versehen is t , 5 Becken, von denen 
eines Räucherpulver enthielt, 27  Schalen, 3 K annen, 1 Schöpf­
kelle , 1 Feuerkratzer, 1 kleineres Gerät unsicherer Bestim m ung  
und 1 fragm entarischer Spiegel; aus Ton 2 große Vorratsgefäße, 
deren eines, 0,70 m hohes, eine große Menge quarkartiger Butter 
künstlich m it einem Pflanzenfarbstoff gefärbt enthielt, 3 Schnabel­
kannen, 4  bauchige K annen, 15  Siebkännchen, 7 becherartige 
Töpfe, dazu einige D eckel, 11 Trinkschalen, 2 bauchige Kessel 
m it bew eglichen R inghenkeln (genaue N achbildungen der Bronze­



Phrygisches 153

kessel), 1 T eller, 1 Dreifuß m it Becken. Von diesen Gefäßen 
wurden 4 2  in  dem größten Bronzekessel gefunden, und diese bilden, 
w ie sich nam entlich aus der Kom bination von Nachrichten des 
Xenophon und Archilochos m it der eigentüm lichen B ildung der 
Siebkännchen erweisen ließ , ein vollständiges B ie r s e r v ic e .  D ie  
feineren Exemplare sind teils m it m atter Farbe sorgfältig bemalt, 
te ils in  vorzüglicher Bucchero - Technik hergestellt. Zu beachten ist, 
daß bei fast allen Arten von Gefäßen, die zu diesem Service 
gehören, die Siebenzahl wiederkehrt.1 Der ganze Grabinhalt ist  
ausschließlich au f das m aterielle W ohlergehen des Toten im Jen­
seits berechnet, W affen fehlen vollständig. D ie Größe und der 
reiche Inhalt des Grabes erweisen den Reichtum und den hohen 
R ang des T oten , in  dem man w egen seines Brustschmuckes v ie l­
leicht einen Priester sehen darf. Griechischer Einfluß is t noch 
nirgends nachzuweisen, dagegen besteht ein lebhafter H andels­
verkehr m it C ypem , von woher säm tliche Bronzen im portiert sind.

In A nlage und Inhalt steht diesem Tum ulus nahe der kleine, 
nur ganz w enig jüngere Nr. IV , jedoch is t er in  jeder H insicht 
viel einfacher und bescheidener. Scherben groben Tongeschirrs 
machen es w ahrscheinlich, daß auch hier nach Schließung des 
Grabes Totenopfer dargebracht worden sind.

Rund 1 0 0  Jahre jünger is t Tumulus II. Auch hier is t die 
Leiche in  einer hölzernen, von Steinen umgebenen Grabkammer in  
einem Sarkophag beigesetzt worden. V on diesem Sarkophag haben 
sich nur reiche E lfenbein-Inkrustationen und Zierleisten erhalten, 
die nach A usw eis der als W erkzeichen benutzten Buchstaben aus 
K orinth stammen. D ie Beigaben sind verhältnism äßig sehr dürftig, 
bei der starken Zerstörung der Grabkammer is t es auch bei 
m anchen Gegenständen zw eifelhaft, ob sie in das Grab m itgegeben  
oder erst bei Totenopfem  verwendet worden sind. M öglicherweise 
in  die Kammer geleg t waren einige kleine Gegenstände aus E lfen­
bein , ein glattes Alabastron (0,47 m hoch) aus orientalischem A la­
baster, ein Stück Bernstein, einige Gefäße einheimischer Technik 
und eine bauchige Kanne aus M ilet. Sicher bei Totenopfern be­
nutzt und dann zerbrochen sind ein wahrscheinlich aus Naukratis. 
stammendes Alabastron (0,44 m hoch) aus orientalischem Alabaster, 
dessen Oberteil die G estalt einer löwenhaltenden Göttin h a t, und 
eine m ilesische Am phora, denn die Bruchstücke beider Gefäße 
wurden teils in , te ils außerhalb der Beisetzung gefunden. W eitere 
R este von Totenopfern sind zahlreiche Tierknochen, darunter ein 
Schweinekiefer. Auch von den menschlichen Gebeinen, die außer­
halb der B eisetzung zutage kam en, ist vielleicht ein zwischen 
der Steinpackung gefundener Schädel als Totenopfer aufzufassen,

1 Eins der Siebkännchen ist außerhalb des Kessels gefunden und 
wohl als Ersatzstück anzusehen.



154 Mitteilungen und Hinweise

andere menschliche Gebeine, die zum Teil von rohen Stein­
packungen umgeben w aren, sind sicher Sonderbestattungen. D ie 
Knochen eines ausgetragenen, aber jedenfalls sehr bald nach der 
Geburt gestorbenen Kindes waren in einem großen grauen T opf m it 
sogenanntem Seelenloch nahe der Peripherie des H ügels verscharrt.

In  der ersten H älfte des 6. Jahrhunderts is t  man in Gordion 
von der B estattung zur Verbrennung der Leichen übergegangen. 
In Tum ulus I  fanden w ir zwar Vorkehrungen, die auf eine be­
absichtigte B eisetzung schließen ließen, eine solche hat aber nicht 
stattgefunden, vielm ehr stießen w ir in bedeutender Tiefe auf eine 
Brandschicht, welche kalzinierte Knochen, Stoffreste, formlose 
Bronzestücke und eine Anzahl kleiner schlechter Tongefäße enthielt. 
Von diesen waren 4  im  Lande verfertigt, 7 dagegen griechischer, 
m it einer Ausnahm e korinthischer, Import. D ie Erde dieses 
12,30 m hohen Tumulus enthielt besonders viele Reste von Toten- 
opfem , näm lich Kohlenschichten, T ierknochen, darunter solche vom  
R in d , zerbrochene Kochtöpfe, Scherben aus ägyptischem  Porzellan  
und auch wieder Menschenknochen, deren Lage in einem F alle au f 
M enschenopfer zu weisen scheinen. Sicher als Sonderbestattung  
aufzufassen is t  ein großer graubrauner T opf, der Asche, kalzinierte 
Knochen und eine absichtlich zerbrochene Kanne enthielt.

Von vornherein auf Verbrennung angelegt is t endlich Tum ulus V. 
A u f seiner Sohle war eine 2,80 m lange, 1,20 m breite, 0,50 m  
tiefe Grube ausgehoben, in welcher sich geringe, stark verbrannte 
m enschliche R este fanden; rings herum erstreckte sich ziemlich  
w eit nach allen Seiten eine dünne Brandschicht m it zahlreichen  
Tierknochen, Tonscherben, Bronzeresten. U nter den Beigaben  
stehen voran zw ei sehr feine attische Schalen, deren eine die 
Signatur der M eister der Francois-V ase K litias und Ergotim os 
trägt. Ihre Scherben sowie die einiger einheimischer Gefäße wurden  
teils in , teils neben der Grube gefunden und zeigen verschieden  
starke Brandspuren, sie sind also auf den brennenden oder halb- 
ausgebrannten Scheiterhaufen geworfen worden. In der Erde des 
Tumulus fanden w ir wiederum K ohle, Tierknochen und daneben 
m enschliche Knochen, die abermals den Gedanken an Menschen­
opfer nahelegen, da sie keinesfalls von einer Sonderbestattung  
herrühren können. A llerdings reichen unsere Beobachtungen bei 
keinem  der drei Tum uli aus, um den Phrygern die sonst für sie 
nicht bezeugte grausige S itte von Menschenopfern im  T otenknlt 
m it Sicherheit zu vindizieren. A lfred  K örte

Zu H. U s e n e r s  D r e ih e i t .  D ie F rage, ob in  Ä gypten die 
Neunheiten aus drei ursprünglichen D reiheiten hervorgegangen sind, 
oder aber die Triaden, die in  den Pyram identexten ganz zurück­
treten, m it der heliopolitanischen Enneas in  gar keiner Beziehung  
stehen, ist w ohl von allen Fachgenossen dahin entschieden worden,



Mitteilungen und Hinweise 155

daß die Götterneunheit ein selbständiges Ganze bildet. Das B e­
stehen einer A chtheit in  Herrnopolis - Aschmunein neben jener helio- 
politanischen E nneas, das durch das sog. Totenbuch auch für die 
Anfänge der ägyptischen M ythologie gesichert scheint, schien dieser 
A nsicht eine besondere Stütze zu leihen.

D a is t  es bem erkenswert, daß in einer kürzlich (Annales 
du Service des antiquites IV  1 7 8  ff.) veröffentlichten Inschrift des 
Ä thiopenkönigs Tearkos aus Medine Habu zweim al hintereinander 
an Stelle der zu erwartenden N eunheit eine Göttersechsheit erscheint. 
D er K önig stellt eine verfallene Mauer des Tempels w ieder her als sein 
Denkm al für seine Väter, die sechs Herren von Jaut-Zau-M aut [Medine- 
Habu], die des K önigs Vorfahren eben diesen 6 Göttern errichtet hatten.

A n sich würde v ielleicht eine Nachricht aus so später Zeit 
unsere Beachtung kaum verdienen. N un is t es aber bekannt, daß 
gerade die Ä thiopenzeit m it V orliebe auf sehr alte Texte zurück­
greift. E s k a n n  also in  dieser Sechsheit, die man doch als 
doppelte D reiheit auffassen m uß, sich sehr altes Gut erhalten 
haben. An 3 Götterpaare zu denken, is t  nach dem W ortlaut der 
Inschrift n icht wahrscheinlich —  es wären dann 'G ötter und 
G öttinnen’ genannt.

F inden w ir aber an Stelle der N eunheit eine doppelte D reiheit, 
dann wird auch für die Enneas selbst eine Entstehung aus einer drei­
fachen D reiheit wahrscheinlich. Daß diese Entstehung in der uns allein  
bekannten späteren Zeit des alten Reichs völlig  vergessen is t , wäre nur 
ein w eiterer B ew eis für das hohe A lter der ägyptischen M ythologie.

V ielleicht finden andere Fachgenossen bei gelegentlicher Lektüre 
weitere Spuren der Sechsheit. P r . W . v . B iss in g

Zu N öldekes A ufsatz über Beerseba (Archiv V II , 3 40 ff.) ge­
statte ich m ir folgendes hinzuzufügen. D er Zahl Sieben bei den 
Sem iten entspricht bekanntlich im  Deutschen öfters die Zahl Neun, 
und zu Siebenbrunn ste llt sich Neunbrunn. Im  alten Braunschweig- 
Lüneburg gibt es drei Dörfer des Namens N e g e n b o r n ,  zw ei am  
Solling und eins bei Burgw edel. Und in  der Nähe von Göttingen  
entspringt eine Quelle des gleichen Nam ens. Sie w ird von Bürger 
erw ähnt, is t freilich in  der mir vorliegenden Ausgabe seiner Gedichte 
zu R e g e n b o r n  entstellt.

D ieser Negenborn bei G öttingen, den ich  von Augenschein  
kenne, is t nun aber nur ein einziger starker Quell. Und das ist  
w ich tig , da es sich m it dem A lttestam entlichen in Beerseba ebenso 
verhält. Denn nach Genesis 21 hat es seinen Nam en von  
sieben S c h a f e n ,  die Abraham dort opfert, nicht von sieben 
Brunnen. Auch nach Gen. 26  is t  es nur ein einziger B runn, den 
die Knechte Isaaks graben, nachdem sie vorher drei andere und  
anders benannte gegraben haben; und der Nam e wird auch nicht 
als Siebenbrunn gedeutet, sondern als S ch w u rb ru n n . In  W ahrheit



156 Mitteilungen tmd Hinweise

bedeutet es allerdings Siebenbrunn. Aber die Sieben ist n icht im  
eigentlichen Sinne pluralisch, sondern sozusagen superlativisch. 
E s is t ein Ü b erb ru n n , der so viel W asser gibt w ie sieben. 
Ä hnlich im  Plattdeutschen n e g e n k lo k  =  überklug.

Ich mache noch darauf aufm erksam, daß es im  französischen  
A frika, in  Oran, auch ein A in  a l  A r b a  g ib t, d. i. Vierbrunn.

-----------------  W ellhausen

Man muß bei den vorstehenden Bemerkungen unw illkürlich an 
die E n n e a k r u n o s  zu Athen denken. Thukydides sagt freilich I I 15  
v,al trj KQrjvy rrj v v v  (lev r a v  xvqavvav  ovtco öxevaGccvroov ,Evveo.%qovvo3 
Kcdov(isvr}f to  de naXui (pccvEQcbv x&v Ttrjy&v1 ovß&v KaXXiqqori dovo- 
ficc6(iivr]. W enn Peisistratos w irklich das W asser aus neun Röhren  
laufen ließ, so geschah das gew iß nicht darum, w eil neun Quellen zu 
fassen gew esen w ären, die auch sicher weder am Ilisos noch am  
W estabhang der Burg bei der Dörpfeldschen Enneakrunos vor­
handen gew esen sind. W arum also gerade der „N eunbrunn?“ 
E s wird auch vor Peisistratos im  Volke der Nam e ’EvvsaxQovvog 
vorhanden gew esen sein , was anzunehmen durch die Angabe des 
Thukydides, der ja  in  solchen D ingen peisistratischer Zeit auch 
nur V olkstradition widergeben kann, nicht verboten ist. In unserem  
F alle also könnte sich der volkstüm liche Superlativ der Neunzahl an 
einem bestimm ten Punkte in den wörtlichen P lural verw andelt haben.2 
Oder aber der dem V olke sonsther geläufige Nam e ’EvvsccxQOvvog 
für einen „Ü berbrunnen“ wurde jetzt die Bezeichnung der gew altigen  
peisistrateischen Brunnenanlage. Albrecht Dieterich

S c h ü tz e n d e  W u n d e r k le id e r .  In  meiner soeben erschienenen 
Abhandlung „D ie  Phaiakenepisode in der O dyssee“ (V idenskabs-sel- 
skabets skrifter II, 1 9 0 4  Nr. 2, Christiania) habe ich S. 26  verm utet, 
daß Odysseus ursprünglich in  den Kleidern, die ihm  K a ly p s o  
geschenkt h a t, gerettet worden sei; dies sei später durch den 
Schleier Leukotheas ersetzt worden. Drei B elege für eine solche 
wundertätige Kraft von W underkleidern oder Märchenhemden, die 
den Schwimmer am E r t r in k e n  hindern, kann ich jetzt durch 
die Güte Moltke Moes aus der altnordischen Literatur anfiihren: 
l .I n O r v a r  Odds Saga c. 11 (= F o rn a ld a r  Sögur NorSrlanda ed. 
Eafn II S. 1 9 8 ) bietet ein wunderschönes irisches W eib dem Odd 
ein Hemd an , in  welchem  er nie frieren w ird , weder auf dem  
Lande noch am Meere, nie w ä h r e n d  d es  S c h w im m e n s  ermüden,

1 Ttriyai bedeutet das Gewässer, die Wasserläufe, nicht die „Quellen“, 
s. v. Wilamowitz Euripides Herakles II2 94.

2 Diels erinnert bei Gelegenheit seiner Belege für die heilige 
Neunzahl auch „an die zur Lustration verwandte Enneakrunos“, Sibyll. 
Blätter 41, 3. Der „volkstümliche“ und der sakrale Gebrauch der Neun­
zahl bedingt sich natürlich fortwährend gegenseitig und hat in ähn­
licher Weise gleiche Gründe wie bei der Dreizahl.



W. Amelung Ex-voto an Asklepios 157

das ihn gegen F euer, Hunger und Schwerthieb schützen wird 
(cf. Boer D ie Orvar Odds Saga 1 8 8 8 , S. X XXV). 2. In Halfdanar 
Saga Brönufostra c. 8 (= F o rn a ld a r  S. N . III  S. 5 7 6 ) w ill die 
Brana dem Halfdan ähnliche Kleider geben, die ihm  auch die 
Liebe der englischen Prinzessin verschaffen w ird , wenn sie unter 
ihrem K opfkissen während des Schlafes liegen. 3. fiorsteins Saga  
Boejarmagns c. 3 ( =  Fornmanna Sögur III S. 1 7 9 fJ  bietet ein 
Zwerg ein ähnliches Märchenhemd an, das dem Kämpfenden und  
dem Schwimmer in  gleicher W eise nützlich ist. —  Im  Eddaliede 
Go£>runar hvot heißt es von Gudrun, daß sie nach der Ermordung 
A tles zur See g ing  um sich das Leben zu nehmen, konnte aber nicht 
ertrinken (E inl.u . Str. 1 3 ) —  daran waren vielleicht ihre Kleider schuld?

K r is t ia n ia  -------------------  S. E itrem

D er O h r s c h m u c k  d er  G r ie c h e n  u n d  E t r u s k e r  von Karl 
H adaczek, m it 157  A bbildungen, W ien 1 9 0 3 , Alfred Holder. D iese  
durch Sorgfalt und den Reichtum  ihrer Abbildungen ausgezeichnete 
Schrift, deren Verfasser es vergönnt w ar, auf ausgedehnten Reisen  
die Museen des Südens durchweg kennen zu lernen, ist für den 
R eligionshistoriker nicht unw ichtig , sofern das behandelte Material 
w ohl größtenteils aus Gräbern stammt. D a es ein H auptzweck  
des Verfassers is t , die Chronologie der Schmucksachen auf einen 
sicheren Boden zu stellen , so wird auch die D atierung und B e­
stim m ung der Gräber sowie der in ihnen zu beobachtenden R iten  
durch diese A rbeit gefördert werden. L. D eu b n er

Conze, R eise auf der Insel Lesbos S. 57  te ilt die kurze Grab­
inschrift einer ZcaßLfirj m it, unter der sich das ganze Alphabet A — Sl 
eingegraben findet. D ie apotropäische Bedeutung des A lphabets 
wird besonders klar durch die Parallele der Verfluchungen au f Grab­
inschriften, A th. Mitt. 27  (1 9 0 2 )  261f. D ie genannte Inschrift 
verzeichnet auch A nagnostis 7) Aeößiag  S. 121  (Conze a .a .O .)

____________  L . D eu b n er

In  der Ztschr. f. öst. Volksk. X  (1 9 0 4 )  S. 1 0 8  m acht C. Reiterer 
M itteilungen über ein Fragm ent des sog. Kulm oni-Segens aus 
Donnersbachwald (in  den Niedertauern). D ies Fragm ent enthält 
neben anderen Segen „ B u c h s t a b e n ,  g e g e n  d ie  P e s t  zu  t r a g e n “.

___________  L. Deubner

Ex-voto an Asklepios
Herr V. S t a i s ,  D ir e k to r  d es Z e n tr a lm u se u m s in  A th e n , 

übersandte mir freundlichst die beiden Photographien, nach denen die 
beigegebene Tafel angefertigt ist, und ich habe ihm besonders zu danken 
für die Erlaubnis der Veröffentlichung. Über die Provenienz der Stele 
gab er mir folgende Angabe, die alles sage, was man darüber wisse: 
Tout pres ä Vhöpital militaire, pres du thedtre du Dionysos, en ouvrant 
des fondaments pour une maison (le proprietaire est ’HlLag BoQ’voitovXos)



158 W. Amelung

on a trouve cette Stele en trois morccaux comme vous le voyez dans la 
photographie. Die folgende Erklärung hat W. A m e lu n g  in R om  auf 
meine Bitte geschrieben. Mir sei es hier nur erlaubt, die eine Frage 
hinzuzufügen: hat die Haltung der Finger der linken Hand, namentlich 
die Pressung des Daumens über die eingebogenen anderen Finger nicht doch 
eine besondere Bedeutung (Plin. h. n. 28, 25)? A lb r e c h t  D ie te r ic h

Das eigenartige kleine Monument wurde bereits von Schräder 
in  den athenischen M itteilungen (1 9 0 4 , S. 2 1 2 )  beschrieben; ich  
entnehme seinen W orten folgende Einzelheiten: Das Ganze bildet 
einen viereckigen Marmorpfeiler, der unten abgebrochen, oben etwas 
beschädigt ist; seine Höhe ist 2 ,39  m , seine Breite unten 0 ,2 2  m, 
seine Tiefe ebenda 0 ,1 6  m ; oben ladet der Pfeiler nach den Seiten  
hin aus, so daß er sich zu 0 ,2 6  m verbreitert; dies breitere Stück  
is t 0 ,4 8  m  hoch. An der Vorderseite des schmäleren Teiles ist  
eine aufwärts ringelnde Schlange in  R elief dargestellt; an der des 
breiteren is t m it zwei E isenstiften  eine Sandale befestigt, die Spitze 
nach unten; Einarbeitungen bezeichnen die S tellen , an denen die 
Riemen und die Fersenkappe befestigt wurden; auf der Sohle ist 
ein bärtiger Mann in  R elief dargestellt; er steht auf einer schmalen  
B odenleiste nach rechts im  Profil, is t m it dem H im ation bekleidet —  
im Haar scheint ein Kranz oder Band angedeutet —  und erhebt 
die Rechte adorierend; die geschlossene Linke h ielt augenscheinlich  
etw as, das nur gem alt w ar, einen Stab oder Zweig. Zwischen 
Sohle und Schlange steht in  flüchtiger Schrift des 4. Jahrhunderts 
2 I A Q N A N E 0 1 H K E , die letzten drei Buchstaben auf der rechten  
Nebenseite. Gefunden wurde der P feiler, der sich heute im  Zentral­
museum in A then befindet, südlich vom  Dionysos - Theater in  der 
Nähe des M ilitärkrankenhauses. D ieser Fundort und die D arstellung  
der Schlange berechtigen zu dem Schluß, das Stück stamme aus 
dem nahegelegenen A sklepieion. S ilon bat m it seiner W eihung den 
Gott um H eilung oder dankte ihm  für die gelungene Kur. W as 
aber soll da die Sandale? —  Schräder w arnt, man solle sie nicht 
m it den bloßen Fußsohlen verwechseln, die sich auf W eihinschriften  
an H eilgottheiten häufiger finden. W enn er aber zu dem Schlüsse 
kommt: „H öchstw ahrscheinlich lieg t irgendeine sonderbare, im
Tem pelschlaf erteilte V orschrift, etw a zur H eilung eines Fußübels, 
zugrunde“, so sollte m an w enigstens erw arten, daß die Sandale in  
ihrer Form irgendwie die Rücksicht auf einen kranken Fuß ver­
riete; sie is t aber so durchaus norm al, daß Schultze-N aum burg  
seine helle Freude daran haben würde. Oder m eint Schräder, daß 
damals schon Mode und E itelkeit die natürliche Form entstellt habe 
und die Priester N orm alsandalen verordnen mußten?

Unsere Sandale is t n icht vereinzelt. In  den Jahren 1 8 1 7 — 1 8 2 3  
wurde in  der Um gegend von Rom bei Tor Marancia unter vielem  
anderen auch eine Gruppe von W eihgeschenken an Liber gefunden, 
der hier als H eilgott verehrt worden is t (B iondi, Monumenti Ama- 
ranziani S. 1 2 8  ff. Taf. X L I): da sehen w ir eine Marmorplatte, auf



Ex-voto an Asklepios 159

der vertieft zw ei Fußsohlen um ringelt von einer großen Schlange 
dargestellt sind; die Inschrift lautet

KALANDIO • PRO • SYA • SALYTE • DONVM •
LIBERO ■ KALLINICIANO (C i  l v i  463)

Ebendort fand sich ein Marmorfuß m it reichverzierter Sandale, 
umwunden von einer Schlange; am Knöchel außen die Inschrift:

L IB E R ]0  • DEO ■
SEMPEJR • YICTORI •1

A us diesem W eihgeschenk sehen w ir schon, daß die N acktheit 
der Füße nicht w esentlich war. N un hat sich aber ebendort 
auch eine A nzahl von Tonplatten gefunden, auf denen vertieft 
keine F ußsohle, sondern eine Sandale dargestellt ist; beigeschrieben 
steht Y IV A S (ein  Exem plar bildet Biondi ab).

A us den Tempeln der heidnischen H eilgötter is t dieser Brauch, 
Füße und Fußsohlen m it bestimmter Bedeutung darzustellen, in  
die Gräber der Christen übertragen worden (vgl. K raus, Real- 
Enzyklopädie der christl. A ltertüm er I S. 54 6  u. M artigny, D ic- 
tionnaire des antiquites chretiennes S. 6 5 3 ) ,  und, wenn dort den 
Fußsohlen beigeschrieben steht IN  D E O , so dürfen w ir das augen­
scheinlich m it dem Y IY A S der heidnischen Tonplatten ergänzen 
(vg l. Kraus S. 14 ; M artigny S. 10  f.). A u f zweien dieser christlichen  
Steine is t nun ebenfalls deutlich keine F ußsohle, sondern eine 
Sandale dargestellt: der eine is t abgebildet bei B oldetti, Osservazioni 
sopra i cimiterj de’ SS. Martiri II  cap. V II S. 4 1 9  unten (nel 
cim itero di Ciriaco; in  der Sandale steht IN  D E O ), der andere bei 
F abretti, Inscriptiones antiquae S. 738  Nr. 4 8 4  (in  coemeterio 
S. C allisti; Grabplatte eines Posidonius). W enn man im  ersten 
F all noch an der Exaktheit der Zeichnung zweifeln könnte, so 
braucht man den zw eiten nur m it der Abbildung eines jüngst für 
das Berliner A ntiquarium  erworbenen Sohlenbeschlages zu ver­
gleichen (Archäol. A nzeiger 1 9 0 4  S. 27  Nr. 2 5 ) ,  um sich von der 
R ichtigkeit meiner Behauptung zu überzeugen.

Daraus lernen w ir , daß die Sandalen m it den bloßen F uß­
sohlen gleichbedeutend sein m üssen, und daß diese —  in  einigen  
F ällen  w ird , w ie wir gesehen, auch der ganze Fuß dargestellt —  
nicht zu erklären sind aus der S itte , der H eilgottheit ein Abbild 
des kranken G liedes, in  der Erwartung die G ottheit werde sich  
ihres Eigentum s heilend annehm en, oder des gesundeten Gliedes 
als Dank für die vollendete H eilung zu weihen. Daß die F uß­
sohlen in  diesem Zusammenhang keine Erklärung fänden, konnte 
man schon daraus erschließen, daß häufig zw ei Paare nebeneinander 
gestellt w erden, das eine m it den Fußspitzen nach oben, das

1 CIL VI 3, wo fälschlich behauptet wird, der Fuß habe zu einer 
Statue gehört, und das erste Wort zu AESCVLAPIO ergänzt wird; doch 
empfiehlt sich Biondis Ergänzung mehr, da auf dem anderen mit­
gefundenen Weihgeschenk LIBERO gesichert ist.



160 W. Amelung Ex-voto an Asklepios

andere nach unten. Sicherlich hat man in  diesem F all m it Recht 
eine W eihung pro itu  et reditu angenommen; die W eihenden  
w ollten sich das salvos ire et salvos redire sichern oder dafür 
danken. Und zweifellos sind daraus auch die einzelnen Paare von  
Fußsohlen, die einzelnen Füße und die Sandalen zu erklären (auf 
einem  bei P asseri, Lucernae fict. II  Taf. 73  abgebildeten Fuße 
lesen w ir FAV STO S R EJ)IRE). N ur muß die ältere A nsicht 
insofern korrigiert werden, als man augenscheinlich solche W eihungen  
nicht für jede beliebige R eise m achte, sondern nur für die Reise 
zum Tempel einer H eilgottheit. Is is , Serapis und Liber wurden  
eben in späterer Zeit als ärztliche Gottheiten verehrt (Fabretti 
a. a. 0 .  S. 4 6 7  [ O I L Y I  5 7 2 ] u. 4 7 1  f.; B iondi a. a. 0 .  S. 1 2 9 ;  
C I L V I 3 5 1 ) 1; ebenso die Caelestis Urania von Karthago (Lupi, 
Epitaphium  Severae martyris S. 68 ; A m elung, D ie Skulpturen des 
vatikanischen Museums I S. 3 0 5 );  und natürlich wurden R eisen  
zu entfernten H eiligtüm ern in  den m eisten F ällen  überhaupt nur 
unternom men, wenn man dort H eilung finden konnte, und jeden­
falls war keine R eise und ihr E rfolg so bedeutungsvoll w ie die, 
von der man die ersehnte Genesung erwartete.2 B eim  Tode dachte 
man von uralter Zeit an die R eise der Seele ins Jenseits; daraus 
allein könnte man schon das Erscheinen der Sohlen auf den 
christlichen Grabplatten erklären (s. Drexler a. a. 0 .  Sp. 5 2 8  f.); 
und w ie man bei den H eilgottheiten Genesung erhoffte, so lieg t  
für den Christen im  Jenseits das Land der E rlösung, wo alle 
Erdenpein ein Ende nim mt. D ie Übertragung war um so leichter, 
als auch in  der V orstellung der Heiden die ärztlichen Gottheiten  
zugleich Götter der Erdentiefe w aren, in der die unerschöpfliche 
Schatzkammer des Lebens und der unersättliche Schlund des Todes 
in  einem R eich vereinigt lagen.

Auch die V erdoppelung der Sohlenpaare finden w ir auf 
christlichen Grabplatten, und auch sie w ird nicht gedankenlos 
übernommen sein , knüpft sich doch dem Christen an den Gedanken 
des Todes sofort der der W iederkehr, der Auferstehung. —

D as E x-voto  des Silon hat eine Form , zu der mir keine A na­
logie auf griechischem Boden bekannt ist. In  Rom kenne ich ein  
ähnliches M onument, einen Pfeiler m it W eihung an den Iuppiter 
H eliopolitanus aus dem 3. Jahrhundert n. Chr. (A m elung a. a. 0 .  
S. 2 7 9  Nr. 15 2  Taf. 30 ).

Rom W. Amelung

1 Vgl. auch CIL VI 825 (Bona Dea?) und dazu Wissowa Kultus 
der Römer S. 177f.

2 Als Weihgeschenke bei Wallfahrten hat schon Conze (Reise auf 
der Insel Lesbos S. 31 ff.) die Platten mit Fußsohlen aufgefaßt. Vgl. 
außerdem den inhaltreichen Abschnitt in Drexlers Artikel über Isis bei 
Roscher, Mytholog. Lexikon II1 Sp. 526 ff.

[Abgeschlossen am 1. Dezember 1904.]



A r c h iv  fü r  R e l i g i o n s w is s e n s c h a f t  V I I I ,  1-





1  1

Auf Kosten des Verfassers erschien und kann durch 
die Unterzeichnete Buchhandlung bezogen werden:

Mills [L. H.], Zoroaster, Philo and Israel being 
a treatise upon the antiquity of the Avesta. 
Part I: Zoroaster and the Greeks. 8°

Preis für das in Leinen geb. Exemplar: 7  sh. überallhin.
27 Broad Street _
Oxford P a r k e r  &  S o n .

"T i_

Verlag von B. G. Teubner in Leipzig.
Nekyia. Beiträge zur E rk lärung  dor nouontdecktcn Petrusapokalypse. Von A l b r e c h t  

D i e t e r io h .  [238 S.] gT. 8. M. 6 .—.
Und. wenn ich am Schlüsse zurüokgreifen darf auf den Beweis, den ich am Anfang 

geführt zu habon glaube, daß der Text von Aklimim oln Stück ist des Petrusevangoliuins, 
so sehen w ir den fü r die Beligionsgesohichte, fü r die Genesis christlichen Schrifttums 
unendlioh w ichtigen Übergang sozusagen vor unseren Augen sich vollziehen, daß aus 
der antiken L itera tu r der orphischen Gemeinde im A nfang des zweiten nachchristlichen 
Jahrhunderts  die Schilderung von Himmel und H ölle übernommen wird in ein E van­
gelium dor Christengemeinde. E s mag das n u r in  einer lokalen Ü berlieferung der heiligen 
Geschichte stattgefunden habon, und die spätere Sichtung der heiligen Überlieferungen 
ha t solche merkwürdige Stücke aus dem Evangelienkanon wieder boseitigt. Aber gerade 
an das eschatologische Stück dos Potrusevangeliums h a t zunächst die- selbständige Petrus­
apokalypse und dann die ganze reiche Apokalyptik der späteren Zeit angesetzt. Die 
apokalyptische L itera tu r der griechischen K ulte, die uns nu r in so wenigen versprengten 
Trüm m ern erhalten ist, b ildet eine geschichtliche Linie m it den ersten christlichen Offen­
barungen vom Jenseits und m it ilem Glauben von Himmel und Hölle in der christlichen 
m ittelalterlichen W elt. Das Dokument der Übernahme aus den antiken heiligen Büchern des 
Orpheus in  das christliche Evangelium  sind die Pergam entblätter aus dem Grabe von Akhmim. 
E i n e  M ithrasliturgic, erläu tert von A l b r e c h t  D i e t e r i c h .  [X  u. 230 S.] gr. 8. 

goh. M. 6 .—, geb. jK. 7 .—
Ein Text aus dem großen P ariser Z auberpapyrus, den e inst W essely in  den 

Donkschriften der "Wiener Akademie XXXYI (1898) S. 66ff. gedruckt h a t, w ird m it 
kritischem  A pparat und Übersetzung vorgelegt. D er erste Teil der E rläuterungon tr i t t  
den Beweis an, daß w ir in  diesem Text die L iturg ie eines M ithrasdienstes besitzen, und 
liefert eine Roiliu von Untersuchungen über H erkunft und Quellen des m erkwürdigen 
Unstovblichkeitssakramentes (h j ta & u v a t ta f id f heißt das Stück im Papyrus selbst). D er 
zweite Teil gibt oinen ersten V ersuch, die im m er w iederkehrenden Form en und Bilder 
mystischer L iturg ie auszulösen, ijnd verfolgt im  einzelnen die V ereinigung dos Gottes 
und des M euschen als ein Essen des Gottes, als die Liehesvereinigung des Menschen m it 
dem Gotto, die Gotteskindschaft, die W iedergeburt, die H im m elfahrt der Seelo zu Gott, 
eine feato B ilderroihe, die einem bestimmten Kreise spätantiker K ulte und dom Christen­
tum gemeinsam, dom jüdischon K ult aber fremd ist. E iu  W ortregister zum Toxt der 
Liturgie, ein R egister des O rthographischen und Grammatischen und ein Sachregister zu 
den Erläuterungen sollen die A usnutzung dos Buches fü r verschiedenartige w issenschaft­
liche Zwecke erleichtern.
D ie M ysterien des M ithra. E in  Beitrag zur Religionsgeschiohte der rümiaoheu 

Kaiserzeit. Von F r a n z  C u m o n t ,  Professor der alten Geschichte an der Universität 
Gent. A utorisierte deutsche Übersetzung von G e o rg  G e h r ic h .  M it 9 Abbild, i. Text 
und auf 2 Tafeln, sowie 1 Karte. [XVI u. 176 S.] gr. 8. geh. JC — .5, geb. J(. 5.60. 

C u m o n t s  umfassende Forschungen über den K ultus des iranischen Liohtgottes 
M ithra , welcher im Gewände der antiken Mysterien seit dem Anfänge unserer Zeit­
rechnung auch im Abendlande zahlreiche Anhänger gewann und als m ächtiger Nebon- 
buhler dos Christentums m it diesem um die W eltherrschaft ra n g , gohören nach dem 
U rteil maßgebender Fachgenossen zu dem Bedeutendsten, was in  jüngster Zeit au f dem 
Gebiete der Ileligionsgeschichte des A ltertum s geleistet worden ist. DaB vorliegende Buch 
faßt die wesentlichen Ergebnisse dieser Forschungen in  knapper, aber fließender Dar­
stellung zusammen, ohne den L e E e r  durch viel gelehrtes Boiwerk zu ormüdon.



Inhalt Seite
I A b h a n d lu n g e n  . . ................................................................................  1

Mutter Erde von A l b r ech t D ie te r ic h  in Heidelberg . . . .  1
Etymologische Beiträge zur Mythologie und Ii eligionsgeschichte 

(2 7 tE l(o g  und t £ q u s )  von H erm an n  O s th o ff  in Heidelberg 61
Hyperboreer von O tto  S ch rö d er  in B e r lin .................................. 69
Zur Heiligenverehrung im modernen Islam Syriens und Nord­

afrikas von F r ie d r ic h  S c h w a lly  in G ießen.........................  85
Die Symbolik des MaBh in dfen semitischen Sprachen von

K .V o lle r s  in J en a ............................................................................. 97
Über die Begriffe Seele, Geist, Schickaal bei dem Ewe- und

Tschivolk von Missionar D. W e ste r m a n n  in Tübingen . . 104
II B e r ic h te /  ... ............................................................................................... 114

6 Altgermanische Religion von F. K au ffm an n  in Kiel . . . 114
7 Islam von C. H. B eck er  in H e id e lb erg ............................ . 129

III M it t e i lu n g e n  und  H in w e is e  . ........ ...........................................144
Neue Funde von Knosos und Ausgrabungen im östlichen Kreta 

von G. K aro , Phrygisches von A lfr e d  K ö r te , Kleine Mit­
teilungen von F. W. v. B is s in g ,  J .W e llh a u s e n , A. D ie t e ­
r ic h , E itr e m  (Kristiania), L. D eu b n e r , Ex-voto an As­
klepios von W. A m e lu n g  (mit einer Tafel).

D ie n ä c h s t e n  H e f t e  werden außer den an gekündigten Berichten 
folgende zum T eil bereits eingesandte zum T eil sicher zugesagte Ab­
handlungen enthalten: F u r t w ä n g le r  „Charon und die Seelen auf 
schwarzfigurig attischer V ase“, L ö s c h c k e  „Sarkophag von Abusir“, 
W o lt e r s  „Faden und Knoten als A m ulette“, v o n  B is  s in g  „Ägyptische 
K notenam ulette“, S t e n g e l  ^Aldrjg xlvTonaXog“, K r o l l  „Alte Tauf- 
gebräuche“, W . K ö h le r  „Die Schlüssel des Petrus“, S u d h a u s  „Über 
lautes und leises B eten“, S ie b o u r g  „Zwei Goldplättchen m it griechi­
schen Inschriften aus der Sam m lung C. N ießen-K öln“, K o r n e m a n n  
„Die H eiligtüm er im  antiken Herrscherkult, ein B eitrag zur Geschichte 
des sakralen Rundbaues“, R a d e r m a c h e r  „Den Erinyen fluchen“, 
D ie t e r i c h  „Mutter Erde“ (Fortsetzung), „Somm ertag“, K a ro  „ABC- 
Denkm äler“, D e u b n e r  „Römische D evotion“, V ö l le r s  „Die solare Seite 
des alttestam entlichen Gottesbegriffs“, Go th e  in  „Legende und K illt des 
heiligen Jacohus“, B. K a h le  „D erRagnarökm ythus“, R ic h a r d  M .M ey er  
„Kriterien der A neignung“, M. H ö f le r  (T ölz) „Sta. Lucia auf ger­
manischem Boden“, C u m o n t „L'apotheose des empereurs Romains“, 
Z i e l i n s k i  (St. Petersburg) „Hermes und die Herm etik“, F. C. C o n y -  
b e a r e  (Oxford) „Die jungfräuliche Kirche und die jungfräuliche Mutter, 
eine Studie über den Ursprung des M ariendienstes“ (deutsche Über­
setzung von O ttilie C. D eubner), E s t l i n  C a r p e n te r  (Oxford) „The 
third vagga o f the D lgha N ikäya“, E d  v. L e h m a n n  „Teufels Groß­
m utter“, T h o m so n  (Kopenhagen) „Orthia“, W . B r a n d t  (Amsterdam) 
„Über den mandäischen D iw an“, L e o  S t e r n b e r g  (Petersburg) „Die 
R eligion der Giljaken“ (übersetzt aus dem russischen Manuskript von  
A. v. P eters), B a g r a t  C h a la t ia n z  „Aberglaube der Armenier“.

Hierzu Beilagen von Pani Baatz in B e r l in , J. C. B. Mohr (Paul Siebeck) 
in T ü b in g e n , sowie von B. 6 . Teubner in L e ip z ig ,  welche wir der 

, Beachtung unserer Leser bestens empfehlen.


