ARCHIV
FUR RELIGIONSWISSENSCHAFT

UNTER MITREDAKTION VON

H.  USENER H. OLDENBERG C. BEZOLD
K. TH. PREUSZ

HERAUSGEGEBEN VON

ALBRECHT DIETERICH

ACHTER BAND

LEIPZIG
DRUCK UND VERLAG VON B. G. TEUBNER
1905






Inhaltsverzeichnis

I Abhandlungen Seite
Mutter Erde Von Albrecht Dieterich in Heidelberg . . . . 1
Etymologische Beitrige zur Mythologie und Religionsgeschichte
Von Hermann Osthoff in Heidelberg . R 51
Hyperboreer Von Otto Schroeder in Berlin . . . 69
Zur Heiligenverehrung im modernen Islam Syriens und Norda,fnkas
Von Friedrich Schwally in Giefen . . . . 85
Die Symbolik des Mash in den semitischen Sprachen Von
K.Vollers in Jena . . 97
Uber die Begriffe Seele, Geist, Sclucksal be1 dem Ewe und Tscln-
volk Von Missionar D. Westermann in Tdbingen . . . 104
Mutter Erde und Verwandtes bei den Semiten Von Th. Noldeke
in Strabburg . . . 161

Zwei hellenistische Hymnen Von R Re1tzenste1n in Straﬁburg 167
Charon Eine altattische Malerei Von Adolf Furtwingler in

Miinchen . . . .. . 191
’didns Kivrémolog Von Paul Stenwel in Berhn Co. . 203
Die Schliissel des Petrus Versuch einer 1e11010nsgesch10hthchen Er-

klirung von Matth. 16,18.19 Von W. Kohler in GieBen . . 214

Die Religion der Giljaken Von Leo Sternberg, Ethnograph an
der Kaiserl. Akademie der Wissenschaften zu St. Petersburg
Aus dem russischen Manuskript {ibersetzt von A. vonPeters 244. 456

Hermann Usener von Albrecht Dieterich . . . L. I—XI
Hermes und die Hermetik Von Th. Zielinski in Petersburor .. 821
Die jungfriuliche Kirche und die jungfriiuliche Mutter Eine Studie

iiber den Ursprung des Mariendienstes Von F. C. Conybeare,

M. A, F.B.A. in Oxford Aus dem Englischen tibersetzt von

Ott111a, C. Deubner . . . . 873
Zwei griechische Goldtinien aus der Sammlung O A NleBen in

Kéln Von Max Siebourg in Bonn. . . . . 890
Teufels GroBmutter Von Edv. Lehmann in Kopenhaoen .o 411

Der Ragnarokmythus Von B. Kahle in Heidelberg-Neuenheim . 431



v Inhaltsverzeichnis

II Berichte Seite
6 Altgermanische Religion Von Fr. Kauffmann in Kiel . . 114
7 Islam Von C. H. Becker in Heidelberg . . . 129
8 Alte semitische Religion im allgemeinen, israelitische und Judmche
Religion Von Fr.Schwally in Giefen . . . ... 275
9 Syrisch und Athiopisch Von C. Bezold in Heldelbercr . . . 286
10. Griechische und rémische Religion (1903) 1904 19056 Von Al-
brecht Dieterich in Heidelberg . . . 474
11 Archiologische Funde und Forschungen Von Georor Ka.ro in
Athen . . . . . e 511
12 Australien 1903/04 Von W Foy in Koln . .o 526

IIT Mitteilungen und Hinweise

Von G. Karo (Neue Funde von Knosos) 144; (Ausgrabungen im &stlichen
Kreta) 148; A. Korte (Phrygisches) 150; Fr. W. v. Bissing (Zu
H. Useners Dreiheit) 154; Wellhausen (Negenborn) 155; Albrecht
Dieterich (Enneakrunos) 156; S. Eitrem (Schiitzende Wunder-
kleider) 156; L. Deubner (Hadaczek, Ohrschmuck der Griechen
und Etrusker; Alphabetinschrift; Buchstaben, gegen die Pest zu
tragen) 157; W. Amelung (Ex-voto an Asklepios) 157.

Paul Perdrizet (Le miracle du vase brisé) 305; L. Deubner (Basiner,
Ludi saeculares) 310; B. Kahle (Der gefesselte Riese) 314; Siegmund
Frinkel (Bedeutungsentwicklung von ,,Handlung* zu ,,Zauber* im
Semit.) 316; G.Knaack (Weihinschrift der Gottin Ma) 817; S.Brandt
(Zutt, Legende von der h. Ursula) 317; F. Hiller von Gértringen
(Alphabetinschriften) 317; Rudolf Hackl (Alphabete) 318; H.Usener
(Alphabetzauber bei der consecratio ecclesiae) 318; L. Deubner
(eiserne Opfertiere aus Kehlheim) 318; (Sarkophag aus Karthago;
Kultdenkmiler der sog. threkischen Reiter; Blutritual beim arabischen
Ahnenopfer) 319; (Goldziher, Arab. Parallelen zu ,,Milch und Honig*;
Relief mit Darstellung eines Reiters; Geist der Getreidedarre bei
den Grofrussen; Bestattung auf den Salomoinseln) 820.

Von Fr.PaulDhorme (La Terre mére chez les Assyriens) 560; A. Wiede-
mann (Alphabet) 552; C. Brockelmann (Ein Tieropfer in der
georgischen Kirche) 654; B. Kahle (Der hochste Name) 556;
E. Hoffmann-Krayer (Zur Binde- und Losegewalt des Petrus)
558; H. Usenert (Quellenverehrung) 559.

Register von G. A, Gerhard 561




ARCHIV
FUR RELIGIONSWISSENSCHAFT

UNTER MITREDAKTION VON

H. USENER H. OLDENBERG C. BEZOLD
K. TH. PREUSZ

HERAUSGEGEBEN VON

ALBRECHT DIETERICH

ACHTER BAND

ERSTES HEFT
MIT EINER TAFEL

AUSGEGEBEN AM 6. DEZEMBER 1904

1904
LEIPZIG
DRUCK UND VERLAG VON B. G. TEUBNER



ARCHIV FUR RELIGIONSWISSENSCHAFT

Herausgegeben von Albrecht Dieterich
Druck und Verlag von B. 6. Teubner in Leipzig, Poststr. 3

h “>
Jihrlich 4 Hefte zu je etwa 7 Druckbogen; der Preis fiir den Jahrgang betrigt
16 Mark; mit der ,,Zeitschriftenschan** der Hessischen Blitter fiir Volkskunde
20 Mark. Alle Buchhandlungen und Postanstalten nehmen Bestellungen an.

Das ,,Archiv fiir Religionswissenschaft* will in seiner Neugestaltung
zur Losung der nichsten und wichtigsten auf diesem Gebiete bestehenden
Aufgaben, der Erforschung des allgemein ethnischen Untergrundes
aller Religionen, wie der Genesis unserer Religion, des Untergangs
der antiken Religion und des Werdens des Christentums,.insbesondere
die verschiedenen Philologien, Vélkerkunde und Volkskunde und
die wissenschaftliche Theologie vereinigen. Die Forderung vorbereitender
Arbeit, wie sie eine Zeitschrift leisten kann, ist hier zum gegenwiirtigen Zeit-
punkt .in besonderem MaBe berechtigt. Der Aufgabe der Vermittlung
zwischen den verschiedenartigen Forschungsgebieten soll die Einrichtung
der Zeitschrift besonders entsprechen. Neben der X. Abteilung, die wissen-
schaftliche Abhandlungen enthilt, sollen als II. Abteilung Berichte stehen,
in denen von Vertretern der einzelnen Gebiete kurz, ohne irgendwie Voll-
stindigkeit anzustreben, die hauptsichlichsten Forschungen und Fort-
schritte religionsgeschichtlicher Art in ihrem besonderen Arbeitsbereiche
hervorgehoben und beurteilt werden. RegelmifBig sollen in fester Verteilung
auf zwei Jahrgéinge wiederkehren Berichte aus dem Gebiete der semitischen
(C. Bezold mit Th. Noldeke, Fr. Schwally, C. H. Becker), agypti-
schen (A. Wiedemann), indischen (H. Oldenberg), klassischen
(H. Usener, A. Dieterich, A.Furtwingler), germanischen Philo-
logie (F.Kauffmann) und der Ethnologie (K. Th. PreuB). Gelegentlich
sollen in zwangloser Auswahl und Aufeinanderfolge Berichte {iber andere
Gebiete ihre Stelle finden, so iiber christl. Legendenliteratur und -forschung
(H. Usener), tiber neugriechische Volksreligion (N.G.Politis und Bernh.
Schmidt), iiber keltisch-germanische Religion (M. Siebourg), iiber slawische
Volksreligion (Javorsky), tiber russische Volksreligion (L.Deubner). Die
I11. Abteilung soll Mitieilungen und Hinweise bringen, durch die wichtige
Entdeckungen, verborgenere Erscheinungen, auch abgelegenere und vergessene
Publikationen friiherer Jahre in kurzen Nachrichten zur Kenntnis gebracht
werden sollen, ohne daB auch hier irgendwie Vollstindigkeit angestrebt wiirde.

Auf Wunsch wird den Abonnenten des Archivs die Zeitschriftenschau
der Hessischen Bliitter fiir Volkskunde (Verlag von B. G. Teubner) zum Preise
von 4 Mark jihrlich geliefert. Dort werden regelmiBig alle Beitriige zur
Volkskunde aus Zeitschriften moglichst vollstiindig mit kuarzer Inhaltsangabe
aufgefiihrt und am SchluB des Jahrgangs ein sachliches Generalregister bei-
gefiigt. Der Preis fiir Archiv mit Zeitschriftenschau betriigt jihrlich 20 Mark.

Aufsitze fir das ,,Archiv fiir Religionswissenschaft werden wunter
der Adresse des Herausgebers Prof. Dr. Albrecht Dieterich in Heidel-
berg erbeten. Aufsitze werden mit 24 Mark fiir den Druckbogen von
16 Seiten honoriert. AuBerdem werden den Herren Verfassern von Aufsitzen
20, von Mitteilungen 10 Sonderabdriicke- unentgeltlich und postfrei, eine
groBere Anzahl auf Wunsch zu den Herstellungskosten geliefert.

Biicher zur Besprechung in den Berichten werden an die Verlags-
buchhandlung B. G. Teubner, Leipzig, PoststraBe 3 erbeten.



I Abhandlungen

Mutter Erde
Von Albrecht Dieterich in Heidelberg

Vorbemerkung. Zum Verstindnis der folgenden Ausfiihrungen ist
es notig zu wissen, daB sie den Anfang einer Reihe von Untersuchungen
bilden, die zusammen den Titel filhren werden: °Volksreligion. Versuche
wber die Grundformen religiosen Denkens’.

Wer Volksreligion erforschen will, wird immer zuerst und
vor allem den Volksbrauch zu befragen haben. Weder die
mythische Erzihlung, die vom Ritus mehr und mehr losgeldst
ihre eigenen, immer freieren Entwickelungsformen ausgestaltet,
noch die Deutungen, die das Volk selbst mit dem Wechsel
religioser Hauptanschauungen und mit dem Schwinden der
Erinnerung an verlorenen und vertriebenen Glauben fortwéhrend
verandert, konnen uns den Aufschluf iiber Grundformen reli-
giosen Denkens geben, den die allezeit am zihesten fest-
gehaltene , heilige Handlung®, soweit sie durch scharfe Be-
obachtung und zuverlissigen Bericht jedem Zweifel und jedem
Schwanken enthoben werden kann, allein noch zu bringen im-
stande ist. Wenn der Glaube, der ihn schuf, lingst ab-
gestorben ist, bleibt der Ritus Jahrhunderte lebendig in
dem, was wir kurzerhand, ohme einstweilen Miiverstindnis
zu fiirchten, ,Volksbrauch nennen. Ist doch auch bei der
Untersuchung des religitsen Denkens der sog. , Naturvolker®
der Tatbestand der Riten und Briuche, die ohne Vorurteil
beobachtet und einwandfrei beschrieben, ja neuerdings gar

nicht selten bereits photographiert worden sind, die sicherste,
Archiv f, Religionswissenschaft. VILI. 1



2 Albrecht Dieterich

oft die einzige zuverlissige Grundlage, auf der einstweilen ge-
baut werden kann, wihrend Beobachtungen, die durch das
Mittel sprachlicher Verstindigung gingen, in der Regel den
mannigfaltigsten Fehlerquellen ausgesetzt waren.

Der, welcher Grundformen religiosen Denkens erkennen
will, muB mit der Untersuchung des Brauches des , Volkes“
beginnen, d. h. um es so kurz als méglich zu bezeichnen, der
,» Unterschicht“ der Nationen, die nicht durch eine bestimmte
Kultur geistiz umgestaltet und bis zu einem stiirkeren oder
geringeren Grade religios umgeformt und durch die Einwirkung
bestimmter geschichtlicher Personlichkeiten iiber alten Glauben
hinausgefiihrt ist. GewiB ist auch die unterste Schicht durch
Personen in geschichtlicher Entwickelung gestaltet; fiir uns
aber ist hier weder Geschichte noch Perstnlichkeit erkennbar,
fiir uns handelt es sich eben um den ,allgemein ethnischen
Untergrund® den ewigen und gegenwirtigen, aus dem alle
historischen Religionen wachsen, aus dem sie immer wieder
urspriingliches Leben ziehen und in den sie zuriicksinken,
je nachdem ihr geschichtliches Leben sich auslebt. Der
nalte“ Glaube ist jedesmal fiir den, der {iber ihn hinaus ist
oder zu sein meint, das, was bei uns im entsprechenden Falle
Aberglaube genannt wird. Der aberglidubische Brauch ist immer
einmal Ritus des lebendigen G(laubens gewesen, mogen nun
auch mit dem BewuBtsein seines urspriinglichen Sinnes seine
fritheren, hiufig viel hSheren und reicheren Ausfiihrungsmittel
verloren gegangen oder zu kliglicher Niedrigkeit herab-
gesunken sein; der niedere Volksbrauch war einmal hohe
Kultceremonie, vielleicht das Sakrament einer groBen Gemeinde
— wenn das auch nicht etwa so verstanden werden soll, als
gibe es keinerlei , Aberglaube®, der nicht als NebensproB auf
den niederen Landflichen hitte erwachsen kinnen, die nun schon
mit den verfallenen Resten verwesender Religion gediingt waren.

Im geschichtlichen Leben der Kulturnationen ist das Altere
in Glaube und Brauch in der Regel unten zu liegen gekommen,



Mutter Erde 3

Wwo es sich mit unausrottbarer Zshigkeit, oft fiir uns nur noch
an schwachen Lebenszeichen erkennbar, festgeklammert hat.
Wer in der Untersuchung des Volksbrauches von den Uber-
lieferungen der antiken Vilker ausgeht, wie ich es tue, wird
immer wieder mit der groBen Schwierigkeit zu kimpfen haben,
daB eben diese Uberlieferungen von antikem Volksbrauch,
durchsetzt von sicher falscher spiteren Deutung, oft oder
meist fiir uns schlechterdings unverstindlich bleiben, solange
wir nicht entsprechenden Brauch bei anderen Vilkern heran-
ziehen, wo er etwa in einer sozusagen noch verwandt .ge-
bliebenen Umgebung sicher verstindlich ist. Aber diese
Analogien — ich wende ausdriicklich hier die Bezeichnung
vergleichender Religionsforschung nicht an — diirfen zu nichts
Weiterem fiihren, als daB wir mit ihnen ausgeriistet die Uber-
lieferungen, die wir interpretieren wollen, besser und tiefer
verstehen, ohne daB wir von den Uberlieferungen der anderen
Volker irgend etwas hiniibersetzen in die tatsichlichen Liicken
geschichtlicher Tradition, die wir nicht ausfiillen konnen.
Die wesentlichsten Dienste der Analogie wird uns immer die
Kenntnis des Brauches unseres eigenen Volkes leisten miissen,
weil wir da je nachdem der Gefahr des Milverstehens am
wenigsten ausgesetzt sind und weil wir ganz doch nur be-
greifen, was in unserem eigenen Leben irgendwie analog lebt,
was Fleisch ist von unserem Fleische, Blut von unserem Blute.

Durch die Volksreligion zu der Erkenntnis von Grund-
formen religiosen Denkens vorzudringen, wird am ersten Aus-
sicht haben, wer den Brauch und Ritus priift, der um die
Grunderlebnisse und Grundriitsel menschlichen Lebens fest-
geblieben ist. Man hat immer wieder beobachtet, daB um
Geburt, Hochzeit und Tod bei weitem am ausgedehntesten
und zéhesten der Volksglaube bei den verschiedensten Vdlkern
seine Briiuche gruppiert und festgehalten hat: da sind allezeit
fir die Volker Centralpunkte religiésen Denkens gewesen.

Von mehr oder weniger zeitlich Urspriinglichem sollte in
1%



4 Albrecht Dieterich

solchen Fragen im einzelnen iiberhaupt nicht geredet werden.
Wer vermiBt sich denn tiberhaupt so die Frage zu stellen, ob
die Eindriicke von irgendwelchen Naturerscheinungen oder
etwa des Ereignisses des Todes zuerst die groBeren Wirkungen
auf das religiose Denken und Empfinden des primitiven Menschen
gemacht haben? Als ob der primitive Mensch in einer Ein-
heit und Einheitlichkeit begrifflich zu erfassen oder geschicht-
lich zu erreichen wire. Und doch vermiBt man sich immer
wieder, den ,Ursprung® der Religion im Seelenkult oder in
Naturverehrung irgendwelcher Art nachweisen zu wollen?, eines
so falsch oder vielmehr so unwiBbar wie das andere. Aber
von solchen Fragen, die einstweilen den , Religionsphilosophen
iiberlassen bleiben sollten, abgesehen: iiber alle anderen irdischen
Eindriicke hinaus bewegt den Menschen das Geheimnis der
Zeugung und des Sterbens. Die Fiille der Briuche bei Ge-
burt, Hochzeit und Tod zeigt es in den Uberlieferungen auch
der antiken Kulturvilker. Hier gilt es einzusetzen, wenn wir
zu den Wurzeln religioser Anschauung auch dieser Vilker ge-
langen, ich will lieber sagen, einen Weg ausfindig machen
wollen. Die Frage des Woher und des Wohin des Menschen
beantwortet jeder Mensch irgendwie nach MaBgabe der Formen,
in denen sein Denken gefaBt ist. Hier sind die groBten Ge-
heimnisse nicht nur, hier sind die Michte, die den ganzen
Menschen, sein Empfinden und Wollen im Innersten erregen,
hier glaubt nicht nur der primitive Mensch das Wirken gbtt-
licher Wesen besonders unmittelbar zu erkennen, die Schauer
der Angst vor den UnfaBbaren, die versohnt und verscheucht
werden miissen, und das Driingen nach der Hilfe der Un-

1 Das Vermessenste ist es freilich, wenn Leute, die gar nicht
wissen, in welchem Sinne heutige Hauptbegriffe geprigt und gebraucht
sind, mit ihnen MiBbrauch treiben und etwa solchen, die unter Animis-
mus die Beseelung der gesamten Natur in einem unwillkiirlichen not-
wendigen Denkvorgang verstehen, vorwerfen, da8 sie den Seelenkult zur
Grundlage aller Religion machen, oder aber — noch hiufiger — den
»Animismus* lehren wollen, den sie verkehrt verstanden haben.



Mutter Erde 59

berechenbaren, die gelockt und gezwungen werden miissen.
Erzeugtwerden und Sterben ist das Geheimnis des Menschen-
anfanges und des Menschenendes; Zeugungskraft und Zeugungs-
drang ist das Wunder seines Leibes und Lebens, Todesgrauen
das einzige Schrecknis, das auch der starke Mann nie véllig
zu bannen vermag, das ritselhaft Furchtbarste, das dem Leben-
digen hassende Feinde, die , Todfeinde“, antun konnen.

Wir wiirden weite Umwege gehen, wollten wir alles an-
fiilhren, was wir aus dem griechischen und romischen Alter-
tum von den Briuchen wissen, die sich um die Geburt des
Menschen festgesetzt haben; denn hier miiiten wir zunichst be-
ginnen. Vieles findet sich bequem in allerlei Handbiichern zu-
sammengestellt. Wir wiirden auch vielfach nur immer wieder
gewisse, uns geniigend vertraute Anschauungen kennen lernen,
vor allem die gerade bei der Geburt eines Menschen besonders
michtige Dimonenfurcht, aus der eine mannigfaltige Reihe
von Schutz- und AbwehrmaBregeln vor, wihrend und nach
dem Geburtsakte hervorgehen, weiterhin die mannigfachsten
Reinigungsbriuche, die Bindung des Kindes an den hiuslichen
Herd und seinen geweihten Bannkreis etwa durch einen , Um-
lauf“, die Weihung von Teilen des Kindes an gottliche Wesen,
die sonst sein Leben verlangen kionnten, oder gar die Namen-
gebung mit ihren Reinigungs- und Weiheriten. Es bleibt
uns in all den Begehungen kaum irgend etwas unklar, es fiihrt
uns aber auch kaum irgend etwas bis zu dem Punkte, an dem
sich ein Glaube iiber die Herkunft des neuen Wesens erkennen
lieBe. Es ist ja auch das bedeutsam, daB sich so vielfach
im Volksbrauch gerade das in tiefem Hintergrund verbirgt,
was das groBe Geheimnis anzutasten schiene.

I

Es mogen drei seltsame Riten bei Geburt und Tod, von
denen uns aus rémischem Altertum man mdchte sagen ganz
zufillig vereinzelte Zeugnisse geblieben sind, den Ausgangs-



6 Albrecht Dieterich

punkt der Untersuchungen bilden. Sie sind aus den Uber-
lieferungen eben dieses romischen Altertums allein, das sie
bis in spite Zeit getibt und gekannt hat, nicht zu erkliren.

1 Seit lange bin ich aufmerksam geworden auf den be-
deutsamen Wortlaut einer ganz versprengten Angabe von romi-
schem Brauch, die uns zuniichst gar nichts Besonderes zu iiber-
liefern scheint. Bei Augustinus (de civ.d.IV 11) wird nach Varros
Antiquitates rerum divinarum neben Gottheiten, die mit der
Gteburt des Menschen zu tun haben, auch Levana genannt: sie
hebe die Kinder von der Erde, levat de terra'. Man wird
eine Erklirung, wie sie gegeben worden ist, daB Levana die
Kinder von der Erde aufhebe, um sie fiir die Zukunft dazu
kriftig zu machen, sich selbst von der Erde erheben zu konnen,
nicht ernsthaft erwigen wollen. Um so geneigter wird man
vielleicht sein, eine Levana zu verstehen, die den Vater
das Kind von der Erde aufnehmen liBt in dem bekannten
rechtlichen Akt, durch den der Vater das Kind anerkennt.?
Die rechtlich feststehenden Ausdriicke fiir diesen Akt sind aber
tollere und suscipere. Und der Zusatz de terra wird doch auch
dann in der Angabe solchen Brauches immerhin seltsam. Kam
es denn irgendwie darauf an, daf das Kind auf die Erde
gelegt und von dort aufgenommen wurde? Ich weill sehr
wohl, wie vorsichtig wir in der Verwendung der Deutung
einer Indigitamentengottheit wie hier der Levana sein miissen;
daB demjenigen, dem der Wortlaut bei Augustin verdankt
wird, anderswoher als aus der Deutung des Namens Levana
der Gedanke an die ferra kam, darf man behaupten, auch
wenn man den Angaben des fast unmittelbar vorhergehenden
Satzes (ipse) opem ferat nascentibus excipiendo eos sinu terrae
et vocetur Opis keine Bedeutung beilegen wird, weil das ja
aus dem Namen und der Bedeutung der Ops herausgesponnen

1S, Agahd M. Ter. Varronis antiquitatum rer. div. libri I XIV
XV XVIT XXIV. Suppl. zu Fleckeis. Jahrb. S.170. Vgl. Tertullian
ad nat. 11 11. % Preller Rom. Myth. 11* 210.



Mutter Erde T

sein mag. Ich wiirde aber auch jene immerhin nicht pricise
Uberlieferung hier nicht weiter erdrtert haben, wenn wir nicht
sonst eben den Brauch kennten, daB ein neugeborenes Kind
auf die Erde gelegt werden und von dort erst aufgenommen
werden muf. Ich fiihre zunichst einige Beispiele aus Italien
an, die in moderner Zeit beobachtet sind. Gennaro Finamore
berichtet z. B. in den ,Tradizioni popolari Abruzzesi (Curio-
sitd popolari tradizionali pubbl. Giuseppe Pittré, Torino-
Palermo 1894 p. 67ff)*: Lavato e infasciato il neonato la
levatrice lo posa in terra (Caramanico, Fara filiorum Petri). —
Basta posarlo per poco su di un panno lano steso per terra
(Ortona a mare, Citta S. Angelo). — Awvwolto in un panno lano,
il neonato si posa per poco sul piano del focolare, per fargls
indurire le ossa (Lanciano, S. Eusanio del Sangro, Castiglione
Casauria). Man wird hier unmittelbar den Eindruck haben,
daB das Legen gerade auf die Erde in dem Brauche von
wesentlichster Bedeutung ist, und man wird das Legen sul
piano del focolare vielleicht vorsichtigerweise lieber ganz von
dem Legen in terra getrennt halten.

Wenn wir uns nun weiter durch Analogien zu dem
Brauche, der in Rede steht, besser zu orientieren versuchen,
so finden wir in deutschen Landen nicht unbetriichtliche Zeug-
nisse dafiir, daB das neugeborene Kind auf die Erde gelegt
werden muB. Schon altdeutsche, im besonderen auch skandina-
vische Sitte ist es gewesen, daf der Vater das Kind eben von der
Erde, auf die es gelegt war, aufheben muBte? Aber auch
von dem heutigen Brauche gibt es mannigfache Zeugnisse:
im wiirttembergischen Oberamte Ohringen legte bis vor kurzem
die Hebamme das Neugeborene auf den Boden, von dem es
der Vater aufhob.® Auch diese Briuche fiihren darauf, daf es

! Diese Angaben verdanke ich meinem Kollegen von Duhn.

2 Weinhold Deutsche Frauen 196.

3 8o bezeugt B. H. Meyer Badisches Volksleben tm 19. Jahrhundert,
1900, 8. 15.



8 Albrecht Dieterich

wrspriinglich mit dieser Sitte noch eine andere Bewandtnis hatte,
als dafp blof3 dadurch das Kind von seiten des Vaters amerkomnt
werden sollte'; davon nicht zu reden, dal die Deutungen,
die uns vielfach gegeben werden, dal das Kind so stark,
arbeitsam, gescheit werden solle, einer aufgeklirten d.h. dem
Brauch gegeniiber lediglich unwissenden Zeit entstammen. Es
gibt sichere Zeugnisse daftir, daB wir nicht in dem Legen
des Kindes an den Herd, an den Ofen und unter den Tisch,
von dem oft berichtet wird, das Wesentliche des Brauches
zu sehen haben, von dem etwa das Legen auf die Erde erst
eine zuletzt iibrig gebliebene Abschwichung wire. Ich wurde
erst ganz sicher, daB das Legen auf.die bloBe Erde ein be-
sonderes Ingredienz der heiligen Handlungen am Neugeborenen
ausgemacht haben miisse, als mir eine hessische Landsm#nnin?
zuverlissigen Bericht gab, wie sie selbst als Kind nachtriglich
— die Krinklichkeit der Kleinen sei dem zugeschrieben, daf
sie nach der Geburt nicht auf die Erde niedergelegt worden

! So sagt schon Ernst Samter in seinem prichtigen Aufsatz Aniiker
und moderner Volksbrauch, Beilage der Allgem. Zeitunmg Nr.116 vom
25. Mai 1903. (Vgl. dess. Verf. Familienfeste der Griechen und Réomer 621F.)
Er hat bereits den antiken und deutschen Brauch auch in diesem Falle
zusammengestellt. Er findet die Erklirung mit Hilfe der griechischen
éugidgdute, bei denen das Kind um den Herd getragen und dann dort
niedergelegt wird, und mit Hilfe der deutschen Briiuche, nach denen
das Kind am Herd oder weiterhin dafiir am Ofen oder unter dem
Tische niedergelegt wird, darin, daB das Kind unter den Schutz der
Hausgotter gestellt wird. Das halte ich fiir durchaus richtig, nur er-
schopft es noch nicht das Verstindnis der einzelnen Elemente eines
Brauches, der wie die meisten Riten derart nicht aus einem einzigen
Momente entstanden zu sein und darum auch nicht aus einem Punkte
erklirt zu werden braucht. Weiteres s. oben. Die dupideduta gehdren
nicht in meinen Zusammenhang. Das Legen auf die Erde ist da,
wenigstens in unseren Zeugnissen, ganz verschwunden oder nie vor-
handen gewesen. Wieweit beides darin einen urspriinglichen Zu-
sammenhang haben kénnte, daB fiir den urspriinglichen Menschen seine
Erde natiirlich der Erdboden seines Hauses war, 148t sich auf Grund
von Zeugnissen nicht erdrtern.

* Frau Elise Mentzel in Frankfurt a. M. (aus Marburg).



Mutter Erde 9

sei — auf herbeigeschaffte frische Erde gelegt werden mubBte
unter allerlei magischen ,, Formalititen®. Dabei spielte die
Erde nicht im mindesten die Rolle eines medizinischen Haus-
mittels. Und es kann doch nur in diesem Zusammenhange
verstanden werden, wenn die Hebamme auch noch den Namen
pErdmutter” fithrt! , Hebamme“ wie ,Erdmutter” werden
dann in moderner Literatur wortlich ebenso erklirt, wie der
Romer nach dem Zeugnis, von dem ich ausging, seine Levana
erklirte.

Wenn das Kind an den Herd ohne Zweifel zu dem Zwecke
gelegt wird, es den Schutzgdttern des Hauses zu weihen und
zu verbinden, es ihrem Schutze zu iibergeben, shnlich wie
man das Kind dem Schutze der Gotter iibergibt, denen man
es im Tempel darstellt, in deren Schof man es legt, so kann
ein Legen des Kindes auf die Erde auch nur Weihung und
Ubergabe an eine Gottheit bedeuten. Diese Gottheit aber
wiire ersichtlich keine andere als die Erde selbst. Sehen wir
uns in romischen Uberlieferungen, von denen wir ausgingen,
um, so werden wir freilich eine zureichende Erklirung fiir die
Rolle, die die Erdgottheit hier zu spielen hitte, nicht finden.
Wir kennen vor allem als urspriingliche Erdgdttin die Tellus,

t Angaben bei Rochholz Alemannisches Kinderlied und Kinderspiel
279 ff. (dort auch weiteres zur humi positio infantum). Den Hinweis
verdanke ich Hoffmann-Krayer in Basel. — Den Brauch, den ich fiir
manche Gegenden in Deutschland bezeugt fand, daB man Kindern, um
deren Erhaltung man besonders bange sei, einen mit Erd zusammen-
gesetzten Namen z.B. Erdmann geben misse, um sie sicher am Leben
zu erhalten (Wuttke, Deutscher Volksaberglaube® 387, Knoop, Volkssagen
aus dem Ostl. Hinterpommern® 55), dessen ich auch in meiner Mithras-
lLiturgie 144 gedachte (ich gebe oben die Ausfithrung des dort nur, soweit
es notwendig war, angedeuteten Gedankenganges), wage ich nun nicht
mehr irgendwie zu verwenden, nachdem mich Edward Schroder belehrt:
,,Erdmann, Erdwin usw., usw. besonders aber Erdmuth und Erdmuthe
sind ebenso wie die ihnen gegebene Deutung eine Erfindung ober-
gichsischer Pastoren aus dem 17. Jahrhundert. Freilich hat den
Pastoren ihre Theologie allein die oben angedeutete Erklirung doch
wohl nicht eingegeben.



10 Albrecht Dieterich

wie sie spiter so hiufig heiBt, Tellus mater. Nur ein Zeug-
nis wollen wir hier festhalten, das uns nahe an die Sphire
fithrt, in der wir untersuchen. Tellus wird bei der Ehe-
schlieBung angerufen: zu der Stelle in Vergils Aeneis IV, 166,
wo es heiBt, als Aneas und Dido in die Hohle flichen, in der
sie ihre Hochzeit begehen, prima et Tellus et pronuba Iuno
dant signum, steht bei Servius: quidam same etiam Tellurem
praeesse nuptiis tradunt; nam et in auspiciis nuptiarum
invocatur: cut eliam virgines, vel cum ire ad domum
mariti coeperint, vel iam ibi positae, diversis nomini-
bus vel ritu sacrificant. Alle antiken Hochzeitsriten, so-
weit sie mnicht einfach lustralen Charakters sind (was denn
freilich doch 6fter keine ganz ausreichende Erklirung ist) oder
sich auf die Aufnahme der Frau in einen neuen Kult beziehen,
gelten der Zeugung und Geburt, dem Kindersegen. Ungezwungen
ergibt sich der Gedanke, daB die Tellus mater ihn geben soll.

Aber wir konnen auf rémischem Boden zu weiterer Er-
kenntnis nicht kommen. Die angezogenen Zeugnisse stehen
zu vereinzelt. Und ebensowenig ist in Deutschland fiir die
deutschen Briuche, die angefiihrt wurden, irgendeine direkte
Aufklirung zu finden. Wir miissen wiederum weiter greifen,
um durch noch andere Analogien womdglich belehrt und besser
orientiert zuriickkehren zu konnen.

Wer auch nur ein wenig die Literatur tiber die sogenannten
kulturlosen Vélker beachtet hat, der weiB, wie verbreitet bei
vielen von ihnen der Glaube an eine ,Mutter Erde“ ist. Bei
ihnen sind ,Volksglaube“ und ,Volksbrauch® ihre ganze
Religion und ihr ganzer Kultus. Bei den Eingeborenen von
Nordamerika, den Indianern, spielt die Erdmutter die groBte
Rolle. Den Comantschen ist die Erde ihre eigene Mutter, der
groBe Geist ihr Vater. General Harrison rief den Hiuptling
der Shawnees, Tecumseh, zu einer Unterredung ,Komm her,
Tecumseh, und setze dich zu deinem Vater!“ ,Du, mein
Vater?“ sagte der Héuptling. ,Nein, die Sonne dort (nach



Mutter Erde 11

ihr hinweisend) ist mein Vater und die Erde ist meine Mutter,
ich will an ihrem Busen ruhen®, und er setzte sich an ihren
Busen. Die Kariben sagten beim Erdbeben, daB ihre Mutter
Erde tanze; sie gebe ihnen so ein Zeichen, daf sie auch
tanzen sollten.! Aus Central-Australien berichten Spencer
und Gillen? von einem Erdloch und daranliegenden Stein, the
Erathipa stone, aus dem die Kinder herauskommen. There
is on one side of it a round hole through which the spirit
children are supposed to be on the lookout for women who may
chance to pass near. Weiber, die Kinder wiinschen, wallfahrten
zu diesem Steine. It is firmly believed that wvisiting the stone
will result in conception. If a young woman hat to pass wear
to the stone and does not wish to have a child she will carefully
disquise her youth, distorting her face and walking with the aid
of a stick. She will bend herself double like a very old woman,
the tones of whose voice she will imitate, saying ,Don’t come to
me, I am an old woman“?

Bei den Armeniern gilt die Erde ,als der Mutterstoff,
aus dem der Mensch geboren wird“* In Mirchen und Sagen

1 Pylor Anfinge der Kultur (Ubers. Spengel u. Poske) I 321; dort
weitere Quellenangaben.

2 Spencer and Gillen The Native Tribes of Central Australia 337.

$ Nach dem Glauben der Maori in Neuseeland entstehen die
Menschen so, daB zwei gottliche Wesen, der Tiimaarauta, der den festen
Kern, das Gebein der Erde repriisentiert, und der Tiimataaraatai, der
die lockere Hiille, den Strandaufwurf, das Fleisch des Landes repriisen-
tiert, Menschengestalt annehmen, Schirren Die Wandersagen der Neu-
seelinder 147, wo noch die bedeutsame Tatsache angegeben wird, daB
whenua, dag Wort fir Erde, auch die Placenta bedeute, ,,welcher nach
neuseelindischer Lehre ein 8o vorwiegender Anteil an der Menschen-
erzeugung zukommt*‘.

4+ So lautet wortlich die Angabe, die mir Herr Chalatianz, Lektor
an der Universitit Heidelberg, gemacht hat. Auch die oben folgenden
Angaben iber armenischen und russischen Glauben stammen von ihm.
Er ist des Deutschen so michtig, daB auch seine deutsch gemachte
Angabe objektiven Wert hat. Armenischem und russischem Volksglauben
ist er seit langerer Zeit zu wissenschaftlichen Zwecken nachgegangen.



12 Albrecht Dieterich

brauchen die Divs dem Menschen gegeniiber hiufig das Attribut
»Holatsin®, d.i. ,Erdgeborener”. In russischen Liedern und
Sagen ist ein Ausdruck gebrduchlich, der etwa die ,Mutter
Feucht-Erde“ bedeutet. In der Mythologie der Lappen und
Esthen ist es nicht anders, sie verehren die Erde als ihre
Mutter. Die Finnen haben Ukko, den GroBvater, den Himmels-
gott, und Akka, die GroBmutter, die Himmelsgttin® Die
Esthen rufen die Erde als Schutzgéttin der menschlichen
Geburt an? — ein fiir uns besonders bedeutsamer Zug.
Einige Stdimme Indiens haben noch heute einen ausgebildeten
Kultus der Erdmutter, wikrend z. B. schon fiir den vedischen
Glauben die Erde und der Himmel Michte von nur schatten-
hafter Bedeutung geworden waren. Mit einem aus ,uralter Zeit
ererbten Ausdruck, so driickt sich Oldenberg® aus, wird vom
Vater Himmel, der Mutter Erde gesprochen. Besonders deutlich
1Bt sich noch die Vorstellung der alten Peruaner und mehr
noch der Mexikaner erkennen. Die ersteren verehrten die Mama-
Pacha, die ,Mutter-Erde®“. Die Mexikaner kamen, so glaubten
sie, aus der Erde, aus Chicomoztoc, dem Ort der sieben
Hohlen. Der ,Ort, wo die Kinder der Menschen erzeugt
werden®, ist zugleich das Totenreich. HEs ist zugleich die
Unterwelt, der Ort der Vorfahren und die Urheimat! Die
Peruaner kennen aber auch steinerne Menschen, die erst durch
Namengebung belebt wurden, und es ist wohl nicht voreilig
angenommen, daf die Menschen, die etwa nach dem Glauben
der Iranier aus Reispflanzen, der Altnorweger aus Asgkr und
Embla, Esche und Ulme wurden, eben auch als aus der Erde
hervorwachsend nach dem gleichen Glauben an die Mutter der
Menschen, die Erde, beurteilt werden miissen. Freilich muB

1 Tylor a.a.0. L2711 * Castrén, Finn. Myth. 89.

3 Religion des Veda 240.

¢ K. Th. PreuB Archiv f. Religionswissensch. VII 284. Vgl. Preuf
Die Feuergitter als Ausgangspunkt zum Verstindnis der mex. Religion,

Mitt. anthrop. Ges. 1908, 1481



Mutter Erde 13

immerhin auseinandergehalten werden, ob es sich um einen
Mythus von der Entstehung der ersten Menschen handelt! oder
um einen Glauben an die Herkunft jedes einzelnen Menschen,
der geboren wird, so sehr beides offensichtlich in einem engen
Zusammenhang gestanden hat.

Den Brauch, das neugeborene Kind auf die Erde zu legen,
habe ich in der mir bekannt gewordenen Literatur nur einmal
bezeugt gefunden: bei den Weddas auf Ceylon werde das Neu-
geborene ,auf die Erde deponiert und dann ein Pfeil an seine
Seite hingelegt®, das sei ,eine nie vernachlissigte Ceremonie,
welcher die Weddas von Wewatte die groBte Wichtigkeit bei-
legten®.?

Nach diesem Umblick in die Anschauungen so verschiedener
Menschenarten der Erde miissen wir doch noch einmal zuriick-

! Die kosmogonischen Mythen vieler Naturvilker kennen ein erstes
Paar, aus dem alles entsteht, das Weib ist die Erde, der Mann nicht
selten der , Himmel“ oder auch der Somnnengott, das Befruchtende
natiirlicherweise Sonnenstrahl oder RegenguB. Recht lehrreich sind
Erzihlungen wie die des neuseelindischen Schipfungsmythus: Himmel
und Erde hielten sich als Ehepaar umfa8t, das alle Wesen erzeugte,
die aber alle im Dunkeln waren, weil jene sich so dicht umschlossen
hielten. Die Kinder ratschlagten, wie sie ans Licht kommen konnten.
Die Trennung der Eltern gelang endlich dem ,,Vater der Walder*: er
stemmte den Kopf gegen die Mutter Erde, die Beine gegen den Vater
Himmel: er stieB den letzteren in die Hohe und es wurde hell. Der
Himmel weinte im Trennungsschmerz Tautropfen usw., Grey Polynesian
Mythologie 1855 Anfang. Merkwiirdiges erwihnt Frobenius Welt-
anschauung der Naturvolker 350 von den Yoruba: in den Tempeln
stelle man die Vereinigung des Himmelsgottes und der Erdgéttin durch
zwei untertassenformige, eng aneinander geschmiegte Kalebassen dar.
Die obere sei der Himmel, die untere die Erde.

 Paul und Fritz Sarasin Ergebnisse naturwissensch. Forschungen
auf Ceylon 11T 508 f. Wenn der Brauch der Weddas um einen Pfeil zu
tanzen, der mit der Spitze in den Boden gestoBen ist, ein der Erde
geltender Befruchtungszauber sein sollte (was auch den Herrn Sarasin,
wie ich durch miindliche Mitteilung weiB, lingst wahrscheinlich er-
schienen ist), so wire auch die Rolle des Pfeils verstindlich. Aber wir
miissen uns in diesem Falle einstweilen damit begniigen, das Tatstich-
liche einfach zu registrieren. '



14 Albrecht Dieterich

blicken in irgendwie zugehdrige Vorstellungen unseres eigenen
Volkes. Hier miissen wir doch am ersten, auch wenn direkt
aussagende Zeugnisse des Volksbrauches nicht mehr ander-
weit vorhanden zu sein scheinen, die Gewdhr haben, ohne
arge MiBdeutungen noch etwas tiefer zu blicken. Daf man
auch im deutschen Glauben schon #ltester Zeit die Anschauung
von der miitterlichen FErde gehabt hat, kann durch manches
Zeugnis belegt werden von der alten Nerthus an (id est Terram
matrem colunt, Tac. Germ. ¢. 40) oder dem alten angelséichsischen
Zauberspruch, der den Acker wieder fruchtbar macht: erce,
erce, erce, eordan mddor oder hdl wves thu folde, fira modor
,Heil sei dir Erde, der Menschen Mutter®. Weiter heift
es: sel du wachsend in Gottes Umarmung, mit Nahrung
erfiillt zum Nutzen der Menschen®?! Jakob Grimm be-
ginnt seine Besprechung der KErdgdttin in der Deutschen
Mythologie damit: ,Fast in allen Sprachen wird die Erde
weiblich und, im Gegensatz zu dem sie umfangenden viter-
lichen Himmel, als segnende, gebirende, fruchtbringende, auf-
gefaBt.“? Er erortert fein auch die Ahnlichkeiten des Kultes,

1 8. Grimm Deutsche Mythologie 1* 210. E. H. Meyer German.
Mythologie 2817. Golther Handbuch der german. Mythologie 455.

2 14207. S. auch die Angaben III* 183ff. Mogk German. Mytho-
logie 138ff. Die Auffassung bei E. H. Meyer German. Mythologie 267 u. s.,
der von einer Umformung der Wolkengtttin zur Gottin der Erde spricht,
,,die ja mit der Wolke durch ihre Massigkeit, Beriihrung und Befruchtung
durch dieselbe in engem Zusammenhang steht' (!!), zeigt, wie sogar das
Verstindnis der alten Verehrung miitterlicher Erde, das Jakob Grimm
natiirlich im wesentlichen hatte, einer im eigentlichsten Sinne bodenlosen
‘Wolkenmythologie verloren gegangen ist. ,Die sog. Erdgtttinnen sind
durchweg nur die Erde befruchtende und nur deswegen auch wohl nach
der Erde benannte Wolkengottinnen, keineswegs umgekehrt.* 8. 294
gteht wahrlich zu lesen: , Auch die sog. Erdgdttin ist nur eine SproB-
form der erdbefruchtenden Wolkengtttin und einer ihrer Hauptcharakter-
ziige, die Miitterlichkeit, erst von der Wolke auf die Erde tbertragen
worden.* So blind konnen die sinnlosen Formeln einer solchen Deutungs-
und Umdeutungs-,,Mythologie* gegen religidse Anschanungen machen,

die dem natiirlichen Denken zu allen Zeiten die klarsten und unmittel-
barsten gewesen sind. — Auch bei den Germanen kennt man das Paar



Mutter Erde 15

der sich hier und da noch in Rudimenten erkennen 1iBt, mit
dem der phrygischen groBen Mutter und der Mutter Isis. Und
doch zeigt sich auch da alsbald, daB die eigentliche gottliche
Mutter Erde ganz in den Hintergrund tritt gegeniiber den
grofien personlichen Gottheiten, die nur in einzelnen Ziigen
ihre Verwandtschaft mit der alten Menschenmutter noch er-
kennen lassen. Sie bleibt immer in einem geheimnisvollen
Dunkel, gerade wie die Tellus mater in Rom, um vom grie-
chischen Altertum jetzt noch mnichts zu sagen, immer mehr
zuriickgedringt worden ist. Nicht blof die Beobachtung, daf
die durchsichtigen Gotternamen der , Somne“, der ,Erde® nie

des Himmelsgottes und der Erdgottin, des minnlichen, zeugenden und
der empfangenden, gebiirenden (Golther Handbuch 454f). Der Himmels-
gott tritt aber ganz zuriick gegen die hohen Gotter, denen der Kult
gilt, und ich wirde auch hier nicht einmal wagen, Himmel und Erde
das , #lteste Paar der Mythologie zu nennen. Darum kann es nicht
weniger von groBter Wichtigkeit sein fiir das Verstindnis #ltesten Denkens.
Wer die Zeugung vollbracht hat, wenn neues Leben emporwichst, bleibt
auch urspriinglichem Denken immer viel unbestimmter und wird viel
verschiedenartiger erschaut als die Mutter, die die neuen Geburten
heraufsendet: das ist ein fiir allemal der SchoB der Erde. DaB es mir
nicht darum zu tun ist, etwa Mutter Erde und Vater Himmel als indo-
germanische Hauptgottheiten oder gar als Hauptgottheiten aller mog-
lichen anderen Volker nachzuweisen, wird oben immer deutlicher werden.
Deshalb brauche ich mich auch nicht mit indogermanischen Gottern,
von denen ich nichts wei, auseinanderzusetzen; z. B. die Ausfiihrungen
Kretschmers in der Einleitung in die Geschichte der griech. Sprache 90f.
gegen die Geltung des Himmels und der Erde als indogermanischer
Hauptgottheiten iiberzeugen mich nicht nur vollig, sondern zeigen mir
zwei hochst wertvolle Tatsachen: einmal, daB gerade der minnliche Teil
des Paares im i{egds ydpog, dessen weitverbreitete Vorstellung natiir-
lich Kretschmer erkennt und bestitigt, mannigfach verschieden gedacht
und verbunden wird, weiterhin daB in mehreren Einzelentwickelungen
in ganz #hnlicher Weise das Paar und im besonderen die Erdgottheit
im dunkeln Hintergrund bleibt und eben vor den Hauptgottheiten zurtick-
tritt. Wenn in den Kulten irgendeines Volkes eine Verehrung der Erde
wie vielfach nicht mehr nachzuweisen ist, so stort das darum um so
weniger meine Schliisse. Daf das Ziel meiner Untersuchung mit den
Zielen der ,vergleichenden Mythologie*, die KEretschmer bekimpft,
nichts gemein hat, wird sich zeigen.



16 Albrecht Dieterich

zu Namen der groBen Gottermichte geworden sind wie die
undurchsichtigen undeutbaren Namen, erklirt diese Tatsachen:
wir glauben zu erkennen, wie eine tiefe Scheu von den Ge-
heimnissen des miitterlichen ErdenschoB8es, der eigenen Mutter,
-die Hiille zu heben verbietet.

So blieb nur in einem, heute auch fast verschwundenen
Brauche das Verhiltnis der Neugeborenen zur Erde erkenn-
bar, den niemand mehr aus dem alten Glauben zu erkliren
weiB. Aber ist denn kein Rest solchen (flaubens geblieben in
dem, was das Volk auf die jedem Volke immer lebendige
Frage antwortet: woher kommen die Kinder? Sehen wir
einige Antworten an, die wir natiirlich nicht aus den Ant-
worten auf neugierige Kinderfragen entnehmen diirfen. Braun-
schweig hat seinen Gddebrunnen im Osten der Stadt, aus dem
die Kinder kommen, C6ln hat seine Klingelspiitz, aber auch
einen Brunnen an der St. Kunibertskirche, wo die Kleinen vor
der Geburt um die Mutter Gottes herumsitzen, die ihnen Brei
gibt und mit ihnen spielt. Im Schwarzwald bringt das Dorf-
bisele die Maidle und Biible aus den ,frischen Bichen®, die
aus den Bergen herunterkommen. Aus dem Titisee am Feld-
berg, aus dem Frau Hollenteich auf dem Meifiner, dem Festen-
burger Teich bei Schulenburg im Harz, wo die grofe Wasser-
frau sitzt, die die Kinder bei sich hat, und unzéhligen anderen
beziehen alle Weiber dieser Gegenden ihre Kinder. Oder aber
aus dem Kinderbusch bei Grifrath, aus der groBen Linde bei
Nierstein in Rheinhessen, aus dem heiligen Baum bei Nauders
in Tirol (er blutet, wenn einer hineinhaut), aus der Tititanne
am Feldberg, dem Kindlibirnbaum im Aargau und aus so
vielen anderen, oft auch hohlen Linden, Buchen, Eichen,
Eschen.! Endlich aber kommen die Kinder nach vielfachem

1 Wieweit die Rede in der Bretagne und im ElsaB, daB die Kinder
aus Krautkopfen (choux) kommen (Norberg Im Urdsbrunmen VII 127)
oder gar die Schilder der Pariser Hebammen, auf denen die Kinder-
kopfchen aus Rosen heramskommen, hierher gehdren, wei ich nicht.



Mutter Erde 17

Glauben aus Felsen! und aus Hohlen, wie etwa im schwibischen
Staubachtale die Hebamme alle Kinder aus der Hohle des
Rosensteins holt, wo sie ihr von einer weilen Frau gereicht
werden. An die Lebenslichtchen in der Hohle mag nur er-
innert sein. Hier darf aber jedenfalls der mehrfach belegte
Glaube des Volkes in den Vogesen seine Stelle finden, daB aus
diesen oder jenen Felsen, die in den verschiedenen Gegenden
eben verschiedene sind, die kleinen Kinder zur Welt kimen.?

(Der Storch gehtrt natiirlich tdberhaupt nicht hierher, hat er doch auf
alle Fille mit der Herkunft der Kinder nichts zu tun. Er holt sie ja
iiberdies auch aus Teichen und Brunnen, Flissen und Mooren, besonders
biufig aus Felsen und Steinen in Pommern Am Urquell V 254) Noch
mehr Belege auBer den angegebenen findet man bei O. Schell Urquell
IV 224 ff., Mannhardt German. Mythen 256, 668ff., F.S.KrauB Im Urds-
brunnen VII 82, vgl. ebenda I 12ff., 22ff., E. H. Meyer Deutsche Volks-
kunde 101ff. Hier mag eine freundliche Mitteilung von Herrn Algot
Ruhe aus Lund (Schweden) notiert sein: Als ich klein war, hat man
mir erzihlt, daB die Kinder in der Universititsstadt Lund, wo ich ge-
boren bin, vom Storche aus dem Helgonadam (Teich der Heiligen) ge-
holt wurden. Da wohnte in der Erde der Riese Finn mit seiner
Familie, er der fiir St. Laurentius den Dom in Lund baute (von Esaias
Tegnér dichterisch behandelt). 1In der Nachbarstadt Malmé wurde
meinen Vettern erzihlt, sie kiimen aus dem Piledam (Teich der Weiden).

! In Pommern werden die Kinder vielfach aus Steinen, ,,GroB-
steinen*, ,,Schwansteinen*, dem Uskahn bei SaBnitz, dem Buskamen
(d. 1. Gottesstein?) vor Gohren auf Ménchgut: es heiBt wohl auch, die
Steine wiirden mit einem Schliissel aufgeschlossen und die Kinder heraus-
geholt, A.Haas Am Urquell V 2541

* Perdrizet hat in den Annales de ¥ Fst, Januar 1904, eine un-
entzifferbare Inschrift mitgeteilt, die sich an einem Roche du Trupt
genannten Felsen in den Vogesen bei Luvigny befindet. Bei dieser
Gelegenheit erzahlt er (S. 12 des S. A): ,,Ainsi les petits enfants de
Luvigny viendraient aw monde sous la Roche; ce serait la Roche qui les
produirait, ils en sortiraient. Cette légende, qw’ on retrouve en divers
endroits de la region vosgienne, notamment & Swint- Dié?, & Remiremont?,
o Senomes®, & Belfort* est la survivance & um mythe sur U origine de
P homme etc.“ In den Anmerkungen gibt er dazu die Belege: ! ,,Cha-
teau des Fées« a U Ormont. — * Bin Fels Kerlinkin (La Lorraine illustrée
p. 301). — ° Roches Mére Henri ou Mord Henri. — * Rocher de la Miotte.
Bulletin de la sociélé belfortaine &’ émulation XI, 1892, S. 131. Ich ver-
danke den Hinweis auf diese Angaben Paul Wolters.

Archiv f. Religionswissenschaft. VIIIL. 2



18 Albrecht Dieterich

Sind das nicht alles verschiedene Formen der Grund-
vorstellung, die alle Kinder aus der Erde ,quellen“ und
,wachsen® 158t? Ich wiite nicht, dal es wirklich echten
Volksglauben gébe, der die Herkunft der Kinder in einer
Weise auffaBte, die nicht mit dieser Grundvorstellung zu-
sammenginge. Oft finden wir es in gut bezeugten Anschau-
ungen des Volkes selbst ausgesprochen, dafl etwa, wo der Baum
die Kinder trigt, sie eben drunten in der Erde waren, ehe sie
herauswuchsen. So heiBt es, nach einem vortrefflichen Zeugen?,
von der Linde bei Nierstein: Da haben die Frauen aus der
ganzen Gegend die Kinder her. Wenn man das Ohr an die Erde
legt, hirt man, wie die Kleinen unter der Frde jubeln und schreien.

2 Wir betrachten eine zweite lateinische Uberlieferung,
deren Wortlaut wenigstens gar keinen Bedenken unterliegt.
DaB Iuvenal mit den Worten (XV 140) Terra clauditur infans
et minor igne rogi auf einen Brauch hindeutet, Kinder zu be-
graben, die fiir den Scheiterhaufen noch zu jung sind, kann
um so weniger zweifelhaft sein, als bei Plinius einmal (h. n.
VII 72) zu lesen steht Hominem prius quam genito dente
cremari mos gentium non est.? Vor kurzem hat ein englischer
Gelehrter® den Sinn dieses Brauches im wesentlichen richtig
durch Analogien aufgekldrt und hat eben nur das eine nicht
hervorgehoben, welche Bedeutung die Erde, in die begraben
wird, fir den Glauben hat, der jene Sitte schuf. Die Hindus
diirfen nach dem Gesetze des Manu Kinder unter zwei Jahren
nicht verbremmen, sondern miissen sie begraben! Wir wissen

t J.W. Wolf Hessische Sagen, Leipzig, 1853, S. 13.

? Die Stelle des Fulgentius exp. serm. omt. p. 113, 19f. Helm:
priori tempore suggrundaria antiqui dicebant sepulchra infantium qui mec-
dum quadraginta dies implessent, quia mec busta dici poteramt, quia o0ssa
quae comburerentur non erant, nec tamta inmanitas cadaveris quae locum
tumisceret, lasse ich lieber beiseite, obwohl ich auch sie fir das, wor-
auf es oben ankommt, ruhig verwenden dirfte.

s J. E. King Classical Review XVII 1903, 831f.

4 Ridgeway Farly Age of Greece I 532.



Mutter Erde 19

von einem Glauben der Huronen in Nordamerika, nach dem
es zwei Arten von Seelen gibt: die einen gehen gleich nach
dem Tode des Menschen zum Totenland gen Westen, die
anderen bleiben beim Leibe im Grabe, bis sie ein Weib mit
elnem Kinde wieder zur Welt bringt.! Ebendort gibt es dann
auch die besondere Sitte, Kinder, die noch nicht zwei Monate
alt sind, nicht auf dem gemeinsamen Friedhofe, sondern am
Wege zu begraben, damit sie in vorbeikommende Weiber ein-
gehen und so wiedergeboren werden konnten. Von den Al-
gonkinindianern im besonderen wird der gleiche Brauch be-
zeugt? Genau dasselbe wird auch aus Westafrika erzihlt.?
DaB in allen diesen Sitten, die bei so verschiedenen Volkern
in so gleichen Formen sich zeigen, die Erde es ist, die des
Kindes Seele zu einer neuen Geburt bringen kann, wird gerade
durch den wesentlichen Punkt bewiesen, daB diese Kinder-
leichen beerdigt werden miissen, wihrend alle anderen ver-
brannt werden. Terra clauditur infans: so mag wohl auch
Iuvenal nicht so ganz zufillig sich ausgedriickt haben.*

Hier diirfen wir aber nicht ganz versiumen, uns zu er-
innern, daB der Glaube, ein neugeborenes Kind sel in jedem
Falle ein wiedergeborener frither Gestorbener und Begrabener,
bei den wilden Vélkern noch sehr mannigfach klar bezeugt

1 The Jesuit Relations and Allied Documents, Cleveland -edition,
1896, X 287, nach Kings Angabe, mir unzuginglich.

* a.a.0. X 272. Weitere Belege ebendafiir bei TylorII 8.

® MiB Kingsley Travels in Westafrika 478. Die Banyanen sollen
auch Kinder unter 5 Jahren beerdigen, wihrend sie sonst ihre Toten
verbrennen, und dafiir jetzt als Grund angeben, daB die Kinder noch
keinen Gott kennten (Beilage der M. Allg. Zeitung 10. Mirz 1908).

* Noldeke spricht mir die Moglichkeit aus, daB die Sitte der alten
Araber, weibliche Neugeborene lebendig zu begraben, mit der Vor-
stellung von der Erde als Mutter zusammenhinge. ,Zu Mohammeds
Ze.iten motivierten sie diese ScheuBlichkeit (die er abgeschafft hat)
mit der Armut. In jener Zeit hatten sie gar keine religidsen Vor-
stellungen mehr dabei; _urspriinglich aber werden solche damit ver-
bunden gewesen sein.

Q%



20 Albrecht Dieterich

ist. Nicht bloB kehren kiirzlich verstorbene Kinder in bald
nachher geborenen Kindern wieder, wie in Alt-Calabar die
Mutter, der ein Kind gestorben ist, in einem neugeborenen
das Abgeschiedene wiedergekommen glaubt! Von den Ein-
geborenen am Niger-Delta wird erzihlt, daB sie, wenn ein
Kind geboren ist, ihm allerlei Sichelchen zeigen, die ver-
storbenen Gliedern der Familie gehorten. Wird es auf einen
Gegenstand irgendwie besonders aufmerksam, so ist es dessen
Besitzer, der wiedergekommen ist. ,Es ist Onkel John, er
erkennt seine Pfeife.“> In Yoruba an der afrikanischen
Westkiiste wird bei der Geburt eines Kindes zum Priester ge-
schickt und bei der Lieblingsgottheit der Familie angefragt,
welcher von den verstorbenen Vorfahren beabsichtige in dem
Kinde zu wohnen, um ihm danach seinen Namen zu geben.
Man begriit dort die Ankunft des Kindes mit Worten, die
bedeuten ,,Du bist angekommen®“? Wir wissen von den ver-
schiedenartigsten Veranstaltungen, die alle dazu dienen sollen,
bei der Geburt eines Kindes zu erforschen, welcher der Vor-
fahren in ihm wieder erschienen sei: es werden (lasperlen auf-
gehiingt und die Namen der Ahnen hergesagt; bei dessen
Namen sie sich in besonderer Weise bewegen, der ists?; oder
Reiskorner werden ins Wasser gelegt und einzeln mit den
Namen der Vorfahren benannt; an der Bewegung des be-

1 TylorII 4. 2 MiB Kingsley Travels in Westafrika 493.

8 Zeitschrift fir Missionskunde und Religionswissenschaft, heraus-
gegeben von Arndt XV 1900, 17. Von den Evheern im Togogebiet wird
berichtet, daB sie bei der Geburt eines Kindes einen Fetischpriester
rufen, der ,,den Namen eines Verstorbenen aus der Familie des Mannes
oder der Frau offenbaren soll, der in der Person dieses eben geborenen
Kindes wieder in die Welt eingeboren sei*. Dem Kinde wird der Name
des Verstorbenen beigelegt; nach C.SpieB Mitteil. d. orient. Semin. 1903,
Afrikan. Stud. S. 56. (Den Hinweis danke ich C. H. Becker.) Ahnliches
auch von D. Westermann bezeugt in dem Aufsatze Uber die Begriffe
Seele, Geist, Schicksal bei dem Fiwe- und Tschivolk, 3. Abschnitt im An-
fang, Archiv f. Religionswissensch. VIII, 1. Heft.

4 Andree Ethnographische Parallelen 171.



Mutter Erde 21

treffenden Kornes erkennt man, daB dieser Vorfahr wieder-
erschienen ist. Bei den Maoris in Neuseeland ziihlt der Priester
dem Kinde die Namen auf: bei wessen Namen es mniest oder
schreit, der ist in ihm wiedergeboren.! Bei nordamerikanischen
Indianern wird z. B. ein Kind, das den Namen des GroBvaters
bekommt, zuniichst mit derselben Ehrfurcht begriiBt, die jenem
gebiihrte: es ist eben der GroBvater. Und es gehort vielfach
noch unter solchen Vélkern zum Brauch, im Kinde den Grof-
vater wiedergekommen zu sehen und ihm dessen Namen zu
geben? Noch ein Beispiel aber mag endlich zeigen, wie man
sich eine direkte Seeleniibertragung von dem Sterbenden denken
kann: bei den Takullis in Nordwestamerika iibertrigt der Me-
dizinmann die Seele eines Sterbenden oder Toten, indem er
ihm die Hinde auf die Brust legt und sie dann iiber den
Kopf eines Verwandten hilt und hindurchblist. Das nichste
Kind, das diesem geboren wird, hat die geschiedene Seele
empfangen und erhilt Rang und Namen des Verstorbenen.?
Man muB in solchem Zusammenhange unmittelbar auf den
Gedanken kommen, daf es vielfach einen gar tiefen Hinter-
grund in einst sehr konkreten Anschauungen vom Weiterleben
der Ahnen haben mochte, wenn die Enkel nach alter Sitte so
mancher Volker regulir den Namen des GroBvaters trugen.
Name ist voreinst Seele und Wesen. Wie weit es freilich in
solche Vorstellungen zuriickragen konnte, wenn in unserer
Sprache noch das Wort ,Enkel“ tatsichlich nichts anderes
heiBt als der ,kleine GroBvater“%, das wiirde ich nicht ent-

fernt zu beurteilen wagen.®
—_—

! Tylor II 4. 2 Andree a. a. 0. 171.

® Waitz  Anthropologie der Natwrvolker TII 195, vgl. 198, 213.
Bastian Zestschrift fiir Volkerpsychologie. V 161f.

* Kluge Etymolog. Worterbuch s. v.

5 Hier kann ich, obwohl auf Griechisches hier noch nicht ein-
8egangen werden soll, nicht unausgesprochen lassen, daB ich die

eutung einer Vorschrift des alten Funeralgesetzes von Keos und des

Pouos in der Makartatosrede des Demosthenes § 62, die King mitver-



22 Albrecht Dieterich

3 Wir sind noch nicht so weit vorgedrungen, um
iiberhaupt solche Ausblicke tun zu konnen. Zundchst fiigen
wir noch einen dritten Brauch hinzu, den wiederum eine ver-
einzelte lateinische Uberlieferung auch fiir die romische Welt
bezeugt. In Versen des Lucilius, die Nonius (p. 430, 25
Lindsay) anfiihrt, heiBt es:

Symmachw’ praeterea iam tum depostu’ bubulcus
Ezxalans animam pulmonibus aeger agebat.

Man hat bereits richtig erkannt, daB es sich hier und iiber-
haupt in der iiblichen Bezeichnung depositus fiir den dem Tode
nahen Kranken um ein Legen des Sterbenden, nicht des Toten
auf die Erde handelt.! Man hat auch bereits die Stelle des Servius
(zu Aeneis XII 395) hinzugefiigt, der von der Sitte berichtet,
verzweifelte Kranke vor die Tiire zu setzen, ut extremum
spiritum redderent terrae. Je mehr Hinleuchtendes nach allem,
was wir schon an uns haben voriiberziehen lassen, eine solche
Erklirung haben muf, um so leichteren Herzens konnen wir
die zweite Erklirung bei Servius wvel ut possent a trans-
euntibus forte curari, qui aliguando simili laboraverant morbo
als eine unzeitige Krinnerung an eine in antiker Literatur

wertet nach F.B. Jevons Classical Review IX 247ff., nicht so ohne weiteres
annehmen kann. In der Inschrift steht (Dittenberger Nr. 877, 24fT)
.. i EEevig®F, ud léven yvvaines weos vy olxiny dldas ¥ Tdg piouvo-
uévag.  maivesSor 0 pnréor kel yvvelxe xal &dedgeds xal Svyaréeas,
moos 0% Tadrars pé whéoy mévre yvvaurdv, meidas 02 o, Dvyarions
dveprdy, dilov 0% pundéve. zods prouwvopévovs Aoveauévovs meel mdvre
7oy yodra wth. (die Erginzungen sind unwesentlich). Soll hier wirklich
durch Anfihrung von Briuchen der Algonkinindianer u. dgl. wahrschein-
lich werden, daB die Weiber, die man zul#Bt, die Seele des Verstorbenen
aufnehmen und wiedergebdren sollen (zudem émipy £Eeviy8%)? Nein,
nur die nichsten Verwandten diirfen sich die einmal unvermeidliche
Befleckung zuziehen.  Auch bei Demosthenes ist keine Instanz, die
eine andere Auffassung auch nur nahelegte. In solchen Fillen halte
ich die Auslegung durch Naturvilkerbrinche, die tatsichlich Fremdes
hineinlegt, fiir schlechterdings unerlaubt, und ich lege Wert darauf,
daB man den Unterschied solchen Verfahrens und des meinigen bemerke,
1 Mau bei Pauly-Wissowa Realencyklopidie II1 1, 347.



Mutter Erde 23

mehrfach wiedergegebene, aber auch von Anfang an miB-
verstandene ethnographische Kuriositit (von Herodot I 197
an) unter den Tisch fallen lassen. Vor kurzem ist dann zu
dem rémischen deponere bereits die in verschiedenen Gegenden
Deutschlands, in OstpreuBen, der Lausitz, der Oberpfalz, dem
Vogtland, in Schlesien, in sichsischen Dérfern Siebenbiirgens
beobachtete Sitte in Parallele gesetzt worden, den Kranken,
wenn der Tod herankommt, aus dem Bette zu heben und auf
die Erde zu legen! Sie waren schon frither zur Erklirung
des entsprechenden indischen Brauches verwendet? und auf-
merksam gemacht auf einen Bericht von irischer Sitte when the
dying man seems to suffer great agony, it is thought to be due
to the presence of chicken feathers in his bed and his friends
will sometimes lift him wup and place him wupon the floor to
relieve him.*> Hier ist die Begriindung des Brauches gerade so
gewil spiter, als man ihn nicht mehr verstand, falsch an-
gegeben, wie wenn es heiBt, daB dem Tscheremissen und dem
Wostjaken beim Eintritt des Todeskampfes der Federpfiihl
weggerissen und ihm nur Stroh untergelegt werde, weil das
Wegwerfen eines Federpfithls zu kostspielig seit

Mit Recht ist aber auch schon kiirzlich, indem =z B.
der thiiringische Brauch beachtet ward, daf nicht der Sterbende
auf die Erde gelegt, sondern auf ihn etwas Erde gelegt wurde?®,
die Folgerung gezogen, daB das Wesentliche nicht etwa die

! Samter Festschrift fiir Otto Hirschfeld 249ff. Dort die niheren
Belege. Dort auch das bedeutsame Zeugnis aus dem 11.Jahrhundert:
Bischof Benno von Osnabriick wird todkrank auf die Erde gelegt und
stirbt so. A. Korte macht mich darauf aufmerksam, daB auch Franz
von Agsisi, der vielfach dem Glauben des Volkes nahe stand, sich
sterbend auf die Erde legen lieB (Sabatier Framgois d’Assise 896).

* Caland im Museum, Leiden, X, 1902, Nr. 2. p. 34.

8 Mooney Funeral customs of Ireland (Proc. Am. Philos. Soc. XXV,
p. 226).

* 8. K. Kusnezow Uber den Glauwben vom Jenseits und den Todten-
Cultus der Tscheremissen, Internat. Archiv f. Ethnographie 1X 157.

° Wuttke D. Volksaberglaube, § T24.



24 Albrecht Dieterich

Verinderung der Lage des Sterbenden sei, sondern die Ver-
bindung, in die man ihn mit der Erde setze.! ,Es liegt dabei
jedenfalls die Vorstellung von einem Aufenthalte der Toten
unter der Erde zugrunde. Damit die Seele ohne Aufenthalt
in das Totenreich unter der Erde eingehen kann, muB der Mensch
auf der Erde sterben, oder er wird wenigstens symbolisch, wie
in Thiiringen, mit der Erde in Verbindung gebracht.“

Man iberblicke die Briuche, die wir zusammengestellt
haben: aus der Erde kommt die Menschenseele, in die Erde
kehrt sie zurtick und die Erde gebiert sie wieder zur neuen
menschlichen Geburt.? So wird es uns nun nicht die mindeste

! Samter a.a.0.251. Von thm auch die oben direkt angefiihrten Worte.

* Ich will wenigstens in einer Anmerkung nicht unausgesprochen
lassen, da aus der oben erdrterten Vorstellung primitiver Menschen es
mdglicherweise verstindlich werden konnte, warum so vielfach die
Menschenleichen in Hockerstellung beerdigt wurden. DaB es die Stellung
des Embryo sei, ist bereits vielfach ausgesprochen worden — wenn ich
mich recht erinnere, zuerst von Virchow —, aber ohne die leiseste
Moglichkeit der Erklérung, warum man dem zu Beerdigenden solche
Stellung gab. Es braucht ja auch hier nicht aus einem einzigen Grunde
und einer einzigen Vorstellung der so weit und mannigfaltig verbreitete
Brauch erklirt zu werden; daB weder Raumersparnis der alleinige
Grund ist, noch Zusammenknebelung der Toten, auf da8 sie nicht sich
bewegen und wiederkommen konnten (vgl. Schotensack Verhandlungen
der Berl. anthropol. Gesellschaft 1903, 522), 148t sich leicht nachweisen.
Und daB blof der Wunsch, die charakteristische Stellung des Schlafenden,
Ruhenden darzustellen, zu diesem michtigen und zihen Brauche gefiihrt
haben sollte, ist mir hochst unwahrscheinlich. Man muB sich aber
hiiten, irgend etwas Reflektiertes darin zu sehen, sondern unmittelbar
notwendige Anschauung, wenn man dem Gedanken nachgehen will,
daB man dem zu Bestattenden die Form gab, die er bei seiner Geburt
hatte, damit ihn die Mutter Erde wiedergebire. Es wire um so
begreiflicher, daf man vielfach nur noch die kleinen Kinder zur
Wiedergeburt beerdigt, wenn man der Erde das Neugebiren der GroBen
nicht mehr zutraut oder zumutet. Werden doch an manchen Fund-
stitten nur noch Kinder in hockender Stellung begraben vorgefunden.
Wie dem allen sei, ein Gegengrund wire keinesfalls, daB den Wilden
die anatomische Kenntnis des Embryo gefehlt habe: wie ungefibr das
Kind im Mutterleibe lag, hatten sie schon tausend Unglicksfille und

Grausamkeiten gelehrt.



Mutter Erde 25

SChWierigkeit mehr machen, einige Briuche zu verstehen, nach
denen man einen Kranken ,, begribt um ihn gesund wieder aus
der Erde zu holen. Kristoffer Nyrop! gibt an, daB ein Mann im
Vendryssel gegen Hexerei die Kur brauchte, eine Nacht in
einem offenen Grabe auf dem Kirchhof zu liegen. In voll-
stindigerer Form werde dieser Brauch aus Salling berichtet,
wo ein Mann seine Tochter, die Hexenkiinste gelernt hatte,
zu kurieren wiinschte. Um das Bose zu bezwingen, gab der
Pfarrer den Rat, ,daB man ein Grab graben sollte, in das
das Madchen niedergesetzt werden sollte, und man sollte Erde
darauf werfen, auBerdem sollte man tiber sie pfliigen, sien
und eggen, und wenn sie wieder aufgenommen wiirde, sollte
es ihr geholfen haben“. Das gleiche findet sich in einem
alten Zauberbuch aus dem vorigen Jahrhundert?: ,Rat fiir
einen, der verhext ist, so daB nichts anderes helfen kann:
lege ihn in die Erde und pflige und sie iiber ihn, nimm ihn
dann wieder auf’ Auch Nyrop kann diesen Briuchen keine
andere Deutung geben als die, daB so symbolisch ausgedriickt
werde, daB man zu unserer gemeinsamen Mutter Schof
zuriickkehre, indem man in die Erde begraben und diese
iber einen zugesit werde, worauf man von der Frde auf-
erstehe, d. h. zu einem neuen Leben wiedergeboren werde.?

Die Betrachtung so mannigfacher Briuche der verschie-
densten Volker, auf die uns die drei romischen einzelstehen-
den Uberlieferungen fithrten, haben uns bereits mancherlei iiber

! Kludetret (= Lappenbaum) Dania I 26 ff. Ich verdanke den
Hinweis und die Ubersetzung der Stellen meinem Kollegen B. Kahle.

* Kristensen Jyske folkeminder VIII 261.

* Ich lege absichtlich alle Briuche beiseite, deren Auffassung in
diesem Falle meines Erachtens zweifelhaft sein kann. Den verbreiteten
Heilbrauch des Durchziehens (auch wenn es durch Erdgruben oder Erd-
Stﬁ_Cke geschieht) wiirde ich nur in wenigen Fillen als einen Akt magischer

ledergeburt verstehen konnen. Es kann auch hjer nicht ein ganzer
omplex von Briuchen aus einem Punkte erklirt werden: unentwirrbar
kniipfen gich ineinander die verschiedensten Fiden alten Glaubens.



26 Albrecht Dieterich

urspriingliches Denken, iiber einige seiner Grundformen lehren
konnen, die bei so vielen Volkern so #hnlich wiederkehren.
In all dem, was ich anfiihrte, ist, so war meine Absicht,
bereits streng ausgeschieden gewesen, was nicht in den Ge-
dankenkreis, in dem wir stehen, irgendwie gehdren muB, und
in dem Verstindnis solcher Briuche ist es natiirlich das
wesentlichste, ohne irgendeine auch nur leise gewaltsame
Umbiegung des Gegebenen behutsam nachfiihlend zu erkennen,
welcher religiose Glaube der uns so fernen Zeiten und Menschen
diese schlieBlich petrefakt gewordenen Riten geformt hat. Nur
durch lange Arbeit an den alten Uberlieferungen und fort-
wihrenden Umgang mit dem religiosen Denken vergangener
Zeiten und urspriinglich empfindender Menschen kann ganz
allmihlich die Fihigkeit erworben werden, wieder einigermafBen
richtig zu erkennen, was in den wenigen uns erhaltenen Resten
dltester Volksreligion an religiosen primitiven Gedanken be-
schlossen liegt. Niemand kann von sich sagen, dafl er solche
Fshigkeit erworben habe: aber ob aus gegebenen Materialien
von Analogien, ohne die unendliche Fiille der Motive und
Wege der religiosen Gedanken in enge Formeln zu zwingen
oder sie zu voraus gesetztem Ziel abzubiegen und umzubrechen,
richtige einleuchtende Folgerungen gezogen werden, wird un-
befangene Priifung leicht unmittelbar beurteilen. HEs handelt
sich ja in unserem Falle ohne Zweifel bisher um Briuche,
die in wesentlichen Formen nicht etwa auf einige Vélker oder
Stimme, etwa auf Indogermanen, beschrinkt wiren. Hier ist
einer der Fille, da sicher voneinander ganz unabhingige
Volker in ftibereinstimmenden religitsen Riten ein iiberein-
stimmendes religitses Denken bekunden. Die Ubereinstimmung
kann weder durch Urverwandtschaft einer bestimmten Gruppe
von Volkern erklirt werden, noch durch Ubertragung von
einem Volke zum anderen. Und es liegt ja auf der Hand,
daB derjenige, der eine dem primitiven Menschen — es hat
immer seine Bedenken, ,allen® Menschen zu sagen, weil das



Mutter Erde 27

Ja natiirlich tatsichlich nie bewiesen werden kann — ge-
meinsame Form des Denkens aufweisen will, ebendiese bei
Vélkern zeigen muB, die gerade gar keine geschichtliche Be-
ziehung miteinander haben kionnen. Ein solches Verfahren
5t68t um so mehr auf vielfache unmittelbare Abneigung, als
in der Sprachwissenschaft und aller Wissenschaft, die sich mit
Entwickelung der Kultur beschiftigt, zunichst die Gruppen
der zusammengehorenden Volker eingehalten werden und dort
nur so ein geordneter Fortgang der Erkenntnis erreicht
werden kann.

Wir haben erkannt, daB bei vielen Vélkern, die keinen
geschichtlichen Zusammenhang haben konnen, die Erde als
die Mutter der Menschen gilt, aus der die Menschenkinder
kommen zur irdischen Geburt, daB ebenfalls ohne geschichi-
lichen Zusammenhang an verschiedenen Punkten der Erde die
Sitte vorhanden ist, kleine Kinder, die vor einem gewissen
Alter gestorben sind, der Erde wiederzugeben, wenn sonst
Verbrennung der Toten iiblich ist —, mnachweisbar wird
ihre baldige Wiedergeburt eben nur aus dem Schol der
Erde erwartet. Kine Erklirung, warum gerade bei Kindern
diese Wiedergeburt aus der Erde weiter geglaubt und rituell
erstrebt wird, auch bei Vilkern, die keineswegs im tibrigen den
Glauben an das Weiterleben der Seelen der Menschen und
deren mogliche Wiederkehr aufgegeben haben, war nicht aus
den Tatsachen abzunehmen. Endlich aber zeigte sich, wieder
ohne einen mdoglichen historischen Zusammenhang der einzelnen
Riten, der Glaube weit verbreitet, daB die Seele! des sterben-
den Menschen zur Erde zuriickgeht, und es fehlt ja auch sonst
nicht an sicheren Spuren, daf die Seele alsbald in andere
Menschen eingeht, von denen aus sie zu neuer irdischer Geburt

! Ich muB es wenigstens einmal aussprechen, daf natiirlich der
Ausdruck Seele immer nur der Einfachheit wegen gebraucht wird, wo
man namentlich bei ,, Naturvélkern* je nachdem ganz anders reden miiBte.
Aber es unterliegt ja keinem MiBverstindnis, was gemeint ist.



28 Albrecht Dieterich

gefordert wird,. DaB gerade, wo es sich um Geburt und
Sterben handelt, um Beginn und Aufhoren eines Lebens, um
die groBten Ritsel jeglichen Menschenseins, daf hier sich bei
den verschiedensten Menschengruppen gleiche Losungen ein-
stellen, ist von vornherein wohl begreiflich. Und wenn irgendwo
davon geredet werden kann, daf unter gleichen Bedingungen
auch gleiches Resultat im religiosen Denken zu beobachten
sei, so liegt es hier so, daB die Bedingungen menschlicher
Denkfunktionen, soweit sie allen gleich gegeben sind, hier vor
dem absolut gleichen Problem zu einigen gleichen Lésungen
fiilhren muBten. Und es ist nicht bloB diese Lisung, die wir
formulieren konnen: die Erde ist die Mutter aller Menschen,
aus der sie hervorkommen und in die sie zuriickgehen, um
aus diesem MutterschoB wieder neu zu weiterem Leben ge-
boren zu werden. Wir begreifen, daB das urspriingliche
Denken sich eine Entstehung eines vorher nicht Vorhandenen,
die fiir dies eben ein Entstehen aus dem Nichts wire, nicht
vorstellen kann. Wie alle Geschehnisse um den primitiven
Menschen herum ja nur eine zusammenhangslose Fiille von
Wundern, ich mdchte sagen von magischen Akten, ist, die
er ganz allméhlich durch die kindlichsten Fehlschliisse in
Kausalititszusammenhinge zu bringen sucht — nur nebenbei
sei bemerkt, wie lange es vielfach gedauert haben mag, bis
man den Zusammenhang von Zeugung und Geburt richtig er-
kannt hatte —, so ist die Zeugung und Geburt ein Wunder,
ein magischer Akt, der eben wie durch Zauber etwas zur Er-
scheinung bringt, was vorher wo anders war. Was neu ent-
steht, kommt irgendwoher, ist vorher irgendwo anders gewesen.
Jede Neuentstehung ist nur als eine lokale Ubertragung zu
erfassen, als eine Metathese oder eine Metamorphose. Insofern
ist nach solchem Denken das Leben, die , Seele“ priexistent
und die ,,Seelenwanderung“ ist eine Anschauungsform ur-
spriinglichen Denkens. Wie die Seele aus der Erde kommt,
zur Erde geht, um von da neu zur Geburt auszugehen und so



Mutter Erde 29

Immer weiter, das ist der Kreislauf der Geburten — ich kann
die griechische Bezeichnung xtvxlog pevésemv doch schon hier
nicht unausgesprochen lassen —, der tatsiichlich dem primitiven
Denken angehért. Ich denke, das ist eine wesentliche Fr-
kenntnis. Und davon braucht ja hier nicht ausfiihrlicher die
Rede zu sein, wie nahe es dem Menschen liegt, Zeugung und
Geburt unmittelbar zu sehen in dem Bilde des Sdens in die
Erde und des Hervorbrechens der Pflanze. Wie die Parallelitiit
dieser Vorginge des Erdlebens und des Menschenlebens als
Identitdt erscheint und wiederum unmittelbar in urspriinglichem
Denken zur Kausalitit wird, kann erst die weitere Unter-
suchung klar werden lassen.! Das ist schon jetzt deutlich: hier
liegt eine zweite Bedingung, die iiber die ganze Erde dem
Menschen, der vor dem Wunder der Geburt steht, gleich ge-
geben ist, die zu gleichem Resultat seiner Anschauung fiihrt.
Neues Leben sah der Mensch alliiberall hervorbrechen, wo
Samen einging: aus der Erde. Nicht im mindesten hat hier
irgendwelche Reflexion statt oder bildliche Rede; sondern es
ist ja die einzige Form menschlichen Denkens, das eine unter
dem Bilde des anderen zu erfassen, wie es in der Sprache auch
gerade in diesem Falle sich mannigfach festgelegt hat. Ich
brauche nicht zu sagen, daB der Mensch keineswegs, um diese
unmittelbare Analogie zu sehen, schon irgendwelchen Acker-
bau kennen gelernt haben muBte, den er freilich in gewisser
Form weit friiher kannte, als man gemeinhin sich vorzustellen
pllegt.

Wie stufenweise im menschlichen Denken das Unbekannte
unter dem Bilde des Bekannten sinnlich erfaBt wird, 148t sich

! Die vielfachen , magischen* Riten, die durch menschlichen
Ze“gungsakt oder dessen Abbild die FErde fruchtbar machen oder
durch mimische Darstellung der Befruchtung der Erde menschliche
Geburt oder Neugeburt bewirken wollen, werden erst im IV. Ab-
Schnitt besprochen werden. Sie komnnen vielleicht erst das eigent-

liche Verstindnis des urspriinglichen Denkens von der ,,Mutter Erde
eréffnen,



30 Albrecht Dieterich

leicht weiterhin darlegen an den Briuchen, die sich um die
Geburt des Menschen entwickelt haben. So sehen wir bei der
Namengebung nicht nur, was oben erwihnt wurde, daB mit
dem Namen die Seele des Vorfahren oft erst eigentlich in das
Kind einzieht; der Name ist erst sein geistiges Wesen.! Kin
stummes Kind bekommt keinen Namen, der Name ist, in unserer
Sprache zu reden, die ,Seele” des Kindes. Kranke wechseln
den Namen, damit der Tod nicht an ihr Leben kann. Wer
den Namen weiBl, hat Leben und Seele des so Benannten in
seiner Gewalt. In Brasilien muB der Vater bei der Geburt
jedes Kindes einen neuen Namen annehmen; seine bisherige
»,Seele ist nun die des Kindes. Wir erwihnten die ver-
breitete Sitte, daB das Kind den Namen des GroBvaters be-
kommt. Das Entstehen geistigen Wesens ist urspriinglichem
Denken unfaBbar: es wird als eine neue leibliche Geburt aufgefaBt.
So glaubt unser Volk nicht nur an eine Wiedergeburt bei der
Taufe im wirklichen Sinne, sondern es hilt den Paten fiir den,
der wirklich dem Kinde, wie ein leiblicher Erzeuger, , geistige“
Eigenschaften vererbt. Die leibliche Geburt ist eine Metathese
aus der Mutter Erde, die geistige Entwickelung, ein Erwachen
und Wachsen der Seele (meist scheint es den Naturmenschen
mit dem Anfang des Sprechens einzutreten), ist wiederum eine
leibliche Geburt, eine Wiedergeburt. So mufl Schritt fiir Schritt
das Erkannte das Bild fiir das zu Erkennende abgeben. An
aller der Vorstellungen aber, zu denen wir vordringen, #uBer-
stem Anfang steht die Mutter Erde. Hier miissen letzte
Waurzeln religiosen Denkens verborgen sein.

! Einiges Wesentliche habe ich in meiner Mithrasliturgie 111£. dar-
gelegt und von anderen ist der,Name* mehrfach in letzter Zeit behandelt
worden. Ich habe hier nicht die Absicht, darauf zurtickzukommen. Aber
gerade hier mochte ich noch besonders auf die Zusammenstellungen
Jiriczeks in den Mitteil. der Schles. Ges. f. Volkskunde 1 30ff. hin-

weisen.



Mutter Erde 31

II

Mit dem, was uns diese Prolegomena durch die Analogien
weit verbreiteten Volksbrauches und Volksglaubens bereits ge-
lehrt haben, ausgeriistet, treten wir in die griechische Welt.
Es soll nun von keinerlei kulturlosen Volkern und von keinerlei
deutschem Aberglauben mehr die Rede sein; der aufmerksame
Leser wird beurteilen konnen, wieweit die bisherigen Be-
trachtungen zum besseren Verstindnis vereinzelter griechischer
Zeugnisse von Nutzen sind, ohne daf ihrer einfachen Inter-
pretation das geringste Fremdartige hinzugetan werden soll

Bei Homer freilich diirfen wir nicht beginnen. Wir
kénnen von vornherein wissen, daB diese dem Volksglauben
und Volksbrauch bewuBt abgewandte, in eine damals wunder-
bare Hohe freier Aufklirung gehobene Ritterpoesie schwerlich
Zeugnis von einer Volksreligion der Mutter Erde geben wird.
Wohl erkennen wir deutlich aus in gleicher Formel wieder-
kehrendem Eide, daB da eine starke Unterwelt der Religion
in die hohere Sphire hineinragt: die Ge spielt dort ihre
gewaltige Rolle! Wo ein fester Opferbrauch beim Eide er-
wihnt wird, da wird der Erde neben der Sonne geopfert.
Anders die hesiodische Poesie: den Kulten der bdotischen
Bauern konnte ja die Verehrung der fruchtspendenden Erde
80 wenig fern sein, wie die des zeugenden Eros. Und doch
tritt sie auch da nur lebendig hervor in den genealogischen
Reihen der Gotter- und Weltentstehung: nach dem Chaos ward
die Erde, sie erzeugt den Himmel, der ihr gleich ist und sie
8anz bedeckt, dann die Berge und das Meer® Uranos und
Gaia sind weiterhin das grofie Gtterpaar, von dem alle anderen
Gotter stammen, of I'fg &keyévovro xal Odgavod devsdsvros.t
Die Miichte, die in solchen Geenealogien an den Anfang gestellt

B

' . 11T 276 f. XIX 2581 : Il 111104,
* Theog. 127f. * Theog. 106, vgl. 154 u. 5.



32 Albrecht Dieterich

sind, haben eine ganz bedeutende Geltung in der wirklichen
Religion gehabt, sind aber fiir den damals michtigen Kult
bereits in den Hintergrund gedringt von anderen Gottern,
den spiteren und letzten der Genealogie. So bewahrt sich
gerade in den Anfangsreihen der Gottergeschlechter auBer den
blassen Hilfsspekulationen der Genealogen, echte Volksreligion.
Auch das Weltei wird ihr angehoren. Eine Erscheinung, die
uns noch mehrfach begegnen wird, tritt uns schon hier vor
Augen, wenn wir an die Nachfolge der hesiodischen Genealogien
denken: Volksreligion lebt in der Mystik weiter. Dort hat in
den Theogonien und Kosmogonien die Mutter Erde stets eine
besondere Stellung behalten.

Uber homerische und hesiodische Poesie muBte gleich
ein Wort gesagt sein. Aber wir wollen nicht weiter zu
Anfang einzelne Spuren, die schwer zu erkennen sind, ver-
folgen und nicht den Zeugnissen #ltester Erdkulte etwa in
Olympia, Delphi, Dodona nachgehen. Wir miissen doch erst
einmal wissen, welche Anschauungen von einer Mutter Erde
im griechischen Glauben vorhanden waren. ,Volksreligion“
nicht bloB an ganz zufilligen Zeugnissen zu fassen, konnen
wir nur in Athen hoffen. Da gilt es sich umzusehen. Und
sobald wir in die Reste des iltesten attischen Dichters blicken,
treffen wir auf die wunderbar persomlich gottlich geschaute
schwarze Mutter Erde, der sie die 8gor, die Schuldsteine, in
den Leib gestoBen haben: Solon hat sie weggenommen und
der befreiten Erde gilt die Svole esedydeact Die wirno
peyloTy depdvov Olvunlov, I uélawe soll fir Solons Werk
als Zeugin auftreten vor dem Richterstuhl des Xodvos.? Aber
am unmittelbarsten kommt doch bei dem ersten groBen Tragiker
Athens zum Ausdruck, was attische Volksreligion von der

1 Plutarch Solon c. 16. ocsiedyFste kann selbstverstindlich ur-
spriinglich nur von der Erde gemeint sein, wie es auch immer die
Athener selbst nachher mdgen verstanden haben.

? Aristoteles ‘49nv. moker. c. 12.



Mutter Erde 33

Mutter Erde glaubt. In den Choephoren betet Elektra zu
den Michten der Tiefe, insbesondere zur Erde (v. 128f):

xol Dalov odviv, 7 10 wdvie vintevos

doéypace Taddig TidVOE xPue Adulaver.
Man muB jedes griechische Wort beachten, vor allem xdua
= xUnue, das den Keim, die Frucht im Mutterleibe bezeichnet:
die Frde gebiert alles und nimmt von allem wieder den Keim
zu neuer Geburt; das ist deutlich gesagt. Darauf gieBt Elektra
die Spende und ruft den Vater. Am Schlusse des Gebetes
stehen diese Worte (148ff):

nuiv 0% moumdg 6B tdv 69NV dve

oy Seolor nel I nel Ainy vixnpdge.

roroiod % edyaig 1dgd Emismévde yods.
In den Sieben gegen Theben, namentlich im Anfang, tritt die
Anschauung gerade von der Menschenmutter Erde durchaus
unmittelbar und selbstverstindlich immer wieder hervor. Alle
sollen helfen der Stadt und den heimischen Gotteraltiren, dafl
die Ehre nicht ausgetilgt werde (v. 161f):

téuvorg ve I 16 pnrel, gilvdty TQOQE.

5 yoo véovg Eomovrag eduevel médm,

dmovie mavdoxoioa mordelug Srlov,

$8oépar olxqrijons domidnpldgovg,

miorol mod g yévoisde modg yoéos TGdE.
Eigentlicher kann die I' %0vgoTedpog kaum geschaut werden.
Und weiterhin betet Eteokles (v. 69£):

® Z&b te nod I'fj el mwoliecodyor dzol

Aot 7 ’Eguidg matgdg % weyacdevic —
da ist sie noch neben dem grofen Himmelsgott und den
Gdttern der Stadt — daB die Erde frei sei, nicht vom Joch
der Knechtschaft gebeugt (v.T4f), ist die Hauptsache des
Gebetes und des Kampfes. Es ist die Heimaterde, die sie
geboren, die ihre Stadt tragt, die ihre Sohne genihrt bis

dahin: I urjene #0vorgdpog. Und doch nannte die griechische
Archiv f. Religionswissenschaft. VIIL. 3



34 Albrecht Dieterich

Sprache, wer weiB wie lange schon, das Heimatland im Gegen-
satz zum fremden, das Land, nach dem sich der Hellene
nennt und fiir das er kimpft, das Vaterland mazois yeie,
ebenso wie der Romer patria sagte. Vielleicht erschlieBt sich
im Laufe unserer Betrachtung noch besseres Verstindnis dieser
denkwiirdigen Tatsache. Die Allmutter Erde (mopuirop »7)
wird auch bei Aischylos einmal im Prometheus (v.88) an-
gerufen unter all den Michten der Natur ringsum, die das
Leiden des Gefesselten schauen. Aber ein aus den Danaiden
erhaltenes Fragment (44 N2) zeigt uns auch bei Aischylos die
ganz unmittelbare Anschauung, wie sie lebendiger gar nicht
in Worte gefaBt werden kann, von dem zeugenden Himmel
und der alles empfangenden und gebiérenden Erde. Aphrodite
selber spricht:

dod piv dyvdg odgavig Tdowe yHéve,

Bog 0F paiov Aepfdver yduov vuyeiv.

SuPoog &én edvdoviog odgavod mecdw

#rvoe yoiav' 1) 0t tixzevor Poovois

phkov te fooxnag xel Plov dnudrocov,

devdod Tig Ggo 0’¥x worlfoviog yduov

téhebg dori’ vy & dper megaliiog.
Des Himmels NaB macht die Erde schwanger. Die Eigentlich-
keit der Wendungen rodoar yd6ve, 8ufoog Exvae paiay, vorlfov
pdpog! zeigt die urwiichsige Kraft dieses Volksglaubens. Das
ist Volksreligion.

Es ist sehr bezeichnend, daf bei Sophokles von dergleichen
Vorstellungen nichts zu finden ist. Auch sonst pflegt das in
analogen Fillen bei ihm ebenso oder dhnlich zu sein. Er ist viel
zu sehr von priesterlicher Bildung getragen, um verborgeneren
Volksglauben aufzusuchen, viel zu sehr den groBen herr-
schenden Kulten und Gottheiten seiner Stadt hingegeben, um
mystischen Lehren und Stimmungen geneigt zu sein, in beidem

1 Gerade alle diese drei sind bei Nauck durch Anderung verdorben
und verfilscht (re@eee nur in der Anmerkung, die anderen im Text).



Mutter Erde 35

von Aischylos so verschieden wie von Euripides. Sopho-
kles spricht einmal von der Erde, der Mutter auch des Zeus
(Philokt. 391), aber da ist ersichtlich die asiatische Berg-
mutter und zugleich die kretische Rhea gemeint, die ja eben
Mutter des Zeus war. Bei Euripides tritt wieder des ofteren
hervor, was wir bei Aischylos kennen lernten. &mevre wlxvs
180y mdlw ve Aeufdver, sagt er (fr. 195 N.2), ein Wort, das
mannigfach in der antiken Literatur weitergegeben ist.! Ein
beriihmtes Fragment des Chrysippos beschreibt z. T. ganz
ebenso wie das oben citierte aischyleische die Umarmung des
Aither, wie Euripides statt odpavég sagt (aber odgdviov méiov
im 11.Vers), und der Erde, die eben, weil sie, aus den Tropfen
von oben empfangend, die Sterblichen gebiert (wie ausdriicklich
gesagt wird), die Pflanzen und Tiere, fiir die uifne wdvrov
gehalten wird? Ja, in der Melanippe wird sogar ein widog
von der weisen Heldin des Stiickes selber erzihlt, den sie
von ihrer Mutter habe: Himmel und Erde seien einst zusammen
ein Gebilde (uoop? ulx) gewesen; als sie voneinander ge-
trennt waren, gebaren sie alles und brachten es ans Licht,
Biume, Vogel, Tiere des Landes und des Meeres und das
Geschlecht der Menschen.® Ich wiirde in diesen Anschauungen
Jetzt nichts anderes sehen als echte Volksreligion, insonderheit
attische Volksreligion. Und auch der Glaube, der gerade bei
Euripides, aber auch vom offiziellen Athen auf der Grabschrift
von Poteidaia bekannt wird, daB der Leib der Toten zur
Erde, die Seele zum Ather gehe, wird aus solchem Glauben
zunichst zu erkliren sein. Irgendwelche Mysterien brauchen
nicht-zu Hilfe gerufen zu werden, aber darum ist doch das
unzweifelhaft richtig, dal gerade die Gedanken vom Vater

! Menand. monost. 89 (vgl. 539) #7j wdwra tixver nal wdliw woui-
fezer. Ennius Epicharm. fr. 4 p. 221 Vahlen? terra gentis omnis peperit
€t resumit denuo.

* fr. 839 N2, Vgl. fr. 1028 Aiddox xal Taiay wdvroy yevétegay
Gelde, Merkwiirdig fr. 944 xe)l Iziz pivee. ‘Eovlev 06 & ol cogol

Beotdy xadoveiw Ruévny v aidéee. S fr. 484 N2
g%



36 Albrecht Dieterich

Himmel und der Mutter Erde und den Menschen als ihren
Kindern, ja im besonderen die Geschichte von der Trennung
der einst vereinigten Himmel und Erde und der Erzeugung aller
Dinge durch sie spiterhin in Lehren und Biichern mystischer
Religionen weitergefiihrt worden sind.! Wir miissen hier zum
zweitenmal die Aufmerksamkeit darauf richten, daB alte Volks-
religion in der Mystik folgender Zeit ein Weiterleben findet.
Aber noch ein Vers des Euripides hat hier zunichst seine
Bedeutung. Der Chor athenischer Biirger in den Herakliden
betet zur Erde d. i zu der attischen Erde, auf der sie stehen:
sie soll die Fremden vertreiben (mit dem Anruf y& v.748 be-
ginnt das ganze Lied):

AL & wéTvie, Gov 2&9 Of}ﬁag,

Iz, 6bv noi méhig, ag 6V pdrne

déemowd e nol @iUlet.?
,Ja, du hehre, ‘dein Boden ist's, Erde, dein Boden auch die
Stadt, deren Mutter du bist, Herrin und Schirmerin®: so ist
zu verstehen. Das sind die adwdydoves selber, die Athener,
die 50 reden. Auf diese Autochthonie spielt doch wohl Euri-
pides an, diesmal in einer skeptischen Wendung, die er dem
Xuthos in den Mund legt, als er mit Ton dariiber verhandelt,
wer die Mutter des Ion sein solle, wenn denn Xuthos der Vater

1 Nekyia 100ff., 205f. 107, wo ich aber dem Mystischen zu friih
gtarken Einflu zugewiesen habe.

t Von Wilamowitz hat die Verse erliutert Hermes XVII 356fF,
die Beziehung der Anrufung auf die Erde in den Versen sichergestellt
und einige Zeugnisse attischen Erdkultes herangezogen, die ich z.T.
unten verwende. Uberliefert ist y@s 6dv xal mélg, das auch Wilamo-
witz behilt. Ich kann das nicht fiir richtig halten, obwohl ein oddus
y&g in einem Liede der y& mit Phoenissen 685ff. (die Wilamowitz an-
fiihrt) zu rechtfertigen ist (doudene Fed, ... mdvrayv 02 I'd rtoopds —
dupvve véde y&). Man verstiinde nach allem Vorangehenden gar nicht,
bei diesem yds erst recht nicht, wer angerufen ist. Ich méchte gleich
hier bemerken, daB auBer dem genannten Aufsatze das Vorwort von
Wilamowitz zu seiner Ubersetzung der Eumeniden mir wesentlich dazu
geholfen hat, die Bedeutung der Religion der Mutter fiir die Griechen

zu verstehen,



Mautter Erde 37

ist. Das hat Xuthos in seiner Freude den Gott zu fragen
vergessen. I'fjg 8¢ &xmépuxne unrods, sagt lon (542), od
wédov tlxver Téuve antwortet Xuthos, der Boden gebiert keine
Kinder.

Auf seine Autochthonie war der Durchschnittsathener
ehrlich stolz. Die heilige Geschichte zu diesem Glauben war
die von der Geburt des Erichthonios aus der Erde, wie man
sie so unvergleichlich einfach und naiv wirkungsvoll auf einem
sehr bekannten alten Tonrelief dargestellt sieht.! Zum un-
mittelbaren Verstindnis dieser Volkssage wund ihrer Dar-
stellungen braucht man wahrlich nicht die widerliche Geschichte,
die zugleich einer schwachsinnigen Liisternheit und einem theo-
logischen Konkordanzbediirfnis dienen soll, welche beiden Dinge
sich wohl nur bei alten Priestern zusammengefunden haben
mogen. Erichthonios soll auch, so lautete eine Uberlieferung,
der Erde zuerst auf der Akropolis geopfert und ihr einen
Altar gesetzt haben? In der Tat hat sich dort noch eine Fels-
inschrift I'fjg xapmopdoov xard povrelay gefunden.® Wir wissen
aber noch weiterhin von einem Bilde der I'jj auf der Akropolis
durch Pausanias (I124,3) &t 0% %ol I'fjis dyaipe ixetsvovens
Y6al of tov Ale. Das wire denn ein Zeugnis des gleichen
Volksglaubens, der von Aischylos und Euripides in Worte
gefalt war. Fine andere Stitte offenbar uralten Erdkultes
kennen wir in Athen: den Erdschlund der I% ’Orvpnle, in
den sich einst die deukalionische Flut sollte verlaufen haben.
Dorthinein habe man moch alljahrlich Honigkuchen geworfen.*
Die Kultstitte war in unmittelbarer Nihe und offenbar in
irgendwelcher Verbindung mit dem zéusvog des olympischen
Ze& Andererseits gab es ja auch von alter Zeit her Kult

! Archaeol. Zeitung, 1872, Taf.63. Abgebildet z. B. bei Roscher Myth.
Lez. 1, 1578, Baumeister Denkm. 1 492.

¢ Suidas s. v. xovgoredpos.

® CIA I 166 vgl. II 481, 59 ¥dvoar xal v& éhrrelc v dxgomdler

7R A¥npe ©f Holddr xal j) Koveoredpe xel ©j Havdedeo.
* Pausan.118,7.



38 Albrecht Dieterich

einer urrng in Athen. Nach ihr ist das wyrodov genannt.!
Méoglich, daB es ihr Fest war, das den Namen paidfix fiihrte.?

Wir sind unvermerkt in das Gebiet attischen Kultes und
Volksbrauches iibergefiihrt worden. Hier liegt nun in der Tat
eine Reihe merkwiirdigster Zeugnisse vor, die aber nun fiir
uns nach allem, was wir kennen gelernt haben, kaum noch
ein Wort der Erliuterung bediirfen. Wenn wir horen, daB
nach der Sitte der Athener die Ehen dem Odgavds und der
TIuic geweiht wurden®, daB Ij um Kindersegen angerufen
wurde, so wissen wir jetzt, wie eigentlich alter Volksglaube
das gemeint hatte. Wir begegnen auch sonst einmal der
Demeter — die man jedenfalls immer als Erdmutter auf-
faBte — als Ehegottin® Mit einem Zeugnis aber fiir das Ehe-
opfer an Himmel und Erde ist unmittelbar die Angabe ver-
bunden, daf man bei eleusinischen Begehungen zum Himmel
hinaufblickend gerufen habe ¥¢, zur Erde hinunterblickend xvs®:
der Himmel soll regnen und die Erde schwanger werden. Wir
horen auch ein andermal von dem Gefille, mit dem gegossen
wurde, nach dem man die Begehung winuoyder nannte. Darauf
geht denn auch ein Vers im Peirithoos des Kritias®:

tva mhnuwoydag vded’ elg g dviow

146w edpiung mooyfousy.
Dafiir, da8 Saat und Ernte der Frucht mit Zeugung und
Geburt des Menschen, ich mochte sagen, in eins geschaut
wurde, bietet attische Religion die markantesten Zeugnisse.
Jeder weiB, wie bei den Thesmophorien Fruchtbarkeit der
Erde und Kindersegen zugleich Ziel und Sinn der Begehungen

t Preller-Robert* 651.

* Theophrast Char. XXI (von Wilamowitz Lesebuch 305).

3 Proklos zu Plat. T%m. p. 293.

4 Plutarch praecepta coniug., Anfang.

5 Die Zeugnisse Mithrasliturgie, Anhang, 8. 214, Die Formen e
und xde sind ganz sicher geworden durch die Inschrift Bull. Corr. Hell.
XX 79. ¢ Bei Nauck? Eur. fr. 592.




Mutter Erde 39

ausmachen. Mag denn nur noch ein Zeugnis aus dem viel-
verhandelten Lukianscholion® hier stehen, iiber die sog. dgenro-
Pbore: T 0% adra dooenroploie xedsitar xel HysToar TOV adTOV
Abyov Eyovre megl TdYV xcomdY yevédewmg xel Tis THY
Cvodmay emopds. dvaploovrar 0% ndvraidde o lsgd
& 6téurog Tob 6lrov xaveexsvaduive, wutpate 0euxévTOY %ol
oy eyqudrov. Aaufdvover 0% advov Sarlodg dig TO TOAV-
Yovoy 1ot urod, duPdilovter 0% wol &lg vo péyage oUTwg
xedovueve Gdvra éxsivd e xal yoigor &g 7oy Epayev, xal avrol
0 70 molvbronov, g 6VvIque 6ig yevédens TOY xaQmLOY
%el tHv dv@odmwov xrd. Phallen wurden in die Erdtiefe
geworfen, damit sie Friichte und Menschen hervorbringe. Das
8t der klare Sinn. DaB die Reste der wiederheraufgeholten
Ferkel dann mit der Saat vermischt werden, mag beiseite
bleiben, da eine Deutung, so nahe sie liegt, immerhin einen
Zweifel nicht ganz beseitigen kann. Wie unmittelbar lebendig
aus iltestem Denken des Volkes die Parallelitit, ja Identitdt
des Siens und Zeugens war, liegt ja mit am eindringlichsten
Im Zeugnis der Sprache zutage, omslgerv ist das Wort fiir
beides, fiir ,zeugen® besonders hiufig bei altattischen Schrift-
stellern, dodw ,pflligen® fiir das gleiche gerade einigemal in
der attischen Tragodie, #gorog ist in der attischen Rechts-
Sprache bei Ehevertrigen ganz stehend geworden, émi maldwv
Yvnelov dodre. Im Sinn von ,Saat“ ist doordg gerade wieder
in der Tragbdie gebrauchlich (réxvev, dvdodv).?

Es bleibt nun, meine ich, fiir uns auch nicht im min-
desten wundersam, wenn man in Athen bei der Hochzeit den
Ahnengeistern opferte, die drunten unter der Erde sind. Denn
ﬁ‘ﬂiﬂiche Vorstellung, auch wenn die Torromdrogss, zu

! 8. Rohde Rhein. Mus. XXV b44ff., Robert Hermes XX 3491,
Rohde Hermes XXI 123.
* Verse wie Soph. Trachin. 31ff. sind besonders lehrreich:
xbpboapsy 01 maidug, ods xeivdg mors,
yitns 8rwg dooveav Exzomov Aufidw,
onelowy pévov mpocsids ndEoaudy Gmwok.



40 Albrecht Dieterich

denen man auch um Kindersegen flehte, Windgeister waren.
Da ist ein Gebiet anderer Vorstellungen, das uns hier abliegt.!
Aber so klar es ist, daB die Ahnenseelen aus der Luft wieder
zu neuer Geburt im Korper einkehren sollen, so sicher hat der
Volksglaube einst gemeint, daf aus der Erde die Ahnenseelen
wiederkehren zu irdischer Geburt. Und nun beobachten wir
wieder ein fortwihrendes Neben- und Ineinandergehen des
Kreislaufes im Leben und Sterben der Frucht und des Menschen.
Die Toten drunten, die Geister oder Seelen, wenn man will,
befordern das Emporkommen der Frucht; man betet zu ihnen,
sie heraufzusenden.? Und wie will man den alten athenischen
Brauch verstehen, auf das frische Grab Samen zu streuen, der
von Cicero de legibus (II c. 25,63) mit so seltsamem Zusatz
referiert wird: nam et Athenis tam illo [mores] a Cecrope, ut
atunt, permamsit hoc ius terra humomdi quam quom proxumi
fecerant obductagque terra erat, frugibus obserebanturs, wut
sinus et gremium quasi matris moriuo tribueretur, so-
lum autem frugibus expiatum ut vivis redderentur. Damit ein
SchoB, wie einer Mutter, dem Toten gegeben wiirde. Wohl
hat Cicero diese iiberaus bedeutsamen Worte kaum selbst nach
seiner Quelle richtig verstanden. Miissen sie nicht bedeuten,
daB dem Toten so der Mutterschof der Erde geschaffen wird,
in den die Samen gelegt werden, damit der SchoB gebiert?
Durch eine Art von sympathetischen Zauber, der in diesem
Volksglauben ja bei der fortwihrenden Sympathie von Frucht
und Menschen besonders natiirlich wire, wird die miitterliche
Erde vermocht, dem Toten seine Seele wieder zum Lichte zu

! Rohde Psyche® 247f. ® Rohde Psyche® 247, 1.

* Obwohl ich hier absichtlich keine Abschweifungen zu anderen
Vilkern mehr mache, mag in diesem Falle nachzutragen erlaubt sein,
daB die Inder genau dieselbe Sitte hatten (ich méchte auch den Spruch
des Brahmanen notieren: ,zu den Wurzeln der Pflanzen schliipfen die
Vater hin*), Oldenberg Rel. d. Veda 582, und ich sie fiir die Kgypter
aus einem Funde deutlich erkenne, den Wiedemann bespricht Osiris
végétant, Le Muséon, Nouvelle Serie, IV (Louvain 1903), 8. 1111



Mutter Erde 41

gebéiren. Ich fiirchte nicht, daB ein Leser, der mir von
Anfang gefolgt ist und sich der Tatsachen des vorigen Ab-
schnittes erinnert, irgend etwas Unsicheres in der Erkenntnis
solchen Volksbrauches finden wird, so wenig auch jemand
wissen kann, wie lange die urspriinglichen Gtedanken bei der
Ausiibung des Brauches irgend lebendig geblieben sind. DaB
man denn auch in gewissen Pflanzen emporgekommene Seelen
sehen konnte, zeigen pythagoreische Vorstellungen.! Pytha-
goreische Mystik wurzelt sehr vielfach im griechischen Volks-
glauben und wie asketische mystische Konventikel jeder Zeit
treibt jene die naive Volksreligion zu Konsequenzen, die dieser
von Hause aus fern lagen.

DaB in Athen ein Festtag, an dem der Erde geopfert
wurde, sowohl yevéeie wie wexvere heilen konnte®, wie uns
tiberliefert wird, bedarf ja nicht gerade zur Erklirung unserer
Gredankenreihe. Schwerlich wird man ihrer entraten konnen,
wenn man eine andere Nachricht vom attischen Kultbrauch
verstehen will. Ein Mitglied des Geschlechtes der Buzygen in
Athen, deren Stammheros zuerst den Stier vor den Pflug
spannte, muBte bei der heiligen Pflugfeier, der Feier der Kin-
fihrung des Ackerbaues — es war natiirlich eine jihrlich
wiederholte sakramentale Handlung, bei der die Erde durch
den Pflug (= Phallos) befruchtet wurde? — Verwiinschungen
(doat) gegen schweren Krevel aussprechen, unter demen von
Spiteren Schriftstellern eine Anzahl aufgezéhlt wird, Mit-
teilung von Wasser und Feuer zu verweigern, dem Irrenden
den Weg nicht zu zeigen; ja sogar das Verbot schlieft sich
an, einem anderen zu tun, was man selbst nicht erleiden
mdchtet Das letzte ist gewiB nicht altattisch. Von anderen

) ! Ich verweise, um nicht abzuschweifen, nur auf Wiinsch Frih-
lingsfest der Insel Malta 3ff. 2 Hesych., s.u. ysvéorc.
® Von dieser in solchen Briuchen selbstverstindlichen Anschauung
wird unten deutlicher die Rede sein.
* 8. die Erdrterung der Stellen bei Bernays Ges. Abkh. I 2774



42 Albrecht Dieterich

Sitzen laBt sich nichts von vornherein behaupten, Philo ist
iiberhaupt der #lteste Zeuge. Natiirlich mag sich alsbald bei der
Liturgie eines Festes, das die Grundlage allgemeiner mensch-
licher Gesittung feierte, immermehr von den Gesetzen einer
Menschlichkeit angeschlossen haben, die durch die Gesetze des
Staates nicht gewihrleistet werden konnte. In einem Scholion
zu Sophokles Antigone (zu V.255) steht: iéyog 0% 871 Bovfdyngs
‘A¥fvmaer xernedeato Toig megiopdey drapov 6dux. Das kann
das #lteste Zeugnis sein (die Vorschrift kommt #hnlich auch
in einem der anderen Zeugnisse vor), jedenfalls ist hier der
einzige der iiberlieferten Fliiche!, dessen Zusammenhang mit
der heiligen Handlung des Buzygen verstindlich ist. Wer
einen unbestattet liegen lieB, entzog der Mutter Erde, was ihr
gebiihrt, und weiht ein Leben, eine Seele, das die Mutter Erde
wieder zu neuem KEmporsteigen gebéren wiirde, ewiger Ver-
nichtung. Kann man sich denn die so unerbittliche Strenge,
mit der das Gefiihl des Volkes die Bestattung Toter verlangte,
mit der es vorgeschrieben war, einem Toten wenigstens etwas
Erde aufzulegen? — dem, der es versiumte, fluchte der funk-
tionierende Priester offentlich bei der heiligen Pflugprozession —,
kann man sich z B. die uns so unverstindliche, wenn auch
kiinstlich noch gesteigerte Erbitterung des Volkes erkliren,
als nach der Arginusenschlacht die Leichen der im Wasser
Verungliickten nicht geborgen sind, ohne noch ganz besondere
religiose Griinde? Allgemein menschliche Pflicht, die Leiche
zu bergen®, erklirt das nicht. DaB das Meer die Ertrunkenen
festhilt, so daB sie nicht in die Unterwelt gelangen, scheint auch
weiterhin Volksglaube gewesen zu sein, und es ist noch dem

! Andere Vorschriften werden hierhergehort haben, von denen wir
in anderem Zusammenhang gelegentlich héren, z.B. den Pflugstier nicht
zu schlachten, Ael. v. k. V 14.

2 Z. B. Aelian n. h. V15: wduos xal ofros ‘Arrinds. 85 &v drdpe
mepurdyy copartt GyFedmov, wdvrag émfdilew adcdp yip.

8 Wie es gelegentlich ausgedrtickt wird: &g wdvrws Ssioy Gvdon-
mov veuedy yf) nevpar. Pausan. I 32,5.



Mutter Erde 43

christlichen Apokalyptiker (Apok. Joh. XX, 13) etwas ganz Be-
sonderes, wenn auch das Meer die Toten wiedergibt, die in ihm
sind! Es mogen sich ja im attischen Glauben die mannigfachsten
VOl‘stellungsweisen kreuzen, die logisch nicht nebeneinander
bestehen konnen, wie denn ein Glaube an die Seelen in der
Luft, an die im Lichtlande im Westen und an die drunten im
Grabe, die gespeist und getrinkt werden miissen, sich wohl
aum jmmer auch nur in ein und denselben Personen aus-
8eschlossen haben werden. Wer nicht bestattet wurde, kam
nicht zur Ruhe des Jenseits, ist den Unterirdischen genommen,
denen er fortan gehort?; wer nicht von Nachkommen Ehre und
Nahrung empfing, war erst dem ewigen Tode verfallen: aber,
bewuBt oder nicht, in den Zeiten, deren Zeugnis wir haben
konnen, hat der Glaube in Sitte und Recht noch mit-
gewirkt: wer nicht in der Heimaterde geborgen wird, dem
gibt die Erdmutter keinerlei neues Leben. Die schlimmsten
Verriter an der heimischen Erde und den heimischen Géttern
diirfen darum nicht begraben werden in attischer Erde, u7
Toapiivor &v vf Avvind] heiBt die rechtliche Formel, ja, sie
Werden, wenn sie ein Grab gefunden hatten, exhumiert, iiber
die Grenze gebracht und etwa noch die Asche ins Meer ge-
Streut. DaB in den sorgsamsten Rechtsbestimmungen auf
Silche Verfolgung der Leiche aufs eifrigste gehalten wird?

! Radermacher Das Jenseits im Mythos der Hellenen 7.
? So ist es in den bedeutungsvollen Worten des Teiresias an Kreon
ausgesprochen Soph. Antig. 1070f.:

Yo OF T ndradey wPdd’ ob Deav
&uotgov, &utégiotov, dvéciov vénuw,
oy olire 6ol péreotiy olize vois dvm
Feoiww, &AL éx cob Pidfovrer Tdoe.
TodTev ot Awfnriess doregopPigot
Aogdowy “didov xal Fedv "Eqvies xth.

X ® Xen. Hell. 17, 22: xord wévde 7oy vdupov wpiwars, 85 fovv éml
0I5 lzgocilors xal mooddrais, ddv Tig %) Ty méhy weodidd ) T& ised
;"é"f’g, xoudévre v duxactneln, dv xatayvesdf, ph TePiver & T

Txf ... Man nimmt z. B. an, ,,daB seit der Mitte des vierten Jahr-



44 Albrecht Dieterich

ist nicht daraus allein zu erkléiren, daB die Heimaterde nicht
durch den Leichnam des Hochverriters verunreinigt werden
solle. Eine Sitte kann aus Griinden fanatisch beibehalten
werden, die im VolksbewuBtsein lingst geschwunden sind: die
Bauern wissen auch nicht mehr, warum sie in grimmige Ent-
ristung geraten — ich kenne solche Fille —, wenn ein
Selbstmorder nicht an die Friedhofsmauer, sondern in die
Reihe der anderen Griiber begraben wurde, und der Bischof
von Metz wullte vermutlich auch nicht den eigentlichen Grund,
warum er den Friedhof von Fameck mit fanatischer Ent-
schiedenheit entsiihnen lieB, weil ein Protestant unter die
Katholiken beerdigt war.

Aber es ist natiirlich miBlich, aus der Sitte den Glauben
zu erschlieBen, der sie geschaffen hat, wenn kein direktes
Zeugnis des urspriinglichen Sinnes mehr zu gewinnen ist.
Mag man denn urteilen, wie weit parallele Erscheinungen
attischen Volksglaubens und die Analogien von anderwirts,
wie ich sie oben betrachtete, hier eine Krkenntnis iiber das
BewuBtsein aller unserer Zeugen hinaus ermoglichen. Hier
mag noch ganz besonders hervorgehoben werden, was in
einer — allerdings von Platon, aber nach iiblichem Schema,
fingierten — Leichenrede beim offiziellen Begribnis der ge-
fallenen Krieger iiber die Mutter Erde gesagt werden konnte.
Im Menexenos (p. 237aff) werden die Toten gepriesen als die

hunderts fiir die im Eisangeliegesetz aufgefiihrten Verbrechen die
Strafe der Hinrichtung und der Versagung des Begribnisses im vater-
lindischen Boden gesetzlich festgestellt war‘ (Meier-Schémann- Lipsius
Att. Proz. 328). Im Dekret des zweiten attischen Seebundes heiBt es in
bedeutsamer Weise bei der Strafe fir den dichdwy tiy cvppegiov: uf
ra@ire év ) Avuxf pndi év ) v@v cvpudyov, ein dhnlicher Zusatz
im (Ps. Plutarchs) Leben der zehn attischen Reduer, p. 839: und” 8ong
A9nyeior weavodery. Vgl Usteri Achiung und Verbannung im grie-
chischen Recht 90f. Urspriinglich und allgemein hatte man gegen Be-
stattung im Nachbarlande nichts einzuwenden. Schon W. Vischer Rhein.
Mus. XX 444fF. hatte vortrefflich, an Sophokles Antigone ankniipfend,

iiber diese Dinge gehandelt.



Mutter Erde 45

«096ydoveg. Nicht von einer Stiefmutter sind sie aufgenihrt,
von der Mutter, und nun liegen sie nach dem Tode wieder
aufgenommen im heimischen SchoBe ihrer Gebirerin und Er-
Dihrerin. Und nun, heiBt es, muB man zuerst diese Mutter
Selbst preisen. Unter vielen anderen wird hervorgehoben, daf
dieses Land, in der Zeit, da jegliches Land allerlei Lebendiges
erzeugte, fleischfressende und grasfressende Tiere, nicht wilde
Tiere erzengte, sondern sich von allem Lebendigen den
Menschen auswihlte und ihn erzeugte. Ein merkwiirdiger
Beweis dafiir wird gefihrt: wie die Frau, die geboren habe,
daran zu erkennen sei, daB sie Nahrung fiir ihr Kind besitze,
80 auch die attische Erde, die zuerst menschliche Nahrung,
Weizen und Gerste, hervorgebracht habe, wovon sich das
menschliche Geschlecht am besten nidhre. Weiter heiBt es
dann auch, die Erde habe nicht die Frauen nachgeahmt in
Sc}lwangerschaft und  Geburt, sondern die Frauen hitten es
der Erde nachgetan.

Das ist attischer Volksglaube, wie er im vierten Jahr-
hundert noch lebendig war. Das ist kein Sondereigentum der
Mysterien, das konnte offen ausgesprochen werden in feierlicher
Rede am Grabe der fiir die Muttererde Gefallenen. Gerade in
attischen Reden sehen wir ja auch sonst noch an einem einzelnen
Zuge, daB beim attischen Volke pf eine besondere, neben, ja
tiber den anderen Gsttern bestehende Bedeutung hatte. Bei De-
Mosthenes steht fiinfzehnmal der Anruf & I'fj xoi &¢ol, siebenmal
b Zet uai Peol! Bei Aischines steht einmal (II[ 137) & I
%l Qeol xol Oalpoves xol §vdgomor. DaB I gleich michtig
dem Zeus gedacht war, in einer Sonderstellung neben den
anderen Gottern, muB man erschlieBen. In griechischen Rechts-
anschauungen hat die Erde stets eine besondere Rolle gespielt,
Wie das von "Hitog bekannt ist. In einigen Eidformeln bleibt

bis in spiter Zeit in der ganzen griechischen Welt die An-
—

! Die Ubersicht der Stellen danke ich Herrn R. Ebner.



46 Albrecht Dieterich

rufung des Zeus, der Ge, des Helios fest': daB das nicht
immer tote Formel war, zeigt der Eid der Biirger von Cher-
sonesos (Krim): wenn sie den Schwur nicht halten, soll ihnen
die Erde keine Frucht bringen und die Weiber sollen keine
Kinder gebéren? In den heiligen Rechtsformeln zeigt sich
und bewahrt sich durch die Jahrhunderte® echte Volksreligion.

DaB nun freilich der Volksglaube von diesen Dingen, die
den offiziellen groBen Kulten unbekannt waren, inshesondere
in mystischen Kreisen weiterlebte und potenziert weiterwirkte,
ist uns im Vorbeigehen schon mehrere Male aufgefallen.
Natiirlicherweise aber wirken von #ltester Zeit her die Weihen
von Eleusis mit ein und eben in Eleusis war ja die Haupt-
sache, daB im Dienste der Erdmutter — niemand hat damals
den Namen der Demeter anders verstanden — ein gutes
Los gewonnen werde zum zweiten Leben. Demeter waltete
der Toten; soll doch sogar gemeine attische Rede die Toten
Anunrgslovg* genannt haben. In dem Dienste von Eleusis war
der unmittelbar gegebene Gedanke der beherrschende, da8 nur
die Mutter alles Lebens drunten ein neues Leben geben kann. Ich
habe friither angedeutet, daB wir gerade an diesem Punkte dem
Verstindnis des Problemes nahe sind, wie Mysterienkulte ent-
stehen. Aus dem Glauben an die Muttergottheit geht das Be-
diirfnis des einzelnen hervor, sich das gverijorov der Kindschaft
zu sichern, d. h. durch sakramentalen Akt Kind dieser Mutter
zu werden fiir ein zweites Leben.” Am deutlichsten spricht das

! Vgl. 2. B. den Eid, der dem Augustus geschworen wird, Cumont
Revue des ctudes grecques XIV (1901), 26ff.,, anderes bei Dittenberger,
Sylloge Nr. 461, Nr. 837.

2 Das muB der Sinn der nur zuletzt verlorenen Worte sein, Ditten-
berger 461, Zeile 55f.; vgl. Latyscheff Sitzungsber. der Berl. Akad. 1892,

XXVII 4791
3 Vgl. die Eidesformel schon bei Homer, oben S. 31.

4 Plutarch de fac. in orb. lun. 28 xal vods waxeods ’ASnwaior
dnunreslovs dwdpetoy T maluwéy.
& Mithrasliturgie 1451,



Mutter Erde 47

dann der spétere unteritalische Mysterienspruch aus: deemolveg
V%0 wéimov Wvw ydoviag Peoiieleg: ich bin eingegangen in den
SchoB der unterirdischen Konigin: auf den im irdischen Kult
vollzogenen sakramentalen Akt wird verwiesen, der die Wieder-
geburt aus der gottlichen Mutter nach dem Tode garantiert. Was
ist dag anderes, als der konsequent zum Ritus, zum pverijgrov
fir das religiose Bediirfnis des einzelnen ausgestaltete alte Volks-
glaube? Steht nicht unter denselben Spriichen auf den Tifel-
chen der gleichen Griber von der mowroydwvog I wrjrne'? Und
findet sich nicht unter demselben Spriichen der unteritalischen
Mysten der: yiig maig elus %ol Ovgavod doregdevrog, wortlich
attische, ganz und gar nicht geheime Volksreligion, und ist
nicht in derselben Mystik die Lehre von dem xvxlog pevécecw
zu Hause? Was ist der Kreislauf der Geburten, was ist die
Seelenwanderungslehre, wie sie von den Pythagoreern ins-
besondere ausgebildet wurde, anders als der Volksglaube, den
wir kennen, der auch in Griechenland, natiirlich nicht nur in
Attika, in einzelnen unverbundenen Bestandteilen der Volks-
religion immanent existierte, konsequent weitergedacht in der,
ich mochte sagen, fanatischen Logik einer asketischen Mystik,
Wwie sie bei Kirchen- und Sektenbildungen so oft wirksam
gewesen ist? Aus der Volksreligion nimmt diese Mystik
ihr Material. Sie bekennt dann noch z B. in Kreta im
zweiten Jahrhundert nach Christus ,ich bin das Kind
Himmels und der Erde“?, ,orphische® Poesie fiihrt die All-
Mutter Erde in bestimmten Liturgien weiter. Und hier
bleibt  die Seelenwanderungslehre zu Hause, nachdem sie
im Volksglauben mehr oder weniger abgestorben war, nur
-

! Diels Festschrift fiir Gomperz 5.

* Bull. Corr. Hell. XVII 122ff. Auf einem ganz analogen Tifelchen
3us Rom heiBt es seltsamerweise nur Jid zéxos. Aber freilich scheinen
Mr die darauf folgenden Zeichen nicht richtig gelesen, Comparetti
Tablette @ or portante ume tnvocation orphique trouvée aux environs de
Bome, Atene e Roma 1903, p. 162, vgl. Harrison Prolegomena to the
Study of greel; religion 673.



48 Albrecht Dieterich

hier und da in einer Sitte festgeblieben, die niemand mehr
verstand.
Wir erkennen aber nun auch nach unseren Betrachtungen

eine sehr wesentliche Beziehung zwischen Mysteriendienst und

Volksbrauch, wo sie miteinander gar nichts zu tun zu haben
schienen: es ist schon lange immer wieder aufgefallen, warum
in dem Ritual der Hochzeit und der Mysterieneinweihung die
Ubereinstimmung sich auf alle wesentlichen Punkte bezieht,
ja, warum sogar die Gebriuche bei Geburt und Tod des
Menschen unter sich und mit den Mysteriengebriuchen so
iiberaus analog sind.! Damit ist das nicht erklirt, da man
alles auf den ,Lustralgedanken® zuriickfithrt. Die Lustratio
ist doch wurspriinglich immer nur Begleiterscheinung eines
Opfers, eines Sakramentes, das ein religioses Ziel hat, die
Gewinnung, Verschnung, Hilfe irgendeiner Gottheit, der man
rein nahen muB. TUnd freilich ist Lustratio in ganz be-
sonderem Sinne notig gewesen, in immer wieder wesentlich
gleichen Formen, wenn man der Erdmutter nahen will; um es
kurz zu sagen: die (leichheit der Riten in all diesen Fillen ist
erst damit erklirt, daB es sich in allen um Erddienst handelt.
Das Kind, aus der Erde geboren, muB in den Schutz der
gottlichen Mutter gestellt werden, die es schirmt vor tausend
bosen Diamonen, die es seit seiner Loslosung aus dem Mutter-
schoB umlauern. Das Menschenpaar, das Hochzeit begeht, weiht
sich der Erde und opfert ihr, daB sie ihrer Einigung Frucht
gebe aus ihrem AllmutterschoB; der Zeugungsakt mag ur-
spriinglich geradezu wie ein sympathetischer Zauber erschienen
sein, der die Mutter Erde zwingt aus ihrem Lebensschatze
den Menschen zu spenden.? Der Tote geht ein zur Mutter

1 Die Hauptpunkte stellt Diels zusammen, Sibyll. Blitter 48, 2.

¢ Jch will nur an die sakramentalen Begattungen auf dem Saatfeld
erinnern (Demeter und Iasion bis zu den abgeblaBten Volksbriiuchen
spiter Zeit), die die Mutter Erde zu Empfangen und Gebiren bringen
sollen. S. Abschnitt IV.



Mutter Erde 49

Erde: sie allein kann ihm ein weiteres Leben verleihen, wie
s auch sei nach mancherlei Verschiedenheit des Glaubens:
Jedenfalls aber geht er ein in ihren SchoB, in ihr Reich.

In diesem mir ganz besonders wichtigen Falle geben,
Scheint mir, die Tatsachen des Ritus und Volksbrauches die un-
ausweichlichste Bestitigung des alten Volksglaubens. Sind wir
auch in der letzten Betrachtung ein wenig iiber das, was von
attischem Volke bekannt ist, hinausgefiihrt, so ist es doch
Wesentlich attische Volksreligion gewesen, deren erreichbaren
Elementen ich in dem Bereich dieses tiefgreifenden Lebens-
gebietes nachgehen wollte. Die Hauptziige von dem Bilde
der Mutter Erde in der Volksreligion Athens werden gewonnen
Sein. Hs ist aus Attika nicht bezeugt, daB man das neu-
geborene Kind auf die Erde gelegt, daB man kleine, vor einem
gewissen Alter gestorbene Kinder nur in der Erde begraben,
daB man Sterbende auf den Boden der Erde gelegt habe: sind
hun diese Briuche vorhanden gewesen oder nicht, wir haben
hoch viel reichlichere Zeugen, als es jene rOmischen geringen
Notizen waren, daB auch hier voreinst das Volk die groBen
Geheimnisse der Zeugung und des Todes in denselben Formen
des Denkens erfaBt hatte. Analog haben sich Volksbrauch und
Volkssitte in Attika gestaltet und doch selbstindig, je mehr
verschiedenartige Einwirkungen innerhalb der geschichtlichen
Entwickelung zur Geltung kamen. Das liegt uns hier fern
Zu untersuchen, welche Bedeutung die Elemente des Volks-
glaubens zumal dann gewinnen (vom eigentlich Religiosen
ganz abgesehen), wenn die Kunst, die Poesie sich ihrer be-
ichtigt, wenn der Genius weiterdichtet, wo des Volkes
ahnendes Sinnen sich verlor. Aber muB uns nicht in den
Sinn kommen, was Platon dem Volksglauben verdankt haben
Mag, gerade dem, den wir betrachtet haben? Nicht die

riexistenz der Seele, nicht die Seelenwanderung mag es sein
(obwohl auch diese seine Lehren nicht von vornherein nur von
den westgriechischen pythagoreischen Lehren beeinflufit sein

Archiy f, Religionswissenschaft. VIII. 4



50 Albrecht Dieterich Mutter Erde

konnen): ich will nur an das eine grandiose Bild erinnern,
da er am Schluf der Republik den dréhnenden Erdschlund
beschreibt, durch den die Seelen auf- und niedersteigen, vom
Leben kommend hinunter und wieder von drunten mit neuem
Lebenslose, das sie gelost, hinauf: ein Kreislauf der Seelen in
immer neuen Geburten aus der Tiefe der Erde. Wer ver-
mochte zu sagen, wie viel von attischer Volksreligion durch
Platon wirksam geworden ist fiir die Religion einer Welt?

(Abschnitt III, IV, V folgen im nichsten Heft.)



Etymologische Beitrige
zur Mythologie und Religionsgeschichte

Von Hermann Osthoff in Heidelberg

2 nélog und zéoag

Die Frage der Etymologie von griech. zéimg N. ‘Ungeheuer,
Ungetiim’, nélogov N. dass., wélwoog und meidgrog Adj. ‘un-
geheuer, ungeheuer groB, riesenhaft’ hat zuletzt Solmsen
Kuhns Zeitschr. 34, 536f. behandelt. Es gelingt ihm wahr-
Scheinlich zu machen, daB die Formen #olischer Herkunft seien
und daB, indem ihr z- nach #olischer Weise vor hellem Vokal
altes g- vertrete, die wahre Lautgestalt der nicht-dolischen
Dialekte in den zwei Hesychglossen zéiwg: meidotov, poxody,
béya und Teddotog uéyeg, mehdotog, sowie auferdem in dem
Teddgioy einer Inschrift aus Memphis vorliege. So dann
Solmsen auch Rhein. Mus. n. F. 58, 618 in betreff des in der
Phthiotis heimischen Gigantennamens ITéAwe Helwgeds. Und
in derselben Weise beurteilen jetzt Brugmann Grundrif 1% 594.
Iw. v. Miillers Handbuch 2%, 1,115 und Hirt Handb. d. griech.
Laut- u. Formenl. 37 das formale Verhiltnis von xéAwg und
Télog, teddgiov. Indem Solmsen dann aber das wéiwe =
Télog an auBergriechisches Sprachgut anzukniipfen suchte, ist
r damit freilich weniger gliicklich gewesen, denn die von ihm,
Sowie friiher schon von Benfey Griech. Wurzellex. 2, 293 und
Froehde Bezz. Beitr. 21,330, neuerdings auch von Leo Meyer
Handb. 4. griech. Etym. 2, 672f. empfohlene Vergleichung der
germanischen Formen, welche den Wal und Wels bezeichnen,

aisl. Zualy ags. hwel ahd. wal, ahd. walira welira und spitmhd.
4%



52 Hermann Osthoff

nhd. wels, halt nicht stand, wie ich Etym. Parerga 1, 321ff
gezeigt zu haben glaube.

Mich bediinkt, daf es zu rélwg wélwg zunichst im Grie-
chischen selbst einen Verwandten gibt: das homer. ion. att. dor.
zépag N. ‘wunderbare und bedeutungsvolle Erscheinung, Wunder-
zeichen, Wunderwerk’, nachhomerisch auch ‘Monstrum, MiB-
geburt’, iiberhaupt ‘unbegreifliches Ding’, besonders ‘ein un-
gewdhnlich groBes, furchtbares Tier, ein Untier, Ungeheuer.’
Es ist gerade diese letztgenannte Bedeutung des 7égug, welche
das Wort dem Gebrauche des wélwe sehr annihert. In der
Tias und Odyssee, in den Hymnen, bei Hesiod und spiteren
Epikern erscheint wélog oder wélwgov als die iibliche Be-
zeichnung von ungeheuren Wesen der Fabel- und Gotter-
sowie der Tierwelt, der Gorgo E 741. 1 634, des Hephaistos
2410, des Kyklopen ¢ 257. 428, der Skylla u 87, der verzauber-
ten Tiere der Kirke x» 219, des Drachen Python Hymn. Apoll
374, der Ausgeburten der Erde Hesiod. Theog. 295. 845. 856,
einer Schlange dgdxwv M 202. 220, 8pic Hesiod. Theog. 299,
eines grofen Hirsches % 168, eines grofen Delphing Hymn.
Apoll. 401 u. a. Eben diese Rolle fillt nun in der Poesie nach
Homer, vornehmlich bei den attischen Tragikern, ganz ge-
liufiger Weise auch dem 7zdgag zu, wofiir einige Beispiele sind:
die Schlange, dgdxawwve, als vépas dpgrov Hymn. Apoll. 302,
angéouayov tégas vom Kerberos Soph. Trach. 1098, odgerov
zépag von der Sphinx Eurip. Phoen. 806, ratigor #pgiov 7égus
id. Hippol. 1214, ddiov téoes Aischyl. Prom. 352, Zxmwoyiov
tégag id. Choeph. 548. So sagen denn auch, wenn Eurip.
Iphig. Taur. 1248f. der Drache Python pés meidgiov zégeg
heiBt, in dieser Verbindung Adjektiv und Substantiv offenbar
nur zwel geringfiigic unterschiedene Schattierungen einer und
derselben Vorstellung aus. Angebahnt ist aber diese Begriffs-
anniherung auch schon bei Homer. So besonders B 308ff.:
es werden, v. 308 als uéye ofjuc zunichst unbestimmt an-
gekiindigt, v. 321 die die Opfer storenden Schreckbilder nach



Etymologische Beitriige zur Mythologie und Religionsgeschichte 53

ihrer konkreten Vorfihrung von seiten des Erzihlers Odysseus
0w méfdmow @e@v genannt, um danach v. 324 in der Aus-
legung des Kalchas die Bedeutung eines von Zeus gesandten
Téag uéye zu erlangen. Ahnlich erweist die Stelle E 741f.
Tooysty xeqais) Oswoio meddgov, dsumf te oueedw| Te, Aidg
Téoag alpiéyoio, wie zu einem Deckbegriff des anderen Wortes
2u werden fiir tégag eine naheliegende Entwicklung war: an
der Gorgo, als einem Oswdv wéAwgov, ist das hervorstechendste
Merkmal, das auf der Aegis dargestellte grauenvolle Haupt des
Ungetﬁms, ein Audg TéoCg.

Die zwei bisher noch nicht etymologisch miteinander
verkniipften Worter zépug und mélwe haben begrifflich vor
allem den einen Beriithrungspunkt, daB sie beide die iiber-
natiirliche Erscheinung, die dem menschlichen Gemiit
Staunen oder Furcht, oder diese beiden Empfindungen zu-
gleich, einfloBt, zum Ausdruck bringen. Sie tun dies mit dem
charakteristischen Unterschiede, daB vzéoag dabei den Neben-
sinn, daB die Erscheinung eine bedeutungsvolle, zéiwg den,
daB sie eine auBergewsohnlich groBe sei, obwalten laBt; wird
Té0ug definiert als ein 6enueiov, welches zugleich ein mogd
V61w pevdusvov modyue sei (Et. Magn. 752, 18sqq., Et. Gud.
526, 195qq.), so ist médwg das péye, Dmegpvég nach der ihm
bei Hesych gegebenen Erklirung, 70 wélwg del émi peyédovs
T666star, wie das Schol. Ven. zu X 410 sich ausdriickt. Ge-
Meinsam also ist beiden Wortern die nahe Beziehung der durch
Sie  ausgedriickten Begriffe zu den Begleitvorstellungen des
VYadue sowohl wie auch der dewdryg; vgl. K 439. X 83 rsvyea
Teddoie, Fadpe 0d69ar, 1 190 abpe vérvxro meddgioy und
Ping, Pyth. 1, 26 rdoag dovudelov mgocidéodar, anderseits
B 321 dswa médwon deiv, E T4l % 168. A 634 dsuwoio meAdgov
Und  Hesiod. Theog. T43f. dswdv 0% xal &davdroior Heolol
Tovto véoug.

Die Bedeutungsihnlichkeit oder das synonymische Ver-
hiltnis unserer nédwg und téoag zeigt sich ferner micht zum



B4 Hermann Osthoff

wenigsten darin, daB in den Paraphrasen der alten Erklirer
ofters das eine Wort zur Erliuterung des anderen gebraucht
wird, wobei es natiirlich das von engerem Begriffsumfange,
also wélwg, ist, dem das andere zum Interpretamentum dient.
Es geschieht mit einer gewissen RegelmiBigkeit, daB wélwe
unter den Allgemeinbegriff von zépag subsumiert wird, und
zwar mit zusitzlicher Hervorhebung eben des uéysdog als des
fir jenes erstere und seinen Sinnesinhalt geltenden artbilden-
den Unterschiedes. So Suid. 2, 2, 173 Bernh. wélwe - uéye,
TegdoTioy, ibid. 2, 2, 174 meidgov, peydiov tégarog. Und bei
Hesych wéiwoe - onole, dsluara, véoare, Gnusiac peydle und
weddoie * peydie, vepdoTiec, bei demselben auch die Glosse
wEdog " uéya, TEQAGTLOD.

In der zuletzt erwihnten (losse befindet sich das Lemma
wélog wahrscheinlich im Zustande der Verderbnis. Mustus
wollte hier im REinklang mit der Uberlieferung an der ent-
sprechenden Suidasstelle 7élwp emendieren (vgl. Mor. Schmidt
zu d. Gl), was bei der Stellung zwischen ITedomdvvneog und
nélry gegen die alphabetische Ordnung verst58t. Ich mdchte
nélog vorschlagen, eine Form wie homer. 7jrog, &#0g mit dem
dolischen -og = vulgirem -«p in ¥lxwg, Tmweg, 0vFag usw.
(vgl. Joh. Schmidt D. Pluralbild. d. indog. Neutra 177, Hirt
Handb. d. griech. Laut- u. Formenl. 257, anders Brugmann
Grundrif 2, 559 und Gust. Meyer Griech. Gramm.® 434 Fufn.),
also daB wir in solchem wélog neben wéimg ein entsprechendes
Paar, wie 7éxuwo Pind, Aischyl. und homer. réxuwe, erhalten
wiirden.

DaB die Spur einer in solcher Weise zu wéiwg sich stellen-
den Seitenform *mflog in dem Personennamen ITeido-ng vor-
liege, den eines der Bleiplittchen von Styra aufweist, haben
nach Bechtel D. Inschr. d. ion. Dial. 28 Joh. Schmidt a. a. O.
193f. und Johansson Beitr. z. griech. Sprachkunde 23 an-
genommen. Dagegen bemerkt jedoch Solmsen Kuhns Zeitschr.
34, 540 wohl zutreffend, daf die Zugehorigkeit dieses auf



Etymologische Beitriige zur Mythologie und Religionsgeschichte 55

lonischem Giebiete auftretenden Namens zu =éhwg = 7élwe
nunmehr -durchaus zweifelhaft sei. Von der Richtigkeit des
hesychischen wélog in der genannten Glosse mélog* uéye, vegdo-
Tov geht Johansson a.a. 0. 145 Nachtr. zu S. 22 aus, aber
das hiingt mit seiner S. 23ff. ausfiihrlich entwickelten etymolo-
gischen Ansicht iiber méAwg zusammen, daB es nimlich an
wéide- Aldog Hesych.,ahd. asiichs. felis ‘Fels’, aisl. fiall “Berg’ usw.
anzuschlieBen sei, und diese Ansicht weist bereits Solmsen
a.a. 0. mit gutem Grunde als eine ,auch begrifflich wenig
ansprechende® zuriick.

Griech. véowg stinde demnach nun fiir *qégug = indog.
*gér-os. Was dagegen Pott Wurzel-Worterb. 2, 1,274 und
Nils Flensburg Studien auf dem Gebiete der indog. Wurzel-
bildungen I. Die einfache Basis fer- im Indog. Lund 1897
S. 364 iiber véoug lehren, daB es von ter- ‘iiberschreiten’, der
Wurzel des griech. téoue, lat. terminus, trams, aind. tirdh, avest.
tars *durch, hindurch’, herkomme, die zégare also etymologisch
»Ubers chreitungen des Naturgemifen, Gewohnlichen®, nach
Pott, oder , das Jenseitige im Sinne von dem der gewShnlichen
Erfahrung Entriickten, dem Ubernatiirlichen oder Transzenden-
talen“ wie Flensburg sich ausdriickt, seien, diese Erklirung
wiirde gich nicht halten lassen; sie ist begrifflich zu gekiinstelt,
und auch schon Meillet Revue crit. 1898, 1 S. 163 scheint
deswegen MiBtrauen gegen sie zu hegen.

Zu tégug aber stellt sich wohl im Griechischen selbst
noch der Wundermann, Wunderzeichendeuter Teige6lag, nach
tiblicher Auslegung seines Namens, der sich auch Wilh.
Schulze Quaest. ep. 176 anschlieBt (die #ltere Literatur dariiber
bei Ebeling Lex. Homer. 2, 318); mit diesem Gelehrten wird
man annehmen diirfen, daB die poetische Form des Namens
mit metri causa verlingerter erster Wortsilbe bei Homer,
Tewp- fiir Tep-, ,in volgarem usum transiit auctoritate car-
minum epicorum®. Dazu aber nicht die zsfgee Lichterschei-
hungen, Gestirne’ X 485, velpsorw Hymn. Homer. 8, 75 diese



56 Hermann Osthoff

trennt Schulze a.a. O.177.205, unter Zustimmung Flens-
burgs a. a. 0. 14f. 37, der Bedeutungen wegen mit Recht von
zépug und beliBt sie bei aind. tara f. “Sternbild, Fixstern”
das natiirlich seinerseits von ved. far-ak Nom. plur. ‘Sterne’
sowie von griech. derfp und &evgov nicht zu trennen ist,
wihrend noch Prellwitz Etym. Worterb. d. griech. Spr. 316
»téoag Wunderzeichen® und , refpec Himmelszeichen, Gestirne®
zusammen an das Sanskritwort #ra anschlieBt und weitere
sehr problematische Kombinationen vorbringt, ebenso von
Grienberger Unters. z. got. Wortkunde 65 die Verwandtschaft
des 7épog mit dorrfp und aind. fara fir ausgemacht hilt. Zu
telpeo ‘Grestirne’ ist denn auch das #olische Pendant eine Form
mit 7-, nicht w-: 7spéwv bei Alkaios frgm. 155 Bergk* (vgl.
Schulze a. a. 0.205), das hierfiir angenommene #ol. ,,zéggog,
vereinfacht zépog ‘Zeichen’*“ (Hoffmann D. griech. Dial. 2, 318.
492) ist verwerflich.

Die Verschiedenheit der Liquide in 7épag und 7éiwo wéime
erklart sich leicht: urgriech. *qépwg wird augenscheinlich durch
Dissimilation der beiden im Wurzelauslaut und in der Suffix-
silbe einander folgenden r die Umgestaltung zu *¢élog er-
litten haben. Unter den im Altgriechischen vorliegenden Fillen
solcher Ferndissimilation mit dem Resultate I—r aus r—r
sind dem unsrigen am #hnlichsten derartige, wie ion. 99iywijg-
xvvnyds Hesych. = 9noymie, ferner yadaxtijous = yapaxriows,
XoAddgror = Xegddgiol u. a, worliber Brugmann Grundrif 12,
434. 851. Iw. v. Miillers Handbuch 23 1, 80. 133. Kurze ver-
gleich. Gramm. 240, de Saussure Mém. soc. linguist. 6, 78,
Grammont la dissim. consonantique 83.84, W.Schulze Kuhns
Zeitschr. 33,235 Anm. 5 und Gust. Meyer Griech. Gramm.?
391f handeln. Wenn es richtig ist, was Grammont a. a. 0.83
vermutet, daB bei 9ninrijo die Dissimilation in den obliquen
Kasus entsprungen sei, da wortauslautendes -¢ im Altgriechi-
schen nicht die Bedingungen zum dissimilatorischen Wandel
eines vorausgehenden zwischenvokalischen -g¢- in -i- schaffe,



Etymologische Beitrige zur Mythologie und Religionsgeschichte 57

so 1aBt sich das auch auf unser 7élwo wélwe anwenden: hier
Wiren es denn die hiufig zur Anwendung kommenden Weiter-
bildungen wédog-0-v, wéhwo-0-g, TeADQ-10-g WEADQ-L0-g ge-
Wesen, die zuerst das -A- erzeugten, und rélwg wélme hitte
es durch Ubertragung bekommen.

Wo finden wir nun zu griech. 7élwg mélmg und véocs,
Wenn man sie in der Weise, wie wir es wollen, zusammen-
zuhalten hat, Verwandtschaft in den iibrigen indogermanischen
Sprachen? Man konnte zuvorderst mit Christ Grundziige d.
griech, Lautl. 114. 125 an Heranziehung des aind. karala-h
‘ungeheuer’ denken; allein dies Adjektiv hat eine wenig
hierher passende Bedeutungsentwickelung, indem es nach Boht-
lingk-Roth Sanskrit-Worterb. 2,113 und Bohtlingk Sanskrit-
Weérterb. in kiirzerer Fassung 2, 23¢ zwar unter anderem auch
(grausig, schaudererregend’ ausdriickt, jedoch zuniichst so viel
als ‘hervorstehend’, von Zihnen, Augen, ‘weit offen stehend,
klaffend” war, dann ,,zuletzt Gberhaupt ‘schaudererregend’, von
Rakshas und andern gespenstischen Wesen (wobei man
Noch immer an ‘einen weit gedffneten Rachen’ gedacht haben
mag)“: Versuche der Ursprungsdeutung des karala-h macht
Uhlenbeck Kurzgef. etym. Worterb. d. altind. Spr. 45

Anmnehmbar dagegen erscheint mir ein Vorschlag J akob-
WaCkernagels, der da meinte, daB dem von ihm gut-
geheiBenen Bunde von wfime und vépag aus dem Sanskrit
a-Scar-ya-h Adj. ‘seltsam, wunderbar’ und @-scar-ya-m N. “selt-
same Erscheinung, Wunder’ anzuschlieSen sich empfehlen wiirde
(wiindliche Mitteilung Pfingsten 1898). Nach Panini 6, 1,
147 Schol. sollte dies @-Scar-ya- von car- (Scar-) “sich be-.
Wegen, sich umtreiben’ mit Prifix @- abgeleitet sein (vgl
Bshtlingk-Roth a.a.0.1,721, Wackernagel Altind. Gramm.
1,264), J. Darmesteter Mém. soc. linguist. 2, 308 £ bringt
Unglaubhaftes dariiber vor, Uhlenbeck a. a. O. 22" ver-
Zei_Chnet es als ,nicht geniigend erklart®. Mit den beiden
griechischen Wortern verglichen ginge das altindische auf eine



A8 Hermann Osthof

Waurzelform mit dem vorgefiigten beweglichen s-, indog. s-ger-,
zuriick. HEs vermag aber freilich bei der Doppeldeutigkeit des
r im Sanskrit keinen Aufschluf zu bringen iiber die Frage
wie sich historisch das -¢- von zépeg zu dem -i- von wéilwe
verhalte. Unsere Vermutung, daf der -Form hier die Prioritit
zukomme, diirfte hingegen durch Vergleichharkeit einer Wort-
gruppe, die das Nordgermanische darbietet, Bestitigung finden.

Im Altwestnordischen liegt zuniichst vor: aisl. anorw. skars
N. ‘ein Ungeheuer’, ‘Riesenweib, Riesin’, an drei Stellen der
dlteren Edda belegt, sodann in dem einmal vorkommenden
Kompositum hialm-skars Riesin des Helms’, d. i. “Schaden des
Helms’, einem Skaldenausdruck fiir ‘Beil’; in jiingerer Form
skass nach - modern-islindischem Sprachgebrauche ein ‘wildes,
ungezogenes Midchen’ bezeichnend, wihrend neunorw. mund-
artlich skass N. so viel als ‘ein zorniger (oder giftiger, schlechter)
Mensch, ein Haustyrann’ ist. Von Gering Glossar zu den
Liedern der Edda® 1522 und Vollstind. Worterb. zu den Liedern
der Edda 929 wird skars skass durch ‘Zauberweib, Hexe’
iibersetzt, von demselben Gelehrten aber D. Edda tibers. 125
Anm. 4 zu der Stelle Hyndluliép 40, 5f eitt botte skars allra
feiknast bemerkt, daB mit dem ,schlimmsten Scheusal® (dafiir
-bei Egilsson Lex. poet. 1622 s. v. feikn ,furia omnium im-
manissima®) wahrscheinlich die Midgardschlange gemeint sei.
Verfehlt ist die von Noveen Altisl. u. altnorw. Gramm.> § 310
S. 205 vorgebrachte Zusammenstellung des skass ‘Hexe’ mit
aisl. skape ‘Schaden’, weil dabei die iltere Form skars nicht zu
threm Rechte kommt. HEs fiigt sich weiter an das awestnord.
skersa F. “Riesenweib, Riesin’, jiinger isl. skessa dass., dieses
hiufig in der modernen Sprache von einer ‘gemeinen Frauens-
person’, und neunorw. skjessa ‘ein Riesenweib’, auch von einer
‘dreisten oder {ibermiitigen Frau’ gesagt; formal ist awestnord.
skersa Fem. Ableitung aus dem Neutrum skars, jenes = got.
*skars-jo(n-) Fem. Endlich mit anderer Wurzelablautstufe
awestnord. skyrse N. “Vorzeichen (und zwar iibles)’, “Phantom’



Etymologische Beitrige zur Mythologie und Religionsgeschichte 59

nach Cleashy-Vigfusson, “schreckliches Wunder, grauenhafte
Wundererscheinu.ng’ nach Fritzner, in jiingerer Lautform mit
Assimilation des -rs- dafiir skyssi, nebst dem Adjektiv skyrseligr
skyssiligr “monstros, abnorm’; diesem skyrse Ntr. zunéichst stehend
auch ein skyrsa, jinger skyssa Fem. im Sinne von ‘grobes Ver-
sehen’, das aber nur neuisl. zu sein scheint, da es von Cleasby-
Vigfisson ohne Beleg angefiihrt wird. Vgl Egilsson Lex.
Doet. 344°, 7192, Cleasby-Vigfisson An icel-engl. dict.539"f.
545° 5642 Fritzner Ordbog over det gamle norske sprog 3,
2932, 314", 412% und Aasen Norsk ordbog 663°. 6772, in betreff
des mneuisl. skyrsa skyssa “Versehen’ insbesondere J6n Thor-
kelsson Supplem. til islandske ordb. 3. Saml. 2, 996°. Ich
verdanke einen Teil dieser Nachweise der Giite B. Kahles.

Um diese aisl. anorw. skars, skersa und skyrse mit griech.
Téoag, wélwe und aind. G-scarya-h, denen sie begrifflich offenbar
recht nahe treten, auch wurzelhaft und formal zusammen-
Zubringen, ist folgender Weg gegeben. Die westnordischen
Formen teilen das prifigierte s- mit dem Sanskritworte. Da-
gegen ist ihnen das nominalstammbildende -s- der Basen germ.
S-kar-s- und s-kur-s- mit dem griech. 7ép-ag aus ¥*gér-as
gemein: gegeniiber der Schwastufe des -es-Suffixes in 7ép-ag
erscheint nullstufiges -s- in skars, skersa aus germ. *s-kar-s-a-n,
*s-kar-s-ion = indog. ¥s-qor-s-o-m, ¥s-gor-s-ia(n), sowie in
skyrse aus germ. *s-kur-s-ia-n = indog. *s-gr-s-jo-m. DaB
s nicht awestnord. *skuars heiBt, sondern eben skars mit
germanischem #%-Schwund hinter einem Guttural, der alten
Labiovelar vertritt, in der Stellung vor grundsprachlichem
0-Vokale, ist lautgesetzm#Big; vgl. Verf. Etym. Parerga 1, 322f.
und Brugmann Kurze vergleich. Gramm. 174f.

Hinter dem Begriffskern des ‘Wunderbaren, Ubernattir-
lichen, wobei es micht mit rechten Dingen zugeht’, den wir in
griech. 7épeg und allem hier Dazugestellten augenscheinlich
finden diirfen, mag wohl einen Schritt weiter zurtick der noch
urspriinglichere Sinn des ‘Zauberischen’ oder ‘Zaubers,



60 Hermann Osthoff

Zauberwerkes’ liegen. Dann ergibe sich, daB als die in
diesen Wortern zu suchende Verbalwurzel uns ein guter alter
Bekannter entgegentrite, nimlich indog. ger- ‘tun, machen,
wirken’ von aind. ky-nd-# und kardéi, avest. kor’mao'ti, Praes.,
apers. cartanasy Inf. Ich habe die Sonderanwendung dieser
Wurzel auf das Spezialgebiet des zauberischen Tuns und
Wirkens, auf das ,, Antun® nach dem Vorgange anderer Ety-
mologen in Bezzenbergers Beitr. 24, 109ff. eingehender be-
leuchtet, indem ich dort auBer anderem besonders aind. kr-tya
‘Handlung, Tat’ und ‘das Antun, Behexung, Zauber’, ‘Zauberin,
Hexe, bose Fee’, kdr-tra-m ‘Zaubermittel, Zauber’ und lit.
keriw, keréti ‘jemand verzaubern, Boses antun’, abulg. ¢ari und
cara “Zauber’ heranzog; so auch O. Schrader Reallex. d. indog.
Altertumskunde 974 und Verf. Etym. Parerga 1,26. Nach-
triiglich fiige ich diesem Material noch aind. kdrana-m N. ‘das
Machen, Bewirken, Tun’, ‘Handlung, Tat’, “Werkzeug, Mittel,
Organ’ und ‘Zaubermittel’ (Bohtlingk Sanskrit-Wérterb. in
kiirzerer Fassung 2, 22%), die Komposita ved. krtya-krt ‘Zauber
treibend, behexend’ und mala-krt “Wurzeln als Zaubermittel
zurechtmachend’, nachved. mala-karma N. ‘Zauberei mitWurzeln’
hinzu, sowie mit Schrader a.a.O. lit. keras ‘Zauber’ (vgl.
Leskien Die Bildung d. Nomina in Lit. 162). Mit der Zu-
sammenstellung des griech. zégag und der lit. keréti, aksl. éarit,
cara ist mir tibrigens Hirt Bezz. Beitr. 24, 255. 261. D. indog.
Ablaut 77 in der Offentlichkeit zuvorgekommen.

Zur Bedeutungsentwickelung aber verweise ich hier noch
auf unser Gemdcht, sporadisch fiir ‘Zauber’ gesagt, durch gemecht
‘durch Zauberei’ bei Niklas von Wyle (Jac. Grimm Deutsche
Mythol. 1052, Hildebrandt Grimms Deutsch. Worterb. 4, 1,
8146). Auch sei erwihnt, daB fiir den Bedeutungswandel von
‘tun, machen, wirken’ zu ‘zaubern’ sich im Griechischen ein
Beispiel in einem besondern spiteren Gebrauche des Verbums
doydfeedr zu finden scheint. Ich werde von meinem Kol-
legen A. Dieterich darauf aufmerksam gemacht, was er in



Etymologische Beitrige zur Mythologie und Religionsgeschichte 61

seinem Buche ‘Rine Mithrasliturgie’ 124 ff. 213 iiber den
mystischen Spruch bei Clem. Alex. Protr. 2,21 p. 13d Sylb.
év’q’ﬁtevﬁa, Eniov tov xvxedve, Flefov éx xlevns, doyacdusvog
dmﬁs’unv glg ndiadov xal éx wnedddov &lg ulerny auseinander-
gesetzt und insbesondere iiber das schwierigste darin enthaltene
Wort, das seit Lobeck Aglaoph. p. 25 miBverstindlich in
Eypevedusvog abgetinderte dgpacdusvog, als eine wahrscheinlich
auf ein Pudendum, etwa auf einen Phallus, gehende ,allgemeine,
euphemistisch verschweigende Redewendung“ bemerkt habe:
hier ergibt sich, meint Dieterich, ein angemessener Sinn,
Wenn dem Ausdruck égpacdusvog die Bedeutung ‘nach Voll-
Zug der Manipulation mit dem Dinge’ d. i eben ‘nach Ver-
Tichtung des Zaubers® beizulegen sein wird.

Ist nun die ‘Zauberei’, lit. keras, zu definieren als ,die
Kllnst, durch geheimnisvolle iibernatiirliche Mittel wunderbare
Wirkungen hervorzubringen® (Brockhaus Konversationslex.
8. v. Magie), so mag durch Metonymie auch die Wirkung selbst,
das ‘Wunder’ also, griech. végag, aind. a-$carya-m, aisl. anorw.
Skyrse, als “Gemicht, Machenschaft’ bezeichnet werden. Wie
aber hinwiederum von ‘Wunder, Wunderzeichen, Wunder-
erscheinung’ zum Begriff des ‘ungewdhnlich GroSen, Un-
geheuren’, auch des ‘Furchtbaren und Schrecklichen, Grausigen’
Zu gelangen ist, das lehrt der nachhomerische Sprachgebrauch
des 7égwg selbst (vgl oben S.52), der lateinische von porten-
um, auch die Begriffsgeschichte des lat. monstrum — franz.
Monstre, engl. monster, woriiber Niheres, wenngleich unter
Zweifelhaft bleibender etymologischer Voraussetzung, bei Nils
F lensburg Studien auf d. Gebiete d. indog. Wurzelbildung 1, 38f.
Anm. Es kann daher nun nicht befremden, wenn in griech.
Tl wélwe und aisl. anorw. skars, skersa von dem postulierten

rsinn des ‘Zaubers, zauberischen Tuns’ kaum noch etwas
gesplirt wird und nur die Fndstufe der begriffsgeschichtlichen
Skala als “Ungeheuer, Ungetiim® hervortritt. Ubrigens aber
bemerkt doch von skyrse Cleasby-Vigfdsson Dict. 5642, daB



62 Hermann Osthoff

es aufler ,,a portent, phantasm“ auch , mischance arising from
witchery“ ausdriicke; unheilvolle Wirkung, die durch Zauberei
bzw. iibernatiirliche Kraft verursacht wird, scheint z. B. an
den Stellen Fornmanna sog. 10, 416 und Gullpéris saga 47
ed. Maurer mit skyrse gemeint zu sein.

Erkennen wir in aind. a-$carya-h und awestnord. skars,
skersa, skyrse die Formung der Wurzel von zépag, wélwe durch
vortretendes s-, so ist dazu beachtenswert, daB dieses beweg-
liche s- im Altindischen eben bei kar- ‘machen, tun’ auch
sonst bezeugt ist. Es findet sich hier vornehmlich ja nach
den Préfixen sam- und pari-, in ved. nachved. sdm-skria-h und
pdri-skrta-h Part., ved. pari-skrnvdnti Praes., pari-skrnvin Part.
praes., ferner in den nachvedischen Verbalformen sam-a-skur-
vata, sam-caskara, sam-skarisyomti und den Nominen nachved.
sam-skara-h, sam-skrti-h, pari-skara-h u. #hnl. mehr, aber
auch nach anderen Prifixen vereinzelt, wie in ved. nir a-skria
Aor. und nachved. upa-skrta-h, upa-skara-h; vgl. Whitney D.
Wourzeln, Verbalformen u. priméren Stimme d. Sanskrit-Sprache
21f, auch Fick Vergleich. Worterb. 1¢ 24, Jakob Wacker-
nagel Altind. Gramm. 1, 264f. und Uhlenbeck Kurzgef. etym.
Worterb. d. altind. Spr. 632! Mit a- komponiert war die
Wurzelform aind. skar- = kar- allerdings bisher noch nicht
nachgewiesen.?

1 Aus dem Iranischen wiirde avest. garomo- skarana- M., das ein
bei der Feuerung gebrauchtes Gerdt bezeichnet, eine Form sein, die
skar- = kar- ‘machen’ enthielte, wenn seine etymologische Grund-
bedeutung ‘Wirme machend’ wire (Justi Handb. d. Zendspr. 102b,
Wackernagel a. a. O. 264). Aber das ist sehr zweifelhaft; andere
stellen das SchluBglied -skarana- zu npers. sakar ‘Kohle’ und zu avest.
skairya- ‘Kohlenmeiler’ (Geldner Kuhns Zeitschr. 25, 566f., Horn
Grundrif d. neupers. Etym. 163. Grundrif d. iran. Philol. 1, 2, 52. 61. 87),
Bartholomae Altiran. Worterb. 516 zu lit. skilsu, skilts ‘Feuer an-
schlagen’. .

t Man faBte das ved. @-skr-a-h Adj. ‘zusammenhaltend, vereinigt’
so auf (Bshtlingk-Roth Sanskrit- Worterb. 1, 741. 2, 89, Grassmann
Worterb. z. Rigv. 191, Uhlenbeck Kurzgef. etym. Worterb. d. altind. Spr.



Etymologische Beitriige zur Mythologie und Religionsgeschichte 63

Die labiovelare Natur des k- von indo-iran. kar- ‘machen’
und lit. kuris, karti ‘bauen’, aksl. kraici ‘faber’ habe ich Etym.
Parerga 1, 2f mit Hilfe britannischer Formen, die den Anlaut
P- haben, zu erweisen gesucht; aber von diesen sind mehrere,
Wie ich durch Mitteilungen Thurneysens (1. und 9. Dez. 1901)
belehrt werde, zu solchem Beweise nicht geeignet. Fiir cymr.
Peri “veranlassen, verursachen, machen lassen’ mit paraf Fut,
Par Imper. praes. und corn. pery Fut. ‘facies’ ist die Entlehnung
aus dem Lateinischen, aus pario unter Einmischung von parare,
hach Loth Les mots latins dans les langues brittoniques 1952,
dem sich Thurneysen anschlieBt, nicht zu bezweifeln, zumal
da ein diesem peri deutlich entsprechendes irisch-gilisches
Wort fehlt (trotz d’Arbois de Jubainville Mém. soc. linguist.
4,429); auch bei Brugmann Kurze vergleich. Gramm. 177 ist
demnach die Herbeiziehung des cymr. peri zu dem indo-iran.
kar- zu streichen. Jedoch bleibt das Zeugnis von cymr. priydu
(Gedichte) verfassen’ und prydydd acorn. pridit ‘Dichter’ aller-
dings bestehen. Diese sind wohl, indem ihr urspriinglicher
Sinn ‘gestalten’, ‘Gestalter’ war, zunichst Ableitungen aus
Cymr. pryd “Ansehen, Gestalt’, letzteres aber mit seiner genauen
Entsprechung air. cruth M. ‘Gestalt’ der Reflex eines indog.
*gr-tu-s ‘das Machen, Gemicht, die Mache’, also Verwandt-
Schaft von indo-iran. kar- und lit. kurin; eine Etymologie, die
schon Stokes Ficks vergleich. Worterb. 24 60 gibt, E. Zupitza
Kuhn¢Zeii:schr. 35, 264 und Thurneysen (brieflich) gutheifen.

238), aber dies scheint mir doch seiner Bedeutung wegen vielmehr die
Analyge @-sk-ra-h und AnschluB an aind. sdcate ‘ist mit einem zusammen,
geht mit, geleitet, folgt nach’ und griech. &mopct, lat. sequor, air.
“Sechetar ‘sequuntur’, lit. sek# ‘ich folge’ zu erfordern, woran auch
Schon Hibschmann Indog. Forsch. Anz. 11, 49, wenngleich nur zaghaft,
d_e’lkt; in der Wortbildungsweise wire dann jenes @-sk-ra-h ungefibr
in Seitenstiick zu lat. as-sec-la ‘Anhiinger, Parteiginger’, Prifix und

wrzel sowie Wurzelablautstufe aber genau wie in g.-avest. @-sk-2iz-m
*dag SichanschlieBen, AnschluB an’ nach Bartholomaes Deutung dieser
ZendfOM, Ar. Forsch. 2,183. 3,32 Anm. Grundriff d. sran. Philol. 1,1, 10,
1L 41. Altiran. Worterb. 3391,



64 Hermann Osthoff

Im Lautlichen ein Fall, wie air. cruim cymr. corn. pryf “Wurm’
aus *grmi-s = aind. krmih, lit. kirmis, alban. krimp (vgl. Zupitza
a.a. 0. 254 1), 14Bt sich begrifflich dazu manches Analoge an-
fihren. Vorab aus dem Bereiche derselben Wurzel aind.
a-kara-h und d-krti-h “Form, Gestalt, #uBere RErscheinung,
Aussehen’: a-kar- ‘herbeischaffen’, ‘zurechtmachen, bereiten’.
Ferner vergleiche man: mhd. gefene Gestalt’ und getdt Tat’,
‘Geschichte’, “Werk, Geschopf’ und ‘#uBere Beschaffenheit,
Grestalt, Ansehen’, gefete ‘Gestalt, Beschaffenheit’, ahd. gitdt
‘factum, effectus’ und “facies, forma, species’ zu tuon, gitdin;
air. gné “Art, Gestalt, Aussehen’, cymr. gne ‘hue, tint, com-
plexion’ zu air. -gnéu ‘ich tue, mache, wirke’, gnim M. ‘Tat,
Tun’; franz. fagon ‘Form, Gestalt, Art und Weise’, entlehnt
engl. fashion, prov. faissos ‘Form, Gestalt’, italien. fazione
»,modo di fare e di contenersi, sembianza“ und veraltet fazzone
‘Gfestalt, Bildung, Statur’ aus lat. factionem °das Machen, Tun’,
afranz. faiture ‘das Tun, Schaffen, Hervorbringen’, ‘Erzeugnis,
Geschopf’ und ‘Form, Gestalt, Art und Weise’, dazu ‘Hexerei,
Zauber’, entlehnt engl feature “Gesichtsbildung, Gestalt, Aus-
sehen’ = lat. factura ‘das Machen, Bearbeitung’, ‘Bau’, *Ge-
micht, GeschSpf’, mittellat. auch ‘sortilegium’ (Verf. Bezz.
Beitr. 24, 111£), daher sicher auch lat. facies ‘Gestaltung’,
‘4ubere Gestalt, Figur, Form, duBere Erscheinung, Aussehen’,
‘Art, Beschaffenheit’, ‘Antlitz, Angesicht, Gesicht’ zu facio
‘ich mache, tue, verfertige, bringe zustande’.! Die Zusammen-

! Von #hnlicher Art sind auch noch diese zwei Fille: lat. figiira
und ef-figigs zu fingo, ef-fingo ‘betaste, streiche, streichele’, ‘gestalte
streichend, bilde, forme, schaffe bildend’; serb. éin ‘Gestalt’ = aksl. éinit
‘Ordnung’ und serb. na-éin ‘Art und Weise’, éni Plur. ‘Hexereien’ mit
aksl. serb. ¢init¢ “machen’ Denom. zu aind. cindte ‘schichtet, reiht an-
einander, baut auf’, caya-k M. ‘Schicht, Aufwurf, Wall’, “Masse, Haufe’
und zu griech. woreiv “schaffen, hervorbringen, machen’, Waz. geg- ‘schichten’
nach Brugmanns anerkannter Etymologie (vgl. Verf. Bezz. Beitr. 24,
119f und dort zitierte Literatur, Hirt Bezz. Beitr. 24, 247.254). In
Anbetracht so vieler Zeugnisse aber fiir den Bedeutungswandel von
‘Mache, Gemicht’ oder ‘Bildung, Gebilde’ zu ‘Gestalt, Form’ ist es



Etymologische Beitriige zur Mythologie und Religionsgeschichte @5

stellung des air. cruth und cymr. pryd mit lat. corpus, ags. hrif,
ahd. (hyéf ‘Leib, Mutterleib’, aind. krp “Gestalt’, ‘schones Aus-
sehen, Schonheit’, die E. Zupitza D. german. Gutt. 4. 53 und
Hirt Beza. Beitr. 24,276 vertraten, so wie neuerdings noch
Wiedemann Bezz. Beitr. 28,5 sich dafiir ausspricht, hat ihr
Urheber Zupitza Kuhns Zeitschr. 35, 254 mit Recht still-
Schweigend fallen gelassen.

Zu dem Labiovelar des air. cruth, cymr. pryd — idg. *qr-tu-s

Wirde also auch der Anlaut unserer griech. 7éiwe wélwe und
——

mir unverstéindlich, wie man lat. faciés von dem Verbum facio loszu-
reiBen gich entschlieBen mag, um jenes in gezwungenerer Weise mit
Hera.nziehung von fax ‘Fackel’ und griech. pap* gdog Hesych., homer.
Taupdesw ‘blicke rasch oder wild umher’, lit. zvake ‘Licht, Kerze’
&ymologisch zu deuten (Fick Vergleich. Worterb. 14, 438, Prellwitz
Etym. Worterb. d. griech. Spr. 236, Brugmann Grundrif 1%, 312. 321. 552.
Iw. v. Miillers Handb. 2% 1,48, Hirt Bezz. Beitr. 24, 290, H. Reichelt
Bezz. Beitr. 26, 276), oder auch um faci@s zu aind. bhi-# ‘scheint,
leuchtet, erscheint’ und zu griech. pd-6t-¢ ‘Erscheinung’ zu stellen
(Corssen Kiit. Beitr. 44. Ausspr.Vokal. 12,141, G. Curtius Grundziige®
296. 297, Vanidek Griech.-lat. etym. Worterb 518. Etym. Worterb. d. lat.
Spr.2180, von Grienberger Unters.z. got. Wortkunde 42). Der Begriffskern
Yon “Licht, leunchten’ kann doch nur mit HuBerster Mithe in facies
8efunden werden. Und es ist, worauf namentlich auch die Mitberiick-
s.lfihtigung des Kompositums super - ficies fihrt, ,,facies in seiner urspriing-
lichen Bedeutung als ein Synonymum von forma“, sowie dazu von
figira und speciés, ,und nur in verengerter Bedeutung als eines von
s und yultus anzusehen* (Déderlein Lat. Synon. u. Etym. 4, 317). Mit
Recht betont man auch, daB schon die Stelle des Gellius 13,29 quidam
aciem esse hominis putant os tantum et oculos et gemas, quod Graeci
7edswmor dicwnt: quando facies sit forma ommis et modus et factura
QUaedam corporis totius, a faciendo dicta, ut ab aspectu species et
@ fingendo figura und die des Nomius 52, 20 sqq. Mere. faciem,
totius corporis formam, non tantum medswmov, id est 0s, posuit antiquitas
Prudens. ut a spectu species et a fingendo figura, ita a factura
Corporis facies die vollig zutreffende Worterklirung bringen. So For-
ce%lini—de Vit Lex. 3,112 und Freund Worterb. 2, 4930, ferner Bréal
Meém. soe. linguist. 5, 435 und Bréal-Bailly Dict. étym. latin 828,

.harton Etyma lat. 33, besonders aber Pott Wurzel- Worterd. 8, 196
Mt dem Hinweis auf die oben dargestellte romanische Bedeutungs-
Cntwickelung von lat. factio und factira.

Archiv {. Religionswissenschaft. VIIL. 5



66 Hermann Osthoff

tépug sich fiigen. Hirt, der ganz richtig, wie wir sahen (o. S. 60),
téoeg und das lit. keréti ‘verzaubern’ zusammenbrachte,
gab D. indog. Ablaut 19, im Unterschied von der spiteren
Stelle 8. 77, dies litauische Wort vielmehr (oder auch?) als
wurzelverwandt mit air. casre F. ‘Tadel’ aus; aber das letztere
kann wegen der ihm entsprechenden britannischen Formen
acymr. cared, cymr. caredd cerydd, corn. cara und mbret. carez,
nbret. karé F. ‘Tadel’ (vgl Stokes Ficks vergleich. Waorterb.
24 71, Brugmann Grundrif 1% 464 und V. Henry Lex. étym.
du bret. mod. 68) keinen labiovelaren Anlaut gehabt haben.
DaB auch in der Bedeutung das air. caire ‘Tadel’ nicht den
erforderlichen Einklang mit lit. keréti nebst abulg. card, cara
‘Zauber’ zeige, habe ich Bezz. Beitr. 24, 110 gegen Brug-
mann a. a. 0. bemerkt.

Mit aind. @-$car-ya- ist, wenn wir es richtig deuten, auch
das erste Beispiel der Palatalisierung des %- der Wurzel (s)kar-
im Altindischen gegeben. Diese Wurzel gleicht ja sonst den
aus indo-iranischer Zeit iiberkommenen Wechsel zwischen %-
und ¢-Formen durchweg zugunsten der ersteren im Altindischen
aus, was fiir die Sprache den Vorteil mit sich bringt, daB
sie, indem sie anderseits bei der Wurzel indog. gel- von aind.
cdr-a-tt ‘bewegt sich, wandert, streicht umher, treibt’, griech.
wéhw, mélopat, lat. colo ebenso konsequent die k-Formen aus-
merzt, neue formale Differenzierung gleichgebildeter Wort-
formenpaare, die anderweitig zusammengefallen wiren, erlangt;
also bel karisydti und carisyate Fut., kdrtum und cartum Inf,
kdrana-m und cirana-m Nom. act., a-karsit und a-carsam Aor.,
wo beide Male ¢-, bei cakdrtha, cakara und cacartha, cacara
Perf, wo auf beiden Seiten -%k- vorliegen sollte. Offenbar war
es die Lautgestalt der beiderseitigen Prisentia ved. kr-nd-#i
aus indog. *qr-néy-¢i und cdr-a-¢ aus indog. *qél-e-fi, die
die Richtschnur dafiir abgab, daB bei dem Zubehér der einen
Wurzel dieser, bei dem der anderen der entgegengesetzte Weg
der durchgreifenden Ausgleichung zwischen Guttural und Palatal



Etymologische Beitriige zur Mythologie und Religionsgeschichte 7

eingeschlagen wurde. Im Altiranischen dagegen gibt es im
System des kar- “machen’ Uberreste der lautgesetzlich palatali-
ﬁierten Formen, wie z. B. g-avest. cor’f Aor. ‘er machte’ aus
Indog. *¢ér-t, j-avest. fraso-car’tar- Nom. ag., apers. cartanaiy
Inf; vgl. Hiibschmann Zeitschr. d. deutsch. morgenl. Ges.
35, 173f, Bartholomae Indog. Forsch. 4, 128 mit Anm. 4.
GrundriB 4. iran. Philol. 1, 1, 10. 67, Jakob Wackernagel
Altind. Gramm. 1, 145, Brugmann GrundriB 12, 579. Kurze
vergleich. Gramm. 177 und W. Foy Kuhns Zeitschr. 35, 61.
DaB im Sanskrit unser a-écar-ya- mit -Scar-ya- = indog.
*-sger-io- dem Lautausgleich entging, ist natiirlich seiner
Bedeutungsisolierung zuzuschreiben.

Hinter dem lit. kera-s Mask. ‘Zauber’ mag, woran der
e-stufige Wurzelablaut denken 1iBt, ein ehemaliges Neutrum
ker-as = indog. *gér-os stecken; das wire dann dasselbe Wort-
gebilde mit dem aind. ved. kdr-ak Neutr. ‘Tat’ fir lautgesetz-
liches *¢dr-ah nach dem eben Gesagten. So ja auch bei lit.
véidas Mask. ‘Angesicht’, abulg. vidi ‘Ansehen, Form’” = griech.
&l0-o0g Neutr., aind. védah N. ‘Erkenntnis’ (Wiedemann D. lit.
Praet. 14, Hirt Indog. Forsch. 1, 35. 2,349. D.indog. Akzent 238);
ebenso meines Erachtens bei lit. menas Mask, “Verstindnis,
Meisterschaft’ (Leskien D.Ablaut d. Wurzelsilben im Lit. 336.
D. Bildung d. Nomina im Lit. 162), das ganz wohl dasselbe alte
Neutrum wie griech. uév-og, aind. mdn-ah, avest. mano sein
kann; ferner vielleicht bei lit. peras ‘Brut der Bienen’ und
Uz-peras ‘hebriitetes Ei’ von derselben Wurzel wie lit. peria,
Deréti “briiten, hecken’ und lat. pario, partus, griech. moeiv,
woig, mborig, mbgrak, wenn die weiteren Spuren des -es-
Neutrums indog* pér-os “Hervorbringung, Erzeugung’ durch
die germanischen Nominalbildungen mhd. md. mnd. verse, mnl
vaerze ‘Firse, junge Kuh’, ahd. far (Plur. farri, ferri), ags.
fearr und ahd. farro, mnl. mnd. varre, aisl. farre ‘Farre,
(Junger) Stier’ gegeben sind (vgl. Verf. Paul-Braune-Sievers
Beitr. 20,90£). Dann ist das Nebeneinander der Neutralbildungen

h¥



68 Hermann Osthoff Etymologische Beitrige zur Mythologie usw.

lit. ker-as und griech. tép-ag in morphologischer Hinsicht ein
neuer Fall derselben Art, wie aind. mdn-ah, avest. mans, griech.
uév-og, lit. men-as: apers. (hafa-)man-is, ferner aind. sdd-ah,
griech. £0-og : avest. apers. had-i$, ferner aind. (sva-)roc-ah
Voc., avest. raoco, apers. rauca® : aind. roc-h, aind. tdv-as(-van) :
avest. fov-i§, aind. f{dm-ah : tdm-is(-ra) u. ihnl. mehr. Aus-
fiihrlicheres hieriiber, als iiber einen Parallelismus der Voll-
und der ,Schwastufe des -es-Suffixes, bei Bartholomae
Bezz. Beitr. 17,113. Grundrif d. iran. Philol. 1,1, 95, wihrend
eine andere Anschauungsweise Hirt D. indog. Ablaut T4f.
Handb. d. griech. Laut- u. Formenl. 276 f. vertritt.



Hyperboreer

Von Otto Schroeder in Berlin

Die wissenschaftliche Bearbeitung des Hyperboreerproblems
beginnt mit Johann Matthias Gesners zweiter Vorlesung De
Phoenicum navigationibus extra columnas Herculis! Der Ruhm,
das Problem richtig eingestellt zu haben, gebiihrt Karl Otfried
Miiller, in dessen Doriern® das Hyperboreerkapitel, auch schrift-
stellerisch, ein Glanzstiick bildet. Welcker® goB wohl einiges
Wasser in den allzu feurigen Wein; einen Fortschritt bedeutet
sein Name diesmal nicht. Von dem, was seither hinzu-
gekommen ist, heben sich einige Sitze Hermann Useners ab!
denen wir im Verlauf der Untersuchung wieder begegnen werden.

Die Hyperboreer sind dem &ltesten Epos fremd; zuerst
erscheinen sie in den Epigonen und bei Hesiod Leider
beschrinkt sich unsere Kenntnis auf eine kurze Anmerkung
Herodots (IV 32): 4i% ‘Howbdp uév éot meoi ‘ Ymeofogéwv
tlonudve, ¥ori 0% xol ‘Owioe év "Emipbvoiew, &l 01 v v
e "Oungog tabre vo émse émolneev. Bei Hesiod kdnnte man
an die Koronis-Eoee denken (fr. 122—127 Rz*): Apollon ver-
barg den Pfeil, mit dem er nach dem Blitzestode seines Sohnes
Asklepios die Kyklopen getotet hatte, wiihrend seiner Dienst-
zeit bei Admetos, év * YxsoPogelos, in Hyperboreo momte®, der
Pfeil aber war riesengroB, &g ‘Hoexeldng 6 ITovrixds gnow &v

—

! Gehalten 1757, abgedruckt in Gottfr. Hermanns Orpheusbuche 1805,
- 6401, 2 18924 12671, 1844 12691

® 1860, im 2. Bde. der Griech. Gétterlehre, S. 2481

* Gotternamen 202, Sintflutsagen 198.

° Ps.-Eratosth. catast. 29, Hygin. astron. IL15.



70 Otto Schroeder

9 meol Owaroovvys — damit fillk wohl die ganze Pfeil-
geschichte. Eine durchaus passende Stelle gab es fiir die
Hyperboreer im dritten Buche des Frauenkatalogs, neben GroB-
kopfen, Unterirdischen, Greifen und Zwergen (fr. 60—62.
209 Rz?): lauter vorweltlichen Volkern, die irgendwo auf der
besiedelten Erde zu suchen, Hesioden wohl nicht in den Sinn
kam. Von dem Epigonenepos wissen wir nur allzu wenig.
Man hat die Hyperboreer schon hier als Begriinder des pythi-
schen Orakels ansprechen wollen — laut hellenistischer Fiktion
(Paus. X 5, 8); erinnern wir uns lieber an die Flucht eines
Teiles der geschlagenen Theber zu dem mythischen Volk der
Encheleer?, von denen ehemals Kadmos in das Elysium gelangt
war? Die Ansetzung der Encheleer in bestimmten Teilen
Ilyriens wird spiteren Datums sein, ein Werk der korinthischen
Ansiedler, womit ein Bedenken gegen das Hinaufriicken der
Epigonen ins achte Jahrhundert® schwindet. Die Flucht zu
ihnen ist eher einer Entriickung als einem Wanderzug zu
vergleichen, wonach sich dann die spdter erzihlte Flucht in
die thessalische Hestiaiotis* als eine Pragmatisierung der
frommen Sage darstellt. Neben diesem Fabelvolk konnten
leicht auch die Hyperboreer in dem Epos auftreten; mehr
wird sich nicht behaupten lassen.

In diesen summarischen und beildufigen Erwihnungen
wird niemand die erste Ausgestaltung sehen wollen: sie setzen,
es kurz zu sagen, eine betrichtlich &ltere Kultpoesie voraus.

Auf eine delphische Kultsage stoBen wir in dem Hymnus
(oder Prooimion oder Paian) des Alkaios, einem lesbisch
stilisierten Guwog xAyrindg, der fiir uns die erste Verbindung
der Hyperboreer mit Apollon bedeutet. Wir kennen den

1 Polyb. bei Steph. Byz.: "domvie- mdhs év “Ively mag’ *Eyyshéas,
elg iy Bdrov 0 ‘Augiagdov dvioyos perd zdv &pavisudy abrod dmdunsey.

% Strab. VII 326, Apollod. II1 89 W., Schol. Pind. Pyth. 1153 extr.,
Eurip. Bacch. 1338. % Bethe, Theb. Heldenl. 148.

* Diod. IV 67, Paus. IX 8, 6, Bethe 114, 116,154,



Hyperboreer 71

Anf&ng, *Quak "Amollov, mol uspdio Aég, sind aber sonst,
von einigen kurzen Notizen abgesehen, auf die Paraphrase des
Schonredners Himerios (XIV 10) angewiesen. Doch was sich
als alkaischer Kern herausschilen 1laBt, ist wertvoll genug:
Apollon, gleich nach seiner Geburt von Zeus ausgestattet mit
Leier und goldener Haarbinde! und mit einem Schwanen-
gespann, enteilt zu den Hyperboreern, um dort ein ‘volles
Jahr’ zu bleiben und endlich, zur Sommerzeit, seine Epiphanie
in Delphi zu feiern, von den Reigen und Opfern der Delphier
herbeigezogen und von den rauschenden Wassern der Kastalia
und des Kephissos und dem Gesang der Nachtigallen, Schwalben
und Zikaden festlich begriift.

Wenn der Delier, wie fiir erwiesen gelten darf,? ilter ist
als der Pythier, und wenn des Deliers Winterfahrt nach
Lykien ging? so ist die Folgerung unabweislich, der Pythier
hat den Hyperboreerglauben nicht erzeugt — wozu nichts ihn
trieb —, er hat ihn vorgefunden: die Hyperboreer sind ilter
als der delphische Apollokult.

Auf Delos wuBte man eigentlich nur von weiblichen
Hyperboreern zu erzahlen: in und hinter dem Artemision gab
es je ein Doppelgrab von hyperboreischen Heroinen. Die
Delier unterschieden in ihren Beziehungen zu den frommen
Verehrern ihrer Gottin drei Epochen: eigentiimliche Weih-
geschenke, geheimnisvoll in Weizenstroh versteckte iod, genau
80, wie Herodot* sie bei thrakischen und paionischen Weibern
beobachtet zu haben scheint (oldw 0% edwdg), wenn sie ihrer
Artemis, d. h. der Bendis oder Mendis opferten, kommen zu
Herodots Zeit angeblich von den Hyperboreern zu den Skythen,

! yovcoulrexg ist sonst Dionysos; Soph. OR 509.
* Vgl. jetzt auch v. Wilamowitz Herm. 38, 1903, 575.
® Abwe xal Adhol éwdeswy Poifie Pind. Pyth. I 39, qualis ubi

hibernam Lyciam Xanthigue fluenta Deserit ac Delum maternam wnvisit
Apollo . . . Verg. Aen. IV 143, Delius et Patareus Apollo Hor. ¢. II1 4, 64.

* Herod. IV 33.



72 Otto Schroeder

die sie von Nachbar zu Nachbar weitergehen lassen, tiber das
Adriatische Meer nach Dodona, von da iiber die malische Bucht
durch Euboia iiber Tenos nach Delos. Dies Weitergeben von
Hand zu Hand ist gewil uralter Brauch?, auch die Etappen-
strale, in der delischen Legende als taghelle Wirklichkeit be-
schrieben, gewil nicht ganz jung, &lter jedenfalls als die ihr
nachgebildete attische? von den Hyperboreern, Arimaspen,
Issedonen tiber Sinope nach Prasiai, deren Entstehung der
Peisistratidenzeit angehGren mag, da die Athener anfingen,
ihr Augenmerk nach Nordosten zu richten, und von dort das
Arimaspenepos des Aristias von Prokonnesos (aus der Mitte
des sechsten Jahrhunderts) bei ihnen Kingang gefunden hatte.
An den Anfang der heiligen Stralen ein unendlich fernes,
unkontrollierbar frommes und tugendreiches Volk zu setzen,
war, wie sich leicht begreift, kirchenpidagogisch von hohem
Wert. Die Wohnsitze der Hyperboreer itber dem Adriatischen
Meer und hinter den Skythen stimmen zu der elischen Kult-
legende, die das Hyperboreerland jenseits des Boreas® an den
mythischen, allmihlich Donau, Po, Rhone und Ebro ver-
einigenden, mit einem Miindungsarm auch an den Hadria
reichenden Istros.*

Aber die beschriebene Ubermittelung der Opfergaben war
nicht die urspriingliche: zuerst machten sich zwei hyper-
boreische Jungfrauen selber auf den Weg, die heiligen Garben
nach Delos zu bringen, unter dem Schutz von fiinf Begleitern,
ol viv Ilsopegéss nudéovrar Tiuds peydiag év Afip Eyovveg,
fiigt Herodot hinzu. Die Ehren scheinen darin bestanden zu

! Vergleichbar dem Weitergeben der Feuerzeichen von Berg zu
Berg, symbolisch nachgebildet in dem Fackelwettlauf, z. B. zu Ehren
der thrakischen Gottin, Anfang von Platons Staat. 2 Paus. I 81, 2.

S jymbo vov dwepov tov Bogéav Paus. V7,7; mwoiais dmider Bogiw
Pind. Olymp. III 31.

4 Schol. Apoll. Rh. IV 284, "Iotgov &mo oxicedy moapéy Pind.
Olymp. 111 14.



Hyperboreer 73

haben, daB ein Kollegium von fiinf Tempelbeamten nach ihnen
benannt sein wollte, vielleicht ‘Herumschreiter’, in Prozession
um den Altar oder in dem heiligen Bezirk von Altar zu Altar
(Hsotpsg(s’)eg' dewgol, etwas blaB, Hesych.), frither vielleicht

dnzer, zweimal zwei um einen Koryphaios, oder wild um
die eigene Achse wirbelnde Derwische; wenn °Herumtriiger’,
50 ward der Grammatik (qui circumferuntur) Gewalt angetan;
wenn ‘Hiniibertriiger’, so doppelt, wenn ‘Uberbringer’ oder
‘Darbringer’, so dreifach und vierfach. Mit dem Namen
Hyperboreer haben sie, auch bei aller Verleugnung der Gram-
matik, nicht das mindeste zu tun: gerade wenn die Begleiter
der beiden Jungfrauen, als solche, ITsopegéss hieBen, so konnte
das Wort nicht auch die Jungfrauen und das ganze Volk
bezeichnen.!

Die beiden hyperboreischen Jungfrauen sollen Hyperoche
und Laodike geheiBen haben, zwei der Heldensage beliebig
entnommene Namen. Trotz ihrer fiinf Perpheren fanden sie
In Delos ihren Tod, wir erfahren nicht, ob durch irgend ein
MiBgeschick oder durch Opferung, nach altem Thargelienbrauch;
auf jhrem Grabe, innerhalb des Artemisions, legten Jungfrauen
vor dem Hochzeitstage, die jungen Burschen beim Eintritt
der Pubertit, Haarweihen nieder. Man hat hiernach gewiB ein
Recht, in den geheimnisvollen, unter Stroh verborgenen Gaben,
ticht mit Welcker? samlindischen Bernstein, sondern, nach
einer Andeutung Mannhardts®, ein Symbol des Fruchtbarkeits-
dimons zu vermuten.

Das angeblich noch vor diesen ersten Garbenbringerinnen
Yon Hyperboreerland nach Delos gekommene Jungfrauenpaar,
—_—

! Die hellenistischen Monatsnamen ‘ ¥wsofzosraiogs (in Makedonien
Und Syrien) und * YxeoPéosros (in Kreta), die Heinr. Lud. Ahrens, Rhein.
Mus, 17,1862, 340, zur Erklirung des Wesens der Hyperboreer benutzen
Wollte, sind noch nicht erklirt; ebenso dunkel die von Otto Crusius,
{"Iythol, Lex. 1 2828, 42, beigebrachte Glosse dmspfeoeraia” éml zaw
Vmegyeoviny Zenob. vulg. 530.

* Griech. Gotterl. 11 853. 3 Antike Wald- und Feldkulte 237.



T4 Otto Schroeder

Opis und Arge! oder Opis und Hekaerge,® mit zwei Artemis-
namen, das, hinter dem Artemision begraben, einen durch
olenische Hymnen bezeugten uralten Kult genoB, mit dvdxiyarg,
dyvouds, évayioudg, das jedoch andere ebenfalls zu Garben-
bringern und zu Empfingern von Haarweihen machten?® kénnen
wir auf sich beruhen lassen: die Hauptsache bleiben die Haar-
weihen und die aus nachweislich thrakischem Kult stammenden
Garbenopfer. Wichtig ist auch die TheorenstraBe vom Malischen
Meerbusen, wo am FuBe des Oita Thraker saBen, nach Delos.
Die Hinzufiigung von Dodona darf man wohl auf einen Orakel-
spruch zuriickfiihren, der die ‘hyperboreischen’ Sendungen
empfahl.

Ein delischer Hymnus, angeblich des Melanopos von
Kyme, 148t Opis und Hekaerge nicht &y’ adroig voig #eoig,
sondern modregov &ve wijg ‘Aymieg nach Delos gekommen sein.t
Auf eine Gottin dieses Namens ‘aus Hyperboreerland’ gab es
in Delos einen olenischen Hymnos, desgleichen einen olenischen
auf ‘Kileithyia, Eros’ Mutter’, ebiwov v adwiy dvaxoies —
xal Kobvov moeofvzépars, lauter merkwiirdige Nachrichten,
die ein neues, aber nach dem, was uns soeben die Garben-
opfer lehrten, nicht unerwartetes Licht auf den Ursprung des
Kultes werfen, wenn man unter der Achserin die achaisch-
thrakische Demeter von Gephyra versteht, die als ’Elevd)®
oder ’Elevd{o der Leto beistand und dann als Aywijrne Geo-

1 Herod. IV 34.

* Paus. I 43, 4. V7, 8; Serv. Verg. Aen. XI 858; fiir Opim et Hecaergon
nutritores Apollinis et Dianae 532 wird ... Hecaergen nutrices . . . zu
lesen sein. Callimachos Del. 292 fiigt eine ofd hinzu, einen weib-
lichen Apoll.

® Callim. Del. 288 —299; Odmis duciogdoog Euphor. fr. 109 Mein.;
Paus. 148,4; Serv.Verg. den. X1532. 858; wie denn auch Herodot sie

zwar adroler toicr eoles — also mit den Gottinnen und Apoll —, aber
doch xard zovs adrods rodrovs &wdedmovs, also die Garbenstrafe,
kommen 148t 4 Paus. VT7,8. ¢ Paus. V7, 8; IX 27,2; VIII 21, 3.

® Elevdd' — Eikeldve xel ple tév Eladvdr wal Erxdyvpor

Adifunreos mwapd Tagavrivois xal Zvoaxociors Hesych,



Hyperboreer 5

topdgog! Tempel und Fest in Delos hatte. Der Eros ist dann
natiirlich der uralte thespische, der auch bei Hesiodos am
Anfang aller Dinge steht. Thraker also von Mittelhellas, vom
Oita, Helikon und Kithairon brachten den Hyperboreerkult
nach Delos.

Die im Kulte von Delos wie von Olympia vorgenommene
boreale Lokalisierung der Hyperboreer drang in die Literatur
mit dem schon genannten Arimaspenepos des Prokonmesiers.
Von Phoibos’ Geist ergriffen, wollte Aristeas? zu den Issedonen
gekommen sein, die nérdlich vom Schwarzen Meer hinter
Kimmeriern und Skythen hausten und die ihm nun von den
eindugigen Arimaspen, den goldhiitenden Greifen, endlich den
ans Nordmeer reichenden Hyperboreern erzihlt hitten. Leider
erfahren wir aus Herodots Bericht nichts weiter von den
Hyperboreern, als daB sie an dem allgemein dort herrschenden
Vélkerdringen sich nicht beteiligten.

Uber den hyperboreischen Siihnepriester Abaris, mit dem
Kathartik und Mystik, scheint es, in den Hyperboreerglauben
eindrang,® meldet Herodot nur, mit einem veriichtlichen Seiten-
blick, ég tov dterdv (Apollons, versteht sich) megiépsgs xavd
Theay pijv 000ty eGuredusvog (IV 36). Die spiteren Fabulisten
WuBliten von ihm desto mehr zu erzihlen, was uns hier nichts
angeht.4

—_—

! Welcker, Griech. Gétterl. 1 359, Robert, Griech. Myth. 1 752, Topffer,
Att. Geneal. 221/2.

* Herodot (IV 13—16) redet ganz unzweideutig von einer poetischen
Fiktion; Pausanias (V7,9) miBversteht und denkt an eine wirkliche
Reise. Weiteres Rohde, Psyche? II 92.

* Pindar soll ihn, wie den Aristeas, irgendwo erwihnt haben, als
Zeitgenossen des Kroisos, heiBt es, fr. 270, vielleicht in dem delischen
Paian Xoig', & Seodudre fr. 87, 88.

* Als Kuriosum sei erwihnt, da aus einer Skumenischen Seuche
oder attischen Hungersnot, die er zu vertreiben hatte, schlieBlich —
Wenn man den ‘Herausgebern traut, gogar bei dem Redner Lykurgos
I 270 Bait.- Saup.), eine Hungersnot im Hyperboreerlande selbst ge-
Worden jst. Harpokr. unter "ABccgrg, Schol. Ar. eg. 729 und Eudoc. viol. p. 20.



76 Otto Schroeder

Der Vorstellung von einem fernewohnenden, sittenreinen
und gliicklichen Volk haben Dichter und Romanschreiber noch
manchen Reiz abgewonnen, phantasievolle Ethnographen und
von der landliufigen Zivilisation unbefriedigte Propheten aus
der Tiefe des Gemiites noch manchen Zug geliehen, sehr friih
auch Komddiendichter ihren Spott angedeihen lassen; fiir das
urspriingliche Wesen des Hyperboreerglaubens lehrt das alles
wenig. Ehe wir mit einigen Worten darauf eingehen, gilt es
noch bei einer bisher von uns nicht beriihrten Dichtung zu
verweilen, deren genauere Betrachtung einigen Aufschluf zu
versprechen scheint: es ist Pindars Jugenddichtung Perseus
bei den Hyperboreern’, in dem Lied auf den thessalischen
Edelknaben Hippokleas, delphischen Sieger 498 v. Chr., also
dem Liede Pythien X, 21—44.

Was Perseus bei den Hyperboreern eigentlich zu schaffen
hat, ist nicht leicht zu sagen. Er weilt dort, in aller Seelen-
ruhe schmausend, vor dem Gorgonenmorde: niemand wird
émepuéy te Togpdva 47 plusquamperfektisch deuten wollen.
Also scheint es nur auf eine kleine Stirkung abgesehen; héch-
stens mochte der Held nach dem Durchgang durch dies ge-
segnete Volk gefeit erscheinen gegen drohende Fihrnis. Nichts
dergleichen deutet Pindar an; er {ibernahm den Zug vermutlich
ohne viel Skrupeln aus der Heldensage, und zwar aus der
boiotischen, was bei Pythien XII (Athene Flstenspielerin)
noch deutlicher wird. Den Boiotern aber hatten den Hyper-
boreerglauben wunderfrohe Thraker vom Helikon und vom
Kithairon {ibermittelt.

Aber was bedeuten die Hekatomben von geschlachteten
Eseln? Ist die breite Ausmalung der ¥fois do9e xvwddinw,
d. h. ihrer hochaufbiumenden, offenbar briinstigen Spriinge,
blof ein derber Scherz, den man dem schlechten Geeschmack
der thessalischen Barone oder des zwanzigjshrigen boiotischen
Junkers zugute halten muB? Wirklich hat man so urteilen
wollen, froh, daB man g&tog nicht geradeswegs ithyphallisch



Hyperboreer 77

zu deuten gezwungen war: ‘laut’ sollt es heilen — als ob das
Wort, wie das lateinische altus, jemals an sich ‘laut’ hieBe! —
und das laute, hiiBliche Ikah sollte dem feinhdrigsten aller
Gdtter einen zwar nicht sehr geistreichen, aber doch harmlosen
SpaB bereiten, wogegen andere nur eingewandt haben, daB
man Tone nicht sehen kdnne (peAg & dodv 36).

Uber den Esel im griechischen Kultus hat Arth. Bernh.
Cook einige rasche Zusammenstellungen gemacht, ausgehend
von einem mykenischen Fresko mit einer zuerst von ihm
richtig gedeuteten rituellen Eselsmaskerade!, und auch die
Eselshekatomben Pindars kurz beriihrend. An Schlange, Pferd,
Adler, Lowe, Stier und Bock, als Kultustiere und als Sinn-
bilder der Gottheit, haben wir uns gewohnt; beim Esel haben
Wir mehr zu tiberwinden. Uns ist der Esel, wie schon den
Griechen der ersten sozialen Kiampfe (&omeo &vor ueydious
&ydeor Tergéuevor Tyrt. 6,1), wesentlich das gentigsame, ge-
duldige Lasttier. ~(anz anders im ionischen Epos. Das
Eselsgleichnis im 4, das man gern als ein {bermiitiges, den
Alas mehr verspottendes als verherrlichendes Einschiebsel dem
alten Epos abspricht, ist durchaus ernst gemeint: dem Aias
konnen die Feinde nicht mehr anhaben, als dumme Jungen
dem ernsten Tier, das in iiberlegener Ruhe, um die kindischen
Kniittelhiebe unbekiimmert, seinem Futter nachgeht. Was
kann nun die Funktion des Esels sein, wo Last- und Arbeits-
tier der Halbesel ist? Keine andere als die des Zuchthengstes.
Wer bei uns auf dem Lande die privilegierte Stellung eines
Zuchtbullen oder eines Beschilhengstes beobachtet, der versteht
Wohl, wie man, von der zunichst rein wirtschaftlichen Wert-
schiitzung und der Bewunderung einer iiber alles MenschenmaB

hinausgehenden Leistungsfihigkeit, zu einer Vergdtterung
K—

! Jowrn. hell. Stud. XIV 1894, 81ff. Die Deutung hat inzwischen
eine Bestitigung erfahren durch das heilige Gewand von Lykosura, mit
einem ganzen Fries von rituellen Tinzern in Tiermasken, darunter
auch, besonders gut erkennbar, einer Eselsmaske.



8 Otto Schroeder

kommen kann. Jedenfalls ward der Springesel allen denen,
die ein Maultier zu schitzen wuBlten, ein Spender unendlichen
Segens. Zugleich aber machte die abschreckende HiBlichkeit,
besonders des briinstigen Esels, den démonischen Segenbringer
geeignet zum dimonischen Verscheucher alles Unsegens. In
diesem Doppelsinne, als Vater des Lebens und als apotropiischer
Fratz steht ein in briinstiger Erregung schreiender Esel, den
ein unter dem erhobenen Schwanz pickender Rabe noch zu stimu-
lieren scheint, auf den Miinzen der thrakisch-makedonischen
Stadt Mende.! Von den Gottern ist der Esel mit keinem enger
verbunden als mit Dionysos, was keiner Ausfiihrung bedarf.
Mit Pan hat er den Beinamen gemein, Kiyiov, der Beschiler
oder der Brunnenschwengel: d6sl 7 8vov ITouéog Kijiwvog
bei Archilochos (97), Xeaige yov6oxsow Pdfuxte Kiiov Ildv
bei Kratinos (fr.ine. 22 M., 321 K.). Wenn man endlich hort
von einem in den Fels gehauenen Eselrelief in einem argoli-
schen Weinberg? so ist die rechte Verbindung hergestellt mit
dem treuen Gartenhiiter Priapos.®

Fir die Eselopfer der Hyperboreer ist Pindar einziger
Zeuge: Kallimachos (fr. 187/8), Simias von Rhodos ("Awdéilewvt)
und Antoninus Liberalis (XX) hiingen von ihm ab. Die delphi-
schen Eselopfer in dem Amphiktyonendekret fiir 83804 haben
sich als ein Irrtum erwiesen, die [8]vor sich in [d]vor ver-
wandelt. Wenn wir absehen von dem tarentinischen Opfer an
die Winde5 so ist das einzige fiir historische Zeit bezeugte
Eselopfer das an Priapos in Lampsakos®, von den milesischen

! Imhoof-Blumer und Otto Keller, Tier- und Pflanzenbilder auf
Miinzen und Gemmen d. kl. Alt. 1889 1125 —27, V 24. 2 Paus. II 38, 3.

® Was der bronzene Esel der Amprakioten in Delphi bedeutete
(Paus. X 18, 4), ist nicht klar; die von den Kiistern erziihlte Legende
ist ohne Wert.

+ CIG 1688, Ahrens Dial. Dor. 484, GDI 2501, 14.

® Hesych. unter Avsudres, Stengel Herm. 35,1900, 627ff.

6 Qvid. fast. VI 345, Lactant. snstit. I 21, jeder mit einer frivolen
Begriindung des Opfers; zu Lactantius stimmt der richtig gelesene
Hygin. astron. II 23.



Hyperboreer 79

Ansiedlern dort zweifellos nicht eingefithrt, sondern vor-
gefunden, ein Vermichtnis also der thrakisch-phrygischen
Urbevilkerung der Propontis. Die skythischen Eselopfer des
Apollodor mbgen sich erkliren aus der Verschwommenheit
des Begriffes Skythen.! Vielleicht aber stammen sie aus einer
Zeit, da man die Hyperboreer zu Nachbarn oder gar Vettern
der Skythen machte; dann fielen sie mit Pindars hyper-
boreischen Eselopfern zusammen.

Die Eselsohren des Midas hat man sich lingst gewGhnt
als Uberlebsel eines tiergestaltigen Gottes anzusehen. Wenn
es nun einen Midasgarten auBer in Phrygien auch in Make-
donien gibt,? so darf man fragen, wo er urspringlich ist.
Die Frage deckt sich nicht vollig mit der anderen, ob die
Phryger von den thrakischen Brygern stammen oder umgekehrt.
Diese Frage mocht ich mit den meisten heute® zugunsten der
europsischen Urheimat beantworten und doch dem Tiersymbol,
wie dem Tiere selbst, seine asiatische Heimat lassen. Das
thrakische Mutterland hitte dann, in einer Art Riickflut, den
Ritus erst von den ausgewanderten S¢hnen empfangen, und
die Eselopfer wiren im Hyperboreerkult, falls dieser nicht
auch aus Asien stammte, etwas Sekundires, etwas erst von
auflen Hinzugekommenes.

Wichtiger als dieser barbarische Ritus ist ein Zweites,
was uns Pindars Jugendgedicht lehrt: Hyperboreerland liegt
Wweder am Nordmeer, noch an den Isterquellen, noch iiberhaupt
auf Erden, vavel & odire melog idv {xev) ebooig ’Eg  Ymeo-
Booéwv éyove davpariv 606v, auf keine irdische Weise 148t

1 Apollod. fr. 13 =F HG 1431. WeiB man denn, wo die Sarakoren
Wohnen, die eine Eselkavallerie hatten und besondere Prachtexpmplare
dem Ares heiligten (Ael. v. k. X1I 34)? Nordlich vom Balkan war es dem
Esel schon zu kalt, wie durch viele Zeugnisse feststeht, vom Skythenland
Sagen es ausdriicklich Herodot und Aristoteles.

* Herod. VIII 138, Bion v. Prokonn. b. Ath. 45c = FHG 11 19.

® Kretschmer, Einl. Gesch. griech. Spr. 1896, 172 ff.



80 Otto Schroeder

sich dorthin gelangen, wie 6 ydixeog 0vgavig 0¥ mwor &ufatds.
Hyperboreerland ist Himmelsland. So unterscheidet sich auch
das Leben der Hyperboreer wesentlich von dem aller Erden-
bewohner in Wirklichkeit und Dichtung: bei Leier- und Floten-
klang, goldene Lorbeerkrinze im Haar, schmausen sie hoch-
gestimmt, Krankheit und verwiinschtes Alter sind fremd dem
heiligen Geschlecht, frei von Miihen und von Kriegen wohnen
sie, der strengen Nemesis entriickt.

Das ist kein idealisiertes Naturvolk, wie die rechtlichen
Abier der Ilias oder die gesetzlichen Skythen des Aischylos
(fr. 198 N %), kein aus dem geriumigen Oberland auf eine ferne
Insel gedringtes und dort zu mérchenhaftem Wohlstand ge-
diehenes Phaiakenvolk (§ 4); es ist ein Volk von Heroen, nur
weit herrlicher, als boiotische Dichter die verklirten Helden
von Theben und Troia mochten geschildert haben;' es ist ein
verewigtes goldenes Gteschlecht (op. 1121f):

&g ve Geol O ¥wov dxmdéa Suupdv Fovreg,
véopiy Hreg T movev xal difdog’ o0dé T dedév
yToag mijy, alel 0% médeg xol yeipog Ouoio:
véomovy &v Godlyor nexdv Exvosdev dmdviov.

Ob die Hyperboreer auch den Tod nicht kennen, gott-
dhnlicher noch als die Menschen des goldenen Zeitalters
(Svijoxov 0 g F Vmve dsdunuévor), 1iBt Pindar ungesagt.

Von hier aus werden wir zu priifen haben, was der
anekdotische Wust, mit dem man sehr frith, scheint es, den
Hyperboreernamen umgeben hat, etwa an altreligiosem Gut
enthalten mag. Wenn man die eisigen Rhipien, von denen
der Nordwind kommt,? zum Hyperboreergebirge gemacht hat,?
so hingt das, wie man leicht sieht, an der Lokalisierung im
hohen” Norden. Als dann die Hyperboreer, sei es mit den

1 gp. 1591f.; die Stelle ist in doppelter Fassung, daneben aber
lickenhaft tiberliefert. ¢ Alem. 58, Hippocr. =. &épov 19.
3 Hellanic. fr. 96 = FFHG I 58, Damastes b. Steph. Byz. * Yxeof.



Hyperboreer 81

Inseln der Seligen!, sei es mit Heralles® nach Westen
rlickten, muBten wohl oder iibel die Nordwindberge nach-
folgen® In den hohen Norden gehort auch die Pferophoros
regio, so genannt nach den federihnlichen Schneeflocken?,
Wihrend der vwdg wrépwog, aus Federn und Wachs, den
Schon im Altertum manche seltsamerweise nach Delphi ver-
legten’, auf dem Wunsche beruht, das fromme Himmelsvolk
doch nicht ohne ein angemessenes Gotteshaus zu lassen. Die
Selbe Phantasie machte den Siihnpriester des sechsten Jahr-
hunderts zum Luftschreiter® und lieB ihn auf Apollons Pfeil
tiber Meer und Linder reiten.
Was Ovid mit den Versen meint (Met. XV 356):

Esse viros fama est in Hyperborea Pallene,
qui soleant levibus wvelari corpora plumis,
cum Tritoniacam noviens subiere paludem,

wei niemand; mit der Etikettierung ‘Seelenvogel’ ist hier wie
Sonst nicht viel geholfen.

Als man das Himmelsvolk zu einer ethnographischen
Merkwiirdigkeit degradiert und ewige Jugend zu Langlebigkeit
herabgestimmt hatte, fand sich auch eine entsprechende Diiit
hinzu;® als Todesart ward der Greisenselbstmord beliebt, mit
dem leukadischen Sprung.?

! Auch die Gegeniiberstellung (Pind. Isthm.VI23) der Hyperboreer
und der Nilquellen im Lande der mythischen Aithiopen (« 23. 24, Mimn.12)
zeigt eine Tendenz nach Westen. 2 Otfr. Milller Dor.2 I 276.

® Die Zeugnisse bei Miiller Dor.2 I279.

* Plin. n. h. IV 88, ofxe ydo 7 yid» wregoiciy Herodot.

5 Aristot. pseudepigr. p. 36 R, Paus. X 5,10, der ihn jedoch schlieB-
lich wenigstens zu den Hyperboreern entschweben liBt, wohin er gehort
nach Herael. Pont. b. Ps.-Eratosth. 29. Kugelgestalt gibt ihm Hecat.
Abder. fr. g = F HG II 386.

¢ aldoofdrns Porphyr. vit. Pyth. 29. ? Himer. ecl. 19, 1.

® ui) xengayovvrag, dAN dxeodgdos yomuévovs Hellan. fr.96. Von
langlebigen Schlangenessern Rohde, Gr. Rom.! 219/20.

® Plin. % . IV 90, Pomp. Mela III 5.

Archiv f. Religionswissenschaft. VIIT. 6



82 Otto Schroeder

In ihrer Weise erfinderisch war auch die Tempellegende:
nach Delos lieB man Opis und Hekaergos, Maskulina des
ersten delischen Heroinenpaares, Erztafeln aus Hyperboreer-
land bringen mit Offenbarungen aus dem Jenseits.! Delphi
schiitzten beim Kelteneinfall die Hyperboreer Hyperochos und
Laodokos, Maskulina des zweiten delischen Paares? in ihrem
Wirken schlechte Nachahmer der delphischen Heroen Phylakos
und Autonoos zur Zeit der Perserkriege’ Die von Pausanias -
(X5,7) aus Gedichten der Boio” zitierten hyperboreischen
Orakelgriinder zu Delphi, Pagaseus, Agyieus ... und Olen,
sind miihsam zusammengesucht: auf die von Pausanias aus-
gelassenen Namen braucht man nicht neugierig zu sein.

Wir diirfen hier wohl abbrechen, um zu der Hauptfrage
zuriickzukehren: welches ist die Heimat des Hyperboreer-
glaubens? Die delischen Kultbriuche wiesen nach den Thrakern
am Oita, Helikon und Kithairon, zugleich nach den Paionen
und Thrakern des Nordens. An der Grenze der Maider und
der Paionen flieBt die Innaquelle?, wo Midas den Silenen fing
und zu weissagen zwang. Der Name Thraker umfafit etwas
grob, aber doch gewi nicht unrichtig die gesamte viel-
verzweigte vorgriechische Bevolkerung von Nordhellas, wo
westliche Kornbauern den Zettel und ostliche Winzer® den
Einschlag lieferten zu dem Gewebe des hyperboreischen Kultes.
Der hyperboreische Glaube an ein in voller Leiblichkeit ent-
riicktes, aber zugleich aller Erdenschwere lediges, allem Leid
und aller Schuld und Versuchung entzogenes Volk — ver-
klirter Ahnen, darf man wohl hinzusetzen — hat seine feinere
Ausgestaltung gewiB erst in Boiotien erfahren. Von hier aus
befruchtet er, wie wir sahen, die Heldensage und somit die

! Axioch. 371.

? Paus. 14,4, nur daB der zweite hier Amadokos heiBt, wie X, 23, 2
Laodokos. $ Herod. VIII 39.

4 Bion von Prokonnesos b. Ath.II45¢c = F HG I 19.
5 Die Myser vereinigten Weinbau und Maultierzucht: Pind. Zsthm.

VIII 49, Anacr. fr. 35B*.



Hyperboreer 83

gesamte Literatur, inspiriert er die Kulte von Delos und von
Delphi. Entsprungen aber ist er in einem Lande und zu einer
Zeit, da Berg *Bégig hieB, und diese Form ist fir die vor-
hellenischen Mundarten Nordgriechenlands ein Postulat der
Sprachgeschichtel: altind. giri-, Avesta gairi-, kirchensl. gora.
Wenn nun der hochste Berg zwischen Haliakmon und Axios,
der nach Norden das paionische Hiigelland beherrschte und
dessen ewiger Schnee nach Siidosten in die Midasgirten von
Aigai-Edessa herniederleuchtete, Bdge? hieB, so wird die Ver-
Mutung erlaubt sein, daB er diesen Namen fiihrte als Der
Berg oder Das Gebirge. Wenn endlich der Bogéug sich jetzt
zu *Bdoig (und Bdoa?) stellt, wie frither zu dem vermeinten
Fbgog, so kommen auch die bisherigen Etymologien wieder zu
threm Recht, nur da ©wso- nicht mehr, wie in VregmbvTLOS,
‘dahinter’ bedeutet (Pindars mvoiais $mdev Bogéw), sondern, wie
in $megdxgiog, ‘dariiber’ (Pindars dgéwv mso Zove, fragm. 1),
dem ‘ehernen Himmel’ entsprechend in Pindars Hyperboreer-
liede (27).

Hoch iiber dem nie erklommenen Hauptberg, oder einfach:
iber den Bergen, im Himmel, liegt das Land, dahin man
“nicht zu Schiffe noch zu FuB finde den Wunderpfad’. Apollon
kehrt dort ein, wenn er auf seinem Schwanengespann oder
auf dem geflligelten DreifuB® die Erde verlaBt.* Im Helden-

! Nach brieflicher Mitteilung Jakob Wackernagels. Uber den
durchaus normalen Lautwandel g : f Brugmann, Gr.Gr.®118, Meyer,
Gr. Gr.% 266; innerhalb des Griechischen selbst, yiéwo : Bréme, yovij: Pavd;
Uber den Vokalismus Brugmann, Kurze vergl.Gr.1135. Die hellenischen
Dialekte haben, abgesehen von *Pdots: Bogéug, das Wort verloren; &gos
308 anderem Stamm, stets vokalischen Anlautes, hat es verdringt.

* Bora mons, Liv. 45,29, 8, der heutige Nidje, 2000 m hoch; Abel,
Maked. 7, Heinr. Kiepert, Alte Geogr. 309.

® Gerhard, Akad. Abh., Taf.V 3.

* Die Synonymie von Hyperboreerland und Lykien betont mit
vollem Recht Usener, Gétternamen 203, nur daB eben die Hyperboreer
teilnehmen an der steigenden Kultur des Westens, wihrend die Lykier,
das mythische Volk, das seinen Namen spiter den Tremilen lieh, im

6*



84 Otto Schroeder Hyperboreer

alter fithrte wohl einmal eine Gottin ihren Liebling dorthin
zu kurzer Augen- und Seelenweide. Den ehernen Himmel
ersteigt kein Sterblicher; aber ihm nahe kommt doch, wer
selber ein Sieger von Olympia und Delphi seinen jungen Sohn
den pythischen Lorbeer tragen sieht, und das Land, das
solches Fest erlebt, erscheint dann voriibergehend wohl als
ein Gotterland: ‘OAfle Adoxedalpov, Mdxape @sz6eoile. Der
junge Dichter a8t schlieBlich keinen Zweifel iiber die Kluft,
die beide Welten trennt. Ob die Bezeichnung der thebischen
Kadmea als Maxdoov wvieog! einst ebenso fromm gemeint
war, ist unsicherer. Aber gern wird man sich erinnern, daB
Herakles auch von einem Gdtterberge, Olrag vt 88wy (Soph.
Phil. 129), in das Gotterland entschwebte.

Wer hiernach vom Unsterblichkeitsglauben der Griechen
handelt und von orphischen Jenseitsvorstellungen, wird an den
Hyperboreern nicht stillschweigend voriibergehen diirfen. Die
Thraker des Hyperboreerglaubens werden dann nicht weit zu
stehen kommen von den I'‘rar d8owazifovres, ihr Gott wird
dem thrakischen Dionysos oder dem Zalmoxis #hnlicher sehen
als dem pythischen Apollon; sie selber, wie alle Barbaren,
ein von ungeordneten Miihen, von wirklichen und eingebildeten
Schrecknissen unaufhorlich heimgesuchtes Volk, empfinglich —
gleich den Neobarbaren einer angefaulten Kultur — fiir eine
ungeheure Lebensverachtung, wie sie mit Widerstreben der
alte Silen #uBert, um sich aus der Gefangenschaft des Midas
zu losen; man kennt sie in der Form des grimmigen Witzes:
Am besten Nicht geboren! oder — Sogleich gestorben!

stidwestlichen Kleinasien, immer schattenhafter wird (iiber das Problem:
Paul Kretschmer, Einl. Gesch. griech. Spr. 3701f). FEbenso verblassen vor
den Hyperboreern die Brandgesichter der Aithiopen, die Gotterland-
bewohner und Gotterwirte der Ilias; Usener, Sintflutsagen 198.

1 Hesych.; dazu Usener, Sintflutsagen 199, 3.



Zur Heiligenverehrung im modernen Islam Syriens
und Nordafrikas

Von Friedrich Schwally in GieBen

Es ist bekannt, daB die Heiligenverehrung im modernen
Islam eine sehr groBe Rolle spielt. Das klassische Buch dar-
tiber ist der II Teil von J. Goldzihers ,Mohammedanischen
Studien“. Speziell Syrien und Palistina sind nach dieser Seite
in den letzten Jahren von dem amerikanischen Gelehrten
8. J. Curtiss durchforscht worden. Sein jiingst erschienenes
Buch! tberschiittet uns mit einer Fiille von Material.

Die Heiligtiimer Syriens bestehen teils aus Naturmalen
(Felsen, Bergen, Hohlen, Biumen, Quellen, Teichen), teils
aus Grabmilern, die entweder unter freiem Himmel oder inner-
halb eines gewdhnlich iiberkuppelten Gtebdudes liegen; es finden
sich aber auch heilige Biume und Haine mit Héhenplitzen
oder mit Gribern verbunden. Die Zahl dieser Heiligtiimer ist
auBerordentlich groB. Fast jeder Ort, fast jede Stammgruppe
in der Wiiste scheint ein solches zu besitzen. Und zwar
finden sich im Ostjordanlande weit mehr als im Westen. Am
hiufigsten sind sie nérdlich von Damaskus und in dem ge-
birgigen Landstriche zwischen Orontes und Mittelmeer, von
Tripolis im Siiden bis Ladikija im Norden.

Da in Syrien und Palistina im ganzen fast ebenso viele
Christen wie Mohammedaner wohnen (im ganzen etwa drei
Millionen), ist es natiirlich, daB neben den mohammedanischen
HeLﬁﬂlmmh christliche lokalisiert sind, z. B. Simeon der

! Ursemitische Religion m Volksleben des heutigen Orients, deutsche
Ausgabe, Leipzig bei Hinrichs, 1903.



86 Friedrich Schwally

Saulensteher, Sergius, Thekla. Es ist aber bemerkenswert,
daB fast alle Heiligtiimer unterschiedslos von den Angehdrigen
der beiden Bekenntnisse besucht werden. Xiner besonderen
Beliebtheit seitens der Mohammedaner erfreut sich der heilige
Georgios (Dschirdschis), der von den Muslimen vielfach mit
al-Chidr — er ist nach dem Qoran ein Begleiter Mose’s —
identifiziert wird. Das Heiligtum der Thekla bei Malald im
Libanon wird von Muslimen sogar fast mehr als von Christen
besucht, auch Juden kommen zuweilen.

Neben den Gribern christlicher und mohammedanischer
Heiliger finden sich auch Griber berithmter Stammesfiirsten, denen
gottliche Verehrung gewidmet wird. Hier liegt die Entstehung
aus dem Ahnenkult ebenso offen zutage wie der heidnische Utr-
sprung der heiligen Béume, Quellen und anderer Naturmale. Die
Heiligengriber, die sich neben heiligen Biumen oder Hainen
nicht selten finden, und die Heiligen, welche auf andere Weise
in diesen Naturobjekten lokalisiert werden, sind spéite Neue-
rungen und bewult oder unbewuBt in der Absicht geschaffen,
an Stelle des Naturmales der Verehrung ein anderes, weniger
anst6Biges Objekt unterzuschieben.

Die Richtigkeit dieses Sachverhalts ist durch zahlreiche
Argumente zu erhirten. Die fetischistischen Naturdienste
waren im semitischen Heidentum weit verbreitet. Die Kon-
servierung derselben bis in unsere Tage erklirt sich aus dem
Gesetz, daB die Lebenskraft religioser Vorstellungen um so
ziher ist, je primitiver dieselben sind. So ist hinsichtlich
des heiligen Wassers von Zerka Ma‘in die Volksmeinung
nicht einig dariiber, ob es der Aufsicht eines Weli (Heiligen)
oder Dschinn (D#mon) unterstellt sei. Ein heiliger Feigen-
baum bei Afka zwischen Beirut und Tripolis trigt noch heute
den Namen ,unsere Herrin Venus“. Dieser Name geht vielleicht
auf kanaaniischen Astartedienst zuriick, womit aber nicht ge-
sagt sein soll, daB dieser Baum urspriinglich etwas mit dieser
Gottin zu tun hat. SchlieBlich tragen fast alle Gebriuche und



Zur Heiligenverehrung im modernen Islam Syriens und Nordafrikas 87

kultischen Riten, welche an den heiligen Stétten geiibt werden,
unverkennbar heidnischen Charakter.

Wenn man sich auch in allen moglichen Angelegenheiten
des privaten und &ffentlichen Lebens an jeden Heiligen wenden
kann, so hat doch beinahe jeder eine Spezialitit, in der
er besonders leistungsfihig ist. Kinderlose Frauen gehen
mit Vorliebe zu heiligen Wassern. Wenn z. B. die Orontes-
kanile abgelassen sind, was jahrlich einmal geschieht, um sie
von Schlamm und Schutt zu reinigen, so nehmen kinderlose
Frauen im Kanal Platz, um der in dem wieder heranstromenden
Wasser sich darstellenden Umarmung des Wassergeistes teil-
haftig zu werden. Es werden aber auch Heiligengriber zu
diesem Zwecke aufgesucht. Wenn daraufhin wirklich ein
Kind geboren wird, so setzt man es nach Ablauf einer ge-
wissen Zeit dem Heiligen rittlings aufs Grab.

Um die Gunst der Heiligen zu gewinnen, bedient sich
der Mensch neben dem Gebet gewdhnlich der Geliibde. Der
Fellache gelobt dem Weli ein bestimmtes Ma Korn, damit
er ihm gute Ernten gebe, andere geloben ein Schaf oder
mehrere, fiir das Gedeihen ihrer Herden und deren Sicherheit
vor riuberischem Uberfall Erfiillt werden die Geliibde ent-
weder nach dem Empfang der erflehten Wohltat, oder bei
Gelegenheit der Jahresfeste. Die Hiiter der mohammedanischen
Heiligtiimer ebensowohl wie der christlichen ziehen aber auch
im Lande herum, um das Gelobte einzusammeln, und fragen
dabei in den Hiusern oder Zelten der Reihe nach, ob ein
Gelilbde fiir das ihrer Hut unterstellte Heiligtum gemacht
ist. Bedeutende Heiligtiimer wie das des heiligen Georg stellen
fiir jeden groBeren Ort sogar Agenten an, welche die Voll-
macht haben, die gelobten Gegenstinde entgegenzunehmen.
Wer keine anderen Mittel besitzt, kann dem Heiligtum auch
Seine Arbeitskraft fiir gewisse Zeit zur Verfiigung stellen.

Da die mohammedanische Volksreligion Syriens mit heid-
hischen Elementen ebenso stark durchsetzt ist wie die christ-



88 Friedrich Schwally

liche, und dem entsprechend der wahre Geist des Islam dem mus-
limischen Volke ebenso unbekannt ist wie der des Christentums
seinen orientalischen Bekennern, so versteht man es, daB eine
mohammedanische Mutter am Krankenbett ihres Kindes sich
gelegentlich dazu hinreiflen 1i8t, den Knaben fiir den Fall der
Genesung dem Mar-Elias zur Taufe zu geloben. Es soll gar nicht
so sehr selten sein, daB Kinder mohammedanischer Eltern auf
diese Weise dem Christentum in die Arme gefithrt werden. Das
Umgekehrte, daB Kinder christlicher Eltern nach demselben
Verfahren zu Moslimen werden, wird aber vermutlich nicht
seltener eintreten. Wie fest das Vertrauen zu den Heiligen
im Volke hier und da wurzelt, zeigt drastisch folgende Episode.
Bei dem Dorfe Amér wird der heilige Serkis (Sergius) verehrt, der
vornehmlich kranke Augen heilt. Ein Bewohner dieser Ortschaft
wurde eines Nachts von heftigen Augenschmerzen befallen.
Da lief er hinaus und rief Gottes Namen an. Als das sein
Bruder horte, fuhr er ihn mit den Worten an: ,Weilt du
denn nicht, daB Allah deine Augen nicht heilen kann? Rufe
doch Mar Serkis an!“

Wenn etwa zur Herbeifiihrung einer gliicklichen Ent-
bindung das Kind einem christlichen Heiligtum geweiht wird,
so bringen es die Eltern, falls es ein Knabe ist, in einem
gewissen Alter an die heilige Stitte. Dort wird ihm das Haar
geschoren, und die Eltern, bzw. der Gelobte, verpflichten sich
zu einem ansehnlichen Tribute. Zuweilen wird auch das Haar
gegen Geld abgewogen. Dabei bedienen sich die Mdnche gern
der List, das Haar zuvor mit Seifenwasser zu befeuchten, um
es schwerer zu machen,

Weihungen von M#dchen geschehen bei dem Heiligtum
des al-Zabi zu Remthe im Hauran, z. B. bei gefihrlicher Er-
krankung eines der beiden Eltern. Die Ubergabe geschicht
aber erst nach Eintritt der Mannbarkeit. Der dort als Hiiter
oder Priester fungierende Nachkomme al-Za‘bi’s hat dann die
Wahl, das Midchen selbst zu heiraten, oder sie an einen



Zur Heiligenverehrung im modernen Islam Syriens und Nordafrikas 89

Liebhaber zu verkaufen, oder auch sie den Eltern gegen ent-
Sprechende Entschidigung zuriickzugeben.

Unter den Opfern nehmen die blutigen den ersten Rang
eln. Sie miissen natiirlich am Wohnsitz des Heiligen dar-
gebracht werden, am FuBe des Baumes, iiber dem Wasser der
Quelle, des Teiches oder Flusses, am Eingang der Hohle oder
des Grabgebiudes. Ist das Tier geschlachtet, wobei es immer
auf die linke Seite gelegt wird, so wird der Tirsturz mib
Blut bestrichen, und der Rest des Blates in ein gewdhnlich
dabei befindliches Loch geleitet. Nachdem der Priester seinen
Anteil, der Regel nach ein Viertel des Tieres, erhalten hat,
wird dag iibrige gekocht und mit gesottenem Reis, Weizen
oder Brot als Festmahl aufgetragen. An Tir und Pfosten
lassen die Opferer die Abdriicke ihrer blutigen Hiinde zuriick,
gewissermaBen als Visitenkarte fiir den Heiligen, damit er
threr nicht vergiBt. Zwischen mohammedanischen und christ-
lichen Heiligtiimern ist bei alledem kein Unterschied.

Urspriinglich hatten die heiligen Stétten gewil auch einmal
Asylrecht. Das scheint jetzt nicht mehr der Fall zu sein.
Dag‘egen werden sie noch immer gern benutzt, um Gerit-
Schaften oder Vorrite vor Diebstahl zu schiitzen. Man sieht
Pllige am Grabe eines Weli unter freiem Himmel liegen oder
Ba-uholz gegen die Mauern eines Mezir gelehnt oder Komn
linerhalh einer zerstorten, einst dem heiligen Dschirdschis
geweihten, Kirche liegen. Kein Beduine, selbst wenn er der
?Chlimmste Riuber und Dieb wire, wiirde es wagen, einen
Im heiligen Bezirk niedergelegten Gegenstand zu entwenden.
Denn er hat den festen Glauben, daB der Heilige fiir solchen
Frevel fiirchterliche Rache nehmen wiirde.

DaB Personen schon zu Lebzeiten im kultischen Sinne
als heilig betrachtet und behandelt werden — eine im
Maghri, ganz gewdhnliche Erscheinung —, kommt in Syrien
Lur ganz vereinzelt vor. So hatten die Ssleb-Beduinen eine
beilige Fran (Fagira), die Heilkraft besaB, und sich vor ihrem



90 Friedrich Schwally

Zelte Opfer bringen lieB. Als sie aber vor kurzem krank wurde
und eine steife Hand davontrug, war es mit ihrer Heiligkeit
rasch zu Ende. Die Amir-Beduinen fithren einen minnlichen
Fagir mit sich herum, der gleichfalls die Gabe der Kranken-
heilung besitzt und Opfer erhdlt. Die heiligen Scheiche der
Nosairier, einer schiitischen Sekte, gehoren nicht hierher, da
sie die Stufe von wirklichen Heiligen oder Welis erst nach
ihrem Tode erreichen.

Die Heiligenverehrung im Maghrib?, d. h. in den nord-
afrikanischen Provinzen Tripolis, Tunis, Algier und Marokko,
nimmt in der volkstiimlichen Frommigkeit einen noch viel
breiteren Raum ein als in Syrien, und zwar um so mehr, je
weiter man nach Westen kommt. Die Heiligen haben alle
lokalen Charakter und beschiitzen je nach der Ausgedehntheit
ihres Wirkungskreises eine Stadt, ein Dorf, ein Feld, einen
Weg oder auch nur eine Hiirde. Man gibt Kindern, die man
in den Schutz eines Heiligen stellt, seinen Namen. Ja eine
grofe Anzahl von Stimmen und Geschlechtern hat ihre
alten Namen aufgegeben und nennt sich nunmehr nach be-
liebten Heiligen. In allen Angelegenheiten des offentlichen
und privaten Lebens wendet man sich an sie im Gebet, oder,
was noch wirksamer ist, man wallfahrt zu ihren Gribern und
schlachtet ein Opfertier.

Wer unwiirdig dem Heiligtum naht, begibt sich in groBe
Gefahr. Mancher Meineidige hat beim Verlassen des Grabes
ein Bein gebrochen, mancher Bésewicht blieb durch zauber-
hafte Gewalt so lange wie festgenagelt am Boden stehen, bis
er seine hosen Vorsitze aufgegeben hatte. Oder es schlieBt

! Es ist mir eine groBe Freude, endlich an dieser Stelle von den
neueren Forschungen Edmond Doutté’s berichten zu kénnen, der unter
den franzdsischen Gelehrten, welche sich mit dem Islam beschiftigen,
einen hervorragenden Platz einnimmt. Ich nenne von seinen Publi-
kationen: Les Marabouts, Paris, Leroux, 1900; L’Islam Algérien en
Pan 1900; Les Aissioua & Tlemeen, 1900; Les Minarets et Pappel & la
priére, 1900.



Zur Heiligenverehrung im modernen Islam Syriens und Nordafrikas 91

sich vor einem Verbrecher die Tiir des Heiligtums von selbst,
80 daf er nicht eintreten kann.

Ahnlich wie in Syrien dienen die maghribinischen Heilig-
tiimer auch als Aufbewahrungsorte; obwohl sie in der Regel offen
Stehen, und kein Diener sie bewacht, sind sie doch durch ihre
Heiligkeit vor Beraubung sicher. So deponierten die Bewohner
von Dellis (in Algier) lange Zeit hindurch das am Meer ge-
Wonnene Salz im Heiligtum des Sidi Khélid. Die Kabylen
der umliegenden Landstriche entnahmen hier ihren Bedarf an
Salz, indem sie als Ersatz ein entsprechendes MaB von Gerste
oder Korn hinlegten. Mitten in der Sahara, am Grabe des
Sidi*Abd el-Hakim finden sich Vorriite von Getreide, Datteln
und allerlei Geriitschaften, die von frommen Reisenden dort-
hin gestiftet werden. Jeder Voriiberziehende hat das Recht,
Sich derselben zu bedienen, aber niemals wiirde einer wagen,
etwas davon mitzunehmen.

Wihrend es in Syrien nur sehr wenige weibliche Heilige
gibt, ist die Zahl derselben im Maghrib ungeheuer groB. Sie
Werden gewohnlich nach dem berberischen Worte fiir Frau
»Lalla¢ genannt. Dieses starke Hervortreten des weiblichen
Elements hiingt wahrscheinlich damit zusammen, daB die Frau
Seit den #ltesten Zeiten in der berberischen Bevolkerung als
Prophetin und Zauberin eine hervorragende Stelle eingenommen
hat, wie wir aus den Schriften des Procop wissen. Es seien
bur einige erwihnt. Im Hintergrunde der Bai von Algier
Steht das Grabmal der Lalla Tamesgida, zu der die unfrucht-
baren Frauen wallfahren, und bei einer Quelle unweit derselben
Stadt residiert Lalla Tmma Hava, deren Jahresfest im Frithjahr
besonders von Negern begangen wird. Die durch 80 Mirakel
beriihmte Lalla Aischa ist drauBen vor Tunis begraben.

) Von unziihligen Heiligengribern weif man nicht, wem
Sle angehgren, und redet deshalb von ,verborgenen Heiligen®.
38 sind zum Teil solche, deren Verehrung aus irgend einem
Grunde in Abnahme gekommen ist, so daf ihre Person in



92 Friedrich Schwally

Vergessenheit geriet. Teils haben wir es hier mit altheid-
nischen Kultstitten zu tun, die zwar, dem Zuge der Zeit
folgend, mit Heiligen in Verbindung gebracht und deshalb
mit Kenotaphen versehen wurden, ohne daf aber die Ent-
wickelung bereits zur Individualisierung und Namengebung
vorgeschritten ist. Unter den benannten Grabheiligtiimern gibt
es ebenfalls viele, welche an die Stelle anfiker Kultstitten
getreten sind. Zum Beweise lassen sich etwa folgende Tat-
sachen anfiihren:

1. Der Kultus an den meisten Heiligtiimern ist mit Opfern
und anderen heidnischen Bréuchen verbunden.

2. AuBer den Gribern werden als Wohnsitze toter Heiligen
auch Steinkreise (Menhir) bezeichnet, {iber deren heidnischen
Ursprung kein Zweifel obwalten kann.

3. Zahlreiche Heiligengriber liegen an Quellen oder unter
bemerkenswerten Biumen, was nach zahlreichen Analogien
die Vermutung nahelegt, daf an vielen, wenn auch nicht an
allen Orten, die Heiligkeit des betreffenden Naturmales dlter
ist als das Grab.

4. Es gibt noch vereinzelt Naturmale, die heilig ge-
halten werden, obwohl sie in gar keine Verbindung mit
Heiligen gekommen sind. Dahin gehort z. B. ein Brunnen bei
St. Eugene, Siebenquell genannt, an dem jeden Mittwoch von
den Eingeborenen Opfer gebracht werden. Es ist bis jetzt noch
kein Versuch gemacht worden, den heidnischen Charakter
dieses Kultus durch FErrichtung eines Heiligengrabes zu mas-
kieren.

Wie schon hervorgehoben, unterscheidet sich die magh-
rebinische Heiligenverehrung von der syrischen durch ihre
groBere Ausdehnung und das stirkere Hervortreten des weib-
lichen Elements. Von noch griéBerer Bedeutung ist aber ein
dritter Punkt, die ungeheure Zahl von lebenden Heiligen.
Diese lebenden Heiligen sind es, auf die zuerst der Name
Murabit oder, wie man gewohnlich sagt, Marabut angewandt



Zur Heiligenverehrung im modernen Islam Syriens und Nordafrikas 93

wurde. Murabit ist urspriinglich der Bewohner eines Ribat,
d. h. einer der zahlreichen muslimischen Grenzgarnisonen, von
denen aug der heilige Krieg (dschihad) gegen die ungliubigen
Volker gefithrt ward. Spiter wurden mit jenem Namen auch
die bezeichnet, welche als Missionare oder Agitatoren fiir den
Islam Propaganda machten. Die Begriinder der Dynastie der
Almoraviden (1070—1146) haben ihrem Namen al-Murébitin
Sowohl als Soldaten wie als Missionare Ehre gemacht. Wihrend
sich die Zahl der Heiligen im friiheren Mittelalter in engen
Grenzen hielt, brach im Laufe des 16.Jahrhunderts, wahr-
Scheinlich als ein Riickschlag gegen die Erfolge des Christen-
tums in Spanien, im SchoBe des maghrebinischen Islam eine
gewaltige Gérung aus, infolge deren die Heiligen wie Pilze
aus der Erde schossen. Diese Bewegung hat bis auf den
heutigen Tag kaum noch an Stirke eingebiiit, was fiir die
Forschung von unberechenbarem Glewinne ist.

Um Marabut zu werden, gibt es verschiedene Wege. Un-
gewohnliche Gelehrsamkeit, schrankenlose Wohltéitigkeit, As-
kese, mystische oder zauberhafte Praktiken, endlich Geistes-
Verwirrung, ja Blodsinn konnen das Individuum in den Geruch
der Heiligkeit bringen. Wenn dieser Grad einmal erworben
ist, 50 vererbt er sich auf die Nachkommen, und diese hiiten
sich wohl, die auBerordentlichen Privilegien, welche ihnen
Withelos in den SchoB gefallen sind, mutwillig zu verscherzen.

Unter den geborenen Marabuts nehmen die Scherifen,
d h. die vermeintlichen Nachkommen des Propheten, den
ersten Rang ein. Sie bilden in der Kabylie eine wirkliche
Kaste und heiraten nur untereinander. In allen Stammes-
Streitigkeiten bleiben sie neutral und fungieren als Schieds-
Tichter; auch haben sie die religiose Unterweisung in der
Hand, In Marokko bilden sie die privilegierte Aristokratie.
Die regierende Dynastie, welche im 16. Jahrhundert aus

Ja.nbo‘, dem Hafen von Medina, eingewandert ist, gehort zu
ihnen,



94 Friedrich Schwally

Wer sich durch Gelehrsamkeit und Tugenden auszeichnet,
kann die Stufe der Heiligkeit erst nach seinem Tode erreichen.
Abgesehen von den Scherifen und den Nachkommen an-
erkannter Heiliger konnen schon zu Lebzeiten nur diejenigen
heilig werden, auf die sich die géttliche Gnadengabe (baraka)
in Gestalt von Ekstase, Verriicktheit, Askese oder Wunderkraft
herabgelassen hat. Irrsinnige besitzen ja wie in den verschiedensten
Kulturkreisen, so auch im Islam ein gewisses MaB von Heilig-
keit. Natiirlich wird nicht jeder Verriickte ein Heiliger, zu dem
man wallfahrt, und dessen wirre Reden als Orakel gelten.
Von denen, welche es so herrlich weit gebracht, nenne ich
einen gewissen Sidi Mohammed el-Ba Hali, der seine Klienten
zwang, ein Gemisch von Haaren, Kleie, Honig und Erde zu
geniefen. Seine Verehrer schenkten ihm eine Frau, und heute
erfreut sich sein Sohn, auf den die Gnadengabe des Vaters,
aber nicht die Verriicktheit {ibergegangen ist, der gleichen Ver-
ehrung und reicher Spenden seiner Klientel.

Den heiligen Idioten ist alles erlaubt. Inmitten einer
dogmatisch wie rituell streng orthodoxen Bevilkerung diirfen
sie, ohne AnstoB zu erregen, Schweinefleisch essen und Wein
trinken, so viel sie wollen. Wenn man einen Muslim fragt,
ob das nicht Siinde sei, so antwortet er wohl, daB der Alkohol
im Munde des heiligen Mannes so harmlos wie Mileh und
Honig wiirde. Es soll vorkommen, daB sie Frauen auf offener
Strafe anrempeln und vergewaltigen, wobei deren Verwandte
das Paar wihrend des erbaulichen Aktes respektvoll mit ihren
Burnussen bedecken. Ein gewisser Sidi Mohammed bu Bel-
qasem hat vor einigen Jahren durch seine Wunderkraft einen
Eisenbahnzug zum Stillstehen gebracht, weil er aussteigen
und sein Gebet verrichten wollte. Erst als er damit fertig
war, kam die Lokomotive wieder in Gang.

SchlieBlich ist noch des Asketen und Einsiedlers zu ge-
denken. Da 1iBt sich eines Tages ein unbekannter Mann in
einer Felsgrotte oder verlassenen Hiitte nieder und fristet kiirg-



Zur Heiligenverehrung im modernen Islam Syriens und Nordafrikas 95

lich sein Leben unter anhaltendem Gebet und vielem Fasten.
Allmhlich werden die zunsichst Wohnenden auf ihn aufmerk-
Sam und eilen herbei, den merkwiirdigen Fremden kennen zu
lernen, Hat sich in einigen Fillen sein Gebet heilkriftig und
Sein Segensspruch wirksam erwiesen, oder weiB er somst zu
imI)Onieren, so ist sein Ruf als Heiliger gegriindet und seine
Zukunft gesichert. Denn alsdann wallfahrt man zu ihm und
Spendet reichliche Gaben, auf daB er im Lande wohnen bleibe,
und der Gegend dieser Gnadenhort nicht verloren gehe.

Natiirlich ist in diesen Verhiltnissen dem Schwindel und
Betruge Tir und Tor gedfinet. Wir haben Kenntnis von
Solchen Gesellen, welche Furopiern gegeniiber kein Hehl
daraus gemacht haben, daB sie nur die Leichtgldubigkeit ihrer
Landsleute ausbeuteten. Am zahlreichsten sind diese Schwindler
Vermutlich in den Kreisen jener vornehmen Marabuts zu finden,
die als eine Art heiliger Gigerl in reicher Gewandung, mit
sorgfiltig gepflegtem Barte und nach allen Wohlgeriichen
Arabiens duftend auf prichtigen Maultieren einherziehen.

Hier und da sind auch jiidische oder christliche Rene-
gaten zu Marabuts geworden. So soll ein spanischer KEx-
Winister, ein Herzog von Riperda, der in marokkanische
Dienste getreten war und den Islam angenommen hatte, nach
Seinem Tode als Sidi Osman verehrt worden sein. Ein anderer
Sehr interessanter Fall ist einer von dem stockorthodoxen
mohammedanischen Gelehrten Slavi verfaBten Heiligenlegende
Z0 entnehmen: ,JIm Jahre 661 der Flucht des Propheten
(= 1263 a. D.) starb der hochgelehrte, erhabene Scheich Abu
Nu‘aim Ridodn benAbdallah aus Genua, sein Vater war Christ
und seine Mutter Jiidin; er zeichnete sich aus durch Gelehr-
Samkeit, Heiligkeit und Liebe zum Propheten.

Von Frauen, welche schon zu Lebzeiten die Stufe der
Heiligkeit erklommen haben, sei nur die “Aischa bint Mohammed
e*wihnt. In ihrer Biographie heiBt sie ,die Treffliche, Er-
habene, Vollkommene , Heilige, Ekstatische, von Gott Geliebte®.



96 Friedrich Schwally Zur Heiligenverehrung im modernen Islam usw.

Allah wiirdigte sie im Jahre 1068 a. N.=1655/6 a. D. seiner
Gnade. Als sie in einer lange anhaltenden Verziickung ihrer
Heiligkeit gewill geworden war, stellte sie ihren Mann vor die
Wahl, sich von ihr scheiden zu lassen oder ihren jetzigen
Zustand in Geduld zu ertragen. Dann verschenkte sie ihr
ganzes Vermdgen an Arme und Verwandte. Oftmals haben
in den letzten Jahrzehnten heilige Frauen an der Spitze der
Aufstinde gegen die Europier gestanden, genau wie einst die
Prophetinnen der alten Berber den Kampf gegen die Muslime
schiirten. Im allgemeinen bekommt man von den weiblichen
Marabuts einen giinstigeren Eindruck als von ihren minnlichen
Kollegen, wenn auch lingst nicht alle so sympathische Er-
scheinungen sind wie jene ‘Aischa.

Mit #sthetischen Werturteilen mu man auf dem Gebiete
der Religion sehr vorsichtig sein. Trotz aller rohen und wider-
lichen Ziige, die dem maghrebinischen Heiligenwesen anhaften,
ist daran festzuhalten, daB die Marabuts in ihrer Weise eine
Kulturmission erfiillt haben und in vielen Landesteilen noch
heute erfiillen. Sie befriedigten die religiosen Bediirfnisse des
Volkes und waren seine Lehrer. In den Fehden der Familien,
Geschlechter und Stimme waren sie die unparteiischen Re-
prisentanten von Gerechtigkeit und Milde. Dem Beraubten
verhalfen sie zu seinem Eigentum, und noch heutigentags
sollen sich bestohlene Europier in Algier ihrer Hilfe unter
Umsténden lieber und mit mehr Erfolg bedienen, als wenn sie
den schwerfilligen Apparat der franzosischen Gerichte in Be-
wegung setzen. Die Marabuts gewihrten ferner den Reisenden
Zuflucht und versahen sie mit sicherem Geleite. Unzihlig ist
die Zahl derer, welche Brumnnen gegraben, Wiisteneien in
fruchtbares Land verwandelt und damit Tausende vor Hunger
und Elend bewahrt haben. So kann auch eine niedere Form
der Religion die Aufgaben der Humanitét erfiillen.



Die Symbolik des Mash in den semitischen Sprachen

Von K. Vollers in Jena

In seinem Aufsatz tiber ,Zwei Rechtsriten bei den
Hebréiern« (Archiv VII 33 ff.) hat J. Wellhausen auf einige
Werkwiirdige Ziige bei der israelitischen Konigssalbung auf-
Merksam gemacht und insbesondere die Frage aufzukliren ge-
Sucht, welche Rolle das O) bei dieser Handlung spielt. Well-
}‘{&HSen erhofft weitere Aufhellung dieses Punktes von der
Agyptologie. In den folgenden Zeilen gebe ich einen Ver-
Such, hauptsichlich mit Hilfe der arabischen Uberlieferung
der Losung der Frage niher zu kommen, weil ich glaube, daB
die semitische Philologie erst auf ihrem Gebiete allseitige
Umschau halten mufl, bevor sie von dem ,zerbrechlichen
Rohr¢ der dgyptischen Hilfe etwas erwartet.

Vorweg eine Kleinigkeit. Auf Grund der Gleichheit der
Ausdriicke (bai‘at) glaubt Wellhausen schlieBen zu kéonnen,
daf die Araber die ,Huldigung“ als einen , Handel“ auffassen.
Ich halte diese Folgerung aus dem Worte nicht fiir biindig,
Sondern ziehe vor, beide Ausdriicke unabhingig voneinander
aus ba‘, dem zum Handschlag ausgestreckten Arm, zu erkliren.
Mit dem Handschlag wurde das Geschift abgeschlossen; die-
selbe Formalitiit diente auch zur Bezeigung der Ergebenheit,
Wahrscheinlich noch in Verbindung mit einer anderen Bewegung,
Woriiber unten. Die Wurzeln bau® und bai® sind, wie so
Viele andere ihrer Art, nicht auseinander zu halten; die sym-
bolische Bedeutung des ba‘® wird ganz klar, wenn wir horen,
daB  der Imperativ bu‘! bu‘! die Aufforderung enthielt, die
Arme (wie zum Gebet) auszustrecken, um die Ergebenheit in
Gottes Willen kundzutun (Lisan al ‘Arab [LA] 9, 371, 2).

Archiv f, Religionswissenschaft. VIII. 7



98 K. Vollers

Ich wende mich jetzt dem Ausdrucke zu, der in dem
von Wellhausen erdrterten Ritus geldufig ist, dem nwn der
Hebrier, dem mash der Araber. Es darf nicht unerwihnt
bleiben, daB die Wurzel gemeinsemitisch ist, denn wir finden
sie noch im Sinne von ,salben“ bei Assyrern! und Syrern.
Assyrer und Araber haben dieselbe Wurzel noch im Sinne
von ,entfernen, wegreiBen, abhacken®, besonders ein Glied
vom tierischen Korper; vielleicht erklirt sich hieraus das
dthiopische maseha, die Hauptmahlzeit verzehren. Wie Well-
hausen richtig bemerkt hat, geht das ,Salben“ zuriick auf
»Otreichen® oder wie die Araber erkldren: ,mit der Hand iiber
einen fliissigen oder klebrigen Stoff hinfahren, um ihn zu ent-
fernen, z. B. Tropfen Wasser oder Schweil von der Stirn“
Recht sinnenfillig ist der Ausdruck, wenn von dem berittenen
Krieger der Grenzmarken gesagt wird, daB er sein Pferd
,striegele“ (mash). Oder wenn eine beim Marsche ,wund-
geriebene Stelle, die wir ,,Wolf* nennen, als masah bezeichnet
wird. Ferner, wenn der steinige, jeden Wuchses bare Boden amsah,
»glatt, abgerieben® genannt wird. Desgleichen von glatten
Geweben oder bis in die Glegenwart von abgenutzten Miinzen,
deren Legende oder Emblem nicht mehr kenntlich ist. Be-
trefen wir von hier aus das Gebiet des Rituals, so ist mash
geradezu identisch mit der vor dem Gebet und sonst iiblichen
Waschung (,,gasl, tawaddu®) vgl. LA 3, 430, 17; Tag al “Arts
[TA] 2, 226, 34ff. Dahin rechne ich auch, wenn man am
Krankenbette fleht: ,Gott wische dein Leiden weg® (masah
und auch masah, was sich vielleicht aus dem Affekt des
Augenblickes erklirt: LA 3, 430, 21; 436, 2). Ferner wird es
von der Einweihung eines neuen Hauses gebraucht (LA 3,
430, 18): man machte einen Umgang um die Stéitte und
,streichelte“ (oder salbte?) den Eckstein. Die letztere Hand-
lung muB die Hauptsache gewesen sein, denn nach ihr heiBt

! Jensen in Keilschr. Bibl. 6, 1, 379; Zimmern in Eb. Schraders
Keilinschr. und das A.T.° 8.602 Anm. 4.



Die Symbolik des Mash in den semitischen Sprachen 99

der ganze Ritus einfach »mash al bait“. Ich schalte hier ein,
daB in der eigentlichen und symbolischen Bedeutung statt
Mmasaha auch das intensive massaha gebraucht werden kann
und daB hiervon das reflexive tamassaha gebildet. wird. Ein
Schon den alten Arabern unklarer Ritus war der, daB man
dem Waisenkinde mit der Hand tiber den Kopf fuhr und zwar
Vom Scheitel bis zur Stirn; hatte das Kind nur noch seinen
Vater, so strich man umgekehrt von der Stirn iiber den
Scheitel bis zum Nacken (LA 3, 435, 13ff). Wir diirfen wohl
annehmen, daf die Bestreichung oder Streichelung des Hauptes
hier wie sonst 6fters den Charakter der Segnung oder frommen
Begliickwiinschung trug. So lesen wir mehrmals in der Vita
des Propheten und anderswo, daB Streichelung und Segnung
verbunden waren, z. B. Ibe Hischam 2, 137, 10ff, Wellhausen,
Skizzen und Vorarbeiten 4, 38 (arab.), 2; 42, 5; 46, 2; TA
2, 226, 29ff. Dahin gehort es auch wohl, wenn nach dem
Scholion von Hamésa S.679 V. 5 ein mamsth el wegh d. h.
vein (von Gott) Gesegneter” einen Mann von angenehmem
AuBeren und freundlichem, gleichmiiBigem Naturell bezeichnet.
Ebendahin rechne ich es, wenn man das beim Wettlauf
Siegende Pferd oder bisweilen auch den siegenden Reiter
Streichelte.! In einem Verse des Gerir heiBt es: ,,Wenn es
euch Freude macht, das Gesicht eines siegenden Rosses zu
Streicheln (oder: zu bestreichen), so gestattet mir, ungehemmt
meinen Ziigel schieBen zu lassen!“? Wellhausen hat die Frage
offen gelassen, welche Rolle das Ol bei der Bestreichung (Be-
gleBung, Salbung) des Fiirsten oder Priesters gespielt habe.
Ich glaube, daB die Fille, in denen das Arabische den Ausdruck
Mmasah mit bi verbindet, uns der Losung dieser Frage niher
bringen. Ein hervorstechender Zug des Gesichtes oder des ganzen
Kﬁrpers wird masha genannt. Einige Philologen behaupten,

! Ibe ‘Abd Rabbuk’s al Iqd (Bulaq oder Bulak 1293), 1, 66 oben;
al Chafigis Schifd al galil S. 215.
* Im Diwdn (Kairo 1313) S.168, 9; vgl. Anm. 1.
73:



100 K. Vollers

man diirfe denm Ausdruck nur von lobenswerten Ziigen ge-
brauchen; andere machen aber geltend, da8 man ihn auch von
Magerkeit und (iibermifiger) Fettigkeit gebrauche. HEs ent-
spricht ganz arabischer Weltauffassung, wenn man zur Er-
klirung der. jeweiligen masha Gott als den Bewirker heran-
zieht. So erklirt das oben erwihnte Hamésa-Scholion die masha
mit den Worten: ,es ist, als ob Gott sie (die Maija) mit
Schonheit bestrichen hiitte“. Die masha bezeichnete nimlich
inshesondere den schinen Zug; ein Genosse des Propheten,
Gerir b. “Abdallah al Bagali (7 51 H.), hieB wegen seiner
minnlichen Schonheit schlechthin ,Dhulmasha® (T A 2, 226, 5).
Unter den zahlreichen teils gescheiten, teils albernen
Deutungen, die uns die Araber vom Namen Mesih (Messias)
iiberliefert haben, kommt fiir uns hier nur die des Schamir
in Betracht, welche sagt: ,,Jesus wurde so genannt, weil er
(von Gott) mit Segenskraft bestrichen wurde (und dadurch
fahig wurde, anderen den Segen zu vermitteln [LA 3, 431,20].
Der Verfasser des TA (2, 224, 12) driickt es ein wenig anders
aus: ,weil der Engel Gabriel ihn mit Segenskraft bestrichen
hatte“ und verweist auf Koran 19, 32. In diesen Beispielen
enthilt also das durch bi mit dem Verbum masah verbundene
Nomen den Stoff oder die Qualitit, die durch gottliche Kraft
dem betreffenden Menschen mitgeteilt wird. Eine etwas andere
Wendung liegt vor, wenn das Reflexivum tamassaha mit bi
verbunden wird. So ganz eigentlich im islamischen Ritual,
wo die ,Abreibung® mit Erde (Sand), die als Ersatz einer
rituellen Waschung gilt, so bezeichnet wird (LA 3, 435, 11;
vgl. 430, 4.17). Ferner bildlich ist es ein sehr beliebter Aus-
druck des im Heiligenkultus untergegangenen Islams geworden;
hier wird tamassaha bi (mit der heiligen Person oder ihrem
Gewande oder einem heiligen Gegenstande) so gebraucht, daB
der gewdihnliche siindige Muslim sich durch ,Reiben“ an
heiligen Personen oder Sachen entsihnt, dafl er sich seines
sittlichen Schmutzes gewissermaBen entledigt und dafiir die



Die Symbolik des Mash in den semitischen Sprachen 101

Reinheit der heiligen Person oder Sache erlangt, vgl. LA 3,
430, 19; TA 2, 226, 10ff. Es bedarf kaum eines Hinweises
darauf, daB dieser bildliche Sprachgebrauch sich direkt aus
der oben erwiihnten Sprache des Rituals entwickelt hat. Im
einen Falle saugt der Sand den physischen Schmutz, im
anderen der heilige Korper den sittlichen Schmutz auf. Den
lehrreichen Beispielen, die Dozy im Supplément (2, 589b) von
dem hagiologischen Gebrauch des Wortes gegeben hat, mochte
ich ein sehr charakteristisches hinzufiigen. Neben dem Koran
haben es einige Werke der islamischen Literatur zu ganz be-
Sonderer Wertschitzung in den Augen vor allem der Frommen
gebracht, z. B. die Traditionssammlung des Buchéri, die Burda
des Busiri und auch der Koran-Kommentar des Zamachschari,
der Keschschaf Die Leipziger Universitits-Bibliothek enthilt
ehrere Teile davon, darunter einen, DC 395, wo es am Schlusse
(203a) folgendermaBen lautet: ,die vorliegende Handschrift
stammt aus einem Exemplar, das seinerseits mit dem Auto-
graph des Verfassers kollationmiert worden ist, und dies Auto-
graph ist reich an Segen, an ihm kann man sich ,abreiben
(um des Segens teilhaftig zu werden), ja mit ihm konnte man
im diirren Jahre den.Regen und andere Segnungen des Himmels
erflehen”. Nach dieser Auffassung haftet also einem wertvollen
Werk iiber islamische Theologie nicht minder gottliche Segens-
kraft an als einer heiligen Person und durch ,Reiben® (mash)
Wird man dieses Segens teilhaftig. Wenden wir uns jetzt der
hebriischen Redensart! zu, dal man gewissen Personen oder
(}egenstinden durch Bestreichung (Salbung, BegieBung) mit
Ol einen bestimmten geweihten Charakter verleiht, so lassen
U5 die oben angefiihrten Beispiele der arabischen Literatur
die Wahl zwischen zwei Auffassungen. Entweder sollte den
b ersonen oder Gegenstinden durch die Bestreichung die Kraft
des Oles mitgeteilt werden, oder aber sie sollten gereinigt und
M

* Uber die Konigssalbung in Agypten vgl. Erman, Agypten 1,317



102 K. Vollers

so geweiht werden. Bei der ersten Auffassung entsteht weiter
die Frage, welche Verwendung und Bedeutung des Oles hier in
Frage kommt; mir scheint es ndher zu liegen, an den
medizinischen als an den kulinarischen oder kosmetischen Ge-
brauch zu denken. In demselben Sinne fasse ich auch den
Ausdruck ,,Lebenstl“ der Babylonier! Ob man noch in der
israelitischen Konigszeit die kraftverleihende oder die siihnende
Deutung der Handlung kannte oder anerkannte, diirfte schwer
zu sagen sein. Mag die eine oder die andere noch lebendig
gewesen sein, so vermute ich doch auf Grund allgemeiner sach-
licher Erwiigungen, daB neben dieser mehr religitsen Auf-
fassung bei der Salbung von Personen eine andere vulgire,
profane bestanden hat, nach der die jeweilig handelnde Partei
die von ihr gesalbte Person durch diesen Ritus sich verpflichtete,
ihn als ihren Mann kennzeichnete, der in ihrem Geiste handle.

Noch einer Redensart sei hier gedacht, die in der heutigen
Umgangssprache” Agyptens gang und gibe ist und tiber die
ich schon einmal (Zeitschr. d. Dtsch. Morgenl. Ges. 45, 95)
kurz gesprochen habe. In Agypten lautet sie: ,den Tuchrock
jemandes streicheln®, im Westen ehedem (nach Dozy, Supplé-
ment 2, 589a): , seine Schulter streicheln“. Der Sinn ist der
des ,,Schmeichelns®, Man ist zuerst versucht, diese Redens-
art mit der Bedeutung von masah zu vergleichen, die schon
in der #ltesten Zeit sehr ausgedehnt gewesen sein muB, nim-
lich ,streicheln® oder ,bestreichen“ im Sinne von ,heuch-
lerisch, falsch behandeln“ (LA 3, 430, 1), ganz wie dahana
und Synonyma anderer Sprachen. Der Versuchsstamm masaha
und sein Reflexivum taméisaha wurden im guten und schlechten
Sinne gebraucht, d. h. die durch Streicheln an den Tag gelegte
Freundlichkeit konnte wahr oder falsch sein (LA 3, 433, 12;
430, 21; TA 2, 225, 274, 226, 37). Wenn nun die Araber
das reflexive tamésaha mit ,sich den Handschlag geben® er-

1 Zimmern in Schrader KAT?® S.526.



Die Symbolik des Mash in den semitischen Sprachen 103

kliren, so legt die Geschichte des Wortes die Annahme nahe,
daB damit urspriinglich eine Streichelung als Freundschafts-
bezeigung verbunden war. Auf das hohe Alter dieser Be-
deutungsnuance von masaha (méasaha) 1i8t die Nominalform
timsah' | Heuchler, falscher, boshafter Charakter, schlieBen;
mir ist es unwahrscheinlich, daB in jiingerer Zeit noch eine
solche T-Form gebildet wire. Wenn man nun schon im
hichsten Altertum masah im Sinne von ,mit schonen Worten
hintergehen gebrauchte, so ist die Annahme schwer, dafl die
Jingere Sprache diesen kurzen Ausdruck zu den oben er-
Wihnten Verbindungen erweitert habe. Vielmehr glaube ich,
daB diese Verbindungen sich aus der auBerordentlichen Ver-
breitung und dem tiefgehenden EinfluB des Heiligenkultus in
der iglamischen Gesellschaft erkliren. Die Redensart ,mash
al gh“ wiirde dann eigentlich besagen, daf man der Person,
an der die Handlung geiibt wird, eine ungewshnliche Ehre
erweist, um damit an ihre Eitelkeit oder Freigebigkeit zu
appellieren.

! In den Noawddir (94, 12) des Abu Zeid: tamsah. In der Form
timsah liegt vielleicht eine volksetymologische Anpassung an das
»Krokodil* vor.



Uber die Begriffe Seele, Geist, Schicksal
bei dem Ewe- und Tschivolk
Von Missionar D. Westermann in Tibingen

1

Nach den Vorstellungen der Ewe- und Tschineger existiert
die Seele, oder richtiger ausgedriickt das (Ewe): aklama, kli,
(Tschi) okra eines Menschen schon lange bevor letzterer geboren
ist. — Kra ist entstanden aus kina, kéna, die auch gehorte
Form kinakra ist also nichts weiter als Reduplizierung des kra;
in Efik heiit das Wort kana. — Das aklami (okra) wohnt im
Gottesheim (Mawuiwe), bis es von Gott (Mawu) die Erlaubnis
erhilt, mit der Hilfe Gottes oder einer Untergottheit (trd) in
einen Menschen einzugehen, und zwar vor dessen Geburt; wihrend
das Kind noch im Mutterleib ist, kann das aklamd schon befragt
werden {iber das kiinftige Schicksal des Menschen, von dem er
nunmehr Besitz ergriffen hat.

Im Leben des Menschen nun ist aklami nicht eigentlich
das, was wir gemeinhin unter Seele verstehen, es ist vielmehr
der dem Menschen von Gott mitgegebene Schutzgeist, das tiber
Glick und Ungliick des Menschen selbstindig entscheidende
Geschick; man darf es ansehen nicht sowohl als das belebende,
vielmehr als das personbildende Prinzip; das belebende wird
eher ausgedriickt durch Ewe luwo oder gbogbo, Tschi sufisum,
honhom, welches s. u. — Die Eweer sagen iiber das aklami
folgendes: ,es ist ein unsichtbhares Ding, das Gott dem Menschen
mitgegeben hat, damit es immer um ihn sei und ihn {berall
hin begleite; wenn ein Unfall dich beinahe getroffen hitte, und
es ging doch noch gliicklich voriiber, oder wenn du schwer



D. Westermann Uber die Begriffe Seele, Geist, Schicksal usw. 105

krank warst, so daB wenig fehlte und du wirst gestorben, und
du kamst doch noch wieder gliicklich davon, oder wenn du
etwas Schones gefunden hast oder ein Unternehmen dir gegliickt
ist, dann wirst du sagen: mein aklamd war mir gnidig, aklami
War um mich, oder mein aklama hat mir guten Rat gegeben.“ —1In
den meisten Fillen ist das aklami seinem Schiitzling glinstig
gesinnt, es ist sein Beschiitzer, Berater, Helfer; doch gibt es
auch solche, die den von ihnen besessenen Menschen vernach-
lissigen oder ihn absichtlich schidigen; die Tschieer kennen
das okrabiri, das schwarze okra (aklamd): man sagt: ,des
Menschen okra ist rot oder weill; aber wenn jemandes okra
schwarz ist, so ist es ein Fluch, es ist ein okrabiri.“

In abgeschwiichter Bedeutung bedeutet dann aklami (okra)
Schicksal, Geschick, Gliick, fortuna; in dieser verallgemeinerten
Anwendung steht es sogar im Plural: aklimawo we didi durch
die Gnade des aklami, d.i. durch einen gliicklichen Zufall. —
Eine weitere Schwiichung des Begriffs liegt darin, wenn man
von okrafo (okra-Manu) redet, d.i. einem miinnlichen Sklaven,
der von seinem Herrn bestimmt ist, gleichsam wie ein zweites
okra sein bestindiger Begleiter zu sein, und dessen Schicksal ist,
beim Tode seines Herrn geopfert zu werden, um auch in der
Totenwelt seinem irdischen Herrn zu dienen. — Ebenso gibt
es okrakwa, ,okra-Sklaven®, die sich nur der Konig halten
darf. Sie miissen stets um ihn und auf jeden seiner Winke
bereit sein.

Diesem aklami (okra), als einem selbstéindig in oder neben
dem Menschen existierenden, iiber das Geschick des von ihm
bewohnten Menschen frei entscheidenden Wesen, werden Idole
errichtet und Opfer dargebracht; meistens wird das aklami
Symbolisiert in dem ,aklam# kpakpa“, = dem , geschnitzten
aklama“ das ist eine roh geschnitzte Figur in Menschengestalt.
Auch eine Kalebasse mit zwei sich kreuzenden Strichen — einem
roten aus Blut und einem weiBen aus weiBer Erde — dient
als Idol des aklami. Die Striche werden alljihrlich an dem



106 D. Westermann

dem aklami geweihten Tage abgewaschen und neu aufgetragen.
Diese Kalebasse nennt man klitre, aklamitre, Kalebasse des
aklamd. In anderen Gegenden, vorziiglich im Norden Togos,
werden dem aklamd etwa 30 cm hohe, kegelférmige Lehm-
figuren errichtet. In dem Dorf ,Nyékonakpoe (d.i. drehe den
Hals, dann siehst du es) sah ich an einer Hauswand mit roter
und weiBer Erde gemalte menschliche Figuren, die ebenfalls
das aklam?d darstellten. Die Opfer, die dem aklami am Stand-
orte seines Idols dargebracht werden, bestehen meistens in einem
Huhn, dessen Blut an das Idol gestrichen wird; entweder erhilt
das aklami sein Opfer in regelmiBigen Zwischenrdumen —
etwa alljihrlich — oder aber bei besonderen Anlissen, wenn
das aklamd in besonders hervorragender Weise seinem Schutz-
befohlenen seine Gunst durch Bewahrung, Genesung, durch
einen besonderen Gliicksfall erwiesen hat. — Eine eigentiimliche
Art, dem aklamd ihre Dankbarkeit zu bezeigen, haben die
Tschieer in dem asumguare, ,,Waschen des sum, sunsum, hier
= okra. Dies Waschen geschieht an einem heiligen, d. h. von
einer Grottheit bewohnten Wasserquell oder in geweihtem Wasser.
asumguare ist eine Zeremonie, die von einem Hiuptling oder
iiberhaupt einem wohlhabenden Manne ausgefiihrt wird, wo-
durch er seinem Schutzgeist seine Anerkennung fiir bewiesenes
Wohlwollen ausdriickt. Dies Waschen wird als eine Reinigung
und zugleich als ein Mittel, sich kiinftig giinstiges Geschick zu
sichern, angesehen. Es dient zugleich als erwiinschte Gelegen-
heit, seine Reichtlimer zu entfalten, sowie durch die darauf
folgenden Festmahlzeiten seine Freigebigkeit zu zeigen.

2

Beim Tode des Menschen verlifit das aklami den Korper
des Sterbenden, und zwar entweicht es vor dem letzten Atem-
zug, worauf dann der Tod eintritt. — Von jetzt an heiBt
es nicht mehr aklama, okra, sondern Ewe noli, Tschi
s&sd oder osaman (letzteres nicht zu verwechseln mit osraman,



Cher a. Begriffe Seele, Geist, Schicksal bei dem Ewe- u. Tschivolk 107

Blitz, Rakete). Es ist jetzt nicht mehr , Seele, sondern ,,Geist,
Gespenst, Spuk® Diese nioli, osaman werden in drei Klassen
geteilt: 1. gewdhnliche, das sind die foli solcher, die eines
»guten Todes®, d.i. nicht durch Unfall, nicht mit einem Fluch
behaftet gestorben sind; 2. herumirrende oli, diese gehen nicht
alshald in die Geisterwelt ein, sondern halten sich in der Nihe
der menschlichen Wohnungen auf und erscheinen den Menschen;
3. die Geister der eines gewaltsamen Todes Gestorbenen (wort-
lich: ,die im Kriege Gebliebenen®, welche Bedeutung dann auf
Unfall jeder Art ausgedehnt ist: wer von einem Baum fillt,
von einem Baum erschlagen wird, durch Blitzschlag, Schlangen-
biB, Mord, Selbstmord stirbt). Auch diese haben vorerst keinen
Zugang zur Geisterwelt, sondern bleiben bei den Menschen
und erscheinen ihnen wie die unter 2, doch mit dem Unter-
schied, daB sie nicht fiirchten, sichtbar zu werden, wihrend
die anderen, wenn moglich, den Anblick der Lebenden fliehen.
— Die Leichen der eines gewaltsamen Todes Gestorbenen
werden im Busch, auBerhalb des Ortes, offentlich auf einer
Bahre ausgestellt; jeder, der mit dem Umgekommenen irgend-
welche Beziehungen hatte, geht hinaus und bezeugt seine
Unschuld am Tode seines Bruders dadurch, daB er die Leiche
mit etwas weifler Erde, dem allgemein angewandten Symbol
der Unschuld, Reinheit, bestreicht, und zuletzt wird ein weiBes
Tuch iiber die Leiche gedeckt. — In ebendiesem Aufzuge nun,
mit weiBer Erde beschmiert und in ein weiBles Tuch gehiillt,
machen die noli dieser Leute ihre Erscheinung. Man fiirchtet
sich sehr, ihnen sowohl als den unter 2 bezeichneten, die als
ein flackerndes Licht sichtbar sind, zu begegnen, ihr Anblick ist
schreckhaft, sie setzen sich dem Schlafenden als driickender
Alp auf die Brust, auch sind sie stets darauf aus, dem von
ihnen Heimgesuchten in Familie, Haus, Feld, wie in allen Unter-
tehmungen zu schaden.

Die Idole, die dem aklami bei Lebzeiten des Menschen
geweiht wurden, werden bei seinem Tod vernichtet oder fort-



108 D. Westermann

geworfen, da ja nunmehr eine Beziehung zwischen dem aklama
und einem einzelnen Menschen nicht mehr existiert. Dagegen
werden den noli, osaman Opfer dargebracht, um sie zu be-
glitigen und von heimtiickischen Streichen abzuhalten. Es gibt
eine fast unzihlige Menge von Zaubern, Amuletten, die gegen
bose Einfliisse der nioli schiitzen sollen. — Will man sich gegen
die Besuche und Beldstigungen der noli endgiiltig sichern, so
muB man die Leiche verbrennen, und es kommt vor, daB die
Grebeine eines lingst Verstorbenen ausgegraben und dem Feuer
ibergeben werden. Der Korper seines fritheren Schiitzlings
war es, nach dem es den noli unwiderstehlich zog, bei ihm liebte
er sich aufzuhalten. Nachdem nun dies Ziel seiner Sehnsucht
aufgehort hat zu sein, hat die diesseitige Welt iiberhaupt kein
Interesse mehr fiir ihn, und er zieht sich von ihr zuriick.

Die noli der Frauen werden mehr gefiirchtet, sie sind auf-
dringlicher als die der Minner, deshalb begribt man sie nicht
im Hause, wie es der Brauch ist bei erwachsenen Méinnern,
die eines , guten Todes“ gestorben sind, sondern man scharrt
sie im Busch ein.

In allen Fillen halten sich alle noli noch eine Zeitlang bei
dem verlassenen Korper auf, woraus sich erklirt, daB bei den
Begribniszeremonien vielfach der noli (das gewesene aklami)
angeredet wird, meistens um ihm nachdriicklichst zu versichern,
daB man es stets gut mit ihm gemeint habe und an seinem
Tode unschuldig sei. Auch spiter kann der noli von einem
Wahrsager (afakala) oder einem Priester (trési, trdnu, wolusi)
gerufen und befragt werden. Nicht selten ergeht ein solcher
Waunsch von seiten der Verwandten, die die Todesursache ihres
verstorbenen Bruders erfahren mochten, ob sein Tod der seines
Gottes gewesen sei, d.h.ob die ihm von seinem Gott zugemessene
Lebenszeit zu Ende und er deshalb abgerufen worden sei (beim
Tode eines alten Mannes sagt man wohl: , er ist nicht gestorben,
sondern er ist heimgegangen; dies ist ein guter Tod; der noli
eines solchen darf alsbald eingehen in das Reich der Geister),



Uber d. Begriffe Seele, Geist, Schicksal bei dem Ewe- u. Tschivolk 109

oder ob er dem bosen EinfluB eines ihm feindlich Gesinnten
erlegen sei, oder aber, ob er selber durch sein ungutes Tun
seinen Tod verschuldet habe. — Besonders die noli der beiden
letzteren sind die umherirrenden; und die groBe Scheu vor den
Geistern der Abgeschiedenen ist wohl zu erkliren durch die
Vorstellung, daB die meisten Menschen durch die Heimtiicke
threr Nebenmenschen sterben; der noli nun irrt umher, um
Seinen Morder (den Morder seines Korpers) ausfindig zu machen
und sich an ihm zu richen.

Einige Anzeichen deuten darauf hin, daB man sich die noli
als den allgemein menschlichen Lebensbedingungen unterworfen
Vorstellt; so vor allem das Darbringen von Speiseopfern an sie,
man redet auch von Kaurimuscheln, Tomaten, Akajuniissen,
Krabben der noli, worunter je eine kleinere Spezies des be-
treffenden Grenus verstanden wird, die also zum Gebrauch der
holi besonders geeignet erscheinen. Die Pilze nennt man Regen-
Schirme der 1oli, in einer Fabel werden sie eingefiihrt als nach
dem Takte der Trommel tanzend.

Der endgiiltige Aufenthalt der noli ist Ewe: tsiéwe, tsis,
agume; iiber die Etymologie der zwei ersteren Ausdriicke ist
hichts bekannt; agume dagegen bezeichnet ,einen Raum unter
der Erde“; es ist der Gegensatz von kodzogbe, ,die Welt des
Diesseitigen; in Tschi heiBt die Geisterwelt: asaman, von
0saman, (eist eines Abgeschiedenen, wortliche Bedeutung eben-
falls unklar. Uber den Weg nach der Geisterwelt, nach tsigwe,
erzihlen die Eweer: ,wenn jemand gestorben ist, so gelangt
Sein noli an einen groBen FluB; an diesem steht ein Mann,
der ein Boot hat; nur dies eine Boot ist da; er rudert die
Toten hiniiber, dafiir erhilt er zwolf Kaurimuscheln, die dem
Toten mit ins Grab gegeben werden“. Der Name dieses Fihr-
manns, der dem Charon der Griechen nicht unihnlich sieht,
st kutiamee, kutiiamee, ,Sprecher des Todes“; in anderem
Dialekt heiBt er: kutiahdmi; hat der Tote die zwdlf Muscheln
nicht mitbekommen, so wird er nicht iibergesetzt und irrt



110 D. Westermann

ruhelos am Ufer auf und ab. — Das Leben in tsigwe, asaman,
wird von Eweern und Tschieern also geschildert: ,die Arbeit,
die du hier, im Diesseits getan hast, wirst du auch in tsigwe
tun; es gibt dort Konige, es gibt Sklaven; bist du im Dies-
seits lange krank gewesen, so wirst du (driiben) nach drei
Jahren wiederhergestellt sein, aber wer eines gewaltsamen
Todes starb, wird schon in ganz kurzer Zeit wieder gesund
sein, vielleicht in einem Monat; man sagt: tsiéwe ist unten, in
der Erde, einige sagen: es ist oben, im Himmel; das weill
man nicht genau. Wo einer hingebracht wird, nachdem er
gestorben ist, da ist auch sein noli. Bringt man dich in den
Geisterhain, dann ist dein noli im Geisterhain; aber das Land
der noli ist nicht im Hain, sondern in der Erde, es ist ein
grofles Land, weit entfernt; auf dem Wege dorthin muB man
einen Berg tibersteigen; wenn einer eines gew&hnlichen Todes
gestorben ist, so ist sein Weg da droben dunkel, aber der,
welcher eines gewaltsamen Todes starb, von dem fillt etwas
von der weien Erde, mit .der er bestrichen ist (s. 0.), ab,
daher ist sein Weg hell“ Dies ist nach Anschauung der
Neger die MilchstraBe. ,Im Geisterhain bleiben die ab-
geschiedenen Geister nicht fortwihrend, nur an gewissen Tagen
versammeln sie sich dort zum Trinken, Essen und Spielen.“
Der Aufenthalt in tsiéwe ist entweder dauernd oder voriiber-
gehend, bis der noli wieder von Gott einem Menschen bei-
gegeben wird und als aklami im Menschen wieder erscheint.

3

Diese zweite Inkarnation eines 11oli (aklamd) heiBt amedzodzo,
d. h. Menschwerdung, von dzo entstehen, werden, geboren
werden; Tschi: obra, Verbum bra in diese Welt kommen. Bei
der Geburt eines Kindes, besonders wenn sie unter erschwerenden
Umsténden erfolgt, wird ein Priester oder Zauberer geholt, der
sogleich das Neugeborene untersucht und eventuell als die
zweite Menschwerdung, die Wiedererscheinung, eines verstorbenen



Uber a. Begriffe Seele, Geist, Schicksal bei dem Ewe- u. Tschivolk 111

Ahnen der Familie identifiziert. Das Kind erhilt dann den
Namen seines Ahnen, der in ihm wieder Mensch geworden
ist, wird als solcher mit Ehrfurcht begriiBt und iiber den
Stand der Dinge in der Geisterwelt, tsizWwe, ausfihrlich befragt.
Von einem solchen neugeborenen Kinde sagt man: , Unser
Ahn Kofi, der Gestorbene, ist wieder Mensch geworden.” ,Er
starb in Ho, und hier (an einem anderen Orte) ist er wieder
Mensch geworden.“

Im weiteren Sinn aber heifit dzo das Entstehen, Geboren-
werden, das Eingehen des aklami in das Kind im Mutterleibe
iberhaupt, auch das erstmalige Eingehen. amedzowe,
»Menschenentstehungsort®, ist der Ort, wo die Seelen entstehen,
von Gott gebildet werden, also das vorerwihnte , Gottesheim “.
Der Tag des Eingangs eines aklamd in das noch ungeborene
Kind heift dzogbe, Tag der Entstehung, Tag des Geboren-
werdens. An diesem Tage wird also der Fotus eigentlich
personifiziert. Diesen Tag wird es in seinem spiteren Leben
seinem aklami zu Ehren festlich begehen durch Opfer, Fest-
lichkeiten usw. Die Art, wie dieser dzoghe Tag gefeiert
wird, kenne ich nicht. — Weiterhin heifit dann dzogbe (obra)
alles, was sich im Leben des Menschen ereignet, alle Schick-
sale, die {iber einen kommen. Sie alle datieren sich von oder
haben ihren eigentlichen Ursprung in dem einwohnenden aklamd,
das am dzogbe, dem Tage der Menschwerdung, in den Menschen
einging. So heiBt dzogbe auch Schicksal, und man redet von
gutem und bosem, giinstigem und ungiinstigem Schicksal. Wie
erwihnt, heifit auch aklami Schicksal, doch ist dies gegeniiber
dem dzogbe personliches, verursachendes Geschick, wihrend
dzogbe eigentlich nur das Resultat des von allami Aus-
gefiihrten ist.

Die engen Beziehungen zwischen der diesseitigen und jen-
seitigen Welt werden durch folgende merkwiirdige Anschauung
charakterisiert: Jeder Mensch, oder richtiger jedes aklami, ob
Mann oder Frau, war in jener Welt, in tiizwe, Mawutwe, ame-



112 D. Westermann

dzowe, schon verheiratet. Dieser jenseitige Gatte heiBt dzogbe-
metsui resp. dzogbemesi, ,Mann, Frau in dzoghe, im Ent-
stehungsort”; diesen Gatten muBte das aklami beim Eingehen
in einen Menschen der diesseitigen Welt verlassen. Will sich
nun der junge Mann auf dieser Erde verheiraten, so muB er,
bevor er die Braut heimfiihrt, der dzogbemesi, seiner jenseitigen
Frau, eine Lehmfigur in Menschengestalt als Symbol errichten
und dieser von Zeit zu Zeit opfern. UnterliBt er diese Auf-
merksamkeit, so wird die dzoghemesi eifersiichtig auf die
irdische Frau ihres friilheren Mannes und sucht auf alle Weise
das eheliche und hiusliche Leben der beiden zu storen. Glaubt
die dzogbemesi Grund zur Eifersucht zu haben, so erscheint
sie den Eheleuten in Gestalt eines Frosches, was stets ein bises
Omen ist. — Ist der Ehemann riicksichtsvoll, so formt er eine
zweite Lehmfigur, die dem fritheren Ehemann (in t§iéwe) seiner
jetzigen Frau geweiht ist, dem dzogbemetsu seiner jetzigen
Frau. — Es kann nun allerdings auch der Fall eintreten, daf
die frithere, jenseitige Frau eines Mannes unterdessen auch
schon wieder inkarniert worden ist. Liegt diese Befiirchtung
nahe, so mufl der junge Mann, bevor er seine Braut heimfiihrt,
sich beim Priester erkundigen, ob und wo seine dzogbeme
Frau existiere auf dieser Erde; wird sie gefunden, so ist er
verpflichtet, ihr von Zeit zu Zeit ein Geschenk zu bringen. Ob
daraus ein intimeres Verhiltnis sich herleitet, was allerdings nahe
genug liegt, ist mir nicht bekannt geworden.

4

Ein weiterer Ausdruck; der mit Seele iibersetzt wird, ist
Ewe: luwo, Tschi: sunsum; die Bedeutung beider Worter ist
Schatten, Schattenbild eines Menschen, Tieres oder Gegenstandes,
das Spiegelbild, z. B. im Wasser; — zu unterscheiden von Eve:
vovoli, Tschi: onwini, eine schattige, sonnenlose Stelle.

Die luwo stellt sich sichtbar dar in dem Schatten des
Menschen, der ihn iiberallhin begleitet; das Wort scheint in



Uber a. Begriffe Seele, Geist, Schicksal bei dem Ewe- u. Tschivolk 118

seinem gegenwirtigen Gebrauch ein Synonymon zu aklami zu
sein, worauf auch der vorhin besprochene Tschi-Ausdruck
asumguare deutlich hinweist; denn hier steht sum, = sunsum,
an Stelle des okra. In Ewe nennt man auch die aklami
kpakpewo, die Schnitzbilder des aklamd ,ame We luwo“, des
Menschen luwo. Luwo spielt in der Vorstellung und im Leben
bei weitem nicht die gleiche Rolle wie aklami, man hért selten
von ihm reden, ihm werden weder Idole aufgestellt noch Opfer
dargebracht. Ob allerdings in der Vorstellung der Eingeborenen
zwischen aklamd und luwo gar kein Unterschied besteht, ist
schwer zu entscheiden. Miindliche AuBerungen dariiber liegen
mir nicht vor. Der folgende Ausdruck scheint darauf hin-
zudeuten, daf unter luwo auch die geistigen Funktionen, der
Verstand, vorgestellt werden: luwo dzo le eta, das luwo ent-
wich aus seinem Kopf, d. h. er verlor die Besinnung, die
Geistesgegenwart. Schlieflich sei bemerkt, daB luwo, sunsum,
in der christlichen Literatur fiir Seele, psyche, gebraucht werden.

5
Evwe: gbogbo, Tschi: hunhum bedeuten: das Atmen, der

Hauch, von gbo, resp. home: atmen, hauchen. Sie geben in
der christlichen Literatur Geist, pneuma, wieder. Es ist mit
einiger Sicherheit anzunehmen, daB die ibersinnliche Bedeutung
dieser beiden Ausdriicke nur eine Umprigung oder Poten-
zierung des urspriinglich allein bestehenden, materiellen Sinnes:
Atmung, Hauch sind, die sich auf den EinfluB des Christen-
tums zuriickfiihrt.

Quellen: 1. Christaller a Dictionary of the Asante and Fante Language;
2. Kniisli Worterbuch der Eiwesprache (handschriftlich); 3. Spieth, hand-
schriftliche Sammlungen (dies sehr umfangreiche und inhaltlich duBerst
reiche Material wird gegenwirtig von dem Besitzer zum Druck vor-
bereitet); 4. eigene Beobachtungen und handschriftliche Sammlungen.

Archiv f. Religionswissenschaft. VIIL. 8



II Berichte

Die Berichte erstreben durchaus nicht bibliographische Voll-
stindigkeit und wollen die Bibliographien und Literaturberichte
nicht ersetzen, die fiir verschiedene der in Betracht kommenden
Gebiete bestehen. Hauptsiichliche Erscheinungen und wesentliche
Fortschritte der einzelnen Gebiete sollen kurz nach ihrer Wichtig-
keit fiir religionsgeschichtliche Forschung herausgehoben und beurteilt
werden (s. Band VII, 8. 4f). Bei der Fiille des zu bewiltigenden
Stoffes kann sich der Kreis der Berichte jedesmal erst in 8 Heften
von 2 Jahrgiingen schlieBen. Mit dem VIIL. Band (1905) wird die
erste Serie der Berichte zu Ende gefiihrt werden.! Mit Band IX
(1906) beginnt die neue Serie, und es wird dann jedesmal iiber die
Erscheinungen in der Zeit seit AbschluB des vorigen Berichts bis
zum AbschluB des betr. neuen Berichts referiert werden.

6 Altgermanische Religion

Von Fr, Kauffmann in Kiél

In der Reihe der Handbooks on the History of Religions
hatte P. D. Chantepie de la Saussaye ein beachtenswertes, seine
Vorldufer iiberholendes Buch verdffentlicht.® Dem Berichts-

! Die folgenden Hefte dieses Jahrganges werden noch weitere Be-
richte iiber semitische Religion (,, Altsemitische, israelitische und jtidische
Religion* von Schwally, ,,Syrisch und Athiopisch* von Bezold), iiber
die Religion des klassischen Altertums und die noch ausstehenden Teile
tber die Religionen der Naturvilker (jedenfalls noch fir 1903/04
,,Sibirien* von Br. Adler, ,,Sidsee* von W. Foy) bringen,

 The Religion of the Teutons. Boston and London 1902; vgl. meine
Besprechung in der Zestschr. f. deutsche Phil. 36, 133 ff.



Fr. Kauffmann Altgermanische Religion 115

Jahr 1903 gehtrt wieder eine umfangreiche Gesamtdarstellung
der ,, Mythologie der Germamen® von Elard Hugo Meyer an!
Sie ist dazu bestimmt, das Lehrbuch desselben Verfassers® in
weiteren Kreisen zu ersetzen und ,den Gebildeten zu freiem
GenuB wissenschaftlicher Erkenntnis einzuladen®. Nach einem
wohlbekannten Schema erzihlt der belesene Autor vom ,,Seelen-
glauben“ und von dem ,Alpglauben® und fiihrt die ,Natur-
geister“ (Elfen und Riesen) vor, um iiber ,die htheren Dimonen®
zu den Gottern aufzusteigen. Noch einmal legt Meyer seine
Ansicht von der Einwirkung des Christentums auf die nordische
Mythologie dar, vermag aber den Mangel an religionsgeschicht-
licher Auffassung durch rationalistische Definitionen nicht aus-
zugleichen. Wir besitzen jetzt einen UberfluB sog. gemein-
verstindlicher Darstellungen und deuten ihn als ein Symptom
der Erschopfung unserer traditionellen Methoden. Das Buch
von E. H. Meyer ist insofern instruktiv, als es dartut, wie eng
der Bereich historischer Auffassung bemessen bleibt, wenn man
sich innerhalb der Schranken der ehemals vielbewunderten,
von der Sprachwissenschaft und Grammatik inspirierten ver-
gleichenden Mythologie der Indogermanen bewegt. Aber der
greise Gelehrte hilt zih an seinen Grundgedanken fest und
verhilt sich durchaus ablehnend gegen die neuere Richtung.
Sofern er das BewuBtsein hat, ein eigenes System zu vertreten,
unterscheidet er sich vorteilhaft von Paul Herrmann. Dessen
Biicher, in ihrem Aufbau denen Meyers analog, sind un-
selbstiindige Kompilationen und kénnen wissenschaftlichen Wert
nicht beanspruchen.?

Ein wichtiges Einzelproblem ,,Uber den Einfluf3 der Religion
auf das Recht der Germanen“ hat Georg Frommhold auf-

—_—_

! StraBburg, K. J. Triibner. XII, 526 S.
* Germanische Mythologie. Berlin 1891.
® Deutsche Mythologie in gemeinverstindlicher Darstellung. Leipzig
1898. Nordische Mythologie in gemeinverstindlicher Darstellung, mit
18 Abbildungen im Text. Leipzig 1903. XII, 634 8.
87(':



116 Fr. Kauffmann

gegriffen?, aber trivial und durchaus unkritisch behandelt.
Ausfiihrlich spricht er von den Hebriern und Indern, Griechen
und Rémern und gelangt endlich zu den Germanen, um einiges
zu erzidhlen, was den formalen Zusammenhang religitser und
profaner Ordnung erweisen soll. Frommhold meint, das dlteste
Recht der Germanen habe den sakralen Charakter noch nicht
vollig abgestreift gehabt; ,durch die Mittlerin Poesie“ habe
religioses Empfinden im Rechtsleben EinfluB gewonnen und
,,sicherlich hiinge die reiche Symbolik des germanischen Rechts
mit der Gotterverehrung zusammen. Die ,Darstellung des
religiosen Gehaltes in den Einrichtungen des germanischen
Rechts® (s. 25ff) enttduscht die Erwartungen véllig, denn
Streitfragen (z. B. iiber das Gottesurteil) werden in der ober-
flichlichsten Weise gestreift, und wo, wie z. B. bei den sakralen
Elementen des altgermanischen Strafrechts, zuverlissiges und
wertvolles Material auszubreiten gewesen wire, verliert sich
der Festredner ins Grundlose. Wie ein Rechtshistoriker derlei
Aufgaben zu losen hat, kann Frommhold jetzt von E. Gold-
mann lernen, dessen , Herzogseinsetzung® hier erwihnt werden
muB, weil sie sich nahe mit deutschen Verhiltnissen beriihrt.?

Puntscharts Deutung der eigenartigen Gebriuche darf als
gescheitert angesehen werden (Goldmann S. 24ff). Sein Nach-
folger geht — ohne auf einen historischen Zusammenhang zu
schlieBen — von der iiberraschenden Ahnlichkeit aus, die
zwischen dem kirntnerischen Ritus und der Konigsweihe der
arischen Inder besteht (Oldenberg, Religion des Veda S.491).
In Kérnten wurde der neue Herzog am Morgen des Huldigungs-

! Festreden der Universitit Greifswald, Nr.10, Greifswald 1903. 31 8.
* Die Einfilrung der deutschen Herzogsgeschlechter Kdirntens in den
slovenischen Stammesverband. Ein Beitrag zur Rechts- und Kultur-
geschichte. Breslau 1903. XII, 247 8. (= Untersuchungen zur deutschen
Staats- und Rechtsgeschichte, herausgegeben von O. Gierke. Heft 68). —
Von #lteren Arbeiten ist namentlich die ZeiBbergs Germania XIII, 439 ff.

zu erwihnen.



Altgermanische Religion 117

tages mit der Tracht eines Kirntnerbauern bekleidet; ihm
zur Seite wurde ein scheckiger Stier und eine schwarz und
weill gefleckte Stute gefiihrt. Zwei Landherren geleiteten den
Herzog zum ,,Fiirstenstein“ bei Karnburg, auf dem nach altem
Herkommen vor dem Eintreffen des Herzogs der ,Herzogs-
bauer” in biuerlicher Tracht Platz zu nehmen hatte. Ihn
umgab das aus allen Teilen des Landes zusammenstromende
Volk. Sobald der Zug dem Stein nahe war, hatte der Herzogs-
bauer in slovenischer Sprache drei Fragen zu stellen, welche
die Begleiter des Herzogs beantworteten. Zuerst wurde gefragt,
wer in so prichtigem Zuge einherschreite. Die Antwort lautete:
es sei der Herzog; die zweite Frage ging dahin, ob er ein
gerechter Richter, auf des Landes Wohl bedacht, freien Standes
und voll Eifer fiir den christlichen Glauben sei? Darauf erging
die Antwort, daB er dies sei und sein werde. Der Bauer
wurde nunmehr aufgefordert, dem Landesfiirsten den Stein zu
riumen. Diesem Verlangen setzte jener die Frage entgegen,
womit die Réumung des Steines werde erkauft werden. Er
bekam die Antwort, daB er 60 Pfennige, die beiden Tiere und
das Bauernkostiim des Herzogs erhalten, sowie Abgabenfreiheit
genieBen solle. Hierauf versetzte der Bauer dem Herzog einen
leichten Backenstreich und trug ihm auf, ein gerechter Richter
zu gein. Nunmehr verlieB er den Stein und der Herzog nahm
auf dem Fiirstenstein Platz; schwang, nachdem er den Stein
bestiegen hatte, ein entbloBtes Schwert nach allen Wind-
richtungen, dem Volke seinen Willen kundgebend, ein starker
Hort des Rechtes zu sein. Er tat auch einen Trunk frischen
Wassers aus einem Bauernhute. Sodann verfiigte sich der
Herzog in die Kirche von Maria-Saal, wo der noch in die
Bauerntracht gekleidete Landesfiirst durch den Bischof von
Gurk geweiht wurde. Nach Beendigung der kirchlichen Feier
legte der Herzog das Staatskleid an und hielt ein feierliches
Mahl, bei dem die Inhaber der Hofimter den Dienst versahen.
Auf dies Mahl folgte die Huldigung beim ,, Herzogstuhl .



118 Fr. Kauffmann

Hatte man frither dies Zeremoniell juristisch interpretiert
und dahin erklirt, daB in den Vorgiingen am Fiirstenstein
der Rechtsakt der Herrschaftsiibertragung und in den Gescheh-
nissen beim Herzogstuhl die Rechtshandlung der Huldigung
zu erblicken sei, so lehnt Goldmann diese Betrachtungsweise
unter eingehender Begriindung ab (S.24ff). Wohl der Vorgang
am Herzogstuhl, nicht aber der am Fiirstenstein spielende
Ritus konne der Ubertragung der Regierungsgewalt gedient
haben. Der Herzogstuhl niimlich ist ein Steindenkmal, das
einen regelrechten Thronsitz darstellt; der Fiirstenstein, bei
dem der deutsche Herzog nicht als Herzog, sondern als Kérntner-
bauer erscheint, ist ein niedriges Steinobjekt in Tischform.
Goldmann untersucht den an diesen Stein sich kniipfenden
Volksbrauch nach folkloristischer Methode. Von Bedeutung
sind seine Ausfiihrungen iiber den sakralen Charakter der
Fiirstensteinzeremonie (S. 69ff); dadurch wird er veranlaBt,
weit in die volkskundliche Literatur auszugreifen, um seine
Behauptung, daB der Fiirstenstein ein heidnisch-slovenischer
Altar, ein hervorragendes Kultobjekt, ja sogar der Kultmittel-
punkt der heidnischen Slovenen gewesen sei, zu begriinden.
Die den Herzog bei der Prozession begleitenden Tiere sollen
wir — schon der eingehend erdrterten Farbenvorschrift wegen —
als Opfertiere verstehen; auch die Nachricht von der Inbrand-
setzung zweier HolzstoBe wird in diesem Zusammenhang unter-
gebracht und schlieBlich der Notiz, daB der Herzog den Fiirsten-
stein dreimal zu umkreisen habe, eine fast iibertreibende Be-
deutung beigemessen. Ohne quellenmiflige Unterlage ist die
Annahme, ein Incendiarius habe urspriinglich fiir die rituelle
Schichtung und Entziindung der zur rechtsgiiltigen Vornahme
der Herzogseinsetzung erforderlichen Holzsto8e zu sorgen gehabt
und das der Familie Gradenecker zustehende Mahdrecht habe
sich gleichfalls auf eine rituelle Handlung, auf die Beschaﬂ"’ung
einer Grasstreu vor dem Opfertisch (Analogie altindischer Riten
S. 1061F) bezogen. Auf festeren Boden fithrt uns das folgende



Altgermanische Religion 119

Kapitel ,Die Fiirstensteinzeremonie — eine Umbildung der
altslovenischen Stammesweihe® (8. 115ff), das ich als einen
sehr wertvollen Beitrag zu den neuerdings vielbehandelten
Initiationsriten begriiBe. Ein Stammfremder ist es, der als
Herzog in Kirnten die Herrschaft iibernimmt. Hierfiir ist
Vorbedingung, daB der deutsche Fiirst in den Volksverband
der Slovenen aufgenommen werde. Diesem Zweck dient, wie
Goldmann scharfsinnig erkannt hat, die Fiirstensteinzeremonie.
Mit Recht beruft er sich als entscheidende Belege auf die Tat-
sache, da die Verhandlungen mit dem deutschen Herzog, der
in slovenischer Bauerntracht erscheint?, in slovenischer Sprache
gefithrt werden, sowie auf die in Ottokars Reimchronik er-
haltene Nachricht, wonach die Fiirstensteinzeremonie anfinglich
nur stattfand, wenn ein Herzogsgeschlecht ausgestorben war
und das Land Kirnten vom deutschen Kaiser dem Angehorigen
einer anderen Familie zum Lehen gegeben wurde. Wenn nun
aber Goldmann wieder darauf zuriickkommt (S.1461f.), das
dem Herzog gegen Entgelt zugestandene Einnehmen des
Fiirstensteins auf den Opfertisch zu beziehen, um den stamm-
fremden Herzog dadurch in Kontakt mit der slovenischen
Nationalgottheit zu bringen, so geht dies entschieden zu weit,
denn die Nachrichten iiber die Herzogseinsetzung gewihren
hieriiber auch nicht die geringste Andeutung. Handelt es sich
um einen Initiationsritus, bei dem zwar nicht die Frageprozedur
(8.2004.), wohl aber die Einfiihrung des Herzogs in die agquae
et ignis communio der Kirntner Slovenen und die apotropiische
Bedeutung des Gestus der iibergeschlagenen Beine (8. 212ff)
problematisch bleiben miissen, so ist es mnicht statthaft, ihn
mit der Opferpraxis zu konfundieren. Mit Recht ist neuerdings
der Einwand erhoben worden?, daB das sehr charakteristische

! Bedenklich bleibt nur, daB der Herzog bereits vor vollzogener
Stammesweihe in die Kirntnertracht eingekleidet wird.

* Pappenheim in der Zeitschr. d. Savigny - Stiftung fir Rechtsgesch.
Germ. Abth. XXIV, 442.



120 Fr. Kauffmann

Riumen des Steines durch den darauf sitzenden Herzogsbauern
unberiicksichtigt geblieben ist; die Deutung Goldmanns 1liBt
nicht erkennen, weshalb der Herzogsbauer dem Herzog den
»Altar? iiberlassen und ihm nicht einen Platz auf demselben
eingerdumt hat, zumal der Stein nach Ansicht des Verfassers
eine Sitzgelegenheit fiir mehrere Personen darstellte. Man
wird den Herzogsbauer iiberhaupt nicht als Priester deuten
diirfen, sondern ihn als Initiator zu bezeichnen haben (vgl. Gold-
mann S.163.199). Sein traditionelles Amt war wohl, den stamm-
fremden freien Mann in die Gemeinde aufzunehmen. Vor und
wihrend der Fiirstensteinzeremonie war aber der Herzog dazu
priidestiniert, an Stelle des Initiators unter den Kérntnerbauern
de Wiirde des Oberhauptes einzunehmen. Dafl Goldmann
diese Gesichtspunkte nicht geniigend erwogen hat, mag man
bedauern, doch darf sein Buch trotzdem zu den bemerkens-
wertesten Erscheinungen auf dem Gebiet folkloristischer Literatur
gerechnet werden.!

Die glanzvolle Entwickelung, zu der die prihistorische
Archiologie anerkanntermafen in Skandinavien gelangt ist,
hat mehr und mehr dazu gefiihrt, auch religionsgeschichtliche
Fragen in ihren Bereich zu ziehen. Dies geschieht selbst-
verstindlich nicht mehr in jener naiv-dilettantischen Weise,
wonach jeder monumentale Steinhaufen fiir einen Altar und
jeder Donnerkeil fiir ein Denkmal des Donarkultes angesehen
wurde. Es gebiihrt namentlich Dr. Sophus Miiller in Kopen-
hagen (Direktor des Nationalmuseums) das Verdienst, den Zu-
sammenhang der archiologischen mit der religionsgeschicht-

! Die gleichfalls die Rechtsgeschichte beriibrenden mythologischen
Irrfahrten eines Paul Platen (Der Ursprung der Rolande. Dresden 1903)
sind nach Verdienst von K. Heldmann (Die Rolandsbilder Deutschlands.
Halle a.S. 1904) beleuchtet worden. Der Roland ist jetzt endgiiltig aus
der Mythologie zu streichen; er ist urspriinglich — wie noch in heutigem
Volksbrauch — eine Spielfigur und reicht tiber die Mitte des 13. Jahr-
hunderts nicht zurtick.



Altgermanische Religion 121

lichen Forschung aufrechterhalten zu haben. Ins Berichtsjahr
fallt seine mit Spannung erwartete Publikation des Sonnenbildes
von Trundholm (auf Seeland)! Der Fund wurde zufillig im
September 1902 gemacht: der Pflug des Landmannes brachte
zuerst ein vorziiglich modelliertes Pferdchen (aus Bronze) ans
Licht, daneben lag eine runde mit diinnem Gold belegte Scheibe
(aus Bronze). Bei weiterem Suchen fanden sich Bronzebruch-
stiicke von R#dern und Ridergestell en miniature; das Ganze
konnte zunichst den Anschein eines Kinderspielzeugs erwecken.
Das Bildwerk war jedoch, wie die Patinierung erkennen LiBt,
vorsitzlich zerbrochen. Dieser Umstand nihert den Fund jenen
nicht seltenen Beispielen von Opfer- und Votivgaben, die in
absichtlich zerstortem Zustand auf freiem Feld deponiert wurden.
Die Zusammensetzung der Trundholmer Fragmente machte
keine Schwierigkeiten und ergab ein ca. 0,6 m langes Rider-
gestell — ich mochte es nicht als Wagen bezeichnen —, auf
dem eine von einem Pferdchen gezogene runde Scheibe ruht,
deren Durchmesser ca. 0,25 m betrigt. Pferd und Scheibe sind
mit Ornamenten versehen, auf Grund deren Miiller das Stiick
um 1000 v. Chr. (iltere Bronzezeit) datiert. Ich erachte diese
Zeithestimmung fiir durchaus nicht bindend. Namentlich fiir
den Fall, daB es sich um einen Kultgegenstand handeln sollte,
muB beriicksichtigt werden, da im Kultwesen ein archaischer
Stil festgehalten zu werden pflegt, und wenn typologisch die
In dem Fund vertretene Ornamentserie der #lteren Bronzezeit
eingereiht werden muB, so ist damit iiber das tatsichliche
Alter des Objekts noch nichts entschieden. Dazu kommt, daf
das Bronzepferd, wenn wir es der &lteren Bronzezeit iiber-
weisen, vollkommen isoliert steht; wir kennen aus jenem fernen

1 Solbilledet fra Trumdholm, erschienen in Nordiske Fortidsminder.
Antiquités scandinaves résumés en frangais. Udg. af det Kgl. nordiske
Oldskriftselskab, 1. Bd. (Kebenhavn 1890—1903), p. 303ff. Vgl u. a.
den Bericht von A. Olrik in der Zeitschr. d. Ver. f. Volkskunde 14, 210
(mit Abbildung).



122 Fr. Kauffmann

Altertum des Nordens nicht eine einzige plastisch ausgearbeitete
Rundfigur; nach Miiller ist die Arbeit so vorziiglich, dal sie
die besten mykenischen Sachen iibertrifft. Lassen wir also die
Miillersche Zeitbestimmung auf sich beruhen; dal wir es mit
einem hochaltertiimlichen Fundstiick zu tun haben, ist auBer
Frage. Auch die Deutung unterliegt kaum irgendwelchen
Zweifeln: die auf 2 Ridern stehende, ibergoldete Scheibe
diirfte eine Nachbildung der Sonnenscheibe sein; auf 4 Rédern
stehend ist ihr das Sonnenrof vorgespannt, das aus der nor-
dischen Mythologie ebenso bekannt ist, als aus der altindischen
oder griechischen.

Die Miniaturscheibe, meint Miiller, sei die Nachbildung eines
groBeren auf einem Prozessionswagen umhergefahrenen Kult-
bildes, sei jedoch selbst Gegenstand der Verehrung gewesen
und lege somit von einem ,Sonnenkultus“ Zeugnis ab. Nur
sei der ,Sonnengott“ in jenmer grauen Vorzeit noch nicht in
Person vorgestellt worden, und das scheine zu jener Natur-
verehrung zu stimmen, die fiir die Stein- und Bronzezeit
vorausgesetzt werden miisse; erst in romischer Zeit seien per-
sonliche Gotter in den Vordergrund getreten. ,,Sicher ist“,
sagt auch Olrik (a.a. O. S.215), daB (die vom Pferd gezogene
Sonne) eine Gottheit war, die sich durch ihren Naturcharakter
wesentlich von den perstnlichen Gottern der eddischen Mytho-
logie unterschied.“ A. Olrik ist neuerdings noch einmal auf
den Fund zu sprechen gekommen?, hat jetzt die Scheibe mit
dem vorgespannten Pferd als Darstellung des Sonnengottes,
der am Himmel seine Bahn fihrt, aufgefat und sich bemiiht,
das Bildwerk mit den eddischen Uberlieferungen (Skinfaxi,
Sonnenschild) in Einklang zu setzen. Weit wichtiger als diese
blassen Abstraktionen sind die von Edv. Lehmann dem
letzten Aufsatz Olriks angefiigten Bemerkungen.? Dieser er-
fahrene Religionshistoriker unternimmt eine rituelle Deutung,

1 Tn der von ihm begriindeten Zeitschrift Danske Studier 2. Heft
(1904) S. 651, 2 Danske Studier 1904 S. 721f.



Altgermanische Religion 123

indem er von der Tatsache ausgeht, daf wir es mit einem
Miniaturbild zu tun haben, das vorsitzlich zerstort ist. Damit
gibt die Sonnenscheibe sich als Votivgabe zu erkennen. Sie
ist auf Rider gesetzt, um den Transport des Geschenkes zu
den Gottern anzudeuten (vgl. Ilias 18, 368f.). Hatte das Opfer
den Zweck, von den Gottern eben dies als Gegengabe zu
heischen, was ihnen in effigie dargebracht ward, so hat man
In unserem Fall eine Sonne den Gottern geopfert, um Sonnen-
schein zu erzielen. Im Veda schlieBt das vor der Sonne
runde Scheibe gespannte RoB die Vorstellung personlicher
Gotter nicht aus; darum werden die SchluBfolgerungen Miillers
abzulehnen sein. Der Umstand, daB nicht bloB eine Sonnen-
scheibe, sondern auch ein Sonnenpferd gefunden wurde, legt
die Vermutung nahe, dafl die Niederlegung der Votivgabe von
einem Pferdeopfer begleitet war. Lehmann rekonstruiert also
eine feierliche Zauberhandlung, die behufs Abwendung schlechter
Witterung, MiBwachses oder anderer Landnot auf Trundholm-
Mark eingeleitet worden sein mag. Votivgaben sind nicht
Gotterbilder, sondern Bilder dessen, was man sich wiinscht;
in unserem Fall: daB die Sonne wiederkehre. Der interessante
Fund — im Kopenhagener Nationalmuseum ausgestellt — gibt
also wahrscheinlich Kunde von einem Sonnenzauber. Das
Ridergestell erinnert an alte (aus Cypern und Thessalien be-
kannt gewordene) Regenzauberrequisite, die, wie schon Sophus
Miiller anfithrte, in neuerer Zeit wiederholt von Furtwingler
behandelt worden sind.! So ist das Sonnenbild von Trund-
holm aus seiner Isolierung in einen die Lehmannsche Er-
klirung stiitzenden Zusammenhang eingereiht.

Die wichtigste Publikation, die wir aus dem Berichts-
Jahr 1903 zu verzeichnen haben, ist die ausgezeichnete
(A. Dieterichs Nekyia niitzende) Studie von O. Schoning iber

1 Meisterwerke der griech. Plastik S.269ff. Sitzungsber. d. bayr.
Akad. d. Wissensch. philos.-philol. Ki. 1899, II, 411. 4291



124 Fr. Kauffmann

die altnordischen Unterweltsvorstellungen! Was in
der reichhaltigen Uberlieferung nebeneinander liegt, setzt der
Verfagser in ein Nacheinander um und bezeichnet als primitiv
die Hel-Vorstellung, wonach el = Holle (d. i. ,,das Grab“) das
allgemeine Totenreich bedeutet und eine mit Finsternis erfiillte
Zufluchtsstitte bildet, die tief unter der Erde gelegen ist.
Hier fiihren die Toten ein Schattenleben, die Guten und die
Bosen; dorthin gelangt z. B. als Schatten die durch Ver-
brennung der Leiche frei gewordene Seele Balders. Von der
groBten Tragweite ist die Entdeckung eines zweiten Totenreichs
im Heim der Riesen (jotumheimr). Ist, sagt Schoning, jofunn
(Riese) der Wortbedeutung nach ,der Fresser”, woran heute
niemand zweifelt, so hat man unter ihm den Menschenfresser
der Volksmirchen d. h. einen Leichenfresser (anord. hresvelgr)
zu verstehen. Im Lichte dieses Apergu erscheinen die jotnar
als Leichendimonen und ihr Heim als ein Totenland, das in
den Eddaliedern nur noch restweise als solches erkennbar ist.
In diesem Reich gibt's keine Schatten, sondern Leichen; diese
werden von riesischen Dimonen wie Garmr (= Fenrir?), den
Schoning mit Kerberos vergleicht, verzehrt und fallen hier
dem jotunn (= 6agxdpayos) Loki anheim? der nicht mit Logi
identifiziert werden darf. Logi bedeutet ,Feuer“ und zwar
Leichenfleisch und Leichenknochen zu Asche vernichtendes
Feuer des Scheiterhaufens. Loki ist ein Leichenfresser, der
nach bekannter, nun pldtzlich sich erhellender, Anekdote der
Snorra Edda wohl das Fleisch, aber nicht die Knochen ver-
zehrt: so spiegeln sich in mythologischen Figuren die Kultur-
epochen des Leichenbrandes und der Leichenbestattung. Ich
kann mich daher mit Schoning nicht einverstanden erkliren,
wenn er die Hel-Vorstellung fiir urspriinglicher ausgibt als die
Unterwelt des Loki. Davor hiitte ihn schon die mythologische

! Dedsriger i mordisk Hedentro. Kobenhavn 1903 (= Studier fra
sprog-og oldtidsforskning udg. af det phil.-hist. Samfund Nr. 57), 54 8. 8°.
? Vgl. Kauffmann Balder S.263 u. o.



Altgermanische Religion 125

Formel warnen sollen, wonach Hel als Tochter (nicht als
Mutter) Lokis gilt. Die beiden Totenreiche gehéren ver-
schiedenen Epochen der Religionsgeschichte an und das Reich
des Loki (jotunheimr) entspricht den Unterwelts- und Jenseits-
vorstellungen, die zur Zeit der prihistorischen Leichenbestattung
herrschten; das Reich der Hel bildete sich neben ihm erst im
Zeitalter des Leichenbrandes. Warum nun aber die von Schoning
zuletzt besprochenen Sonderreiche der Toten: Meer (als Reich
der Rén) und Himmel (Valholl, als Reich des Otinn) noch
Jingeren Datums sein sollen, ist nicht einzusehen. Rdn und
das Totenschiff Naglfar ist Schoning selbst geneigt, in engsten
Zusammenhang mit den jotnar zu bringen (vgl. Grendel und
seine Mutter im Beowulf) und dabei uralten nordischen Volks-
glauben zu wittern (8. 47f). Er wehrt sich denn auch schlieB-
lich nicht mehr dagegen, die Meerestiefe als Totenreich der
Erdtiefe anzugliedern. Aber die Raisonnements, die Schoning
anstellt, um Valholl als Produkt der rittermiBigen Kultur der
Wikingerzeit wahrscheinlich zu machen, entbehren erst recht
der iiberzeugenden Kraft. Wenn er nimlich behauptet, der
exklusive Charakter von Odins Halle, in der nur waffentote
Krieger Aufnahme finden, involviere den Beweis fiir ihre jiingere
Entstehung, so bleibt diese Auffassung am Oberflichlichsten
hingen und beriicksichtigt nicht, daf der exklusive Charakter
von Valholl darin begriindet ist, daB die fiir sie ausgewihlten
Seelen als Opfer von den Valkyrjen heimgeholt werden, daB
die Aufnahme nach Valholl die Heroisierung der Verstorbenen
bedeutet. Schoning hitte, nachdem er Erde und Meer als
Totenreiche geschildert hat, herzhaft den Himmel als Toten-
bzw. Seelenreich anerkennen sollen; daB hier uralte Motive
sich einstellen, hat er ja selbst gesehen (8. 52ff).!

' Ich verfehle nicht, das groBangelegte Werk von A. Olrik
Danmarks Heltedigtning zu erwihnen. Beschiftigt es sich mit der
Heldensage, so bieten sich gerade bei diesem Stoff Flichen, in denen

er sich mit Mythologie und Religion beriihrt; in dem bisher erschienenen
Bande wird z. B. §.251f. iber Unterweltsvorstellungen gehandels.




126 Fr. Kauffmann

Ich rechne es W. Staerk zum Verdienst an, daB er in
seiner Schrift ,Uber den Ursprung der Grallegende“! einer
quellenmiBig vorziiglich belegten Uberlieferungsreihe endlich
zu ihrem Recht verholfen hat; ich meine die Zeugnisse —
namentlich die Erzihlung bei Heinrich von dem Tiirlin —,
welche die Gralsburg als Totenreich ausgeben. Mir wollte es
immer so vorkommen, als hitte eine systematische Unter-
suchung der Gralsage bei dieser volkstiimlichen, noch nicht
verritterten Tradition einzusetzen. Im {iibrigen ist es noch
nicht gelungen, auch nur einen Einblick in die Stoffgeschichte
der Gralsage zu gewinnen: von einer Erkenntnis der den Stoff
konstituierenden Faktoren sind wir erst recht weit entfernt.
Staerk schiebt ihn in den Kreis der babylonisch-christlichen
Paradies- und Eucharistie-Vorstellungen und glaubt eine Reihe
von Details auf direkte Beziehungen zur babylonischen Mytho-
logie zuriickfithren zu kénnen. K. Burdach méochte den Gral
»aus den poetischen Eindriicken der Liturgie, aus der Kultus-
mystik und Kultusmagie, aus dem paganistisch gefaiten Dogma
und Ritus des Abendmahls, aus dem Reliquiendienst und den
Reliquienmérchen der Palistinawallfahrer“ herleiten.? Moge
es sich damit verhalten, wie ihm wolle; ich halte es fiir rat-
sam, den Fortgang dieser Studien zu verfolgen, aber fiir die
Religionsgeschichte vorerst noch keinen Ertrag zu buchen.

AuBerste Vorsicht erscheint auch gegeniiber dem von
A. Heusler verdffentlichten Aufsatz ,Die Geschichte vom
Violsi“ geboten.® Es handelt sich um den Inhalt des aus dem
Ende des 14. Jahrhunderts iiberlieferten altislindischen Vilsa-
Jbdttr. Die schalkhafte Geschichte lautet in der Kiirze etwa

! Ein Beitrag zur christlichen Mythologie. Tiibingen und Leipzig,
Mohr 1903, 57 S.

? Deutsche Literaturzeitung, Jahrg. 1903, Sp.2821. 3050.

$ Eine altnordische Bekehrungsanekdote. Zeitschr. d. Ver. f. Volksk.
14, 24—39; vgl. Paul und Braunes Beitr. (hrsg. von E. Sievers) 18, 552f.;
E. H. Meyer Germanische Mythologie S. 161.



Altgermanische Religion 127

so': Im ngrdlichen Norwegen stand einmal ein Bauernhof Zu
Ende des Herbstes starb das feiste Arbeitspferd. Der Knecht
schnitt dem toten Tier das Zeugungsglied ab und wollte es
wegwerfen; der Sohn des Bauern aber nahm es zu sich und
wies den ,, Volsi, wie er den Phallus nennt, unter Geléchter
den Weibern in der Stube vor. Die Mutter nahm den Volsi
an sich, trocknete ihn, wickelte ihn in ein Tuch und legte
Kriuter dazu, damit er nicht faule. Durch die Kraft des
Teufels wuchs der Volsi und erstarkte. Die ‘Biuerin wendete
ihm all ihren Glauben zu und hielt ihn als ihren Gott; auch
die Hausgenossen verleitete sie zu diesem Irrglauben. Jeden
Abend wurde ,,V6lsi“ in die Stube gebracht und einem der
Anwesenden nach dem anderen dargereicht. So geschah es
auch, als eines Abends Konig Olaf mit zwei Begleitern bei
dem Bauern zu Gast war. Damals warf der fromme Konig
den ,V6lsi“ dem groSen Haushund vor und bekehrte die Haus-
bewohner zum Christenglauben; nur die Biuerin entsetzte sich
iber den Frevel und hitte gern dem Tier die Beute entrissen.
Heusler gibt die Mirchenziige preis, mochte aber in dem Kult
des Pferdephallus einen Rest volkstiimlichen Heidentums an-
erkannt sehen. Er malte sich mit sorgloser Willkiir einen
beim Herbstopfer geiibten Ritus aus, wobei man den Phallus
des geopferten Pferdes von Hand zu Hand gehen lieB, bis der
Gegenstand die Runde gemacht hatte, um danach auf dem
Altar verbrannt oder bis zum nichsten Herbstopfer aufbewahrt
zu werden. Der Erzihler habe aus dem Phallus, der urspriing-
lich eine Opfergabe gewesen sei, einen Fetisch gemacht? —

! Flateyjarbok 11 3311.; vgl. K. Maurer, Volkssagen S.310.

* Den Refrain piggi mornir petta bloeti mochte Heusler, obwohl
auch er nicht weiB, was denn mornir und bloeti bedeuten, fiir eine
echte Ritualformel des heidnischen Opferdienstes halten. Ich bemerke
Jedoch, daB die Anekdote stark nach der Legende schmeckt:, Der Er-
zéhler weiB das Derbe mit dem Gemiitlichen und dem Verwunderlichen
und endlich dem Erbaulichen zu einem reizvoll einheitlichen Bildchen
Zusawmmenzustimmen “, sagt Heusler a. a. 0. S. 39.



128 Fr. Kauffmann Altgermanische Religion

so wird die Quelle, aus der Heusler schopft, immer triiber.
Man wird daher diesen Phallusdienst so lange noch bezweifeln,
bis fiir ihn irgendwo eine Parallele oder eine Stiitze gefunden
sein wird.

Eine niitzliche Vorarbeit fiir eine systematische Samm-
lung der altdeutschen Zauber- und Segensformeln stellt
die, auch nordische und englische Quellen beriicksichtigende
Dissertation von O. Ebermann dar!, doch ist das Ganze im
wesentlichen nur eine Registrierung des Materials. Sie gewinnt
jedoch eine gewisse Bedeutung dadurch, daB der Verfasser mit
besonderer Vorliebe die jiingsten Stiicke analysiert und ihren
Zusammenhang mit anderen Gattungen der Volkspoesie (nament-
lich mit Ritsel und Volkslied) betont hat.

1 Blut- und Wundsegen in ihrer Entwicklung dargestellt. Berlin 1903.
XII, 147 8. (= Palaestra, Untersuchungen und Texte aus der deutschen und
englischen Philologie, hrsg. von A. Brandl und E.Schmidt Nr. XXIV). —
Beachtenswert sind ferner Mitteilungen in den Hessischen Blittern 11 891F.



7 Islam

Von C. H. Becker® in Heidelberg

Allgemeines. Allgemeine Ubersichten tiber groBe Ge-
biete leiden meist darunter, daB die Verfasser unmdoglich alle
Fragen selbstindig beurteilen konnen. Darum hat Pizzi® in
seinem , Islamismo“ recht, sich auf anerkannte Autorititen zu
stiitzen. Sein Buch wird dadurch eine erfreuliche Quelle der
Orientierung, wenn auch die neuesten Forschungen z.B. iiber die
Schi‘a nicht verwertet sind. Wahrend er auch die Kultur und
Politik, die ja im Islam durchaus religis durchsetzt ist, mit
beriicksichtigt, beschiiftigt sich das unter gleichem Titel fran-
zosisch erschienene Werk von Houdas® ausschliefilich mit der
islamischen Religion. Die historisch unmégliche Idee von dem
sozialen Programm Muhammeds taucht hier wieder auf (8. 23);
tiberhaupt ist die Rolle des Propheten vollig verkannt und die
Darstellung seines Lebens ohne jegliche Kritik; zahllose lingst
erkannte Filschungen erscheinen als geschichtliche Fakten,
withrend andere, sicher feststehende Tatsachen ungenau oder
falsch dargestellt sind. Auch bei den weiteren Ausfilhrungen
hat man den Eindruck, daB dem Verfasser speziell die deutsche
Forschung der letzten Jahrzehnte unbekannt geblieben ist. —
Was man besonders vermiBt in beiden Werken, ist die Ent-

1 Ich iibernahm diesen Bericht im Einverstindnis mit der Redaktion
und dem stindigen Referenten, Prof. Schwally, der durch seine Reise in
den Orient verhindert war. Meine Berichte beschrinken sich in der Regel
auf den modernen Islam. C.H.B.

* J. Pizzi Lislamismo, Manuali Hoepli 333/4, Milano 1903.

3 0. Houdas IL’islamisme (Les Religions des Peuples civilisés),
Paris 1904,

Archiv f. Religionswissenschaft. VIII. 9



130 C. H. Becker

wickelung des Islam. Ihr widmet mit weiser Beschrinkung
auf Theologie, Jurisprudenz und staatsrechtliche Theorie
D. B. Macdonald ein vortreffliches, durchaus selbstindiges
Buch.! Von besonderem Wert scheint mir die Geschichte der
islamischen Theologie, die durch geschickt aus den verschiedenen
Epochen gewihlte Glaubensbekenntnisse illustriert wird (alte
Tradition, el-A§‘ari, Gazali, al-Nasafi). Leider scheint dem
Verfasser Snouck Hurgronjes Aufsatz ,De Islam“ unbekannt
geblieben zu sein, der kurz zusammengedringt die bisher beste
Darstellung der islamischen Entwickelung enthilt. — Durch
den Titel® irrefithren konnte das Buch von Muhammed Adil
Schmitz du Moulin, das gar kein wissenschaftliches Buch ist,
sondern der Propaganda der phantastischen Ideen des Verfassers
dient. Er konstruiert sich einen Idealislam, den er predigt —
ein ganz kurioses Buch.

Leben Muhammeds. Wihrend in den letzten Jahren
das Studium der Anfinge des Islam nur zur Behandlung ein-
zelner Fragen gefiihrt hatte, erhielten wir in den Berichts-
jahren rasch hintereinander zwei bemerkenswerte Biographien
des Propheten, die sich beide an einen gréBeren Kreis wenden,
aber trotzdem beide auf sorgfiltigsten Quellenstudien beruhen,
Muhammeds Liv von Frants Buhl® und Muhammed von
Hubert Grimme* Beide gehen von der unleugbar richtigen
Auffassung aus, das Auftreten Muhammeds konne nur aus seiner
Zeit erklirt werden. Beiden ist Muh's Werk die reife Frucht
einer langen Entwickelung, nicht die grandiose Tat eines ein-
zelnen. Aber in der Ausfithrung weichen sie dem verschiedenen
Plane ihrer Werke gemiB stark voneinander ab. Buhls Haupt-

! The Semitic Series 1X: Development of Muslim Theology, Juris-
prudence and Constitutional Theory, New York 1903.

2 Der Islam, d.h. die Ergebung in Gottes heiligen Willen, Leipzig 1904.

3 Kgbenhavn 1903. )

* Miinchen 1904, Die weltgeschichtliche Bedeutung Arabiens, Welt-
geschichte in Charakterbildern, Zweite Abteilung: Mittelalter.



Islam 131

interesse konzentriert sich auf Muh’s religise Entwickelung,
wihrend Grimmes Standpunkt durch den Untertitel: ,,Die welt-
geschichtliche Bedeutung Arabiens“ deutlich gekennzeichnet ist.
Bei Buhl ist mit liebevoller Sorgfalt die arabische und euro-
piische Literatur zusammengetragen, Problem um Problem vor-
sichtig und mit dankenswerter Reichhaltigkeit der Belege er-
ortert. Ganz naturgemiB folgt er meist einer anerkannten
Autoritit, jedoch selten ohne eigene Kritik und Nachpriifung.
Besonders anerkennenswert ist seine Zuriickhaltung gegentiber
gewissen geistreichen modernen Hypothesen, wie sie uns be-
sonders Winckler manchmal in recht verfiihrerischem Gewande
vorgefithrt hat. Dem Milieu, aus dem Muh. stammte, also
der heidnisch arabischen Welt, ist ein Drittel des Buches ge-
widmet, eine vortreffliche Basis fiir die Religionsentwickelung
des Propheten und zugleich eine lehrreiche Einleitung in dies
Studiengebiet. In Muh’s Leben selbst ist eine erfreuliche
Scheidung zwischen Sage und Geschichte durchgefiihrt. Die
hier beobachteten Grundsitze finden ihre Motivierung in einer
in ihrer Kiirze ganz ausgezeichneten Darlegung der Quellen-
frage am SchluB des Werkes. Fiir die religiése Entwickelung
selbst ist hiufig der oben erwihnte Aufsatz von Snouck Hur-
gronje verwertet. Buhl wird hierbei meines Erachtens der
Persgnlichkeit des Propheten durchaus gerecht, ganz anders
wie Grimme, dem er innerlich fremd bleibt. Grimme denkt
originell und vermeidet hergebrachte Pfade. War es bei seinem
vor Jahren erschienenen groBen zweibéndigen ,, Muhammed“ die
Idee des Sozialismus, so ist es jetzt — neben sonstigen weniger
einschneidenden Hypothesen — die Ableitung wesentlicher Punkte
der Predigt Muhammeds aus der siidarabischen Religion, die
Selnem Werke einen sensationellen Reiz verleiht. Ich halte die
Frage fiir sehr beachtenswert, da ich von ganz anderer Seite her
auch zu der Anschauung gekommen bin, daB sich im Kultus
des Islam — dem Kultus liegen ja meist altere religitse An-

schauungen zugrunde als der Lehre — viel mehr Alt-
9*



132 C. H. Becker

arabisches erhalten hat, als man gewdhnlich annimmt. Dabei
ist natiirlich der christliche, jiidische und persische (Goldziher)
Einschlag nicht zu iibersehen. Aber das sind Hypothesen, die
man erst in der Schmiede wissenschaftlicher Diskussion zu
Tatsachen hirten sollte, ehe man sie ohne Beweise einem
groBeren Leserkreis als wissenschaftliche Resultate vorsetzt.
Steht man bei Buhl durchweg auf solider Basis, die den gegen-
wirtigen Stand unserer Kenntnisse aufweist, so zeigt Grimme
daneben allerdings, daf in vielen Fragen das letzte Wort
noch lange nicht gesprochen ist. — Ganz populir aber
zuverldssig sind vier Aufsitze in der Christl. Welt 1904,
Nr. 40ff,, iliber Muhammed, die ich erwihne, da sie der
sachverstindigen Feder Kampffmeyers entstammen. Das
von A. Fischer herausgegebene posthume Werk Krehls ,Die
Lehre Muhammeds“ (Berlin 1904) ist mir noch nicht zu Ge-
sicht gekommen.

Qoran, Tradition und sonstige Quellen. Mitte 1903
ist in Kairo der Druck des groBen Qorankommentars des
Tabari! zu Ende gekommen und damit eine der umfassendsten
Quellen (30 Binde) der Qoranexegese zuginglich geworden.
Thr Wert besteht in der Zusammenstellung eines groBen
Stoffes, nicht, wie zu hoffen war, in der ErschlieBung wesent-
lich neuen Materials. — Die europiiische Forschung hat sich
mehr Einzelfragen zugewandt. Hirschfelds ,,New Researches
into the Composition and Exegesis of the Qoran“ (London 1902)
hat die Qoranerklirung wesentlich gefordert. Das sehr griind-
liche Werk kann hier natiirlich nicht im einzelnen analysiert
werden, doch sei das Grundprinzip der Einteilung der Offen-
barungen erwihnt: I. Confirmatory Revelations, II. Declamatory R.,
III. Narrative R., IV. Descriptive R. V. Legislative R. Ich
mochte das Buch jedem Qoranforscher dringend empfehlen.
Die biblischen Eigennamen des Qoran macht Sycz zum Gegen-

1 Tafsir el-imam el-kabir usw., Misr, Gumada 11321,



Islam 133

stand einer ziemlich oberflichlichen Untersuchung.! Das
hier liegende groBe Problem ist nur an einigen Stellen
geahnt. — Die Namen der beiden Propheten Su‘aib und
Hud will Halévy? durch Schreibfehler aus den biblischen
Namen Jobab und Hiur entstanden sein lassen, worin ihm
wohl kaum jemand folgen wird. Ebensowenig iiberzeugt der
mit groBer Gelehrsamkeit unternommene Versuch von Mar-
goliouth® die Termini Muslim und Hanif zu erkliren. Er
bringt sie mit Musailima dem Propheten der Bani Hanifa in
Beziehung. Musailima soll vor Muhammed aufgetreten sein
und eine Art natiirlichen Monotheismus gepredigt haben. Seine
Anhinger heifen muslim oder hanif = Monotheist, in welchem
Sinne Muhammed beide Worter ohne Ahnung von ihrer Pro-
venienz als abrahamistisch iibernommen hitte. Diese Hypo-
these ist in historischer wie sprachlicher Hinsicht von Charles
J. Lyall auf das entschiedenste abgelehnt worden?, wie mir
scheint, mit vollem Recht. — Uber die Einfliisse des Judentums
auf die qoranische Predigt war A. Geigers Werkchen’ zu
seiner Zeit 1833 eine sehr verdienstliche Arbeit. Dafi sich
eine Neuauflage 1902¢ bloB auf einen Nachdruck beschrinkt,
ist kaum zu billigen, zumal die Frage so dringend einer Neu-
bearbeitung bedarf. — Das Studium der Tradition verlangte
bisher eine griindliche Kenntnis des Arabischen, da es mit
einer unbedeutenden Ausnahme’, die de Vlieger ausgegraben

! Dr. 8. Syez Ursprung und Wiedergabe der biblischen Eigennamen
m Koran, Frankfurt a.M. 1903. % Journ. Asiat. 1903, 376f.

3 D. 8. Margoliouth On the Origin and Import of the names Muslim
and Hanif, JRAS 1903, p. 4671

* The Words ‘Hanif’ and ‘Muslim’, JRAS 1908, p. T711f

> Was hat Mohammed aus dem Judenthume aufgenommen? Bonn
1833. & Leipzig, 2. revidierte Aufl.

" Mishcat-ul-Masabih or a Collection of the most authentic traditions,
regarding the actions and sayings of Muhammed, transl. from the original
Arabic by Capt. A. N. Matthews, Calcutta 1809 —10, 2 vol,, 4° (Kitab el
Qadr, p. 37).



184 C. H. Becker

hat, keine Ubersetzung eines Traditionswerkes gab. Jetzt er-
halten wir eine franzosische Ubersetzung des riesigen sahih
des Bohari!, unter Beriicksichtigung seines Kommentators
Qastellani. Es kommt den Ubersetzern nur auf die ErschlieBung
des Inhaltes an, die an sich sehr wichtige Frage der Kette der
Gewihrsminner scheidet fiir sie aus, wodurch aber die schone
Publikation an Wert nicht verliert. — Von sonstigen Quellen,
die fiir die Religionsgeschichte von Bedeutung sind, konnen
nur die wenigsten hier erwiihnt werden; es miiite ja sonst
fast alles arabisch oder persisch Gedruckte, besonders die
glinzenden Ausgaben arabischer Dichter von Vollers, de Goeje,
Horovitz u.a. Platz finden. Aber die groBe Ibn Sa‘d-Aus-
gabe? der Berliner Akademie kann nicht unerwihnt bleiben;
die tabagat werden wieder das werden, was sie fiir Generationen
arabischer Forscher gewesen sind, ein Standardwork fiir die
Kenntnis des alten Islam. — Mit Unterstiitzung der gleichen
Akademie ist auch Ibn al-Qiftis groBler Ta’rih el-hukama
herausgekommen?®, ein Werk, das den Biographien der Arzte
gewidmet ist, das aber bei der nahen Verbindung der Medizin
mit der Philosophie und den religiosen Wissenschaften, auch
auf die im weiteren Sinne religionsgeschichtliche Entwickelung
des Islam in der Person ihrer Vertreter Licht zu werfen
geeignet ist. Ausgabe wie Ausstattung sind gleich vortrefflich.

Orthodoxie. Die Entwickelung des orthodoxen Islam
laBt sich am besten an der Hand seiner drei HauptiuBerungen
verfolgen, der Pflichtenlehre, der Glaubenslehre und der Mystik.

! El-Bokhari Les Traditions Islamiques, traduites de U Arabe avec
Notes et Index par O. Houdaset W. Marcais, Paris 1908 (Publ. de I Ecole
des lang. orient. viv.).

¢ Ibn Saad Biographien Muhammeds, seiner Gefihrten und der spiteren
Triiger des Islams bis zum Jahre 230 der Flucht ... im Verein mit
C.Brockelmann, J. Horovitz, J. Lippert, B. MeiBner, E. Mittwoch, F. Schwally,
K. Zetterstéen herausgegeben von Eduard Sachau, Leiden 1904.

3 Auf Grund der Vorarbeiten Aug. Miillers herausgegeben von Prof.

Dr. Julius Lippert, Leipzig 1903.



Islam 135

Wie diese drei Formen der religiosen Betitigung von Gazali
teils tibernommen, teils geprigt werden, bilden sie fiir die
Zukunft die Pfeiler des Islam. Die grofie Gestalt (azalis wird
immer das Ziel der allerentgegengesetztesten Beurteilungen
bleiben, sowie es sich um Werturteile handelt. Der Mensch
des religiosen Erlebnisses rettet die Orthodoxie vor dem Buch-
staben, ertotet aber durch seine Autoritit die weitere Forschung.
Das neueste Werk iiber ihn von Carra de Vaux! sucht be-
sonders dem religiésen Menschen gerecht zu werden und zeugt
von feinem Verstindnis.

Die Pflichtenlehre erwuchs in verschiedenen Schulen, die
sich gegenseitig befehdeten und vertrugen. Schon friih entwickelte
sich eine eigene Disziplin der Differenzpunkte, der sog. ihti-
lafat. Das #lteste erhaltene Werk dieser Literaturgattung Tabaris
ihtilaf el-fuqaha®? verdanken wir F. Kern, der seine staunens-
werte Kenntnis dieses Gebietes schon frither (ZDMG 55, p. 611.)
dargetan hatte. Von den verschiedenen Riten selbst hat der
des Safi'i die meisten europiischen Bearbeitungen erfahren.
Schon bald nach dem Erscheinen von Sachaus grofem Werk?
konnen wir wieder von einem grundlegenden Einfihrungswerk
in das safi‘itische Recht berichten, das wir der Gelehrsamkeit
Th. W.Juynbolls* verdanken, und an dem auch Snouck-Hur-
gronje mitgearbeitet hat. Wir bekommen hier keine {Ubersetzung,
sondern eine Darstellung der einzelnen Teile der Pflichtenlehre
mit erschépfenden Belegstellen und Literaturnachweisen. KEine
vorziigliche Einleitung steht an der Spitze dieses unentbehrlichen
Buches. Da die religiose Pflichtenlehre alle Gebiete des Lebens
umfafit, muBte sich von Anbeginn ein scharfer Gegensatz

! Gazali (Les grands philosophes), Paris 1902.

? Kairo 1902/1320.

% Vgl. dazu iibrigens neuerdings Kohler Zum Islamrecht in Zeitschr.
1. vergl. Rechtswissenschaft, 1904.

* Th. W. Juynboll Handleiding tot de kennis vam de mohamme-
daansche Wet volgens de Leer der sjdfi‘itische school, Leiden 1903.



136 C. H. Becker

zwischen Theorie und Praxis herausbilden. Am deutlichsten
ist diese Differenz natiirlich im Strafrecht zutage getreten.
Noch die heutige Tiirkei leidet darunter, wie J. Krésmarik!*
dartut, der das religiose Schari‘atrecht und die Versuche, es
mit modernen Anschauungen zu versShnen, entwickelt.

Die ersten AnstoBe zur Ausbildung der islamischen Dog-
matik erfolgten durch die Berithrung mit der Gedankenwelt der
vorderasiatischen Christenheit, das erste Problem war die Frage
nach der Freiheit des Willens gegeniiber der gottlichen Vorher-
bestimmung des Qorans. Wissenschaftlich ist diese Frage viel
erortert. Neue Materialien liefert de Vlieger? zu dessen Buch
Goldziher® iiberaus wertvolle Bemerkungen gemacht hat. Wie
sich hier christliche Einfliisse nachweisen lassen, hat man in
letzter Zeit besonders im Kultus (Goldziher) und in der Escha-
tologie (Gray*) auf persische hingewiesen. — Im Streit der Mei-
nungen wihrend der ersten Hélfte des fiinften Jahrhunderts spielte
Ibn Hazm eine grofe Rolle, der zum ersten Male die Prinzipien
des zahiritischen Ritus auf die Dogmatik anzuwenden suchte.
Dies tat er in seinem umfangreichen Werk Kitab el-milal
wa-1-nihal, das in fiinf Binden soeben in Kairo erschienen ist.®
An dem Rand der ersten drei Biinde steht Sahrastanis gleich-
namiges Werk, das ja lange, auch in Ubersetzung, gedruckt
vorliegt. Zahiritischen Ideen nahe stand Ibn T@mart, der Mahdi
und Begriinder der Almohaden, dessen Werke von Muhammed

1 ZDM G 58 (1904), p. 691, 3161, 5391f. (Beitrige zur Beleuchtung
des islamitischen Strafrechts mit Riicksicht auf Theorie und Praxis in
der Tiirkes.)

* A. de Vlieger Kitib el Qadr, Matériaux pour servir & UVétude
de la Doctrine de la Prédestination dans la Théologie Musulmane,
Leyde 1903.

s ZDM G 57 (1908) 3921F.

4 Museon, 1903, 163 — 184, Les Elements d’ortgine zoroastrienne dans
P Eschatologic mahométane (mir unzuginglich).

5 K. el-fasl fi-l1-milal wa-1-ahwa wa-1-ndhal, Misr, 1317—21; in
verschiedenen Druckereien; Bd.V in Matb. el-mausia‘at.



Islam 137

b. Mustafa Kamal herausgegeben sind.! Der Edition geht eine
Einleitung von Goldziher voraus, die sich wiirdig seinen grund-
legenden Arbeiten iiber Islamkunde anschlieBt. Wir erhalten
wertvolle Ausblicke auf die gesamte theologische Entwickelung
des Westens bis auf Ibn Tumart, der wohl von (tazalischen
Ideen beeinfluBt, sich doch scharf von ihm unterscheidet. Er
ist der Vertreter der as‘aritischen Theologie in dem dieser Lehre
bisher unzuginglichen Westen, steht aber in seiner Lehre von
dem Imam si‘itischen Anschauungen nahe und hat sein Grund-
dogma el-tauhid von den Mu‘taziliten entlehnt. Seine duferen
Erfolge erringt er in erster Linie als Moralist, als amir bi-l-ma‘ruf,
nzhin ‘an el-munkar. Goldzihers Ausfilhrungen {iber diesen
Punkt sind von allgemein religionsgeschichtlichem Interesse
(p. 85ff). Hier liegt eine noch nicht genug beachtete Wurzel
des Uberspielens rein religiéser Bewegungen ins Politische. Die
Almohadenbewegung fiihrte zum Sturz der Almoraviden, von
denen sich nur ein Zweig, die Band Ganija, noch ca. 50 Jahre
hielt. IThren Restaurationsversuchen widmet A. Bel eine umfang-
reiche Schrift.? Schon aus einer Zeit, als lingst der consensus
sich dariiber geeint hatte, was Orthodoxie war, stammt der
religiose Traktat des Muhammed B. Jusuf el-Sentisi (+ 895 H.)
— natiirlich nicht zu verwechseln mit dem unten genannten
Griinder des Seniisi-Ordens —, der eine ungemeine Popularitit
gewann und noch heute besitzt, wie aus dem Vorhandensein einer
malaiischen Ubersetzung erhellt, die Cabatan publiziert® —
Mehr ein Kuriosum, aber doch von symptomatischem Interesse
ist die Darstellung der islamischen Religion, die ein durch seine

1 Te Livre de Mohammed Ibnm Towmert, Mahdi des Almohades,
Texte arabe, acc. de mnot. biograph. et d’une introd. par J. Goldziher,
Alger 1903. Vgl die wertvollen biograph. Nachtrige de Goejes in
ZDM G 58 (1904), p. 463f.

® Alfred Bel Les Benou Ghinya, Publ. de VEcole d. Lett. & Alger,
Bull. corresp. afric. XX VII.,, Paris 1903,

® Une Traduction interlinéaire malaise de la ‘Agidah d'al Senust,
Journ. Asiat. 1904, p.115f.



138 C. H. Becker

Grausamkeit beriichtigter marokkanischer Sultan an den am
Hofe zu St. Germain lebenden Jakob II. von England richtete.!

Die mystische Entwickelung endlich ist naturgemif in
ihren AuBerungen am schwersten klassifizierbar; deshalb ist
auch die Wissenschaft noch nicht zu einem Endresultat betreffs
ihrer Urspriinge gelangt. Kremer hatte seinerzeit neben friith
wirkenden christlichen und neuplatonischen Einfliissen in der
Spitzeit einen starken buddhistischen Einschlag angenommen.
Spitere Forscher wie Browne (siche unten), Carra de Vaux
(siehe oben) und Macdonald (siehe oben) hatten diese indischen
Beziehungen abgelehnt. Goldziher hat jetzt in einer leider
ungarisch geschriebenen?, aber durch eine gute Inhaltsangabe®
zuginglichen Abhandlung wieder der Kremerschen Auffassung
mit erweitertem Material und vertiefter Erfassung des Problems
das Wort geredet. Natiirlich leugnet er nicht die anderen Ein-
fliisse, er bringt aber fiir die buddhistischen Ideen eine solche
Fiille von Belegen vor, dal man sich kaum seinen Folgerungen
entziehen kann. — Eine Hauptiuberung der Mystik war die
Bildung von Bruderschaften, und es ist kein Zufall, daB die
Stifter der iltesten noch heute wirkenden Orden bald nach
Gazali gelebt haben. Als slteste gilt die Qadirijje. Uber ihren
Griinder Abu Muhammed ‘Abd el-Qadir erhalten wir einige
biographische Notizen durch T. H. Weir* aus der natiga des
Dila‘t (f 1089 H.). Der Text ist charakteristisch fiir solche
typische Heiligenbiographien. Die &ltesten Beispiele sind die
Viten der ersten Kalifen (vgl. Sachaus Abhandlungen in
S. B. A. W. phil. hist. K1. 1902, XV; 1903, ITI). Es wiirde sich
wohl verlohnen, die Geschichte des literarischen Heiligenportrits

! Une Apologie de VIslam par wn Sultan de Maroc. Rev. Hist.
Relig. 47 (1908), p. 174 1.

* A Buddhismus hatdsa az Izlamra, Budapest, ungar. Akad. 1903.

3 T. Duka, JRAS, Jan. 1904, p. 1251

4 The first part of the , Natyjatw'l Tahqig“ by Abu °Abdw’llah
Muhammed al-Dila’é (+ 1089 a. H.) Transl. from the Text lithogr. at Fez
in the year 13809 a. H., JRAS 1903, p. 155ff.



Islam 139

einmal im Zusammenhang zu verfolgen. So volkstiimliche und noch
heute lebendige Figuren wie Meireb, mit dem uns Hartmann!
niher bekannt gemacht hat, diirften dabei nicht vergessen werden.
Der skrupellose und dabei doch von Wunderbarem umgebene
Derwisch Turkestans, eine durch und durch burleske Gestalt,
verdiente namentlich im Zusammenhang mit seinen Parallel-
erscheinungen eine eingehende Untersuchung. Solche Gestalten
erlauben einen tiefen Blick in die Seele des Volkes, das sie
gebildet. — Neben der Bildung und Ubernahme so unendlich
mannigfaltiger Heiligengestalten ist das Prinzip der religiosen
Assoziation die Haupterscheinung der mystischen Entwickelung.
Hiufig gehen beide, wie z. B. in Marokko ineinander iiber.
So berichtet E. Montet in seinem durch Sachlichkeit und
Sachkenntnis hervorragenden Aufsatz iiber die Bruderschaften
im heutigen Marokko?. Marokko ist das Land der Heiligen-
bildung, aber auch das Land der gesellschaftlichen Verbinde,
die in einer religiosen Kultur nur zu leicht als Orden erscheinen.
Montet spricht ihre hauptsichlichen Formen durch und wiirdigt
ihre religidse und politische Bedeutung. Von verschwindendem
EinfluB erscheinen die Sentisi, iiber die iiberhaupt viel zu viel
Aufhebens gemacht zu sein scheint. Jedenfalls gewinnt man diesen
Eindruck aus dem merkwiirdigen Reisebericht® des Muhammed
b. Otman el-Ha§a’isi, der im Auftrage des spiter so elend
zugrunde gegangenen Marquis de Morés den Sidi el-Mahdi,
den vor kurzem verstorbenen Sohn des Griinders der Senisijja
aufgesucht hat. Da der Verfasser selbst Seniisi geworden ist,
haben wir hier in Fehlern wie Vorziigen eine Darstellung vor

! Mesreb der weise Narr und fromme Ketzer, ein zentralasiatisches
Volksbuch, Der islam. Orient V, p. 1471

* Les Confréries Religieuses de VIslam Marocain, Sp. Rev. Hist.
Relig. 1902,

$ Voyage au Pays des Senoussia & travers la Tripolitaine et les pays
Touareg par le Cheikh Mohammed Ben Otsman el-Hachaichi, Trad. par
Serres et Lasram, Paris, Challamel 1903. Ein vortrefflicher Auszug dieses
nicht jedermann zugiinglichen Buches in Beil. Allgem. Ztg. v. 14/15.11. 04.



140 C. H. Becker

uns, die sich von den bisherigen wesentlich unterscheidet.
Der Beiname ,,el-Mahdi“ diirfte wohl zu manchen MiBverstind-
nissen und Ubertreibungen Veranlassung gegeben haben. —
Ganz aus der Atmosphire der Tuareg- und Sentsiangst der
franzosischen Kolonien stammt der Roman ,Chez ceux qui
guettent” von Jean Pommerol’, der in freie Erdichtung ge-
legentlich gut beobachtete Ziige verflicht.

Der Sentisi wie der Bruderschaften tiberhaupt hatte Referent
in dieser Zeitschrift Bd. VII, p. 169f, in seinem Aufsatz ,Pan-
islamismus“ gedacht. Dieser Aufsatz hat die AuBerungen zweier
bedeutender Orientalisten — K. Vollers? und M. Hartmann®—
veranlafit, auf die Referent zuriickzukommen hofft.

Heterodoxie. Der fruchtbarste Boden fiir die heterodoxen
Elemente des Islam war Persien. Uber sie erhalten wir vor-
ziigliche und sachkundige Zusammenstellungen in einem Buch?,
das sich zwar nur als Literaturgeschichte gibt, das aber, wie
der Verfasser, E. G. Browne, im Vorwort ausspricht, ,the
intellectual history of the Persians® darstellt. Da nimmt nun
das religiose Element einen breiten Raum ein, den breitesten die
Vertreter der auf persischem Boden so iippig wuchernden Sekten-
griinder, speziell heterodoxe Mystiker. Das Werk geht bis Firdausi.
Ein zweiter Band ist zu erhoffen. — Als Vorarbeit eines groBeren
Werkes iiber den islamischen Esoterismus erscheint Blochets
Buch iiber die messianische Idee in der islamischen Heterodoxie.®
Im Mittelpunkt stehen fiir ihn die Ismailiten, deren allerdings
nicht direkten (p. 135) Zusammenhang mit den Mazdaqiten er
nachzuweisen versucht (p. 126). Der Mahdi ist niemand anders
als Bahram Amavand, der Messias des Iran. Es entspricht

! Islam Saharien, Paris, A. Fontemoing, ohne Jahr.

* Uber Panislamismus, Preuf. Jahrb. 117, 1. Heft.

8 Panislamismus, Das freie Wort IV, 14 u. 15 (1904 November).

4+ A Literary History of Persia from the earliest Times wuntil
Firdaws:i, London 1902.

5 E. Blochet Le Messianisme dans U Hétérodoxie Musulmane,

Paris 1903.



Islam 141

bloB dem durchgehenden Ubergewicht der persischen Kultur
in der ‘Abbasidenzeit, wenn auch die ismailitisch-fatimidische
Lehre persische Elemente enthilt, aber die Mahdiidee ist an
sich davon unabbingig. Hier sprach eine Reihe anderer
Faktoren mit, fiir die van Vloten (Recherches), Snouck Hur-
gronje (Mahdi) und Wellhausen (Oppositionsparteien) zu be-
riicksichtigen gewesen wiren. — Aus der fatimidischen Lehre
hat sich bis heute bekanntlich noch der sonderbare Ableger
des Drusismus hiniibergerettet. Seit Jahren hat hier die
Forschung geruht. Es ist das Verdienst von C. Seybold?, durch
die Publizierung des drusischen Buches iiber die , Punkte und
Kreise® sie wieder in FluB gebracht zu haben. — Die letzte
groBe AuBerung der persischen Heterodoxie war der Babismus.
A. Nicolas bestreitet? die Richtigkeit der generellen An-
wendung von Babi auf die Anhiéinger der durch “Ali Muhammed
hervorgerufenen Bewegung. Einmal wiren seine Anhiinger
richtiger Bajani zu nennen, und dann pafBit auch dieser Titel
bloB fiir seine unmittelbaren Anhinger und nicht fiir die,
welche seine zwei Nachfolger anerkannt hitten, die vielmehr
Ezeli resp. Behahi zu nennen wiren. Daran anschlieBend be-
handelt er zwei Pariser Babimanuskripte.

Heidnischer Untergrund. Es ist eine allgemein be-
kannte Erscheinung, daB sich die primitiven Formen des
religiosen Volksglaubens auch in den hdchststehenden Reli-
glonen erhalten haben, meistens etwas modifiziert, aber im
Grunde unverindert. Auch fiir den Islam haben wir hier schon
reiches Material. Auch in den vorangehenden Jahresberichten
ist hiertiber manches gesagt (p.491. p. 507f. u. sonst). Der
erste Versuch, aus diesen mit Islam und Christentum unverein-

—_—

' Die Drusenschrift: Kitab Alnogat Waldawair, das Buch der
Punlte und Kreise (Binldg. zur akadem. Feier d. Univ. Tiibingen), Kirch-
hain N.-N. 1902.

* A propos de deux Manscrits »Babis« de la Bibliothéque Nationale,
Rev. Hist. Rel. 1903, p. 68 1.



142 C. H. Becker

baren Uberbleibseln systematisch Geist und Wesen der ur-
semitischen Religion abzuleiten, ist von S.J. Curtiss gemacht
worden, dessen ,,Primitive Semitic Religion“nun auch in deutscher
Ubersetzung, vom Grafen Baudissin eingeleitet, vorliegt.! Fiir
den Islam der Gegenwart lernt man hier so viel wertvolles
Material kennen, da das Buch unentbehrlich ist, wenn man
auch nicht alle Folgerungen des Verfassers mitmachen wird.
Wenn man diesem mit groBer wissenschaftlicher Akribie ge-
schriebenen Buch gegeniiber schon hie und da vorsichtig
sein muB, gilt dies in weit hSherem MaBe fiir B. Sterns
»Medizin, Aberglaube und Geschlechtsleben in der heutigen
Tirkei“? das man mit Curtiss allerdings kaum in einem Atem
nennen sollte. Von einer irgendwie wissenschaftlichen Durch-
arbeitung dieses hochinteressanten Gebietes ist gar nicht die
Rede; es ist eine Masse iiberallher zusammengetragenen, meist
nicht neuen Stoffes; die Bearbeitung ist durchaus journalistisch
ohne eine Spur wissenschaftlicher Kritik. Uber einzelne Fragen
orientiert leicht der sehr gute Index. —

Uber Einzelfragen sind einige kleine, ganz vortreffliche
Aufsitze zu erwidhnen. So behandelt Goldziher® die Vor-
stellung vom ,,Seelenvogel im islamischen Volksglauben®. Erst
gibt er Belege iiber die Seelenvigel iiberhaupt, die griinen der
guten und die schwarzen der bésen Seelen; dann zitiert er
Beispiele fiir die Vorstellung einer Pluralitit des Seelenvogels.
Ein agyptischer Heiliger bringt Hilfe in Gestalt eines Vogels
und verschwindet, nachdem er geholfen. Endlich erscheint der
Vogel als Verkiinder menschlichen Schicksals oder gar als
Wiichter und Mahner iiber Ehre und Sitte der Familie. Gleich
interessant ist Goldzihers Bericht iiber ,Orientalische Bau-
legenden“?, worin er Parallelen zur Didalos-Sage (der gefliigelte
Baumeister) nachweist. Auch seine ,Bemerkungen zur ara-

1 Ursemitische Religion im Volksleben des hewtigen Orients, Leipzig1903.
2 Berlin 1903. 3 Globus 1903, p. 301ff.  * Globus 1904, p. 95f.



Islam 143

bischen Trauerpoesie“! und ,Einige arabische Ausrufe und
Formeln“? (Schwiire, Zauberformeln, Spriiche gegen den bisen
Blick) sind von hohem Interesse. Es ist bemerkenswert, dafi
der Islam die Tatsichlichkeit der Bezauberung zugestand, sich
aber gegen einige Formen ihrer Verbreitung gewandt hat.
In diesem Zusammenhang mochte ich auch A. Haffners
,Erinnerungen aus dem Orient“® erwihnen, die freilich mehr
ein folkloristisches als gerade religionsgeschichtliches Interesse
besitzen (Bauernregeln, Verwiinschungen, Bezeichnung der
Finger usw.). — Uber ,,Das Fieber von Haibar und den Esel®
gibt R. Geyer eine an Parallelen reiche Notiz* Wer nach
Haibar kommt, liBt sich auf alle viere nieder und schreit
zehnmal wie ein Esel, dann befillt ihn das Fieber nicht; denn
der Fieberddmon wird durch die Darstellung eines KEsels ver-
filhrt zu glauben, er habe einen eselfiiigen Ginn vor sich.
Auch dem Tierlaut wird eine entsprechende Kraft zu-
geschrieben. — Zu E. Douttés ,Les tas de pierres sacrés et
quelques autres pratiques connexes dans le Sud du Maroc“
hat schon Usener das Wort ergriffen (diese Zeitschr. Bd.VII,
p. 275). '

Mein Bericht wire vollstindiger geworden, wenn nicht
die auslindische Literatur oft so ungemein schwer erhéltlich
wire. Fiir die russischen Erscheinungen sei auf Bartholds
ausgezeichnete Berichte in den ,Westasiatischen Studien® des
orientalischen Seminars hingewiesen. In kaum Jahresfrist wird
Ja dann auch die ganze Literatur des behandelten Zeitraums
in Schermans unentbehrlicher ,,Oriental. Bibliographie® vor-
liegen.

' WZKM 1902, p.307f.  * Ib. 1908, p. 131f.
S WZKDM 1904, p.169F. ¢ Ib. 1908, p. 301f.




IIT Mitteilungen und Hinweise

Diese verschiedenartigen Nachrichten und Notizen, die keinerlei
Vollstandigkeit erstreben und durch den Zufall hier aneinander gereiht
sind, sollen den Versuch machen, den Lesern hier und dort einen niitz-
lichen Hinweis auf mancherlei Entlegenes, frilher Ubersehenes und besonders
neu Entdecktes zu vermitteln. Ein Austausch niitzlicher Winke und Nach-
weise oder auch anregender Fragen wirde sich zwischen den ver-
schiedenen religionsgeschichtlichen Forschern hier u. E. entwickeln kénnen,
wenn viele Leser ihre titige Teilnahme dieser Abteilung widmen wiirden.!

Neue Funde von Knosos

Die Stitte des alten Knosos scheint unerschépflich an den
reichsten Schitzen zu sein; selten ist die aufopfernde und scharf-
sinnige Arbeit eines Forschers so wohlverdient belohnt worden wie
es hier Arthur Evans zuteil wird. Der Bericht seiner vierten
Campagne (British School Annual IX, 1902/3, p. 1—153, mit
3 Tafeln und 92 Abb.) lehrt uns, daB er selbst nur eine kurze,
abschlieBende Arbeit fiir 1903 erwartete; statt dessen haben
3', Monate ausgedehnter Grabung (mit gegen 200 Arbeitern) die
Schiitze des , Minos“-Palastes so wenig erschopft, daB eine fiinfte
Campagne (1904) ebenfalls héchst erfolgreich gewesen ist? und
die bevorstehende sechste (1905) wohl kaum die letzte sein wird.

Aus der reichen Fiille des neu gebotenen Materials hebe ich
nur ganz kurz das religios Bedeutsame hervor. Wenn erst die
kmosischen Funde und die von Phaistos in ihrer Gesamtheit uns
vorliegen, wird mein vorliufiger Versuch einer Gruppierung (in
diesem Archiv, VII 1904, 117) mannigfacher Erweiterung und
Modifikation bediirfen.

An der stidostlichen Ecke des groBen Palastes ist ein zwei-
stockiges Haus aufgedeckt worden, das offenbar einem vornehmen
Manne gehorte (Evans, p. 3—13). ‘In weniger prichtiger Aus-
filhrung und kleinerem Mafstabe #hnelt es den Wohnriumen des
Palastes. Unter den nicht sehr zahlreichen Einzelfunden sind fiir

! Sog. Rezensionen soll diese Abteilung ebensowenig enthalten als
sie ,,Berichte ersetzen soll. Uber die Zeitschriftenschau, die dem Archiv
besonders beigegeben werden kann, siche die Mitteilung Band VII, S, 280,

* Besonders wichtig ist der (durch eine Notiz der ,, Times“ mir
bekannte) Fund eines grofen Firstengrabes, des ersten, das bei Knosos
entdeckt wurde: es hatte quadratischen GrundriB und hohe Wolbung.
Trotzdem es leider zerstort und gepliindert ist, lehrt eine Reihe von
Funden kretisch-mykenischer und #gyptischer Herkunft, daB hier eine
Gruft der Fiirsten von Knosos bestand; eine solche fehlte bisher, um
das Gesamtbild dieses Herrschersitzes vollstindig zu machen.



Georg Karo Neue Funde von Knosos 145

uns wichtig: 1. eines jener gehtrnten Kultgeriite, wie sie Archiv
VII 127 u.s. beschrieben sind: hier aus Stein (H. 19 cm, Br. 20 cm)
und ohne das Zapfenloch, welches die Exemplare der knosischen
Hauskapelle (Archiv VII 128, Fig. 7) zeigen. Es stand auf einer
Schicht von Tonscherben, die eine kleine Plattform bildeten, —
2. Ein ,,Opfertisch® (vgl. Archiv VII 121) aus bemaltem Stuck,
mit sechs Fiiflen und einer ovalen Hohlung. — 3. In einem
Zimmer, dessen Decke von einem steinernen Pfeiler gestiitzt war,
stand neben diesem Pfeiler eine kleine gestufte pyramidale Basis,
welche nach analogen Darstellungen (Archiv VII 129—130; vgl.
Brit. Sch. Ann. IX 326) den Schaft eines Doppelbeils getragen
haben mag. Von dem Pfeiler zur Wand liuft ein niederes Posta-
ment, das steinerne Untersiitze fiir Vasen triigt, und in der Nihe
lag ein elfenbeinerner Knoten, dessen religitse Bedeutung durch
gholiche Funde® bezeugt ist. Der ganze Raum, dessen Mittel-
pfeiler Evans auch sakrale Geltung beimiBt, diirfte demnach eine
Hauskapelle gewesen sein.

Im Nordwesten des Palastes ist ebenfalls ein neues Gebiude
freigelegt worden, das einen Anbau des Palastes darzustellen und
nicht ohne sakrale Bedeutung zu sein scheint (Evans, p. 112—130):
wenigstens fanden sich hier Vasen der dlteren kretischen Gattung
mit aufgemalten Doppelbeilen?, zwei kleine Hornersymbole aus
Bronzeblech (Miniaturgerst) und eine Achatgemme mit der be-
kannten Darstellung des Doppelbeils auf dem Nacken -eines
Stieres (Archiv VII 125). Von einer schonen skulpierten Vase aus
Steatit ist leider nur ein Fragment erhalten (Evans, p.129), auf dem
eine Prozession von Jiinglingen mit Schalen dargestellt ist. Im Hinter-
grunde steht auf einer Mauer, zwischen zwei Pfosten, ein gehorntes
Symbol, wie auf dem #hnlichen Relief Archiv VII 145.

Geradezu eine ,,Konigliche Villa®, wie sie ja auch in Phaistos
neben dem Palaste existierte, hat Evans (p. 130—153) im FluB-
tale ostlich vom Palasthiigel von Knosos entdeckt: es ist ein
kleiner Bau, der an Sorgfalt und Feinheit der Ausfiihrung alle zeit-
gendssischen Anlagen tibertrifft. Die wenigen Gegenstinde, welche
der Pliinderung entgangen, zeugen von fiirstlicher Pracht. Be-
Sonders bedeutsam aber ist die Disposition des Hauptsaals, mit
Seiner erhthten Estrade®, auf der ein steinerner Thron in einer
Nische stand (Evans, pl. 1, p. 145), und seiner, von zwei Siulen
Zwischen Anten getragenen Vorhalle, aus der drei Fliigeltiiren in
—

. ! Zusammengestellt bei Evans, p. 7—9; auf der im Archiv VII 148,
Fig. 31 abgebildeten knosischen Gemme erkenne ich doch ein Gewand,

einen Knoten. . .

. * Auf einem Fragment sieht man das Doppelbeil auf einem ge-
hdrnten Gerit aufgepflanzt, und zwar mit Blittern am Sc}mfte, die an
den bemalten Sarkophag von Phaistos (Archiv VII 130) erinnern.

* Bie ist abgeschlossen durch eine hohe steinerne Briistung, auf
der, jederseits der Stufen, welche zum Throne fiihren, eine Sdule stand.

Archiv f. Religionswissenschaft. VIIL. 10



146 Georg Karo

den Hauptsaal fithrten. Evans hat sehr richtig betont, daB wir hier
gleichsam das Urbild einer Basilika vor uns haben, mit dem
tribunal, nebst cancelli und exedra, und der Dreiteilung der
Schiffe. Wenn wirklich, wie es scheint, die Basilika sich aus dem
altorientalischen Konigspalast entwickelt hat, so wire dieser Bau in
Knosos wohl ein uralter Vorliufer, ein Ableger desselben Stammes.

Ein- Prototyp des spiteren griechischen Theaters darf man
in den Stufenreihen erkennen, die neben dem Haupteingang des
Palastes einen geriiumigen Spielplatz auf zwei Seiten umschlossen
(Evans, p- 99—112). Eine #hnliche Anlage war uns schon aus
Phaistos bekannt (Archiv VII 139, vgl. 145 und Fig. 26): dort,
wie an dem neuentdeckten knosischen Bau, ist von der Rundung
des hellenischen Theaters noch keine Spur. Eine Art von Bastion
in der Ecke der beiden Stufenreihen in Knosos mag eine konig-
liche Loge gefragen haben: der ganze Bau konnte 400—500 Zu-
schauer fassen. Evans erinnert mit Recht an den yogdg, den
Daidalos fiir Ariadne in Knosos schuf (Ilias, = 591), sowie an
die Sage, daf die Konigstochter Theseus zuerst bei den Spielen
in Knosos geschaut und geliebt habe.!

Der wichtigste Fund der Ausgrabung aber sind unzweifelhaft
ein Paar tiefer Gruben, welche in einer der Magazinkammern
westlich vom grofien Mittelhofe des Palastes aufgedeckt wurden
(Evans, p. 35—94, Plan p. 37): sie bilden offenbar die favissae
eines Heiligtums, das der Hauskapelle im Osten des Palastes
(Archiv VII 127) entsprach. Die Lage dieses Heiligtums wird
angedeutet durch eine Reihe von Siegelabdriicken mit Bildern der
1swenbewachten Gottin (Archiv VII 153); diese fanden sich dicht
neben der Kammer der favissae, in einer grofen, dem Hofe
zugewandten Nische, und vor dieser Nische stand auf dem Hofe
ein Altar, der griSte bisher in Knosos aufgedeckte.

Im Inhalt der beiden, mit Steinplatten ausgelegten Gruben
lassen sich zwei Schichten scheiden: oben eine Menge von Vasen
der bemalten kretischen (,, Kamdres*“-) Gattung, darunter Opferreste
(Hirschhorner, Korn), kleine steinerne ,,Opfertische*?, eine Unzahl
bunt bemalter Seemuscheln und eine Reihe kostbarer Votivgegen-
stinde: diese letzteren waren wohl meist in prichtigen hélzernen
Kisten geborgen, von deren Verkleidung (aus Kristall, Fayence,
Silber- und Goldblech) zahlreiche Reste tibrig sind.

Von diesen Votiven entbehren einige besonderer religiser Be-
deutung: so eine groBe Zahl von Perlen und dekorativen Plittchen
aus Fayence (Evans, p. 63—70), zum Teil von groBer Schénheit,
und sieben wundervolle Vischen aus demselben Stoffe (Evans,
p- 72—74). Einige Fayenceplatten mit siugenden Kithen und

1 Philochoros bei Plutarch. Thes. 19.
? Evans, p. 41; genau entsprechend denen aus der diktaeischen
Héhle, Brit. Sch. Ann. VI 114, pl. 11,



Neue Funde von Knosos 147

Ziegen (Evans, pl. 3) sind wahre Meisterwerke der Plastik und
stellen wohl ebenso die Bilder der Opfertiere dar wie dieselben
Tiere auf Gemmen der diktaeischen Hohle (Archiv VII 122). Auch
in unseren favissae sind Abdriicke von Gemmen zahlreich ver-
treten: sie zeigen ebenfalls mehrfach Rinder und Ziegen, zum
Teil siugend; daneben verschiedenartige Symbole, Pflanzen, Vogel
(Eulen, Tauben, Enten), Skorpione, Hundskopfe, Lowen, Fische,
Muscheln! (Evans, p. 55—56); ferner eine der haufigen Dar-
stellungen des Akrobaten iiber dem Stier, eine G6ttin mit Lanze
und Helm von ihrem Liowen begleitet (vgl. Archiv VII 152—153),
einen bewaffneten Gott (Helm, Lanze, Schild) mit seiner Lowin (Evans,
p-59) und endlich das merkwiirdige Bild eines Mannes auf einem Nachen,
den ein aus dem Meere aufsteigendes Ungetiim anfillt (Evans, p. 58).
Einige Siegel zeigen ein einfaches, griechisches Kreuz (Evans, p. 90):
und da sich in derselben Grube ein groBes Kreuz aus grau-weiflem
Marmor befand?, darf man es vielleicht als Kultsymbol fassen.
Wichtiger noch sind drei Frauenfiguren aus bemalter Fayence,
von vortrefflicher Arbeit. Die groBte (Evans, p. 756—76) trigt
einen langen Rock, eine Art doppelter Schiirze, eine enganliegende
Jacke, die, vorn offen und verschniirt, die Briiste freilifit, und
eine hohe spiralférmig gewundene Mitra. Eine Schlange hilt sie
an Kopf und Schwanz in ihren vorgestreckten Hiénden, wihrend
der gefleckte Leib des Tieres sich um Arme und Schulter der
Gottin ringelt. Zwei andere Schlangen diemen ihr, verschlungen,
als Giirtel; davon schlingt sich die eine noch bis zu ihrem rechten
Ohr empor, die andere iiber das linke Ohr bis zur Spitze der
Mitra, iiber der ihr Kopf erscheint. Dafl diese schlangenumziingelte
Frau eine Gottin sei, kann nicht zweifelhaft sein;® weniger sicher
ist dies bei zwei anderen, leider arg zerstorten Frauenfiguren
(Evans, p. 77—79)* wenig kleineren MaBstabs: die besser er-
haltene (aber auch kopflose) ist der Gottin &hnlich gekleidet.
Nur triigt sie statt der Schlangen einen Metallgiirtel und hilt eine
kleine Schlange in der Rechten (der linke Unterarm fehlt). Evans
vergleicht die Idole der knosischen Kapelle (Archiv VII 131), die
Gottin mit der Taube auf dem Kopfe, den Adoranten, der ihr
eine Taube bietet: ebenso brichten hier zwei anbetende Frauen
der Schlangengdttin ihr heiliges Tier dar. Wie dem auch sei,
waren jedenfalls der Gottin die zwei bunt bemalten Gewinder und

1 Vgl. die Tritonmuschel, in welche eine Fraum vor einem Altar
blist, auf der Gemme Archiv VII 137. .

® Evans, p. 91. H. 22,2 cm. Riickseite rauh, also in eine Wand
oder sonstwie eingelassen; dies spriche gegen die Verwendung als Kult-
objekt. Ein kleines Kreuz aus Fayence war schon 1901 gt,efunden ,worden
(Evans, p. 98), ein goldenes im Palast von Mykenae, "Egnu. deyatol.
1897, Taf. 13, 26.

* Vgl. die rohen Idole #hnlicher Bedeutung, Archiv VII 132,

* Geringe Reste von anderen menschlichen Figuren sind erhalten.

10*



148 Georg Karo

die beiden Giirtel aus Fayence geweiht, die in derselben Grube
gefunden wurden (Evans, p. 82; Hohe des ganz erhaltenen Gewandes
23 cm). Sie waren zum Aufhéingen bestimmt und gehéren zu den
wichtigsten Teilen dieses so iiberraschenden Fundkomplexes. Un-
willkiirlich denkt man daran, diese heiligen Peploi der Schlangen-
gottin auf die vorgestreckten Arme zu legen. Evans hat, natiirlich
rein hypothetisch, alle diese Votiva um das marmorne Kreuz gruppiert
(p. 92), so wie in der dstlichen Kapelle die Doppelbeile das vor-
nehmste Kultsymbol bilden (Archiv VII 128); er kniipft an die
Ahnlichkeit der beiden kleinen Heiligtiimer wichtige Erorterungen,
auf die wir hier noch nicht eingehen konnen. Wir kénnen nur
hoffen, daB uns der unermiidliche Forscher bald die neuen Schiitze
des letzten Jahres bescheren moge. Georg Karo

Ausgrabungen im ostlichen Kreta

Wiihrend Arthur Evans in Knosos den Konigspalast freilegt,
vervollstindigt die englische Schule unter R. C. Bosanquets bewihrter
Leitung unsere Vorstellung einer altkretischen Stadt. Bei Palaikastro,
an der Ostkiiste der Insel, hoffte er die Reste des diktaeischen
Zeustempels, des sacralen Mittelpunktes von Kreta in historischer
Zeit, zu finden.! Statt dessen entdeckte er die Reste einer Stadt,
die ausschlieflich der ,,altachaeischen* Zeit angehért, und mit ihren
StrafBen, insulae und H#usern ein besseres Bild von den stidtischen
Anlagen des II. vorchristlichen Jahrtausends bietet, als wir es bis-
her iiberhaupt besaBen. Uber die ausgedehnte Nekropole, mit
ihren interessanten Massengréibern fiir das Volk, und den Kammer-
griiften der Vornehmen, hat Bosanquet schon im Vorjahre be-
richtet? Nun geben er und seine Mitarbeiter uns eine genauere
Beschreibung der Stadt und der Binzelfunde, unter denen wenig
religivs Bedeutsames erscheint.?

Um so wichtiger ist ein auf dem benachbarten Hiigel von
Petsofa gemachter Fund eines Heiligtums, das J. L. Myres (a. a. O.
356-—387, pl. 7—13) eingehend behandelt.

! Den AnstoB gaben eine friher hier gefundene Giebelsima aus
Terrakotta des VI. Jahrh. (im Museum von Candia) und eine Imschrift,
welche einen Schiedsspruch zwischen den kretischen Stiadten Itanos und
Hierapytna enthilt, und wohl in dem Tempel aufgestellt war, zu dessen
architektonischem Schmuck jene Traufrinne gehorte (Dittenberger, Sylloge
enser. gr. 2 11 929). Spuren eines kleinen holzernen Tempels scheinen
denn auch in diesem Jahre gefunden zu sein, an eben der Stelle, von
der jene Terrakotten stammen; Brit. Sch. Ann. IX 280.

2 Brit. Sch. Ann., 1901—1902. VIII, 286—316, pl. 15—20.

3 Brit. Sch. Ann., 1902—1903. IX  274—387, pl. 6—13. Vier der
bekannten gehornten Kultgeriite, davon eines ganz klein, p. 280, Fig. 2;
vier Doppelbeile aus diinnem Bronzeblech, unbeniitzbar, also Kultsymbole,
drei groB (ca. 25 cm), eines klein (5 cm), p. 280, 333. Ein ,,Opfertisch*
aus Steatit, p. 337. Pithos mit menschlichen Gebeinen, auf der AuBen-
seite ein Doppelbeil graviert, p. 340.



Ausgrabungen im &stlichen Kreta 149

Auf einer kleinen Terrasse, von Stiitzmauern eingeschlossen,
wurde hier eine Brandopferschicht aufgedeckt, die eine grofe Zahl
von kleinen votiven Terrakotten enthielt. Die Schicht scheint
immer wieder geglittet und dabei viele Terrakotten zerbrochen
worden zu sein; auch sind viele dadurch unvollstindig geworden,
trotzdem das ganze Depot seit altachaeischer Zeit unberiihrt
geblieben ist. Myres erinnert treffend an den Brandopferaltar des
Zeus in Olympia, und an eine #hnliche Schicht im Haupttempel
von Idalion auf Cypern. In Petsofs sind daneben Reste von zwei
oder drei kleinen Kammern gefunden worden, -leider zu geringe
Reste, als daB ihre Bestimmung zu erkennen wiire. Sie scheinen ein
wenig jiinger zu sein als die Opferschicht, die sie zum Teil verdecken.

Unter den Terrakotten treten vor allem die Menschenbilder
hervor (Hohe 10 — 22 c¢m): 1. Frauen in gegiirtetem Chiton, der,
wie an den Figuren von Knosos (oben S.147) die Briiste freilift,
auf dem Kopfe eine sonderbare hohe, spitze Haube oder Mitra
(pl. 8, 11); die Arme sind allesamt gebrochen, sie scheinen adorierend
vorgestreckt zu sein. 2. Ménner, nackt bis auf Lendentuch und
Giirtel, an dem ein kurzer breiter Dolch hiingt. Die mit hohen weiBien
Stiefeln bekleideten Fiie stehen auf einer runden oder viereckigen
Basis, die geballten Fiuste sind auf die Briiste gelegt (pl. 9—10).

Offenbar sind Minner wie Frauen Adoranten, die ihr Bild
der Gottheit weihen. DaB diese besondere Heilkraft besaB,
bezeugen ferner die zahlreichen menschlichen Glieder, Arme,
Beine, Hinde, auch halbe Korper und Riimpfe, die einst auf-
gehiingt waren, wie kleine Locher am oberen Ende beweisen (pl. 12).

Endlich sind auch eine Unzahl kleiner Tierbilder gefunden
worden (pl. 13), und zwar nicht nur niitzliche, deren Opfer ohne
weiteres verstindlich ist (Ochsen, Ziegen, Widder, Eber, Hunde,
Hasen), sondern auch Raubzeug wie Fiichse oder Wiesel und Igel,
deren besondere Bedeutung uns dunkel bleibt (vgl dazu Myres,
p. 381 —3882). Auch Schildkréten und Igel kommen vor, und
endlich fehlen auch kleine Nachbildungen von Stiihlen, Kannen
und Schalen nicht, sowie zahlreiche kleine Tonkugeln und ein
Glied einer Halskette aus Doppelspiralen (pl. 13,74).

Simtliche Terrakotten sind roh modelliert und gehdren der
dlteren Periode der einheimisch-kretischen (,, Kamdres*-)Keramik
an. Bedeutsam ist das Fehlen der Doppelbeile und Schlangen,
die in Knosos und Dikte eine so groBe Rolle spielen. Es scheint
hier ein Temenos, ein primitiver Brandopferaltar einer lokalen
Heilgottheit aufgedeckt zu sein, von deren Wesen und Kultus wir
gerne mebr wiiften.! G. Karo

. ! Die votiven Glieder sind die #ltesten Spuren einer Heilgottheit,
die wir besitzen, die Prototypa der in spiterer Zeit so hiufigen Weihungen
an Asklepios. Sie fiihren diesen Ritus um ein volles Jahrtausend hoher
hinauf, als wir bisher ahnen konnten. — Bei dem Petsofd benachbarten.



150 Alfred Korte

Phrygisches

Uber die von meinem Bruder Gustav und mir im Sommer
1900 in Gordion vorgemommenen Ausgrabungen haben wir aus-
fithrlich in dem gleichnamigen Buche' berichtet, aber gern folge ich
einer Aufforderung des Herausgebers dieser Zeitschrift, das religions-
geschichtlich Wichtige aus unseren Funden hier kurz zu wiederholen.

Ich beginne mit dem an Umfang und Erfolg unbedeutenderen
Teil unserer Arbeiten, den Grabungen auf dem Stadthiigel. Hier
haben wir architektonische Reste gefunden, die sich mit ziemlicher
Sicherheit einem kleinen giebelgeschmiickten Tempel zuweisen
lassen. Lage und Alter des unscheinbaren Baues machen es wahr-
scheinlich, daf dies jener Zeustempel ist, in dem Alexander den
sagenberiihmten Knoten 16ste. Das Gebiiude maB nur 8,80 < 5,30 m
und war durch eine Quermauer in zwei Réume geteilt. Das
Mauerwerk bestand aus Lehmziegeln auf Bruchsteinsockel und war
mit Terrakottaverkleidungen verziert, auch Siulen und Stirnziegel
waren aus Terrakotta. Auf diesen Ziergliedern, von denen im
ganzen 53 Fragmente gesammelt wurden, finden sich in flachem
Relief mit vielfachen Farbspuren geometrische Muster, Palmetten-
und Rankenornamente, Sphingen, Lowen, Stiere, Antilopen und
als einzige menschliche Darstellung eine Hirschjagd. Alle mensch-
lichen, tierischen und pflanzlichen Motive beriihren sich auf das engste
mit ostgriechischen Werken des 6. Jahrhunderts v. Chr., es sind
treue Nachahmungen jonischer Vorbilder, wihrend die geometrischen
Muster genau so an den groBen phrygischen Felsfassaden wieder-
kehren. Mit Hilfe der groBen Felsfassaden lie sich ein Re-
konstruktionsversuch der Tempelfront wagen, bei welchem unter
Verwendung aller Terrakotten ein jenen Fassaden fast vollig ent-
sprechendes Bild erzielt wurde. Damit ist die mehrfach erdrterte
Frage nach Bestimmung, Stil und Zeit der phrygischen Fels-
denkmiler im wesentlichen so entschieden, wie ich sie schon Athen.
Mitt. XXIIT 80 ff. beantwortet hatte: die groBen Felsfassaden mit
vorwiegend geometrischer Dekoration und flachen Nischen, deren
bekanntester Vertreter das sogenannte Midasgrab ist, sind nicht
Griiber, sondern Kultstéitten, und zwar ziemlich getreue Nach-
bildungen der kachelverkleideten Tempel mit Giebeldach, welche
man seit etwa 600 in Anlehnung an griechische Vorbilder den
Gottern zu bauen begonnen hatte. Die groBe Gottin des
Landes, die Matar Kubile, ist urspriinglich in natiirlichen
Hohlen verehrt worden, deren beriihmteste von Pausanias X
32, 3 erwiihnte Anderson neuerdings in der Nihe von Aizanoi
wiedergefunden hat (Annual of the Brit. school IV 56f.), und

Zakro haben Evans und Bosanquet in einer Felshohlung ein paar #hn-
liche menschliche und tierische Terrakotten gefunden (a.a. Q. 276).

1 Gordion, Fiinftes Erginzungsheft zum Jahrbuch des Kaiserl.
Deutschen Archéiol. Instituts, Berlin 1904,



Phrygisches 151

die prichtigen Felsfassaden sind gewissermaBen ein Kompromi
zwischen dem alten Hohlenkult und der neuen Tempelverehrung.
An der Vorstellung, daB die Gottermutter und ihre Sippe im
Innern der Berge thronten, hilt man fest, aber man gibt nun der
duBeren Felswand das Aussehen kachelgeschmiickter Tempelfassaden
und deutet den Eingang in das Berginnere durch eine flache Tiir-
nische an. Den sinnfilligsten Ausdruck hat diese Vorstellung in
dem Denkmal Arslankaja bei Diiver gefunden (Athen. Mitt. XXIII,
Taf. II), wo an der Nische die gedffneten Tiirfliigel genau in Stein
nachgebildet sind und im Innern die Gottin mit jhren Lowen leib-
haftig dargestellt ist. Kleinere Denkmiiler derselben Art, die bisher
weniger beachtet waren, konnten wir besonders in der Nihe des
Midasdenkmals feststellen. In die alten geometrischen Muster sind
auch bei einigen dieser Fassaden bereits griechische Elemente,
Palmettenbiinder, Sphingen, Greifen eingemischt, genau wie bei
dem Tempel von Gordion. Anderseits kehren auf den Tempel-
terrakotten auch Figuren wieder, welche die AuBenseite wirklicher
Felsgraber schmiicken, ich nenne besonders einen Krieger in
griechischer Panhoplie und gegeneinander aufbiumende Lowen,
und dadurch wird die Gleichzeitigkeit dieser Gréber mit den Kult-
fassaden erwiesen. Diese ganze Gruppe groBer Felsdenkmiler fiir
Kult und Bestattung gehért der Zeit zwischen der Befreiung des
Landes von den Kimmeriern und dem Sturz des Lyderreiches durch
die Perser an, also im wesentlichen dem Ausgang des 7. und
der ersten Hilfte des 6. Jahrhunderts.

Erheblich mehr Zeit und Arbeit als dem Stadthiigel haben
wir der Nekropole von Gordion gewidmet. Von den 20 Tumuli,
die sich im Osten des Stadthiigels erheben, haben wir fiinf aus-
gegraben; den griBten von allen, der rund 52 m hoch ist, muBiten
wir leider unertffnet lassen, weil fiir seine Untersuchung weder
unsere Zeit noch unsere Geldmittel ausreichten. TUnter den von
uns ausgegrabenen sind drei, die Nummern III, IV und II, Be-
stattungsgriiber, die beiden anderen (Nr. I und V) Brandgriber.
Der grofte, 28 m hohe Tumulus (Nr. III) ist zugleich der #lteste
und der reichste; seine Errichtung 1iBt sich auf die Wende des
8. und 7. Jahrhunderts bestimmen. Die Konstruktion des ganzen
Tumulus ist mit groBter Sorgfalt und Miihe ausgefithrt worden.!
Es wurde zuniichst in dem gewachsenen Boden eine 1'/,—2m tiefe
Grube ausgehoben und, um einen durchaus trockenen Untergrund
zu gewinnen, eine starke Schicht kleiner Steine darin ausgebreitet.
Auf dieser Unterlage wurde dann ein im wesentlichen oberirdischer
Bau aus starken Holzbalken errichtet, welcher einen zur Bei-
setzung dienenden Raum von 3,70 m Liinge, 3,10 m Breite und

! Bei der Eigenart dieser Grabanlagen sc];ien es mir gut, ihre
Konstruktion etwas ausfiihrlicher, meist im wortlichen Anschluf an die
Darstellung meines Bruders, Gordion, S. 40 ff., zu beschreiben.



152 Alfred Korte

1,00 m Héhe (alle MaBe im Lichten) umschloB. Der verhiltnis-
miflig sehr groBen Stirke der Winde (0,60—0,70 m) entsprach
die der Decko, welche aus einer unteren quer und einer oberen
lings laufenden Balkenlage zusammengesetzt war. Die so her-
gestellte Grabkammer, die nach auBlen das Bild einer riesigen Kiste
bot, wurde zuniichst von allen Seiten mit einem Mantel kleiner
Steine umgeben, um die Erdfeuchtigkeit abzuhalten; zahlreiche
Topfscherben in der obersten Steinschicht machen es wahr-
scheinlich, daB bei oder nach der Aufschiittung des Steinhiigels
ein Totenopfer dargebracht wurde. Uber diesen Steinmantel
wurde alsdann der groBe Hiigel aus lehmiger Erde gehiuft.
Die gewaltige Erdlast hat im Laufe der Zeit doch einen Teil
der Deckbalken eingedriickt und dadurch auch gerade den Sarko-
phag des Toten stark beschidigt. Dieser Sarkophag war eine
2 m lange, 0,80 m breite Holzkiste mit flachem Deckel und
niedrigen runden Fiifen, einfache Kerbmuster und Ziernigel aus
Bronze bildeten seinen Schmuck. Die stark zerstorte Leiche war
in drei linnene Gewiinder von verschiedener Feinheit gehiillt; eins
derselben zeigt einen mit Indigo gefirbten Streifen. Die Gewinder
wurden durch bronzene Bogenfibeln zusammengehalten, doch ist es
zweifelhaft, ob alle 42 in dem Sarg gefundenen Fibeln wirklich an
dem Gewand angebracht waren. Auf der Brust trug der Tote einen
plattenartigen Schmuck aus Leder mit diinnen Bronzebeschligen, der
keinesfalls als Schild oder Koller aufgefaBt werden kann und wohl
mit den mgosrndidi zusammengebracht werden muB, mit welchen
nach Pol. XXII 18,4 die I'dAloc der Kybele bei ihrem Zusammen-
treffen mit Manlius Volso im Jahre 189 geschmiickt waren. Inner-
halb des Sarges fanden sich sonst an Beigaben nur noch zwei
Stiicke Roheisen, ein rundes von nicht ganz 5 kg Gewicht und ein
viereckiges von etwas iiber 2/, kg, beide lagen am Kopfende.
Die iibrigen sehr reichen Beigaben lagen in der Grabkammer zur
Seite des Sarges; ich nenne nur die wichtigeren: es fanden sich
aus Holz eine Kline, zwei Stiihle, leider nur in Triimmern, eine
Schale, ein diinner gebogener Stab mit bliitenartiger Endung, der
vielleicht als Attribut des Toten aufzufassen ist, und ein Quirl;
aus Eisen mehrere Dreifiifle, ein Kohlenkratzer, zwei Feuerzangen,
einige Kesselstiitzen; aus Bronze 6 Kessel, deren gréBter 2,68 m
Umfang hat und mit Deckel versehen ist, 5 Becken, von denen
eines Riucherpulver enthielt, 27 Schalen, 3 Kannen, 1 Schopf-
kelle, 1 Feuerkratzer, 1 kleineres Gerit unsicherer Bestimmung
und 1 fragmentarischer Spiegel; aus Ton 2 groBe Vorratsgefife,
deren eines, 0,70 m hohes, eine grofie Menge quarkartiger Butter
kiinstlich mit einem Pflanzenfarbstoff gefirbt enthielt, 3 Schnabel-
kannen, 4 bauchige Kannen, 15 Siebkiinnchen, 7 becherartige
Topfe, dazu einige Deckel, 11 Trinkschalen, 2 bauchige Kessel
mit beweglichen Ringhenkeln (genaue Nachbildungen der Bronze-



Phrygisches 153

kessel), 1 Teller, 1 DreifuB mit Becken. Von diesen GefaBen
wurden 42 in dem gréBten Bronzekessel gefunden, und diese bilden,
wie sich namentlich aus der Kombiration von Nachrichten des
Xenophon und Archilochos mit der eigentiimlichen Bildung der
Siebkinnchen erweisen lieB, ein vollstindiges Bierservice. Die
feineren Exemplare sind teils mit matter Farbe sorgfiltig bemalt,
teils in vorziiglicher Bucchero-Technik hergestellt. Zu beachten ist,
daB bei fast allen Arten von GefiBlen, die zu diesem Service
gehoren, die Siebenzahl wiederkehrt.! Der ganze Grabinhalt ist
ausschlieBlich auf das materielle Wohlergehen des Toten im Jen-
seits berechnet, Waffen fehlen vollstindig. Die Gréfe und der
reiche Inhalt des Grabes erweisen den Reichtum und den hohen
Rang des Toten, in dem man wegen seines Brustschmuckes viel-
leicht einen Priester sehen darf. Griechischer EinfluB ist noch
nirgends nachzuweisen, dagegen besteht ein lebhafter Handels-
verkehr mit Cypern, von woher siémtliche Bronzen importiert sind.

In Anlage und Inhalt steht diesem Tumulus nahe der kleine,
nur ganz wenig jiingere Nr. IV, jedoch ist er in jeder Hinsicht
viel einfacher und bescheidener. Scherben groben Tongeschirrs
machen es wahrscheinlich, daB auch hier nach Schliefung des
Grabes Totenopfer dargebracht worden sind.

Rund 100 Jahre jinger ist Tumulus II. Auch hier ist die
Leiche in einer holzernen, von Steinen umgebenen Grabkammer in
einem Sarkophag beigesetzt worden. Von diesem Sarkophag haben
sich nur reiche Elfenbein-Inkrustationen und Zierleisten erhalten,
die nach Ausweis der als Werkzeichen benutzten Buchstaben aus
Korinth stammen. Die Beigaben sind verh#ltnismiflig sehr diirftig,
bei der starken Zerstorung der Grabkammer ist es auch bei
manchen Gegenstinden zweifelhaft, ob sie in das Grab mitgegeben
oder erst bei Totenopfern verwendet worden sind. Moglicherweise
in die Kammer gelegt waren einige kleine Gegenstinde aus Elfen-
bein, ein glattes Alabastron (0,47 m hoch) aus orientalischem Ala-
baster, ein Stiick Bernstein, einige Gefifle einheimischer Technik
und eine bauchige Kanne aus Milet. Sicher bei Totenopfern be-
nutzt und dann zerbrochen sind ein wahrscheinlich aus Naukratis
stammendes Alabastron (0,44 m hoch) aus orientalischem Alabaster,
dessen Oberteil die Gestalt einer lowenhaltenden Gottin hat, und
eine milesische Amphora, denn die Bruchstiicke beider Gefife
wurden teils in, teils auBerhalb der Beisetzung gefunden. Weitere
Reste von Totenopfern sind zahlreiche Tierknochen, darunter ein
Schweinekiefer. Auch von den menschlichen Gebeinen, die auler-
halb der Beisetzung zutage kamen, ist vielleicht ein zwischen
der Steinpackung gefundener Schidel als Totemopfer aufzufassen,

! Eins der Siebkiinnchen ist auBerhalb des Kessels gefunden und
wohl als Ersatzstiick anzusehen.



154 Mitteilungen und Hinweise

andere menschliche Gebeine, die zum Teil von rohen Stein-
packungen umgeben waren, sind sicher Sonderbestattungen. Die
Knochen eines ausgetragenen, aber jedenfalls sehr bald nach der
Geburt gestorbenen Kindes waren in einem groSen grauen Topf mit
sogenanntem Seelenloch nahe der Peripherie des Hiigels verscharrt.

In der ersten Hilfte des 6. Jahrhunderts ist man in Gordion
von der Bestattung zur Verbrennung der Leichen iibergegangen.
In Tumulus I fanden wir zwar Vorkehrungen, die auf eine be-
absichtigte Beisetzung schlieBen lieBen, eine solche hat aber nicht
stattgefunden, vielmehr stieBen wir in bedeutender Tiefe auf eine
Brandschicht, welche kalzinierte Knochen, Stoffreste, formlose
Bronzestiicke und eine Anzahl kleiner schlechter Tongefifle enthielt.
Von diesen waren 4 im Lande verfertigt, 7 dagegen griechischer,
mit einer Auspahme korinthischer, Import. Die Erde dieses
12,30 m hohen Tumulus enthielt besonders viele Reste von Toten-
opfern, niimlich Kohlenschichten, Tierknochen, darunter solche vom
Rind, zerbrochene Kochtdpfe, Scherben aus Hgyptischem Porzellan
und auch wieder Menschenknochen, deren Lage in einem Falle auf
Menschenopfer zu weisen scheinen. Sicher als Sonderbestattung
aufzufassen ist ein groBer graubrauner Topf, der Asche, kalzinierte
Knochen und eine absichtlich zerbrochene Kanne enthielt.

Von vornherein auf Verbrennung angelegt ist endlich Tumulus V.
Auf seiner Sohle war eine 2,80 m lange, 1,20 m breite, 0,60 m
tiefe Grube ausgehoben, in welcher sich geringe, stark verbrannte
menschliche Reste fanden;. rings herum erstreckte sich ziemlich
weit nach allen Seiten eine diinne Brandschicht mit zahlreichen
Tierknochen, Tonscherben, Bronzeresten. Unter den Beigaben
stehen voran zwei sehr feine attische Schalen, deren eine die
Signatur der Meister der Frangois-Vase Klitias und Ergotimos
trigt. Ihre Scherben sowie die einiger einheimischer Gefifie wurden
teils in, teils neben der Grube gefunden und zeigen verschieden
starke Brandspuren, sie sind also auf den brennenden oder halb-
ausgebrannten Scheiterhaufen geworfen worden. In der Erde des
Tumulus fanden wir wiederum Kohle, Tierknochen und daneben
menschliche Knochen, die abermals den Gedanken an Menschen-
opfer nahelegen, da sie keinesfalls von einer Sonderbestattung
herrithren konnen. Allerdings reichen unsere Beobachtungen bei
keinem der drei Tumuli aus, um den Phrygern die sonst fiir sie
nicht bezeugte grausige Sitte von Menschenopfern im Totenkult
mit Sicherheit zu vindizieren. Alfred Kérte

Zu H. Useners Dreiheit. Die Frage, ob in Agypten die
Neunheiten aus drei urspriinglichen Dreiheiten hervorgegangen sind,
oder aber die Triaden, die in den Pyramidentexten ganz zuriick-
treten, mit der heliopolitanischen Enneas in gar keiner Beziehung
stehen, ist wohl von allen Fachgenossen dahin entschieden worden,



Mitteilungen und Hinweise 155

daB die Gotterneunheit ein selbstindiges Ganze bildet. Das Be-
stehen einer Achtheit in Hermopolis- Aschmunein neben jener helio-
politanischen Enneas, das durch das sog. Totenbuch auch fir die
Anfinge der sgyptischen Mythologie gesichert scheint, schien dieser
Ansicht eine besondere Stiitze zu leihen.

Da ist es bemerkenswert, daB in einer kiirzlich (Annales
du Service des antiquités IV 178ff) veroffentlichten Inschrift des
Athiopenkénigs Tearkos aus Medine Habu zweimal hintereinander
an Stelle der zu erwartenden Neunheit eine Gottersechsheit erscheint.
Der Konig stellt eine verfallene Mauer des Tempels wieder her als sein
Denkmal fiir seine Viiter, die sechs Herren von Jaut-Zau-Maut [Medine-
Habu)], die des Konigs Vorfahren eben diesen 6 Gottern errichtet hatten.

An sich wiirde vielleicht eine Nachricht aus so spiter Zeit
unsere Beachtung kaum verdienen. Nun ist es aber bekannt, daB
gerade die Athiopenzeit mit Vorliebe auf sehr alte Texte zurtick-
greift. Bs kann also in dieser Sechsheit, die man doch als
doppelte Dreiheit auffassen muB, sich sehr altes Gut erhalten
haben. An 3 Gotterpaare zu denken, ist nach dem Wortlaut der
Inschrift nicht wahrscheinlich — es wiren dann °Gotter und
Géttinnen”’ genannt.

Finden wir aber an Stelle der Neunheit eine doppelte Dreiheit,
dann wird auch fiir die Enneas selbst eine Entstehung aus einer drei-
fachen Dreiheit wahrscheinlich. DaB diese Entstehung in der uns allein
bekannten spiiteren Zeit des alten Reichs vollig vergessen ist, wire nur
ein weiterer Beweis fiir das hohe Alter der #gyptischen Mythologie.

Vielleicht finden andere Fachgenossen bei gelegentlicher Lektiire
weitere Spuren der Sechsheit. Fr. W. v, Bissing

Zu Noldekes Aufsatz iiber Beerseba (Archiv VII, 340ff) ge-
statte ich mir folgendes hinzuzuftigen. Der Zahl Sieben bei den
Semiten entspricht bekanntlich im Deutschen 6fters die Zahl Neun,
und zu Siebenbrunn stellt sich Neunbrunn. Im alten Braunschweig-
Liineburg gibt es drei Dorfer des Namens Negenborn, zwei am
Solling und eins bei Burgwedel. Und in der Niéhe von Gottingen
entspringt eine Quelle des gleichen Namens. Sie wird von Biirger
erwihnt, ist freilich in der mir vorliegenden Ausgabe seiner Gedichte
zu Regenborn entstellt.

Dieser Negenborn bei Gottingen, den ich von Augenschein
kenne, ist nun aber nur ein einziger starker Quell. Und das ist
wichtig, da es sich mit dem Alttestamentlichen in Beerseba ebenso
verhilt, Denn pach Genesis 21 hat es seinen Namen von
sieben Schafen, die Abraham dort opfert, nicht von sieben
Brunnen. Auch nach Gen. 26 ist es nur ein einziger Brumn, den
die Knechte Isaaks graben, nachdem sie vorher drei andere und
anders benannte gegraben haben; und der Name wird auch nicht
als Siebenbrunn gedeutet, sondern als Schwurbrunn. In Wahrheit



156 Mitteilungen und Hinweise

bedeutet es allerdings Siebenbrunn. Aber die Sieben ist nicht im
eigentlichen Sinne pluralisch, sondern sozusagen superlativisch.
Es ist ein Uberbrunn, der so viel Wasser gibt wie sieben.
Ahnlich im Plattdeutschen negenklok = iiberklug.
Ich mache noch darauf aufmerksam, daB es im franzdsischen
Afrika, in Oran, auch ein Ain al Arba gibt, d.i. Vierbrunn.
- ‘Wellhausen

Man muB bei den vorstehenden Bemerkungen unwillkiirlich an
die Enneakrunos zu Athen denken. Thukydides sagt freilich II 15
wed 7] %@y v viv piv Tl Tugdvvey olte exsvacdvioy Evveaxgotve
nodovuévy, 10 0 mdlow pavegdy iy mypév: 0deidy Kedliggdy dvo-
ucouévy. Wenn Peisistratos wirklich das Wasser aus neun Réhren
laufen lieB, so geschah das gewiB nicht darum, weil neun Quellen zu
fassen gewesen wiren, die auch sicher weder am Ilisos noch am
Westabhang der Burg bei der Dorpfeldschen Enneakrunos vor-
handen gewesen sind. Warum also gerade der , Neunbrunn?“
Es wird auch vor Peisistratos im Volke der Name ’Ewvedsgovvog
vorhanden gewesen sein, was anzunehmen durch die Angabe des
Thukydides, der ja in solchen Dingen peisistratischer Zeit auch
nur Volkstradition widergeben kann, nicht verboten ist. In unserem
Falle also konnte sich der volkstiimliche Superlativ der Neunzahl an
einem bestimmten Punkte in den wortlichen Plural verwandelt haben.?
Oder aber der dem Volke sonsther geliufige Name ’Evvedxgovvog
fiir einen ,, Uberbrunnen® wurde jetzt die Bezeichnung der gewaltigen
peisistrateischen Brunnenanlage. Albrecht Dieterich

Schiitzende Wunderkleider. In meiner soeben erschienenen
Abhandlung ,,Die Phaiakenepisode in der Odyssee“ (Videnskabs-sel-
skabets skrifter IT, 1904 Nr. 2, Christiania) habe ich S. 26 vermutet,
daB Odysseus urspriinglich in den Kleidern, die ihm Kalypso
geschenkt hat, gerettet worden sei; dies sei spiter durch den
Schleier Leukotheas ersetzt worden. Drei Belege fiir eine solche
wundertitige Kraft von Wunderkleidern oder Mirchenhemden, die
den Schwimmer am Ertrinken hindern, kann ich jetzt durch
die Giite Moltke Moes aus der altnordischen Literatur anfiihren:
1.In Orvar Odds Saga c. 11 (==Fornaldar Sogur NorSrlanda ed.
Rafn II 8. 198) bietet ein wunderschones irisches Weib dem Odd
ein Hemd an, in welchem er nie frieren wird, weder auf dem
Lande noch am Meere, nie wihrend des Schwimmens ermiiden,

1 gnyat bedeutet das Gewisser, die Wagserliufe, nicht die ,,Quellen®,
s8. v. Wilamowitz Furipides Herakles 11294,

? Diels erinnert bei Gelegenheit seiner Belege fiir die heilige
Neunzahl auch ,an die zur Lustration verwandte Enneakrunos*, Sibyll.
Bliitter 41,3. Der ,volkstiimliche* und der sakrale Gebrauch der Neun-
zahl bedingt sich natiirlich fortwihrend gegenseitic und hat in #hn-
licher Weise gleiche Griinde wie bei der Dreizahl,



W. Amelung Ex-voto an Asklepios 157

das ihn gegen Feuer, Hunger und Schwerthieb schiitzen wird
(cf. Boer Die Qrvar Odds Saga 1888, S. XXXV). 2.In Halfdanar
Saga Bronufostra c. 8 (=Fornaldar 8. N. III . 576) will die
Brana dem Halfdan #hnliche Kleider geben, die ihm auch die
Liebe der englischen Prinzessin verschaffen wird, wenn sie unter
ihrem Kopfkissen wibrend des Schlafes liegen. 3. porsteins Saga
Boejarmagns ¢. 3 (= Fornmanna Stgur III 8. 179f) bietet ein
Zwerg ein #hnliches Mirchenhemd an, das dem Kimpfenden und
dem Schwimmer in gleicher Weise niitzlich ist. — Im Eddaliede
Goprunar hvgt heit es von Gudrun, daB sie nach der Ermordung
Atles zur See ging um sich das Leben zu nehmen, konnte aber nicht
ertrinken (Einl.u. Str. 13) — daran waren vielleicht ihre Kleider schuld?
Kristiania . 8. Eitrem

Der Ohrschmuck der Griechen und Etrusker von Karl
Hadaczek, mit 157 Abbildungen, Wien 1903, Alfred Hélder. Diese
durch Sorgfalt und den Reichtum ihrer Abbildungen ausgezeichnete
Schrift, deren Verfasser es vergénnt war, auf ausgedehnten Reisen
die Museen des Siidens durchweg kennen zu lernen, ist fiir den
Religionshistoriker nicht unwichtig, sofern das behandelte Material
wohl groBtenteils aus Gribern stammt. Da es ein Hauptzweck
des Verfassers ist, die Chronologie der Schmucksachen auf einen
sicheren Boden zu stellen, so wird auch die Datierung und Be-
stimmung der Griber sowie der in ihmen zu beobachtenden Riten
durch diese Arbeit gefordert werden. L. Deubner

Conge, Reise auf der Insel Lesbos 8. 57 teilt die kurze Grab-
inschrift einer Zwolun mit, unter der sich das ganze Alphabet 4—S2
eingegraben findet. Die apotropiische Bedeutung des Alphabets
wird besonders klar durch die Parallele der Verfluchungen auf Grab-
inschriften, Ath. Mitt. 27 (1902) 261f. Die genannte Inschrift
verzeichnet auch Anagnostis % Aeofidg S. 121 (Conze a.a.0.)

- L. Deubner

In der Ztschr. f. 6st. Volksk. X (1904) 8. 108 macht C. Reiterer
Mitteilungen iiber ein Fragment des sog. Kulmoni-Segens aus
Donnersbachwald (in den Niedertauern). Dies Fragment enthilt
neben anderen Segen ,,Buchstaben, gegen die Pest zu tragen®.

L. Deubner

Ex-voto an Asklepios

. Herr V. Stais, Direktor des Zentralmuseums in Athen,
libersandte mir freundlichst die beiden Photographien, nach denen die
eigegebene Tafel angefertigt ist, und ich habe ihm besonders zu danken
fiir die Erlaubnis der Vertffentlichung. Uber die Provenienz der Stele
gab er mir folgende Angabe, die alles sage, was_man dariiber wisse:
Tout prés a Phopital militasre, prés du thédtre du Dionysos, en owvrant
des fondaments pour une masson (le propriétaire est "Hiiwg Bodwdmoviog)



158 W. Amelung

on a trowvé cette stéle en trois morceaux comme vous le voyez dans la
photographie. Die folgende Erklirung hat W. Amelung in Rom auf
meine Bitte geschrieben. Mir sei es hier nur erlaubt, die eine Frage
hinzuzufiigen: hat die Haltung der Finger der linken Hand, namentlich
die Pressung des Daumens tiber die eingebogenen anderen Finger nicht doch
eine besondere Bedeutung (Plin.h.n. 28, 25)? Albrecht Dieterich

Das eigenartige kleine Monument wurde bereits von Schrader
in den athenischen Mitteilungen (1904, S.212) beschrieben; ich
entnehme seinen Worten folgende Einzelheiten: Das Ganze bildet
einen viereckigen Marmorpfeiler, der unten abgebrochen, oben etwas
beschadigt ist; seine H¢he ist 2,39 m, seine Breite unten 0,22 m,
seine Tiefe ebenda 0,16 m; oben ladet der Pfeiler nach den Seiten
hin aus, so daf er sich zu 0,26 m verbreitert; dies breitere Stiick
ist 0,48 m hoch. An der Vorderseite des schmileren Teiles ist
eine aufwirts ringelnde Schlange in Relief dargestellt; an der des
breiteren ist mit zwei Eisenstiften eine Sandale befestigt, die Spitze
nach unten; Einarbeitungen bezeichnen die Stellen, an denen die
Riemen und die Fersenkappe befestigt wurden; auf der Sohle ist
ein birtiger Mann in Relief dargestellt; er steht auf einer schmalen
Bodenleiste nach rechts im Profil, ist mit dem Himation bekleidet —
im Haar scheint ein Kranz oder Band angedeutet — wund erhebt
die Rechte adorierend; die geschlossene Linke hielt augenscheinlich
etwas, das nur gemalt war, einen Stab oder Zweig. Zwischen
Sohle und Schlange steht in fliichtiger Schrift des 4. Jahrhunderts
ZIAQNANE®| HKE, die letzten drei Buchstaben auf der rechten
Nebenseite. Gefunden wurde der Pfeiler, der sich heute im Zentral-
museum in Athen befindet, siidlich vom Dionysos-Theater in der
Nghe des Militirkrankenhauses. Dieser Fundort und die Darstellung
der Schlange berechtigen zu dem SchluB, das Stiick stamme aus
dem nahegelegenen Asklepieion. Silon bat mit seiner Weihung den
Gott um Heilung oder dankte ihm fiir die gelungene Kur. Was
aber soll da die Sandale? — Schrader warnt, man solle sie nicht
mit den blofen FuBisohlen verwechseln, die sich auf Weihinschriften
an Heilgottheiten hiufiger finden. Wenn er aber zu dem Schlusse
kommt: ,,Hochstwahrscheinlich liegt irgendeine sonderbare, im
Tempelschlaf erteilte Vorschrift, etwa zur Heilung eines FubBiibels,
zugrunde®, so sollte man wenigstens erwarten, daf die Sandale in
ihrer Form irgendwie die Riicksicht auf einen kranken FuB ver-
riete; sie ist aber so durchaus normal, daB Schultze-Naumburg
seine helle Freude daran haben wiirde. Oder meint Schrader, daB
damals schon Mode und Eitelkeit die natiirliche Form entstellt habe
und die Priester Normalsandalen verordnen muBten?

Unsere Sandale ist nicht vereinzelt. In den Jahren 1817 —1823
wurde in der Umgegend von Rom bei Tor Marancia unter vielem
anderen auch eine Gruppe von Weihgeschenken an Liber gefunden,
der hier als Heilgott verehrt worden ist (Biondi, Monumenti Ama-
ranziani S. 128ff, Taf. XLI): da sehen wir eine Marmorplatte, auf



Ex-voto an Asklepios 159

der vertieft zwei FuBsohlen umringelt von einer grofen Schlange
dargestellt sind; die Inschrift lautet
EALANDIO - PRO - SVA . SALVTE . DONVM -
LIBERO - KALLINICIANO (CIL VI 463)

Ebendort fand sich ein MarmorfuB mit reichverzierter Sandale,
umwunden von einer Schlange; am Knochel auBen die Inmschriff:

LIBER]O - DEO -
SEMPE]R - VICTORI -*

Aus diesem Weihgeschenk sehen wir schon, daB die Nacktheit
der FiiBe nicht wesentlich war. Nun hat sich aber ebendort
auch eine Anzahl von Tonplatten gefunden, auf denen vertieft
keine FuBsohle, sondern eine Sandale dargestellt ist; beigeschrieben
steht VIVAS (ein Exemplar bildet Biondi ab).

Aus den Tempeln der heidnischen Heilgdtter ist dieser Brauch,
FiiBe und FuBsohlen mit bestimmter Bedeutung darzustellen, in
die Griber der Christen iibertragen worden (vgl. Kraus, Real-
Enzyklopidie der christl. Altertimer I 8. 546 u. Martigny, Die-
tionnaire des antiquités chrétiennes S. 653), und, wenn dort den
FuBsohlen beigeschrieben steht IN DEO, so diirfen wir das augen-
scheinlich mit dem VIVAS der heidnischen Tonplatten ergéinzen
(vgl. Kraus S. 14; Martigny S. 10f.). Auf zweien dieser christlichen
Steine ist nun ebenfalls deutlich keine FuBsohle, sondern eine
Sandale dargestellt: der eine ist abgebildet bei Boldetti, Osservazioni
sopra i cimiterj de’ SS. Martiri II cap. VII S. 419 unten (nel
cimitero di Ciriaco; in der Sandale steht IN DEQ), der andere bei
Fabretti, Inscriptiones antiquae S. 738 Nr. 484 (in coemeterio
S. Callisti; Grabplatte eines Posidonius). Wenn man im ersten
Fall noch an der Exaktheit der Zeichnung zweifeln konnte, so
braucht man den zweiten nur mit der Abbildung eines jingst fiir
das Berliner Antiquarium erworbenen Sohlenbeschlages zu ver-
gleichen (Archsol. Anzeiger 1904 §. 27 Nr. 25), um sich von der
Richtigkeit meiner Behauptung zu iiberzeugen.

Daraus lernen wir, da8 die Sandalen mit den bloBen Fub-
sohlen gleichbedeutend sein miissen, und daB diese — in einigen
Fillen wird, wie wir gesehen, auch der ganze FuB dargestellt —
nicht zu erkliren sind aus der Sitte, der Heilgottheit ein Abbild
des kranken Gliedes, in der Erwartung die Gottheit werde sich
ihres Eigentums heilend annehmen, oder des gesundeten Gliedes
als Dank fiir die vollendete Heilung zu weihen. DaB die Fub-
sohlen in diesem Zusammenhang keine Erklirung fiinden, konnte
man schon daraus erschlieBen, daB hiufig zwei Paare nebeneinander
gestellt werden, das eine mit den FuBspitzen nach oben, das

1 CIL VI 3, wo filschlich behauptet wird, der Fuf habe zu einer
Statue %ehart, und das erste Wort zu AESCVLAPIO ergénzt wird; doch
empfiehlt sich Biondis Erginzung mehr, da auf dem anderen mit-
gefundenen Weihgeschenk LIBERO gesichert ist.




160 W. Amelung Ex-voto an Asklepios

andere nach unten. Sicherlich hat man in diesem Fall mit Recht
eine Weihung pro itu et reditu angenommen; die Weihenden
wollten sich das salvos ire et salvos redire sichern oder dafiir
danken. Und zweifellos sind daraus auch die einzelnen Paare von
FuBsohlen, die einzelnen Fiile und die Sandalen zu erkliren (auf
einem bei Passeri, Lucernae fict. II Taf. 73 abgebildeten FuBle
lesen wir FAVSTOS REDIRE). Nur muB die &ltere Ansicht
insofern korrigiert werden, als man augenscheinlich solche Weihungen
nicht fiir jede beliebige Reise machte, sondern nur fiir die Reise
zum Tempel einer Heilgottheit. Isis, Serapis und Liber wurden
eben in spiterer Zeit als #rztliche Gottheiten verehrt (Fabretti
a.a. 0. 8. 467 [CILVI572] u 471 f; Biondi a. a. 0. 8. 129;
CIL VI 851)!; ebenso die Caelestis Urania von Karthago (Lupi,
Epitaphium Severae martyris S. 68; Amelung, Die Skulpturen des
vatikanischen Museums I S. 305); und natiirlich wurden Reisen
zu entfernten Heiligtiimern in den meisten Féllen iiberhaupt nur
unternommen, wenn man dort Heilung finden konnte, und jeden-
falls war keine Reise und ihr Erfolg so bedeutungsvoll wie die,
von der man die ersehnte Genesung erwartete.? Beim Tode dachte
man von uralter Zeit an die Reise der Seele ins Jenseits; daraus
allein konnte man schon das Erscheinen der Sohlen auf den
christlichen Grabplatten erkliren (s. Drexler a. a. O. Sp. 528 f.);
und wie man bei den Heilgottheiten Genesung erhoffte, so liegt
fir den Christen im Jenseits das Land der Erlosung, wo alle
Erdenpein ein Ende nimmt. Die Ubertragung war um so leichter,
als auch in der Vorstellung der Heiden die #rztlichen Gottheiten
zugleich Gotter der Erdentiefe waren, in der die unerschopfliche
Schatzkammer des Lebens und der unersittliche Schlund des Todes
in einem Reich vereinigt lagen.

Auch die Verdoppelung der Sohlenpaare finden wir auf
christlichen Grabplatten, und auch sie wird nicht gedankenlos
{ibernommen sein, kntipft sich doch dem Christen an den Gedanken
des Todes sofort der der Wiederkehr, der Auferstehung. —

Das Ex-voto des Silon hat eine Form, zu der mir keine Ana-
logie auf griechischem Boden bekannt ist. In Rom kenne ich ein
ghnliches Monument, einen Pfeiler mit Weihung an den Iuppiter
Heliopolitanus aus dem 3. Jahrhundert n. Chr. (Amelung a. a. O.
S. 279 Nr. 152 Taf. 30).

Rom W. Amelung

1 Vgl. auch CIL VI 825 (Bona Dea?) und dazu Wissowa Kultus

der Romer S. 177£.

¢ Als Weihgeschenke bei Wallfahrten hat schon Conze (Reise auf
der Insel Lesbos S. 31ff) die Platten mit FuBsohlen aufgefaBt. Vgl
auBerdem den inhaltreichen Abschnitt in Drexlers Artikel iiber Isis bei

Roscher, Mytholog. Lexikon 111 Sp. 526 1.

[Abgeschlossen am 1. Dezember 1904.]



Archiv fur Religionswissenschaft VIII, 1-






Auf Kosten des Verfassers erschien und kann durch
die unterzeichnete Buchhandlung bezogen werden:

Mills [L. H.], Zoroaster, Philo and Israel being
a treatise upon the antiquity of the Avesta.
Part I: Zoroaster and the Greeks. 8°

Preis fiir das in Leinen geb. Exemplar: 2 sh. iiberallhin.
27 Broad Street

1 Oxford Parker & Son.

Verlag von B. G. Teubner in Leipzig.

Nekyia. Beitrige zur Erklirung dor nouontdecktcn Potrusapokalypse. Von Albrecht
Dieterich. [238 S.] gr. 8. 46.— .

Und wenn ich am Schlusse zurfickgroifen darf auf den Beweis, den ich am Anfang
goftihrt zu habon glaube, daB der Text von Akhmim oin Stitck ist des Petrusevangoliums,
80 sehen wir den filr die Religionsgeschichte, fir die Genesis christlichen Schrifttums
unendlich wichtigen Ubergang sozusagen vor unseren Augen sich vollziohen, da8 aus
der antiken Literatur der orphischen Gemeinde im Anfang des zweiten nachchristlichen
Jahrhunderts die Schilderung von Himmel und Hblle fibernommen wird in ein Evan-
gelium dor Christengemeinde. Eas mag das nur in einer lokalen Uberlieferung der heiligen
Geachichte stattigefunden haben, und die sptitere Sichtung der heiligen Oberlieferungen
hat solche merkwiirdigo Stlicke aus dem Evangelienkanon wieder bescitigt. Aber gorade
an das enchatologische Stlick dos Potrusevangeliums hat zuniichst die selbstlindige Petrus-
apokalypse und dann die ganze reiche Apokalyptik der spliteren Zeit angesetzt. Die
spokalyptische Literatur der griechischen Kulte, die uns nur in 8o wenigen versprengten
Trimmern erhalten ist, bildet eine geschichtliche Linie mit den ersten christlichen Ofen-
barungen vom Jenseits und mit dem Glauben von Himmel und Hdlle in der christlichen
mittelalterlichen Welt. Das Dokument der Ubernahme aus den antiken heiligen Bilchern des
Orphens in das christliche Evangelium sind die Pargamentblitter aus dem Grabe von Akhmim.
Eine Mithrasliturgie, erliutert von Albrecht Dieterich. [X u. 230 S] gr.8.

geh. L 6.—, geb. M T.—

Ein Text aus dem groSen Pariser Zauberpapyrus, den einst Wessely in den
Denkschriften der Wiener Akademie XXXVI (1858) 8. 56ff. gedruckt hat, wird mit
kritischem Apparat und Ubersetzung vorgelogt. Der orste Teil der Erliuterungon tritt
den Beweis an, daB wir in diesem 'I'ext die Liturgie cines Mithrasdienstes besitzon, und
liefert eine Roiho von Untersuchungen #ber Herkunft und Quellen des merkwiirdigen
Unstorblichkeitssakramentes (dmaSuvariouds heiBt das Stuck im Papyrus selbst). Der
zwoito Teil gibt oinen ersten Versuch, die immer wiederkohrenden Formen und Bilder
mystischer Liturgie auszuldsen, ynd verfolgt im einzelnen die Vereinigung des Gottes
und des Meuschen als ein Essen des Gottes, als die Liebesvereinigung des Menschen mit
dem Gotto, die Gotteskindschaft, die Wiedergeburt, die Himmelfahrt der Seele zu Gott,
eino feste Bilderrcihe, die einem hestimmten Kreise spiitantiker Kulte und dom Christen-
tum gemeinsam, dom judischon Kult aber fremd ist. Eiu Wortrogister zum Toxt der
Liturgie, ein Register des Orthographischen und Grammatischen und ein Sachregistor zu
den Erliuterungen sollen die Ausnutzung dos Buches filr verschiedenartige wi haft-
liche Zwecke erleichtern.

Die Mysterien des Mithra. Ein Beitrag zur Religionsgeschiohte der romisohen
Kaiserzeit. Von Franz Cumont, Professor der alten Geschichte an der Universitit
Gent. Autorisierte deutsche (bersetzung von Georg Gehrich. Mit 9 Abbild. i. Text
und auf ¢ Tafeln, sowie 1 Karte. [XVI u.176S] gr.8. geh. JL —.5, geb..JL5.60.

Cumonts umfassende Forschungen Gber den Kultus des iranischen Liohtgottes

Mithra, welcher im Gewande der antiken Mysterien seit dem Anfange unserer Zeit-

rechnung auch im Abendlande zahlreiche Anhiinger gewann und als miichtiger Nebon-

buhler dos Christeiitums mit diesem um die Woltherrschaft rang, gohtren nach dem

Urteil maBgebender Fachg zu dem Bedeutendsten, wase in jingster Zcit auf dom

Gebiete der Religionsgeschichte des Altertums geleistet worden ist. Das vorliegende Buch

faBt die wosentlichen Lirgebnisse dieser Forschungen in kmapper, aber flieSendér Dar-

stelluug zusammen, ohne den Leser durch viel gelehrtes Boiwerk zu ormtidon. .




I Abhandlungen . . . . . . . . .. ... e 1
Mutter Erde von Albrecht Dieterich in Heidelberg . . . . 1
Etymologische Beitrige zur Mythologie und Religionsgeschichte

(2 wédwe und zfexs) von Hermann Osthoff in Heidelberg 51

Hyperboreer von Otto Schréder in Berlin . . . . . ... 69

Zur Heiligenverehrung im modernen Islam Syriens und Nord-
afrikas von Friedrich Schwally in GieBen. . . . . . . 85

Die Symbolik des Mash in den semitischen Sprachen von
. KVollersindena. . . . . . . . ... ... ..., 97

Uber die Begriffe Seele, Geist, Schicksal bei dem Ewe- und
Tschivolk von Missionar D. Westermann in Tiibingen . . 104
II Berichte/ . . ... . . . . . . . . ... ... ..., 114
6 Altgermanische Religion von F. Kauffmann in Kiel . . . 114
7 Islam von C. H. Becker in Heidelberg . . . . . . . . . . 129
I Mitteilungen und Hinweise . . . . . . .. . ... . .. 144

Neue Funde von Knosos und Ausgrabungen im ostlichen Kreta
von G. Karo, Phrygisches von Alfred Korte, Kleine Mit-
teilungen von F.W.v.Bissing, J.Wellhausen, A. Diete-
rich, Eitrem (Kristiania), L. Deubner, Ex-voto an As-
klepios von W. Amelung (mit einer Tafel).

Die niichsten Hefte werden aufler den angekiindigten Berichten
folgende zam Teil bereits eingesandte zum Teil sicher zugesagte Ab-
handlungen enthalten: Furtwingler ,Charon und die Seelen auf
schwarzfigurig attischer Vase”, Lischcke ,Sarkophag von Abusir®,
Wolters ,Faden und Knoten als Amulette”, von Bissing ,,Agyptische
Knotenamulette, Stengel , Aldns »lurémwlos”, Kroll ,Alte Tauf-
gebréuche”, W. Kéhler ,Die Schliissel des Petrus“, Sudhaus ,,Uber
lautes und leises Beten“, Siebourg ,Zwei Goldplittchen mit griechi-
schen Inschriften aus der Sammlung C. NieBen-K&ln“, Kornemann
»Die Heiligtiimer im antiken Herrscherkult, ein Beitrag zur Geschichte
des salralen Rundbaues“, Radermacher ,Den Erinyen fluchen“,
Dieterich ,Mutter Erde“ (Fortsetzung), ,,Sommertag®, Karo , ABC-
Denkmiiler, Deubner ,Romische Devotion®, Vollers ,Die solare Seite
des alttestamentlichen Gottesbegriffs”, Gothein ,Legende und Kult des
heiligen Jacobus“, B. Kahle ,Der Ragnarskmythus*, Richard M. Meyer
yKriterien der Aneignung“, M. Héfler (Tolz) ,Sta. Lucia auf ger-
manischem -Boden“, Cumont ,I’apothéose des empereurs Romains®,
Zielinski (St. Petersburg) ,,Hermes und die Hermetik“, F. C. Cony-
beare (Oxford) ,Die jungfriuliche Kirche und die jungfriuliche Mutter,
eine Studie fiber den Ursprung des Mariendienstes* (deutsche Uber-
setzung von Ottilie C. Deubner), Estlin Carpenter (Oxford) ,The
third vagga of the Digha Nikaya*, Edv. Lehmann ,Teufels GroB-
mutter, Thomsen (Kopenhagen) ,Orthia“, W. Brandt (Amsterdam)
wUber den mandiischen Diwan“, Leo Sternberg (Petersburg) ,Die
Religion der Giljaken (iibersetzt aus dem russischen Manuskript von
A.v. Peters), Bagrat Chalatianz ,Aberglaube der Armenier“.

Hierzu Beilagen von Paul Raatz in Berlin, J. C. B. Mohr (Paul Siebeck)
in Tibingen, sowie von B. G. Teubner in Leipzig, welche wir der
: Beachtung unserer Leser bestens empfehlen.



