


\a 3̂  c\^







ARCHIV FÜR 
RELIGIONSWISSENSCHAFT

VEREINT MIT DEN

BEITRÄGEN ZUR RELIGIONSWISSENSCHAFT
DER RELIGIONSWISSENSCHAFTLICHEN GESELLSCHAFT IN STOCKHOLM

UNTER MITWIRKUNG VON A. BERTHOLET / O. KERN 
H. LIETZMANN /  E. LITTMANN /  K. TH. PREUSS

HERAUSGEGEBEN VON

FRIEDRICH PFISTER OTTO WEINREICH
WÜRZBURG TÜBINGEN

UND

MARTIN P. NILSSON
LUND

DREIUNDDREISSIGSTER RAND

Gedruckt m it Unterstützung 
der Deutschen Forschungsgemeinschaft in Berlin und der 

Religionswissenschaftlichen Gesellschaft in  Stockholm

1 9  3 6 
L E I P Z I G  U N D  B E R L I N  

V E R L A G  U N D  D R U C K  V O N  B.  G. T E U B N E R



PBINTBD IN GERMANY



INHALTSVERZEICHNIS
Zum neuen Jahrgang

I. ARCHIV FÜR RELIGIONSW ISSENSCHAFT

ABHANDLUNGEN Seite
Die Religion und der Glaube der germanischen Völker und ihrer religiösen

Führer. Von F r i e d r i c h  P f i s t e r  in Würzburg............................................ 1
Die nordische Religionsvorstellung vom Sonnengott und ihr Gestaltwandel.

Von E a r l  B o r n h a u s e n  in Frankfurt a. M.................................................. 15
Die Augsburger Cisa — eine germanische Göttin? Von R. Kohl  in Kiel 21
Apollon ZfiLvd'svg and the Teutonic Mysing. By Al e x a n d e r  Ha g g e r t y

K r a p p e  in W ashington........................................................................................... 40
Über das Wesen römischer Religiosität. Von W o l f  A l y  in Freiburg i. Br. 57 
Symbolisches Denken in Livius’ Bericht über den Kampf der Horatier und 

Curiatier. Von H a n s - E b e r h a r d  W i l h e l m  in Berlin-Lichterfelde . 75
Allgemeine ReligionBgeschichte und völkische Glaubensgeschichte. Von

H e r b e r t  G r a b e r t  in Tübingen..........................................................................191
Zur Deutung vorgeschichtlicher Schatzfunde durch jüngere Kulturerschei­

nungen. Von H.-L. J a n s s e n  in Königsberg i. Pr........................................220
Ymir. Von Fr. B ö r t z l e r  in Brem en.................................................................. 230
Legenden vom Tod der Gottesverächter. Von Wi l h e l m N e s t l e  in Stutt-

gart-Degerloch.............................................................................................................246
Der sogenannte lapis manalis. Von F r a n z  B ö m e r  in München . . . . 2 7 0
Zum Diskus von Phaistos. Von A. G u t h  in K ö n ig sb er g ...........................282

II. BEITRÄGE ZUR RELIGIONSWISSENSCHAFT  
DER RELIGIONSWISSENSCHAFTLICHEN GESELLSCHAFT 

ZU STOCKHOLM
Mycenaean and Homeric Religion. By M a r t i n  P. N i l s s o n  in Lund . . 84
Die römischen Auspizien in ihrem Zusammenhang mit der Magistratur.

Von H a r r y  E r i c s s o n  in S to c k h o lm ......................................................... 294

III. ARCHIV FÜR RELIGIONSWISSENSCHAFT  
BERICHTE

Römische Religion 1925—1933. Von L u d w i g  D e u b n e r  in Berlin . . . 100 
Die neuesten Forschungen auf dem Gebiet der japanischen Religions- 

geBchichte. Von K a r l  W e i d i n g e r  in Berlin ............................................ 136



Seite
IV Inhaltsverzeichnis

„Der Ursprung der Gottesidee.“ Eine historisch-kritische und positive
Studie von P. W. Schmidt. Von J. W. H a u e r  in T ü b in g en ....................... 152

Zum Dogma vom Urmonotheismus. Von F r i e d r i c h  P f i s t e r  in "Wurzburg 160
Neuere Forschungen zur Religion Chinas 1920—1932. Von W. Eberhard

in L e ip z i g ..................................................................................................................... 304
Gesamtantike und griechische Religion 1926—1935. V o n O t t o W e i n r e i c h

in Tübingen........................................................................................................ 346
Die Forschungen von J. Winthuis über das Zweigeschlechterwesen. Von

F r i e d r i c h  P f i s t e r  in Würzburg................................................................362
Die religiöse Sendung des deutschen Volkes. Von F r i e d r i c h  P f i s t e r  

in W ürzburg.................................................................................................... 373

IV. ARCHIV FÜ R  RELIGIONSW ISSENSCHAFT
MITTEILUNGEN UND HINWEISE

Die Katalaunische Geisterschlacht. Von Leo We b e r  in Düsseldorf . . . 162 
Eine neue Weihung an Zeus KeQccvviog aus Niedermoesien. Von Chri s to

M. D a n  o f f  in Sofia....................................................................................................166
Ein neues Relief des dreiköpfigen Reiters. Von Ga wr i l  I. Kazarow in

Sofia....................................................................................................................170
„Jahwes Lehrlinge“ im Buch Jesaja. Von J u l i u s  B o e h me r  in Kassel . 171 
Das Alter des Anthesterienrufes. Von A. v. B l u m e n t h a l  in Jena. . . . 175 
Neues von Gott Gropp in Halle. Von Otto We i n r e i c h  in Tübingen . 176 
Antike und frühchristliche Kultmusik. Von O t t o W e i n r e i c h  in Tübingen 381 
Die Inschrift des Consusaltares im Circus Maximus. Von A l b r e c h t  von  

B l u m e n t h a l  in J e n a ................................................................................. 384

Bi bl iographie (1. Juli—30. Dezember 1 9 3 5 ) ................................................ 178
Hinweise und A u fg a b en ................................................................................................190
Bi bl i ographi e  ( l. Januar—30. Juni 1 9 3 6 ) ......................................................... 386
R e g i s t e r  zum vollständigen B a n d ........................................................................... 397



ZUM NEUEN JAHRGANG

Das Archiv für Religionswissenschaft hat seit der Neugestal­

tung im Jahre 1904 mehr als drei Jahrzehnte lang im Mittel­
punkt religionswissenschaftlicher Forschung des In- und Auslandes 

gestanden. Wir erhoffen dies auch für die Zukunft. Und wenn 

wir mit einer neuen Problemstellung hervortreten, so halten wir 

doch mit Überzeugung an der Lehre fest, die wir von H e r m a n n  

U s e n e r  und A l b r e c h t  D i e t e r i c h  empfangen haben, daß die 

Grundlagen aller Religionswissenschaft nur nach den Grundsätzen 

der philologisch arbeitenden Geschichtswissenschaft geschaffen 

werden kann, deren auch die Religionspsychologie und die Reli­
gionsphilosophie nicht entbehren darf. Die beiden Herausgeber, 

von denen der eine neu in die Schriftleitung eingetreten ist, haben 

in langer wissenschaftlicher Tätigkeit diese Methode in Arbeiten 

erprobt, die der allgemeinen Religionswissenschaft, insbesondere 

den antiken Religionen, und der deutschen Volkskunde gewidmet 

w'aren.

Über die Hauptprobleme, denen das Archiv für Religions­
wissenschaft fortan gewidmet sein soll, gibt der einleitende Auf­

satz Auskunft. Diese Fragen, die künftig in erster Linie behandelt 
werden sollen, sind so umfassend und greifen so tief in das Leben 

der Gegenwart ein, daß sie eines festen Sammelpunktes bedürfen. 

Und zu ihrer Bearbeitung sind viel mehr Forscher nötig, als heute 
vorhanden sind. So will das Archiv auch einen religionswissen­

schaftlichen Nachwuchs heranziehen, der sich mit diesen Pro­

blemen befaßt. Wenn die neue Problemstellung in erster Linie 

sich auf die germanischen Völker in Vergangenheit und Gegen-
Archiv für Religionswissenschaft XXXIII. 1/2 1



Zum neuen Jahrgang

wart bezieht, so sollen deshalb Gelehrte anderer Nationen von 
der Mitarbeit sich keineswegs ausschließen, sondern nach wie vor 
in unserm Archiv verkehren, da ja ein großer Teil dieser Pro­
bleme auch sie unmittelbar berührt. Und so soll auch künftighin 
unser Archiv zu seinem Teil dazu beitragen, daß die Vertreter 
vieler Nationen in gegenseitiger Achtung und gegenseitigem Ver­
stehen sich im gemeinsamen Ringen um gemeinsame Fragen ver­
einen.

DER VERLAG DIE HERAUSGEBER
B. G. TEUBNER FR. PFISTER O. WEINREICH



I. ARCHIV FÜR RELIGIONSWISSENSCHAFT
ABH AN D LU N G EN

DIE RELIGION UND DER GLAUBE 
DER GERMANISCHEN VÖLKER UND IHRER 

RELIGIÖSEN FÜHRER 
EINE PROBLEMSTELLUNG 

VON F R IE D R IC H  P F IST E R  IN WÜRZBURG

Im Mittelpunkt der Forschungsarbeit des Archivs für Religions­
wissenschaft soll künftighin das Thema stehen: Die Religion und der 
Glaube der germanischen Völker und ihrer religiösen Führer.

Im folgenden soll dieses Thema erläutert und sollen die wichtigsten 
Probleme, die es bietet, aufgezeigt werden; nicht etwa, als ob diese 
Fragen bisher noch nie Antworten gefunden hätten oder gar überhaupt 
noch nicht aufgeworfen worden wären: Es handelt sich hier nur um 
eine erstmalige systematische Darlegung dieser zum Teil alten Einzel­
probleme, die von unserem Thema zusammengefaßt werden, die es jetzt 
erneut in unserer Zeit zu bearbeiten gilt und in deren Behandlung unsere 
Zeitschrift von nun an eine wesentliche Aufgabe erblicken wird. Wenn 
dabei von mir der Versuch gemacht wird, auch Richtung und Ziel der 
künftigen Forschung da oder dort anzudeuten oder gar einmal eine be­
stimmte These aufzustellen oder ein Urteil zu fällen, so will ich hier­
durch ihr keineswegs vorgreifen, sondern lediglich sagen, wie ich mir 
selbst den weiteren W eg denke, nachdem ich mich dreißig Jahre lang 
mit religionswissenschaftlichen und volkskundlichen Problemen beschäf­
tigt habe. Ihn oder einen anderen einzuschlagen wird von den Mit­
arbeitern abhängen. Und da hoffe ich zusammen mit dem Mitheraus­
geber unserer Zeitschrift, O t t o  W e i n r e i c h ,  daß sowohl solche, die 
lange erprobt sind auf dem Gebiet der Religionswissenschaft, unserem 
Problemkreis sich zuwenden, als auch jüngere Kräfte in seiner Erfor­
schung heranwachsen. Denn die Fragen, um die es sich hier handelt, 
sind brennend in der Gegenwart, nicht nur für die germanischen Völker, 
sondern zum Teil auch für alle Kulturnationen der Welt.

l*



2 Friedrich Pfister

I.
Zunächst ist im a l l g e m e i n e n  zu unserem Thema folgendes zu be­

merken :
Wenn wir hier „Religion“ und „Glaube“ nebeneinanderstellen, so soll 

damit gesagt sein, daß wir einmal die Religion als objektiv erkennbare 
Kulturerscheinung in Vergangenheit und Gegenwart, also die o b j e k ­
t i v e  R e l i g i o n ,  wie sie sich vor allem in Gottesvorstellungen, im 
Kultus und in der religiösen Erzählung (im Mythos und in der Legende) 
äußert, erforschen wollen, dann aber auch die s u b j e k t i v e  R e l i g i o n  
in unseren Betrachtungskreis ziehen, d. h. die Religion als Tatsache der 
religiösen Erfahrung und des eigenen Bewußtseins, die Religiosität. Und 
wenn wir von „Völkern“ und „Führern“ sprechen, so deshalb, weil wir 
wissen, daß es in der Religion eines jeden Volkes, und zumal eines 
Kulturvolkes, „ S c h i c h t e n  d e r R e l i g i o n “ gibt, die, j e weils wiederum 
gegliedert, sich darstellen einmal als die R e l i g i o n  d e s  D o g m a s ,  die 
offizielle Religion der Kirchen oder einzelner, in einem Volk vertretener 
Bekenntnisse oder einzelner Sekten, die dogmatisch unveränderliche Re­
ligion, die niemals mit der eigentlichen lebendigen Volksreligion zu­
sammenfällt; dann der V o l k s g l a u b e  selbst, innerhalb desselben Volkes 
verschieden schon nach Stämmen und Landschaften, noch mehr aber 
nach Bevölkerungsgruppen; und schließlich die „ R e l i g i o n  d e r H ö h  e“, 
die Religion besonders ausgewählter Individuen, der großen Genien der 
Religion, die nur einmalige Erscheinungen in der Religionsgeschichte sind, 
und überhaupt der großen Führer, soweit sie etwa wie Friedrich d. Gr. 
oder Bismarck einen in irgendeiner Form ausgeprägten religiösen Cha­
rakter haben. Unter „religiösen Führern“ verstehen wir also hier nicht 
bloß diejenigen, die gewissermaßen berufungsgemäß als solche von selbst 
anzusprechen sind, sondern alle diejenigen, die entweder auf die Reli­
gion oder den Volksglauben irgendwie ein wirkten oder die von vorbild­
licher oder ausgesprochener oder persönlich eigentümlicher Religiosität 
waren, aber auch umstrittene Persönlichkeiten wie Thomas Münzer und 
solche, die unbestritten unerfreulich wirkten, Sekten gebildet und An­
hänger geworben haben, wie die Führer der Anthroposophen und Theo- 
sophen, bis zu den Afterführern, die das religiöse Gebiet zum Tummel­
platz ausgefallener Ideologien und Hirngespinste machten. Und dicht 
daneben stehen als Gegenspieler die Verkünder der R e l i g i o n s l o s i g ­
k e i t  und Gottlosigkeit: der Atheismus des einzelnen, atheistische Strö­
mungen und die Gottlosenbewegung, deren Ursprung, Auswirkung und 
Erscheinung zu betrachten ist. Wenn man in Äußerungen nordischer 
Männer der isländischen Sagas, die nur auf ihre eigene Macht vertrauen 
wollten, eine Neigung zum Atheismus hat finden wollen, so scheint mir



diese Ansicht auf ihre Berechtigung genauer geprüft werden zu müssen. 
Auf jeden Fall: Volkstümlich ist ein Atheismus niemals gewesen; ein 
völlig religionsloses Volk hat es, soweit unsere Kunde reicht, weder 
in der Vergangenheit gegeben, noch gibt es ein solches in der Gegen­
wart.

Und weiterhin ist zu beachten, daß die Begriffe R e l i g i o n  und 
V o l k s g l a u b e n  sich bei keinem christlichen Kulturvolk decken, daß 
Teile der christlichen Religion nicht in den Volksglauben eingedrungen 
sind und Teile des Volksglaubens nicht dem Gebiet der Religion an­
gehören, daß wir also einen religiösen und einen profanen Volksglauben 
und nichtvolkstümliche christliche Lehren feststellen können, und es 
ist zu untersuchen, wie es zu dieser Spaltung von Religion und Volks­
glauben gekommen ist, und wie diese zentrifugale Bewegung im Bereich 
der Religion gewirkt hat, vermöge deren ehemals religiöse Elemente 
aus dem religiösen Bezirk heraustretend zu Bestandteilen des profanen 
Volksglaubens, ja schließlich zum A b e r g l a u b e n ,  zum Spiel und zur 
Belustigung wurden.

Gelegentlich wird gesagt, Kulthandlungen, Mythen und Legenden 
seien keine „eigentliche Religion“, diese sitze vielmehr im Herzen, 
und es komme nur auf die Erforschung des Glaubens, nicht aber auf 
die Formen seiner Objektivationen an. Dem gegenüber ist zu betonen, 
daß man doch die objektive von der subjektiven Religion zu unter­
scheiden hat, daß neben der religionspsychologischen Forschung und 
der Erforschung der individuellen und der kollektiven Frömmigkeit 
und Religiosität auch die Erforschung der Kultushandlungen und der 
religiösen Erzählung an sich zu fordern ist, nicht nur die religiöse Ge­
sinnung, die dahinter steckt. Aufgabe der Religionswissenschaft ist es 
also, die objektive wie die subjektive Religion in ihren Bereich zu ziehen.

II.
Unser Thema verlangt eine d r e i f a c h e  B e h a n d l u n g .  Die Reli­

gion und der Glaube der germanischen Völker und ihrer religiösen 
Führer ist zunächst einmal eine Erscheinung der Vergangenheit und 
ihre Erforschung ist zunächst ein rein historisches Problem. Es handelt 
sich um die Geschichte der Religion und des Glaubens der germanischen 
Völker und um eine geschichtliche Betrachtung der einzelnen religiös 
hervorragenden Führer und ihrer Wirkung. Da die Germanen aus einer 
Verschmelzung nichtindogermanischer und indogermanischer Volksteile 
entstanden sind und es wahrscheinlich, zum mindesten möglich ist, daß 
auch die Religion der Germanen religiöse Vorstellungen der Völker 
enthält, aus deren Blut die Germanen selbst hervorgegangen sind, 
so sind hier zunächst mit Hilfe der V o r g e s c h i c h t e  die religiösen

Die Religion und der Glaube der german. Völker und ihrer relig. Führer 3



4 Friedrich Pfister

Anschauungen der Träger der paläolithischen Kulturen Europas, dann die 
des Neolithikums, wo zum erstenmal auch Indogermanen auf deutschem 
Boden auftreten, zu untersuchen, und dabei kann mit Sicherheit ge­
legentlich der Nachweis geführt werden, daß paläolithische nichtindo­
germanische Glaubenselemente sich sogar noch im heutigen Volksglauben 
finden. Das zweite Hauptelement für den Aufbau der altgermanischen 
Religion haben sodann indogermanische Stämme geliefert, und so fällt 
auch die Erforschung der R e l i g i o n  d e r  I n d o g e r m a n e n  und der 
einzelnen indogermanischen Stämme in unseren Gesichtskreis, insbeson­
dere die Religion der uns zumeist verwandten Völker, der Griechen 
und Römer. Vor allem wäre es hier wichtig festzustellen, welche reli­
giösen Vorstellungen, Göttergestalten, Kulte und Mythen diese Stämme 
bei ihrer Einwanderung in die Balkan- und Apenninhalbinsel mit sich 
brachten. Schon bei diesen prähistorischen Forschungen ist auf die 
R a s s e n f r a g e  zu achten; denn die nichtindogermanische Bevölkerung 
Europas im Paläolithikum und Neolithikum gehörte ganz verschiedenen 
Rassen an. Schon die altpaläolithischen Neandertaler sind ganz anders­
artig als die jungpaläolithischen Cro-Magnon-Leute mit ihren langen 
Schädelformen und die ebenfalls jungpaläolithischen Kurzköpfe der 
schwäbischen Ofnethöhle, und die indogermanischen Stämme haben sich 
naturgemäß im Süden anders entwickelt als im Norden.

Und hier rückt nun das Problem der E n t s t e h u n g  d e r  g e r m a ­
n i s c h e n  R e l i g i o n  in unseren Gesichtskreis, wobei auch die Frage 
nach der Herkunft und Entstehung der Germanen beachtet werden 
muß. Wenn wir als Komponenten ihrer Religion nichtindogermanische 
und indogermanische Elemente annehmen, so ist noch eine religions­
bildende Kraft in Rechnung zu setzen, die sowohl in den verschiedenen 
Stämmen, aus denen sich die Germanen bildeten, als auch später in den 
Germanen selbst wirkte: eine allgemeinmenschliche Grundkraft des 
Fiihlens, Vorstellens und Wollens, die sich in r e l i g i ö s e n  G r u n d ­
f o r m e n  äußert, d. h. seelische und geistige Kräfte, die den Menschen 
vom Tier unterscheiden und deren religiöse Äußerungen als Grundformen 
des religiösen Fühlens, Vorstellens, Wollens und Handelns die verglei­
chende Religionswissenschaft in großer Fülle bereits nachgewiesen hat. 
Solche Grundformen begegnen uns schon seit dem Paläolithikum, sie 
finden sich auch bei den indogermanischen Stämmen, in der germani­
schen Religion, und auch auf höchster Kulturstufe verliert ein Volk nicht 
die Fähigkeit, in solchen religiösen Grundformen zu denken. Daher 
wurden im Verlauf der Entwicklung solche Grundelemente des Glaubens 
immer wieder aufs neue erzeugt und blieben auch in unserem Volk 
völlig lebendig bis auf den heutigen Tag, so daß wir auch im heutigen 
Volksglauben zahlreiche solcher „Elementargedanken“ noch finden.



Nun erheben sich die großen Fragen, die die germanische Religion 
selbst stellt. Hier besonders kann nicht scharf genug mit den Worten 
A l b r e c h t  D i e t e r i c h s  betont werden, daß Religionsgeschichte nur 
nach den Grundsätzen und mit den Mitteln der philologisch arbeitenden 
Geschichtswissenschaft betrieben werden kann, daß also die Interpre­
tation der Q u e l l e n  die Grundlage liefern muß, wobei unter den Be­
griff der Quelle jedes Zeugnis fällt, das irgendwie Auskunft über die 
germanische Religion gibt, sei es ein römischer Schriftsteller oder ein 
nordischer Text, eine Inschrift oder eine Felszeichnung, ein Gräberfund 
oder ein theophorer Ortsname, eine kirchliche Verordnung oder ein Bau­
werk. Gerade bei der Dürftigkeit der uns hier zur Verfügung stehenden 
Quellen ist ihre genaue Prüfung und Erklärung erste Pflicht und für 
mehr oder minder gut begründete Hypothesen ist es dann immer noch 
Zeit. Daß die Religionsvergleichung mit Hilfe der V ö l k e r k u n d e  von 
Nutzen ist, ist ebenso selbstverständlich, wie es leider auch sicher ist, 
daß wahllos zusammengetragenes und schlecht interpretiertes Vergleichs­
material mehr schadet als nützt. Über den Quellenwert der eddischen 
Texte und der Sagas bestehen noch Meinungsverschiedenheiten unter 
den Forschern, aber es ist unbestreitbar, daß wir aus den Sagas ein 
herrliches Material zur Erklärung der Germania des Tacitus gewinnen 
können, was freilich noch kaum in Angriff genommen ist, und mir wenig­
stens ist es gewiß, und daß die sog. Religion der Edda nie ein wirklich 
lebendiger Glaube des Volkes gewesen ist, so wenig die „homerische 
Religion“ einmal außerhalb des Epos und des Dichtergenius wirklich 
existiert hat. Auch darüber sind die Meinungen geteilt, inwieweit die 
Untersuchung des h e u t i g e n  V o l k s g l a u b e n s  zur Kenntnis der alt- 
germanischen Religion beitragen kann, und auch hier wird, glaube ich, 
die weitere Forschung zeigen können, daß sehr viel Altgermanisches 
sich noch in heutigen volkstümlichen Vorstellungen erhalten hat, sowohl 
in Sagen und Märchen, als auch in Volksbräuchen und Festen, wie auch 
im sog. Aberglauben.

Die ideale Forderung wäre wohl, eine g e r m a n i s c h e  R e l i g i o n s ­
g e s c h i c h t e  zu schaffen, die über die gemeingermanische Religion und 
die Religion der einzelnen Hauptstämme und ihre Entwicklung Auskunft 
gibt. Aber schon die Überlieferung über die Süd- und Nordgermanen 
ist nach Alter und Wert sehr verschieden, und nirgends ist die Über­
lieferung so, daß sie uns für irgendeine Zeit ein einigermaßen genaues 
Bild liefert. Und vorher sind noch viele Einzelprobleme in Angriff zu 
nehmen, wobei man möglichst deutlich die Quellen zum Reden bringen 
und die Theorien zurücktreten lassen möge, und man möge beherzigen, 
daß da, wo man über Tatsachen des Kultes unterrichtet ist, man einen 
verhältnismäßig guten Boden unter den Füßen hat. Eine gründliche

Die Religion und der Glaube der german. Völker und ihrer relig. Führer 5

i



6 Friedrich Pfister

Erörterung verdient auch einmal das Problem des Mutterrechts, das mir 
freilich nur eine sehr geringe Rolle zu spielen scheint, und das ohne 
Bachofens teilweise phantastische Darlegungen, die seit einiger Zeit 
erneut wieder aufblühen, in der Religionswissenschaft nie zu der Gel­
tung gekommen wäre, die ihm von manchen Forschern zugebilligt wird. 
Ein weiteres Hauptproblem ist die Entwicklung der Gottesvorstellungen, 
unter denen die orendistischen sicher zu den ältesten gehören und sich 
bereits in der vorindogermanischen Bevölkerung finden. Daß man keinen 
Monotheismus nach weisen kann, versteht sich, da ein solcher nur in 
semitischen Religionen vorkommt; und wenn es gelänge, irgendwo ein­
mal bei den Germanen eine „henotheistische Stimmung“ aufzuzeigen, so 
möge man beachten, daß der Henotheismus, der sich ja niemals als 
Gottesvorstellung eines ganzen Volkes findet, ebenso wenig wie die Vor­
stellung eines höchsten Wesens ein Monotheismus ist.

W ie die grundlegenden Elemente der germanischen Religion ver­
schiedener Herkunft sind, so hat sie auch im Verlauf der weiteren Ent­
wicklung mannigfache E i n f l ü s s e  v o n  a u ß e n  erfahren und auch hier 
läßt sich oft feststellen, daß solche fremden Elemente sich bis zum 
heutigen Tag im deutschen Volksglauben erhalten haben. Da wären zu­
nächst die K e l t e n  zu nennen, die bereits in der Bronzezeit die Nach­
barn der Germanen waren. Auch dies weist uns darauf hin, die Vor- 
und Frühgeschichte Europas auch außerhalb der germanischen Stämme 
in unseren Problemkreis aufzunehmen. Mit den Römern betreten wir 
den Bereich der antiken Kultur, die durch die R ö m e r ,  die G r i e c h e n  
und die O r i e n t a l e n  auf die Germanen, auch in der Religion, einge­
wirkt hat. Wann dieser Einfluß der Mittelmeerkultur beginnt, ist noch 
ganz unsicher; aber er setzt schon vor dem ersten Einbrechen germa­
nischer Stämme, der Cimbern und Teutonen, in das Römerreich ein; 
auch die Entstehung der Runenschrift ist älter. Dann wäre vor allem 
das Religionsgemisch in den gallischen und germanischen Provinzen zu 
beachten, aber auch andere W ege, auf denen antikes und orientalisches 
Gut zu den Germanen kam. Bei solchen Untersuchungen ist danach zu 
streben, einmal daß man die Zeit solcher Beeinflussungen nach Möglich­
keit feststellt, in der sie stattgefunden haben, und dann auch den Bereich, 
in dem sie gewirkt haben, ob lediglich in der Literatur, wie in der aus 
der Wikingerzeit stammenden Völuspa, oder bei einzelnen Stammesge­
nossen, die etwa ein synkretistisches Amulett getragen haben, oder gar auf 
die Religion des Volkes selbst oder eines einzelnen Stammes. Im Mittel­
alter und in der Zeit des Humanismus ist der griechisch-orientalische Ein­
fluß wahrscheinlich sehr viel stärker gewesen als in älterer Zeit und da 
ging er den W eg von oben, aus der wissenschaftlichen und pseudowissen­
schaftlichen Literatur in dünnen Ausläufern herab in den Volksglauben.



Hier ist also das große Problem zu erörtern, wie die a n t i k -  
o r i e n t a l i s c h e n  P s e u d o w i s s e n s c h a f t e n  gewirkt haben, die 
Astrologie, Alchemie, die systematisierende Magie, die mystischen Natur­
wissenschaften, Erscheinungen, die mit ihren letzten Wurzeln im antik- 
orientalischen Volksglauben ruhen. Vor allem lateinisch geschriebene 
oder ins Lateinische übersetzte Schriften waren es, wie das Werk des 
Plinius, oder volksbotanische und volksmedizinische Schriften oder der 
Physiologus oder astrologische und alchemistische Traktate, ferner in 
späterer Zeit die Übersetzungstätigkeit der Araber, die solches antik­
orientalische Gut Weitergaben, oder die jüdische Kabbala. Solche Schriften 
haben Material geliefert für diese magisch-mystischen Wissenschaften 
des Mittelalters, also für Leute wie Vinzenz von Beauvais, Thomas von 
Cantimpre, Konrad von Megenberg, Agrippa von Nettesheim, Theo- 
phrastus Paracelsus, Hieronymus Cardanus, Georg Pistorius, Jean Bodin, 
Del Rio und viele andere; aber vieles drang auch in die volkstümlichen 
Zauber-, Los-, Traum- und Wahrsagebücher ein, die durch Schrift oder 
Druck verbreitet wurden und zum Teil noch heute gebraucht werden. 
Inwieweit der Einfluß der Kreuzzüge zur Belebung dieser Strömungen 
beitrug, ist ebenfalls zu untersuchen.

Und schließlich der gewaltigste und stärkste Einfluß, den die ger­
manische Religion von außen her erfahren hat: der Einfluß des C h r i ­
s t e n t u m s ,  das getragen von ebenbürtiger Kraft mit dem germanischen 
Glauben gerungen hat in einer Auseinandersetzung, die bis zum heutigen 
Tag noch andauert. Dem Christentum ist es gelungen, die germanische 
Religion als Religion zu verdrängen, sie teilweise zu vernichten, teil­
weise in den Bereich des profanen Volksglaubens zu verweisen, teilweise 
an den christlichen Glauben heranzuziehen. So wird man zunächst ein­
mal die C h r i s t i a n i s i e r u n g s g e s c h i c h t e  d e r  G e r m a n e n  vom 
germanisch-deutschen Standpunkt aus zu betrachten haben, nicht mehr 
lediglich, wie bisher fast stets, vom christlichen. Die Frage, warum das 
Christentum gesiegt hat, ist schon oft aufgeworfen worden, sie ist für 
die nordische W elt anders zu beantworten als für das Mittelmeergebiet, 
da hier die Verhältnisse ganz anders lagen als dort, sowohl hinsicht­
lich der Aufnahmebereitschaft als auch hinsichtlich der politischen Ver­
hältnisse —  die Germanen waren uneinheitlich, in Stämmen von der 
Krim bis nach Spanien und von Skandinavien bis Nordafrika verteilt — 
und auch die Mission vollzog sich hier anders wie dort, in der Mittel­
meerwelt mehr von unten nach oben, bei den Germanen mehr vom 
Führer aus zum Volk, und auch die Art der Missionierung mußte bei 
den Germanen eine andere sein als in der hellenistischen W elt. Die 
Gründe für die Aufnahme der neuen Religion, der Widerstand dagegen, 
das Märtyrertum und die Missionsmethoden sind Einzelprobleme, die

Die Religion und der Glaube der german. Völker und ihrer relig. Führer 7



8 Friedrich Pfister

aufs neue untersucht werden müssen. Vor allem aber gilt es, einmal 
umfassend darzulegen, inwiefern allgemein und in einzelnen Punkten die 
christlichen Lehren germanischer Weltanschauung und Gesittung wider­
sprachen. Man wird dabei, glaube ich, auf Rassenunterschiede geführt wer­
den; denn gerade die wesentlichen Anschauungen, die dem Germanentum 
fremdartig sind, teilt das Christentum mit den zwei anderen großen semi­
tischen Religionen, mit der israelitisch-jüdischen Religion und dem Islam.

Der Christianisierung der Germanen steht gegenüber die G e r m a -  
n i s i e r u n g  d e s  C h r i s t e n t u m s ,  die von beiden Seiten ausging, von 
der Kirche, die in ihren Bereich zu ziehen nicht ablehnte, was von 
germanischen Anschauungen und Einrichtungen ihrem Wesen nicht 
allzusehr widersprach und angeglichen werden konnte, und vom ger­
manischen Volk selbst, das in seinem Volksglauben christliche Lehren 
in seinem Sinn auffaßte und umbildete. Auf diesen Prozeß ist zu einem 
großen Teil die Mannigfaltigkeit des heutigen deutschen Volksglaubens 
zurückzuführen, über die weiter unten noch zu sprechen ist. Es handelt 
sich hierbei, im ersten Pall, wenn die Kirche germanische Elemente an 
sich zog, um die zentripetale Bewegung innerhalb der religiösen Sphäre, 
die sich einmal in dem Hineinstreben profaner, weltlicher Erscheinungen 
in den Bereich der Religion zeigt, dann aber auch darin, daß die zur 
Herrschaft gelangende neue Religion aus dem Schatz der im völkischen 
Untergrund noch lebendigen Vorstellungen und Bräuche der älteren 
Religion schöpft und diese an sich kettend der Wirkung der zentri­
fugalen Bewegung entzieht und vor Profanierung schützt. So sind 
manche germanische Feste von der christlichen Kirche übernommen 
und mit einem der christlichen Religion angepaßten Geist erfüllt wor­
den oder alte Volksfeste wurden mit kirchlichen Festen verbunden und 
werden nun gleichzeitig mit diesen gefeiert.

Auch die G e s c h i c h t e  d e s  C h r i s t e n t u m s  auf germanischem 
Boden bietet uns viele Probleme, die zum Teil bisher unter dem Be­
griff der Kirchengeschichte behandelt wurden. Dahin gehört zunächst 
einmal die Entwickelung, die innerhalb des Christentums und der Kirche 
selbst stattfand, also der Arianismus der germanischen Stämme, die 
Bildung der katholischen Kirche und der zunehmende Universalismus 
der Kirche, die Bildung einzelner Sekten und die Kirchenspaltung der 
Reformation, das Auftreten mystischer Strömungen, die Religions­
geschichte des Auslandsdeutschtums, das Verhältnis von Staat und 
Kirche in seiner geschichtlichen Entwickelung und der Kulturkampf als 
religionsgeschichtliches Problem. Und das führt weiterhin zu einer Be­
trachtung des geschichtlichen Verhältnisses der Religion zu anderen 
Kulturerscheinungen, also zum Staat, zur bildenden Kunst, zur Musik, 
zur Dichtung und zur Wissenschaft.



Aber es sind auch die geistigen Bewegungen zu beachten, die von 
der christlichen Religion abführten oder sie gar bekämpften. So kam 
neben der antik-orientalischen Afterwissenschaft zur Zeit der Renais­
sance und des Humanismus auch die echte griechische Forschung wieder 
zur Geltung und mit ihrer Hilfe wurde das geozentrische Weltbild ge­
stürzt und zugleich der einzige Vertreter wirklicher griechischer Wissen­
schaft, der im Mittelalter noch lebendig und für die Hochscholastik 
grundlegend war, Aristoteles, entthront, eine selbständige Naturforschung 
setzte nach einem Winterschlaf von rund anderthalb Jahrtausenden 
wieder ein und diese Revolutionierung der Weltbetrachtung blieb nicht 
ohne Folge auch für die religiöse Entwickelung. Man begann gegen die 
Philosophia perennis wie gegen die Religio perennis anzukämpfen, die 
wissenschaftliche Erkenntnis gegen die göttliche Offenbarung einzusetzen 
und das Streben nach Wahrheit dem Besitz der Wahrheit vorzuziehen. 
Hier wurde die sog. A u f k l ä r  un g s  z e i t  vorbereitet, die doch der nicht 
verketzern darf, der in ihr mit Kant den Versuch des Menschen erblickt, 
sich der eigenen Vernunft zu bedienen und aus der selbstverschuldeten 
Unmündigkeit herauszukommen, und der weiß, daß über Leibniz eine 
gerade Linie zum deutschen Idealismus führt, und daß in dieser Linie 
auch der große Preußenkönig steht. Ja, es wäre eine Aufgabe, gerade 
den germanischen Anteil an der Aufklärung zu untersuchen und die 
völkischen Unterschiede in dieser Bewegung aufzuzeigen, die etwa zwi­
schen der französischen, englischen und deutschen Aufklärung bestehen. 
Vielleicht könnte man sogar nachweisen, daß in ihr gerade eine Auf­
lehnung der germanischen Glaubensenergie gegen das ihr fremde Chri­
stentum steckt.

Mit dieser historischen Betrachtung der Religion geht Hand in Hand 
eine Untersuchung der Geschichte des eigentlichen V o l k s g l a u b e n s .  
Die Spaltung von Religion und Volksglauben beginnt auf germanischem 
Boden wohl eigentlich erst mit der Herrschaft des Christentums, und 
es wäre zu untersuchen, inwieweit eine solche Spaltung bereits zur Zeit 
der Herrschaft der germanischen Religion bestanden hat, ob wir schon 
für die germanische Zeit von „Schichten“ des Glaubens und der Reli­
gion sprechen dürfen. Und das führt weiterhin zur Darstellung der reli­
giösen Führerpersönlichkeiten in dem oben angegebenen Sinn und ihrer 
Gegenspieler.

III.
Das wären die wichtigsten historischen Probleme. Aber Religion 

und Glauben sind auch Mächte in unserer eigenen Gegenwart und es 
gilt nun weiterhin, die Religion und den Glauben der germanischen 
Völker und ihrer Führer als Erscheinung der Gegenwart zu erkennen. 
Zu ihrem Verständnis vor allem soll ja auch jene historische Betrach­

Die Religion und der Glaube der german. Völker und ihrer relig. Führer 9



10 Friedrich Pfister

tung beitragen; denn sie allein kann uns lehren, welche Kräfte gewirkt 
haben, um Religion und Volksglauben der Gegenwart zu gestalten, in 
denen sich die ganze Religions- und Glaubensgeschichte widerspiegelt, 
und es ist eine der Aufgaben der historischen Forschung, die m a n n i g ­
f a c h e n  B e s t a n d t e i l e ,  aus denen sich der V o l k s g l a u b e  der Ge­
genwart zusammensetzt, auf ihre Herkunft zu untersuchen. An sich sind 
nach dem, was wir bisher gesagt haben, folgende Möglichkeiten gegeben: 
Es kann sich um allgemeinmenschliche Grundformen handeln oder um 
Reste der altgermanischen Religion, wobei wieder manches gelegentlich 
sogar auf Vorindogermanisches oder Urindogermanisches zurückgeführt 
werden kann, oder um Keltisches oder Römisches oder um griechisch­
orientalische oder um christliche Elemente. Bei den christlichen Bestand­
teilen des Volksglaubens, in den ja ein Teil der kirchlichen Dogmen 
keine Aufnahme gefunden hat, lassen sich drei verschiedene Arten 
unterscheiden: Einmal die offiziellen Lehren der Kirchen, die ohne wei­
teres unverändert aufgenommen wurden; sodann volkstümliche Umbil­
dungen und Ausdeutungen christlicher Lehren und Anschauungen und 
schließlich germanisch - deutsche Glaubenselemente, die christianisiert 
wurden und die sich in der Aufnahme von alten Elementen des Volks­
glaubens in den christlichen Bereich zeigen.

So tritt im Volksglauben der Gegenwart uns eine ungeheure Mannig­
faltigkeit entgegen schon im Hinblick auf die verschiedenartigen Be­
standteile, die er als historisch sich entwickelnde Erscheinung aufweist. 
Aber dieser mannigfach gestaltete Glaube ist auch durchaus nicht in 
gleicher W eise vorhanden in allen seinen Trägern in der Gegenwart, 
d. h. bei allen germanischen S t ä m m e n  und in allen S c h i c h t e n  des 
Volkes, sondern wir können hier nach drei Richtungen hin Unterschiede 
in seinem Bestand feststellen. Einmal Unterschiede des Blutes: der 
Volksglaube ist stammesgemäß verschieden. Dann Unterschiede des 
Bodens: es lassen sich landschaftliche Verschiedenheiten auf weisen. Und 
schließlich Unterschiede der Gesellschaftsschicht: neben allgemein ver­
breiteten Glaubenselementen finden sich Besonderheiten, die nur be­
stimmten Kreisen und Berufen angehören.

Und auch in der Gegenwart steht neben dem Volksglauben die R e ­
l i g i o n  d e r  K i r c h e n  und Sekten und mannigfaltiger theologischer 
Richtungen, stehen religiöse und antireligiöse Bewegungen, von Führern 
getragen und im Volk selbst lebhaft umkämpft, steht die Kirchenaus­
tritts- und Gottlosenbewegung, die Anthroposophie und die Theosophie 
und manche andere Strömung. Ja vielleicht noch nie seit der Reforma­
tion wurde mit solcher Leidenschaft um neue Glaubensformen und -in- 
halte gerungen und hat auch die A u s e i n a n d e r s e t z u n g  d e s  g e r ­
m a n i s c h - d e u t s c h e n  G l a u b e n s  m i t  d e m  C h r i s t e n t u m  eine



solche Spannung erzeugt wie in unserer Zeit, die in eine neue Phase 
jener großen Entwicklung eingetreten ist, die mit der Christianisierung 
der Germanen begann, und noch nie ist das Verhältnis von Volksglauben 
und Kirchenglauben als brennende Frage so sehr im Vordergrund des 
Meinungskampfes gestanden. Diese neue Auseinandersetzung, soweit sie 
von der germanisch-deutschen Glaubensenergie getragen wird, hat ihre 
Wurzeln in der Rassenforschung des 19. Jahrh., hat durch die Folgen 
des Weltkriegs einen neuen Aufschwung genommen und ist seit der 
Machtergreifung durch den Nationalsozialismus in Deutschland zu einer 
der wichtigsten Fragen der deutschen geistigen Entwicklung geworden. 
Wenn auch das Deutsche Reich der Herd und Ausgangspunkt dieser 
Bewegung ist, so ist doch nicht abzusehen, in welchem Umfang auch 
die übrigen deutschen und germanischen Stämme und Volksteile von 
dieser Glaubensbewegung noch ergriffen werden können. Ich nenne nur 
ein paar Gruppen und Namen: Deutschkirchliche Bewegung, Deutsche 
Glaubensbewegung, Reichskirche und Bekenntniskirche — Arthur Rosen­
berg, Wilhelm Hauer, Ludendorff, Ernst Bergmann, Karl Barth, Her­
mann Kutter.

Es versteht sich von selbst, daß diese Fragen der Gegenwart mit 
dem Takt und dem Verantwortungsgefühl behandelt werden müssen, 
die der wissenschaftlichen Forschung eigen ist, wenn sie sich im Dienst 
ihres Volkes stehend weiß.

IV.

Die Religion ist aber auch, wie wir sagten, eine Tatsache der reli­
giösen Erfahrung und des eigenen Bewußtseins, ein seelisches Erleben, 
eine psychische Erscheinung, und auch sie gilt es zu untersuchen und 
die Kräfte zu erforschen, die die Religion als objektive Erscheinung 
hervorriefen. Religions- und Volkstumspsychologie haben die Aufgabe, 
die Religiosität und den subjektiven Volksglauben zu erforschen. Wäh­
rend die R e l i g i o n s p s y c h o l o g i e  immerhin auf ein paar Jahrzehnte 
ihres Bestehens zurückblicken kann, steht die V o l k s t u m s p s y c h o ­
l o g i e  noch in ihren Anfängen. Sie ist ein Teil der Volkskunde, worunter 
wir diejenige Wissenschaft verstehen, die die Kultur eines Volkes in 
Vergangenheit und Gegenwart und zugleich die völkischen seelischen 
Kräfte, die diese Kultur geschaffen haben und tragen, erforscht; so ist 
sie historische Volkskunde, Gegenwartsvolkskunde und psychologische 
Forschung. Ein Teil dieser Volkskultur besteht nun in den Erscheinungs­
formen des Volksglaubens in Vergangenheit und Gegenwart, und deren 
Mutterschoß ist die G l a u b e n s e n e r g i e ,  und gerade diese Glaubens­
energie ist wesentlich der Gegenstand der Volkstumspsychologie, soweit 
sie sich mit den religiösen Fragen und dem Volksglauben befaßt. Diese

Die Religion und der Glaube der german. Völker und ihrer relig. Führer H



Glaubensenergie ist nicht lediglich eine blinde Kraft, sondern sie ist ein 
Fühlen, Vorstellen und Wollen, in ganz bestimmter Ausprägung rassisch 
gebunden, und sie gehört einem Volke ebenso fest an wie seine übrigen 
geistigen und körperlichen Merkmale und vererbt sich ebenso wie diese 
fort. Die germanische Glaubensenergie bildete sich also zugleich mit 
der Entstehung der Germanen, und sie ist überall da vorhanden, wo 
germanisches Blut lebt, durch das sie bedingt ist. Sie im einzelnen zu 
charakterisieren ist möglich durch eine Untersuchung derjenigen germa­
nisch-deutschen Persönlichkeiten, vom westgotischen Bischof Ulfila an 
über den Verfasser des Heliand, Luther, Jakob Böhme, Hölderlin, La- 
garde, Bismarck bis zu Wilhelm Hauer, in denen eine besonders starke 
Religiosität in Erscheinung tritt, aber auch durch eine Untersuchung 
der germanisch-deutschen kollektiven Volksfrömmigkeit, wie sie sich in 
der germanischen Religion und im deutschen Volksglauben offenbart.

Zu dieser germanisch-deutschen Glaubensenergie gehört nun auch 
eine große Resonanzfähigkeit gegenüber anderen Religionen und fremden 
Glaubensformen, d. h. eine Toleranz und Aufnahmefähigkeit einerseits 
und andererseits ein Mangel an Propagandatätigkeit für den eigenen 
Glauben. So hat, wie wir sahen, in den germanisch-deutschen Volks­
glauben im Laufe der Zeit vieles Fremde Aufnahme gefunden, und hier 
liegt eine schwere, bisher kaum beantwortete, ja kaum gestellte Frage 
vor: Wenn fremde Religions- und Glaubenserscheinungen übernommen 
wurden, wenn die germanische Religion als objektive Religion sich 
änderte, wenn die Germanen christianisiert wurden, hat sich dann 
auch die Glaubensenergie gewandelt? Können wir von einer deutsch­
christlichen Glaubensenergie sprechen, so wie es vorher eine germa­
nische Glaubensenergie gab? Oder ist auch heute noch eine germanisch­
deutsche Glaubensenergie lebendig, wobei nur die äußeren Erscheinungs­
formen christlich oder zum Teil wenigstens christlich sind? Und wenn 
sich eine Wandlung der Glaubensenergie feststellen läßt, geht damit als 
Ursache Hand in Hand eine Veränderung der Rasse? Das auf jeden Fall 
ist sicher: wenn auch die germanische Religion nach der Zeit Karls d. Gr. 
auf dem Boden des heutigen Deutschen Reichs (im Norden etwas später) 
als Religion tot war, so ist nur diese zeitgebundene Erscheinungsform 
wie alles Zeitgebundene abgestorben; die Glaubensenergie aber, die 
diese Form geschaffen hatte, ist von so langer Dauer, als ihre Träger 
noch schöpferisch tätig sind, und sie wirkte auch in der späteren Zeit 
noch weiter, häufig im Kampf gegen nicht artgemäße Ansprüche und 
Forderungen des Christentums, durch das ganze Mittelalter hindurch 
bis zum heutigen Tag, wo sie sich stärker denn je machtvoll entfaltet. 
So lange die Rasse besteht, ist auch die ihr angehörige Glanbensenergie 
lebendig, und diese ist wiederum nach Rassen verschieden, ein Satz, der

1 2  Friedrich Pfister



noch durch eine Untersuchung vieler Religionen in seiner Gültigkeit 
nachgewiesen werden muß — oder zu widerlegen ist.

Eine solche psychologische Forschung hat auch eine T y p o l o g i e  
d e r  F r ö m m i g k e i t  aufzustellen, in Volksreligion, Hochreligion und 
den einzelnen Sekten, wobei auch auf den Unterschied von Stämmen 
und Landschaften und auf die verschiedenen Schichten und Gruppen 
der Bevölkerung zu achten ist, und hat das Verhältnis der speziell ger­
manisch-deutschen religiösen Vorstellungen zu den allgemeinmensch­
lichen Grundformen aufzuhellen.

V.
Ein Teil der Religionswissenschaft ist auch die Religionsphilosophie, 

worunter hier nicht eine religiös-philosophische Weltanschauung, son­
dern eine Prinzipienlehre der Religionswissenschaft, ein Nachdenken 
über das Wesen der Religion zu verstehen ist. Auch sie wird, so hoffe 
ich, in unserer Zeitschrift sich zum Wort melden, aber auch durch die 
Beiträge dieser Zeitschrift befruchtet werden. Denn die bisherige Tren­
nung der Religionsphilologie und Religionsphilosophie gereicht beiden 
zum Schaden, am meisten wohl der letzteren. Denn Fragen, wie die 
nach dem Wesen des Glaubens an das Heilige —  (nicht nach dem Wesen 
des Heiligen selbst, was zu erforschen Sache der Theologie, nicht der 
Religionswissenschaft ist) — , Fragen nach dem Wesen des Kultus und 
Mythos oder einzelner Erscheinungen wie des Opfers oder des Gebets 
oder gar der Religion selbst können nur gelöst werden auf der festen 
Grundlage, die eine philologische Religionsforschung liefert. Und diese 
selbst wird gefördert, wenn sie über das Einzelne hinweg nach einer 
Gesamtschau strebt, und wenn sie sich bewußt ist, daß zwar die ge­
w issenh afte Arbeit am Einzelnen und Kleinen auf jeden Fall geford ert  
werden muß, weil ohne Kärrnerarbeit nun einmal kein Bau errichtet 
werden kann, daß diese aber immer nur notwendiges Mittel zu einem 
höheren Zweck ist.

* $*

Es war natürlich unmöglich, die Fülle der Einzelprobleme1 hier in 
ihrer ganzen Mannigfaltigkeit auszubreiten, und ich bin mir bewußt, 
daß mancher Mitforscher gerade sein Lieblingsgebiet in meiner Auf­
stellung vermissen wird. Aber davon abgesehen, daß es dem einzelnen 
nicht gegeben ist, alle Probleme zu überschauen, wollte ich nur ver­
suchen, den Aufgabenkreis im allgemeinen zu umreißen und seinen In­
halt in Kürze anzudeuten.

Die Religion und der Glaube der german. Völker und ihrer relig. Führer 13

1 Ein Teil von ihnen ist in meinem im Druck befindlichen Buch „Das 
deutsche Volkstum in Glauben und Aberglauben“ behandelt.



Wenn nun das Archiv für Religionswissenschaft eine herzliche und 
dringende Aufforderung an alle Mitarbeiter ergehen läßt, zur Lösung 
dieser gewaltigen Aufgaben beizutragen, so verkennen Veine Herausgeber 
doch nicht, daß neben diesen Problemen auch unendlich viele andere 
religionswissenschaftliche Aufgaben noch der Bearbeitung harren, Pro­
bleme, wie sie die Religion jedes Volkes stellt. Schon im vorausgegan­
genen ist darauf hingewiesen worden, daß neben der germanischen und 
der christlichen Religion auch die griechische und römische Religion 
und der Synkretismus, ferner die keltische Religion und die prähistori­
schen Religionen Europas von selbst in unseren Bereich fallen und daß 
die Völkerkunde und die Volkskunde uns unentbehrliche Forschungs­
arbeit leisten. Aber darüber hinaus erforschen die Vertreter einer jeden 
einzelnen Philologie und einer jeden einzelnen „Volkskunde“ auch den 
.Glauben des Volkes, denen ihre Arbeit gilt, und es braucht wohl nicht 
besonders betont zu werden, daß unsere Zeitschrift nach wie vor als 
ein Verbindungsglied zwischen ganz verschiedenen Einzelwissenschaften 
auch diesen Forschungen dienen wird.

14  Friedrich Pfister: Die Religion und der Glaube der german. Völker



DIE NORDISCHE RELIGIONSVORSTELLUNG 
VOM SONNENGOTT UND IHR GESTALTWANDEL

ERWEITERTER VORTRAG BEIM 6. INTERNAT. KONGRESS 
FÜR RELIGIONSGESCHICHTE IN BRÜSSEL, SEPT. 1935

VON K A R L  BO R N H A U SE N  IN FRANKFURT A. M.

Uber der nordeuropäischen Gottesvorstellung waltete in der Religions­
geschichte ein Unstern seit jenen Tagen, da T a c i t u s  die Behauptung 
aufstellte, die Germanen hätten weder Tempel noch Götterbilder. Denn 
wir wissen zwar, daß Cäsar mit seiner Behauptung der germanischen 
Sonnenverehrung Recht hat; wir wissen auch, daß diese Verehrung des 
lichten Himmels früh zu Göttervorstellungen geführt hat, wie es die 
Sprachgeschichte beweist.1 Aber literarische oder kultische Belege, Unter­
lagen haben wir nicht. Wenn wir uns hier gerade auf bildliche Darstellungen 
einstellen, so sind diese aus der ältesten Zeit infolge des vergänglichen 
Materials: Holz verschwunden.2 Die einzige Kultstätte großen Stils sind 
die Externsteine. Wenn auch ihr letzter Zustand vor ihrer Zerstörung 
durch Karl d. Gr. 772 schon späte rationalisierte Züge tragen mag, so 
ist diese Stätte doch sicher eine Sonnenverehrungsstätte gewesen. Und 
zwar hatte die Anbetung der Sonne sowohl zur Sommersonnenwende 
als auch zur Wintersonnenwende nicht so agrarischen als n a t i o n a l e n  
Sinn. Und dem entspricht, daß damals der Sonnenglaube sich symbolisch 
aussprach.

Zweimal findet sich an den Externsteinen der Urbogen: als Grab 
und als Rune des die Arme senkenden Wintersonnenwend-Gottes. Auf 
diese Stelle fiel die Sonne des 21. Dezember. Dieser Bogen mit den zwei 
Lilienenden ist zum Heiligenschein des Nordens geworden und findet 
sich wieder am Oberwinterthurer Kummernus. Die mit ausgebreiteten 
Armen dastehende Königsgestalt ist unter dem Schutz des Firmaments, 
des Sonnenbogens. Der verlorene Schuh zeigt, daß es der Gott der 
Wintersonnenwende ist, der zwar den Fuß oder die Hand vom Fenris- 
wolf oder der Midgardschlange abgebissen bekommt. Aber dem Sonnen­
gott wächst mit Neujahr neue Kraft. An diesem Kreuzgott, der in 
das 13. Jahrhundert gehören mag, zeigt sich also die Zähigkeit des altger- 
manischen Sonnenglaubens. Von einer Kreuzigung im christlichen Sinne 
ist keine Spur.

1 Vgl. E. Bickel, Die Glaubwürdigkeit des Tacitus und seine Nachrichten 
über den Nerthuskult . . . Darmstadt 1934 , S. 1—5.

2 a. a. 0 . 6 f.
Archiv für Religionswissenschaft X X X III. 1/2 2



16 Karl Börnhausen

Damit ist also doch eine anthropomorphe Tradition bewiesen und es 
fragt sich, ob diese nicht ältere steinerne Zeugen hinterlassen hat. Zunächst 
stößt man da auf das Männchen von Oechsen, das keineswegs einzig dasteht. 
Im Museum in Speyer befindet sich eine ähnliche Tafel des Frühmittel- 
alters, ferner am Brunhildis-Stuhl bei Dürckheim, und im Prov.-Museum 
in Bonn der sog. merowingische Krieger. Am bekanntesten sind die drei 
Darstellungen am Turm von Peter und Paul zu Hirsau. Es handelt sich 
hier um eine ganz zusammengefaßte symbolische Wiedergabe des Sonnen­
gottes, dessen erhobener Arm den Sommer, dessen gesenkter Arm den 
W inter darstellte. In Hirsau ist damit die Tag- und Nacht-Gleiche dar­
gestellt. Häufig steht die Gestalt unter dem Urbogen.

Diese Symbolik ließ sich aber auch in einer Form wiedergeben, die 
mit dem Christengott zu verwechseln war. Denn der Sonnengott war 
ja der Gott im Rad, der dessen vier Speichen gefaßt hat und über den 
Himmel rollt. Die Germanen kannten also zur Zeit, als das Christentum 
ins Land kam, schon einen Sonnengott, der vor einem gleichschenkligen 
Kreuz steht.

W ichtiges Denkmal dafür ist der Herrgott von Bentheim, der im 
19. Jahrh. auf dem Kreuzkamp 400 m südlich dieser Stadt ausgegraben 
wurde. Die Bekleidung des Gekreuzigten ist ein Hüftschurz; Wundmale 
an Händen und Füßen sind nicht mehr zu finden. Die Absicht war wohl, 
die deutsche Sonnengott-Vorstellung dem Christuskreuz anzugleichen. 
Denn die gewinkelte Armhaltung ist nur als symbolische Darstellung 
der Winter- und Sommersonnenwende zu verstehen. Außerdem ist der 
Gott lebend und schmerzlos dargestellt. Dieses Thingkreuz kann zwar 
erst um 1000 n. Chr. entstanden sein, weil man zur Karolinger Zeit die 
Gestalt wohl ganz bekleidet hätte. Aber das ist nicht ausschlaggebend. 
Sicher liegt eine ältere Tradition vor. Spät-Karolingische Entstehung ist 
wohl die richtige Annahme.

Vorchristliche Sonnenverehrung wird noch deutlicher am Mersebur­
ger Christus, der auch nur einen Lendenschurz hat. Bei diesem Kreuz 
ist kein Zweifel, daß Christus und der Sonnengott zugleich gemeint sind. 
Und die Sonnensymbolik ist stärker betont. Die Armhaltung nach oben 
bedeutet die Sommersonnenwende, die scheinbare Einbeinigkeit durch 
Hintereinanderstellung der Füße die Wintersonnenwende. Hinter dem 
Haupt ist ein Radnimbus, auf dem ein aus vier Sonnenbogen gebildetes 
Kreuz ist. Und der Kopf ist noch mit einem Zackenkranz, Strahlenkranz 
umgeben. Und damit ja nicht mißverstanden werde, es sei wirklich der 
Sonnengott, ist ein Feuerrad über dem Kopf des Gottes ausgemeißelt. 
Hände und Füße haben keine Wundmale; aber die Seiten wunde ist da, 
in der Christus und Odin sich angleichen. Das christliche Eigengut an 
diesem Kreuz beschränkt sich auf das Langkreuz und den Lendenschurz.



Ähnlich doppelsinnige Kruzifixe in Emmerich a. Rhein, Sakristei von 
St. Martin, und in Telgte bei Münster i. W. haben zwar keine Sonnen­
symbolik, aber volle Bekleidung.

Die Behauptung, solche Doppelsinnigkeit hätte den alten Deutschen 
nicht gelegen, ist kraftlos. Denn alle Kulturreligion wird symbolisch 
doppelsinnig. Es handelt sich um Denkmäler hoher Religionskultur, in 
der Christentum und Sonnenglauben zusammenklingen.

Zu diesen Kruzifixen, die in der deutschen Tradition als Sonnenkreuze 
zu gelten haben, gehört auch das sog. Karoluskreuz auf dem Hülfens­
berg bei Eschwege zwischen Thüringerwald und Werra. Der Berg ist ein 
vorchristliches Religionsheiligtum gewesen, wahrscheinlich dem Donar 
geweiht, der dem Baldur-Eres nachfolgte. Auch hier soll die Donar-Eiche 
gestanden haben, die dem Bonifatius den Gefallen tat, durch Altersschwäche 
zermorscht nach einigen Axthieben zusammenzufallen. Dann zog die christ­
liche Legende Karl den Großen in diesen Kreis; er soll vor einer Sachsen­
schlacht ein Kruzifix für den Berg gelobt haben. Das romanische Kreuz, 
das den Heiland nackt mit Lendentuch darstellt, ist später, wohl aus der 
Zeit um 1000. Dann ist es im 15. oder 16. Jahrh. durch eine Feuersbrunst 
sehr beschädigt worden, büßte dabei den Unterteil der Beine bis zu den 
Knien und den linken Unterarm ein; auch die Rückseite war zerstört. 
Von dieser Zeit an, wenn nicht schon früher, wurde die Christusgesfalt 
in kostbare Gewänder gehüllt, bekam eine Krone aufgesetzt und bot da­
durch dem Volk Anlaß, sich seines alten Glaubens an den Sonnengott, 
dessen Überlieferung auf dem Hülfensberg und der Angleichung an 
Christus zu erinnern. Aus dieser Erbüberlieferung kam der Glaube an 
den Kummernus auf dem Hülfensberg in neuerer Zeit immer mehr auf 
und ist Mitte des 18. Jahrh. öffentlich anerkannt und literarisch belegt. 
Der Gekreuzigte trug damals statt der Krone ein geflochtenes mit 
Nägeln gespicktes Seil um die Stirn und wurde Wilgefortis genannt. 
Wie auch in Tirol ist erst in der Barockzeit die Umwandlung des männ­
lichen Kummernus in die weibliche virgo fortis erfolgt, und zwar bei 
Kruzifixen, deren Männlichkeit ebenso dem Klerus wie dem Volk bekannt 
war. Wenn gegen alles Wissen ausgerechnet im Zeitalter der Auf'klä- 
rung solcher religiöse Geschlechts Wechsel ohne jede sinnliche Beeinflus­
sung erfolgte, so müssen ganz tiefe und alte Glaubensgründe diese paradoxe 

nergie aufgebracht haben. Die deutsche Volksseele sucht immer wieder 
wichtige Vorstellungen des vorchristlichen Glaubens mit dem christlichen 
Glauben zusammenzufügen, wozu in der Barockzeit der volksverständige 
Jesuitenorden wichtige Dienste leistete. Dagegen erfolgte erst um 1800 
die katholisch-kirchliche Kritik. Der Bischof von Mainz verbot in seiner 
Diözese die Kummernisverehrung. Auf dem Hülfensberg wurde erst 
1837 das weiblich gekleidete Karoluskreuz aus der Kirche entfernt und

2*

Die nordische Religionsvorstellung vom Sonnengott und ihr Gestaltwandel 17



18 Karl Börnhausen

seltsamerweise durch eine echte am Kreuz hängende Wilgefortis, eine 
weibliche Gestalt mit einem Vollbart, ersetzt.

Dadurch wurden weder Wallfahrten noch Volkszulauf vermindert, 
auch das Karoluskreuz nicht vergessen. Priesterliche Reaktion holte es in 
den 1850er Jahren aus der Rumpelkammer und restaurierte es als 
männlichen unbekleideten Christus, ging aber dabei so tendenziös vor, 
daß von dem altdeutschen Charakter nur das knopfartige Brustbein und 
die Strichen gleichenden Rippen blieben; die Übermalung ist im 
gotisierenden Barockstile gemacht. Diese Verfälschung wurde 1902 da­
durch vermehrt, daß auf Rat von Professor Schnürer in Freiburg (Schweiz) 
das Karoluskreuz dem Volto Santo in Lucca angeglichen wurde. Jetzt 
ist hinter dem Kreuz ein dunkelroter Samt ausgespannt, auf dem der 
Volto-Santo-Bogen wie eine Mandorla die ganze Gestalt des Heilands um­
gibt. Prof. Schnürer steht nämlich auf dem Standpunkt, der deutsche 
Kummernus sei nicht deutsch, sondern eine Nachahmung des romanischen 
Christus in Lucca, der als „Heiliges Angesicht“, Volto Santo im Mittel­
alter hochberühmt war. Diese Ansicht hat Prof. Schnürer von 1880 bis 
1900 und später in einer großen Anzahl kunstwissenschaftlicher Auf­
sätze verfochten, konnte aber mit ihr nicht durchdringen, da man doch 
argwöhnisch geworden war, alles Fromme aus Italien stammen zu lassen. 
Das große Werk über den Volto Santo, das Schnürer und Ritz 1932 
in den Veröffentlichungen des Volkskundlichen Instituts von Prof. Schrei­
ber in Münster erscheinen ließen und das im wesentlichen eine Samm­
lung der veralteten Aufsätze Schnürers über den Volto Santo unter 
Weglassung allen nicht zu seiner Theorie passenden Materials ist, stellt 
einen völligen Fehlschlag und Irrtum dar. Auch in diesem Werk fin­
den sich Bild und Beschreibung des Karoluskreuzes. Aber damit ist 
der Charakter des deutschen Kreuzes verdorben und eine italienische 
Abhängigkeit vorgespiegelt, die niemals vorhanden war. Auch die 
kühnste Gelehrtenphantasie hat bisher noch keine Abhängigkeit oder 
Zusammengehörigkeit von Volto Santo und Karoluskreuz herstellen 
können; es ist der ultramontanen „Wissenschaft“ katholischer Theo­
logen Vorbehalten geblieben, solche Irrwege im neuen Deutschland zu 
weisen.

Da aber durch doppelte Negation wieder etwas Positives herauskommt, 
hat sich diesmal die römische Tendenz überschlagen. Denn der Bogen 
am Volto Santo ist gar keine Mandorla aus Byzanz, sondern der nordische 
Urbogen mit Lilienenden, der später dem Lucca-Kreuz in Nachahmung 
nordischer Sormenkreuze zugefügt wurde. Im Norden war der offene 
Ring heilig, in dessen Lücke die Gottheit selbst eintritt. Denn die Sonne 
vollzieht jeden Tag in ihrem Lauf den offenen Ring, unter dessen hoher 
Wölbung das Kreuz steht. Daher hat der fälschlich in romanisierender



Absicht dem Karoluskreuz zugefügte Urbogen von 1902 dieses Kreuz 
zum deutschen Sonnenkreuz gemacht.

Sehr seltsam ist ein viel späterer Kummernus in Bingen, im Pfarrhaus, 
der voll bekleidet die Seitenwunde zeigt. Ende des 17. Jahrh. kann dieses 
Schnitz werk frühestens entstanden sein.

Der Merseburger Kreuzgott ist das bedeutendste Denkmal einer 
Religionszeit, in der eine symbolhafte Durchdringung von nordischem 
Sonnenglauben und geschichtlichem Christusglauben möglich schien. Diese 
Periode hat etwa bis zum Beginn des 2. Jahrtausends gedauert. Als im 
11. Jahrh. an den Externsteinen die Kreuzabnahme eingemeißelt wurde, bei 
der Joseph von Arimathia die umgehauene Irminsul als Stuhl benutzt, 
ist zwar der Niedergang des nordischen Sonnenglaubens noch ein wenig 
verschleiert, aber der Sieg des christlichen Kreuzes klar.

Nun wird der Sonnenglaube ein bloßer Volksglaube, um den sich 
Theologie und Kirche nicht mehr kümmern. Aber er lebt und tritt im 
14. Jahrh. wieder auf mit einer Lokalisierung in den Niederlanden, in 
Steenbergen. Die Volkslegende erzählt von einer christlichen Königs­
tochter in Portugal, die von ihrem heidnischen Vater habe gezwungen 
werden sollen, einen unwürdigen Freier zu ehelichen. Sie habe Jesus um 
Verunstaltung gebeten. Und der habe ihr einen Bart wachsen lassen. 
Daraufhin habe der Vater sie den gleichen Tod wie ihr Heiland sterben 
lassen. Diese Legende ist besonders klar in einem niederländischen Ge­
betbuch dargestellt, wo der Vater und der Freier die Ontkommer ver­
höhnen.

Es ist anzunehmen, daß Darstellungen in Art des Oberwinterthurer 
Kummernus, die eine nordische Königsgestalt am Kreuz Wiedergaben, 
aber dem gotischen nackten Christus widersprachen, zu dieser Fabel An­
laß gaben. Die langen Gewänder wirkten weiblich, und so wurde der 
Bart legendarisch erklärt. Ferner muß aber eine religiöse Sehnsucht der 
nordischen Frauenwelt mitgewirkt haben nach einem weiblichen Heiland. 
Sonst läßt sich der ungemeine Aufschwung des Kümmernisglaubens 
nicht erklären. Die Onkommer hat selbst viel Kummer erlitten und da­
her kann sie von Kummer befreien. Besonders ist ihr Grab in Steen­
bergen bis zur Reformationszeit wichtigste Wallfahrtsstätte geworden.

Alsbald nimmt sich die hohe Kunst der Heiligen an. Auf dem burgun- 
dischen Krönungsornat, einer altflandrischen Arbeit ca. 1450 (jetzt in 
Wien), ist ihre Gestalt dargestellt, sehr ähnlich dem Gemälde von Memling, 
der Außenseite einer Beweinung Christi, 1480 im Johannes-Spital in 
Brügge. Bei beiden Gestaltungen fällt die zarte Weiblichkeit auf; der 
Bart ist bei Memling sogar fortgelassen. Gerade die niederländische 
B ild nerei hat sich von der absurden Vorstellung einer virgo barbata 
oder Wilgefortis früh entfernt, während diese im bayrischen, tiroler und

Die nordische Religionsvorstellung vom Sonnengott und ihr Gestaltwandel 19



schlesischen Religionsgebiet bis heute festgehalten wird. Vom alten Sonnen­
gott bleibt aber der Jungfrau die keusche Lichtreinheit und die wärmende 
Liebe, die sie nunmehr den Frauen und den Kindern in aller Not ge­
währt, bis in die Grabkapelle hinein, in die sie heute häufig verbannt 
ist als letzte Trösterin.

In der Reformationszeit hat dieser Glaube ein Ende gefunden, be­
sonders hart in den evangelischen Landen. In Steenbergen ist auch keine 
Spur mehr vorhanden. In Belgien dagegen ist ein reiches Material und 
auch einige religiöse Tradition lebendig geblieben. Zunächst hat der 
Bollandist Cuper zum 20. Juli seines Calendariums reichlich über die 
Kümmernis geschrieben. Sein Stich nach einer verschollenen Figur in 
Mecheln ist sehr wichtig durch die zarte weibliche Auffassung und die 
Taube der Reinheit als Symbol. Die Kümmernis hat im Volksglauben 
zeitweise die Maria zurückgedrängt.

Ganz volkstümlich ist die Kümmernis im Kloster der Armen Clären 
Coletinen in Brügge. Eine bartlose Holzfigur mit keinerlei weiblichen 
Merkmalen wird mit weiblicher Kleidung angetan und als die Wilgefortis 
verehrt. Dieser Brauch war besonders in Südtirol häufig, wo manche 
romanische Christusfigur in Weiberkleidern sich bis heute hindurch ge­
rettet hat.

Von der Nachwirkung der Onkommer in Belgien bis heute haben 
wir aus Westflandern, dem abgelegenen Weiler Beveghem bei Moen, 
Bez. Gent einen Beleg. Dort gibt es noch Gebetbuch-Bilder der Heiligen; 
auf der Vorderseite ist sie mit unförmlicher Krone und auf dem Gewand 
mit Sonnensternen dargestellt. Auf der Rückseite steht ein Gebet zur 
heiligen O n k o m e n a ,  Patronin von Baveghem, wo sie besonders um einen 
leichten Todeskampf gebeten wird. Darauf folgt eine Ablaßverleihung 
des Bischofs von Gent von 1899.  Damit ist bewiesen, daß die alten 
Erinnerungen an die niederländische heilige Onkomena noch fortwirken 
und jüngst erneuert worden sind. Zweifellos ist die Heilige in Belgien 
besonders gepflegt worden, ihr der Name Wilgefortis gegeben worden, 
sie auch hier ins Martyrologium des Breviers gekommen, alles durch die 
Bollandisten. Ob diese feinen Gelehrten den autochthonen Geist der 
Kummernus spürten?

Somit scheint es religionswissenschaftlich festzustehen, daß nordisches 
Volkstum seine religiöse Hauptvorstellung durch zwei Jahrtausende unter 
schwerster Verfolgung sich erhalten hat, daß die Erberinnerungen reli­
giöser Art unaustilgbar sind und daß insbesondere die Frauenwelt mit ihrer 
starken Naturgebundenheit die völkischen Sonnen-, Wahrheits- und 
Reinheitsvorstellungen bewahrt hat.

2 0  Karl Bornhausen: Die nordische Religionsvorstellung vom Sonnengott usw.



DIE AUGSBURGER CISA —
EINE GERMANISCHE GÖTTIN?

VON R. KOHL  IN KIEL

MIT 5 ABBILDUNGEN

Durch Jacob Grimms Deutsche Mythologie lebte ein Problem auf, das 
bereits die süddeutschen Humanisten mannigfach beschäftigt hatte, nach 
ihnen jedoch in Vergessenheit geraten war: die Frage nach dem Vorhanden­
sein einer schwäbischen Göttin Cisa. Seit Grimm ist man ihr gegenüber 
freilich immer kritischer geworden, so daß Golther1 erklärte, „die von 
J. Grimm in der Mythologie 266 f. aufgestellten altdeutschen Göttinnen 
Hruoda, Ostara, Ricen, Zisa sind aus den Glaubensvorstellungen der alten 
Deutschen zu streichen“. Andererseits hat es an Verteidigern nicht ge­
fehlt. „So oft sie in ein Nichts aufgelöst wurde, erstand sie immer wieder 
zu neuem Leben“2, und noch kürzlich hat Carl Clemen in seine Fontes 
historiae religionis Germanicae die Textstelle, von der man auszugehen 
hat, unbeanstandet aufgenommen.

Es dürfte daher angebracht sein, noch einmal Umschau zu halten, zu­
mal im Laufe der Zeit mancherlei neue Gesichtspunkte vorgebracht sind. 
Auch ist man meist zu einseitig literarhistorisch vorgegangen, während 
daneben eine volkskundliche und kunstgeschichtliche Betrachtungsweise 
ihr Recht fordern. Das Kunstgeschichtliche ist bislang überhaupt nicht 
im Zusammenhang behandelt worden. Mit seiner Prüfung möge hier der 
Anfang gemacht werden.3

Man findet verschiedentlich angebliche Cisabildnisse erwähnt, die ent­
weder noch vorhanden sind oder aus dem Schrifttum erschlossen werden 
müssen. Sicher ist ein gewisses Unbehagen gegenüber diesen phantastisch 
beschriebenen Bildern in manchen Fällen der Grund gewesen, das Dasein 
der Cisa gänzlich abzulehnen oder sie mit Stillschweigen zu übergehen.

Beginnen wir mit dem Vorhandenen. Noch heute zeigt die W etter­
fahne am Perlachturm in Augsburg eine fünf Schuh hohe, sitzende Frauen­
gestalt, die ihre Rechte mit dem Wahrzeichen der Stadt, von dem gleich

1 Handb. d. germ. Mythologie, Leipzig 1895, 489.
2 Fr. Roth, Ztschr. d. Histor. Vereins f. Schwaben u. Neuburg 35 (1909) 127.
3 Ea spielen bei diesen Dingen die Augsburger Orts- und Geschichtsver­

hältnisse eine solche Bolle, daß dem Verfasser die Bearbeitung hätte aussichts­
los erscheinen müssen, wäre ihm nicht in dem Konservator am Maximilian­
museum zu Augsburg, Herrn Dr. Lieb, ein stets auskunftbereiter Helfer er­
standen. Ihm sei auch hier nochmals herzlich gedankt!



22 R. Kohl

zu reden sein wird, gleichsam segnend ausstreckt (vgl. Abb. 1 nach „Das 
schöne Augsburg“, Verlag B. Filser, Augsburg 1928). Seit dem Ende des 
14. Jahrh. kennt man Windfahnen in Augsburg.1 Dies Stück ist jedoch

sicher nicht so alt, denn es stammt 
wahrscheinlich erst aus der Zeit 
des Turmaufbaus, den Elias Holl 
1614/15 ausführte. Er selbst sagt 
nämlich in seiner Lebensbeschrei­
bung2: „Den 20. August [1615]  
habe ich im Namen Gottes das 
sitzend Bild, die C i r c e  genannt, 
auch hinaufgesteckt.“ Zum minde­
sten beweist die Stelle, daß für 
Holl keine lebendige Überlieferung 
zur Cisa hin bestand. Die Wind­
fahne wird wohl eine Schöpfung 
dieser Zeit sein; allenfalls könnte 
man sie bis 1521 zurückdatieren, 
wo ebenfalls der Turm erneuert 
wurde. Wahrscheinlich ist dies aller­
dings kaum. —  Eine ähnliche Dar­
stellung glaubte im 16. Jahrh. Mar­
cus Welser bereits auf römischen 
Münzen nachweisen zu können und 

beanspruchte sie nebst anderen Stücken für Augsburg. Er hat sich je­
doch durch Erdichtungen oder Irrtümer des Holländers Hubert Goltzius 
(1527—83) täuschen lassen, und diese Münzen — z. T. Verwechslungen 
mit Stücken der spanischen Kolonie Irippo —  sind für die Cisafrage 
ganz ohne Bedeutung.3

W eiter gehört hierher das Augsburger Pyrwappen, in dessen Kapi­
tellsockel sich zwischen den Voluten an der Vorderseite vielfach ein 
Frauenkopf mit hoher Kopfbedeckung — auch an undeutlichen Stücken 
wohl stets als Mauerkrone zu deuten — befindet, der gelegentlich als 
Cisakopf angesprochen worden ist. Nun ist der Pyr, aus römischer Zeit 
stammend, als Fruchtbarkeitssymbol gedeutet, nicht immer von Haus 
aus mit einem Kapitell verbunden. Auf Grabmälern mögen in römischen 
Zeiten kleinere Stücke gestanden haben, andere sind als Altarbekrönung 
denkbar. Allerdings findet sich nach Dr. Liebs Angabe, der gerade diesen

Abb. 1. Wetterfahne am Perlachturm zu Augsburg 
(angeblich Cisabild).

1 A. Vetter, Alt-Augsburg 1 (1922) 32.
2 Chr. Meyer, Die Hauschronik der Familie Holl, München 19102, 66.
3 Vgl. die erschöpfende Darlegung von M. Bernhart, Marcus Welser als 

Numismatiker (Oberbayer. Archiv 25 [1910] 139 f.).



Die Augsburger Cisa — eine germanische Göttin ? 2 3

Fragen eingehend nachgegangen ist, auch unter den römischen Pyrs in 
Augsburg bereits ein Stück mit sicher zugehörigem Untersatz, der einen 
Frauenkopf zeigt. Leider ist Genaueres über Zeit und Ort des Fundes usw. 
nicht bekannt. Es ist aber kaum anzunehmen, daß gerade von diesem 
Stück oder allenfalls einem etwa verschwundenen eine durchlaufende, 
geradlinige Verbindung in die Folgezeit festzulegen ist. Das größte dieser 
Stücke wurde 1467 hinter der Kirche St. Ulrich ausgegraben1 und auf 
dem Kaiserplatz vor der gleichen Kirche aufgestellt, natürlich mit einem 
Sockel oder Pfeiler der Zeit. Dort hat es bis etwa 1810 gestanden; 
jetzt befindet es sich ebenfalls im Maximilianmuseum, allerdings ohne 
Untersatz. Während nun Urkundensiegel, ältere Münzen und Drucke bis 
1537 den Pyr mit einem gotisch-polygonalen Sockel ohne Frauenkopf 
zeigen, auch noch der Kupferstich „Eines ehrbaren Rats der Stadt Augs­
burg Ehrenkleinod des 1545. Jahres“ einen runden Untersatz, taucht in 
dieser Zeit zum ersten Male im Stadtwappen (nicht im Stadtsiegel) ein 
korinthisches Kapitell mit Frauenkopf auf, und zwar in dem Holzschnitt­
werk des J. Köbel, Wappen des Heiligen Römischen Reichs, Frankfurt 
1545, auf dem Augsburger Bannerblatt. Weitere Belege sind 1550 ein 
Wappenflugblatt des Augsburger Verlags Melchior Kriegstein —  dessen 
Text von Kybele spricht — , ein anderes Wappenblatt von 1568 aus 
dem Verlag Philipp Ulhart (Augsburg), 1595 die Pyrs bei Welser-Wer- 
lich, Antiqua Monumenta (Frankfurt), während ein Wappenblatt aus 
den ersten Jahrzehnten des 17. Jahrh. in der Bibliothek Wolfenbüttel 
ein korinthisches Kapitell ohne den Frauenkopf zeigt.2 Entsprechend ist 
auf den Stadtmünzen der Kopf erst seit 1560 nachweisbar.3 —  Von 
dem oben erwähnten Stadtpyr von 1467 gibt es mehrere Abbildungen, 
so von Thomas Bäck aus der zweiten Hälfte des 17. Jahrh., oder von 
1720 den Kupferstich des Karl Remshard im Verlag J. W olff (Augs­
burg): beide ohne Frauenkopf; dagegen zeigt ein Kupferstich dieses 
Pyrs von Jakob Andreas Fridrich (1684—1751) ein korinthisches Kapi­
tell m it  Frauenkopf.

Aus all diesem dürfte klar werden, daß der mit der Mauerkrone dar­
gestellte Kopf nichts unverbrüchlich Bestehendes, nichts Altes ist, son­
dern erst eine Neuschöpfung der Zeit, die, wie wir sogleich deutlicher 
sehen werden, einer damals üblichen Cybelebegeisterung Rechnung tragen

1 ^gl. Chronik des Hektor Miilich (zum Jahre 1467) ( =  Chron. d. deutsch. 
Städte 22 [1892] 214).

2 Vgl. auch Fr. Roth, Das Aufkommen der neuen Augsburger Stadtpir mit 
dem Capital und dem Cisa- oder Cybelekopf um 1540 in Ztschr. d. Histor. Ver­
eins f. Schwaben u. Neuburg 35 (1909) 115 f.

3 Man vgl. das 10-Kreuzer-Stück in .D ie Saurmasche Münzsammlung“ 1892, 
Taf. XXI.



wollte. Veranlassung dazu scheint der Italiener Mariangelo Accursius ge­
geben zu haben, der 1530 zum Augsburger Reichstag kam und später 
ein Schriftchen über die Zirbelnuß verfaßte1, das in Humanistenkreisen 
umlief. Er stellte die Etymologie auf: cyrbelnuß videlicet pro C y b e 1 i s 
nux und sagt weiter: is enim fructus, quo facilius ex pinu esse cognos- 
catur et Cybeli, magnae matri sacer, columnae capitulo impositus est: 
tum, ut omnis ambiguitas tollatur, in unoquoque latere, ubi florem 
praecipue architecti veteres sculpere consuevere, ipsius deae capitis 
imago eminet turrim pro corona gestans. Nun wußten die Augsburger 
wenigstens, was ihr Stadtpyr zu bedeuten hatte, und man suchte das 
recht augenfällig zu machen. Seit 1544 setzt in dieser Richtung eine 
wahre Schwärmerei ein, derzufolge man überall das neue Wahrzeichen 
anbrachte. W ie Roth a. a. 0 . gezeigt hat, ging dies soweit, daß sogar 
eine Gegnerschaft in mancherlei Form sich geltend machte. Nebenbei 
sei bemerkt, daß es sich nicht, wie meist behauptet wird, bei der Dar­
stellung um die Zirbelkiefer (Pinus Cembra) handelt, sondern um einen 
Pinienzapfen (Pinus Pinea).2 Man sieht, mit der Cisa, die Accursius gar 
nicht einmal erwähnt, hat dergleichen nicht zu tun, vielmehr konnte nur 
durch fabulierende Gleichsetzung von Kybele und Cisa solch eine Be­
hauptung aufkommen.

W eiter steht zu hoffen, daß man zu größerer Klarheit kommt durch 
angebliche Cisaskulpturen, die von dem Stadtpyr unabhängig sind. Ge­
legentlich hat man als solche angesprochen eine noch vorhandene Ge­
sichtsmaske außen an der Vorderseite der Galluskirche3 (am „Gallus- 
bergle“), eine Steinplatte, leider ziemlich verwittert und z. T. sogar ab­
geschlagen. Ein ähnliches Stück aus Holzen, etwas größer, ebenfalls im 
Flachrelief, befindet sich im Augsburger Maximilianmuseum. Eine neuere 
Untersuchung von Ferri4 stellt diese Stücke als eine Entartung des 
klassischen Medusentypus in der römischen Provinzialkunst des 2. nach- 
christl. Jahrh. fest. Es scheint auch nicht so, als wenn man hierin immer 
ein Cisabild gesehen hat; jedenfalls tritt die Wertung des Galluskirchen­
bildes in der Literatur fast ganz zurück gegenüber dem gleich zu be­
sprechenden an St. Ulrich. Im 14. Jahrh. hat man es kurzweg „den 
Teufel“ benannt und in den Steuerregistern zu dieser Stelle eine Teufels­
fratze beigesetzt.5 Für uns war ja lediglich zu prüfen, ob eine beweis-

1 Vgl. Fr. Roth a. a. 0. 116 f.
2 Alban Voigt, Der Pinienzapfen im Augsb. Wappen, Bl. f. Münzfr. N. F. 4

(1927—29) 560. 3 Vgl. A. Vetter a. a. 0. 20.
4 Annali della R. Scuola Normale Superiore di Pisa, Serie II, Vol. I (1932) 

298. Für römischen Ursprung tritt ancb ein der Kreisheimatpfleger für Schwaben 
und Neuburg, Dr. Eberl in Obergünzburg (Briefl. Mitteilung).

5 Herberger, „Batfeld und Burgfeld in der Pfarrei Ehingen“, 23. Jahresber. 
d. Histor. Kreis-Vereins v. Schwaben u. Neuburg f. d. Jahr 1857, Augsb. 1858, 181.

2 4  R. Kohl



Die Augsburger Cisa — eine germanische Göttin? 25

kräftige Verbindung mit Cisa sich ergibt; die ist indessen nicht fest­
stellbar.

Das eben genannte Bild, einst am Predigthaus bei St. Ulrich (jetzt 
Evangelisch St. Ulrich B 44) eingemauert, war noch 1807 zu sehen1, ist 
seitdem aber verschollen, v. Seida a. a. O. beschreibt es als „ein altes, in 
Stein gehauenes Bild, das am Kopf und Hals mit Nattern und Schlangen 
umgeben, an der Stirn aber mit zwei Flügeln versehen ist. Sowohl Peu- 
tinger als Welser haben dies Götzenbild, von dem gesagt wird, daß es 
geweissagt habe, für die Medusa oder Empusa gehalten.“ Diese Berufung 
auf die Humanisten wirkt sich für die Bildbeschreibung nicht gerade 
günstig aus, wie man zugeben muß; denn Seida verfolgte keine archäo­
logischen Zwecke, und er hat wohl einfach übernommen, was er bei 
jenen vorfand. Aber an der Existenz des Bildes noch um 1807 zu zwei­
feln ist natürlich kein Grund.

Was wir eben lasen, deckt sich mit dem, was A. P. Gasser in seinen 
Annales civitatis ac rei publicae Augsburgensis (1576) schrieb2: Exstat 
sane supra Ulrichiani Auditorii valvas praegrandis ac lapidea facies, 
quam vulgus olim responsa Delphicis oraculis veriora dedisse ac caput 
simulachri Cisae eius fuisse persuasum habet; sed angues capillis collo- 
que impliciti alaeque geminae fronti annexae in diversum plerosque 
rapiunt, nam aut Medusae aut Empusae caput repraesentare videtur. 
Diese Worte gingen als Zitat in die Chronik des Marcus Welser und 
damit in deren deutsche Übersetzung, besorgt von E. Werlich (1595), 
über, und es wird hier sogar ein entsprechendes Bild des Kopfes bei­
gegeben. Wer freilich um die Bildbeigaben in humanistischen Druck­
sachen Bescheid weiß, wird nicht von vornherein von seiner Echtheit 
und Wirklichkeitsnähe überzeugt sein.

Was Clemens Sender in seiner Chronik (1535) bietet, kann hier 
außer Betracht bleiben, da es für das Bild nichts Wesentliches besagt. 
Er erwähnt dabei zwei Verse, die uns weiter unten noch beschäftigen 
werden (Quem male polluerat etc.), von denen Herberger a. a. 0 . 80 be­
hauptet, Sender habe sie dort noch selbst gelesen. Das braucht man 
aber Senders Worten nicht zu entnehmen. Dies nebenbei.

Die Deutung des Bildes als Medusa geht zurück auf Peutinger, Serm. 
conviv. 24. Er spricht von Cisa =  Isis, läßt sich aber beim Schreiben

1 v. Seida und Landensberg, Historisch - statistische Beschreibung alter 
Kirchen-, Schul-, Erziehungs- und W ohltätigkeitsanstalten in Augsburg (1$QT) 

Dr. Lieb vermutet, daß das Stück um 1710 beim Umbau von Evapg. 
St. Ulrich von dort entfernt wurde und in das kath. Ulrichskloster kam, dessen 
Prälat immer Herrschaftsrecht über Evang. St. Ulrich behauptet habe. Seida 
nennt nämlich als Ort des Kopfes „das vormalige St. Ulrichkloster“.

* Angeführt nach der Ausgabe in J. B. Menckenii Script, rer. Germ. I (1728) ' 
Sp. 1327.



2 6 R. Kohl

von seinem Neffen Christian Welser belehren, daß das Bild eine Medusa 
se i: me (d. h. Peutinger) super effigie lapidea vetustissima, aedibus sacris 
S. Udalrici praefixa admonet [Christianus] eam non esse Cisae, ut vulgus 
credidit, sed Medusae, cum sculptos habeat crines grossos vipereos, col- 
lum eius plectentes.

Die bei Gasser genannten kleinen Flügel an der Stirn, die ja bei 
einem Medusenhaupt zunächst überraschen, erwähnt er nicht. Allerdings 
war ihm eine genaue Beschreibung auch wohl nicht wichtig, da er das 
Bildwerk als bekannt voraussetzte, oder er hat sie nicht beachtet, weil 
sich das Bild ja ziemlich hoch —  super valvas —  befand.

Vor einigen Jahren habe ich selbst beiläufig versucht1, dies Bild
eiüem Kreis bestimmter Darstellungen zuzuweisen, wobei für mich eine
noch ältere Beschreibung maßgebend war, und zwar die Meisterlins in 
seiner Augsburger Chronik von 1456.2 Er hat eigens ein Kapitel von

der Cisa, die er mit Ceres gleichzu­
setzen sich bemüht, denn Augsburg 
liege inmitten reicher Kornländer,
außerdem habe sich am Schiff der
Ceres eine geflügelte Schlange befun­
den. Es heißt darin: Also main ich, 
sy habent auch mit dem wort getan, 
das sy Ciza für Ceres sprechen oder 
Cyzaris für Cereres. Und wider das 
so möchst du sprechen: War vmb 
denn das staine haupt, das noch vor­
handen is t3 vnd Ciza sol sein, mit 
nattern vmb den halß wärt gemalt vnd 
flügel zu dem haupt? Dem ich ant-

wurten mag also: das die nattern der hellischen göttin, die in latein
Furien werdent genant, an ir haupt werdent gemalt vnd nit Cereri, 
doch so wolten die Vindelici ain gedächtnuß han von dem auß tayllen 
des korns, wie sy das hett außgeschickt auff nattern, die flügel hetten, 
alz der hayden gedieht sagt. Dar vmb so liessend sy ir nattern an den 
halß malen, die klain flügel hetten, die da hinder dem haupt auff gand 
vnd den nattern zu gehörent. Doch so sag ich das nicht für die war-
hayt, sunder ich rede, sam ob es etwas geleich dar zu sey.

Man sol sy auch nit malen mit blossen schultern, den also maleten
1 R. Kohl, Das Melusinenmotiv. Eine symbolgeschichtliche Studie zur 

Sirenen-, Erd- und Sündendarstellung, Bremen 1934, 35.
* Joachimsohn, Die humanistische Geschichtschreibung in Deutschland. 

Heft 1: Sigismund Meisterlin, Bonn 1895, 295.
8 Vgl. auch Chroniken d. deutsch. Städte 4 ( =  Chroniken d. schwäb. Städte 1) 

(1865) 281.

Abb. 2. Kapitell mit ErdendarstelJung von 
St. Andre in Bordeaux.



Die Augsburger Cisa — eine germanische Göttin? 27

die hayden iren ab- 
gott Martern, den 
sy für ain gott des 
streittes hielten, zu 
ainem zaychen, das 
ain yedlicher käck 
man sich soll vmb 
sein vatterland 

käcklich in dem 
streitt geben.

Dies letztere 
bringt der lateini­
sche T ext1 mit den 
Worten: depicta
est nuper pene nu- 
dato, male quidem, 
pectore. Hier wird 
auch klar, was er 
unter „der hayden 
gedieht“ versteht: 
es sind Erwähnun­
gen der Furien bei 
Yergil, Claudian 
und Ovid, die für 
unsere Sache nichts 
besagen.

Hieraus ergibt 
sich ein neues Bild.
Die Flügel hätten also nicht am Kopf gesessen, sondern den Schlangen 
zugehört, und von der Entblößung der Brust war er anscheinend pein­
lich berührt.

Diese Gesichtspunkte bewogen mich an der genannten Stelle, dies 
Bild für eine Erden- oder Luxuriadarstellung in Anspruch zu nehmen. 
Das Motiv kommt in mannigfacher Abwandlung vor, stammt aus der 
französischen Plastik und findet sich nicht selten auch an romanischen 
und gotischen Kirchen in Deutschland. Als Beispiel bringe ich (Abb. 2) 
ein Kapitell von St. Andre in Bordeaux, wo allerdings die Erde ganz- 
figurig dargestellt ist.2 Dem Cisabild, das Meisterlin entwirft, dürfte 
vielleicht noch mehr eine Erdenplastik an der Münsterkirche zu Her­
ford i. W. (Abb. 3) entsprechen, wo Drachen an den Brüsten der Frau

1 Joachimsohn 295.
4 Entnommen dem Bulletin monumental XI (Paris 1845) I77f.  m. Taf.



28 R. Kohl

saugen und ihrerseits wieder ihrer Brut Kraft und Nahrung spenden. 
Zu den Ohren der Frau hin erstrecken sich wolkenartige Gebilde, die 
rätselhaft sind und noch der näheren Erklärung harren. Man begreift 
aber leicht, daß sie bei geringer Variation als Flügel am Kopf der 
Frau oder gegebenenfalls als Flügel der Drachen — mit denen sie 
bei der Herforder Skulptur nichts zu tun haben — angesehen werden 
konnten.

Diese Deutung des Bildes, die ich dort mit Vorbehalt und Hinweis 
auf die anderen als Cisa angesprochenen, bereits erwähnten Gesichts­
masken gab, möchte ich hier noch weiter einschränken, und zwar aus 
zwei Gründen. Meisterlin, der z. B. aus der Erwähnung der Genaunen 
bei Horaz (Od. IV 14, 10) kurzweg zu anderen noch einen weiteren 
alten Stadtnamen für Augsburg, Gennaunia, konstruiert1, hat mit seinen 
geflügelten Schlangen offenbar zu sehr im Banne seiner Cereshypothese 
gestanden. W ie kümmerlich es um seine eigenen Cisaforschungen aber 
bestellt war, das wird uns der folgende Teil, der der literarischen Cisa 
gilt, ja noch zur Genüge lehren.

Der zweite Grund liegt darin, daß der bei Welser-Werlich abgebil­
dete Kopf, dessen Naturtreue oben zunächst mit einem Fragezeichen 
versehen wurde, der ja aber den literarischen Angaben, abgesehen von 
Meisterlin, entspricht, tatsächlich durch einen Fund seine Bestätigung er­
halten hat. Dieser wird von Dr. Eberl2, Dr. Lieb und Ferri (a. a. 0 .) als 
ein Stück bezeichnet, das ebenso wie der Kopf von Holzen sicher römi­
scher Provinzialkunst zuzuschreiben ist. Seit 1931 befindet es sich im 
Augsburger Maximilianmuseum und erscheint in der Literatur (so bei 
Ferri, auch bei mir im Melusinenmotiv S. 36) sowie in der Museums­
katalogisierung als Medusakopf von Langenneufnach. Nachforschungen 
von Dr. Lieb haben aber ergeben, daß er nicht von dort stammt, son­
dern aus dem Friedhof des nahegelegenen Dorfes Wollmetshofen. Hier 
war er als Sockel eines (nach des Steinmetzen, der ihn fand, Angabe 
mindestens hundert Jahre alten) eisernen Grabkreuzes in die Erde ein­
gesenkt. Oben ist in den Kopf daher ein Standloch eingehauen, und 
unten soll sich — was bei der jetzigen Aufstellung im Museum nicht 
sichtbar ist —  ein großes altes Zapfenloch befinden, so daß sogar das 
denudatum pectus nicht ganz außer dem Möglichkeitsbereiche läge. Diese 
Plastik (Abb. 4) hat nun unverkennbar die beiden Flügel am Kopf. —  
Ähnliche Stücke sind auch anderwärts nachweisbar, beispielsweise in

1 Joachimsohn a. a. 0 . 47 und 296.
2 Dr. Eberl hatte die dankenswerte Güte, auf die Angaben bei Raiser, Der 

Oberdonaukreis unter den Römern I (1830) 35f.; II (1832) 73 Taf. X u. a. auf­
merksam zu machen.



dem Trierer Provinzialmuseum1, so daß 
jeder Gedanke an eine landschaftliche 
Besonderheit in sich zusammenbricht.

Es scheint nicht ausgeschlossen, daß 
in diesem Kopf von Wollmetshofen „der 
groß steinerin Götz“ vorliegt, von dem 
Welser in seiner Chronik, Gasser fol­
gend, sagt, „so noch auff heutigen Tage /  
vber dem Thor S. Vlrichs Kirche zu 
sehen /  Cisae Bildnuß seyn soll /  vnd vor 
Jaren geweissaget haben“. Ist er es aber 
nicht, so sah er ihm entweder gleich 
oder bot allenfalls eine den Erdendar­
stellungen verwandte Form: in all die­
sen Fällen werden wir eine echte Be­
ziehung auf ein vorchristliches Cisabild 
ablehnen. Daß aber eine unverstandene und auffällige Plastik mit dem 
vorliegenden Cisanamen in Verbindung gebracht wurde, ist durchaus 
begreiflich.

So bleibt als letzte der Darstellungen ein Bild, gemalt von Hektor 
Mülich 1457 für seine Verdeutschung von Meisterlins Augsburger Chro­
nik (Abb. 5).2 In einem kleinen Gebäude knien vier Personen um eine 
Säule, die das vergoldete Standbild der Göttin trägt. Sie ist gänzlich 
unbekleidet, in der Rechten hält sie einen Speer, links einen Schild, der 
seltsamerweise Gesichtszüge zeigt. Nach der einleuchtenden Vermutung 
von Prof. Weinreich ist hier das Gorgoneion, das sich so oft auf antiken 
Schilden befindet, zur fratzenhaften Gesamtform des Schildes entwickelt. 
Um eine Schulter und den Hals windet sich eine nach oben züngelnde 
Schlange; das Haupthaar ist flammenartig emporgerichtet. Hierin mehr 
als ein fröhliches Stück Fabulierkunst der Zeit sehen zu wollen, wird 
niemandem in den Sinn kommen.

Zusammenfassend glaube ich sagen zu dürfen, daß das archäologische 
Material zur Annahme einer Cisa in keiner W eise verpflichtet.

Das Problem der literarischen Cisa ist mannigfach durchgearbeitet. 
Es wird sich hier um eine kritische Überschau handeln müssen, bei der 
es die Hauptpunkte herauszustellen gilt. Wesentlich Neues kann ich nur 
an einer Stelle beibringen.

1 Hettner, Die röm. Steindenkmäler des P r o v .-Museums zu Trier (1893), 
Nr. 708; vgl. auch Nr. 263.

* In der Augsburger Stadtbibliothek, Cod. Haider 1, fol. 25. Mit frdl. Er­
laubnis der Direktion wird das Bild hier zum ersten Male wiedergegeben.

Die Augsburger Cisa — eine germanische Göttin? 29

Abb. 4. Medusakopf von Wollmetshofen.



30 R. Kohl

Abb. 5. Cisatcmpel (Buchillustration des Hektor Mülich).

Eine Wiener Handschrift des 11. Jahrh. und einige spätere bieten 
unter dem Titel Excerptum ex Gallica historia1 den phantastischen Be­
richt, es sei eine Stadt Cizaris von den Römern samt Hilfsvölkern be­
lagert worden, und zwar vom 1. August ab; am 59. Tage danach, also 
am 28. September, gerade am Festtag der Landesgöttin Cisa, sei das 
römische Heer jedoch vernichtend geschlagen worden. Diese Stadt, liest 
man da, heiße nach der Göttin Ciza, deren Name noch an einem Hügel

1 Herausgegeben u. a. Mon. Germ. Hist. Scr. XXIII (1871) 385f.; J. Grimm,
Deutsche Mythologie l 4 (1875) 242f.; Clemen, Fontes historiae religionis Ger-
manicae, Berlin 1928, 53.



hafte, auf dem einst ihr Tempel stand. — Der Bericht mag um das 
Jahr 1000 verfaßt sein.

Alles, was nun in dieser Schilderung irgendwie eine geographische 
Bestimmung zuließ und unbenannt geblieben war, ist in der ältesten 
Handschrift von derselben oder fast gleichzeitiger Hand glossiert, und 
zwar mit Namen, die der Augsburger Gegend entnommen sind. Da, wo 
die Höhe mit dem Tempel erwähnt wird, ist beigefügt: usque hodie ab 
incolis Cizunberc nominatur.

Leider ist nun die ganze Nachricht völlig unhistorisch, und ein 
gründlicher Kenner, J. Miedel, hat geradezu behauptet *, sie erwecke den 
Eindruck, als sei sie eigens erfunden, um für bestimmte Namen der 
Gegend um Augsburg eine Erklärung zu bringen. Hierbei ist aller­
dings nicht klar, warum dann die Namen dem Text nicht gleich ein­
gefügt, sondern erst später zugesetzt sind. Aber darin mag ja gerade 
der Beglaubigungstrick bestehen.

Dieser alte Bericht bat nun, mittel- oder unmittelbar, schon den 
Vorläufern der älteren Humanisten Vorgelegen, und sie werden es nicht 
müde, darauf hinzuweisen: Andreas von Regensburg (um 1420), Küchlin 
in seiner Reimchronik (um 1440), während Meisterlin (1456) an Cisas 
Existenz zweifelt, sie dann aber, wie wir bereits sahen, mit Ceres iden­
tifiziert. Sehen wir von anderen ab, so ist noch beachtlich, daß Peu- 
tinger Cisa mit Isis und den Zisenberg mit Isenberg =  Eyssenberg —  
von dem weiter unten die Rede sein wird — gleichsetzte in Anlehnung 
an Tacitus2, was neue Verwirrung schuf. Späterhin mehren sich die 
Zweifel an dem Dasein einer Göttin Cisa, nachdem in der bereits er­
wähnten Gleichsetzung mit Kybele wohl der Höhepunkt der W ert­
schätzung überschritten war, ja man stößt auf völlige Ablehnung wie 
bei Marcus Welser.

Schon in der Einleitung ist gesagt, daß die Frage nach der Göttin 
neue Bedeutung gewann durch das Ansehen Jacob Grimms, der in seiner 
M ythologie3 erklärte, all der Unsinn hebe den Wert der merkwürdigen 
Überlieferung nicht auf. Infolgedessen hielt er an einer swebischen 
Göttin Cisa fest, lehnte jedoch eine Verbindung mit Isis ab. Es möge 
wohl ein weibliches Gegenstück zu Ziu hierin zu sehen sein, und der 
Stadtname Cisara sei vielleicht Mißverständnis oder Neubildung aus 
Cisae ara.

1 „Augsburgs Namen im Verlauf seiner Geschichte“ im Archiv f. d. Gesch. 
d. Hochstifts Augsburg 5 (1916—19) 92 f. — Vgl. auch M. Hertz in Ztschr. f. 
deutsch. Altert. 10 (1856) 291 f.

1 Germ. 9: pars Sueborum et Isidi sacrificat.
s Deutsche Mythologie l 4 (1875) 242f.

Archiv für Religionswissenschaft XXXIII. 1/2 3

Die Augsburger Cisa — eine germanische Göttin? 31



3 2 R. Kohl

Einen fast tödlichen Stoß versetzte der Cisa indessen ein kurzer 
Beitrag von Joseph Bachlechner, der1 den Namen Ciesburg aufgespürt 
hatte und ihn als Ziwesburg =  Burg des Ziu erklärte, dem ein Ziwestag 
=  Zistag =  Dienstag zur Seite stehe. Aus Cieseburg habe man die weib­
liche Gottheit konstruiert.

Dies klang überzeugend. Als ihm aber J. Miedel a. a. O. kritisch 
nachging, stellte es sich leider als nicht stichhaltig heraus. Aus vielen 
Parallelhandschriften geht nämlich hervor, daß neben ciesburc oder 
ciesborc ganz andere Lesarten stehen, die es wahrscheinlich machen, 
daß lediglich ein Schreibfehler, ein Verlesen aus acsburc oder oesburc 
( =  ogesburg)2 vorlag. Damit fällt der „hieratische Name“ des alten 
Augsburg und, wie Miedel meint, die letzte Stütze der Göttin Cisa. 
Denn auch den oben erwähnten Stadtnamen Cizaris läßt er nicht als 
echt gelten. Auch ihn sanktionierte nach seiner Ansicht nur ein Irrtum, 
ein Verlesen auf einer der alten Weltkarten, wo vielleicht der Flußname 
Isara dicht hinter einem Augusta c[ivitas] stand; der schon erwähnte 
Zitzen- oder Zintzenberg am Lechhang östlich von St. Ulrich habe dann 
die Lesung Cisara =  Cisae ara nahegelegt. Wenn aber die ältere Form 
nicht Cisara, sondern Cizaris laute, so könne nach Miedel die Karte auch 
wohl statt Isara die (anscheinend heute nicht mehr nachweisbare) Form 
Isaris geboten haben, eine Parallelität, die sich auch bei ändern Namen 
nachweisen läßt.

Diese letzte Deutung ist zwar geistreich, aber man darf wohl zwei­
feln, ob sie überall Beifall gefunden hat. Wenn das Exzerpt, das die 
älteste Erwähnung des Namens Cizaris bietet, gerade von einem orts­
kundigen Manne geschrieben ist, wie ja außer Zweifel steht, so ist 
nicht ersichtlich, warum er einen offenbaren Irrtum nicht berichtigt hat. 
Die Erwähnung Cizaris oder Cisara ist ja selten, und der Name läßt 
sich stets, soviel ich sehe, irgendwie auf die Historia Gallica zurück­
führen. Praktische Bedeutung hat er nicht gehabt; urkundlich ist er 
nicht belegt. Er wird, wie später Gennaunia, eigens für unsere Stelle 
zur Erhöhung des heimatlichen Ruhms erfunden sein; aber daß er an­
dererseits keine Beziehung zu Cisa haben könne, das wird man nach dem 
von Miedel Vorgebrachten nicht mit Bestimmtheit behaupten können.

Was will das sonderbare Exzerptum? Sein Verfasser hat sich offen­
bar aus Lokalpatriotismus zu einer Fälschung verführen lassen. „Aus 
dem Schatze seiner Gelehrtheit und aus Volksüberlieferung, an Örtlich­
keiten und am Brauch seiner Zeit boten sich ihm Namen und Erschei­
nungen dar, die ihn zu Vermutungen und Verknüpfungen anregten.“ Er

1 Ztschr. f. deutsch. Altert. 8 (1851) 587 f.
* J. Schnetz, Archiv f. d. Gesch. des Hochstifts Augsburg 5 (1916— 19) 660



wollte wohl „eine Art römischen Gegenstücks zur Ungarnschlacht“. Da­
bei „band er sich die Maske des römischen Schriftstellers vor“. Gedacht 
hat er offenbar an die Varusschlacht, für deren Ortsbestimmung man 
damals ja ganz im Dunklen tappte. A. Schröder, dessen Abhandlung 
»Das Kirchweihfest und die Patrozinien des Domes zu Augsburg“ 1 die 
eben gebrachten Anführungen entnommen sind, hat nun eine sehr ein­
gehende Untersuchung über die Art angestellt, wie der Exzerptor die 
Beglaubigung seiner Behauptungen sich zu schaffen bemühte. Er kommt 
zu dem Schluß, die namentliche Einführung der Cisa beweise, daß er 
nicht an volkstummäßige Überlieferung angeknüpft, vielmehr Cisa wie 
Cisaris frei aus Cisenburg erfunden habe, während ihm die Tatsache 
eines großen alemannischen Festes, freilich durch das spätere Kirchweih­
fest des Domes überlagert, volkstummäßig vorlag.

In den Ergebnissen stimme ich Schröder zu; nicht ganz überzeugt 
bin ich von der Beweiskraft seines Gedankenganges. Die sehr kritische 
Art Schröders würde beweisend sein, wenn der Verfasser des Exzerpts 
ein ebenso kritischer Kopf gewesen wäre. Das war er aber nicht, viel­
mehr ein phantastischer Mensch. Er brauchte, wie bereits gesagt, eine 
Benennung für die alte Siedlung vor dem Namen Augusta Vindelicorum. 
So wird er sich Cisaris erfunden haben nach dem Namen Cisas. Daß 
aber ebenso der Name der Göttin Erfindung sein m ü s s e ,  weil er bei 
volksmäßiger Überlieferung ihn ebensowenig hätte zu beglaubigen 
brauchen wie den des Verres oder den 1. August (der tatsächlich seit 
jeher ein „Geschichtstag erster Ordnung“ für Rätien war), dies heißt 
dem Verfasser wirklich zuviel Zutrauen. Wenn er für die Teilnahme des 
Titus Annius am Kampf es sich hat entgehen lassen, Anhausen als ge­
gebenen Beleg zu zitieren, so ist das in Schröders Augen ein vorteil­
hafter Zug: frei von Pedanterie habe er sein übliches Verfahren durch­
brochen. Bei der Cisa aber erweckt ein Abweichen gleich „die ungün­
stigste Meinung über die Beweiskraft der Beglaubigung“!

Schröder würde diese Kleinigkeit wohl kaum so superlativisch aus­
gewertet haben, wenn nicht etwas anderes als Stütze daneben stände. 
Und hier liegt tatsächlich ein starkes Bedenken.

Das Exzerpt hat bei der Namenerwähnung Cizaris als Beifügung am 
Rande ein Distichon:

Quem male polluerat cultura nefaria dudum,
Gallus monticulum nunc tibi, Ziza, tulit.

All diese Zusätze sind in dem Chronicon Urspergense2 bei der 
Wiedergabe des Abschnitts kurzerhand in den Text aufgenommen worden,

1 Arch. f. d. Gesch. d. Hochstifts Augsburg 1926, 233 f.
1 Ebenfalls bei Grimm, D. M. I4 244.

Die Augsburger Cisa — eine germanische Göttin? 3 3

3*



3 4 R. Kohl

ja unsere Verse werden dort als eine Steininschrift bezeichnet.1 Das 
ist natürlich müßige Erfindung, die dadurch nicht glaubwürdiger wird, 
daß manche der Humanisten sie nachsprechen.

Der Wortlaut der Verse ist in der Überlieferung nicht ganz einheit­
lich (z. B. hunc statt nunc; Zizera statt Ziza); es wird aber klar, daß 
der hl. Gallus der Cisa die Stätte ihres schändlichen Kultus fortgenom­
men habe. Nun befindet sich der Gallusberg etwa zwei Kilometer nörd­
lich von der Stelle, die Zitzenberg hieß. Beides sind Teile eines durch­
laufenden Terrassenzuges, der als alter Uferrand des Lech anzusehen 
ist. Der Geländeabfall wird durch eine Reihe von Bergstraßen in ein­
zelne an sich kaum gesonderte Teile zerlegt, die alle die Bezeich­
nung ,,-berg“ tragen. Zwischen Zitzen- und Gallusberg liegt nun auch 
noch ein „Eisenberg“ , den man —  entsprechend wie Aventin2 aus 
der Isis eine Frau Eisen machte — um 1500 ebenfalls mit Cisa in 
Verbindung brachte und mit dem Cizunberg identifizierte.3 Dies be­
weist, wie auch Schröder es ausspricht, daß keine volkstummäßige Über­
lieferung, auch nicht zur Zeit des Anonymus, über die Kultstätte be­
standen hat.

Aber wieder bleibt ein Bedenken. Wenn ein Kenner der Örtlichkeit 
die Cisa frei erfand nach einem etymologisch ganz anders zu deutenden 
Cisenberg, warum mühte er sich mit zwei Glossen ab, von denen eine 
der ändern nur Abbruch tun kann? Er muß zum mindesten in gutem 
Glauben gehandelt haben mit seiner Cisaangabe: er fand bereits zwei 
Gegebenheiten vor, die er nicht mehr als widerspruchsvoll empfand: 
den Bergnamen und eine Überlieferung, daß der hl. Gallus einem ale­
mannischen Kult den Boden entzog.

Welcher der beiden Stätten (hier Cisen-, dort Gallusberg) der Vor­
zug zu geben ist, wenn man an der Existenz einer Cisa festhalten will, 
ist nicht zu sagen. Es ist auch durchaus im Bereich der Möglichkeit, 
daß auf dem Höhenzuge mehrere Heiligtümer gelegen haben.

Wäre nicht dies eigenartige Exzerpt, das ja als geschichtliches Do­
kument nichts besagt, sondern nur Fabeleien bietet, so würde niemand 
in Cisa etwas anderes als eine Gelehrtenerfindung gesehen haben. Alles 
in allem bleibt darin aber auch nicht mehr als einzig der Cisenberg be­
stehen; der Stadtname Cizaris läßt sich in keiner W eise halten, die 
Verse besagen für das Dasein der vorausgesetzten Cisa nichts. Sehen 
wir uns also in der übrigen Literatur um.

1 „in quo postmodum in lapide exsculpti ln versus sunt reperti“.
* Bayer. Chron. I c. 40 ( =  Sämtl. Werke IV 1 [1882] 118).
3 In Wirklichkeit kommt der Name daher, daß hier der Rat 1407 unter­

irdische Gefängnisse, „die Eisen“ genannt, anlegen ließ.



Die Augsburger Cisa — eine germanische Göttin? 3 5

Eine vom Exzerpt unabhängige Erwähnung bietet Berthold von 
Regensburg, wo er die Abgötterei der alten Zeit schildert1: Iupiter 
et Hercules Rome, Dyana in Grecia, Astaroth in Bawaria, Venus in 
Suevia (oder in einer ändern Handschrift: in Augusta Sueviae). Der 
Name Cisa wird also gar nicht erwähnt! Und woher seine Kenntnis 
der Venus? Schon Schönbach hat bewiesen, daß das der Legende der 
hl. Afra in Augsburg entnommen ist, die bereits vor dem Exzerptum 
bestand. Es heißt da z.B. in einem Gespräch der Mutter Afras2: parentes 
mei genere Cyprii fuerunt (weil Cypern die Insel der Aphrodite war!) 
et inde venerunt cum sacris Veneris. Et Venus coli non potest nisi ab 
his feminis, quae fuerint fornicatae. Ideo ego denique filiam meam sacris 
Veneris consecravi, quasi deae Veneri servituram, et de opere meretricio 
placituram in prostibulo manere permisi usw. Von hier aus gewinnen 
die Worte der Inschrift cultura nefaria vielleicht noch ihren besonderen 
Sinn! Daß einem speziellen Venuskult der St. Afra nichts Positives zu­
grunde liegt, ist klar. Man hat wohl (so vermutet auch Schönbach) den 
Namen Afra mit Aphrodite in Verbindung gebracht.

Die nächste Kunde gibt Andreas Presbyter aus Regensburg im Chro- 
nicon generale (um 1420). Diese Stelle ist wenig beachtet worden; ich 
gebe sie daher wörtlich®: Augusta namque tribus nominibus invenitur 
appellata. Vocabatur namque Cycza ab ydolo Veneris Cycza de Cypro 
insula illuc translato, quod in eadem urbe in loco, qui adhuc dicitur 
Cyczzenberg (andere Handschriften: Cycznberkch, Cyczenberg, Citzen- 
perg), ob reverenciam pro dea colebatur. Unde beatissima martir Affra 
quondam Veneris cultrix precipua de Cypro insula cognoscitur oriunda. 
Der andere Name, fährt er fort, sei Vindelicia, später Augusta. Zu den 
Namenformen bemerke ich beiläufig, daß cz vielfach den Laut z ver­
körpert, weil mit z in einigen Gegenden das weiche s bezeichnet wird.4 
Was Andreas vorher bringt, beweist seine Bekanntschaft mit dem Ex­
zerptum. Ihm verdankt er daher den Hinweis auf den Zisenberg. Wenn 
er aber den Namen mit dem Kultbild der Venus in Verbindung bringt, 
so scheint er, von der Passio St. Afrae mit der Cypernerwähnung her­
kommend, hier eine Etymologie gesehen zu haben, die uns befremdet.

Und doch, wer will sagen, ob nicht hier ein Stück Wahrheit steckt? 
Ist der Anonymus des Exzerpts vielleicht selbst nur getäuscht? Könnte 
nicht etwa in der Zyzera des Distichons — das dann allerdings zwei

1 A. E. Schönbach, Stud. z. Gesch. d. altdeutsch. Predigt in Wiener Sitz.- 
Ber. phil.-histor. Kl. 142 (1900) 7 f.

* AASS 6. Aug. 55 f.
3 Andreas von Regensburg, sämtl. Werke, hrsg. von G. Leidinger ( =  Quellen 

u. Erörter. z. bayer. u. deutsch. Gesch. N. F. 1), München 1903, 7.
* Wattenbach, Anleitg. z. lat. Paläographie, Leipzig lö69, 20.



3 6 R. Kohl

Hexameter voraussetzen würde — Cypria, Cythera o. ä. als Beiname der 
Venus verborgen sein, vielleicht in einer entstellten oder verlesenen 
Form? Natürlich liegt mir fern, dergleichen als d ie  richtige Erklärung 
hinzustellen. Es soll nur einmal die Möglichkeit erwogen werden, daß 
von der nefaria cultura der Aphrodite zur heidnischen Anbetung einer 
heimatlichen Göttin, oder besser von dem ydolum Cypreum zu Cysa für 
das Zeitbewußtsein kein weiter W eg war. Es ist doch wohl beacht­
lich — den Hinweis verdanke ich wiederum Dr. Lieb —, daß die Stadt­
beschreibung von 1700 der Angabe „am Zitzenberg“ beifügt: „so man 
nennt Affrawaldt“. Dazu schreibt Chr. J. H aid1: „Der Ursprung dieser 
Benennung dürfte im 10. und 11. Jahrh. zu finden sein, wo dieser Stadt­
teil noch mit Holzgrund überwachsen war. So viel ist indessen gewiß, 
daß die Gebäude daselbst in der zweiten Hälfte des 14. Jahrh. entstan­
den sind und daher nur noch der Name ,Afrawald1 als ehrendes Denk­
mal der grauen Vorwelt übrig geblieben ist.“ Die Straße heißt noch 
heute so; ganz in der Nähe liegt die kleine Afragasse.

Unbedeutend für unsere Frage ist die Reimchronik des Küchlein 
(um 1 4 4 0 )2, lediglich Versifizierung der alten Fabeleien. Dagegen ist 
ein Lichtblick Meisterlin, der anscheinend der Gestalt, die sich uns ins 
Nichts zu verflüchtigen droht, mit besonderem Spürsinn nachgegangen 
ist und tatsächlich Dinge bringt, die man bei seinen Vorgängern nicht 
lesen kann. Es heißt bei ihm im Index monasterii S. Udalrici et Afrae 
(1 4 8 3 )8, man habe ihr Horn mit Met gefüllt aufgestellt und daraus 
einzeln gespendet (Ea [sc. urbs] olim dicebatur a dea Cereris Zizara 
barbarico ritu, nam eam religiosissime colebant, festo die, qui erat ante 
penultimam septembris, instituto, dextre illius cornu plenum ydromello — 
vulgariter met ab ydro, aqua et melle — ponentes ex eoque singuli li- 
bantes pro fructibus copiose iam collectis iubilantes). Dasselbe bringt, 
nur noch etwas weiter ausgeführt, Felix Fabri4 (1488); allerdings nennt 
er die Göttin Fortuna und verlegt ihr Fest auf Ende November.

Nun hat bereits Joachimsohn5 für Meisterlin festgestellt: „Benutzt 
ist Wilhelm von Malmesbury (De gestis Anglorum M. G. Ser. X  [1852] 
466), der dasselbe von einer Göttin Fortuna berichtet, welche die Vin- 
delici verehrten.“ Wir dürfen hinzufügen, daß Fabri sein Wissen aus der 
gleichen Quelle schöpfte, ja sie sogar so wörtlich abgeschrieben hat, daß 
die genaue Anführung sich hier erübrigt. W ie die Bekanntschaft mit

1 Historische Nachweise über die ursprüngliche Benennung aller Straßen, 
Plätze usw. in Augsburg 1833, 1.

* Chron. d. deutsch. Städte 4 (1865) 347.
s Meisterin a. a. 0 . 133.
4 Historiae Suevorum lib. I c. 11 (ed. Goldast in Suev. rer. script. 1605, 11).
6 Meisterlin 133.



der Handschrift zustande kam, ist nicht ganz klar; Joachimsohn ver­
mutet, daß Meisterlin sie im Elsaß kennengelernt hat.

Somit scheint uns in diesem Willelmus ein neuer Zeuge für den 
Cisakult zu erstehen, der sein Wissen aus uns nicht weiter feststellbaren 
Quellen hat. Hierbei ist aber leider bisher ganz übersehen worden, daß 
Meisterlin wie Fabri einem groben Irrtum zum Opfer gefallen sind, wobei 
sogar der Verdacht besteht, daß Meisterlin, der aus November kurzerhand 
der lokalgeschichtlichen Gegebenheiten halber September macht, bewußt 
eine Fälschung vorgenommen hat. Zwar spricht Wilhelm von Malmesbury 
von einer Fortuna Vindelicorum in dem Kap. II 189 De Henrico impera- 
tore, aber daß Heinrich III. gegen die Augsburger zu Felde gezogen sei, 
ist doch bisher nie festgestellt worden. Wenn es hier heißt, er habe Vin- 
delicos et Leuticios unterworfen, so sind damit nicht die Augsburger ge­
meint, sondern die Wendelici, die Wenden, wie auch die Anmerkung in den 
Monumenta richtig erklärt Vindelicos =W enedos. Es sei zur Klarstellung 
der Abschnitt hierher gesetzt.

Erat imperator multia et magnis virtutibus praeditus et omnium pene ante 
se bellicoeisaimus, quippe qui etiam Vindelicos et Leuticios subegerit ceterosque 
populos Suevia conterminos, qui usque ad hanc diem soli omnium mortalium 
paganas auperstitiones anhelant. Nam Saraceni et Turchi Deum creatorem 
colunt, Mahumet non Deum, sed Dei prophetam aestimantes. Vindelici vero 
Fortunam adorant; cuius idolum loco nominatiasimo [in eminentiaaimo Fabri] 
ponente9, cornu dextrae illius componunt plenum potu illo quod Graeco voca- 
bnlo ex aqua et melle hydromellum vocamus . . . Unde ultimo die Novembris 
mensia in circuitu sedentea in commune praeguatant; et si cornu plenum in- 
venerint, magno strepitu applaudunt, quod eia futuro anno copia cornu respon- 
aura sit in omnibus; ai contra, gemunt. Hos ergo ita Henricua tributarios 
effecerat, ut omnibus aolempnitatibus quibus coronabatur, reges eorum quatuor 
lebetem quo carnes condiebantur, in humeris suis per anulos quatuor vectibus 
ad coquinam vectitarent.

Durch diesen Umstand wird ganz besonders klar, wie schlecht es um 
die Cisaüberlieferung in Augsburg selbst bestellt war. Denn was W il­
helm von Malmesbury berichtet, ist glaubhaft; es berührt sich mit än­
dern, unabhängigen Nachrichten vom slawischen Kult. Mit der Cisa aber 
besteht keine Verbindung. Damit brechen ähnliche Fabeleien nach Mei­
sterlin — z. B. über die angebliche Orakelkraft des Bildes am Prediger­
haus bei St. Ulrich — in sich zusammen. Nach ihrer meist unkritischen 
Art haben die Humanisten immer wieder einer vom ändern abgeschrie­
ben. Und daß man stets die gleichen Dinge auftischte, ist begreiflich, 
wenn man an den Heimatstolz dieser Leute denkt, die vor ändern 
Städten damit etwas voraus haben, ein möglichst hohes Alter beweisen 
wollten, die ja sogar in den Gründungssagen der Stadt unmittelbar an 
Troja oder die Amazonen anknüpften!

Die Augsburger Cisa — eine germanische Göttin? 37



38 R. Kohl

So bleibt noch einiges Volkskundliche zu prüfen. Es sei hier eine 
persönliche Bemerkung gestattet. Die Arbeit ging ursprünglich von den 
Angaben bei Meisterlin aus, und solange diese als gültig gewertet wur­
den, schien dem Verfasser die Existenz der Cisa zwar nicht zu beweisen, 
immerhin aber als möglich zu erweisen. Als sich aber der hier klar­
gelegte Irrtum Meisterlins ergab, da nahm gerade auch das, was an 
Volkskundlichem beigebracht werden kann, ein wesentlich anderes Aus­
sehen an, und es bleibt tatsächlich nichts Überzeugendes.

Die ganze humanistische Überlieferung erwies sich uns als Wirrsal 
und Irrtum; ungeklärter Rest sind lediglich die Angaben des Exzerptums. 
Der alte Name Cisenberg (oder Zitzenberg, auch Zintzenberg) bleibt nach 
wie vor bestehen. Urkunden nennen ihn schon um 1300. Daß er das Dasein 
einer Cisa erfordere, ist unmöglich zu behaupten, wenn auch Miedels 
Namensdeutung als „Berg, auf dem Zeisige nisten“ oder (bei kurzem i) 
„Berg mit der Form einer mamma“ nicht durchaus befriedigen. — Über 
den Eisenberg ist schon gesprochen, und auch der zwischen Zisen- und 
Eisenberg gelegene Butzenberg, auf den Herberger1 aufmerksam machte, 
weil dort allerlei Poltergeister ihr Wesen getrieben haben sollen, ist 
nicht beweiskräftig.

Das Exzerpt bietet noch eine andere beachtliche Angabe. Es läßt 
die Römerkämpfe mit dem 1. August beginnen, d. h. dem den Augs­
burgern aus Horaz carm. IV 14, 34 und Oros. VI 19 wohlbekannten 
Datum des Drusussieges im rätischen Kriege. Wenn es nun den Kampf 
nach 59 Tagen beendet sein läßt, so spricht alle Wahrscheinlichkeit 
dafür, daß auch hierin eine ortsgeschichtliche Anspielung verborgen 
liegt. Tatsächlich feiert Augsburg gerade am 28./29. September das Fest 
der Domweihe; auch die Herbstmesse der Stadt, die St. Michaelisdult, 
auf Bischof Simpert (778—807) zurückzuführen2, nimmt an diesem Tag 
ihren Anfang. Gleichzeitig wurden im Mittelalter und später große „Um­
reiten“ veranstaltet, an denen sogar die Bürgermeister teilnahmen, und 
noch heutzutage erscheint dann am Perlachturm zur Volksbelustigung 
das „Thuramichele“, das mit dem Speer auf den überwältigten Höllen­
fürsten zu seinen Füßen einsticht.3

Schröder a. a. 0 . hat überzeugend dargetan, daß das große Kirch­
weihfest des Domes seit dem Jahre 1000 ein germanisches Hochfest 
überlagerte, daß an der Stelle des Galluskirchleins ein altes Götter­
heiligtum gewesen ist, und daß auch in dem gleichzeitig gefeierten 
Engelweihfest wohl etwas Alemannisch-Heidnisches vorausgesetzt wer­
den muß.

1 a. a.O.  81. 2 A. Vetter, Alt-Augsburg 1 (1922) 26.
3 Nachrichten darüber bei Birlinger, Aus Schwaben 2 (1874) 144.



Die Augsburger Cisa — eine germanische Göttin? 3 9

Es ist ja auch ohne dies fast selbstverständlich, daß die Augsburger 
Gegend vor Einführung des Christentums ein Kultzentrum gewesen ist 
und daß hier Keltisches oder Germanisches durch Christliches ersetzt 
wurde. Aber eine Cisa ist damit nicht erwiesen. Bezeichnenderweise 
stellen erst die Humanisten diese Verbindung her, und es sagt z. B. 
Marcus W elser1: „Dise Göttin haben sie verehret /  vnd yr zu gefallen 
ein Jartag vnd herrlichen Vmbgang gehalten /  an S. Michaels Abendt 
[d. h. am Vorabend von St. Michael] /  an welchem sie nach altem Brauch / 
noch heutiges Tags auch die Kirchweyhe vnd Jarmeß begehen.“ Unge­
zwungen stellt sich das Pest in die Reihe der großen Herbst- und Ernte­
feste, die überall nachweisbar sind. — Diesen dies deae Cisae, wie ihn das 
Exzerpt nennt, hat Laistner2 zu der Vermutung bewogen, in dem Cisa- 
tag einen „sisatag“ zu sehen, der neben bezeugtem sisesang =  „Toten­
klage“ einen „Tag der Klagelieder“, des Totengedenkens, bedeuten würde. 
Belegt ist das Wort nicht. Es liegt auch ein Widerspruch darin, daß 
das Exzerpt ausdrücklich sagt: cum is dies deae Cisae apud barbaros 
celeberrimus ludum et lasciviam magis quam formidinem ostentaret, und 
daß die Folgezeit ebenfalls den Tag zu einem Freudenfest stempelte.

Herangezogen hat man ferner3 die eigenartige Tatsache, daß man den 
Zies- oder Zinstag der alemannisch-schwäbischen Mundarten, der vom 
Gottesnamen Ziu herzuleiten ist, zwischen Iller und Lech „Aftermän- 
tag“ nennt. Man könnte ja aus der naheliegenden Verbindung Ziestag 
=  Cisatag Veranlassung genommen haben, in diesem Gebiet mit allem 
Nachdruck für einen unverfänglichen Namen einzutreten, wie ja bekannt­
lich ein Gleiches bei Mittwoch und Sonnabend vorliegt. Je nach dem 
Standpunkt kann man dergleichen mit einem Plus-, aber auch mit einem 
Minuszeichen versehen; Gewißheit kann es nur in Verbindung mit an­
deren Tatsachen geben.

Hierzu treten noch diese und jene Kleinigkeiten, die hier aufzuzählen 
zu weit führen würde; sie alle nehmen naturgemäß auch nur eine Rand­
stellung ein. Beispielshalber nenne ich noch eine von Birlinger4 beige­
brachte Besegnung gegen den Brand:

„Eisa frau gäht durch des land 
und hat an feurige brand 
in der hand.
brand schlah aus und it ein 
der brand soll gelöschet sein.

Man schlage 3 kreuze über die wunde und hauche 3 mal hin, bete 
sodann 3 Vaterunser.“

1 Deutsch von E. Werlich, 1595, 4; er zitiert aus Gassers Annalen.
* Württemb. Vierteljahrsh. f. Landesgesch. 1892, 5.
3 So Schmeller-Frommann, Bayer. Wörterbuch 2 (1877) Sp. 1071.
* Wolfs Ztschr. f. d. Myth. 4 (hrsg. von Mannhardt), 1859, 416.



4 0 Alexander Haggerty Krappe

Solange wir über die Entstehungszeit solcher Dinge nichts wissen, 
und wenn sie sich nicht mindestens bis vor 1450 zurückverfolgen lassen, 
entbehren sie der tieferen Bedeutung. Deshalb muß der dritte Teil 
unserer Untersuchung ebenfalls mit einem non liquet enden.

Als einziger Anhaltspunkt ist uns also das viel genannte Exzerpt 
geblieben, das aber keine einzige sichere Stütze neben sich hat, viel­
mehr selbst wegen all seiner Phantastik in höchstem Maße verdächtig 
und darum wohl abzulehnen ist. Falls sich nicht neue Tatsachen er­
geben, wird man gut tun, der wissenschaftlichen Sauberkeit wegen die 
Cisa aus der germanischen Götterlehre zu streichen.

APOLLON ZMIN0EY2 
AND THE TEUTONIC MYSING 

BY A L E X A N D E R  H AGGERTY K R A P P E  IN WASHINGTON, D. C.

One of the most curious, certainly one of the most archaic figures 
of the ancient Hellenic religion is Apollon Univ&evg, on whose origin 
and character many a battle royal has been fought in the annals of 
modern scholarship, though we are still far, it seems, from a definite 
solution of the central problem.1

In antiquity, Aristarchos derived the name of the god from that of 
the city of Zf.uv&rj or 2(iCv&os,2 a suggestion which does not lead us 
very far (inasmuch as one would naturally ask how the city came by its 
name) and which was refuted long ago by Hoeck.3 The forced etymologies 
proposed to connect the name more or less plausibly with one or other 
of Apollon’s generally known features and functions are even more 
untenable, and even the school of Adalbert Kuhn could not deny the 
close connexion between Apollon 2fxiv&£vg and the mouse. The explanation 
current in antiquity, namely that Apollon 2^iivd'svg owes his name to 
his useful function of protecting the fields from mice and other vermin,

1 Joseph V. Grohmann, Apollo Smintheus und die Bedeutung der Mäase 
in der Mythologie der Indogermanen. Prag 1862; Andrew Lang, Custom and 
Myth 2 London 1885, p. 103—120; cf. also Modern Mythology. London 1897, p. 81 f .; 
Frazer, Spirits of the Com and the Wild. London 1914, ii, p. 282 f.; Hastings, 
Encyclopaedia of Religion and Ethics, i, p.523; 0 . Gruppe, Griechische Mythologie 
und Religionsgeschichte. Mönchen 1906, i i , p. 1229, n. 2; R.E. ii, 68 f., 1896; 
J. Ilberg in Roschers Lex. iv 1083 ff. The study of J. Oestrup in Orientalische 
Studien, Festschr. f. Th. Nöldeke. Gießen 1906, ii, p. 865 ff., has not been accessible 
to  me.

* Ed. Lehrs*, p. 179.
* C. F. C. Hoeck, Kreta. Göttingen 1823—29, ii, p. 284.



Apollon Z ttivd tvg  and the Teutonic Mysing 41

a function which he shares with certain saints of more modern tim es1 
and on which Polemon teils a good story2, is in itself quite plausible 
and appears to have been adopted by many modern mythologists, 
Ludwig Preller3 and Sir James G. Frazer4 among others, and even 
Andrew Lang hesitated to reject it altogether, however contrary it 
was to his pet theory.5 In fact, the chief and only objection that can 
be urged against it is the supposition that it fails to explain certain 
other traditions connected with Apollon Zfiiv&evg.

There is, first, the story of the Teucrians being told by the god to 
settle where they should be attacked by the “earth-born” (yrjyeuslg). The 
Oracle was realized near the site of Hamaxitos in the Troad, when all 
the leather of their weapons and other equipment was destroyed by 
mice.6 A similar tale is told by Ailianos of the Cretans.7 Yet these 
stories really do not contradict the tradition according to which the 
chief function of the god was to protect the fields against mice. For it 
is a well-known fact, attested in numerous instances by mediaeval 
hagiology, that a saint who protects against certain diseases can also 
most effectively punish by sending these very diseases. To quote just 
one example out of many: The Bulgarian women used to celebrate the 
day of S. Nestor (October 27th) in order that the mice might spare 
their household furniture. The story goes that once upon a time certain 
ladies with Voltairian leanings made fun of the saint and of his day. 
The punishment ŵ as not long in coming: the justly offended saint sent 
mice, who in the night gnawed off the noses of these female e s p r i t s  
f o r t s ! 8 Similarly Zfiiv&evg (when thought in anger) may well have 
been credited with sending mice in punishment, or eise (as in the above 
tales) in fulfilment of an Oracle. It is at all events altogether inadmissible 
to explain these stories on the assumption that the mouse is merely an 
oracular animal, as was done, for example, by Hoeck.9 That my explanation 
is correct is shown by the story of Polemon referred to above. There 
the god, angered by his priest Krinis, causes the fields to be devastated 
by mice. The attribution of prophetic or oracular powers to the avertor 
of mice may in fact be secondary. Such functions are after all so banal 
and mans desire to peer into the future is so inveterate that such

1 G. F. Hill, Journal of Hellenic Studies xxxvi (J916) 147 ff .; Grobmann op. 
cit. p. 38.

* Schol. in II. i, p. 39 (F.H.G. iii, p. 114 M).
* Griechische Mythologie. Leipzig 1864, i, p. 161.
4 Op. et loc. cit. 6 Modern Mythology, loc. cit.
6 Strabo xiii 1, 48, p. 604.
7 Aelian, Nat. anijn. xii 5; Tzetzes, Lyk. 1302.
8 Adolf Strauss, Die Bulgaren. Leipzig 1898, p. 349.
9 Op. cit. ii, p. 282; cf. R.E. ii, 68.



functions have been given to almost any deity credited with sufficient 
power and importance.

Less easy to explain, indeed unexplained thus far, are the sinister 
functions of Apollon S^iv^ivg as set forth in the first book of the
11 i a d. Quite ridiculous is the explanation given by Pott, who attributes 
the mouse to the sun-god (sic) Apollon as a symbol of time, the rodent 
representing the tooth of tim e! 1 Even less tenable is the suggestion of 
De Gubernatis, according to whom “The Pagan sun-god crushes under 
his feet (the statue of Apollon Ujjuv&evg Standing on a mouse as shown 
in a temple of the Troad is referred to) the Mouse of Night”, — whatever 
that may mean.2 Grohmann applied the cloud and thunder mythology of 
F. L. W. Schwartz and saw in the mouse the lightning.3 Finally Andrew 
Lang came along and boldly proclaimed Apollon an old totem-god of 
the pre-Hellenic population of Greece and Asia Minor.4

Andrew Lang certainly was right in at least one point: Apollon Ẑ llv- 
&tvg is indeed a pre-Hellenic divinity: the word ß/iiv&og is pre-Hellenic.5 
That does not prove of course that Apollon Ufiiv&evg was a “totem”, 
for there is nothing to prove and everything to disprove a theory that 
the pre-Hellenic Greeks were savages or barbarians: their civilization 
was on the contrary on afar higher level than that of the northern invaders.

In historical times the cult of Apollon JSfiiv&evg flourished especially 
in the north-west corner of Asia Minor, to which many of the cult traditions 
and the “mouse stories” refer.6 Archaeology merely confirms this fact.7 
Nor can it be an accident that the first book of the I l i a d  has for its 
setting this very region: as a local divinity Apollon Ufiiv&evg was the 
logical person to protect the Trojans and to punish the Greeks. Now  
we can very well picture a mice-averting god, if angered, as a god 
sending mice in punishment, and we should expect that Apollon £{iiv&evg, 
to avenge an injury done to his priest, should punish the Greeks by 
invasions of mice and rats which, as every one fighting in the late un- 
pleasantness fully knows, can make the life of a besieging army as 
miserable as possible. What we do not understand is that this god should 
punish them by sending an epidemic. Not that contagious diseases as 
such are improbable: on the contrary, all wars, down to very recent 
times, have been regularly accompanied by epidemics; but we fail to see

1 Zeitschr. f. vgl. Sprachforsch. ix (1860) 180.
* A. De Gubernatis, Zoological Mythology. New York 1872, ii, p. 68.
3 Op. cit. passim. 4 Custom and Myth, passim.
6 Schol. Lyk. 1303: ßfiiv&ot yag itaga  K qt}6iv  ol (iveg- cf. also Wilamowitzr

Hermes xxxviii (1903) 675. R.E. s. v. smin#-, Sminthe etc.
6 Mitteilungen d. Schieß. Ges. f. Volkskunde, xiii-xiv, p. 267.
7 Bull, de Correspondance hellenique l (1926) 501 ff.

4 2  Alexander Haggerty Krappe



Apollon Zfitv&Bv$ and the Teutonic Mysing 4 3

why the function of the disease-sending god should have been attributed 
to Apollon 2(iiv&evg, whose department is obviously quite different. 
What connexion, if any, is there between mice and the plague?

Strange coincidences do occur, in mythology and religion as in 
grammar and in real life. Since we are quite ignorant of the local 
conditions prevailing at the birth of Apollon Zfiiv&evs, and since we 
are no less ignorant of the circumstances in which he received his various 
functions, it is well to look further afield, in the hope of finding related 
figures elsewhere, thus enlarging the basis of our enquiry.

The Yaj ur  Veda ,  that great störe house of ancient Indian magic, 
which throws open the Dionysian side of Vedic religion, calls the mouse 
the animal of Rudra.1 Now Rudra ( =  the Red one) is the Vedic god 
of Death; his name is one of those circumlocutions used to avoid naming 
the dread divinities from fear of attracting them. He is a god of bow 
and arrow, like Apollon ^fjuv&svg, who never misses his victims.2 His 
weapons are dread diseases and poison.3 He is implored not to use his 
deadly weapons killing cattle and men.4 On the other hand he is also 
the best of physicians6 (cf. the widespread European tale of Godfather 
Death!). He is horrible to behold. Of blue-black color, the color of corpses, 
he is the image of Death the Destroyer. His successor, in post-Vedic 
times, was Shiva, one of whose many forms is Gane^a, according to 
the genealogy of the gods Shiva’s son by Parvati, better known as the 
terrible Kali, the Hindoo Persephoneia. It is curious to note that the 
mouse (rat) is the animal of Ganepa, who is represented as riding on 
it, just as in the temple of Chrisa in the Troad Apollon Sfiiv&svg was 
seen standing on a mouse.6 W e may say therefore that in Vedic India 
the mouse (rat) was closely connected with, was in fact the favorite 
animal of, the dread god of disease and death, the god of plagues and 
epidemics of cattle and men, the fearful Rudra himself.

Returning now to the Mediterranean countries, we find a stränge 
and oft-quoted story in Herodotos (ii 141): One Sethos, a priest of Ptah 
(the Egyptian Hephaistos), was king of Egypt. Having incurred the 
displeasure of the military dass, he found himself without an army when 
Sennacherib invaded Egypt. Sethos feil asleep in the temple (it is evidently

1 Quoted in full by Grohmann, p. 4; cf. also A. Kuhn, Ztschr. f. vgl. Sprach- 
forsch. iii (1864) 335.

* R. V. ii 33, 10; 14; vii 46, 1; etc. A. V. xvi 13; 12.
3 R. V. i 114; vii 8, 10; A. V. v 11, 2; 12; xi 2, 22; 26.
* R. V. i 114, 10; A. V. xi 2, 21.
6 R, V. i 43, 2; i 114, 5; ii 33, 4; 13 etc.
8 R. V. Rüssel, The Tribes and Castes of the Central Provinces of India. 

London 1916, ii, p. 124.



an example of incubation), when the god, appearing to him in a drearar 
told him that divine succor would come to the Egyptians. In the night 
before the battle, field-mice gnawed the quivers and shield-handles of 
the foe, who fled on finding themselves thus disarmed. “And now”, the 
historian adds, “there stands a stone image of this king in the temple 
of Hephaistos, and in the hand of the image a mouse, and there is this

inscription. “Let whoso looketh on me be pious!”

Here it is then the god Ptah who sent the mice and who was the 
Egyptian mouse god (or one of them). Whether the mouse mentioned 
by Herodotos was the god’s original symbol or merely a votive offering 
is of no importance for the purpose of this study: what is clear is that 
Ptah (if it was Ptah), like Apollon 2{iiv&evs and the Vedic Rudra, was 

der Herr der Ratten und der Mäuse, 
der Fliegen, Frösche, Wanzen, Läuse. . .

Was he also a god of the plague and of Death? This is at least 
likely, for a different variant of the story is told by the Jewish annals 
of the same Assyrian king, on the occasion of the siege of Jerusalem 
by the Assyrians1:

And it came to pass that night that the angel of the Lord went out, 
and smote in the camp of the Assyrians an hundred fourscore and five 
thousand: and when they arose early in the morning, behold, they were 
all dead corpses.

Inasmuch as this episode refers to the same Assyrian king and to the 
same war, it is fairly certain that the feat here naturally attributed to  
Jahveh or his “angel” is but a different variant of the same manifestation 
attributed by Herodotos (or his Egyptian authorities) to Ptah. In one 
version the god works with mice, in the other with plague.

The same close connexion between mice and plague recurs in a
story of the first B o o k  of  S a m u e l 2:

The Philistines had captured the Ark of Jahveh and placed it in the 
temple of Dagon at Ashdod:

“But the hand of the Lord was heavy upon them of Ashdod and He 
destroyed them, and smote them with emerods, even Ashdod and the coast 
thereof.”

On the Ark being taken to Gadh, the phenomenon is repeated; so it 
is at Ekron. Finally it is decided in council to return the Ark to the 
Israelites and to propitiate the angry deity by presenting Him with five 
golden emerods and f i v e  g o l d e n  mi ce  (vi 4). A subsequent commen-

1 2 Eings xix 35.
* 1 Sam. v-vi; cf. The Expository Times, xii, p. 378 ff.; Classical Review xv

(1901) 284 f.

4 4  Alexander Haggerty Krappe



Apollon £(iivQ'£vs and the Teutonic Mysing 4 5

tator, who no longer understood the meaning of the golden mice, added 
(vi 5) to the word “mice” the further remark “that mar the land”, though 
the rest of the text says nothing about a mice plague. Similarly, the 
translator of the LXX believed such additions necessary for an easy 
understanding of the text. As a matter of fact, such an addition is quite 
unnecessary, as was clearly seen by Hitzig,1 who properly pointed out 
the Hellenic analogue of Apollon 2(tiv&evg. The description of the plague 
in question leaves little doubt about the fact that it was some form of 
the bubonic plague.2 Whether or no it was accompanied by the appear- 
ance of swarms of mice (as seems likely enough in the light of what 
I shall try to bring out below), what is certain is the close connexion 
of the disease with the vermin.

Herodotos’ Version of the story strongly reminds us of a story current 
in China3:

Une armee de Hioung-nou (Turcs) trös considerable vint faire une in- 
vasion dans le royaume de Khotan. Le roi de ce pays n’avait pas de forces 
süffisantes pour s’opposer ä l ’ennemi. II fit donc pr^parer un sacrifice ans 
rats du d^sert et les supplia d’etre ses auxiliaires. La meine nuit il v it en 
songe un gros rat qui lui dit: “Vous avez reclamd notre secours; disposez 
vos troupes pour livrer bataille demain matin et vous serez vainqueur.” 
Le lendemain le roi attaqua ä l’improviste les Hioung-nou. Ceux-ei sur- 
pris voulurent monter ä cheval et endgsser leurs armures, mais il se trouva 
que les harnais de leurs chevaux, les habits des soldats, les cordes des 
arcs, les courroies de leurs cuirasses, tout ce qui etait fait d’ötoffe ou de fil 
avait ete entierement ronge et mis en pieces par les rats. Ainsi priv^s de 
tout moyen de defense, ils tomberent sous les coups de leurs ennemis. 
Leur general fut tue et l’armee entiere faite prisonniere. . .

The tale goes on to relate how the king, moved by gratitude, built a 
temple and offered sacrifices to the helping Rat.

The Great Rat referred to in this text is by no means an isolated 
phenomenon. It reminds us of the daemon represented by the ancient 
pillar or rude idol which the Chams of Indo-China call y a n g - t i k u h  
or “God Rat” and to which they offer sacrifices whenever rats infest 
their fields in excessive numbers 4 It reminds us further of the Russian 
Jrfcniiii or forest daemon, who is the king of mice and rats, whose 
armies he Controls and directs, the mhuiehhö qapi>, as the Russian pea- 
sant calls him.5 It reminds us, finally, of the Pommeranian Birlibi, the 
King of Rats, of whose sinister activities in the nightly fields and forests

1 Ferdinand Hitzig, Geschichte des Volkes Israel. Leipzig 1869, i, p. 124 f.
* The Expository Times loc. eit.
3 Journal asiatique, I6re ser., iii, p. 307; cf. Felix Liebrecht, Zur Volkskunde, 

Heilbronn 1879, p. 13.
4 E. Aymonier, in Revue de l ’histoire des religions xxiv (1891) 236.
6 Georges Dum^zil, Le Probleme des Centaures. Paris 1929, p. 41.



Ernst Moritz Arndt teils a delightful story.1 It is easy to see that in 
these cases we are not dealing with a full-fledged, anthropomorphized 
god of rats and mice but merely with a daemon, often nameless or 
merely known by an epithet as “Great Rat” or “King of Rats”, hence 
an embryonic divinity of the type so well elucidated in the works of 
Wilhelm Mannhardt and Hermann Usener. This rustic daemon, still therio- 
morphic, is the direct precursor of such figures as Apollon 2(iiv&svg, 
Rudra, and the Egyptian god of the Rat. Let us however retum to the 
main problem, the reason of the close connexion between the mouse 
(rat) and plague.

It is well to begin our enquiry with an investigation of the röle of 
the mouse and rat in modern folk-lore. In Bohemia the appearance of 
mice was considered by the peasants as a sign of impending war and 
pestilence.2 “Viel Müs, wenig Lüt”, that is, “Many mice, few people”, is a 
well-known Low German proverbial saying.3 Among the Czech population 
of Bohemia, a violation of the widespread spinning taboo during the 
“Twelve Nights” is believed to induce the Morena { =  Ved. Marut, Märutas, 
Ir. Mor(r)igain, A. S., 0 . N. mara (whence Fr. cauchemar, Engl, nightmare, 
Germ. Mährt), Rus. mora (“spectre”), Lat. mors, Lit. maras (“death”, 
“plague”) to come, announcing her appearance by swarms of rats, mice, 
toads, and other vermin breaking into the house.4

Mice generally portend an impending death.5 Dreaming of dead mice 
points to a death in the neighbourhood. If a mouse gnaws the bed straw 
under the pillow of a patient or any of his clothing, he will soon die. 
If they are found running on the w'indow sill, they again portend a death. 
Near Flensburg a white mouse is a death omen.6 In Bohemia the in- 
vasion of a house by mice indicates that one of the inmates will soon 
fall ill.7

Even more instructive than superstitions, because as a rule more 
tenacious, are customs. Of particular bearing on our subject is the old 
English institution (if this term may be used) of the “pollard-ash” :

1 E. M. Arndt, Märchen und Jugenderinnerungen. Leipzig 1902, i, p. 271. The 
story of mice gnawing bowstrings is said to be found also in the mythology 
of two Indian tribes of North America (A. Lang, Classical Review xv [1901] 320). 
The fact that the bubonic plague was unknown among the Red Indians can 
of course not be advanced againat the old world facts, marshalled in this study; 
we may be dealing with a simple migratory legend which, like many others, 
reached North America from Asia.

* Grohmann, p. 28 f.
8 E. L. Rochholz, Deutscher Glaube und Brauch im Spiegel der heidnischen 

Vorzeit. Berlin 1867, i, p. 157.
4 A. Kuhn und W. Schwartz, Norddeutsche Sagen, Märchen und Gebräuche.

Leipzig 1848, p. 416.
6 Rochholz op. cit. ii, p. 173. 6 Ibid. i, p. 157. 7 Grohmann, p. 60.

4 6  Alexander Haggerty Krappe



Apollon Zyuv&svs and the Teutonic Mysing 4 7

A tthe south corner of the area near the church (Selborne, Co. Southamp­
ton) there stood about twenty yeara ago a very old grotesque hollow  
p o l l a r d - a s h ,  which for ages had been looked on with no small veneration 
aa a s h r e w - a s h .  Now a shrew-ash is an ash whose twigs or branches, 
when gently applied to the limbs of cattle, will iminediately relieve the 
pains which a beast suffers from t h e  r u n n i n g  o f  a a h r e w - m o u s e  
over the part affected, for it is supposed that a ß h r e w - m o u s e  i s  o f  
so  b a n e f u l  a nd  d e l e t e r i o u s  a n a t u r e  t h a t  w h e r e v e r  i t  c r e e p s  
o v e r  a b e a s t ,  be  i t  h o r s e ,  c o w ,  or s h e e p ,  t h e  s u f f e r i n ^  
a n i m a l i s  a f f l i c t e d  w i t h  c r u e l  a n g u i s h , a n d  t h r e a t e n e d  w i t h  
t h e  l o s s  o f  t h e  u s e  o f  t h e  l i m b .  Against this accident, to which 
they were continually liable, our provident forefathers always kept a shrew- 
ash at hand which, when once medicated, would maintain its virtue for 
ever. A shrew-ash was made thus: into the body of the tree a deep hole 
was bored with an auger, and a poor devoted shrew-mouse was thrust in 
alive, and plugged in, no doubt with several quaint incantations long since 
forgotten.1
Nor must it be supposed that the shrew-mouse alone is blamed for 

diseases of this type:
A superatitious custom they have in this county of making nursrow 

trees for the eure of unaccountable swellings in their cattle. For to make 
any tree, whether oak, ash, or elm, a nursrow tree they catch one or more of 
these nursrows or f i e l d - m i c e , w h i c h  t h e y  f a n c y  b i t e  t h e i r  c a t t l e  
a n d  m a k e  t h e m  s w e l l ,  and having bored a hole in the centre in the 
body of the tree, they put the mice in and then drive a peg in after them 
of the same wood where they, starving, at last communicate forsooth such 
a virtue to the tree that cattle thus swollen being whipped with the boughs 
of it presently recover . . .2

Here we have then again the close connexion between m ouse3 and 
disease, a connexion found also in the superstitions of the continent of 
Europe: If a shrew-mouse be found in a stable, the owner sells his animals 
as quickly as possible, from fear of an epidemic. A shrew-mouse penetrating 
into a human dwelling portends the death of the father of the family. 
Furthermore, the method of pegging up the animal into a hollow tree 
is known to be used for a far more important purpose: to peg up the 
plague. An example will make this clear4:

Not far from Neuenkirchen in Oldenburg there is a big farmhouse to 
which, while the Thirty Years’War was raging, the plague came lounging 
along from the neighbouring town in the shape of a bluish vapor. Entering

1 G. White, The Natural History and Antiquities of Selborne. London 1789, 
iv, p. 202 ff. Cf. J. Grimm, Deutsche Mythologie, p. 977.

2 Robert Flot, The Natural History of Staffordshire. Oxford 1686, p. 222; 
cf. Grimm op. cit., p. 977, n. l (I have modernized the spelling throughout).

3 The fact that the shrew-mouse is no rodent at all can safely beneglected: 
the folk, as the name indicates, classed it with mice and rats.

4 L. Strackerjan, Aberglaube und Sagen aus dem Herzogtum Oldenburg. 1909, 
ii, p. 120

Archiv für Religionswissenschaft XXXIII. 1/2 4



the house it popped into a hole in the door-post of one of the rooms. The 
farmer saw his chance, and quick as thought he seized a peg and hammered 
it into the hole, b o  that the plague could not possibly get out. After a 
time, however, thinking the danger was past, he drew out the peg. A las! 
with the peg came creeping and curling out of the hole the blue vapor 
once more. The plague thus let loose seized on every member of the family 
in that unhappy house and left not one of them alive.
Again the great plague which devastated the ancient world in the 

reign of Marcus Aurelius is said to have originated in the curiosity and 
greed of some Roman soldiers who, pillaging the city of Seleucia, came 
upon a narrow hole in a temple and incautiously enlarged the opening 
in the expectation of discovering treasure. But that which came forth 
from the hole was not treasure but the plague. It had been pent up in 
a secret chamber by the magic art of the Chaldeans; but now released 
from its prison by the rash act of the spoilers, it stalked abroad and 
spread death and destruction from the Euphrates to the Nile and the 
Atlantic.1

Nor does the English superstition of the pollard-ash stand alone in 
this respect. In Bohemia, to rid a house of mice, one takes an old shoe 
and goes to a river on some great holiday of the Christian year, preferably 
Good Friday or Easter Sunday, early in the morning before sunrise. 
Then the shoe is thrown over one’s shoulders into the water, which promptly 
carries it off. The walk to and from the river must be performed in ab­
solute silence. W e are further told that exactly the same method is 
used in Bohemia to rid a house of the fever.2

There is no reason to differentiate, in these customs, and superstitions, 
between cattle diseases and epidemics afflicting human beings: there is 
in fact a close relationship between the two (as will also be set forth 
below). Homer is careful to note that in the Greek camp the dread 
arrows of Apollon ^fiiv&svg began by hitting dogs and mules, and the 
Yedic poet implores Rudra: “Do not take our cows; do not take our 
goats and sheep; turn elsewhere, O Terrible One!” 3

The close association of rats and mice with contagious diseases is 
by no means an arbitrary fancy of European folk-lore. It is a familiär 
phenomenon in the countries of the Orient, India, and China, where the 
name of “rat plague” is used to denote one of the most dreadful of 
diseases, the bubonic plague. “That a relation exists between certain 
epizootics and epidemics of plague has been a current belief for many 
centuries. The epizootic was generally looked upon either as a sign of 
coming plague or as the actual disease attacking animals precedent to
its affecting human beings. The latter view is held by the Chinese at

1 Ammianus Marcellinus, xxiii 6, 24.
* Grohmann, p. 60 f. 8 A .V xi 2, 21.

4 8  Alexander Haggerty Krappe



the present moment and led, by those who held it, to the doctrine 
that plague is a soil disease attacking first the animals which burrow 
in the ground.” 1 Speaking of India, a witness of the Pali plague of 
1836— 38 reports: “They (i. e. the rats) lay dead in all places and di- 
rections in the streets in every town that wTas attacked inMarwar, so that 
the inhabitants of every house instantly quitted it on seeing a dead rat.” 2 
In Yunnan, Western China, it was reported by a French visitor that a 
rat mortality preceded the several outbreaks of the plague.3 The same 
fact was corroborated by English witnesses.4 During the great plague of 
1905 it was observed that a large mortality of rats occurred in the first 
affected quarters of Canton before the plague appeared among human 
beings: some 22,000 rats were taken out of one gate of the city and 
buried. Likewise in Hongkong there was a great mortality of rats during 
the plague epidemic of 1894, and the same occurred in the subsequent 
recrudescences of the disease.5 A chart for Hongkong drawn up in 1900, 
prepared by the Medical Health Officer, shows that the rise and fall in 
the epizootic is similar to the rise and fall of the epidemic. The very 
rapid rise in the rat mortality antedates the epidemic outbreak for se­
veral w?eeks; it reaches its maximum a week or so before plague and 
declines with the plague mortality.6 Dr. A. Lyall of Swatow, in referring 
to the order of occurrence in plague, states: “It is generally recognized 
by the Chinese that rats die first. During the year I have often been 
told that ‘rats are dying in such and such a Street, men not yet’.” In 
Taiwan, Formosa, Dr. J. L. Maxwell’s experience was that, shortly after 
hearing that rats were dying in such and such a house, he would be 
called to a case of plague in the same house.7 Mice as well as rats are 
sometimes observed to be affected during a plague epidemic. According 
to Yamagiva mice died of plague during the epidemic of plague in For­
mosa. The same phenomenon was observed in Yedda in 1898, when the 
plague was there.8 A dead rat (or mouse, as I was informed by a Chi­
nese friend) found in a Chinese house is generally considered as a por- 
tent of the most dreadful of diseases, the bubonic plague. A similar state 
of facts obtains for India. Dead rats found in houses generally induce 
the population of the vicinity to abandon their dwellings and to remove 
their families.9 The inhabitants of Hindustan appear to have been familiar 
with the connexion existing between rat mortality and plague, for in 
the B h a g a v a t a  Pu  ran a, going back to the Middle Ages (if n ot farther),

1 W. J. Simpson, A Treatise on Plague. Cambridge 1905, p. 96.
a Ibid. p. 99. 3 Ibid. p. 99 f.
4 Ibid. p. 100. 6 Ibid. 6 Ibid. p. 101.
7 Ibid. p. 103. 8 Ibid.
9 J. Campbell Gibson, The Expository Times, loc. cit.

Apollon 2(iiv&svs and the Teutonic Mysing 4 9

4*



they are instructed to leave their dwellings immediately they notice a 
mortality among rats.1

The plague has become, fortunately, of rare occurrence in the countries 
of the West. Yet since it was not so formerly, we are naturally led to 
ask whether the Europeans of former times paid attention to the same 
portents as the Chinese and Hindoos do now. This question must be 
answered in the affirmative.

The Arab philosopher Avicenna, in Mesopotamia, recognized a con- 
nexion between the plague and the noxious vermin. He mentions the fact 
that on the approach of plague mice and other animals, which usually 
live underground, leave their holes and move about in a staggering 
manner, as if they were drunk.2

During the great plague of 1348, generally known under the name 
of “Black Death”, other animals besides rats are mentioned as having 
been affected. Nikephoros Gregoras says: “Nor was it mankind alone 
that the plague thus harassed as with as courge, but all other animals 
that dwell or associate with human beings took the disease; dogs and 
horses and fowls as well, and even the mice that lived within the walls 
of their houses.”3

Nor can it be reasonably supposed that the Mediaeval Church allowed 
the matter to escape is notice. Thus the bishops variously recognized 
Caterpillars, locusts, rats, mice, and even June beetles as clear indications 
of the coming plague and promptly excommunicated them (Berne 1478, 
Troyes 1516,  Lausanne 1541).4 A sudden invasion of mice announced 
the coming of the “Black Death”, hence it was at that pei’iod a 
common question in all witch trials whether the accused had produced 
mice.5 While the beneficent effects of such measures are unfortunately 
less clear than would be desirable, it is certain that subsequent authors 
repeat the observation that rats, moles, serpents, conies, foxes, badgers, 
martens, and adders are known to die before or during plague epidemics, 
and that their appearance in unusual numbers was generally considered 
to be the harbinger of the plague.6 In treating of the plague of London, 
in the reign of Charles II, Thomas Lodge mentions rats and moles and 
other creatures accustomed to living underground, foresaking their holes 
and habitations and, like the Chinese, he attributes this to corruption 
of the soil.7

5 0  Alexander Haggerty Krappe

1 Simpson, p. 97. * Ibid.
3 Nicephori Gregorae Historiae Byzantinae, xvi, 1.
4 Johannes Nohl, Der schwarze Tod. Potsdam 1924, p. 148.
6 Rochholz, i, p. 158.
6 Simpson, p. 98.
7 Thomas Lodge, A Treatise of the Plague. London 1603, cap. III.



The connexion of the plague with rodents of this general type seems 
to be known even in Africa. Thus we hear that in Uganda the plague 
in man is preceded by plague in rats, and that the natives of Kisiba 
leave their huts on this sign.1

This connexion between rats and mice on the one hand and the plague 
on the other is of course not accidental, though the exact nature of the 
curious relationship became known only in recent years. The truth of 
the matter is that plague is communicated to man by fleas from the 
bodies of rats first attacked by the disease. The flea bites the man and 
leaves a poisonous substance around the bite. Man, scratching the bite, 
scratches the poison into his skin, and the deed is done. The appearance 
of sick or dead rodents constitutes therefore the first condition for the 
spread of the epidemic among human beings. It has also been proved 
that almost all varieties of rat fleas, under favorable circumstances, will 
bite man and that the most common human flea ( P u l e x  i r r i t a n s )  is 
frequently found upon rats, the flea, geDerally speaking, being much less 
particular in the choice of hosts and his permanence of residence than 
most insects.2 Nor is it confining itself to any particular genus of rodents. 
W hile it is true that it seems to prefer the various species of the genus 
Mus ,  the foremost of which are the diverse European and Asiatic rats3, 
yet in California, for example, the ground squirrel ( Ci t e l l us  beechey i ) ,  
a rodent closely related to the marmots of Asia, plays a similar röle.4 
It is further-more known that the short-tailed field-mouse is the carrier 
of the disease in a number of places, for example in the South East of 
European Russia, particularly the Volga region.5

As is well known, the Black Death spread from Alexandria and 
Constantinople to the Mediterranean sea-ports of Western Europe. It is 
supposed to have reached the Near East from India, whither it had 
probably been carried from China. The carriers in all these cases seem 
to have been ships’ rats. It is therefore obvious that the campaign against 
the disease must start with a campaign against the plague-carrying rats. 
Thus far little headway has been made, owing chiefly to Hindoo sus- 
ceptibilities.6 All the same the British Government’s behests are not 
unfrequently followed: when rats begin to die, people will evacuate their 
villages and flock into the nearest dispensary begging for inoculation.7

1 Simpson, p. 103.
* T. W. Jackson, Plague (1916), p. 28 ff.
3 Ibid. p. 98 ff. 4 Ibid. p. 28.
6 J. U. Powell, Folk-Lore x l , p. 173 f f .
6 Francis A. Gasquet, The Black Death. London 1908, p. vii.
7 Katherine Mayo, Mother India. New York 1927, p. 375.

Apollon Zfiivfrsvs and the Teutonic Myeing 5 1



5 2 Alexander Haggerty Krappe

It goes without saying that the true nature of this relationship 
between the disease and the animals cannot have been known in anti- 
quity. Y et to use this fact as an objection to the theory proposed in 
this enquiry is quite beside the point. The true nature of the connexion 
between two phenomena observed by the folk, as for example in weather 
predictions, is practically never known, which does not prevent such ob- 
servations and inferences from being essentially correct. That swallows 
flying low presage rain and ravens following a marching army a coming 
battle are well-known facts the exact reasons of which are known to 
the zoologist, though not to the peasant and soldier, who merely notes 
them, to draw his own inferences.

What happened then in antiquity is what still happens in China and 
India: people observed the arrival of rats and mice and their dying. They 
noticed the outbreak of the plague following very soon, with its 
devastations among the domestic animals and men. So they drew the 
further conclusion that the vermin caused the disease —  and in this 
they were quite right. It was equally natural, considering the mental 
outlook of men in those days, that they came to consider the scourge 
as of daemonic origin and that they gave the god or daemon held 
responsible for it the shape of a mouse or rat. This happened in China, 
in Vedic India, in Egypt, in Asia Minor, and in Greece. It also happened 
in Central and Northern Europe, where however the plague aspect of 
the matter seems to have been lost in the course of the centuries, the 
daemon in question now being responsible only for invasions of field- 
mice and rats or related vermin. The development was probably quite 
independent in most countries, though there seems to have been some 
connexion between Egypt and pre-Hellenic Greece. Later on, when divine 
anthropomorphism became all powerful, particularly in Greece, the old 
mouse daemon sloughed off his animal shape; he was identified with 
Apollon, and the mouse came to be his sacred animal or symbol. There 
is thus no need whatever to drag in totemism to explain the puzzling 
figure of Apollon 2J(iiv&evg.

There is still another element which may have been responsible for 
the permanency of tlie association of the plague with mice: the suddenness 
of both disasters and the rapidity of their spreading. At all events, the 
mouse and plague god in the Greek, Jewish, and Egyptian traditions, 
as well as in the Chinese story quoted above, acts with surprising, 
usually a fulminating, promptness. Nor is there reason to suspect the 
story-tellers of gross exaggeration, considering the unsanitary conditions 
prevailing in the ancient (and mediaeval) armies. On the other hand, 
invasions of vermin such as rats, mice, locusts, etc. are known to be just



Apollon 2(iivdsvg  and the Teutonic Mysing 5 3

as sudden: a single night (in the case of locusts a single afternoon) may 
reduce to ruin a whole countryside. Nor can the terror produced by them 
be very well exaggerated. These facts may be important in an attempt 
to answer the question whether there existed Northern parallels of 
Apollon 2fxivd-£vg.

Snorri Sturluson has preserved one of the most curious of Eddie poems, 
the S o n g  o f  G r o t t i ,  and with it a prose Version (though probably 
not the work of Snorri himself) relating how King Frofti had a magic 
mill and how he set two giantesses, Menja and Fenja, to work, who had 
to grind for him health, wealth, and happiness, how he overworked 
the daemons (for such they are) and how as a result they ground de- 
struction. The same night a viking feil upon the royal residence, slaugh- 
tered the king and his court, and reduced the royal palace to ruins. Thus 
the golden age represented by FroÖi’s reign came to a sudden and un- 
expected end.1

Snorri’s poem attributes the fall of FroÖi’s kingdom to the famous 
Hrolfr Kraki; the prose version calls the destroyer M y s i n g .  Since the 
other traditions, quite numerous, about Hrolfr Kraki know nothing about 
this exploit, whereas Mysing is a figure otherwise unknown, it is probable 
that Hrolfr Kraki, as the better known figure, has merely usurped the 
place of Mysing. Now M y s i n g  is the Teutonic equivalent of ^fiiv&evg, 
the god with the mouse, the Mouse-God. If we consider furthermore the 
improbability of a rieh kingdom being destroyed and a golden age brought 
to a close in a single night, and if we bear in mind the Eastern parallels, 
where mice are said to have incapacitated whole armies and where the 
“angel*’ of the Lord, taking over the function of Him of the Mouse, strikes 
down a besieging host between dusk and dawn, the conclusion will appear 
justified that the enigmatic Mysing of the Norse text is none other than 
the god of mice and the plague. It would then appear that a sudden 
epidemic ruined FroSi’s realm and brought to an end the golden age 
associated with the name of this king, just as the plague is known to 
have terminated the golden age of the Antonines in Imperial Rome. The 
extant Norse text is merely an euhemerized and anthropomorphized story 
of the event.

The next question is: How are we to explain the Scandinavian story, 
by independent origin or by migration? The following facts will help, 
I trust, to settle this problem.

Out of 91 lines of the Eddie song 74 are devoted to the lament of 
the two giantesses, a feature which suggests a dramatic or liturgic origin.

1 The reader will find the full bibliographical material in a study of mine 
publiahed in Modern Language Review xix (1924) 325 fif.



5 4 Alexander Haggerty Krappe

FroÖi is known to be the humanized Frey, the great Norse god of love 
and fertility, a god of plenty, whose reign was a golden age. Like all 
such ages it came to a sudden and disastrous end. We furthermore know 
that a festival of general mourning was annually celebrated in Mysia, 
where it was connected with the name of King Kyzikos, said to have 
ruled over the Doliones in ancient times. Scholars are agreed in regard- 
ing him as one of those many youthful divinities doomed to a premature 
death: Hyakinthos, Hylas, Hippolytos, Attis, Adonis, etc., i. e. as a fertility 
daemon. He, too, is slain all of a sudden during a nightly invasion from 
the sea. Nor is this all. The most prominent feature of the annual festival 
commemorating Kyzikos seems to have been a grinding ritual, a cere- 
mony where the celebrants, generally women, took a hand-mill and ground, 
accompanying their work with doleful dirges, the subject of which was 
King Kyzikos and his fatal death. It is not difficult to conjecture that 
such a ritual was known also in the North, as is proved by the mediaeval 
c a n t i l e n a e  m o l a r e s ,  that one of the songs accompanying the rites 
was attached to the name of the god-king Frey-FroSi, and that it gave 
origin to the story of the grinding giantesses. In other words, the myth 
of FroÖi’s death is an aetiological tale explaining why the death of the 
mythical king was sung by grinding women at the grinding festival held 
in commemoration of this death and the end of the golden age.

To Snorri’s FroÖi there corresponds in Saxo’s G e s t a  D a n o r u m  
the Danish king Frotho III., who in this text is killed by a “sea cow”,
i. e., the horns of a wild animal. The sacred animal of Frey was the 
boar, which in the East slays the fair Adonis. But the name F r e y  is 
the exact equivalent of the name of the Syrian god: both mean “Lord”.

In his H e i m s k r i n g l a  Snorri relates the death of King Fj9lnir, 
the successor of Frey, who ruled in Upsala, a Contemporary of the Danish 
king Frotho III. Fjolnir falls at night into a vat of mead and is drowned. 
A variant of the story is found in Saxo, who attributes it to the Swedish 
king Hunding. Ludwig Uhland was the first to point out that this tragi- 
comical incident is in harmony with the notion of the golden age and 
its sudden end: the king dies in the abundance of all good things. Yet 
the significant fact is that the same story occurs in Mysia, where Piasos, 
the prospective father-in-law of King Kyzikos, meets with the same kind 
of death: he is drowned in a vat filled with w ine!1

A Contemporary scholar, Gustav Neckel, has pointed out the striking 
analogy between the legend of Balder and the Attis myth of Asia Minor 
as reflected in a story told by Herodotos.2

1 Strabo, xiii 3, 4.
* 6 . Neckel, Die Überlieferungen vom Gotte Balder. Dortmund 1920, p. 142 ff.



Apollon Uy.tv&sv£ and the Teutonic Mysing 5 5

Lastly, — not to make this list too long — , there is an ancient 
Lesbian mill-song (Diehl, Anth. lyr. II p. 200):

UAXfi, (iv la , aXsi'
ytccl yag IhTTaxos ä ls i, fitydXag
M irvXrjvae ßacilsvoov.

It is dilficult so see why the old lavvgiver of Mitylene (an historical 
personage) is made to grind a hand-mill. I had an occasion to point 
out, not so long ago, that the Pittakos of the song is not the lawgiver 
at all but a mythical dwarf-king (Phryg.-Thrac. nntKog =  “dwarf”) and 
that the tale of the gold-grinding dwarf was well known in Ancient 
Greece. On the other hand, Menegold and Fenegold, corresponding in 
Swiss legend to the giantesses Menja and Fenja of the Norse song, are 
dwarfs!1

When writing my study on Pittakos I overlooked two important 
passages in the Li v e s  of  Emi ne nt  P h i l o s o p h e r s  of DiogenesLaertius 
(i, 79, 81). In the first, Diogenes, on the authority of the grammarians 
Favorinus and Demetrios, states that there was another Pittakos, called 
the Less ((iixgog). In the latter he refers to the nicknames Ga^ajcovg and 
GuQcntog “the web-footed”, given to Pittakos of Mitylene by Alkaios, 
according to some ill-defined tradition. The truth of the matter seems 
to be that the nicknames in question refer to the dwarf Pittakos, for 
dwarfs are generally credited with web-feet, i. e. goose or duck feet, in 
the folk-lore of Central Europe.

There is then a whole cluster of legends current in Greece and 
Northwestern Asia Minor and recurring in Scandinavia, all of them 
connected with the Norse Vegetation gods Frey and Balder. Let us now 
look at the cult places of Apollon Z^iiv&svg. The scene of the god’s 
sinister activity in'Homer is the Troad. There, at Hamaxitos, the image 
of a mouse stood beside Apollon’s tripod in the god’s temple, and tarne 
white mice lived under the altar.2 The coins of Alexandria, which was 
the successor of the ancient Hamaxitos, show the god with his bow and
the mouse on his hand.3 To Hamaxitos also is attached the mouse story
quoted above.4 Another tale from the Troad accounted for the cult of 
the god on the hypothesis that he had once freed the land from mice. 
At Chrysa, a town of the Troad, mice were held sacred, according to 
Heraklides Pontikos.5 According to Strabo the statue of Apollon Zfiiv&svg 
in that town had a mouse beneath his feet. There, too, the god was said to

1 Revue archeologique, V® ser. xxxiii (1932) 142—153.
* Aelian, Nat. animal, xii 5.
3 De Witte, Revue numiBmatique, N. S., iii (1858) 27 f.
* Eustath, ad. II. i 39.
5 Strabo, xiii 1, 48, p. 604 (F. H. G. ii 200).



have delivered his priest from mice. The name of the Troad town of 
Uftlvfrt] or Zfiiv&og is certainly some how connected with the cult of 
the god. Strabo knows two places of that name in this region. He 
also knows of a cult of the god in the isle of Keos.1 Apollon Ztiiv&evg 
also had a temple in Tenedos, and the mouse appears on the coins of 
the island.2

This striking agreement in the religious and legendary lore of 
Northwestern Asia Minor and Teutonic Europe cannot be due to mere 
chance. There must be some connexion, a conclusion drawn by Gustav 
Neckel in his work quoted above. He naturally thought of the Thracians 
as the logical intermediaries, in contact as they were with the Goths. 
I am inclined to share this view, though I should hesitate to assume 
that the transmission occurred as late as the Teutonic migration. The 
trade route leading from the Propontis and the Black Sea to the Baltic 
may well go back into pre-historic times. It is of course quite possible 
that the movement had i t s  origin in the Hellenistic revival of the ancient 
cult of Apollon Z(jLLv&Evg in the Troad; but it seems to me on the whole 
more likely that it is much older, going back to a time when the 
“Mouse God” was not yet a deity of interest chiefly to antiquarians but 
when he was as yet a god widely worshiped, because feared, in the 
countries of the Eastern Mediterranean.

5 6  Alexander Haggerty Krappe: Apollon 27fuv&svg and the Teutonic Mysing

1 Strabo, x 5, 6, p. 487.
* Spanheim, ad Jos. Flav.. vi 1, p. 312; Strabo, xiii 1, 46, p. 604.



UBER DAS WESEN RÖMISCHER RELIGIOSITÄT
VON WOLF A L Y  IN  FR EIBU R G  I. BR.

Wer die Römer in ihrem geistigen Sein erfassen will, muß bei ihren 
Göttern anfangen. Denn keine Geistesbeschäftigung berührt so sehr das 
innerste Leben wie die Religion, die von unseren geheimsten Strebungen 
Zeugnis gibt. Die staatlichen Formen des religiösen Lebens in Rom hat 
W issow a1 beschrieben, mit einer gewissen Überschätzung der staatlichen 
Form, die für seine Zeit charakteristisch war. Eine neuere Darstellung 
der römischen Religion2 hat gefordert, daß diese als Sonderdisziplin nur 
auf eine römische Geschichte überhaupt hin orientiert sein könne. Ich 
zweifle, ob eine solche auf unsere Fragen Antwort geben wird. Denn 
das Geschehen ist stets ein Ausgleich zwischen der Gestaltung des eigenen 
Wesens und den Gestaltungsmöglichkeiten, die eine fremde W elt zuläßt. 
So kann es sein, daß sie das Wesen mehr verhüllt als offenbart. Wir aber 
suchen einen Zugang zu dem, was hinter den sichtbaren Ereignissen 
steht. Deshalb muß einmal die römische Religion ganz neu geschrieben 
werden. Wir meinen damit nicht die Gegenstände dieser Geistesbeschäf­
tigung, die Götter, die Kulte, die Legenden, sondern wir meinen 
diese Geistesbeschäftigung, die wir Religion nennen, selbst.3 Freilich 
können wir den Geist nur in seiner Verwirklichung an Objekten er­
kennen. Aber wir wollen uns bewußt bleiben, daß unser Interesse nicht 
den Objekten gehört, sondern dem Lebensvorgange, der in den religiösen 
Formen nach Ausdruck ringt für sein Innerstes und Tiefstes.4

Diese Religion ist nicht Privatsache. Zwar spielen sich die psychischen 
Vorgänge in verschiedenen Gehirnen ab. Wenn wir aber das römische 
Volk mit Recht ein V o l k  nennen5 — und es hat wohl selten eines ein 
größeres Recht auf diesen Namen gehabt —, so sind wir berechtigt, aus 
weit zerstreuten Einzelheiten Schlüsse auf das Wesen des Ganzen zu 
ziehen; denn Volksgenossen sind nach Art und Bildung gleichgerichtet. 
Von den staatlichen Formen des Kultus wäre jedoch erst zu beweisen, 
daß sie den Glauben des Volkes wirklich wiedergeben, und wir werden

1 Religion und Kultus der Römer, 2. Aufl. 1912 (Hb. d. klass. Altertumsw. V 3).
* Altbeim, Römische Religionsgeschichte I (Samml. Göschen 1035) 1931, 5.
8 Zum Prinzipiellen vgl. R.E. „Mythos“, XYI 1374f.
4 Vgl. Livius und Ennius (Neue Wege zur Antike 5) 50 f.
8 Womit ich freilich der Diskussion, wie lange und in welchem Sinne der 

populus Romanus dem entsprochen hat, was wir heute „Volk“ nennen, nicht 
vorgegriffen haben möchte; wir sprechen hier nur von der libera respublica.



5 8 W olf Aly

sehen, daß gerade in Rom eine herrschende Minorität Formen geschaffen 
hat, die den Glauben der beherrschten Majorität nur teilweise zum Aus­
druck brachten und Fremdes einmischten. Die Tatsachen sind seit Wissowa 
(so gut wie) bekannt. Wir wollen hier, wo es uns nur auf die Betrachtungs­
art ankommt, ein Kapitel herausheben, das geeignet erscheint, etwas von 
demjenigen Wesen zu erkennen, das, weil rassebedingt, immer wieder 
durchgeschlagen ist, solange es echte Römer gegeben hat.

Pfister1 hat mit Recht das Bevölkerungsproblem an den Anfang seiner 
Besprechung der römischen Religion gestellt (S .374). Wir können heute 
als erwiesen betrachten, daß die von Norden eindringenden Stämme 
indogermanischer Herkunft eine Urbevölkerung vor sich hergeschoben 
und seit der 2. Hälfte des 2. Jahrtausends Mittel- und Süditalien besetzt 
hatten, wobei unbekannt ist, in welchem Grade sich Urbevölkerung etwa 
in den gebirgigen Teilen des Landes gehalten hat. Damals sind die 
Etrusker aus Kleinasien eingewandert2 und haben das Land der 12 Städte 
erobert. Herodot3 nennt die besiegte Bevölkerung Toskanas umbrisch. 
Wann der nachweisbare Zuzug aus Illyrien einsetzte, der sich fast aus­
schließlich auf der Ostseite des Apennin bemerkbar macht,4 ist nicht be­
kannt. Seit der Mitte des 8. Jahrh.5 beginnt die griechische Kolonisation 
im Süden, die aber nie weit über Kyme hinausgekommen ist, da sich 
gleichzeitig die etruskische Macht nach Norden bis an die Alpen und 
nach Süden bis zu den Albaner Bergen und zur See an der Küste weiter 
bis nach Kampanien ausbreitete.6 Um 530 sind die verbündeten Etrusker 
und Karthager die Gegner der damals schon inMassalia seßhaften Griechen.7 
Es ist bekannt, daß Rom kurz darauf die etruskische Fremdherrschaft 
abschüttelte und fortan mit den Massalioten verbündet war.8

W ir müssen aber eine weitere Vorbemerkung hinzufügen. Diese 
Siedlungsverhältnisse lassen von vornherein eine gegenseitige Beein­
flussung der verschiedenen Bevölkerungsteile vermuten. Soweit es sich 
dabei um religiöse Dinge handelt, wie die Übernahme des etruskischen

1 Religion der Griechen und Römer (Jahresberichte über die Fortschr. d. 
klass. Altertumsw. 229, 1930).

* Vgl. Herod. I 94; ich betrachte also die Frage nach der Herkunft der 
Etrusker als endgültig beantwortet.

3 cc7tiK^e&ai i s ’OußQiy.ovg, Uvfta. ßcpsccg dvidgvacca&aL nöhctq  <(..)> (die Zahl 
ist ausgefallen, vgl. Strabo V 219).

4 Vgl. R.E. „Iapyges“, IX 743f.
8 Für die Richtigkeit der überlieferten Zahlen (vgl. R.E. „ Apoikia“, I 2829 ff.) 

s. Karo, Athen. Mitt. 1920, 146.
6 Diese Auffassung allein entspricht der Tatsache, daß es vor dem Bau der 

Via Appia eine sichere Landverbindung von Latiun nach Kampanien nicht gab.
7 Über die welthistorische Bedeutung der Seeschlacht bei Alalia vgl. Hermes 

62, 316 f.
8 Nachweisbar seit 396 (R.E. „Massalia“, XIV 2132), aber sicher älter.



Volcanus1 oder des griechischen Apollon (kurz vor und kurz nach 500), 
hat sich die Forschung eine Veräußerlichung zuschulden kommen lassen, 
die den Gott fast wie einen transportablen Gegenstand behandelte. Wissen 
wir denn im Einzelfall, ob mit dem fremden Namen nur ein geläufiger 
Vorstellungskreis neu bezeichnet wurde oder ob mit dem neuen Namen 
auch etwas Geistigfremdes mit übernommen werden konnte, ob neue 
Vorstellungen unter bekannten Namen vereinigt wurden mit Altem oder 
ob unter dem neuen Namen sich Altes mit Neuem verschmolz? Es kommt 
nicht auf den Namen allein an und nicht auf die Kultformen allein2, sondern 
lediglich auf das Numen, das Vorgestellte, das Geglaubte und im Glauben 
Wirkliche, das dahinter steht.

DER AUSGANGSPUNKT

Rom liegt in Latium exzentrisch. Der natürliche Mittelpunkt der Land­
schaft ist der Monte Cavo, der in der Verehrung des Iuppiter Latiaris 
zugleich der religiöse Mittelpunkt des Stammes gewesen ist. Damals war 
Alba der Vorort Latiums. Die natürliche Nordgrenze sind die Berge am 
rechten Tiberufer.3 Da, wo die Hügel von Süden her festungsartig dicht 
an den Strom treten und zugleich eine alte Brücke war, lag die Grenz­
wacht.4 Dieses Volk war nicht vom Meere aus gekommen, denn die 
Tradition sagt, daß Ostia erst nach der Eroberung von Alba gegründet 
wurde.5 Dieselbe Tradition schildert uns Rom als Ackerbürgerstadt, in 
der das bäuerliche Leben vorherrschte. Rom ist nicht als Handelsplatz 
groß geworden.

Das einzige Zeugnis aus dieser Zeit ist der bürgerliche Kalender. 
Seine Datierung ist durch die sonderbare Bevorzugung der ungeraden 
Zahl (im Zusammenhang mit gewissen pythagoreischen Lehren) einiger­
maßen möglich.6 Er wird in weitesten Grenzen aus dem 6. Jahrh. stammen, 
jedenfalls vor Vertreibung der Könige. Eine gerade in ihrer Paradoxie 
glaubwürdige Überlieferung vom sog. Romulusjahr von 10 Monaten7 ver­
rät einen Widerstreit zwischen dem bäuerlichen und dem bürgerlichen 
Kalender. Die 10 Monate laufen vom l.März bis zum Beginn der Winterruhe

1 Altheim 23, 39, 85; anders Wissowa 2*29; weshalb dio Gleichung 
Volcanus =  Velchanos (kretisch) immer noch angezweifelt wird, ist nicht zu be­
greifen (s. PhilologUB 1912, 473).

4 Das Grundsätzliche hat Otto, Das Heilige entwickelt.
3 Jetzt Monte Mario.
4 Capitolium, Tiberinsel; den ursprünglichen Charakter der römischen 

Berge zeigen heute noch unverfälscht die Monti Parioli an der Via Flaminia.
8 Liv. I 33,9.
6 Über Pythagoras s. Macrob. Sat. I 13,5, vgl. die Polemik bei Cicero de 

rep. II 28 f.
7 Vgl. Censorin. de die nat. 22,9 — 13, Macrob. Sat. 1 12, 38, Ovid. fast. III 99.

Über das Wesen römischer Religiosität 59



6 0 W olf Aly

Ende Dezember.1 Der bürgerliche Kalender ist ein, freilich in der sonderbar­
sten Art verunstalteter Mondkalender, der infolge der Schaltmonate gegen­
über dem Sonnenlauf um + 1 6  Tage schwankt. Nach ihm konnte sich der 
Bauer nicht richten, der vielmehr auf die Fixsternphasen angewiesen wTar, da 
aber auch nicht nach Beobachtung, die zu schwierig und vomW etter abhängig 
ist, sondern nach Regeln, diesehraltesinternationales Gutsind.2In denferiae 
conceptivae lebt noch die Anpassung des Kultus an das wirkliche Leben.3 
W ir hören, daß der Stand der Saaten vielfach erst die Abhaltung ge­
wisser Feste 4 ermöglichte. Hier liegt also ein verknöchertes Schema über 
dem Abbild eines organischen Lebens. Doch sind die Notwendigkeiten 
des bäuerlichen Lebens im bürgerlichen Kalender nicht ganz übersehen. 
Sie sind vielmehr mit anderen Anforderungen des Staates zusammen ge­
arbeitet, so daß wir mehrere Festkreise unterscheiden müssen, die z. T. 
miteinander konkurrierend im Kalender zusammengeflossen sind. W ir 
unterscheiden etw a5

1. p o l i t i s c h e  F e s t e .  Dahin gehört vor allem QRCF am 2 4 .März 
und 24. Mai mit den beiden Tubilustria6 davor, dann aber auch die 
eigentlichen Kalenderfeste, Kalendae und Idus, nach denen sich (vor Ein­
führung der Nundinae7) der Wochenmarkt richtete; endlich der Vestakult 
mit den Vestalia am 9. Juni und dem QStDF am 15. Juni.

2. F a m i l i e n f e s t e .  Dahin gehören die Totenfeiern im Februar bis 
zu den Terminalia und die N-Zeiten im Mai, Juni, Juli und Dezember. 
Eine allgemeine Erwägung sagt uns: wenn eine kriegerische Unternehmung 
mit dem Ackerbau konkurrierte, ging jene vor; wenn ein Totenfest mit 
einer kriegerischen Unternehmung konkurrierte, ging gewiß diese nicht 
vor. So lagern sich verschiedene Interessenkreise übereinander, so daß 
wir nicht einmal aus der zeitlichen Nachbarschaft zweier Feste auf irgend­
welche Beziehungen schließen können.

3. B ä u e r l i c h e n  U r s p r u n g s  ist vor allem der Anfang des Jahres. 
Nach einer 5 tägigen Vorbereitungszeit (Advent) beginnt mit dem l.März 
die Frühlingsarbeit. Die Salier tanzen im März wie im Oktober, wobei

1 60 Tage nach Hesiod, Erga 564.
* Vgl. Mommsen, Röm. Chronologie 76.
* Wissowa 440, 4.
4 Plinius N. H. XVIII 14: priusquam frumenta vaginis exeant nec antequam 

in vaginas perveniant.
5 Anders Domaszewski, Abh. über röm. Religion 171: Die Festzyklen des 

röm. Kalenders.
6 Die Deutung der Tubilustria bei Wissowa 144 ist falsch.
7 Nundinae und Nonae sind offenbar ursprünglich dasselbe, vgl. die Ety­

mologie von annona. Wir wissen nicht, wann die regelmäßige 8tägige Woche 
in Rom eingeführt ist, nach Macrob. Sat. I 13, 16 nicht allzu früh. Als Prozeß­
termin schon in den XII Tab. (Gell. XX 9, 52).



Über das Wesen römischer Religiosität 61

wir einstweilen ganz davon absehen, daß der Monat den Namen des 
Kriegsgottes führt1 und der Tanz der Salier für einen Kriegstanz gilt. 
In der N-Zeit des April, die wir absichtlich oben nicht mitgenannt haben, ist 
die Erde schwanger. Jetzt feiert man die Fordicidia, die Cerealia und 
die Robigalia. Auch die nicht festen Ambarvalia gehören in diese Zeit. 
Und auch die Vinalia sind für einen bestimmten Teil der Landwirtschaft 
bedeutungsvoll (23. April und 19. August), freilich nicht sowohl für das 
Wachstum der Reben als für das Werden des neuen Weines. Nicht fest 
im Kalender ist die Feier der 1. Garbe und das Erntedankfest. Hier 
kreuzt sich der bäuerliche Bereich mit dem der Familie, wenn die Feld­
frucht eingeheimst, aufbewahrt und verbraucht wird. Das winterliche 
Fest der Compitalia bedeutet den Beginn der Winterruhe und die Feriae 
sementivae das Ende der Wintersaat. Diesen Vorstellungskreis gilt es 
nun aus sonstigen Zeugnissen zu vervollständigen und seine grundlegende 
Bedeutung für das alte Rom zu erweisen.

N EUJAH R

Bei dem Versuche, römischen Glauben an den Jahresanfang anzu­
knüpfen, treffen wir zunächst auf rein kalendarische Bräuche, von denen 
Macrob. Sat. I 12, öff. spricht: Am 1. März wird neues Feuer auf dem 
Herde der Vesta entzündet; im Anfang des Monats wird der Lorbeer an 
der Regia, den Curiae und den Häusern der Flamines erneuert; im März 
opfert man öffentlich und privat der Anna Perenna, ut annareperennareque 
commode liceat. Weniger feierlich ist die Gehaltszahlung an die magistri, 
die auspicatio der Komitien, die Verpachtung der Vectigalia und die 
Bewirtung des Gesindes durch die Hausfrau. Aus Ovid Fast. I I I 135 bis 
150 kommt nichts Wesentliches hinzu. Wir haben also nebeneinander 
rituelle und bürgerliche Bräuche, die sämtlich nur den neuen Anfang 
kennzeichnen.

Eine zweite Reihe von Neujahrsbräuchen gilt der Iuno LucinaEsquiliis. 
Der Name des Festes ist Matronalia. Geschenke des Mannes an seine Frau 
und das gemeinsame Opfer für den Bestand der Ehe deuten wieder auf 
ein Jahresfest.2 So wie eine Abwesenheit von drei Nächten im Jahr noch 
im XII-Tafelrecht den Usus der Ehe unterbricht, so wird am Neujahrs­
tage der eheliche Bund für ein weiteres Jahr garantiert.

Nur ein Name führt weiter auf unbekanntes Gebiet, M a m u r i u s  
V e t u r i u s 3, von dem es heißt, daß er im Salierlied angerufen sei. W i s s o w a* r 
der ihn unter „Mars“ behandelt — offenbar in dem Glauben, daß der Name 
irgendwie mit Mars Zusammenhänge —, weiß nur die rationalistische

1 Vgl. R.E. „Salii“, I A 1874.
* Gaius Inst. I 111. 8 Fest. p. 131 M. 4 a. a. 0. 147.



6 2 W olf Aly

Erklärung: daß man den Namen M.V. aus den unverständlich gewordenen 
Worten des Salierliedes herausgelesen habe. Das ist nicht viel anders, 
als wollte man die Abendmahlsworte „hoc est corpus“ für eine volks­
etymologische Ausdeutung von Hokuspokus erklären! Das Material steht 
längst bei U s en  er  Kl. Sehr. IV 122 ff. beisammen, und nur die nicht not­
wendige Anknüpfung an den Namen des Mars hat gehindert, daß man Useners 
Ausführungen volle Aufmerksamkeit geschenkt hat. Damit ist M. V. nicht 
erklärt, daß Wissowa mit einer gewissen Befriedigung feststellt, Useners 
Kombinationen hätten hier die Grenze des Glaublichen überschritten. 
Was die sprachliche Erklärung anbelangt, so wollen wir nur festhalten:

1. daß niemand bisher Veturius *vetusius nicht von vetus abgeleitet 
hat so, wie Venusia die Stadt der Venus ist.

2. daß Mamers als oskische Sonderbildung in Rom nichts zu suchen 
hat, und Mamurius jedenfalls von Mavors1 nicht hergeleitet werden kann. 
Die umbrische Form Marte und Martie (adj.) läßt freilich die Möglich­
keit offen, daß Mavors nicht die einzige Urform des Namen ist, die sich 
auch mit dem oskischen Mamers nicht leicht vereinigen läßt. Dagegen 
läßt sich Mamurius grammatisch einwandfrei zwar nicht mit mart-, wohl 
aber mit der Turris Mamilia verbinden, deren Bedeutung uns noch be­
schäftigen wird.

Wir wollen die Sage von dem Schmied der 12 ancilia einstweilen 
auf sich beruhen lassen.2 Die sog. Tradition in Rom ist so um all ihren 
Kredit gebracht, daß wir von dorther nicht beginnen können. Das einzig 
Sichere bleibt der Ruf der Salier: M a m u r i  V e t u r i !

In dem, was der Römer Mars nannte, liegt ein seltsamer Widerspruch. 
Mars wurde extra pomerium verehrt3: der Kriegsgott gehört nicht in 
den befriedeten Kreis der Stadt, die sich gerade nach römischem Ritus 
so deutlich gegen die Außenwelt absetzt.4 Der campus Martius liegt vor 
den Toren und ist das Glacis gegen die etruskischen Feinde. Und doch 
gibt er dem 1. Monat des Bauernvolkes den Namen; er ist der Vater des 
Stadtgründers5, wenn auch die Liebesszene richtig an den Fluß außer­
halb der Mauern verlegt wird. In der Regia wird sein Fetisch, die heilige 
Lanze, in einem sacrarium aufbewahrt.6 So vereint sich hier etwas Fürchter­
liches mit dem Gefühl allernächster Zusammengehörigkeit. Man komme 
nicht mit der billigen Wendung, daß der Krieg damals der normale Zu­
stand des öffentlichen Lebens war, daß die Römer damals Quirites im 
eigentlichen Sinne, d. h. Lanzenmänner7 gewesen seien. Ein Kriegsgott

1 Inschriftlich nur einmal MAVRTE (CIL I* 249). * Ovid. fast. III 379 ff.
3 Wissowa 146. 4 Zur Lage des Pomeriums vgl. Wissowa 528, 8.
5 Ennius Ann. 35 ff. 6 Wissowa 144.
7 Ich will damit nur eine Möglichkeit erwogen haben, vgl. Walde, Et. Wb.* 

635 f; genaueres wissen wir nicht, vgl. Anm. 3, S. 67.



hat in der Stadt nichts zu suchen, und die Pforte, die im Krieg geöffnet 
ist, ist Ianus heilig, nicht Mars.1

Nun gibt es eine Erklärung, weshalb Rom so besondere Beziehungen 
zu diesem Gotte hatte. Mars gehörte das ver sacrum, und wir würden 
alles verstehen, wenn der Populus Romanus einst ein ver sacrum war, 
das auszog, wir wissen nicht von wo, um auf dem Palatin eine neue 
Heimat in der Fremde, im Reiche des Mars, zu finden. Jedenfalls ist an 
Mars das Wesenhafte, daß er draußen zu Hause ist, nicht drinnen.

D IE 3 COLLEGIA
a) D IE  FRATRES ARVALES

Welche Anliegen hatte das Volk an diesen Gott? Wir wissen, daß 
es sich hier wie in anderen Fällen eines Kollegiums bediente, einer Bruder­
schaft, die im Besitze der Riten und Carmina war, um den Gott zufrieden 
zu stellen. Drei solcher collegia werden im Laufe des Jahres tätig sein, 
die Salii im März und Oktober, die Fratres Arvales Anfang Mai und die 
Luperci im Februar. Wir beginnen mit den Fratres Arvales, weil ein 
glücklicher Zufall einen Teil ihrer carmina erhalten hat. Trotz seiner 
Altertümlichkeit ist dieser Text verständlich genug, um folgendes mit Ge­
wißheit auszusagen: Der Name Amb-arvalia zeigt uns einen Flurumgang, 
er ist konzeptiv und fällt in die 2. Hälfte Mai. Das Alter des Festes zeigt 
die Engigkeit des umschrittenen Ager.2 Uns interessieren dabei weniger 
die bekannten Piacular- und Lustralopfer als die Götter, die dabei an­
gerufen werden: Lases ( =  Lares), Marmar ( =  Mars) und Semunis 
( =  Semones). Die Gleichungen sind so augenfällig, daß darüber nie ein 
Zweifel bestanden hat.

1. L a r e s . 3 Mit der Erklärung „chthonisch“ ist nicht alles gesagt. 
Die Zweigesichtigkeit alles Chthonischen ist nur zu bekannt. Der Lar 
gehört zuerst aufs Land und ist erst in die Stadt übertragen. Das ist bei 
Plautus längst vollzogen4, weil Rom im 4. Jahrh. zur Polis wurde. Aber 
in den Compitalia ist die alte Anschauung gut erhalten. Jeder Kleros hat 
seinen Lar und alle Lares zusammen eine mater Larum. Ob die Gleich­
setzung mit Mania alt oder sekundär ist, wissen wir nicht.5 Die Com­
pitalia wurden konzipiert finita agricultura6 kurz nach den Saturnalien 
mit folgender Formel7: Die nonipopulo Romano Compitalia erunt; quando 
concepta fuerint, nefas. Der Ort der Feier ist die Wegkreuzung, wo mehrere 
Äcker zusammenstoßen. Man hing dabei pilae und effigies auf8, die man

1 Wissowa 104.
* Vgl. R.E. I 780 und 1796. 8 Vgl. R.E. „Lares“, XII 822 nach Samter.
4 Mit dem Bau der sog. Servianischen Mauer nach dem Gallierbrand.
6 Wissowa 174. 6 Schol. Pers. 4, 28. 7 Gell. X 24, 3.
* Festus p. 239 M.

Archiv für Religionswissenschaft XXXIII. 1/2 5

Über das Wesen römischer Religiosität 6 3



längst mit den oscilla verglichen hat.1 Dieser Brauch der Saturnalien­
feier 2 ist an und für sich dunkel. Aber man denke daran, daß die Arval- 
brüder ihr Jahr mit den Saturnalien beginnen3, daß inschriftlich Saeturnus 
geschrieben wird4, daß also zum mindesten das Fest in Rom als Saat­
fest umgedeutet worden ist. Man erklärt heute Saturnus allgemein für 
einen Etrusker.5 Das mag richtig sein; aber man wolle doch nicht ver­
gessen, wie gefährlich es ist, die Erklärung aus einer uns unbekannten 
Sprache eines uns unverständlichen Volkes zu ziehen, wo wir sehen, daß 
zum mindesten griechische Entlehnungen dort sehr zahlreich sind, und 
daß bei Zusammenfall mit lateinischen Worten die Wahrscheinlichkeit 
für Entlehnung aus dem Lateinischen nie ausgeschlossen werden kann. 
Ob also primär oder sekundär, die Saturnalien sind das kalendarisch fest­
gelegte und mit fremden Bestandteilen durchsetzte Fest der Winter­
aussaat, die Compitalien sind dasselbe bäuerlich gedacht und zur richtigen 
Zeit gefeiert. Die Puppen verlangen noch ein Wort gegenüber den un­
befriedigenden Bemerkungen Wissowas 167 , 6.6 Puppen sind Ersatzopfer; 
mit der Puppe kauft sich das Familienglied los, nicht vom Geopfertwerden, 
sondern vom Tode. Den Laren ist der Mensch in doppeltem Sinne ver­
fallen, einmal wegen der Doppelbeziehung alles Chthonischen, die je­
doch für verbrennende Stämme nicht ohne weiteres gilt, dann aber und 
hauptsächlich wegen der Möglichkeit des Verhungerns, wenn Mißernte 
eintritt. Da spielen Gedankengänge hinein, die Mannhardt7 behandelt 
hat, der ehemalige blutige Opfer für durchaus möglich hält, um sich des 
Erntesegens zu vergewissern.

Es sei aber auf ein merkwürdiges Zeugnis hingewiesen, das geeignet 
ist, die hier vorliegende Entwicklung aufzuhellen.8 Man (vermutlich 
V a r r o  aus älterer Quelle) wollte wissen, daß Tarquinius Superbus an 
den Compitalia Menschenopfer eingeführt habe, und Brutus die später 
gültige Ersatzform schuf. Das würde heißen, daß bei diesen chthonischen 
Mächten eine Verschiebung des Akzents zum Finsteren, Unterweltlichen 
hin stattgefunden hat. Und es hat einen Sinn, den etruskischen König 
dafür verantwortlich zu machen. Wir kennen die Lebhaftigkeit etruskischer 
Unterweltsvorstellungen aus den Grabgemälden. Rom hat sich immer 
gegen Menschenopfer verwahrt, und wenn diese trotzdem nachweisbar

6 4  W olf Aly

1 Macrob. Sat. I 7, 31 und 11, 48.
* Roscher, Mythol. Lex. IV 436. 8 Wissowa 562, 5.
4 R.E. „Saturnus“, II A 218. 6 Altheim 39, nach Herbig.
8 „Wer darin ein Substitutionsopfer sieht, kommt zu der Konsequenz, daß

vor der Ablösung der Menschenopfer durch den stellvertretenden Brauch alle
Bewohner des Hauses geopfert wurden!“

7 Vgl. Handwb. d. D. Abergl. „Binden“ nach Mannhardt.
8 Macrob. Sat. I 7, 34.



Über das Wesen römischer Religiosität 6 5

sind, so kann die Tradition nur bedeuten, daß sich römisches Wesen 
gegen etwas Fremdes verwahrte, das wir alles Recht haben etruskisch zu 
nennen.

So sind dieLares agrarisch zu verstehen, gefeiert am Ende des Bauern­
jahres nach der Winteraussaat und am Anfang der Erntezeit im Wachse­
monat Mai.

2. S e m o n e s. Götterspaltung und Göttervereinigung1 ist ein Thema, 
das, nachdem es lange genug der Gegenstand leidenschaftlicher Debatten 
gewesen ist, allmählich zur Ruhe kommen könnte, da wir gesehen haben, 
daß beides vorkommt. Nur hat man verabsäumt zu fragen, warum beide 
Vorgänge so nahe liegen. Der Name Semo ist durchsichtig; die sehr alte 
Bildung neben semen (wie termo — termen neben griech. rigficov >  rsQfia) 
gehört zu sero sevi, einem sehr altertümlichen Verb mit Stammabstufung 
(aus *sizo, dissimiliert aus *sisa-o). Wir kennen Semo in der Einzahl auf 
dem Quirinal, wo bei der Porta Sanqualis (Sancualis) das Heiligtum des 
Semo Sancus lag, der frühzeitig dem Dius Fidius gleichgesetzt wurde. 
Da es unmittelbar dabei8 ein Heiligtum der Salus Semonia (an der porta 
Salutaris) gab, so befinden wir uns in einem verständlichen Sinnzusammen­
hang, zunächst für die Quirinalgemeinde. Verwandte Vorstellungen 
müssen die Namen Seia SegetiaTutilina3 (zu tutus wie Lentulus zu lentus, 
mit Femininendung wie regina gallina) bezeichnet haben. Man könnte 
erstaunt sein, gerade auf dem Quirinal ein solches Kollegium von agrarischen 
Dämonen zu finden, wenn nicht die Übertragung vom Einzelnen auf die 
Gemeinde und vom Lande in die Stadt eine bekannte Erscheinung wäre. 
Die Gemeinde verehrt einen SemoPublicus, wie sie eine Vesta, eine Fortuna 
populi Romani verehrt. Die Mehrzahl der Semones im Arvallied erklärt 
sich wie die der Lares.

Wenn wir uns in so leicht verständlichen Zusammenhängen bewegen, 
kann der Mars, der mitten darin angerufen wird, nicht weit ab sein.

3. M a r s. Es ist unfruchtbar, ältere Ansichten zu kritisieren. Wir wollen 
einmal ganz voraussetzungslos das auf uns wirken lassen, was wir an sicher 
alten Zeugnissen über diese göttliche Potenz erfahren4, und beginnen mit 
dem Arvallied, das uns bisher geführt hat:

„Laß nicht Lues und Rues auf noch mehrere kommen! Sei satt, wilder 
Mars!“ Dann folgen zwei Imperative, von denen man nicht weiß, wer 
das einstweilen Unverständliche tun soll. Dann folgt: „Er wird herbei­
rufen alle Semones hier und da (alternei Lokativ)“ und endlich: „Marmor 
( =  Mars, Mars) hilf uns!“ Das ist erstaunlich viel in einem so kurzen 
Liede, und doppelt erstaunlich für jemand, der an Mars denkt, wie ihn

1 Vgl. Bertholet, Götterspaltung und Göttervereinigung 1933.
1 Roscher IV 297. 8 Macrob. Sat. I 16, 8.
4 Zusammenstellung bei Marbach R.E. XIV 1934 ff.

5*



6 6 W olf Aly

sich etwa die Kaiserzeit vorstellte. Die ersten Aussagen sind negativ. 
„Sei satt!“ Er frißt also. So handelt er selbst. „Laß nicht Lues und Rues 
kommen.“ Das sind Dämonen aus seinem Kreise, die er hemmen kann. 
Der Wechsel der Person entspricht der Er-Prädikation des Hymnos, die 
Norden1 erkannt hat. „Er wird alle Semones herbeirufen“; das kann, da kein 
Name vorher erkennbarist, ebenfalls nur auf Mars gehen; folglich können sich 
die Imperative davor nur an die Tänzer richten, die eine magische Handlung 
vollziehen müssen, um mit Gewißheit sagen zu können: Er w i r d  das tun. 
W as freilich die Tänzer tun sollen (Urnen sali sta herber), bleibt ungewiß. 
Mars kann also auch auf segnende Dämonen einwirken. Er ruft sie, während 
er die anderen hemmt. Damit ist nicht gesagt, daß die Semones seinem 
Thiasos angehören. Man hat vielmehr den Eindruck, daß Mars sie einlädt, 
indem er seine Schreckgespenster zurückhält. Die beiden Imperative iuvate 
und iuvato erhellen das noch mehr, wie bei Plautus: accipe et dato} Das 
eine geschieht gleich; das andere soll in Zukunft geschehen.

W ir denken daran, daß wir uns auf dem Felde befinden. Hier außer­
halb des befriedeten Mauerkreises herrscht ein Gott, der Lues und Rues 
schicken kann. Das kann nur auf Gefahren gehen, die der Saat auf dem 
Felde drohen. Aber der magische Tanz (sali und sta ist jedenfalls zu er­
kennen; das letzte könnte verber(a) sein) zwingt ihn, die segnenden Dä­
monen zu rufen.8

Man wird kaum fehl gehen mit der Annahme, daß der Gott, dessen 
Kinder eine Wölfin säugt, selbst W olf gewesen ist. Und der W olf ist 
das reißende Tier der Wildnis, auf dessen Pfaden der Verbannte und 
Geächtete geht (s. kvKoitoösg, W olfgang4). Deshalb wird auch das ver 
sacrum dem W olfgotte geweiht, indem es den Zauberkreis des sulcus 
primigenius verläßt. Das Draußen ist das schlechthin Feindliche. Krieg 
und Raub sind inbegriffen, aber sie erschöpfen den Begriff nicht. Daß dar­
aus ein Kriegsgott werden konnte, dem man die ziemlich früh nachweisbare 
Duellona an die Seite stellte, ist begreiflich.5 Aber da wir nicht den 
Mars des Staatskultus, sondern ältesten römischen Glauben suchen, so 
haben wir die sonstigen alten Zeugnisse von Mars zu prüfen, wo er in 
dieser allgemeineren Funktion noch nachweisbar ist. Und wir werden 
sehen, daß das überall im Rahmen der römischen Bauernreligion der 
Fall ist.

1 Agnostos Theos 63 ff.
* LeumaDn, Lat. Grammatik 323.
9 Mit limen ist nichts anzufangen; hat man schon <sa^>li men(?) sali ver­

sucht? Erwähnt wird der Dreitakt beim Saliertanze RE. I A 1891, 41.
4 Schol. Aristoph. Lys. 664, Hes. Suid. Die nichtantike Deutung beruht auf 

der Tatsache, daß die Alkmaioniden während ihrer Verbannung so hießen.
5 Wissowa 151.



Über das Wesen römischer Religiosität 67

b) D IE SALII

Dies zweite Kollegium hat man in besonderem Maße als ausgesprochen 
kriegerisch charakterisiert. Ihr Aufzug sei kriegerisch, ein richtiger Kriegs­
tanz. Bedenken genug bleiben. Nach der überwiegenden Überlieferung 
tragen sie keine Waffen, sondern außer den ancilia einen Stab, mit dem 
sie Lärm machen.1 Der Schild ist also nicht Abwehr, sondern Tympanon. 
Ihr W eg durch die Stadt ist nicht bekannt. Die Saliermähler könnten 
sekundär sein, da sie zu einem Kriegstanz schlecht passen. Aber man 
wußte noch, daß das Opfer des Oktoberrosses geschah ob frugum eventum 
(Fest. p. 220 M.), und das Haupt des Rosses war mit Broten geschmückt. 
Soll Mars satt gemacht werden mit diesen Broten, und ist es die Schnellig­
keit des geopferten Rosses, die Mars erteilt werden soll, um ihn möglichst 
rasch zu entfernen?8 Auch bei den Robigalia spielen Wettläufe eine Rolle, 
und da steht die Schnelligkeit sicher in einer Beziehung zu der die 
römische Mark verlassenden Gottheit. Und Schnelligkeit spielt auch eine 
Rolle, wenn der Schweif des Rosses so rasch zur Regia gebracht wird, daß 
noch Blut auf den Herd tropft. W ichtig wäre es, wenn wir den W ett­
kampf um den Kopf des Rosses verstünden. Siegen die Sacravienses, so 
kommt der Kopf an die Regia, siegen die Suburaner, so kommt er an 
die Turris Mamilia. Daß hier noch der Gegensatz der beiden Urgemeinden 
zu erkennen ist, scheint zweifellos. Aber die Regia ist nicht ein Teil 
der Palatingemeinde, sondern der geeinten Stadt, wir können wegen der 
durch den Synoikismos notwendig gewordenen Hereinnahme des Kapitols 
und des Forums sagen: der Tarquinierstadt. Die Subura gehört zur 
Quirinalgemein de, die in Quirinus ihren eignen Mars besaß. Wenn Qui­
rinus „der mit der Lanze“ ist (wie Censorinus, Cloacina, Loucina)3, so 
wäre denkbar, daß dieser die Entwicklung zum Kriegsgott vorweg­
genommen und beschleunigt hat. Vielleicht gehört ihm ursprünglich die 
Lanze in der Regia. In dem Kampf der Suburaner sehe ich also den 
Rest eines alten Rechtes, den Kopf des Rosses an die Turris Mamilia zu 
nageln, der es später die Regia streitig machte. Und es ist weiter als 
möglich offen zu halten, daß der Empfänger dort Mamurius Veturius 
war — Roßopfer empfängt vor allem Helios!4 Entscheidend scheint mir 
die Verwendung des Blutes zu Lustralzwecken an den Parilien.5 Der Sinn 
dieses Festes ist bekannt: eine magische Abwehr der Viehkrankheiten; 
man benötigt dazu Blut des Oktoberrosses, Asche der an den Fordicidia

1 Die Schilderung von Wissowa 556 ist ungenau, vgl. seine Anm. 6 und 
R. E. I A 1891.

s Wissowa 196.
3 „der mit der Zensur“, „die an der Cloaca“, „die im Haine“; die Deutung 

von Walde Et. Wb. unter Quirites ist zu eng.
4 „Helios“ R.E. VIII 71. 6 Ovid. fast. IV 733.



68 W olf Aly

verbrannten Kälber und Bohnenstroh. Davor weichen die Dämonen. Mit 
dem Kriege hat das gewiß nichts zu tun. Aber Bohnen sind die Speise 
der Unterirdischen.1 Hier ist also das leere Stroh gemeint, wo für die 
Inferi nichts mehr zu holen ist. Das Jungvieh ist durch die Vorleistung 
der Fordicidia vom Tode losgekauft. Und das Oktoberroß? Ich kann mir 
nur denken, daß auch hier die Schnelligkeit dem Analogiezauber seinen 
Inhalt gibt. So schnell sollen die Dämonen entweichen. Da nun Mars der 
Empfänger ist, muß er an den Parilia irgend wie beteiligt sein; und 
niemand ist an den Gefahren des Draußen so beteiligt und so der Erz­
feind des Wolfes wie der Hirt.

Ich möchte aber endlich noch auf eine Besonderheit der Salier hindeuten. 
Ianus wird von ihnen angerufen als Duonus Cerus, Iuppiter als Leucesius, 
Iuno (?) als Lucia Volaminia (Volumnia ?), Mars (?) als Mamurius Vetu- 
rius. Auch das klingt alles eher als kriegerisch. Wir wissen vielmehr, 
daß der Umzug alle Heiligtümer berührte, sowie, daß auch später auf­
genommene Gottheiten einschließlich des Kaiserkultes in die Litanei der 
Salier einbezogen sind. Wir haben also einen Flurumgang der Form vor 
uns, daß das zu schützende Gebiet nicht umgangen, sondern nur betreten 
wird. Dazu gehört, oft belegt, das Lärmmachen, dahin auch die gemein­
same Mahlzeit.2 Aber die Sitte, keinen der Götter mit seinem richtigen 
Namen zu rufen, sondern Geheimnamen zu verwenden, erinnert an or- 
phische Gebräuche.3

c) DIE LUPERCI

Das dritte Collegium wirkt im Februar. Ob die Doppelheit des Colle­
giums ebenso wie die der Salier aus dem Synoikismos zu erklären ist, ist 
zweifelhaft, weil der Ort ihrer Handlung immer nur der Palatin gewesen 
ist. Zwei Familien besaßen eben das Charisma der Lustration. Sie mögen 
es aus der Fremde mitgebracht haben, aber sie übten es nur am Palatin. 
Die Literatur über die Luperci ist umfangreich.4 Wir können hier jedoch 
nur die angesponnenen Gedanken konsequent weiterführen, gleichgültig, 
ob dabei etwas Neues oder Allbekanntes herauskommt. Der Kalender 
führt auf die feste Verbindung des Lupercerumlaufs mit der Februatio. 
Diese gehört mit den Parentalia und Feralia, der Cara cognatio und den 
Terminalia zu den Festen, die den kalendarischen Jahresabschluß bilden. 
Eine 14 tägige N-Zeit geht voraus. So steht der ganze Monat, soweit 
er nicht Advent ist, unter demselben Zeichen. Damit ist bewiesen, daß 
das Fest keinen agrarischen Charakter hat.

1 Wissowa 235. * Vgl- Handwb. d. D. Abergl. unter „Flurumgang“.
8 'HgutsitccTos, Ilala fidoov  usw. Ich halte also die orphischen Götternamen 

zum großen Teil nicht für Reste lokaler Kulte, sondern für künstliche Gebilde,
vgl. Handwb. d. D. Abergl. unter Name und Namensänderung

4 R.E. „Lupercal“ ff., XIII 1815 ff.



Über das Wesen römischer Religiosität 6 9

Der Lauf derLuperci geht vom Lupercal an der Westecke des Pajatin 
durch das Circustal, links herum über die Yelia und das Forum abwärts 
zum Ausgangspunkt zurück.1 Das war also ein Zauberkreis. Die Riten 
deuten ausnahmslos auf Fruchtbarkeitszauber. Da aber nur von weiblicher 
Empfängnis gesprochen wird, so ist ebenfalls klar: die Gemeinde denkt 
beim Totenfest an die neuen Geburten, wobei der verbreitete Glaube an 
die Reinkarnation der Ahnen mitgespielt haben kann. Daß die Beteiligten 
creppi „Böcke“ heißen, is t2 bei der allgemeinen Bedeutung des Bockes 
verständlich. Ihr Dromenon ist längst als der Schlag mit der Lebensrute 
erkannt. Und worüber sich die Väter der Kirche ereifert haben3, hat 
ebenfalls mit der conceptio Zusammenhang gehabt.4 Dadurch lassen sich 
auch die beiden Knaben deuten, die mitBlut beschmiert, mit milchgetränkter 
Wolle abgewischt, lachen müssen.5 Wir gehen von letzterem aus. Menschen­
kinder lachen erst nach einem knappen Vierteljahr, das Götterkind lacht 
sofort, wie uns das Norden verständlich gemacht hat.6 So dürfen wir 
in diesem Ritus einen Geburtsakt sehen, die Säuberung des Neugeborenen, 
dessen Lachen es sofort als besonders begnadet erkennen läßt. Aber was 
hat Faunus dabei zu tun? Die Deutung des Namens als „Töter, reißender 
Wolf“ ist so überzeugend7, und die Etymologie Luperci =  Wolfabwehrer 
so einwandfrei8, daß man diesen W eg der Deutung ungern verlassen wird. 
Der Umgang schließt feindliche Dämonen aus dem Kreise der Stadt aus; 
wenn dabei an Nachkommenschaft gedacht wird, so können jene Dämo­
nen nur Kindbettfieber und Kinderkrankheiten sein, deren dämonischer 
Charakter allgemein anerkannt ist. Und nur darin ist einige Vorsicht 
notwendig, daß durch das Bild des Wolfes (das auch wir häufig und 
vieldeutig verwenden)9 nicht die ganze Marsmythologie hereingezogen 
werden darf. Möglich, daß in dieser Verwendung des Wolf-Bildes eine 
ältere Bevölkerung spricht, die von Mars nicht wußte, mit der die Mars­
gläubigen später verschmolzen sind.10

ITALISCHE PARALLELEN

Wir blicken einen Augenblick zurück. Es liegt uns nichts daran, eine 
neue „Deutung des Gottes Mars“ zu entwickeln. Unsere Absicht ist, im

1 Am besten bei Jordan, Topographie der Stadt Rom I 163 Anm. 19 f.
2 Paulus-Festus p. 57 M. creppos id est lupercos . . .
* Handwb. d. D. Abergl. „Lebensrute“, vgl. Anm. 4.
4 Liv. F. 14 bei Gelasius. 8 Plutarch Rom. 21, 6.
6 Geburt des Kindes S. 69 ff. 7 Altheim, Röm. Rel. II 71 ff.
8 lupos arcere antik bei Serv. ad Aen. VIII 343, dazu Wissowa 209, 11,

Walde, Etym. Wb. unter L.
9 Vgl. Fleischwolf, sich einen W olf laufen, Hunger wie ein Wolf, W olf im

Schafskleid, lupus in fabula, Wolfsrachen, mit den Wölfen heulen,Wolfsmilch u. a. m.
10 Vgl. RE. „Mythos“, Abschn. 10.



7 0 W olf Aly

römischen Ritus dasjenige zu erkennen, was so alt und eingewurzelt war, 
daß es unter und trotz aller staatlichen Regelung sich lebendig erhalten 
hat. Wir haben gesehen, welche Anliegen das waren, und würden sinn­
gemäß damit fortzufahren haben, die Nöte und Wünsche des römischen 
Bauern im Kult von Liber und Ceres, von Venus, Flora und Pomona zu 
entwickeln, die sich in ihrer schlichten Verständlichkeit so deutlich von 
dem Schema und der Starrheit der staatlichen Regelung aus der Etrusker­
zeit unterscheiden. Wir wollen statt in die Breite zu gehen, lieber aus 
der bedeutendsten Urkunde italischer Religion außerhalb Roms, aus den 
I g u v i n i s c h e n  T a f e l n 1, hinzunehmen, was dort, in erstaunlichem Um­
fange mit dem römischen Ritus übereinstimmt, überzeugt davon, daß 
wir so gemeinitalischen Vorstellungen nahekommen, die, älter als die 
Etruskerherrschaft, diese überlebt und die religiöse Grundhaltung des 
römischen Volkes dauernd bestimmt haben.

Auch die Iguvinischen Tafeln bieten uns das Ritual einer Bruderschaft, 
der fratres Atiedii, die ähnliche Aufgaben hat wie die fratres Arvales 
in Rom. Während wir in Rom im Kalender eine Zusammenschiebung 
mehrerer Kreise besitzen, haben wir hier also nur einen Kreis, allerdings 
sehr vollständig, soweit wir die Worte verstehen, vor uns. Wir haben 
es mit einer umbrischen Stadt auf dem linken Tiberufer zu tun, die wie 
Rom Verbündete hat und mit den Etruskern im Kampfe liegt. Von einer 
früheren Etruskerherrschaft ist hier im Binnenlande keine Spur. Gemein­
sam ist die Beobachtung des Vogelfluges, die auch alt griechisch is t ; augur 
ist ein lateinisches Wort.2 Die Absteckung eines templum ist genau be­
schrieben. Ferner ist, wie in Rom vorgeschrieben, ein rituelles Verfahren 
zu wiederholen, wenn ein Fehler vorgekommen ist. Die drei wichtigsten 
Akte sind die Lustration der Burg, des Volkes und der Äcker, die wir 
hier nicht ausführlich darstellen können. Wir beschränken uns auf das, 
was die obigen Ausführungen erläutert.

Draußen regieren andere Herren als drinnen. Vor den drei Toren wird 
dem Iuppiter Grabovius (Divus Grabovius), dem Mars Grabovius und 
dem Vofionus Grabovius geopfert, hinter dem Tor dem Trebus Iovius, 
dem Fisius (Fisovius) Sancius und dem Tefer Iovius. Die adjektivischen 
Zusätze scheinen die betr. Götter bestimmten Kreisen zuzuweisen.3 Die 
draußen heißen sämtlich Grabovii. Man hat das längst mit Mars Gradivus, 
das wegen der Länge des ä nicht mit gradus verbunden werden kann, 
in Beziehung gesetzt. Man könnte an eine Urform *Grabidivos (zu Hes.

1 Text bei Bücheier Umbrica (1883).
* au g u r are wie aucupare. Ein r  aus s wie in honos =  honor müßte bei 

einem sakralen Worte irgendwo nachweisbar sein, vgl. Walde, Etym. Wb. Dann 
könnte die Bezeichnung allerdings nicht älter als das Jahr 300 sein.

3 Vgl. den Nachtrag S. 73 ff.



yQaßav axacpiov, ßod-gov) denken. Mars gehört also zu den Göttern draußen. 
Von den Göttern drinnen erkennen wir in Fisius Sancius den Semo 
S a n c u s  und den Dius F i d i u s  wieder. Schon Bücheier wies darauf h in 1, 
daß die Verwendung der runden Scheibe oder des Rades als Symbol 
des Vertrages dem Semo Sancus8 mit Iupater Sase gemeinsam ist. Es 
ist das Zeichen der allsehenden Sonne.

Nun kommen aber noch zwei Opfer dazu ad aedem Joviam an Mars 
Horse (Hudie) und ad aedcm Coredii (Curitii ?) an Hontus Cerfius. Die ge­
nannten Tempel scheinen nur Ortsangaben zu sein. Bücheier hat bereits 
Cerfius als Cerealis gedeutet; wir werden dieser Klasse von Dämonen 
bei den Arvalia wiederbegegnen. Hontus gehört zu hontra „infra“ und 
ist „eine Gottheit der Tiefe, die wachsen läßt“. Auch Hudie scheint zu 
hontra zu gehören und würde Mars als den Unterirdischen bezeichnen. 
Nach römischen Parallelen denkt man sich diesen Mars als Gegenstück zu 
dem guten Hontus, als den „Bösen in der Tiefe“.

Die lustratio populi vollzieht sich wie in Rom die Robigalia und die 
Feier am Pomonal, am Terminus, an der Grenze der Feldmark.8 Es er­
folgt eine dreimalige Umwandlung, bei der angerufen werden: Cerfus 
Martius, Praestita Cerfia Cerfi Martii und Tursa Cerfia Cerfi Martii. Die 
Nordrichtung (m  aquiloniam) scheint dabei ebenso wesentlich zu sein, 
wie bei den Robigalia. Die drei beteiligten Götter könnten wir lateinisch 
Bonus Cerus, Tutilina und Tellus nennen. Was Mars dabei zu suchen 
hat, ist trotz der namentlich angeführten Feinde, deren man sich erwehren 
will, nicht so rasch gesagt, da auch Schnee, Regen und Donnerwetter 
zu Hilfe gerufen werden. Man wird auch hier an alle Unbill zu denken 
haben, die von draußen kommen kann, die der „wilde Mars“ sendet.

Ein weiteres Fest sind die Arvalia, die „nach einem Sechstel Jalir“, 
also um den l .Mai  draußen gefeiert werden. Hier heißen die Hauptgötter 
Iuppiter, Pomonus Publicus, VesunaPomoniPublici. Letztere beiden sind 
offenbar die Hauptpersonen, an die ein großes Gebet gerichtet wird. 
Wenn wir sagen wollten, daß wir ganz in römischen Anschauungen stehen, 
würden wir das alte Rom viel zu sehr in den Mittelpunkt stellen. Man 
sieht es richtiger umgekehrt: Rom steht hier in italischen Gedanken. 
Zwar Pomona ist in Rom weiblich geworden; ihren männlichen Partner 
kennen wir nicht; Vesuna ist weit bekannt, aber in Rom nicht nachweis­
bar. Trotzdem ist die Feier am römischen Pomonal nahe verwandt. Vesuna 
gehört ihrem Namen nach zu ver *vesar und ihr männlicher Partner bei 
den Marsern, Erine patre, vermutlich zu Herentas, der oskischen Form

1 Umbrica 148.
* Liv. VIII 28, 8; urfeta tab. Jg. IIb 23 lat. orbita, vgl. Ps. ABcon. zu Verr.

II 1, 154 „rota“.
s Robigalia s. Wissowa 196; Pomonal ebda 198.

Über das Wesen römischer Religiosität 71



72 W olf Aly

der Gartengöttin Venus, weshalb sie auch neben dem etruskischen Diony­
sos Fufluns erscheint. In Pomonus und Yesuna verbindet sich also das 
Wirken des Frühlings und des Herbstes, und wir werden kaum fehlgehen, 
wenn wir die Floralien, das Fest des Blühens (keineswegs nur der Blumen) 
damit verbinden, für das wir zufällig zwar oskische und sabinische, aber 
keine umbrischen Belege haben. Soviel hat Bücheier aus den weiteren 
Opfern dieses Festes in Iguvium herausgeholt, daß Spenden am Altar 
unterhalb des Heiligtums und oberhalb gemacht werden — die Götter 
heißen Purtupite „Spendenempfänger“ (?) Hula und Tursa —, worin nur zu 
erkennen ist, daß Fruchtbarkeit eben von den Göttern in der Höhe und 
in der Tiefe kommt.1

Endlich eineArtBundesfest von zehn verbündetenGemeinden, vergleich­
bar den feriae Latinae, bei dem dem Iovis Almo und dem Iovis Sancius 
geopfert wird. Almo, in Rom Name eines Baches, gehört zu alcre, San­
cius zu sancire. Der Gesamtbegriff der hier tätigen göttlichen Macht 
entspricht ziemlich genau dem Semo Sancus und garantiert Ernährung 
und Vertragstreue; es scheint zu fehlen, was in Rom verständlich hinzu­
gesetzt wird, Salus als Ergebnis dieser Feier.

Wir haben damit einen Ausschnitt aus dem Glauben einer verwandten 
und ähnlich gelegenen Stadt kennen gelernt. Wir wollen weniger Wert 
darauf legen, daß sich unsere Deutung des Mars* hier bestätigt hat, als 
vielmehr darauf, daß sich so — vielleicht in noch weiterem Umfange 
durch Hinzuziehung weitererDenkmäler aus umbrisch-oskischem Gebiete — 
die W ichtigkeit und die Lebensnähe der agrarischen Kulte klar gezeigt 
hat. Dieser ganze Bereich ist frei von etruskischem Einfluß, wie denn 
überhaupt die Etrusker als eroberndes Volk in ihren zwölf Städten oder 
besser Burgen gesessen haben, während das Land umbrisch war und 
blieb. Deshalb fehlt auch den agrarischen Kulten jene Angst und Klein­
lichkeit, die auf altlateinisch im engeren Sinne religiosus heißt. Das, was 
man vielfach für typisch römisch zu halten geneigt ist, Aberglaube, Über­
schätzung des Rituellen, religiöse Pedanterie, ließ sich in praxi zwar auf 
agrarische Kulte auch anwenden; wir können unsern Beweis hier nicht 
vollständig zu Ende führen. Aber man wird sagen dürfen, daß in der hier 
behandelten Sphäre von einer eigentlichen Zauberei, wie sie den Etruskern 
geläufig war, nichts zu spüren ist. Getragen ist dieser Kult freilich nicht 
so sehr von der Staatsautorität als von einem Consensus omnium bonorum, 
der uns die Frage auf drängt, woher denn die Einrichtung einer Staats­
kirche in Rom überhaupt gekommen sei, deren ältestes Denkmal die

1 entsprechend der römischen Scheidung von di superi und di inferi.
* Man kann noch auf manches andere verweisen, wie auf den Mars Silvanus 

(Cato de agr. 83) in dem votum  p ro  bubus, u t va lean t (vgl. Domaszewski a. a.
O. 67).



Über das Wesen römischer Religiosität 73

Kalendertafel ist. Da ist schon Etruskisches drin. Man setzt sie mit guten 
Gründen noch ins 6. Jahrh., d. h. in die Tarquinierzeit, und kann sich dem 
Schlüsse nun nicht entziehen, daß diese Art staatlicher Autorität kein 
rein latinisches Gewächs gewesen ist, kein Glaube mehr, sondern ein 
Gesetz, das nicht der reine Ausdruck römischer Geistigkeit war, während 
jener Glaube im Volke und gerade in den rein latinischen Schichten des 
Landes, im Plebeiertum lebte, und noch in Cato seinen reinen Ausdruck 
gefunden hat.

NACHTRAG

Daß es sich bei den paarweise zusammengeordneten italischen Gott­
heiten verschiedenen Geschlechts nicht um Götterehen handelt, ist bekannt. 
Was bedeutet die Zusammenstellung dann? Am bekanntesten ist die 
Domaszewskische Deutung der „Eigenschaftsgöttin“, die intelektuell eben 
so überzeugend wie mythisch unzulänglich ist. Die Zusammenordnung 
tritt in zwei Formen auf:

1. durch Zusatz eines Genitiv: Nerio Martis,
2. durch Zusatz eines Adjektivs: Here Martia.
Vereinzelt bildet man Formen beiderlei Geschlechts von demselben 

Stamm: Liber-Libera; das scheint eher auf der Vorstellung zu beruhen, 
daß man nicht weiß, ob die betr. Macht im Augenblick als männlich oder 
als weiblich anzusprechen ist. Desgleichen sind die polaren Doppelnamen: 
Panda Cela nicht hergehörig; sie bezeichnen die göttliche Potenz als 
in entgegengesetzter Richtung wirksam, wie das ohne besondere Bezeich­
nung bei vielen Göttern anerkannt ist.

Wir kennen folgende Fälle: 
aus dem Lateinischen (unvollständige Sammlung ex libris sacerdotum 
P. R. bei Gell. XIII 23,1) Nerio Martis, Moles (Plural) Martis, Numisius 
Martis, Here Martia, Mamersa (Lykophr. 1417),  Hora Quirini, Virites 
(Plural) Quirini, Praestana Quirini,1 Lua Saturni, Maia Volcani, (Stata 
Mater?2), Salacia Neptuni, Vires (Neptuni3) Heries Iunonis, Ianus Iunonius, 
Ops Consiva, ferner marsisch Vesune Erinie und umbrisch (in latinisierter 
Form) Iovis Grabovius, (auch Divus Gr.) Mars Grab., Vofionus Grab., 
Trebus Iovius, Fisius Sancius (oder Fisovius dazu etwa Dius Fidius ?), 
Tefer Iovius, Mars Hodius (?), Hontus Cerfius, Cerfus Martius, Praestita 
Cerfia Cerfi Martii, Tursa Cerfia Cerfi Martii, Tursa Io via, Vesuna Po- 
monis Publici, Vesticius Sancius (lateinisch jedoch Semo Sancus), Hon- 
tius Iovius, Iovis Almo, Iuppiter Sancius, Actus (?) Iovis et Martis.

1 Arnob. adv. nat. IV 3 Praestana dicta, quod Quirinus in iaculi missione 
cunctorum praestiterit viribus.

2 s. Dessau 3306: Volcano et Stabae Matri.
* CIL V 4286.



Der einzige Unterschied zwischen Genitiv und Adjektiv scheint zu sein, 
daß Ianus Iunonius die Existenz anderer Iani anerkennt, Nerio Martis 
aber auch definierend gemeint sein kann, ohne daß es eine zweite Nerio 
gibt, man kennt sie nicht und setzt hinzu: Martis.

Eine Unterscheidung von Fall zu Fall ist unmöglich. Ungemein klärend 
ist das Auftreten von Semones im Plural, woraus wir erkennen, daß Semo 
Sancus einer aus einer Schar ist, vermutlich, da die Semones aufs Land 
gehören, der städtische Repräsentant derselben, entsprechend dem Pomo- 
nus Publicus, dem Repräsentanten aller Dämonen des Reifens. So heißen 
mehrere Dämonen draußen Grabovii; einzelne werden mit Eigennamen 
versehen. Der umgekehrte Fall scheint vorzuliegen bei den Iovii, Martii, 
Quirinii, wenn ich es kurz so ausdrücken darf. Diese drei Götter vor 
allem (vielleicht auch andere) haben Helfer neben sich — wir haben Lues 
und Rues neben Mars schon kennen gelernt —, die sehr zahlreich sein 
könnnen, wie die Virites Quirini und die Moles Martis. Andere haben 
individuelle Namen erhalten, können aber doch nicht anders als im Be­
reiche ihres Gottes auftreten. Dahin möchte ich die Di Cerfii in Iguvium 
rechnen, die zahlreich sind wie die Namen der römischen Litanei. Ein 
Zusatz ist dann besonders wichtig, wenn der Name an sich wenig aus­
sagt, wie z. B. Here Martia, Heries Iunonis, Hora Quirini und Vesuna 
(H)erinia den gleichen Namen zu führen scheinen. Setzen wir einmal den 
Fall, daß der Name nur bedeutet „der Große, der Herr, der Mächtige“ 
oder ähnl., so mußte man freilich hinzusetzen, welchen Gott man meinte. 
Ein Sonderfall scheint endlich noch zu sein, wenn Götter mit ausgeprägtem 
Eigenleben, wie Iuppiter oder Mars in verschiedenen Bereichen wirksam 
sind. Daß Iuppiter innerhalb und außerhalb der Mauern ist, lehrt der 
Augenschein.1 W ill man das unterscheiden, so sagt man Iuppiter Grabo- 
vius oder Iuppiter Sancius. Wie weit dabei die Unitas der göttlichen 
Person vorgestellt wird, ist zweifelhaft, da Varro noch von den trecenti 
Ioves sprechen konnte. Der Unterschied ist ungefähr derselbe, als wenn 
wir sagen „der Teufel“ oder „ein Teufel“. Religiöses Vorstellen empfindet 
dabei ebensowenig Verlangen nach statistischer Klärung wie in der Familie 
des Teufels, der bekanntlich nur eine Großmutter und eine Tochter hat. 
Eine so weite Geltung hat vor allem auch Tursa =  Terra, die überall 
ist; sie ist ebensogut Tursa Iovia wie Tursa Cerfia. Das ist teils reine 
Ortsbestimmung, teils wesenhafte Zugehörigkeit, ohne daß wir beides 
unterscheiden können.

7 4  W olf Aly: Über das Wesen römischer Religiosität

1 Ich meine, daß sich derselbe Himmel über das Pomerium und über das 
Land draußen spannt. Man muß solche Dinge konkret sehen lernen.



SYMBOLISCHES DENKEN 
IN LIVIUS1 BERICHT ÜBER DEN KAMPF DER 

HORATIER UND CURIATIER 
VON H A N S-E B E R H A R D  W ILH ELM  IN BERLIN-LICHTERFELDE

Die nachfolgende Betrachtung der bekannten Erzählung vom Kampfe 
der Horatier und Curiatier bei Livius (I 24— 26) macht den Versuch 
den seelischen Voraussetzungen, dem Weltbilde und der Denkform nach­
zuspüren, aus denen heraus die Geschichte wohl ursprünglich einmal 
entstanden ist. Es ist das Verdienst des Seelenforschers Ludwig Klages, 
mit den Mitteln seiner Wissenschaft eben jene Voraussetzungen gründ­
lich untersucht und eine bündige Ableitung und Beschreibung jener Denk­
form gegeben zu haben, die er gern „symbolisches Denken“ nennt; —  
wir könnten es auch als magisches Denken bezeichnen. Auf die For­
schungen von Klages, wie sie in seinem Hauptwerke niedergelegt sind *, 
stützt sich die ganze folgende Betrachtung; die dafür wesentlichen Er­
gebnisse seien deshalb kurz in zwei Abschnitten vorangestellt.

1. DIE WELT DER DINGE UND DIE WELT DER BILDER

Die unserem Erleben unmittelbar gegebene Wirklichkeit ist, wie 
schon Herakleitos weiß, in stetiger Veränderung begriffen. Unser ur­
teilendes, „begreifendes“ Denken sucht diese strömende Wirklichkeit 
gleichsam in einem Netzwerke von Dingbegriffen zu fangen und solcher­
gestalt eine feste, meßbare, berechenbare Ordnung hineinzubringen. Das 
Weltbild, das dabei herauskommt — eine feste Ordnung von starren, 
toten, zeitunabhängigen „Dingen“ — , unterscheidet sich wesentlich von 
dem W eltbilde, das sich dem unmittelbaren Erleben darbietet. Hier 
finden wir — wie festzustellen ist durch Rückbesinnung auf beliebige 
eigene Erlebnisse, die ohne Mitwirkung des urteilenden Bewußtseins 
zustande kamen —  eine Fülle von stetig sich wandelnden „Erschei­
nungen“, deren Eindruck gekennzeichnet ist durch eine unmittelbar 
unser Gemüt oder unsere „Seele“ — so nennt Kl. den Träger des in­
neren Erlebens gegenüber dem „Geist“ als dem Träger der Bewußt­
seinsakte —  irgendwie beeinflussende und verwandelnde Wirkung; man

1 L. Klages, Der Geist als Widersacher der Seele. 4 Bde. Leipzig, J. A. Barth 
1929—1932.



76 Hans-Eberhard Wilhelm

denke etwa daran, wie die Erscheinung eines hochragenden Buchen­
waldes unseren seelischen Zustand wandelt, indem sie uns ernst und 
feierlich stimmt. Was da in den Erscheinungen auf die Seele wirkt, sind 
keinesfalls tote Dinge, sondern man muß diese Wesenheiten vielmehr 
als w i r k e n d e  M ä c h t e  bezeichnen. Kl. nennt sie im Hinblicke darauf, 
daß sie sich in den Erscheinungen äußern, auch „Urbilder“ oder einfach 
„Bilder“, und eben an diese W elt der Bilder schließt sich das symbo­
lische Denken an, so wie sich das begreifende, „logische“ Denken an­
schließt an die W elt der Dinge.

2. BEGREIFENDES UND SINNBILDERNDES DENKEN

Es leuchtet ein, daß ein Denken, welches dem Zusammenhange der 
Wesensbilder mit den Erscheinungen nachgeht, zu andersartigen Ergeb­
nissen kommen muß als ein solches, das dingliche Tatsachen nach dem 
Verhältnisse von Ursache und Wirkung zu verknüpfen strebt. Der be­
greifende Denker fragt: „Wo beobachte ich Tatsachen, die sich ursäch­
lich miteinander in Beziehung setzen lassen ?“ Der symbolisch Denkende 
fragt: „Wo erlebe ich Ähnlichkeiten der Erscheinungen, die mich auf 
Wesenszusammenhänge schließen lassen?“

Ein einfaches Beispiel: Der verstandesmäßig denkende Mensch stellt 
etwa fest, daß auf das Trinken eines bestimmten Pflanzensaftes der Tod 
des Trinkenden zu folgen pflege. Er sieht sich genötigt, diese beiden 
Vorgänge — das Trinken und das Sterben — unter dem Verhältnisse 
von Ursache und Wirkung anzusehen, obschon sie kaum eine erlebbare 
Ähnlichkeit miteinander haben dürften. Falls er also etwa heimlich einen 
Feind umbringen will, wird er versuchen, ihm solches Gift beizubringen, 
und als Erfolg den Tod des Gehaßten erhoffen. Anders der symbolisch 
denkende Mensch. Der erlebt etwa die wesensmäßige Ähnlichkeit zwi­
schen einem Menschen und seinem Abbilde. Dann wird er im gleichen 
Falle durch irgendeine besondere Handlung, z. B. eine Art Taufe, das 
Wesen einer Puppe mit dem seines Feindes in eins setzen, danach die 
Puppe verbrennen oder sonstwie vernichten und damit die Vernichtung 
des Feindes selbst zu vollziehen glauben. Was dabei ins Spiel tritt, ist 
der Hauptgrundsatz des magischen Denkens überhaupt, der von Kl. so 
benannte Grundsatz der „elementaren Ähnlichkeiten“ oder der „symbo­
lischen Identität“ (Wesen ~  Erscheinung) gegenüber dem Hauptgrund­
satze des logischen Denkens, der Dingidentität (A =  A).

Eine Abart der symbolischen Identität, die als wesenhaft erlebte 
Ähnlichkeit zwischen dem Vertreter einer Menschengruppe und der 
ganzen Gruppe, soll uns nunmehr bei der Betrachtung unserer Livius- 
erzählung beschäftigen.



Der Inhalt der Geschichte, die nach dem Zeugnisse des Properz 
(3, 3, 7) schon der alte Ennius erzählt hat, —  um 90 v. Chr. wird sie 
bereits in der Schule gelernt und der „Fall Horatius“ zum Gegenstände 
juristischer Aufsätze gemacht (Cicero de inv. 2, 78) — ist kurz folgender: 
Die Römer unter ihrem dritten Könige Tullus Hostilius liegen im Kampfe 
mit ihrer Mutterstadt Alba. Auf den Vorschlag des albanischen Diktators 
hin einigt man sich, den Streit durch den Kampf der Drillingsbrüder 
entscheiden zu lassen. Dies wird durch einen feierlichen Vertrag bekräf­
tigt; danach schreiten die Jünglinge zum Kampfe; zwei Römer fallen, 
dem dritten gelingt es, die verwundeten Gegner zu trennen und einzeln 
niederzustrecken. Als der Sieger, von seinen jubelnden Kameraden fest­
lich geleitet, in Rom einziehen will, begegnet ihm vor dem Tore seine 
Schwester, die Braut eines seiner Gegner; sie beginnt zu klagen und 
nach ihrem toten Verlobten zu rufen, worauf der Bruder sie nieder­
stößt.

Der Gedanke, den Kampf zweier Völkerschaften durch wenige Strei­
ter stellvertretend entscheiden zu lassen, tritt auch sonst im Altertum 
auf, jedenfalls bei nordisch-indogermanisch beeinflußten Völkern. Hero- 
dot (1, 82) erzählt von einem Kampfe zwischen Argos und Sparta aus 
der Zeit des Kroisos (gegen 550 v. Chr.), der durch ein Gefecht zwischen 
jederseits 300 Kämpfern entschieden werden sollte; der Zweck wird 
dann freilich nicht erreicht, weil man sich nicht einig werden kann, 
wer wirklich gesiegt habe.1 Ähnlich wird nach der Überlieferung bei 
Pausanias (5. Buch 4, l )  zur Zeit der dorischen Wanderung ein Streit 
zwischen den Eleern und eindringenden Atolern dadurch ausgetragen, 
daß die einen einen Bogenschützen, die anderen einen Schleuderer zum 
Einzelkampfe stellen; der siegende Ätoler gewinnt seinem Anführer 
die Königs würde und seinen Kameraden Landbesitz in Elis. Im Osten 
des Mittelmeerbeckens begegnet uns der Gedanke bei den Philistern 
in der biblischen Erzählung von David und Goliath ( l .  Sam. 17); der 
Philister sagt in seiner Herausforderung ausdrücklich (Vers 9), die Be­
siegung des kämpfenden Vertreters solle die Unterwerfung des betreffen­
den Volkes zur Folge haben. Tacitus zeugt noch vom lebendigen Ge­
brauche der Sitte bei den Germanen, wenn er berichtet (Germania 10), 
man fange vor entscheidenden Kämpfen einen Angehörigen des feind­
lichen Stammes und lasse ihn dann gegen einen Kämpfer des eigenen

1 Nachdem der Kampf bis zum Eintritte der Dunkelheit gegangen ist, 
bleiben zwei Argiver und ein Spartaner übrig. Die Argiver meinen gesiegt zu 
haben, weil sie in der Mehrzahl sind, und eilen mit der Freudenbotschaft nach 
Hause; der Spartaner dagegen zieht den toten Feinden ordnungsgemäß die 
Rüstungen ab und beweist damit, daß er das Feld behauptet habe, während 
die Gegner geflohen seien.

Symbol. Denken in Livius' Bericht über den Kampf der Horatier u. Curiatier  ̂̂



78 Hans - Eberhard Wilhelm

Stammes antreten. „Der Sieg des einen oder anderen“, setzt T. hinzu, 
„wird als vorgreifende Entscheidung angesehen.“

Die Bemerkung des T. weist uns auf den ursprünglichen Sinn1 auch 
des stellvertretenden Kampfes, von dem Livius berichtet. Die dem 
flachen Verstände naheliegende Erklärung, man habe eben durch den 
Einsatz nur weniger Kämpfer unnötiges Blutvergießen vermeiden und 
Kräfte sparen wollen, erscheint bei tieferer Betrachtung noch nicht zu­
reichend. Es handelt sich doch immerhin darum, ob Rom — oder Alba — 
noch als selbständiges Staatswesen fortbestehen oder dauernd unter die 
Herrschaft des Gegners kommen soll; und wenn die beiderseitigen Staats­
leitungen für eine solche Entscheidung den Einsatz auch der letzten 
Kräfte scheuen sollen, so müßte es den Römern wie den Albanern mit 
der Verteidigung ihrer Freiheit — etwa wegen der Bedrohung durch 
einen gemeinsamen übermächtigen Feind (L. nennt die Etrusker) — nicht 
gar so ernst sein. Aber wozu dann erst die ganze Zurüstung und der 
Auszug mit der gesamten Heeresmacht auf beiden Seiten? Und weiter 
fragt man sich: Was zwingt denn eigentlich die Albaner, sich nach dem 
Falle ihrer Kämpfer widerstandslos den Römern zu unterstellen? Kurz­
um : Handeln nicht beide Heerführer unglaublich leichtfertig, wenn sie — 
verstandesmäßig angesehen — „drei Kämpfern die Entscheidung über 
das Schicksal ihrer Völker überlassen“?2 Nein: Soll die ganze Abmachung 
einen Sinn haben, so erhält sie ihn nur von einer Anschauung aus, für 
die mit dem Falle der albanischen Kämpfer die Entscheidung zwischen 
den beiden kämpfenden Mächten wirklich und wesentlich s c h o n  g e ­
f ä l l t  i st .  Es trifft sich glücklich, daß die Spur einer solchen ursprüng­
lichen Anschauung noch in der Erzählung des Livius selbst aufzufinden 
ist. Vom Beginne des Kampfes heißt es (25, 3): „Man gibt das Zeichen, 
und mit widereinander gekehrten Waffen wie Schlachtreihen stürmen 
jederseits die drei Jünglinge auf die Gegner los, d ie  S e e l e n k r a f t  
g r o ß e r  H e e r e  in s i c h  t r a g e n d . “ Magnorum exercituum animos 
gerentes: Ja wirklich, auch für das eigene Bewußtsein der Jünglinge ist 
das, was jetzt in ihnen lebt und wirkt, mehr und Höheres als nur 
ihr kleines Eigenleben; nein, es trägt und hebt sie weit über sich 
selbst hinaus die gesammelte Seelenkraft ihres Volkes, die sie in sich 
höchst wirksam spüren. Und genau so ist umgekehrt das Volk in 
Waffen —  das zuschauende Heer —  mit seinen Kämpfern durch das 
seelische Band tiefsten Miterlebens innig verbunden; als die beiden Römer 
fallen, da ist nicht der übergebliebene Römer, sondern sind die römischen

1 Diesen bat bereits Fehrle in seinem Kommentar zu Tac. Germania
(1929) 81 richtig erkannt, zweifellos ohne von Klages beeinflußt zu sein. Fehrle 
verweist auch noch auf Livius 21, 43 (Pf.)

* Liv. 1, 27, 1: tribus m ilitibus fo r tu n a  publica  commissa fuera t.



Legionen, wie Livius sagt (25,6), „zu Tode entsetzt anstatt des einen 
Kämpfers, um den die drei Curiatier standen (exanimes vice unius, quem 
tres Curiatii circumsteterant)“ Kurzum: Nach der Auffassung, die sich in 
solchen Worten äußert, kämpft in den Horatiern Rom, in den Curiatiem 
Alba, und als der Horatier den letzten Albaner niedersticht, erhält die 
albanische Freiheit selber den tödlichen Stoß, von dem sie nie wieder 
aufstehen wird. So ist es denn für die Albaner nicht bloß sinnlos, sich 
gegen diese Entscheidung auflehnen zu wollen, sondern es tritt nicht 
einmal der Gedanke in ihr Bewußtsein, daß eine solche Auflehnung 
überhaupt möglich sei.

Solche Spuren urtümlicher symbolisch-magischer Denkweise —  es 
kann sich natürlich nur um übriggebliebene Spuren handeln von einem 
Weltbilde, das gewiß schon dem Bewußtsein der Annalisten, denen Li­
vius folgt, nicht mehr deutlich war —  finden sich auch sonst bei Livius 
in den Erzählungen von ähnlichen Kämpfen. Als M. Valerius den riesen­
haften Gallier im Einzelkampfe getötet hat (7,26), haben die Römer in 
der gleich darauf folgenden Feldschlacht leichtes Spiel, denn „es hatten 
beide Heere das Schicksal der beiden Kämpfer vorgreifend in ihre Seele 
genommen (duorum militum eventum, inter quos pugnatum erat, utraque 
acies animis praeceperat: 26, 8)“ ; mit anderen Worten: die Römer fühlen 
sich bereits als Sieger, die Gallier als Besiegte. Der Latiner, der den 
jüngeren Manlius herausfordert, tut dies in der ausdrücklichen Absicht, 
„damit man doch gleich an unser beider Schicksal ersehen kann, wieviel 
besser die latinische Reiterei ist als die römische (ut nostro duorum iam 
hinc eventu cernatur, quantum eques Latinus Romano praestet: 8, 7, 7).“ 
Ähnlich fordert auch der Gallier, mit dem dann der ältere Manlius den 
Kampf aufnimmt, den tapfersten Römer zum Kampfe heraus, „damit 
unser beider Schicksal zeige, welches Volk im Kriege tüchtiger ist (ut 
noster duorum eventus ostendat, utra gens hello sit melior: 7, 9, 8)“ ; und 
als der Gallier gefallen ist, ziehen seine Landsleute daraufhin in der 
nächsten Nacht kampflos ab, erklären sich also für besiegt.

Genau so fliehen übrigens in der biblischen Erzählung nach Goliaths 
Tode die Philister ( l .  Sam. 17, 51). In der altnordischen Erzählung von 
Finnbogi (Kap. 35 =  Sammlung Thule Bd. 10, S. 183—184) wird es 
Gunnbjörn, der den Wikingerführer Raud im Einzelkampfe besiegt hat, 
als besonderer Edelmut angerechnet, daß er die Mannschaft des Besieg­
ten in Frieden ziehen läßt; die Männer hätten sich also anscheinend auch 
nicht gewehrt, wenn der Besieger ihres Herrn härter mit ihnen verfahren 
wäre.

Die eigentliche Kampferzählung wird gleichsam eingerahmt vom 
Bericht über den Vertragsabschluß und der Erzählung von der Tötung 
der Schwester. Auch hier wird das, was Livius berichtet, erst voll ver-

Archiv für Religionswissenschaft XXXIII. 1/2 G

Symbol. Denken in Livius’ Bericht über den Kampf der Horatier u. Curiatier 79



8 0 Hans-Eberhard Wilhelm

ständlich vom Standpunkt der magischen Denkweise. Gerade für die 
eigentümliche Form des Vertragsabschlusses ist dies ja wohl auch all­
gemein bekannt; es sei nur auf die entscheidende Schlußhandlung hin­
gewiesen: Der Priester erklärt feierlich, das römische Volk werde diesen 
Vertrag nicht zuerst brechen, und fährt dann fort: „Wenn es ihn zuerst 
bricht auf Volksbeschluß in böser Absicht, so sollst du, Diespiter droben,1 
das römische Volk so schlagen, wie ich dieses Schwein hier heute schlagen 
werde; und um so mehr sollst du es schlagen, je mehr du kannst und 
Kraft hast.“ „Mit diesen W orten“, sagt Livius, „schlug er das Schwein 
mit einem Feuerstein zu Tode.“ Der ursprüngliche Sinn der Handlung 
liegt wohl klar zu T age: Durch den Spruch des Priesters — carmen nennt 
so etwas der Römer — wird der Eidbrecher mit dem Opfertiere magisch 
in eins gesetzt, und der zerschmetternde Schlag, der das Schwein trifft, 
trifft mit gleicher tödlicher Sicherheit den Bundbrüchigen. Wir erinnern 
uns dabei, daß der Schwurgott Iuppiter geradezu in einem solchen 
Steine erscheinen kann und dann als Iuppiter Lapis verehrt wird.

Eine ähnliche Verfluchung durch Ineinssetzung der Opfergabe mit 
dem Eidbrüchigen findet sich übrigens bei Homer, bezeichnenderweise 
nicht im Munde der vertragschließenden Herren selbst, in deren recht 
aufgeklärtes Weltbild eine solche urtümliche Denkweise nicht mehr hinein­
paßt, sondern im Munde des einfachen, weniger verstandesgemäß denkenden 
Mannes: „So sprach da mancher von den Achaiern und Troern: Zeus, 
kraftvollster, größter, und ihr anderen unsterblichen Götter! Wer hier zu­
erst über die Eide hinweg Leid stiftet, — so möge denen das Gehirn zu 
Boden rinnen wie dieser Wein, ihr eigenes und ihrer Kinder, . . .“
( r  297—301:)

S ä e  de xig Eineßnev 'A yaiiav rs T qghöv t e" 
n Z s v  x v ö iö rs  (liyuJrs Kal a& avatoi. &eoi akko i, 
bnnoreQOi tcqotsqoi {meg oqhicc n r j^ v e ia v ^  
a d i  6q> iyxiyccXog %apaSig qeol, cog ööe olvog, 
avrayv Kal tcxegjv, . . .“ —

Vor schwierigere Fragen stellt uns die seltsame Erzählung von der 
Tötung der Horatia. Livius selber weiß darüber bewußt nur zu sagen, 
die Klage der Schwester bei dem Siege und bei der großen Freude des 
Volkes habe den wildgemuten Jüngling so erregt, daß er das Mädchen 
niedergestoßen habe.2 Wenn das weiter nichts als eine leichtfertige 
Affekthandlung gewesen sein soll, so wäre es kaum zu begreifen, wie 
die Familie der Horatier diese Tat ihres sagenhaften Ahnherrn für so

1 Ille  D ie sp ite r ; die üblichen Ausgaben bieten die Verschlimm-beBserung 
illo die, D iesp ite r;  vgl. jedoch z.B. Plautus Curculio 27: nec me ille s ir it  Iup p iter .

* Liv. 1/26, 3: movet feroci iu ven i a n im u m  comploratio sororis in  victoria su a  
tantoque gaudio  publico.



bedeutsam habe halten können, daß sie sie von Geschlecht zu Geschlecht 
weitergab, — denn irgendwie aus der mündlichen Überlieferung des alten 
Adelsgeschlechtes muß die Geschichte doch ursprünglich stammen. Und 
glücklicherweise hat uns Livius so viel von dieser alten Überlieferung auf­
bewahrt, daß wir sie tiefer deuten können, wenn wir sie nämlich wiederum 
aus der magischen Weltansicht betrachten. Was wäre es danach, was den 
Horatius so erregt? Daß die Klage des Mädchens, die so grell in den 
festlichen Einzug hineinfällt, für das ganze feiernde Volk ein Unheil — 
nicht bloß vorbedeutet, wie wir geneigt sind zu sagen, sondern selbst 
das Unheil wirkt. In den Lauten der Klage äußert sich bereits die Un­
heilsmacht selber, deren unmittelbare Wirkung das feiernde Volk schon 
an dem lähmenden Entsetzen spürt, das alle überfällt. Ja, die Schwester 
ruft sogar, wie Livius berichtet, „weinend mit Namen ihren toten Ver­
lobten“. Name und Wesen sind, symbolisch gesehen, eins; mit der Ver­
lautbarung des Namens beschwört sie den Schatten des toten Curiatiers 
selbst herauf, der sich größer, mächtiger, drohender als der Lebende vor 
den siegesfreudigen Römern aufreckt und ihrem Vormarsch Einhalt ge­
bietet. Ein Mittel gibt es, das auf steigende Unheil zu bannen, und Horatius 
zögert nicht, es anzuwenden, wenn er auch das größte Opfer bringen 
muß, das ihm möglich ist, seine eigene Schwester. Er stößt sie nieder 
und wieder sind es die begleitenden Worte, die den Sinn der Handlung 
allererst verständlich machen: „Fahre hin zu deinem Verlobten mit deiner 
unzeitigen Liebe, die du vergessen hast der toten Brüder und des lebenden, 
vergessen hast der Vaterstadt. S o  f a h r e  j e d e  R ö m e r i n  h i n ,  d i e  
j e m a l s  e i n e n  F e i n d  b e t r a u e r t  (26, 5).“ Die Schwester hat es ge­
wagt, die rächende Seele des toten Feindes heraufzubeschwören, ja, sich 
geradezu zum Werkzeug dieser Seele herzugeben; nun schleudert er sie 
samt ihrem Verlobten zu den Toten zurück und trifft zugleich in ihr vor­
greifend und magisch zwingend jede Römerin, die sich je eines gleichen 
Volksverrates vermessen sollte. „Sic eat, quaecumqueRomanalugebithostem‘i; 
diese W orte enthalten den Schlüssel zum Verständnisse der Erzählung. 
Durch das Schwesteropfer wandelt Horatius das drohende Unheil in 
künftigen Segen.

Genau so erklärt sich übrigens auch die bekannte Geschichte von der 
Tötung des Remus durch seinen Bruder Romulus. Der gemeine Rechen­
verstand sagt sich: „Eine Mauer soll etwaigen Feinden erschweren, in 
die Stadt einzudringen; wenn Remus noch darüberspringen kann, so ist 
sie eben noch zu niedrig und muß erhöht werden.“ Ein vernünftiger Grund, 
auf Remus so zornig zu werden, wäre danach für Romulus gar nicht vor­
handen. Aber Romulus sieht eben in der Mauer etwas anderes. Es ist be­
kannt, welche feierlichen Veranstaltungen nach altitalischem Brauche bei 
der Ziehung eines Mauerringes getroffen werden; dadurch wird die Mauer

Symbol. Denken in Livius’ Bericht über den Kampf der Horatier u. Curiatier 81



8 2 Hans-Eberhard Wilhelm

zum abwehrenden Bannkreise; und wenn nun Remus sie überspringt, viel­
leicht — es handelt sich ja um den Streit um die Königswürde — um 
seinem Bruder augenscheinlich zu beweisen, daß der ja garnicht der rechte 
König sei und gar nicht die Macht habe, einen solchen Bannkreis zu ziehen, 
so hat er damit den Bann gebrochen und alle Vorkehrungen unwirksam 
gemacht, sofern ihn nicht auf der Stelle der Tod trifft. Wieder erschließen 
die Worte des Romulus, die Livius überliefert, den Sinn seiner Tat: „So 
gehe es künftig jedem anderen, der je über mein Mauer werk springt 
(sic deinde, quicumque alius transiliet moeniamea: 1, 7, 2).” Der Bann bleibt 
nicht nur gewahrt, sondern er wird durch das blutige Opfer und die gleich­
zeitige Verwünschung noch verstärkt: In Remus wird jeder mitgetroffen, 
der es künftig unternehmen sollte, die magische Schranke zu durch- 
brechen.

Wir dürfen Livius nur dankbar dafür sein, daß er uns mit treuem 
Sinne alte Überlieferung aufbewahrt hat und uns so — wahrscheinlich 
meist unbewußt — tiefe Einblicke in die Seelenhaltung der Vorzeit seines 
Volkes tun läßt. Daß solche Bewahrung durchaus nichts Selbstverständ­
liches ist, zeigt ein Blick auf die Darstellung der gleichen Geschichte 
bei Dionysios von Halikarnassos (Antiqu. Rom. 3 , 12—21). Dort ist vom 
Atem der Vorzeit auch kein Hauch zu verspüren. Schon die Begründung 
des Kampfes ist bei Dionysios so verstandesmäßig wie möglich: Die beiden 
Heerführer sind sich eigentlich wegen der von Fidenae und Veii her 
drohenden Gefahr für alle beide Städte schon einig, ihre beiden Bürger­
schaften zusammenzuschließen; an der Frage zweiten Grades, welche von 
beiden Städten dabei als die führende anzusehen sein solle, entzünden 
sich wiederum die Gegensätze, und man entschließt sich nach endlosen 
Reden, diese Sache auskämpfen zu lassen. Aus dem Kampfe selbst macht 
er ein Rührstück erster Güte: Die beiden Mütter der Horatier und Curiatier 
sind nach ihm Schwestern, die Jünglinge selbst also, die übrigens an ein 
und demselben Tage geboren sein müssen, sind Vettern; weswegen sie 
denn auch vor dem Kampfe die Schwerter abgeben und sich mit vielen 
Tränen um den Hals fallen, nachdem sie noch kurz vorher als ihre Über­
zeugung erklärt haben, daß natürlich die Mannestugend, die (xqstrj, den 
verwandtschaftlichen Beziehungen, dem yivog, vorzugehen habe. Die 
Horatier haben übrigens, als vorbildlich gehorsame Söhne, vorher die 
Erlaubnis des Vaters zum Kampfe eingeholt. Die Kampfhandlung stattet 
Dionysios mit genauer anatomischer Angabe der Verwundungen aus; das 
Zusammentreffen mit der Schwester baut er ganz bühnenmäßig auf: Sie 
kommt „wie eine Mänade“ gestürzt und hält ihrem Bruder eine Schelt­
rede, die er mit einer entsprechenden Ansprache erwidert; als Schluß­
effekt stößt er sie dann nieder, damit sie dem Vater und den Brüdern 
keine Schande mehr machen könne. Die völlige Verständnislosigkeit des



Dionygios für den inneren Gehalt der ganzen Sage zeigt sich dann schließ­
lich in dem sanften Tadel, den er sich gedrungen fühlt auszusprechen 
(3, 21): „So sprach Horatius, und er hielt bei seinem Abscheu gegen 
das Schlechte nicht das Maß inne, sondern zornig, wie er war, stößt er 
ihr das Schwert in die Seite, und als er so die Schwester getötet hatte, 
trat er vor den Vater. Doch so voll Abscheu gegen das Schlechte und 
so eigenherrlich war der damaligen Römer Gesinnung und Denkart, und — 
wenn man sie prüfen will an den jetzigen Taten und der Lebensart unserer 
Zeit — so roh und hart, und vom tierischen Wesen nicht weit ab, daß 
der Vater, als er ein so schlimmes Ereignis hörte, nicht etwa unwillig 
wurde, sondern die Tat als recht und angemessen aufnahm.“ Es kann 
nicht wundernehmen, daß bei einer solchen Behandlung von echtem alten 
Gute, wie wir es bei Livius noch haben finden können, nichts mehr übrig 
geblieben ist. Es fehlt dem Dionysios eben, schon weil er selber kein 
Italiker ist, die Einfühlung in die Bewußtseinslage der alten Zeit, die 
sich auf liebevolle Versenkung in die Denkmäler eben dieser Zeit gründet. 
Uud gerade diese Liebe zur Frühzeit des eigenen Volkes ist es, die 
Livius auszeichnet und ihn befähigt, vieles von ihrem Wesensgehalte zu 
überliefern. Was ihm bei seiner Arbeit widerfahren ist, bezeugt er uns 
selbst mit den schönen Worten (43, 15, 2): „Wenn ich die Ereignisse 
der alten Zeit niederschreibe, so wird mir, ich weiß nicht wie, die Seele 
selber vorzeitlich“: Mihi vetustas res scribenti nescio quo pacto antiquus fit 
animus.

NACHTRAG

Ein hübsches Beispiel von stellvertretendem Kampfe erzählt uns noch, 
mit ausdrücklichem Hinweise auf die Bedeutung der Angelegenheit, Plutarch 
(Leben Alexanders, Kap. 31), der hier nach seiner eigenen Angabe aus 
Eratosthenes schöpft. Als die Makedonen zur Entscheidungsschlacht gegen  
die Perser ziehen, bildet Alexanders Gefolge im Spiele zwei Parteien, 
deren Führer zum Scherze als „Alexander“ und „Dareios“ bezeichnet 
werden. Neckereien der beiden Gruppen untereinander arten alsbald in 
eine wilde Prügelei aus; der König hört davon und läßt die beiden Führer 
allein miteinander fechten, wozu er selbst den „Alexander“ ausrüstet. 
»Das Heer aber“, fährt Plutarch fort, „schaute zu und betrachtete das, 
was vorging, als eine Art Wahrzeichen für die Zukunft (i&eäto <S’ o 
6tqcctos iv  oioova nvi zov piXkovrog Ti&ifisvog rö yiyv6fievov).li Der siegende 
„Alexander“ wird daraufhin vom Könige reichlich beschenkt.

Symbol. Denken in Livius’ Bericht über den Kampf der Horatier u. Curiatier 8 3



ü. BEITRÄGE ZUR RELIGIONS WISSEN SCHAFT 
DER RELIGIONSWISSENSCHAFTLICHEN 

GESELLSCHAFT ZU STOCKHOLM

MYCENAEAN AND HOMERIC RELIGION1
BY M ARTIN  P. NILSSON, LUND

People who have read my book on the Minoan-Mycenaean religion 
will certainly think that I identify the two, although I have made cer- 
tain reservations. The difference that cuts deepest is, however this, that 
the Minoan and the Mycenaean religions belong to two different peoples. 
In the book I refer to I advanced the opinion that the Greeks entered 
Hellas and became its ruling people at the beginning of the Mycenaean 
age. Nowadays many scholars think that the break between the Early 
and the Middle Helladic ages is the sign of the earliest Greek immigra- 
tion. So far as religion is concerned this difference of opinion is irrele­
vant. But Sir Arthur Evans and many with him hold that the Minoans 
conquered and colonized the mainland, introduced their culture and 
ruled it in Mycenaean times. On the other hand even Sir Arthur admits 
that during this time the Greeks formed a large part of the population 
of the mainland, although subdued by the Minoans, and that at last, 
towards the end of the Mycenaean age, they got the upper hand re- 
placing their Minoan lords. This view would afford a simpler explanation 
of the predominance of Minoan art, especially in religion, but it encount- 
ers objections which cannot be ignored. Still, even if this view is accept- 
ed, there were Greeks, and consequently native Greek religion, in 
Greece during the Mycenaean age which at last won the upper hand.

The treatment of the Minoan and the Mycenaean religions as a 
unity was imposed by the materials, which are exclusively archaeological, 
a picture book without text, as it is said, and which are the same, 
whether found on Crete or on the mainland. Consequently I was com- 
pelled to this treatment faute de mieux, but I have never shut my 
eyes to the possibility, nay the probability that the same figures and pic- 
tures and implements may serve widely differing religious ideas; I 
looked for instances which may point to an influence of the Greeks and 
I found two. On a limestone tablet found at Mycenae there is painted

1 Lecture delivered by special invitation in the Universities of Cambridge 
and Manchester in January 1936.



Mycenaean and Homeric Religion 85

the huge Mycenaean shield with head, arms, and feet of a woman, a 
warrior goddess who is rightly said to be a prototype of Athena.1 In a 
room of a Mycenaean house at Asine a ledge was found and on and 
near it a number of idols and vessels, a house-sanctuary of the Minoan 
type, though not a small chapel but a corner of a large room. Among 
the idols there were a large bearded male head, the so-called Lord of 
Asine, and a stone axe.2 Although I believe that Professor Persson inter- 
preted the inscription on the rim of a jar found in the same place 
rightly3, I cannot with him believe that the god is Poseidon. The stone 
axe is always the thunder-weapon and proves that the god whom it 
accompanied is the Greek Zeus.

I pointed to another difference, concerned this time ^vith the cult 
of the dead. It is a curious fact that we have almost no tombs from 
the great age of the Minoan culture except for the recently discovered 
magnificent construction near Knossos4 if it is in origin a tomb. This 
tomb has been thoroughly robbed so that very little can be made out 
for its earlier periods. Apart from this Minoan tombs belong generally 
to the time before the erection of the great palaces or to a late period 
in which Mycenaean influence began to make itself feit. There is a 
difference in funeral customs. Contrary to Minoan practice idols and 
animal figurines are found abundantly in the Mycenaean tombs, parti- 
cularly in the poorer tombs, whereas in the richer they do not occur. 
They were evidently substitutes for real gifts and offerings. It appears 
that the Mycenaean people knew of a cult of the dead, and I put for- 
ward the opinion that the Greek cult of the heroes had its origin in 
this period.5

This is all. The conclusions are perhaps far-reaching but vague and 
uncertain. They prove that a difference existed, but do not add much 
to an intimate and detailed knowledge of the Mycenaean religion. I 
recur to the possibility at which I hinted that the same figures, pictures, 
and monuments may cover and disguise widely different religious ideas, 
and I might illustrate this by an example which shows how perilous 
it is to make inferences in regard to religious ideas from the employ- 
ment of types of art. If we had no literary tradition of the Persian 
religion, if we knew only the Achaemenid monuments showing the god

1 See my Minoan-Mycenaean Religion, pp. 298 and 428.
Ibid. pp. xx with plates iii and iv.

* A. W. Persson, Schrift und Sprache in Alt-Kreta, Program, Uppsala 1930 
and Die spätmykenische Inschrift aus Asine in Corolla archaeologica (Acta In- 
stituti Romani R. Sueciae, vol. ii) pp. 208.

4 A. J. Evans, The Palace of Minos, iv, pp. 962.
5 My Minoan-Mycenaean Religion, pp. 514.



8 6 Martin P. Nilsson

Ormuzd hovering above the Great King in the guise of the god Assur, 
a circle with the upper part of a man’s body, wings, tail, and a bird’s 
legs, what should we think of Ormuzd? Should we be able to guess or 
should we dare to suggest that he was the principle of good with no 
other gods at his side but only beings which may be called archangels 
or personifications of various aspects of his essence? The altars teach 
something of the fire cult but the tombs are at variance with the pre- 
scribed funeral customs. The religion of Zoroaster would be left in the 
dark for us.

This example perhaps goes too far, because Zoroastrianism was a 
revealed, spiritual religion. Greek religion no less than Minoan was a 
religion with* a great number of deities and daemons, for I am not 
able to believe in the one Great Goddess who comprised this world and 
the Underworld in her person. This similarity facilitated the trans- 
ference of artistic forms which had been developed and fixed by the 
Minoans. The dominating force of Minoan art and the susceptibility of 
the Greeks caused them to take over the fixed types rather thought- 
lessly, although their religious ideas may have differed greatly from 
those of the Minoans who created the artistic types.

Thus the question arises whether there are any other wavs of reach- 
ing some notion of the Mycenaean religion other than those afforded by 
archaeology, the monuments and their interpretation. I think there are. 
I take it as granted that mythology in its main lines, especially the 
great cycles of myths, goes back into the Mycenaean age. I have tried 
to prove this in another book, and I shall not discuss it here at length, 
only remark that it has certain consequences for religion. Mythology 
is not religion, but the myths are so closely bound up with the gods 
that they cannot be separated. E. g. we cannot imagine the myth of 
Herakles without Zeus and Hera. But this proves no more than that 
a few Greek gods were known in Mycenaean times and this would 
be sure enough if the Mycenaeans were Greeks.

We have to turn to Homer. I take it as granted that epic poetry 
goes back into the Mycenaean age and that our Homer is the outcome 
of an epic tradition lasting through centuries and that he preserves 
much of Mycenaean tradition.1 I hope to be dispensed from the task of 
proving this at length in spite of the fact that opinions are more at 
variance in the Homeric question than in any other problem. The archaeo- 
logical evidence in Homer that points to the Mycenaean civilization 
has been so much discussed that it is superfluous to speak of it. Less

1 I have given a comprehensive account of my views in my book, Homer 
and Mycenae, 1933.



attention is paid to the fact that there is linguistic evidence to the same 
effect. There exist in Homer some words belonging to the Arcado-Cy- 
priote dialect. They are few but extremely important, for they must 
have been received before the time when the Arcadians were shut off 
from the sea, i. e. before the Doric immigration at the end of the My­
cenaean age. Archaeology and linguistics agree in proving that some 
elements in Homer go back into the Mycenaean age, i. e. that Homer 
is the last outcome of epics which arose and were sung in this truly 
heroic age of great wars and sea expeditions to which the imposing 
ruins of the Mycenaean fortresses in Greece and some historical In­
formation from the East testify.

A comparison with epics of other nations shows that although many 
elements of later times may be incorporated into epics during their long 
existence there is a background derived from the time of their creation, 
the relation of its heroes to each other and to the people. W e are wont 
to call this a state organization, although it is a very imperfect one. Aga­
memnon is a king by hereditary right, a king who has received his 
sceptre from Zeus who protects the rights of kingship. He is a war-kingr 
leader of an army composed of vassals who are bound to place them- 
selves and their troops at his disposal but who often are obstinate and 
strive to assert their independence. From the traits in Homer we are 
able to piece together a picture of a loose feudal state organization 
consistent with the conditions which epics of other peoples show, simi- 
lar to those among the migrating Teutonic tribes, and agreeing with 
those which for other reasons we may suppose to have obtained during 
the stormy Mycenaean age.1

This is very important for religion too, for it proves that the Greek 
State of the Gods was created in the Mycenaean age. All will be likely 
to acknowledge that the State of the Gods, the Pantheon, is modelled on 
the human state. So it is everywhere, where a Pantheon is found; it is so 
in Egypt, in Babylonia, and in Assyria etc., and so itm ustbe in Greece too. 
Scholars have tried to find the model in later times, but neither in the 
aristocratic rule of the Ionian cities in the early historical age nor in 
the Thessalian confederacy under the leadership of the tagos is there 
to be found a corresponding model. It is found solely in the feudal 
Mycenaean kingship of which Homer has preserved traces easily recogniz- 
able if we care to see them.2

Zeus is the ruler by hereditary right, he inherited the kingdom of 
the heavens as the eldest son of Kronos. In fact he dethroned his father, 
but there may have been such revolutions in the kingly Mycenaean

1 Cp. op. cit. pp. 216.
* See my Mycenaean Origin of Greek Mythology, 1932, ch. iv.

Mycenaean and Homeric Religion 8 7



8 8 Martin P. Nilsson

houses as there were later in ruling families. He divided the empire of 
the world with his brothers, the sea was allotted to Poseidon and the 
Underworld to Hades, just as the younger sons receive portions of the 
dominion in feudal times. Zeus has full power by right of inheritance 
just like Agamemnon. The other gods appear as his vassals or retainers 
whom he summons to councils or to meals, just as Agamemnon summons 
his chiefs. Just as the war-king summons the army assembly, so Zeus sum­
mons the assembly of the gods in which even the lesser gods take part. 
Too much attention has been directed towards the quarrels and the strife 
between the gods. Of course they were stubborn and refractory like vassals 
trying to assert themselves against their king, but they show him also great 
veneration, they recognize his rule as self-evident and obey his orders 
sometimes reluctantly, sometimes without any Opposition.

This picture corresponds precisely to the feudal organization, the 
army assembly, the vassals or retainers, the war-king at their head, 
which we may reasonably surmise to have existed in the warlike My­
cenaean age. The city of the Gods, surrounded by walls, in which the 
palace of Zeus is situated on the highest peak, may also have borrowed its 
colours from the walled cities and kingly palaces of the Mycenaean age, but 
another conception gave an important contribution to the picture, the 
conception of the cloud-capped mountain peak on which Zeus dwelt. 
For in origin Zeus is the weather-god, the cloud-gatherer, and the 
hurler of the lightning. For this reason he became the supreme god, a 
place which the god of the lightning occupies among many other peoples. 
He raised the other gods up to his dwelling place on his mountain 
or in the heavens which in Homer are identical with Olympus. Thus 
Olympus, the State of the Gods, was created, the gods became the 
Olympians, although they dwelt in the places where their work is vi­
sible, e. g. Poseidon in the sea, Artemis in the forests, Athena on the 
acropolis of the cities, etc. The monarchical State of the Gods goes 
counter to the republican ideas of the historical Greeks; it was an heritage 
of the old Mycenaean monarchical rule, impressed by the authority of 
Homer on the following ages. If we turn not to the literature but to 
the cults of the classical age, it appears that Zeus no longer has the 
dominating place which he enjoys in Homer. He is by preference the 
weather-god dwelling on the nearest mountain top, and a political god 
too, protector of freedom and state life, but this more in theory than 
in practice; as city goddess Athena is even more prominent in other 
cities than at Athens. In use and practice the rule of Zeus is weakened 
and this is not to be wondered at, for the Homeric picture of the State 
of the Gods represents the ideas of the ruling classes of the Mycenaean 
age, not those of the republican Greeks of the classical period.



From the existence of the State of the Gods the existence of its citizens 
too follows, but it does not settle who these were. Of course the brothers of 
Zeus accompanied him, but new citizens may have been received later, 
e. g. Dionysos and according to my conviction Apollo, and old deities 
may not have been presentable at the Olympian court, for instance the 
goddess of the peasants, Demeter, who is mentioned very little in Homer. 
Here it is impossible to enter into details which would chiefly be of a 
hypothetical nature.

In Mycenaean times Zeus was the King of the Gods and like the 
King of men he had kingly duties. The first one was to protect the 
kingship, i. e. to maintain the political and social order of the time. It 
may perhaps be surmised that his duties went further, that he protected 
the moral order of society, the unwritten laws, as he did in the historical 
age. There were of course suppliants and exiles, foreigners and beggars 
in Mycenaean times too, and I should think that then, just as later, 
certain moral notions prevailed in regard to their treatment, but this is 
of course very hypothetical.

I am a little more certain in regard to another function of Zeus, 
his connection with Moira, Fate. The words moira and aisa signify 
simply “share, portion”. Man receives his share of life just as he receives 
his share of the meal, for which the same words are used. There is true 
fatalism in Homer; every man has a fate allotted to him at his birth. 
The conception of Fate in Homer has been verv actively discussed, but 
the discussion has been vitiated by two unfounded assumptions.

One assumption is that fatalism is a philosophically mature con­
ception of life. It may be called a kind of philosophy but only in a very 
general sense, a philosophy of very simple people. It is the attitude 
towards life which Swedish peasants express by the phrase: “when he 
was to . . .”, i. e. what happens that is bound to happen. W e use a 
philosophically coloured w ord: “it is inevitable”. All war like peoples are 
given to fatalism; the belief that what happens is bound to happen 
carries them through the many risks and perils of a warring life. The 
general believes in his lucky star, the soldier believes that if success and 
booty come they were bound to come, and if death comes it was bound 
to come. This fatalism is a product of circumstances and it fosters the 
daring of such peoples and such an age. The Vikings were fatalists in 
this manner and still better known is the ingrained fatalism of the 
Mahometans, kismet. I need not say that the Mycenaean people was 
a warlike people and the age was filled with wars. Fatalism suits this 
people and this age extremely well, and the age which invented the 
State of the Gods could rise to the level of this simple philosophy, if 
it  may be named so.

Mycenaean and Homeric Religion 8 9



9 0 Martin P. Nilsson

The other point of view which has vitiated the issue is the theolo- 
gical attempt to define the relation between the inevitable Destiny and 
Zeus who rules everything. This question did not exist in the heroic 
age, it is an outcome of the logical reasoning of a later age. In the 
history of religions we find very often among simple people contradictory 
ideas allowed to exist side by side without any care of their logical incon- 
sistency or attempt to harmonize or to confront them, e. g. the belief in 
the powerless shadows of Hades and the cult of the dead which pre- 
supposes their power. In regard to fatalism and the will of the highest 
god we find the same lack of logic. The Swedish peasant who be- 
lieves that what happens is bound to happen goes piously into the 
church and professes the almightiness of God. The Mahometan to 
whom Jcismet is inevitable believes at the same time that Allah is truly 
almighty. The question of the relation is simply not put, and so it 
is in Homer too. Sometimes Zeus rules the battle, sometimes Fate 
decides.

But the two powers were brought face to face, and so Zeus became 
the dispenser of Fate. He takes the scales of destiny, and this conception 
is so old that it is embodied in an only half-outspoken formula: “he 
knew the holy scales of Zeus”. By this conception I tried to explain the 
picture of a Cypro-Mycenaean vase found in the Swedish excavations 
at Enkomi.1 It belongs to the dass of the so-called chariot vases, and 
it shows two men in a chariot, before the horses a man with a pair of 
scales, and below the chariot a Standing warrior. This interpretation, 
that Zeus the dispenser of fate is here represented, was not received 
favourably; by those who had an ingrained aversion against connecting 
the Mycenaean and the historical ages it was regarded as too daring. 
But I do not know of any other interpretation which is possible. The 
man with the balance cannot be a judge of the dead, for this con­
ception does not appear until the fifth Century B. C.; Minos in the 
Odyssey is not a judge o v e r  the dead but a judge a m o n g  the dead, 
he simply continues the life he led on the earth. The balance as a symbol 
of justice does not appear until the Christian era. Nor can I believe 
that this picture is derived from the Egyptian Book of the Dead. Not 
to speak of the general improbability, in the Book of the Dead the 
balance stands by itself and is not held by any god. I shall not criticise 
the high authority of Sir Arthur Evans who regrets that I should have 
been so far carried away as to compare this picture with the well- 
known scene in the Iliad and thinks that it represents a deceased Minoan’s

1 My Homer and Mycenae, p. 267 with fig. 56; a full discussion in my 
paper, Zeus mit der Schicksalswaage auf einer cyprisch-mykenischen Vase, 
Bulletin de la Societe royale des Lettres de Lund, 1932/33, ii.



household in its sporting or military and economic aspect.1 To him the 
balance is the natural emblem of stewardship. I remark only that the 
chariot vases are Mycenaean whatever the other tomb furniture may be. 
That the man with the balance is a steward seems to be a conjecture 
not supported by Mycenaean evidence.

I therefore stick to my old interpretation tili a better one is found. 
If it is accepted it is proved that the belief in Destiny as reflected in 
Homer goes back into the Mycenaean age. If it is not accepted I should, 
however, dare to say that it is possible that the belief in Destiny like 
many other elements in Homer, e. g. the State of the Gods, is derived 
from this age and that it is excellently suited to the circumstances of 
life that prevailed in this age.

I pass to another problem which is much more difficult and compli- 
cated, the cult of the dead and the heroes. On the one hand there is 
an outstanding discrepancy between the Mycenaean age and Homer in 
regard to burial customs: in the Mycenaean age inhumation only is 
known, Homer mentions only cremation. On the other hand there seems 
to be a connexion between Mycenaean and post-Homeric tim es; the 
cult of the dead prevailed in both and the hero cult seems to have its 
origin in the Mycenaean age. Homer knows of neither. Finally the dis­
crepancy between the beliefs in the powerless shadows in Hades and 
the power of the dead in their tombs, to which the cult testifies, should 
be noted.

The discrepancy in burial customs has been reduced as a consequence 
of recent finds and research. To begin with the tombs, there are several 
kinds of tombs in the Mycenaean age, bee-hive tombs, chamber tombs, 
and shaft graves. Sometimes shaft graves are found in a bee-hive tomb. 
Homer mentions only the mound which is heaped over the urn in which 
the ashes were deposited and the stone standing erect on the top of 
the mound. It is just this mound that is said to be missing in the Myce­
naean age. This is not quite true. In the bee-hive tombs the top of the 
subterranean cupola was always raised over the surface of the ground 
and it must needs have been covered by a mound. There are bee-hive 
tombs built on flat ground and covered by mounds.2 There were then 
mounds in the Mycenaean age, as there were in the preceding and follow-

ages. Dr. Valmin thinks that there is some evidence pointing to 
the fact that stones were erected on these Mycenaean mounds. The 
evidence is not decisive but he is possibly right.

The most outstanding difference is that between inhumation and 
cremation, the former prevailing solely in Mycenaean times except for

1 A. J. Evans, The Palace of Minos, iv, p. 569.
2 N. Valmin, Tholos Tombs and Tumuli, Corolla archaeologica, pp. 216.

Mycenaean and Homeric Religion 91



9 2 Martin P. Nilsson

their very end, the sub-Mycenaean period, and the latter being alone 
mentioned by Homer. It has, however, long been wellknown that 
traces of fire were observed in many, perhaps most, Mycenaean tombs. 
They seemed enigmatic in view of the prevailing custom of inhumation. 
Sir Arthur Evans explained them from a purification of the tombs, and 
Professor Wace thinks that the graves were fumigated when re-opened 
and points to the occurence in the tombs of incense burners, clay scoops, 
and braziers, but he states also that large fires were kindled in the 
tomb.1

I venture to think that this embarrassing problem has been solved 
by the finds in the bee-hive tomb at Dendra which my colleague Pro­
fessor Persson was fortunate enough to discover.2 The dead were inhumed 
in two shaft-graves in the tomb, but it also contained two shallower 
pits. The larger one was filled with earth and charcoal containing mixed 
fragments of bronze and ivory, glass paste and semi-precious stones. 
Professor Persson drew a vivid picture of the scene, how a pyre was 
heaped up in the tomb; on this pyre valuable gifts were laid and it 
was then kindled and burnt. I think he is right, for the contents of 
the pit were evidently burned on the spot. And by the state of things 
in the tomb at Dendra the traces of fire in the other tombs will be 
explained.

The report of the excavation of the bee-hive tomb at Marathon is 
regrettably meagre, but in the tomb was a pit in which a fine gold cup 
was found, and above the pit on the floor a thick layer of ashes mixed 
with many bones of oxen, sheep, and birds; between big stones, probably 
fallen from the collapsed vault, more bones, charcoal, and sherds of My­
cenaean and unpainted pottery were found.3 It seems perhaps better to 
explain this state of things as the result of setting alight a large funeral 
pyre in the tomb rather than of repeated funeral offerings.

Thus in the Mycenaean age we find a curious mixture of inhumation 
and burning.4 The corpses were inhumed with rieh gifts, but other gifts

1 A. J. B. Wace, Chamber Tombs at Mycenae, 1932, pp. 140.
2 A. W. Persson, The Royal Tombs at Dendra, 1931, pp. 68.
3 Tlqu-nTina rijs &QxccioXoyixi)s eTcageiccs, 1933, 36; cp. Archäol. Anzeiger, 

1935, pp. 179. — In an account of his excavationa of a tholos tomb at Berbati 
near Mycenae last snmmer, published in a Swedish newspaper, Professor Persson 
states that sherds, blackened by fire, and much charcoal were found in the 
grave-shaft in the tholos, and on its floor near the door a heap of ashes, char­
coal, and burnt objects.

4 The word tccq%v<o which occurs thrice in Homer (II. XVI, 456 and 674,
r. Tvfißm  rf ßrrjXr] re, referring to Sarpedon, and YH, 85, referring to some Greek) 
has given rise to various and sometimes improbable explanations. The old view  
that the word is identical with and consequently signifies “embalm,



were burned in the tomb. This mixture which is recorded nowhere eise 
raises a fresh problem and requires an explanation. It seems hardly 
possible to understand the burning of gifts to the dead if it is not a 
survival of the custom of burning the gifts to the dead together with 
the corpse of the dead, which implies that the Greeks when immigrating 
knew cremation, but that having settled in Greece they succumbed to 
the Minoan culture in burial customs as well as in other habits of life 
and in art but kept the burning of gifts to the dead in his tomb as a 
survival of their old custom.

The funeral of Patroklos in the Iliad was long ago adduced as a 
proof of the survival of earlier and cruder burial customs in Homer. 
Achilles slaughters four horses, nine dogs, twelve Trojan captives, and 
flings their corpses on the pyre on which Patroklos’ body is burned, 
together with sheep and oxen. Although the often repeated assertion 
that human sacrifices were made at the shaft-graves at Mycenae is 
proved to be erroneous by the English excavations, there are more 
certain traces of human and animal sacrifices in the bee-hive tomb of 
Dendra. In Homer Patroklos’ corpse also is burned, contrary to Myce­
naean custom. But the lavish sacrifice of wealth and lives is the same 
which we find in the Mycenaean age.

If my above supposition is correct, that the Greeks were at first 
wont to burn their dead but then, under the influence of MinoaD civili- 
zation and Minoan habits laid this custom aside except for a rudiment, 
the burning of some gifts to the dead, one may understand that as the 
Greek elements ever more strongly asserted themselves and as Minoan 
culture faded away, cremation was taken up again, as we see in sub- 
Mycenaean tombs and in Homer.

I know an objection that may be made. Professor Biegen and Pro­
fessor Wace in an important paper1 have shown the similarity between 
Middle Helladic and Mycenaean tombs, and inferred from this fact that 
the Greeks were settled in Greece during the Middle Helladic age. They 
adduced an instance of cult at a tomb and explained the fact that in Middle 
Helladic the tomb furniture is meagre or wanting by assuming that the 
gifts were placed upon the grave and not in it. Here I may be allowed 
to bring in a question of some importance. To which people belongs

mummify” ia the most likely. In both cases a person who feil in a foreign 
country is referred to. Cp. the attempt of M. Meurer, Der Goldschmuck der 
naykenischen Schachtgräber. Jahrb. des archäol. Instituts xxvii (1912), pp. 208, 
to prove that the golden objectB found in the shaft-graves at Mycenae were 
decorations of anthropoid sarcophagi like the Egyptian ones.

1 C. W. Biegen and A. J. B. Wace, Middle Helladic tombs in Symbolae 
Osloenses ix (1930), pp. 28.

Mycenaean and Homeric Religion 9 3



Martin P. Nilsson

the belief in Hades with its powerless shadows? Certainly not to the 
Minoans. Consequently this belief belongs to the Greeks, and it is well 
suited to a wandering, warlike people who were often prevented from 
recovering their dead and still more from paying a cult to them, and 
which perhaps burned them. But I would remark that a cult of the dead 
may have existed side by side with this belief; I pointed above to the 
logical inconsistency which often is found in religious matters. At all 
events the shadowy Hades, which was so ingrained in the Greek mind 
that it braved a new religion with a most concrete teaching of After- 
life and still survives, must be a Greek conception. The other view may 
have been re-inforced when the Greeks settled in Greece and it may 
have been promoted by the funeral customs and the tomb cult, but tomb 
cult encounters difficulties with a people given to wars in distant coun­
tries. The belief in Destiny, the inevitable Moira of Death, goes together 
with the belief in the shadowy Hades. When life is over, all is done. 
If the Mycenaeans had not shared this idea, if they had believed in a 
great power of the dead and in a concrete Afterlife, it is hardly possible 
that the idea of Hades would have prevailed to such an extent that in 
Homer no other is even hinted at.

To Homer man is done with when he once has passed the gates of 
Hades. No gifts to him are mentioned, no cult is performed. The mound 
is but an honorific memorial keeping his memory alive among coming 
generations. The old funeral customs survive but they are not under- 
stood. Rieh clothes are burned on the pyre, but Andromache says of 
this that it was of no use to her husband because he would never be 
covered by them but it would be an honour among the Trojans.1 Great 
games were celebrated at the funeral and a funeral banquet was given. 
To Homer all this has no religious meaning, it is but a display of riches 
in honour of the dead, just as the mound is an honorific monument 
that keeps his memory alive.

This point of view concerning funeral customs was always very 
strong. W e know the display and waste of wealth in the funerals of 
the nobility of the early archaic age which Solon forbade, and the great 
games and banquets. It persisted in the classical age in the refined form 
of the beautiful monuments of the Dipylon necropolis; Demetrios of 
Phaleron prohibited the funeral luxury once more. In the Mycenaean 
age the luxury and display of wealth were still larger; to them we owe 
the treasures of the Mycenaean tombs and the stateliest of all existing 
Mycenaean monuments. Thus the only surprising point in the Homeric 
attitude is that Homer seems to have forgotten that offerings were

1 Iliad XXII, vv. 510.



made to the dead and a cult performed to them. It is of course an
argumentum ex silentio but in this case it seems to be valid.

The explanation offered long ago and often repeated says that 
Homer is not in the direct line of Greek religion. He belongs to a 
colonial area and whilst old customs were kept in the mother country 
they became obsolete and were forgotten in the colonies, for the people 
having left their old country traditions were cut off. People were uprooted 
and accordingly customs were liable to oblivion. Especially the cult of 
the dead vanished, for people could not bring their graves with them  
to the new country as they did their gods.

This view must now be modified when we know that many elements 
of a much earlier age, the Mycenaean age, are preserved in Homer. We 
must put the question not only of Homer’s relation to the following 
times but also of his relation to the foregoing age. W e have already 
hinted at the fact that the honorific motive, the displaying and wasting
of riches and pure wantonness took a large place in Mycenaean funeral
customs, and indeed this was more and more lavish the greater and rieher 
and mightier the dead man was. It is not certain that the Mycenaeans were 
of a very religious mind. Fatalism and religion may exist side by side, 
but in fact fatalism is a substitute for true and deep religion. It does 
not impair the belief in the existence of the gods nor, in a measure, 
the belief in their power, but it impairs the finer and inner religious 
instincts. It leaves undiminished funeral luxury but it weakens the be­
lief in Afterlife; the shadowy images of Hades are consistent with 
fatalism. Epics were in origin court epics. Philologists remarked that 
Homer avoids mentioning base and mean things. The epics are an ex- 
pression of the world of princes and noblemen. Display and being kept 
in honour is the first and foremost thing to a Homeric hero. Even gifts 
and wealth are considered from this point of view; they display the 
riches of the giver and augment the honour of the receiver.

It is no wonder that among the nobility the honorific motive of 
funeral customs was put into the foreground to such an extent as to 
obliterate the religious sense they once had. If we consider the luxury 
of the Mycenaean tomb buildings and tomb furniture we may perhaps 
think that such was the case in that age already, although old cult 
customs were not forgotten. W e shall recur to this topic. Further when 
epics were transferred to a colonial country and there remodelled and 
reshaped, I am very willing to believe that the fact that in this country 
no old tombs existed and the cult of the ancestors was cut off added 
to the emphazising of the honorific side of funeral customs to such a 
degree that their religious meaning was quite forgotten and the dead 
were believed to be mere shadows.

Archiv für Religionswissenschaft XXXIII. 1/2 7

Mycenaean and Homeric Religion 95



9 6 Martin P. Nilsson

So much as to funeral customs; the cult of the dead remains to be 
considered, viz. the continued cult of the dead which is performed on 
certain occasions after the funeral and sometimes continued through 
years and ages. Of this cult common to the historic Greeks Homer 
knows nothing, although his constantuseofpatronymics, which disappeared 
in later time, proves a pride in noble pedigree to which ancestor 
cult is excellently suited. There are traces of a continued cult of the 
dead in Mycenaean Greece which I collected in my book, but it is to 
be admitted that they are few and faint. But in order not to be unjust 
we ought to remember that traces of such a cult easily vanish and are 
difficult to prove archaeologically. The niches in the dromos of certain 
chamber tombs are perhaps made for such a cult. Traces of a cult are 
found in two or three bee-hive tombs; by far the most important in this 
respect is the bee-hive tomb at Menidi, the ancient Acharnae, in Attica. 
After the tomb was closed in Late Mycenaean times, the cult in the 
dromos went on uninterruptedly to the time of the Peloponnesian war. 
There are Mycenaean sherds blackened by fire, ashes, fragments of bones, 
Geometrie, Corinthian, black- and early red-figured Attic vases, coarse 
terracotta horses and shields, votive tablets, cauldrons, etc.1

On the strength of this evidence I ventured to suggest that hero 
cult did arise in Mycenaean times. I want to express my opinion more 
precisely. I do not contend that hero cult as such existed in a deve- 
loped form in the Mycenaean age, I would only say that its origin is to 
be found in this age, viz. in the cult of the dead performed in this age 
and, in certain instances, continued through the following ages.

This suggestion is conditioned by one’s views on the nature of the 
hero cult. I venture to think that it is commonly recognized nowadays 
that iin origin it is a cult of dead men. Small anonymous local deities 
and faded gods may have been received among the heroes, but the 
forms of the cult agreeing with those of the cult of the dead prove that 
in principle and in origin the cult of the heroes was a cult of the 
dead, as the Greeks themselves always maintained. But there is of 
course a difference. The cult of the dead is a concem of the deceased’s 
family. It may be continued through generations and then it becomes 
a cult of ancestors. If the family dies out, ancestor cult ceases. It is, 
however, possible that the veneration of a dead man who was once 
mighty and the belief in his power is shared by the people generally 
and that they too show their veneration of the dead by a cult and apply 
to him for help. This is the fundamental supposition if we think that the 
cult of the heroes originated in the cult of mighty dead, and it is veiy

1 Das Kuppelgrab von Menidi. Athens 1880.



Mycenaean and Homeric Religion 97

natural. If the people generally took part in the cult of such a dead 
man the cult did not cease with the extinction of his fam ily; the name 
of the dead man might be forgotten but the cult continued through 
sheer force of old custom. There is no time in which such a thing was 
more likely to happen than the dark age after the downfall of the 
Mycenaean civilization.

If this is so, it is quite clear why hero cult does not appear in 
Homer. The scene of the Iliad is laid in a foreign country. In this there 
were no old time-honoured tombs. There were mounds, but foreigners 
were laid in them whom the people neither knew nor cared for. They 
were but topographical land-marks such as the tomb of Uos. Even the cult 
of the ancestors had been cut off by the emigration, for the emigrants had 
left the tombs of their ancestors in the old country. In this respect the 
Homeric epics are coloured by the circumstances of their country of com- 
position, and if we ask for possible survivals from the Mycenaean age, 
it is to be said that in this the hero cult had not attained to its full 
development but was only in its beginning. I think it was developed 
during the dark age and the feuds of the petty Greek states in this 
age and in the beginning of the historical age. I shall presently return 
to this topic. The cult of ancestors certainly existed in the Mycenaean 
age, but in the pictures of wars and battles in a foreign country there 
was no place to mention it.

The word riQcog occurs frequently in Homer but refers always to liv- 
ing men, signifying “champion, warrior”, whilst in the historical age 
it refers to cult heroes or mythological heroes. Its use in Homer has 
certain peculiarities. Rarely and then always in the plural it is used for 
warriors in general (12 ex.). More often, however, the words Javaoi or 
:'A%cuot (13 ex.) or at least avögeg (6 ex.) are added. Most often it is put 
in the singulär and then it refers always to a certain man; sometimes 
(in 19 cases) his name is not added, more often (in 53 cases) it is. That 
is to say that the word comes very near an honorific title such as Sir 
or Lord. This is of course the result of a long usage which certainly 
began in Mycenaean times. Herein Homer represents the language of 
the upper classes, though the lower people of course knew the word 
too as a designation of lords and warriors, and applied it even to the 
buried dead heroes whom they venerated. In the course of time their 
use of the word prevailed; it went out of use in secular life and was 
only used to connote the heroes of cult and myth. I venture to think 
that this is a corroboration of my view.

Our consideration of the cult of the heroes, its origin and its absence 
from Homer leads us to consider the röle of the heroes and how they 
are replaced in Homer. In the classical age the heroes were the cham-

7 *



9 8 Martin P. Nilsson

pions of their cities in war. They take bodily part in the battle. Thus 
in the battle at Marathon, they are carried with the army and are some- 
times sent as helpers to another people. The gods are not said to 
interfere in a battle before the Hellenistic age. But in Homer they do. 
They often take part in the battles as helpers of the Greeks or the 
Trojans, there is even a battle of the gods, and they go at the head of 
the army when it marches to the battlefield.1

This is Mycenaean. I have tried to show that Athena was the palace 
goddess and protectress of the Mycenaean king, and this explains 
the myth of the rape of the palladium. Consequently Athena is a war- 
ring goddess who marches at the head of the army. Hera, "Hqvj, is pro- 
bably a feminine form of the same stem as ■ijpcos and denotes “the La­
dy”, viz. the Lady of a certain city. Neither the Mycenaeans nor Homer 
had need of the heroes as Champions, they were content with the gods 
who protected the king, the city, and the people. In the following dark 
ages war did not cease, but the wars and expeditions against foreign 
peoples ceased, the difference between the Greek and the pre-Greek 
tribes was obliterated, both coalescing into one people, the historical 
Greeks. The wars were wars between Greek peoples and cities which 
believed in the same gods, e. g. Athena, who was city goddess in many 
cities. It was difficult to let Athena of Athens lead an army against 
Athena of Thebes; we know the same difficulty, having been told of 
one God of the Prussians and one God of the Russians, and finding it 
absurd. The Greeks extricated themselves from the dilemma by tuming 
to the heroes as leaders. Confined to their tombs and to their country, 
they were the natural Champions of their people and of nobody eise.

The picture I have drawn of Mycenaean religion is very dissimilar 
to that which results from the monuments. There are connecting links, 
but they are few. W e have found a warlike upper dass which created 
a State of the Gods on the model of their own feudal organization, 
which braved the risks of a life of warfare by the belief in Destiny, 
which saw the palace goddess and protectress of the king marching at 
the head of the troops to battle, which inhumed their dead in stately 
tombs with wanton wasting of wealth and considered existence after 
death as shadowy but also had a cult of ancestors. There was also a 
lower dass. The great contempt of it which the nobles show in Homer 
is due to the fact that to a great extent it incorporated the indige- 
nous, subject inhabitants of Greece. W e may have reason to suppose 
that these people believed in various daemons and nature gods of which

1 Cp. my paper, Götter und Psychologie bei Homer, in this Archiv xxii 
(1924) 372.



Mycenaean and Homeric Religion 9 9

some were raised up to Olympus, but some were not presentable in the 
Olympian court as the corn-goddess Demeter, that they favoured certain 
rites and beliefs tinged with some mysticism, e. g. the ascent of the 
daughter of the corn-goddess from the subterranean siloes in the autumn 
sowing, and the conception of the Divine Child which abandoned by 
its mother was nurtured by the powers of Nature, and finally that they 
revered the heroes of the upper dass so much that they paid a cult to 
them even at their tombs.

This is of course hypothetical and I am prepared for objections. But 
I deprecate the common habit of erecting a screen between the prehis- 
toric and the historic ages and deeming it unscientific to try to peep 
through the screen. The Mycenaeans were the forefathers of the Greeks, 
there is no clean cut between the Mycenaean and the earliest historical 
ages; the latter is born from the former. The connexion is undeniable 
and we have to acknowledge it in respect of history, as we do in re- 
spect of archaeology. It is unscientific to obscure the connexion or push 
it aside by professing our ignorance. The gaps in our knowledge must 
be bridged over at the cost of hypotheses. I have ventured to propose 
such hypotheses, and may only hope that further research may correct 
them and make the bridge safer.

ADDENDA

S. 88. In an important paper, “Zeus the Father in Homer”, printed 
in the Transactions of the American Philological Association which, 
through the kindness of the author, I received after this paper was set 
up, Professor G. Calhoun contests my opinion that the king of heavens 
is patterned after the Great King of the Mycenaean Age and suggests 
that the pattern is rather to be sought in the patriarchate. I cannot see 
that there is any serious discrepancy. As his name proves Zeus is much 
older than the Mycenaean age and belongs to the old Indo-Europaean 
stock. Probably he was originally represented according to the pre- 
vailing patriarchal ideas but the conception of him was coloured by the 
conditions of the Mycenaean age.

S. 89. In Clara M. Smertenko and G. Belknap, “Studies in Greek 
Religion” (University of Oregon Publications, V, No. 1,1935)  p. 17 I find 
an illuminating instance of fatalism from the Great War of our own 
time. American soldiers, to whom nothing was more alien than resigned 
(i. e. philosophical) fatalism, developed almost universally the conviction 
that “no bullet can hit you unless your name is on it”.



in. ARCHIV FÜR RELIGIONSWISSENSCHAFT
BERICHTE

RÖMISCHE RELIGION 1925—1933 
VON LUDWIG DEUBNER  IN BERLIN

G. S a n n a  teilt den Plan einer B i b l i o g r a p h i e  der römischen 
Kaiserzeit m it1, in der auch die Religionsgeschichte, insbesondere die 
Geschichte des Urchristentums und der ältesten Kirche, gebührende B e­
rücksichtigung finden soll. — An neuen T e x t e n  gingen dem Referenten
S e n e c a s Apocolocyntosis von R o ß b a c h 2 und die S c r i p t o r e s  h i s t o -  
r i a e  A u g u s t a e  von H o h l 8 zu. —  Als ein sehr wertvolles Hilfsmittel 
zum Studium der römischen Religion ist das t o p o g r a p h i s c h e  W ö r ­
t e r b u c h  d e s  a l t e n  R o m  von S. B. P l a t n e r  und Th.  A s h b y  zu be­
grüßen4, an dem auch Chr. Huelsen tätigen Anteil genommen hat. Wer 
sich über ein römisches Heiligtum orientieren will, wird künftig hier am 
schnellsten über die vorhandenen Reste wie über die inschriftlichen und 
literarischen Nachrichten Bescheid erhalten. Die Behandlung der ein­
zelnen Heiligtümer geht über Tatsachenfeststellung und Baugeschichte 
weit hinaus. Die wissenschaftliche Literatur ist —  wie das nicht anders 
zu erwarten war —  mit großer Sorgfalt benutzt und zitiert. Ein von 
509 v. Chr. bis 609 n. Chr. reichendes, 14 Seiten umfassendes chrono­
logisches Verzeichnis der datierten Monumente (S. 587 ff.) gewährt einen 
schnellen Überblick über die allmähliche Entwicklung der Stadt, als 
deren Grenze im allgemeinen die Aureliansmauer gilt.

In die Quellen des Ciceronischen S o m n i u m  S c i p i o n i s  leuchtet 
mit eindringender Analyse R. H a r d e r  hinein5 und erkennt im Gegen­
satz zu früheren Auffassungen vornehmlich platonisch-altakademisches 
Gedankengut, neben dem auch hellenistische Vorlagen sichtbar werden. 
Die Schrift verfolgt zugleich auf das Eingehendste die in dem Somnium 
zutage tretende Arbeitsweise Ciceros. —  Für das im zweiten Buch von

1 G. Sanna in: La Nuova Italia 1933, Sep.-Abdr., Firenze, La Nuova Italia 
editrice.

* L. Annaei Senecae divi Claudi apotheosis per saturam quae Apocolocyn­
tosis vulgo dicitur ed. 0 . Roßbach, Bonn 1926, Marcus & Weber.

8 Scriptores historiae Augustae ed. Hohl I, II, Lipsiae 1927, B. G. Teubner.
4 S. B. Platner — Th. Ashby, A Topographical Dictionary of Ancient Rome,

London 1929, Milford.
6 R. Harder, Über Ciceros Somnium Scipionis, Schriften der Königsberger

gel. G esellsch, geisteswiss. Klasse H. 3, Halle 1929, Niemeyer. JlJl 3,—.



P l i n i u s ’Historia naturalis steckende posidonianische Gedankengut sind 
wichtig die von W. K r o l l  zu jenem Buche gegebenen kommentieren­
den Ausführungen.1 —  Eine Darstellung der metaphysischen Grund­
lagen der Ethik S e n e c a s  hat M. G e n t i l e  dargeboten.2 Die Schrift 
gliedert sich in die sechs Kapitel Posizione ed origine della metaßsica 
senecana, L a dottrina dei principi, L a  razionalitä universale, Bagione ed 
affetti, Attivismo etico, Etica e teologia. — Der Begriff der P i e t a s  wurde 
von Th. U l r i c h  nach der politischen Seite untersucht3: sie erscheint 
im Verhältnis zum Staate als das auf dessen Erhaltung gerichtete Pflicht­
bewußtsein. In diesem Sinne möchte der Verfasser auch die pietas des 
Ehrenschildes des Augustus verstanden wissen. In der Kaiserzeit gewinnt 
das Wort die Bedeutung der Loyalität und Treue gegenüber dem Herr­
scher, insonderheit beim Heere, und kann dann umgekehrt das entspre­
chende, der clementia verschwisterte Verhalten des Kaisers gegenüber 
seinen Untertanen bezeichnen. In der pietas der Kaiser lebt auch die 
alte Bedeutung des Wortes als eines freund willigen Verhältnisses zu den 
Göttern und innerhalb der Familie fort. Der Beiname des Antoninus 
umschließt so ziemlich alle Abwandlungen des Begriffs, während Com- 
modus, bis zu dem die Betrachtung geführt ist, als auctor pietatis titu­
liert wird, weil er speziell das kultische Wesen durch fremdartige Götter­
dienste bereichert hat.4

R. S. C o n w a y  hat seine H i b b e r t - V o r t r ä g e  veröffentlicht, die 
in lockerer Form und vergnügtem Ton einige Punkte der altitalischen 
Religionsgeschichte behandeln.5 Er vergleicht alte und moderne rituelle 
Umzüge in Gubbio-Iguvium, sucht (kaum mit Recht) die venetische 
Göttin Rehtia mit der spartanischen Orthia und der kretischen „Schlangen­
göttin“ zusammenzubringen, bespricht den Orphismus in Unteritalien, 
woran eine Erörterung des recht weit davon abliegenden Somnium Sci- 
pionis gehängt ist, schildert etruskische Divination und Eschatologie, 
wobei zur Annahme orphischer Einflüsse auf letztere doch wohl ein be­
deutendes Fragezeichen gesetzt werden muß, untersucht das Verhältnis

1 W. Kroll, Die Kosmologie des Plinius, Abhandl. d. Schles. Gesellsch. f. 
vaterländ. Kultur, Geisteswiss. Reihe H. 3, Breslau 1930, M. & H. Marcus. JLM 5,60.

* M. Gentile, I fondamenti metafisici della morale di Seneca, Pubblicazioni 
della Universitä Cattolica del Sacro Cuore, Scienze filos. vol. 19, Milano 1932, 
Vita e pensiero.

* Th. Ulrich, Pietas (pius) als politischer Begriff im römischen Staate bis 
zum Tode des Kaisers CommoduB, Kornemann-Kaehlers Histor. Untersuchungen 6, 
Breslau 1930, M. & H. Marcus. JlJK, 5,60.

* Als Ergänzung zu den Ausführungen des Verf. sei auf Alföldi, Herrn. 66
(1930) 375 f. hingewiesen. S. auch Liegle, Ztschr. f. Numismatik 42 (1932) 69 ff.

6 R. S. Conway, Ancient Italy and Modern Religion, Cambridge 1933, Univ. 
Press. 10 sh. 6 p.

Römische Religion 1926—1933 101



10 2 Ludwig Deubner

Vergils zum griechischen Mythos und stellt die Saturnalia als einen Vor­
läufer des Weihnachtsfestes dar. Betreffs der Datierung der geläufigen 
Form der Orpheus-Eurydikesage in hellenistische Zeit hätte der Verfasser 
Otto Kern nicht folgen sollen; denn dem bekannten Relief die entspre­
chende Deutung vorenthalten zu wollen, die ihm allein jene unerhörte 
seelische Konzentration verleiht, vermag damit kaum begründet zu wer­
den, daß Orpheus in der Sage des 5. Jahrh. nicht mit dem Makel der 
Neugierde behaftet werden könne.1 Als eine überraschende Entgleisung 
muß es bezeichnet werden, wenn in diesem 1933 erschienenen Buche 
eines gebildeten Engländers davon die Rede ist, daß für die Kriegsopfer 
von neun Millionen Menschenleben eine Gesellschaft unwissender und 
kriegslustiger Preußen {a knot of ignorant and war -loving Prussians) 
verantwortlich sei (S. 116 f.).

M. B u l a r d  hat die von ihm publizierten und auf das genaueste be­
schriebenen Malereien religiösen Inhalts in den römischen Häusern von 
Delos (vgl. seine Description des revetements peints ä sujets religieux, Ecole 
francaise d’Athenes, Exploration archeölogique de Delos IX , Paris 1926) zu 
einer dickleibigen Untersuchung und Darstellung des P r i v a t k u l t e s  
d e r  i t a l i s c h e n  K o l o n i e  v o n  D e l o s  verarbeitet2, bei deren Stu­
dium man jene erste Publikation dauernd zur Hand haben muß, da das 
systematische Buch auf Abbildungen im wesentlichen verzichtet. Die 
logische Vollständigkeit der Leistung ist nahezu überwältigend. Jedem 
einzelnen Problem wird mit minutiösester Sorgfalt bis in die letzten 
Winkel nachgegangen. Fast krankt das Buch —  um einen Ausdruck des 
Verfassers zu gebrauchen —  an einer abondance un peu prolixe, denn 
viele Dinge werden von verschiedenen Gesichtspunkten aus betrachtet, 
so daß es ohne reichliche Wiederholungen nicht abgeht, im Dienste der 
äußersten Erschöpfung des Materials und fast —  des Lesers. Dabei ist 
die Sicherheit der Resultate vielleicht nicht überall so groß, wie der 
Verfasser zu meinen scheint, und auch unbedingt unrichtige Einzeldeu­
tungen finden sich gelegentlich, so wenn die praetexta der Kinder, die 
zweifellos wie die zugehörige bulla eine apotropäische Bedeutung hat, 
darauf zurückgeführt wird, daß jene dauernd im Kult als Ministranten 
verwendet wurden, wozu sie der praetexta als der kultischen Kleidung 
bedurft hätten (S. 30). Sehr zweifelhaft ist mir, ob die Malereien in 
magischer W eise den Zweck hatten, die zu Ehren der Götter vorgenom­
menen Riten zu perpetuieren. So sehr eine derartige Auffassung für 
archaische Zeiten in Betracht kommen kann, so wenig scheint sie mir

1 Vgl. Kern, Orpheus 13.
8 M. Bulard, La religion domestique dans la colonie italienne de Delos 

d’apres les peintures murales et les autels histories, Bibliotheque des ecoles 
fran^aiseB d’Athenes et de Rome CXXXI, Paris 1926, Boccard.



Römische Religion 1925—1933 1 0 3

für die hellenistische postulierbar. Aber mit all dem soll nichts gegen 
das große Verdienst und die bewundernswerte Denkenergie dieses Buches 
gesagt sein, das uns nicht nur über Riten und Agone, Götter und Sym­
bole (Tiere und Gegenstände) der delischen Kolonisten unterrichtet, 
sondern auch so manchem allgemeineren Problem der römischen Reli­
gionsgeschichte zugewendet ist. Wohl die sensationellsten Abschnitte 
sind diejenigen, in denen die aus Pompeji bekannte anthropomorphe Ge­
stalt des Genius aus dem in Delos vertretenen Bilde des opfernden 
Hausherrn und die ebenfalls aus Pompeji bekannten Larendarstellungen 
aus den delischen Bildern von menschlichen Tänzern mit pWeus und 
Rhyton abgeleitet werden. Zweifellos sehr beachtenswerte Kombina­
tionen ; nur daß man, bevor die Laren in den Tänzern geschaut wurden, 
die Bilder der agonistischen Kämpferpaare, die zu den Freuden des 
Kompitalienfestes beitrugen, als Verkörperung jener Götter (als Lares 
ludentes) betrachtet habe, vermag ich nicht zu glauben: das wäre eine 
zu komplizierte Entwicklung. Richtig, wie mir scheint, wird das Auf­
treten von Hercules und Mercurius unter den Göttern des Hauses mit 
ihrer apotropäischen Bedeutung erklärt, wodurch Beziehungen zu Genius 
und Laren nicht ausgeschlossen werden. Sehr hübsch ist die Sicherung 
der Zugehörigkeit des omphaloi'den Symbols zum Kulte der Vesta 
(S. 2 7 8 ff.); aber wozu das seitenlange Abstechen des armen Roscher, 
wo doch die epigraphische 'EötCu in öficpalov Kad’rjfxivr] (S. 310) jedes 
weitere W ort überflüssig macht? Übrigens vermisse ich eine Ausfüh­
rung darüber, was denn nun eigentlich der Omphalos als Symbol der 
Vesta bedeute. S. 388 ff. stehen zwei allgemeine zusammenfassende Ka­
pitel, innerhalb deren ich den Abschnitt über die Verteilung der ver­
schiedenen Kategorien von Bildern auf Altar, Nische und Hausfront so­
wie die Ratio dieser Verteilung hervorheben möchte. Besonders wir­
kungsvoll aber ist der Versuch, den streng römischen Charakter der 
behandelten religiösen Dokumente herauszuarbeiten. Man glaubt die 
zähe Treue des kolonialen Menschen zu spüren.1 Keine exotischen Ele­
mente sind zugelassen, nicht einmal Apollon, der Herr der Insel, erhält 
Zutritt. Und unter den Preisen für den siegreich bestandenen Kompi­
talienagon begegnet häufig der römischem Nützlichkeitssinn und römi­
schem Magen so angemessene Schinken.

Mit einer Abhandlung über die M u t t e r  d e r  L a r e n  eröffnet E. T a- 
b e l i n g  die von Walter F.Otto herausgegebenen Frankfurter Studien zur 
Reügion und Kultur der A ntike2, deren Aufgabe es sein soll, „den Grund 
für eine neue Gesamtbetrachtung der griechischen und römischen Antike

1 Vgl. jedoch Latte, Gött. gel. Anz. 1935, 115.
* E. Tabeling, Mater Larum, zum Wesen der Larenreligion, Frankfurt a. M. 

1932, Klostermann. JlJt 6,—. Vgl. Nilsson, Deutsche Lit.-Zeit. 1933, 172 ff.



10 4 Ludwig Deubner

vorzubereiten“ (so die Ankündigung auf der letzten Seite des Umschlags). 
Seit der Auffindung des neuen Fragments der Arvalacten, demzufolge 
die Breitöpfe für die Larenmutter als Mahlzeit hinabgeworfen werden, 
war es deutlich, daß jene und mit ihr die Laren selbst dem Kreise der 
Unterirdischen angehören. Mit vollem Recht vertritt auch Tabeling 
diesen Standpunkt. Desgleichen kann man nur zustimmeu, wenn er die 
schon von Varro bezeugte Gleichsetzung der dca Mania mit der Laren­
mutter wieder aufnimmt und in den am Kompitalienfeste aufgehängten 
maniae fratzenhafte Maskenbilder der Unterweltsgöttin erblickt. Auch 
die Identität der dea Tacita mit der mater Larum  scheint mir gesichert. 
W eniger zuversichtlich bin ich betreffs der Gleichsetzung der Laren­
mütter mit Acca Larenti(n)a, für unbewiesen und unwahrscheinlich halte 
ich die mit Genita Mana. Ebenso muß ich den Versuch ablehnen, Be­
ziehungen der mater Larum  zu Mond und Geburt nachzuweisen. Auch halte 
ich alle Kombinationen, die sich um den „W olfsgott“ Faunus gruppieren, 
für unrichtig. Die vielfach an dünnsten Fäden hängende Methode des 
Verfassers erinnert weithin an die seines Lehrers Altheim, dessen Mei­
nungen so gut wie ohne Einschränkung übernommen werden. Flora ist 
z. B. für Tabeling „zweifellos eine Erscheinungsform der großen Mutter 
Erde“ (S. 55). Sehr bedenklich ist das Verfahren, aus dem Zusammen­
fall oder der Nachbarschaft von Festen auf Beziehungen der an diesen 
Tagen verehrten Gottheiten zu schließen (z. B. S. 82), da es keineswegs 
immer notwendig ist, daß solche Beziehungen vorhanden waren, vgl. 
unten S. 134. S. 88 f. wird für die Verbindung der Larenmutter mit der 
Geburt außer „allgemeinen Erwägungen“ eine Kombination ins Feld ge­
führt, die sich auf eine sehr zweifelhafte Konjektur gründet, dann heißt 
es S. 92, daß wir „unverkennbare Spuren einer Beziehung (der Laren­
mutter) zur Geburt fanden“. Der an sich zu begrüßende Versuch, bei 
Properz 4, 4, 7 7 f. die Überlieferung cumque super raros faeni flammantis 
acervos traicit inmundas ebria turba dapes zu halten, wodurch den Parilia 
ein Akt vindiziert wird, der dem Fortwerfen der na&aQfiava der Hekate 
gleichen soll (S. 13,3) ,  ist m. E. unmöglich, da in den vier Versen, 
mit denen Properz das Fest charakterisiert, nicht etwas erwartet wer­
den kann, was in den übrigen Schilderungen der uns wohlbekannten 
Parilia nirgends vorkommt, während der eigentümlichste Brauch, daß 
die Menschen über das Feuer springen, gar nicht erwähnt wird. Zudem 
wäre das Hinüberwerfen unsauberer Speisen über das Feuer gar nicht 
zu verstehen. Man hat also mit Recht schon früh in inmundos —  pedes 
verbessert.

H. L i n d e m a n n  beschäftigt sich mit der Frage, warum und in 
welcher Weise Augustin bei seinem Angriff auf die heidnische Re­
ligion die aus Varro entnommenen ' S o n d e r g ö t t e r ’ verwendet



Römische Religion 1925—1933 10 5

habe.1 In einem Anhang bekämpft er die Bickelsche Auffassung von 
einer weitgehend volksetymologischen Umdeutung gentiler Gottheiten 
zu Sondergöttern und macht es wahrscheinlich, daß die Deutungen der 
Sondergötter in der Hauptsache auf Varro zurückgehen. Schließlich 
sucht er nach Spuren echter Sondergötter.

Für eine Reihe altrömischer und altlatinischer G ö t t e r  untersucht 
F. A l t h e i m 2 „Alter und Art der griechischen und etruskischen Ein­
wirkungen“ (S. 3). Das Buch darf als der bedeutsamste Vorstoß be­
zeichnet werden, der seit Wissowa auf dem Gebiet der römischen Re­
ligion gemacht worden ist. Es bewegt sich großenteils auf der Linie 
der seit längerem erhobenen Forderung, daß das Verhältnis der römi­
schen zur etruskischen Religion zusammenhängend und umfassend unter­
sucht werden müsse, und will die römische Religionsforschung aus ihrer 
Isolierung (S. 1) herausführen. Der Verfasser bringt dazu alles nötige 
Rüstzeug mit. Er ist nicht nur Philologe und Religionshistoriker, son­
dern er besitzt auch eine beachtenswerte sprachwissenschaftliche Schu­
lung und beherrscht das für die Frühgeschichte Italiens wichtige 
archäologische Material. Durch Kombination all dieser Elemente, ver­
bunden mit einer Rehabilitierung des von der Kritik verworfenen ita­
lischen Legenden- und Sagenmaterials, kommt er zu höchst überraschen­
den Ergebnissen. So ungewöhnlich aber, ja so staunenswert die Kom­
binationsgabe des Verfassers ist, so unsicher sind seine Resultate. Ja, 
es muß gesagt werden, daß auf diesen über 200 Seiten außerordentlich 
wenig bewiesen ist. Es bleibt fast nur bei Möglichkeiten, die nicht selten 
von höchst vager Art sind. Das hindert nicht, daß jeder Beteiligte ge­
zwungen ist, des Verfassers Ausführungen mit durchzudenken, mag ihm 
dabei auch gelegentlich der Atem ausgehen. Zuweilen ist die Fülle der 
Gesichte wahrhaft verwirrend: Diana ( =  Artemis) soll wie Juturna, 
Mercurius und Volcanus aus Griechenland über Etrurien nach Rom ge­
langt sein (S. 165), und zwar sollen die Etrusker die lydische Göttin 
und ihren Namen aus ihrer kleinasiatischen Heimat mitgebracht haben 
(S. 171). Anderseits soll die aventinische Diana von Phokäern aus Mas- 
salia nach Rom gebracht worden und mit der ephesischen Artemis 
identisch sein (S. 137). Das Heiligtum der Diana von Aricia hingegen 
soll von einem Tarquinier gegründet sein, dessen Abstammung von einem 
korinthischen Geschlecht die näheren Beziehungen dieses Kultes zur 
Peloponnes zu erklären vermöge (S. 134). Daß die Göttin auf etruski­

1 H. Lindemann, Die Sondergötter in der Apologetik der Civitas Dei Augu­
stins, Diss. München 1930.

* F. Altheim, Griechische Götter im alten Rom, Rel. Vers. u. Yorarb. 22,1, 
Gießen 1930, Toepelmann. JUC 11,25. Vgl. Nilsgon, Deutsche Lit.-Zeit. 1930, 
2224 ff .; Rose, Gnom. 7 (1931) 26 ff.



106 Ludwig Deubner

schem Boden ihren griechischen Namen beibehalten hat, auf latinischem 
dagegen Diana heißt, wird damit erklärt, daß zwei Schichten ihrer 
Rezeption1 zu unterscheiden seien (S. 170),  von denen dann nur die 
zweite auf Latium weitergewirkt hat. Höchst merkwürdig bliebe auf 
jeden Fall die Umnennung der Göttin in Diana. Denn dies soll die 
„Leuchtende“ bedeuten und die Funktion der Mondgöttin bezeichnen. 
Es ist aber doch mehr als fraglich, ob man im 6. Jahrh. v. Chr., der Zeit, 
wo die Umnennung frühestens erfolgt wäre, zu diesem Zweck mit Be­
wußtsein die Wurzel div- herangezogen hätte.2 Alle Erörterungen über 
den mit der aricinischen Diana zusammenhängenden Rex Nemorensis 
erscheinen gegenstandslos, solange sie nicht zur Erklärung dieses Titels 
und des damit verbundenen Zweikampfes führen, Dingen, die von einem 
anderen Standpunkte aus eine zureichende Erklärung bereits gefunden 
haben. In der Heranziehung der späten römisch-italischen Sagenüber­
lieferung scheint mir der Verfasser viel zu optimistisch zu sein. W enig­
stens vermag ich in einer so naheliegenden genealogischen Verbindung 
wie der der Juturna mit Volturnus und Fontus, die Arnobius berichtet, 
keine tieferen mythologischen Hintergründe zu erblicken. Überhaupt 
dürfte der Chronologie der Zeugnisse häufig eine größere Aufmerksam­
keit zu schenken sein, als es von seiten des Verfassers geschieht. Auch 
bei der Verwendung des archäologischen Materials ist zuweilen, wie ich 
glaube, mehr Vorsicht geboten. Es erscheint namentlich fraglich, wie 
weit aus den Darstellungen des Tempelschmucks religionsgeschichtliche 
Schlüsse gezogen werden dürfen, da vermutlich weithin mit ornamen­
talen Gesichtspunkten zu rechnen ist. Wenn vollends auf importierten 
griechischen Vasen des 7. und 6. Jahrh., die in Etrurien gefunden wur­
den, die jtorvia O'riQ&v dargestellt ist, so beweist dies doch nichts für 
das Eindringen des Artemiskultes (vgl. S. 167 f.). Desgleichen muß aus 
methodischen Gründen die Folgerung abgelehnt werden, die der Ver­
fasser S. 15 f. aus der im Juturnaheiligtum gefundenen, dem 5. Jahrh. 
angehörenden, später restaurierten Dioskurengruppe zieht. Diese be­
weist weder eine Kultverbindung der Juturna mit den Dioskuren im 
Juturnaheiligtum, von der sich sonst nichts nachweisen läßt, noch gar 
daß diese Verbindung schon im 5. Jahrh. bestanden habe, denn jene 
Gruppe kann natürlich zu jeder späteren Zeit von woanders her in das 
Juturnaheiligtum verbracht worden sein. Von der Darstellung eines 
Doppelphallos an der Wand eines Küchenherdes im Veliergrabe von 
Orvieto kann man keineswegs sagen, daß sie der Sage von der Geburt

1 Gemeint ist nach dem Zusammenhang offenbar: ihrer Rezeption durch 
die Etrusker.

* Zum Dianakapitel des Buches vgl. auch A. E. Gordon, Transactions of 
the Amer. Philol. Ass. 63 (1932) 177 ff.



des Romulus und des Servius Tullius, wo sich ein Phallos aus der Glut 
des Herdes erhebt, genau entspreche (S. 52). Jene Darstellung im Velier- 
grabe ist ein einfaches Apotropaion, wie es auch die Töpfer an ihren 
Öfen anbrachten. Die Überlieferung vom Ankauf der sibyllinischen 
Bücher durch einen der Tarquinier (S. 163) halte auch ich für geschicht­
lich begründet. Sehr gut ist der Nachweis, daß beide Teile des Namens 
Mutinus Titinus den Phallos bezeichnen (S. 53 ff.), sehr beachtenswert 
die Auffassung, daß der Dioskurenkult auf dem Forum angesiedelt sein 
müsse, bevor dieser Platz in das Pomerium einbezogen wurde, eine Auf­
fassung, die auch Wünsch gesprächsweise zu vertreten pflegte. Mit Dank 
verzeichnen wir den Hinweis auf den etruskischen Charakter des Marica- 
heiligtums von Minturnae. — Bereits nach Jahresfrist ist A l t  h e i m  mit 
einem zweiten Buche hervorgetreten, das in ähnlicherWeise die Herkunft 
römischer G ö t t e r  aus Griechenland und Etrurien nachzuweisen sucht, 
und zwar sind die behandelten Götter dadurch zusammengehalten, daß 
sie insgesamt zur Erde und Unterwelt in Beziehung stehen oder stehen 
sollen, daher der Titel des W erkes.1 Was vom ersten Buch und seiner 
Methode gesagt wurde, gilt auch von diesem zweiten. Vielleicht daß der 
Sturm der Kombinationen eine etwas geringere Windstärke aufweist. 
Wir finden auch hier eine übereilte, durch das zu erreichende Ziel be­
feuerte Art des Schließens, ein Zusammenrücken von Dingen, die nichts 
miteinander zu tun haben, ein Aufzeigen von Analogien, die bei ge­
nauerer Analyse zerfließen, ein Haften an äußerlichen Ähnlichkeiten, 
die einen Schluß auf Übereinstimmung des Wesens nicht gestatten. Was 
soll man dazu sagen, daß der Zusammenhang des Dionysos mit dem 
Seelenglauben darauf basiert wird, daß bei manchen Bildern des Gottes 
das Gesicht rot gefärbt wurde und anderseits die rote Farbe im Toten­
kult eine Rolle spielt (S. 80 f.) ? Immerhin, es gibt gelegentlich Ausfüh­
rungen des Verfassers, die man mit Zustimmung begleiten kann: so 
scheint mir die Identität des Rinderdiebes und des Sehers Cacus glaub­
lich (S. 45) und die Beziehung des Dativs vezTcei in der Inschrift von 
Agnone auf die Stadt Vescia sehr ansprechend. Der Herleitung des ita­
lischen Liber aus dem böotischen Städtchen Eleutherai vermag ich nicht 
zu folgen, und daß seine Genossin Libera, die der zu erschließenden 
Ortsnymphe von Eleutherai, Eleuthera, gleichgesetzt wird, ihren Namen 
späterhin noch einer anderen Göttin, nämlich der Kore, geliehen habe, 
verlangt einen schier Berge versetzenden Glauben. Die Identität von 
Liber und Dionysos kann auch nicht dadurch bewiesen werden, daß in 
beiden Kulten Kuchen und Phallen Vorkommen (S. 18 ff.): die Phallen sind

1 F. Altheim, Terra Mater, Untersuchungen zur altital. Religionsgesch., 
Rel. Vers. u. Vorarb. 22 ,2 , Gießen 1931, Toepelmann. JlJt 8,60. Vgl. Nilsson, 
Deutsche Lit.-Zeit. 1931, 2358ff.; Weinstock, Glotta 22, 161 f.

Römische Religion 1925—1933 107



10 8 Ludwig Deubner

doch bei Fruchtbarkeitsgöttern selbstverständlich (übrigens: wo wird 
der Phallos des Dionysos in einem xavovv herumgetragen? der Verfasser 
bezeichnet dies als gewöhnlich, S. 21). Ein gutes Beispiel für die Fixig­
keit der Kombination bieten die Ausführungen, die den Nachweis unter­
nehmen, daß bei der Verpflanzung des Dionysoskultes aus Eleutherai 
nach Rom Kyme die Vermittlerin gespielt haben müsse (S. 30): Gründer 
von Kyme war ein Chalkidier, daneben waren vielleicht auch Kolonisten 
aus Tanagra beteiligt. Diese könnten den Kult aus ihrer Nachbarstadt 
(die aber doch viel unbedeutender war und von Tanagra weiter abliegt 
als ein gutes halbes Dutzend anderer Ortschaften) mitgebracht haben, zu­
mal der angebliche Gründer des Dionysoskultes von Eleutherai als Vorfahr 
des Gründers von Tanagra gegolten habe. Damit ergäbe sich ein glattes 
Resultat. In dem maskierten, harlekinartig aufgeputzten und tanzenden 
<persu der tomba degli auguri sollen wir einen etruskischen Unterweltsgott 
erkennen, ja der Verfasser möchte von diesem tanzenden Unterweltsgott 
sogar die tanzenden Laren ableiten (S. 58). Aber ist es denkbar, daß 
man einem Unterweltsgott ein solches Kostüm gab und ihn tanzen ließ ? 
Doch der Verfasser geht noch viel weiter und sieht in dem etruskischen 
Totengott das Vorbild der spitzbärtigen komischen Typen der Atellane 
und des Mimus. W ie diese Metamorphose möglich sein soll (das schwie­
rigste Problem des betreffenden Abschnitts), hat ihm keine große Sorge 
bereitet. In einer vorübergehenden Parenthese (S. 62 f.) wird Literatur 
dafür zitiert, daß auch sonst Totengottheiten als komische Figuren er­
scheinen. Schlägt man aber nach, so findet man zwar bekannte Dinge 
über deutsche Kobolde und griechische Popanze und Schreckgestalten, 
aber keine Komödienfiguren. Und wenn der vom Verfasser selbst ange­
führte Atellanentitel 'Die Mania als Arzt’ wirklich so geheißen hat und 
auf die Göttin geht (vielleicht steckt aber ein menschlicher Name da­
hinter), so ist es doch etwas sehr Verschiedenes, ob in e i n e r  Komödie 
ein Unterweltsgespenst auftrat, oder ob sich ein Totengott mit seinem 
Kostüm zu einer typischen Lustspielfigur entwickelt, deren Ursprung 
später gänzlich in Vergessenheit gerät. Für das Aneinanderrücken von 
Dingen, die nur eine flüchtige Ähnlichkeit aufweisen, scheint mir be­
sonders das Kapitel über die oscilla charakteristisch. Diese Masken haben 
m. E. weder mit den aufgehängten Göttinnen, noch mit den Masken des 
Dionysos ö T v k o g  etwas zu tun, der übrigens nicht zu den Choen, sondern 
zu den Lenäen gehört1, womit die darauf gebauten Schlüsse des Ver­
fassers entfallen. Die oscilla, die er auf Grund der römischen Gram­
matikerzeugnisse erneut dem Feste der Aiora zuteilen will, beruhen, wie 
schon festgestellt wurde, auf Kontamination des römischen Brauches,

1 Vgl. meine Attischen Feste 133 f.



solche Masken aufzuhängen, mit dem attischen Ritus, demzufolge sich 
Menschen schaukelten. Jene Kontamination tritt bei Serv. zu Georg.
2, 389 deutlich zutage, denn hier, wo die ätiologische Erigone-Ikaros- 
Geschichte erzählt wird, in deren Verlauf sich die athenischen Mädchen 
aufhängen, heißt es, daß sich infolge eines Orakelspruches zunächst die 
Menschen schaukelten, dann aber, als zu viele herabfielen, Masken ge­
schaukelt wurden. Wenn irgendwo, wird die Kontamination in diesem 
Palle an der Torheit der Begründung des zweiten Ritus deutlich. Sie 
wurde dadurch erleichtert, daß oscillum auch die Schaukel bezeichnen 
kann, eine Tatsache, mit der sich der Verfasser nicht auseinandergesetzt 
hat. Altheim lehnt den Gedanken an Kontamination ab und zieht es vor, 
für die Aiora zwei Bräuche anzunehmen, das Schaukeln der Menschen 
und das Schaukeln der Masken. Infolgedessen wird er zu der Vermutung 
gedrängt, daß beide Bräuche durch dasselbe Aition erklärt worden 
wären, was keineswegs üblich ist. Die Zurückführung der Anna Perenna 
auf etruskische Göttinnen besitzt einige Wahrscheinlichkeit, und auch 
ihre Beziehung zu Ceres scheint gegeben, doch ist es zweifelhaft, ob 
sie als 'Indigitation’ der Ceres bezeichnet werden kann, und sie als 
Unterweltsgöttin aufzufassen, sehe ich keinen Anlaß. Ablehnen muß ich 
auch die Identifizierung von Ceres, Tellus und Flora mit Demeter und 
damit ihre Herleitung aus dem griechischen Kult. Was soll noch boden­
ständig sein, wenn es die Erdgöttin nicht ist? Daß Ceres über die Be­
deutung als Ackergöttin hinaus der Unterwelt nahe steht, kann richtig 
sein, nur haben die (is-yaga, in die an den Skira (nicht an den Thesmo- 
phoria1) Ferkel und andere Dinge geworfen werden, nichts mit dem 
Totenkult zu tun. Ebensowenig kann Flora mit diesem in Verbindung 
gebracht werden. Daß der Blumengöttin Rosen dargebracht werden, 
erlaubt doch wirklich keine Schlüsse in dieser Richtung, mag es auch 
ein Totenfest Rosaria gegeben haben (S. 137), und das revueartige Auf­
treten der Hetären als Gladiatoren an den Floralia, von dem der Scho- 
liast zu Juvenal berichtet, wird man nicht damit zusammenbringen 
wollen, daß die Gladiatorenspiele im Totenkult wurzeln (S. 139 f.). Dea Dia 
als Mondgöttin (S. 131 f.) scheint mir bei der primären Bedeutung, die 
diese Gottheit für die Arvalen hat, unmöglich, denn wiewohl der Mond 
das ländliche Jahr gliedert, spielt er doch für das agrarische Leben eine 
höchst untergeordnete Rolle. Die Auffassung des Triumphators als eines 
Ebenbildes des Juppiter (S. 8 0 2) führt ein allzu zähes Leben.3

Eine besondere Anziehungskraft übte die Gestalt des J a n u s  aus. 
Über die antike Spekulation, die an diesen Gott anknüpft, verbreitet

1 Vgl. meine Attischen Feste 42.
1 Vgl. Altheim, Röm. Religionegesch. (s. unten S. 132 ff.) 2, 25.
8 Vgl. Herrn. 69 (1934) 316 ff.

Römische Religion 1926—1933 109



11 0 Ludwig Deubner

sich F. B ö r t z l e r . 1 Besonderes Interesse erregt das Kapitel über die 
Vermittlung der Janus Vorstellungen durch die Mithrasmysterien und 
überhaupt die Nachwirkung jener Vorstellungen im Synkretismus der 
Kaiserzeit. Indessen bereiten die mangelhafte Beweisführung und das 
Vorwalten subjektiver Überzeugungen, die auch in den übrigen Teilen 
der Abhandlung sich unvorteilhaft bemerkbar machen, eine vollkommene 
Enttäuschung. —  Im Fahrwasser Rudolf Steiners segelnd, bemüht sich 
R. K a r u t z  um die Lösung des Rätsels des Janus*, das für die Wissen­
schaft keines ist. Der Verlag hat für den Fall, daß der Rezensent des 
Archivs nicht in der Lage sein sollte, sich selbst mit dem Inhalte näher 
zu befassen, in liebenswürdiger Weise einen Druckzettel beigefügt, der 
als Grundlage für die Besprechung benutzt werden möchte. In diesem 
Zettel wird versichert, daß das Buch zu den letzten Gründen von Kunst 
und Mythos im physiologischen Leben und Sein des Menschen vordringe, 
den Ursprung der Janus Vorstellung im Mysterienwesen aufdecke und 
ihren Platz innerhalb der römischen, der antiken, der afrikanischen Ge­
schichte, in der Geschichte des menschlichen Bewußtseins überhaupt fest­
stelle. Es sei ein für Philologen, Psychologen, Archäologen, Kunsthisto­
riker, Religionsgeschichtler,Ethnologen,Mythen-, Märchen-, Sagenforscher 
gleich unentbehrliches Buch. Ich kann das Letzte nur für die Psycho­
logen zugeben. Die Altertumswissenschaft kann mit diesem Roman aus 
der Urgeschichte des Geistes nichts anfangen. Ein paar Proben werden 
genügen. S. 2 9 f.: Numa war „ein Meister und Führer etruskischer 
Mysterien, der die geistigen Urkräfte des Wasserelementes auf der Erde 
als den kosmischen Äther hellseherisch und prophetisch beherrschte“ ; 
S. 30: „Die pythagoreische Schule vermittelte dem Westen die kosmi­
schen Schauungen des alten persischen Ostens und die W eisheit vom 
Menschen, wie sie im ägyptischen Süden bewahrt und gelehrt wurde. 
Durch sie erwarb Numa sein spirituelles Wissen, mit dem er das junge 
Rom einer höheren Kultur zuführte“; S. 46: „Aus östlichen, durch die 
pythagoreische Einweihung gegangenen Impulsen erlebte Numa die Ein­
heit des Januskopfes als die Imagination einer kosmischen Ureinheit 
und seine Doppelung als die Imagination einer kosmischen Polarität“ ; 
S. 103: ,/Janus kommt mit Saturn’, so hieß es in Rom; das will sagen: 
Der in die Saturnmysterien der kosmischen Urzeit und des Menschen­
wesens in ihr mit seinem unbewußten, traumhaft hellsehenden Seelen­
leben Eingeweihte kommt von den westlichen Mysterienstätten der 
atlantischen Küsten zu den östlichen heraklischen Jupitermysterien der

1 F. Börtzler, Janus und seine Deuter, aus: Abhandlungen und Vorträge, 
herausgeg. von der Bremer Wissenschaftl. Gesellschaft 4 (1930), Verlag Schüne- 
mann.

* R. Karutz, Das Rätsel des Janus, Basel 1927, Geering.



kosmischen Sonnenstufe und des Menschenwesens auf ihr mit dem ersten 
Beginn eines Wachbewußtseins durch äußere Sinnes Wahrnehmungen und 
eines ersten Rhythmus verschiedener Bewußtseinsarten“. Usw. usw. —  
Einen weiteren Deuter fand Janus in 0 . H u th .1 Seine Methode und 
deren Resultate müssen ebenfalls abgelehnt werden. Er verschiebt die 
klaren und einfachen Linien der natürlichen Entwicklung der Gottes­
vorstellung, bedient sich in einer dem römischen Denken nicht Rech­
nung tragenden Weise germanischer Parallelen, deren Verwendung 
ihm in der gemeinsamen Herkunft der Italiker und Germanen ihre Be­
rechtigung zu finden scheint, und gelangt auf dem W ege hemmungs­
loser, sich zuweilen geradezu überstürzender Kombinationen zu einem 
Gesamtbilde, dessen in den mannigfachsten Farben schillernde Züge um 
so seltsamer anmuten, als es sich offenbar um lauter ursprüngliche Seiten 
des Gotteswesens handeln soll. Janus ist nach H. Lebens-, Fruchtbarkeits-, 
Licht-, Sonnen-, Wasser-, Jahr-, Toten-, Kriegs-, Musik- und Widdergott 
(S. 20, 27 f., 33, 35 ff., 60). Es wird genügen, daneben zu stellen, daß 
Vesta — wie es scheint Licht- und Quellgöttin zugleich (S. 26) — als 
Göttin der neuen Jahressonne bezeichnet (ebenda), das Schiff auf dem 
römischen As als Totenschiff erklärt (S. 26, 28), der Mundus dem deut­
schen Wort 'Mund’ sprachlich gleichgesetzt wird. Die bei der Hochzeit 
dem Brautpaar nachgeworfenen Schuhe, „die immer paarweis zusammen­
gehören, sind Sinnbild der Urpolarität“ (S. 79). Betont sei, daß in dem 
trümmerhaften Fragment des Salierliedes bei Varro de 1. 1. 7, 26 für die 
Bezeichnung des Janus als duonus cerus kein ernsthafter Anhalt ge­
geben ist (vgl. S. 15). Stutzig macht die auf S. 45 ausgesprochene Be­
hauptung, daß sich auf einem As über dem Doppelkopf des Janus ein 
durch eine Senkrechte halbierter Kreis befinde, der mit der germani­
schen Rune für fJahr’ identisch sei. Anm. 214 fügt hinzu, daß das be­
treffende Exemplar (Babelon 1, 328) beschädigt sei, doch ließe sich der 
Kreis über dem Doppelkopf mit Sicherheit ergänzen. Schien es auch 
merkwürdig, daß in relativ so später Zeit ein germanisches Symbol ver­
einzelt auf einer römischen Münze auftrete, so verlangte diese Tatsache 
doch irgendeine Erklärung. Regling, den ich um Auskunft bat, stellte 
freundlichst fest, daß auf dem zitierten As von einem durch eine Senk­
rechte halbierten Kreis keine Rede sei, sondern daß es sich um eine 
Mondsichel handle, wie sie Willers, Gesch. d. röm. Kupferprägung S. 22 
auf 10 Varianten und 53 Exemplaren des Stückes kenne. Auch Bahr- 
feld, Num. Zeitschr. 28, S. 82, 6 bemerke, daß alle ihm bekannten Ab­
bildungen des Stückes einen Halbmond zeigen. Die Folgerungen für die 
Methode des Verf. sind leicht zu ziehen. Es entbehrt in diesem Zu­

1 0 .  Huth, Janus, ein Beitrag zur altröm. Religionsgeschichte, Bonn 1932, 
Röhrscheid. JlJl 3,60.

Archiv für Religionswissenschaft XXXIII. 1/2 8

Römische Religion 1925—1933 111



112 Ludwig Deubner

sammenhang nicht des Reizes, daß Huth, S. 14 mit überlegenem Tone 
den „gelehrten Pythagoräer“ (sic!) Nigidius Figulus für „besser beraten“ 
erklärt „als manchen Gelehrten des 20. Jahrhunderts“.

Das viel erörterte Problem der di indigetes ist in der Arbeit von
C. K o c h  über italischen S o n n e n k u l t 1 mit Erfolg neu angepackt wor­
den. Diese im allgemeinen methodisch und besonnen einherschreitende 
Schrift ist das Beste, was die junge Frankfurter Schule bisher hervor­
gebracht hat. Sie stellt sich zur Aufgabe, die vereinzelten und zu Un­
recht vernachlässigten Zeugnisse für den italischen Sonnenkult in den 
nötigen Zusammenhang zu rücken, und gelangt bei ihrer Untersuchung 
zu wichtigen allgemeineren Fragestellungen. Zunächst wird die Bedeu­
tung der Sonne im religiösen Leben der Römer ins Licht gesetzt, die 
Ableitung des Namens der Aurelii von dem italischen Worte *aus-aur 
=  Sonne sehr wahrscheinlich gemacht, der Zirkuskult von Sonne und 
Mond besprochen und die Verehrung der Sonne in Etrurien nachgewiesen. 
Zu diesem Abschnitte möchte ich nur zwei Vorbehalte machen. Es 
scheint mir undenkbar, daß die Umkreisung beim Lustrum eine „kultisch 
imitierte solare Umleuchtung“ gewesen sei, die den Zweck gehabt habe, 
das umkreiste Objekt in unversehrtem Zustande zu erhalten (S. 26). 
Von allem ändern abgesehen, müßte dazu doch irgendein Mensch oder 
Gegenstand an der Umkreisung beteiligt sein, der in irgendeiner Weise 
die Sonne selbst hätte vorstellen können. Und was die Zirkuskulte an­
geht, so scheint es mir doch viel natürlicher anzunehmen, daß Sonne 
und Mond einmal als Wagenlenker in diesen Bereich hereingezogen 
sind (was ja früh geschehen konnte), als an eine ursprüngliche Ver­
ehrung der Gestirne im Zirkus zu glauben und damit an eine Dublette 
zu dem zweifellos seit alter Zeit mit den Zirkusspielen verbundenen 
Juppiter, die der Verf. selbst auf S. 55 als problematisch bezeichnen 
muß. Die Verbindung der Aurelii, die als ein sabinisches Geschlecht 
bezeichnet werden und die vom Staate mit der Ausübung des Sonnen­
kultes betraut waren, mit dem am 9. August auf dem sabinischen 
Quirinal stattfindenden Opfer an Sol Indiges (S. 39) halte ich für sehr 
einleuchtend: ich habe mich in meiner Vorlesung in analoger Weise ge­
äußert. Doch wichtiger als alles dies ist die Behandlung der Indigetes. 
Ich glaube, Koch hat ihre Deutung als „Stammväter“ sehr wahrschein­
lich gemacht und sie mit Recht neben die Tritopatoren gestellt. Soviel 
ich sehe, hat von den Früheren nur Weißenborn zu Liv. 1, 2, 6 diese 
Meinung bereits vertreten, wenn er die Indigetes als „Stamm- und Schutz­
geister des Volkes“ betrachtet, „dessen Ahnherrn in denselben vergöttert

1 C. Koch, Gestirnverehrung im alten Italien, Sol Indiges u. d. Kreis der di 
indigetes, Frankfurter Studien S, Frankfurt a. M. 1933, Klostermann. JIJC 7,50. 
Vgl. W. Kroll, Gnom. 10 (1934) 139 ff.



sind“.1 Ein solcher Ahnherr war der pater Indiges von Lavinium am Nu- 
micus, dessen Heroon und Grab Dionys von Halikarnaß 1, 64 erwähnt. 
Ob dieser gleichzeitig Flußgott war, scheint mir zweifelhaft. Daß von 
Aeneas, nachdem er mit ihm gleichgesetzt war, die Entrückung in den 
benachbarten Fluß erzählt wurde, ist nicht beweisend, und die von 
Dionys angeführte Inschrift des Heroons IlarQbg fteov y&oviov, og norcc- 
f io v  N o f i i x io v  Q svfia  d ie n e t müßten wir in ihrer lateinischen Fassung 
kennen, um imstande zu sein, einen so wichtigen Schluß daraus zu ziehen. 
Vollends halte ich die Gleichsetzung jenes pater Indiges am Numicus mit 
Sol trotz der Worte des Plinius n. h. 3, 56 lucus Solis Indigetis, wo das­
selbe Heiligtum gemeint ist, für ausgeschlossen, da Sol — trotz aller 
harmonistischen Deutungen des Verfassers — unmöglich an einem Grabe 
verehrt werden kann. Die nur bei Plinius vorliegende Identifizierung des 
Indiges vom Numicus mit Sol erklärt sich am ungezwungensten aus 
einer Kontamination mit dem in Rom verehrten Sol Indiges, denn bei 
der Seltenheit dieser singularischen Benennung lag eine solche Gleich­
setzung außerordentlich nahe. Damit entfällt dann auch die vom Verf. 
S. 108,1 zugestandene Schwierigkeit einer doppelten Herleitung des 
römischen Sonnenkultes. Und wenn mit Recht das Beiwort da<pvr]<p6()os, 
das Lydus de mens. S. 172, 21 W. dem römischen Sol Indiges zuteilt, 
mit dem nu mi c i s c h - l a u r e n t i s c h e n  Indiges zusammengebracht wird 
(S. 108), so würden wir auch darin eine Kontamination, und zwar in 
umgekehrter Richtung, zu erblicken haben. Das Heiligtum der Sonne, 
das Dionys 1, 55 erwähnt, ist von dem des Indiges am Numicus ver­
schieden und kann nicht als Analogie betrachtet werden. Die Indigites 
sind also, wie es scheint, die Ahnen. Die Bedeutung ihres Kultes erweist 
das W ort mdigitare, das von indiges nicht getrennt werden kann. Die 
allgemeine Verwendung dieses Verbums in der sakralen Terminologie 
der Römer möchte der Verf. damit erklären, daß es nicht nur das An­
rufen der Götter als Stammväter, sondern als Väter schlechthin be­
zeichnen konnte, indem auch die verbreitete Bezeichnung der römischen 
Götter als pater genealogisch zu verstehen sei. Ich möchte lieber an­
nehmen, daß mdigitare zunächst auf den Ahnenkult der Geschlechter 
beschränkt war, und seine umfassendere Geltung ein Beweis dafür ist, 
wie groß die Bedeutung des Ahnenkultes in Rom einst war. Damit er­
klärt sich auch, warum so viele Gentilgötter, die ihren Namen von der 
Gens herleiten, Eingang in den Staatskultus gefunden haben, und über­
haupt paßt jene Bedeutung zu dem großartigen Traditionalismus des 
römischen Wesens. Etymologisch freilich bleiben die Indigetes so un­
erklärt wie die Novensides, aber wenn diese in der Devotionsformel

1 Vgl. dazu auch Klausen, Aeneas u. d. Penaten 2, 913, wo sich eine ähn­
liche Formulierung findet.

Römische Religion 1925—1933 11 3

8*



114 Ludwig Deubner

bei Liv. 8, 9, 6 zwischen den Laren und den Indigetes stehen, d. h. zwi­
schen den Ahnen des häuslichen Kultus und denen der gentes, so werden 
sie wohl am ehesten den Penaten verwandt gewesen sein, die sowohl 
Ov. met. 15, 861 f. mit den Indigetes verbunden erscheinen, als auch 
gerade in Lavinium neben Vesta eine beherrschende Rolle spielen.

W eniger günstig tritt die Methode der Frankfurter Schule in der 
Abhandlung von L. E u i n g  über die T a n a q u i l s a g e  hervor.1 Der 
Versuch, diese Gestalt als eine Göttin zu erweisen, die sowohl mit der 
etruskischen Thetys wie mit der römischen Vesta verwandt sei, beruht 
auf Kombinationen, denen ich keine Haltbarkeit zubilligen kann. Es 
werden bisweilen Dinge unter den Gesichtspunkt der Analogie gebracht, 
die in Wahrheit gar nichts miteinander zu tun haben. Die Auffassung, 
daß die Vestalinnen die Hausfrau, nicht die Töchter des Hauses ver­
treten sollen, scheint mir nicht erschüttert. Was die Legenden von der 
Weihung oder Schenkung des Campus Martius angeht, so möchte ich 
jetzt das Aition für die Entstehung der Tiberinsel (Plutarch I) scharf 
von der Schenkung der Vestalin Gaia Taracia trennen und in der „Tar- 
quiniafassung“ (Plutarch II) eine Kontamination beider Sagen erblicken. 
Die Schenkung der Gaia Taracia scheint mir nach wie vor der Schenkung 
der Acca Larentia nachgebildet. Daß der Frauenname Gaia von der 
Göttin Gaia übernommen sei, kann ich nicht für möglich halten.

Ein sehr erfreuliches Buch hat Lily Ross T a y l o r  über den römischen 
K a i s e r k u l t  geschrieben.2 Ihre Hauptabsicht ist auf die Darstellung 
seiner Entstehung und Herausbildung unter Caesar und Augustus ge­
richtet. Einleitende Kapitel orientieren über die hellenistischen Vor­
stufen, sowie über die Ansatzpunkte, die sich bereits auf römischem Boden 
vorfanden. Die folgenden schildern Caesars auf ein hellenistisch-orien­
talisches Gottkönigtum zustrebende Politik und die auf ihn gehäuften 
göttlichen Ehren, das Eingreifen des Oktavian nach der Ermordung des 
Diktators, die Einsetzung des Kultes des Divus Iulius, die Ausgestaltung 
der Augustusverehrung in Italien und den Provinzen, die Vergottung 
des toten Kaisers und die Nachwirkung der von dem lebenden be­
gründeten Formen. Man folgt mit Vergnügen der klaren und flüssigen 
Darstellung, die in bezug auf die Ereignisse nach Caesars Ermordung 
eine besonders glückliche Lebendigkeit zeigt, und vertraut sich gern 
dem im allgemeinen gesunden Urteil der Verfasserin an. Sie sagt Be­
achtenswertes über Caesars Standpunkt, für den die göttliche Verehrung

1 L. Euing, Die Sage von Tanaqnil, Frankfurter Studien 2, Frankfurt a. M. 
1933, Klostermann. 3,50.

* Lily Ross Taylor, The Divinity of the Roman Emperor, Philological 
Monographs publ. by the American Philological Association I , Middletown, 
Connecticut 1931. Ygl. dazu Premerstein, Philol. Wochenschr. 1933, 1114ff.



nicht eine angenehm empfundene Schmeichelei, sondern ein integrierender 
Bestandteil des von ihm ins Auge gefaßten monarchischen Typus ge­
wesen sei (S. 76) *, desgleichen über die politischen Motive der Ver­
bindung des Antonius mit Kleopatra (S. 110 f.). Mit Recht sieht Sie in 
Oktavian vor allem ändern den praktischen Staatsmann (S. 143); auch der 
Kaiserkult war in erster Linie ein Instrument seiner Politik (S. 237). 
Für seine restaurierende Tätigkeit ist wichtig, daß ihm die Rolle des 
Verteidigers der altrömischen Überlieferungen bereits durch den Kampf 
mit Antonius zufiel, der den orientalischen Herrschertypus vertrat (S. 243). 
Durchaus unterschreibe ich das Urteil, daß Horaz’ Verhalten gegenüber 
Augustus eher der Ausdruck einer tiefen persönlichen Bewunderung als 
einer wirklichen religiösen Inbrunst gewesen sei (S. 235), und daß sich 
diese Bewunderung bereitwillig in der Sprache kultischer Verehrung 
geäußert habe (S. 235 f.). In der Auffassung der vierten Ekloge gehen 
unsere W ege auseinander; auch scheint es mir fraglich, ob die Herein­
ziehung des Agathos Daimon und die Deutung der berühmten Prosky- 
neseszene zu Baktra berechtigt ist. Nicht vergessen werden darf, daß 
die weitgehende Benutzung des höchst instruktiven Münzmaterials dem 
Buch zu bedeutendem Vorteil gereicht. — Mancherlei Bemerkenswertes 
zum antiken H e r r s c h e r k u l t  hat auch 0 . I m m i s c h  vorgetragen.2 
Er zeigt die innergriechischen Bedingungen des Phaenomens auf, in­
dem er darauf aufmerksam macht, daß für den griechischen Menschen 
die Grenzen zwischen Mensch und Gott zu aller Zeit fließend waren. 
Die große Mannigfaltigkeit der Formen, in denen sich die Verehrer der 
vergöttlichten Fürsten und diese selbst bewegten, wird gut herausge­
stellt. Insonderheit wird das Auftreten des Antonius als Dionysos be­
handelt und unter dem Gesichtspunkt erklärt, daß seit dem Ineinander­
schmelzen der Bilder dieses Gottes und Alexanders des Großen der Gott 
das Symbol welterobernder griechischer Zivilisation geworden sei. Wenn 
demgegenüber die Apollo Verehrung des Oktavian als bewußte Anti­
these aufgefaßt wird, so kann ich Bedenken nicht ganz unterdrücken. 
Auf die Rolle des Oktavian bei der cena dßxkjta'foos vom Jahre 40 
möchte ich nicht viel geben. Freilich, daß der palatinische Tempel schon
36 v. Chr., also vor Actium, gelobt wurde, ist sehr wichtig. Aber eine 
Spitze gegen Antonius wird bei der Apolloverehrung des Oktavian in 
unserer Überlieferung nirgends sichtbar, und wenn dieser sich überhaupt 
einen Gott zueignete, so konnte sein kühles, klares, kluges, beherrschtes 
Wesen kaum zu einem ändern greifen als zu dem, in dem es sich am 
meisten widergespiegelt sah, wofern nicht der Hauptgrund für dieses

1 Doch vgl. Premeratein a. a. 0 . 1116 f.
* In dem Sammelheft Aus Roms Zeitwende, Leipzig 1931, Dieterich,

S. 1—86.

Römische Religion 1925—1933 11 5



1 1 6 Ludwig Deubner

Verhältnis in den Beziehungen des julischen Geschlechtes zu dem Gotte 
gegeben war.1 — Unter dem Gesichtspunkt des römischen K a i s e r k u l t e s  
hat 0.  W e i n r e i c h  eine Anzahl von Epigrammen des Martial ausführlich 
interpretiert, deren schmeichlerische Pointe darin liegt, daß verschiedene 
Tiere (vom Elephanten bis zu den Fischen) durch ihr Gehaben die W it­
terung der Göttlichkeit Domitians verraten.2 Es wird gezeigt, wie die 
spielerischen Motive der Gedichte einen ernsthaften Untergrund volks­
tümlicher Vorstellungen zur Voraussetzung haben, denen zufolge die Per­
son des Kaisers mit besonderen, übernatürlichen Wirkungskräften begabt 
ist. Auch die Fische des Domitian (4, 30) nehmen an seiner Heiligkeit 
teil. Wer sich an ihnen vergreift, an dem vollzieht sich ebenso ein Straf - 
wunder, wie nach syrischem Glauben an denjenigen, die von den Fischen 
der heiligen Tempelteiche essen.

H. J. ß  o s e arbeitet in einem für weitere Kreise geschriebenen, ver­
gnügten und anregenden Buche die p r i m i t i v e n  E l e m e n t e  der ita­
lischen Kultur heraus3, nachdem er ein Jahr zuvor ein gleichartiges 
W erk für das griechische Gebiet hat erscheinen lassen. Man lernt daraus 
allerlei, und so manchem Problem wird schärfer zu Leibe gegangen. 
Besonders erfreulich ist der Versuch, aus dem praehistorischen Material 
eine Übersicht über die religiösen Vorstellungen der Vorzeit zu gewinnen 
(S. 2 2 ff.). Ergibt sich doch vielleicht aus den individualitätslos zusammen­
gepackten Urnenfeldern der bronzezeitlichen Terremare-Friedhöfe eine 
Erklärung für die kollektive Auffassung der di manes (S. 26 f.). Ethno­
graphische Parallelen sind, wie bei dem Verf. selbstverständlich, mit 
Takt verwertet, die Wirkungen des Mana unter dem Bilde des elek­
trischen Stromes mit glücklicher Drastik verdeutlicht. Dies zeigt sich 
namentlich bei der Erörterung der Bestimmungen, denen zufolge be­
stimmte Personen, Fremde, Frauen, Sklaven von bestimmten Kult­
handlungen ausgeschlossen werden. Der Fremde hat sein besonderes 
Mana, das den Strom der einheimischen rituellen Aktion unterbricht 
und stört: the magical atmosphere is getting decidedly electrical, and it is 
important that the current should neither be interrupted nor discharged in 
the wrang direction (S. 70). Das ist ausgezeichnet formuliert. Für sehr 
beachtenswert halte ich die Überlegung, ob es nicht richtiger ist, in der 
peinlichen Exaktheit römischer Rechtsformeln eine Nachwirkung ma­
gischer Sprechweise zu erblicken, statt, wie es geschehen, die römische

1 Vgl. Wissowa, Religion u. Kultus d. R.2 296.
2 0 . Weinreich, Studien zu Martial, Literarhistorische und religionsge­

schichtliche Untersuchungen, Tübinger Beiträge zur Altertumswissenschaft H. 4, 
Stuttgart 1928, Kohlhammer, 74—160.

3 H. J. Rose, Primitive Culture in Italy, London 1926, Methuen & Co. Vgl. 
dazu Nilsson, Litteris 5 (1928) 99 ff.



Religion unter juristischen Gesichtspunkten zu betrachten (S. 79). Sehr 
einleuchtend ist die im Anschluß an Plutarch qu. Rom. 44 gegebene Er­
klärung, daß dem Flamen Dialis deswegen zu schwören verboten sei, 
weil die dem Eid inhärierende bedingte Selbstverfluchung ihn beflecken 
würde (S. 113 f., 220). Desgleichen wird die Weihung der Mädchen­
kleider durch die Braut mit Recht darauf zurückgeführt, daß die Kleidung 
in sympathetischem Zusammenhang mit ihrem Träger steht; die Gott­
heit hat also zu verhüten, daß diesem mittels der Kleider ein Schaden 
angezaubert wird (S. 139). Die hasta caelibaris, mit der das Haar der 
Braut geordnet wurde, hat den Zweck, allen Unsegen daraus zu ver­
treiben (ebd.). Auch in diesem Buche des Verfassers finde ich manche 
höchst erfreuliche Übereinstimmung mit eigenen Ansichten (s. diese 
Zeitschr. 23 [1925] 299), vgl. zu den Saliae virgines (S. 99 f.) Röm. Mitt. 
36/37 (1921/22) 22f. ,  zu den Fordicidia (S. 101) Neue Jahrb. 1911, 
27, 332. Die Lupercalia erscheinen als ein Ritus der Wolfsabwehr 
(S. 105), vgl. diese Zeitschr. 13 (1910) 485 f., und S. 106 ist der sekun­
däre Charakter des Schlagens der Frauen seitens der Luperci klar her- 
vorgehoben, vgl. a. a. 0 . 4 9 2 ff. Daß die Vestalinnen als die Haustöchter 
des Königs betrachtet werden (S. 8 2 ff.), halte ich nicht für richtig, vgl. 
oben S. 114. Dem agrarischen Larenursprung (S. 81) ist durch die ollae, 
die von den Arvalen der mater Larum  als cena den Hügel hinunter ge­
worfen werden, ein schwerer Stoß versetzt worden, vgl. oben S. 104, sowie 
Fomari Bull. com. 42, 317 ff.; Lily Ross Taylor Amer. Journ. of Arch. 29 
(1925) 299 ff., wo nur allzuviele Göttinnen, selbst Vesta, als Erdgöttinnen in 
Anspruch genommen werden. Nicht zutreffend scheint mir die mit W. Otto, 
Die Manen 5 9 ff. sich berührende Auffassung von Genius und Juno als 
den powcrs of reproduction of the family or clan, noch die wohl von 
Dieterich angeregte Meinung, daß das römische Kind nach der Geburt 
auf die Erde gelegt werde, damit es aus dieser seine Seele empfange, 
vgl. meinen Artikel Birth in Hastings’ Encyclopaedia of Ethics and Religion 
S. 649b; Goldmann, Zeitschr. d. Vereins f. Volksk. 21 (1911) 410. —  
Eine sehr nützliche Zusammenstellung der p r i m i t i v e n  E l e m e n t e  
der römischen Religion hat E. E. B u r r i s s  auf Grund eigener fünfjähriger 
Quellenlektüre gegeben.1 Neben vielen bekannten Dingen wird ein jeder 
hier und dort auf Material stoßen, das ihm neu ist. Man wird den Deu­
tungen des Einzelnen in den meisten Fällen zustimmen können, wie 
z. B. bei der Zurückführung der skrupulösen Formalistik des römischen 
Gebets auf die bei der magischen Beschwörung geforderte wörtliche 
Genauigkeit (S. 187). Nachteilig bemerkbar macht sich, daß der Ver­
fasser nur wenig über die englische Fachliteratur hinausgeschaut hat.

1 E. E. Burriss, Taboo, Magic, Spirits, a Study of Primitive Elements in 
Roman Religion, New York 1931, Macmillan Company.

.Römische Religion 1925—1933 117



118 Ludwig Deubner

Ein weiterer Umblick hätte ihm zuweilen vielleicht plausiblere Er­
klärungsmöglichkeiten verschafft.1 Den Talisman als apotropäisch und 
das Amulett als segenbringend aufgefaßt zu sehen (S. 146), war mir neu: 
mir schienen diese Begriffe immer die umgekehrte Bedeutung zu haben. 
Pales ist von den Parilia wahrscheinlich zu trennen (vgl. S. 148). Das 
Lachen der Luperci auf das Grinsen der Wölfe zu beziehen (S. 162), 
geht doch wohl etwas weit. Die Tänze der Salier haben mit dem Hoch­
wachsen des Getreides nichts zu tun (vgl. S. 172). Pales war nicht un­
bestimmten Geschlechtes (S. 188), sondern durch je eine männliche und 
eine weibliche Gottheit des gleichen Namens vertreten: es gab zwei 
Pales. Daß die Fetialen ursprünglich ein Bild des Juppiter in fremdes 
Gebiet mitnahmen (S. 199), hätte angesichts der Bildlosigkeit des ältesten 
Kultus dem Servius nicht geglaubt werden dürfen. S. 137 und 223 ent­
halten einen Widerspruch in der Deutung der Argei. Die zweite Auf­
fassung (Opfer an den Stromgott) ist mir die wahrscheinlichere.

Die auch für den römischen Kultus bedeutsame alte I n s c h r i f t  
u n t e r  d e m  L a p i s  n i g e r  ist erneut von F. L e i f e r  und E. G o l d -  
m a n n  behandelt worden, deren Arbeiten in einem Beiheft der Klio 
vereinigt sind.2 Leifer teilt einen nachgelassenen Rekonstruktionsversuch 
Graffunders mit und kritisiert sowohl diesen, wie den von Stroux (Philol. 
86 [1931] 460ff.). Er lehnt beide ab. Die Rechtfertigung für die Publi­
kation des Graffunderschen erblickt er darin, daß die Erkenntnis trotz 
des negativen Ergebnisses gefördert werde. Man darf zweifeln, ob dieser 
Gesichtspunkt ausreicht, auch wenn man ihn mit dem der Pietät ver­
bindet. Die Deutung Goldmanns kann nicht befriedigen. Weniger wegen 
der Unsicherheiten in der Ergänzung als wegen des supponierten In­
haltes. Daß ein untadeliger Widder als ein Widder, „der hinsichtlich 
des Wollhaares nicht schlecht ist“ , bezeichnet und dies durch die 
W orte ovem masem, quoi ha(u) vel(l)od nequam est ausgedrückt sein soll, 
erscheint nicht glaubwürdig, und ebensowenig kann ich der Ergänzung 
Z. 7 ff. zustimmen. Nach dieser soll der König, wenn er während seiner 
feierlichen Fahrt in Erfahrung bringt, daß ihm auf seinem W ege ein 
Wagen entgegenkommmt, dem Kalator den Befehl geben, das Gefährt 
anzuhalten („und damit eine Arbeitsleistung zu verhindern, die der Rex 
nicht sehen darf“); ferner soll der Kalator die Zugtiere jenes Wagens 
schnell ergreifen und ihn zur Seite wenden, bis der König seinen W eg  
rite fortgesetzt hat. Daß derartige Einzelheiten, deren Erledigung sich

1 Für die S. 82 gegebene Erklärung des Quinquatrus war W ackemagel, 
dieses Archiv 22 (1923/24) 215 f. zu zitieren.

8 Zum Problem der Foruminschrift unter dem Lapis niger: I. F. Leifer, 
Zwei neuere Lösungsvorschläge, II. E. Goldmann, Deutungsversuch. Klio, 27. Bei­
heft (Neue Folge 14. Beiheft), Leipzig 1932, Dieterich. JIM  6,60.



jeweils aus der besonderen Situation ergeben würde, in einer hoch- 
archaischen lex vorgeschrieben sein sollten, halte ich für undenkbar. Wer 
die Ergänzungen von Stroux neben diesen neuesten Deutungsversuch 
hält, wird jenen trotz der von Leifer vorgetragenen Kritik unbedingt 
den Vorzug geben. — Auf das gegenseitige V e r h ä l t n i s  v o n  Pr i e s t e r -  
t u m  u n d  M a g i s t r a t  kommt F. L e i f e r  in einer umfangreichen staats­
rechtlichen Abhandlung zu sprechen.1 In einer Auseinandersetzung mit 
Mommsen und Wissowa wendet er sich insbesondere gegen die Auf­
fassung von einer ursprünglichen Trennung zwischen Priestertum und 
Magistrat und verficht die hypothetische These, daß zu Beginn der Re­
publik die Vorstandschaft des Pontifikalkollegiums nicht beim Pontifex 
Maximus, sondern bei dem republikanischen Gemeindehaupt, dem Nach­
folger des Königs, gelegen habe (S. 122 ff.). Weiterhin stützt er diese 
Ausführungen durch ebenfalls hypothetische Analogien, die aus etrus­
kischen Beamten- und Priesterinschriften gewonnen werden: so wird 
für die etruskischen Funktionäre eine Vereinigung von weltlichen und 
sakralen Funktionen angenommen (S. 290ff.). Mir scheinen in der ganzen 
Frage primäre Vereinigung verschiedener Funktionen in einer Person 
und sekundäre Kumulation von Ämtern nicht genügend geschieden zu sein.

Eine phantastische Erklärung des A r v a l l i e d e s  bietet M. Bu d i mi r  
in einer serbisch geschriebenen Abhandlung, der ein lateinisches Sum- 
marium angehängt ist.2 Es genügt vielleicht anzuführen, daß der Schluß 
der zweiten Zeile Sine’ urre, Rein, pleores! gelesen und übersetzt wird: 
Hinc averte imbres, Reine! Rein wird als Vokativ Sing. von Reinos ge­
deutet; dies sei der Name eines regenbringenden Dämons, verwandt mit 
Rhenus. — In einem linguistischen Riesenwerk von zusammen 890 Seiten 
bemüht sich M. N a c i n o v i c h  um das Verständnis des gleichen Textes, 
dem sabinische Herkunft zugeschrieben wird.3 Seine Deutung der zweiten 
UDd dritten Zeile lautet: Ne voluerit Mars (et) Semones incurrere in pleores 
(sc . f r ü g  es). Satur fuat Mars: (ideo ei) mola (ei) säl imponantur (2,331 f., 334).

Zu G e b e t  u n d  W u n d e r  hat 0.  W e i n r e i c h  eingehende, weit 
über das römische Gebiet hinausgreifende, namentlich das griechische 
miteinbeziehende Studien vorgelegt.4 In einer ersten Abhandlung werden,

1 F. Leifer, Studien zum antiken Ämterwesen, I. Zur Vorgeschichte des 
römischen Führeramts. Klio, 23. Beiheft (n. F. 10. Beiheft), Leipzig 1931, 
Dieterich. JßJC 24,—.

1 M. Budimir, Carmen Arvale, Serb. kgl. Akad., Beograd-Semun 1926. 
15 Dinar.

* M. Nacinovich, Carmen Arvale, I. II testo, II. I fonemi e le forme, Roma 
1933, 1934, Tipografia del Senato.

4 0. Weinreich, Gebet und Wunder, zwei Abhandlungen zur Religions- 
Tiöd Literaturgeschichte, Einzelausgabe aus Genethliakon W. Schmid, Tübinger 
Beitr. zur Altertumswiss. H. 5, Stuttgart 1929, Kohlhammer.

Römische Religion 1925—1933 11 9



120 Ludwig Deubner

ausgehend von einer Stelle in Terenz’ Andria, die egoistischen Gebete 
vom Typus der Verse „0  heiliger Sankt Florian, verschon’ dies Haus, 
zünd andre an!“ besprochen, wobei sich zeigt, daß die Römer im Gegen­
satz zu den Griechen und ganz im Sinne der Florianformel das von sich 
selbst weggewünschte Übel gern irgendwelchen Nachbarn zudachten. 
Auch wird die den Römern eigentümliche konkrete Auffassungsweise 
bei der Erörterung der horazischen Ode 1, 21, wo der Dichter das Un­
heil zu den Persern und Briten wünscht, gut betont; daß hingegen 
der bellum, famem, pestem vertreibende Apoll (V. 13 f.) orphischen An­
regungen verdankt werde (S. 19), ist mir nicht glaublich. Die weit 
größere zweite Abhandlung gibt eine reich gegliederte Übersicht über 
alle möglichen Arten wunderbarer Türöffnung: automatisches Aufspringen 
von Türen vor einer Gottheit oder vor göttlichen (heiligen) Menschen 
(die auch verschlossene Türen passieren können); ominöse Bedeutung 
selbsttätiger Öffnung; wunderbare Befreiung von eingekerkerten gött­
lichen Personen durch Abfallen der Fesseln und Aufspringen der Ge­
fängnispforte; Öffnung verschlossener Türen durch Zauber und Gebet. 
In Legenden erscheint das Türwunder als Ordal zur Bekräftigung von 
Unschuld, Recht und Heiligkeit, und Firmicus Maternus feiert mit 
überschwänglicher Rhetorik Christi Macht über die Pforten der Hölle 
und des Himmels. Mit besonderer Liebe hat sich der Verfasser (um von 
den Befreiungswundern der Apostelgeschichte hier abzusehen) in die 
Eingangsszenen des Curculio versenkt, in denen die Tür zur Geliebten 
eine Rolle spielt; er führt uns in drei Stufen von der menschlich-affek­
tiven Türbelebung über eine dionysische Paratragödie zu magisch- 
parodischer Türbeschwörung (S. 205 ff.). Um zunächst von dem letzten 
etwas zu sagen, so vermag ich (unbeschadet des ursprünglichen Sinnes 
von occentare, V. 145) eine Beschwörung nicht zu erblicken. Die Riegel 
werden personifiziert und wie Menschen dringlich gebeten, die Tür frei­
zugeben und das Mädchen herauszulassen, aber sie s c h l a f e n  und hören 
nicht: sieht dies nach Zauber aus? Vollends die Aufforderung an die 
Riegel, wie Tänzer emporzuspringen (und dadurch die Tür zu öffnen), 
darf doch nicht zu der Annahme führen, daß der Vergleich mit den 
Tänzern die Riegel zu Medizinmännern mache, die durch magisches 
Springen das Mädchen zwingen, herauszukommen (S. 226). Aber auch 
in der Bewertung der zweiten Stelle (V. 91 ff.) kann ich dem Verf. zu 
meinem Bedauern nicht folgen: mir scheint hier alles aus dem der Stelle 
immanenten Spiel des W itzes ableitbar. Wenn hier der an der Schwelle 
ausgegossene Wein die trunksüchtige Alte aus dem Hause lockt und 
diese erregt umherirrt, bis Phaedromus als W eingott sie tränkt, so kann, 
glaube ich, von der Parodie einer Dionysosepiphanie doch nicht gut 
geredet werden, geschweige denn daß wir weiter zu der Vermutung



schreiten sollten, daß dem Canticum eine Tragödie zugrunde liege, deren 
erfolgreiche Aufführung die Parodie des Plautus hervorrief. Nur kurz 
sei angemerkt, daß V. 93 ein selbsttätiges Aufgehen der Türen keines­
wegs angedeutet wird. Im Gegenteil weist die V. 95 ausgesprochene 
Aufforderung zur Ruhe (die mit dem kultischen ev^fieiv  doch nichts 
zu tun hat1) darauf hin, daß die erwartete öffnende Person zunächst 
beobachtet werden soll. Wenn Phaedromus auf die Frage der Alten, 
wie weit der 'Gott’ entfernt sei, auf die gezeigte Lampe oder Laterne 
verweist (V. 117), so soll das Licht (die Szene spielt ja nachts) eben 
die Stelle bezeichnen, wo er steht, schwerlich den Lichtglanz der Epi­
phanie parodieren (S. 214), und wenn dann weiter die Alte ihn auf­
fordert, sich ihr mit größerem Schritt zu nähern (V. 118), so kann ich 
das nicht auf das mächtige Ausschreiten der Götter (S. 214 f.), sondern 
nur auf die Stärke ihres Durstes, dem der Wein nicht schnell genug 
kommen kann, beziehen (der Ausdruck grandiorem gradum ist ja zudem 
auch um der Alliteration willen gewählt). Schon V. 121 dankt die Alte 
mit den Worten salve, oculissume homo, was doch wohl auf die Sphäre 
der ganzen Partie ein Licht zurückwirft. Doch durch diese Bemerkungen 
wird der Wert der Arbeit nicht geschmälert, der darin besteht, daß 
mancherlei Dinge, die einem in ihrer Vereinzelung da und dort entgegen­
traten, hier vereinigt, durch eine Fülle verwandten Materials vermehrt 
und in ihrem Zusammenhange durchgedacht sind. Und sehr beherzigens­
wert ist die Einschärfung, daß die Tür nirgends so lebendig personi­
fiziert worden ist wie in Rom, wo sie ja auch in Gestalt des Janus als 
Gottheit verehrt wurde (S. 35 f.).

Über die Herkunft und Wesensänderung der S i b y l l i n i s c h e n  
B ü c h e r  hat W.  H o f f m a n n 2 Ansichten vorgetragen, die der üblichen 
Auffassung von Grund aus entgegengesetzt sind. Er nimmt an, daß die 
libri ursprünglich gar nicht jene Bezeichnung getragen hätten, ja daß 
sie überhaupt nicht griechischer Herkunft gewesen wären. Vielmehr 
handele es sich um eine römische Einrichtung, eine Sammlung von 
Sühnevorschriften, die erst nach 217 v.Chr. den Charakter einer Orakel­
sammlung angenommen habe und dann nach Analogie der in hellenisti­
scher Zeit aufkommenden sibyllinischen Wahrsagungsbücher benannt 
worden sei. Ich weiß nicht, ob eine so scharfe Scheidung zwischen 
Sühnevorschriften und Prophezeiungen durchgeführt werden kann. Eine 
Formulierung in der Art wie die der carmina Marciana Liv. 25, 12, 10 
hoc si recte facietis, gaudebitis semper fietque res vestra melior ist bei den 
prokurativen Sühnevorschriften jederzeit denkbar, und damit eine Verbin­

1 Ein Bvq>ri(islTE wäre auch im Munde des 'Dionysos* selbst wenig passend.
* W. Hoffmann, Wandel und Herkunft der Sibyllinischen Bücher in Rom, 

Dias. Leipzig 1933. Vgl. W. Kroll, Gnom. 10 (1934) 387 f.

Römische Religion 1925—1933 121



122 Ludwig Deubner

dung von Piacula und Orakel. Es konnte an den besonderen Umständen 
liegen, ob das eine oder das andere mehr hervorgekehrt wurde. Über­
dies aber enthielten die Gutachten der Decemviri doch D e u t u n g e n  
des in den libri Vorgefundenen, so daß ein Rückschluß auf den Wort­
laut jener mehr oder weniger mit einer unbekannten Größe rechnet. 
Auch daß die Bücher ursprünglich gar nicht sibyllinische genannt wor­
den seien, kann aus der Tatsache, daß Livius in den meisten Fällen dieses 
Beiwort wegläßt, nicht gefolgert werden, da es nur natürlich ist, daß 
man bei diesen libri xar i&xriv auf das Beiwort verzichtete. Schließlich 
aber — und dies ist das Gravierendste — : wie soll man es erklären, daß 
die Decemviri, die Vertreter des graecus ritus (Varro de 1. 1. 7, 88), mit 
den Sibyllinischen Büchern verbunden sind, wenn diese eine altrömische 
Institution waren, von der Tatsache zu schweigen, daß die Decemviri 
eben wegen jener Verbindung als antistites Apollinaris sacri bezeichnet 
werden und die apollinischen Symbole, Dreifuß und Delphin als Abzei­
chen führen? Soll der ganze Begriff des graecus ritus erst im 2. Jahrh. 
v. Chr. entstanden und sollen die alten libri in lateinischer Sprache 
verfaßt gewesen und später durch griechische Orakel ersetzt worden 
sein?

Auf der Grundlage eines wilden Gallimathias von Religions- und 
Sprachgeschichte gibt H. de B a r e n t o n  eine neue Übersetzung des als 
Totenritual gedeuteten Textes der M u m i e n b i n d e  v o n  A g r a m . 1 
Der Schlußteil der Abhandlung kommt zu dem Resultat, daß die Etrusker 
von Chaldäa über Ägypten, Syrien, Kleinasien und Griechenland nach 
Italien gewandert sind. In Ägypten saßen sie während der 1. und 2. Dy­
nastie. Als sprachliche Probe wird vielleicht die Erklärung des Namens 
des Bakchos - Dionysos genügen (S. 78). Er ist ägyptisch (wie das Etrus­
kische überhaupt ein ägyptischer Dialekt is t ) : bah =  Palme, xu, xus 
=  opfern, di — machen, hun xus =  Rebenopfer. Der Name des Gottes 
bedeutet also: „der Priester des Palmbaumes und der Reben.“

Von den verschiedenen Teilen des sehr verdienstlichen r ö m i s c h -  
g e r m a n i s c h e n A t l a s 2 beziehen sich namentlich der dritte und vierte, 
in denen die Grab- und Weihedenkmäler von K o e p p  behandelt werden, 
auf das sakrale Gebiet. Doch enthält auch der zweite Abschnitt über 
die bürgerlichen Siedlungen, den D r e x e l  bearbeitet hat, hierher ge­
höriges Material, nämlich Abbildungen usw. von Gräbern und Heilig­
tümern. Wir lernen, daß die römischen Friedhöfe außerhalb der Sied­
lungen lagen, daß im 1. und 2. Jahrh. n. Chr. nur Verbrennung üblich

1 H. de Barenton, Le texte etrusque de la momie d’Agram, Paris 1929, 
Leroux.

* Germania Romana, ein Bilderatlas, zweite erweiterte Auflage, Text und 
Tafeln, Bamberg ohne Jahr, Büchner.



war und die Bestattung um 200 eindrang, daß die meisten Tempel gal­
lischen Grundriß, d. h. eine ungefähr quadratische Cella mit breitem 
Säulenumgang auf allen vier Seiten aufweisen und daß dieser Grundriß 
auch von den germanischen Kulten übernommen wurde. Drexels knappe, 
präzise Darstellung ist dem Zweck des Atlas vorzüglich angepaßt. Von 
Koepps etwas weitschweifigen Präambeln, die der Beschreibung der 
Tafeln vorausgehen, kaan man leider nicht das gleiche sagen. Über die 
Mainzer Juppitersäule oder über die Juppitergigantensäulen sich in 
solcher Ausdehnung zu verbreiten, scheint mir an dieser Stelle um so 
weniger angebracht, als schließlich doch vieles im Problematischen 
stecken bleibt. Gut dargelegt werden die angesichts der interpretatio 
Bomana sich häufig ergebenden Deutungsschwierigkeiten sowie die Kri­
terien dafür, ob in Name oder Bild ein römischer oder einheimischer 
Gott anzuerkennen sei (IV S. 5 f., 21). Auch wird mit Recht sehr skep­
tisch darüber geurteilt, wie weit in den aus alter Symbolik stammenden 
sepulkralen Motiven (Löwen, Sphinx usw.) noch der ursprüngliche Sinn 
gefühlt werde (III S. 14, 25 f.). Zweifellos ist weithin bloß ornamentale 
Verwendung anzunehmen. Die Tischszene III T. 19, 3 möchte ich an­
gesichts der von Küche und Weinkeller umgebenen irdischen Mahl­
zeit ebd. T. 37 , 3 nicht auf die Tafelfreuden des Jenseits beziehen 
(vgl. ebd. S. 1 5 f.), und auch in Taf. 19, 1 liegt wohl eher eine Erin­
nerung an das irdische Beisammensein vor; dagegen muß der Gestalt 
des Orpheus eine eschatologische Bedeutung zugesprochen werden (ebd. 
S. 45 f.). —  Über die Ausgrabungen in dem von ihm entdeckten einzig­
artigen T e m p e l b e z i r k  d e s  s p ä t r ö m i s c h e n  T r i e r  ließ S i e g f r i e d  
L o e s c h k e  einen vorläufig zusammenfassenden Bericht erscheinen.1 
Danach sind an die vierzig Tempel und Kapellen aufgefunden worden, 
deren älteste dem 1. Jahrh. n. Chr. angehören. Namentlich die einhei­
mischen mütterlichen Gottheiten mit noch unbekannten Namen sind 
vertreten, dazu die Pferdegöttin Epona. Die männlichen Gottheiten des 
Landes erscheinen meist in der Interpretatio Romana. Neben Juppiter, 
Herkules und Merkurius begegnet der bekannte Apollo Grannus und 
der ganz neu auf tretende, dem Vertumnus gleichgesetzte Pisintus, der 
Menschenopfer empfangen zu haben scheint. Für die Deutung des über 
einem liegenden Mann stehenden Stieres auf einen Wassergott wäre 
weitere Bestätigung erwünscht. Auch Mithras ist in dem Trierer Be­
zirk verehrt worden; es hat sich ein wertvolles Relief mit Darstellung 
seiner Felsgeburt gefunden. Der Nachtrag des Berichts erwähnt, daß 
man ein Theater festgestellt hat. Also gab es auch in diesem Temenos 
kultische Aufführungen.

1 S. Loeschke, Die Erforschung des Tempelbezirks im Altbachtale zu Trier, 
Berlin 1928, Mittler & Sohn.

Römische Religion 19 2 5  — 1933 123



1 2 4 Ludwig Deubner

In Dieburg (etwa 15 km östlich von Darmstadt) wurde ein M i- 
t h r e u m ausgegraben \  das durch eine Fülle neuer Züge bemerkenswert 
ist. Die Veröffentlichung hat Fr. B e h n  besorgt. Es lag außerhalb der 
Stadtmauer und war fast genau west-östlich orientiert. Seine Zerstörung 
erfolgte vielleicht durch Christen. Das um die senkrechte Achse dreh­
bare Kultbild zeigt auf der Vorderseite im Hauptfelde den reitenden 
Mithras auf der Jagd, eine ungewöhnliche Darstellung, die inzwischen 
in dem Mithreum von Dura am Euphrat ihre Parallele gefunden h at2, 
so daß die Erklärung aus der Gleichsetzung des persischen Gottes mit 
dem einheimischen Wodan entfällt. Auf der Rückseite des Kultbildes3 
erscheint Mithras als Phaethon4 vor dem Sonnengotte. Er erbittet die 
Sonnenrosse, um mit ihnen den Weltbrand zu erzeugen, den wir als per­
sische Lehre aus Dion von Prusa (S. 36, 39 ff.) kennen. Auch die Begleit­
bilder der Vorderseite enthalten wichtige neue, zum Teil noch nicht 
genügend geklärte Darstellungen, z. B. sieht man auf der rechten Seite, 
auf dem zweiten Bilde von unten einen Baum mit drei Asten, auf deren 
jedem ein Kopf des Mithras sitzt, eine bisher nicht vorhandene Aus­
drucksform für eine Art Dreieinigkeit des Gottes, zu der der TQinXaeioq 
Mi&Qccg bei Ps. Dionysios Areopagita ein Gegenstück bietet (S. 15). 
Daß Cautes und Cautopates beiderseits des jagenden Gottes auf dem 
Hauptbilde der Vorderseite beide die Fackel aufrecht halten, ist ein sehr 
seltener Zug: in der Regel ist die eine Fackel gesenkt. Von sonstigen 
Funden, die im Heiligtum gemacht wurden, seien eine Statue des Mer­
kur ( =  W odan?), die Fragmente einer Minerva und Juno, sowie die 
Gruppe einer Muttergottheit mit Kind erwähnt: weibliche Gottheiten 
sind auch in anderen Mithreen beobachtet worden. Unter dem ausge­
grabenen Gerät sind Mühlsteine und Reibschalen wichtig, weil sie darauf 
hinzuweisen scheinen, daß das Kommunionsbrot im Heiligtum selbst 
hergestellt wurde. Zwei Gefäße waren als Bauopfer in den Boden des 
Kultraumes eingegraben. Nahebei wurde auch der Brunnen, der das 
nötige Wasser für die heiligen Handlungen lieferte, aufgedeckt. Für das 
als Beiname von Göttern so häufig gebrauchte sanctus (S. 38) wäre auf 
Link De vocis 'sanctus’ usu pagano, Diss. Königsberg 1910, S. 28 ff. zu 
verweisen. —  Die bei Petron 39 auf geführten Bezeichnungen für die 
verschiedenen Charaktere, die unter den verschiedenen T i e r k r e i s -

1 Fr. Behn, Das Mithrasheiligtum zu Dieburg, Römisch-germanische For­
schungen I, Berlin und Leipzig 1928, De Gruyter. Vgl. dazu Nock, Gnom. 6 
(1930) 30 ff.

* Vgl. Rostovtzeff, Röm. Mitt. 49 (1934) 190.
8 Vgl. Wüst, dieses Archiv 32 (1936) 219 ff.
4 Vgl. Cumont, Rev. de l ’hist. des rel. 103 (1931) 36*.; 104 (1932) 102f.; 

Rose ebenda 105, 98 ff.



Z e i c h e n  geboren werden, erörtert und interpretiert J. de V r e e s e  in 
einem trotz großer Breite vielfach förderlichen Kommentar.1 Sein Ver­
dienst wird dadurch nicht geschmälert, daß er in dieser oder jener Ein­
zelheit vielleicht nicht das Richtige getroffen hat (vgl. Wilh. Kroll, 
Philol. Wochenschr. 1927, 904f.). —  F. C u m o n t s  ausgezeichnetes und 
unentbehrliches Buch über die o r i e n t a l i s c h e n  R e l i g i o n e n  im rö­
mischen Heidentum ist in vierter Auflage erschienen.2 Während der 
Text nur leichte Änderungen erfahren hat, sind die Anmerkungen er­
heblich vermehrt und durchgreifend umgestaltet worden: mehrfach wur­
den kürzere Diskussionen wichtiger Probleme in ihnen untergebracht. 
Neu ist ein sehr zu begrüßender Anhang über die dionysischen Mysterien, 
deren Gesamtbehandlung Wilamowitz gleichzeitig forderte.3 Auch ist 
das Werk durch eine Anzahl sorgfältig ausgewählter Abbildungen be­
reichert.

In dem groß angelegten Werke von E. S t e i n  über die Geschichte 
des spätrömischen Reiches4 finden auch die E n d k ä m p f e  d e r  h e i d ­
n i s c h e n  R e l i g i o n  ihren passenden Platz und manch interessante 
Beleuchtung. Die politische Seite des Kaiserkultes wird zutreffend her- 
vorgehoben (S. 10). Konstantins Kirchenpolitik wird im Gegensatz zu 
Ed. Schwartz nicht so sehr auf staatsmännisch praktische, als vielmehr 
auf ideelle Gründe zurückgeführt, für die Verbindung von Staat und 
Kirche überdies auf das Beispiel der zoroastrischen Staatskirche hin­
gewiesen (S. 147, vgl. auch S. 8). Maximinus erscheint in seinen Ver­
suchen, den heidnischen Kultus mit hierarchisch gegliederter Priester­
schaft zu organisieren und damit der christlichen Kirche einen Konkur­
renten gegenüberzustellen, als Vorläufer Julians (S. 136), der auch im 
einzelnen christliche Einrichtungen, wie die Kranken- und Armenpflege 
nachahmte (S. 253). Daß die rein äußerliche Entsühnung durch rituelle 
Mittel eine wesentliche Ursache der Verbreitung des Mithraskultes und 
des Christentums gewesen sei (S. 11), scheint mir mehr als zweifelhaft, 
und auch die Frage nach der Möglichkeit eines endgültigen Sieges des 
Heidentums über das Christentum im Falle des Unterliegens des Theo- 
dosios (S. 329) unterschätzt doch wohl die Stoßkraft der neuen geistigen 
Bewegung.

In einer an Nordens 'Geburt des Kindes’ anknüpfenden, nicht sehr 
erheblichen Abhandlung zur v i e r t e n  E k l o g e ,  die in einem Sammel­

1 J. de Vreese, Petron 39 und die Astrologie, Amsterdam 1927, Paris.
* F. Cumont, Les religions orientales dans le paganisme romain, 4. Auflage, 

Paris 1929, Geuthner.
8 Stndi Ital. 7 (1929) 99 f.
* E. Stein, Geschichte des spätrömischen Reiches, Band I : Vom römischen 

zum byzantinischen Staate, Wien 1928, Seidel.

Römische Religion 1925—1933 125



bande von philologischen Aufsätzen des Verfassers1 wieder abgedruckt 
ist, deutet E. C o c c h i a  den puer bemerkenswerter W eise wieder auf 
den erwarteten Sohn Oktavians (S. 143 ff.). —  Auf einem ganz neuen 
W ege sucht H. W a g e n v o o r t  das Rätsel der vierten Ekloge zu lösen.2 
Er geht von dem nach Caesars Tod erschienenen Kometen aus, der nach 
astrologischer Lehre für Rom und Italien Glück bedeutete (Serv. Aen. 
10, 272), und den Augustus nach Plin. n. h. 2, 94 auf sich selbst bezogen 
hat: inferiore gaudio sibi illum natum seque in eo nasci interpretatus est. 
Diese Worte erklärt W. dahin, daß Augustus auf Grund der Erscheinung 
des Kometen und des Sibyllinums von der Geburt des Weltheilandes in 
sich selbst die Inkarnation einer Gottheit erwartet habe und damit seine 
Wiedergeburt als Heiland und Friedensfürst. Dieser Gedanke liege auch 
der Ekloge zugrunde. Die Einwände, die sich gegen diese These erheben, 
hat W. selbst formuliert und zu entkräften gesucht, nicht mit ausreichen­
dem Erfolge, wie ich glaube. Hinzufügen möchte ich noch, daß mir die 
Schlußverse der Ekloge mit ihrem Einblick in die Intimitäten der Wochen­
stube nicht verständlich wären, wenn wir in dem neugeborenen W elt­
heiland den wiedergeborenen Augustus zu erkennen hätten. Das se in 
eo nasci der oben ausgehobenen Pliniusstelle glaube ich auf den Beginn 
des eigenen Aufstiegs des Oktavian zur Macht beziehen zu müssen.3 
Vollkommen zutreffend ist die Deutung der ultima aetas (V. 4) auf 
eine Übergangszeit und deren Verbindung mit dem regnum Apollinis 
(V. 10).4 —  Eine neue Theorie zur Erklärung der vierten Ekloge Vergils 
hat auch J. C a r c o p i n o  vorgetragen5: sie soll ihre wesentlichen Mo­
tive der Gedankenwelt der pythagoreischen Kreise verdanken, denen 
Vergil nahe gestanden habe. Diese These zu beweisen, ist ihm ebenso­
wenig gelungen, wie die andere, daß Saloninus, der Sohn des Pollio, der 
erwartete puer sei. Auch der Versuch, diesen puer nur als einen Zeit­
genossen des goldenen Geschlechts darzustellen, der in keiner Weise als 
ein besonderer Retter und Heiland zu gelten habe, muß abgelehnt wer­
den. Dagegen ist zu begrüßen, daß der Frieden von Brundisium als die 
notwendige Vorbedingung der Ekloge betrachtet und der puer als ein 
wirkliches Menschenkind angesprocheD wird. Nordens Meinung, daß die 
Ekloge ein Gratulationsgedicht für Pollio sei, findet eine glaubhafte

1 E. Cocchia, Studii critici di filologia classica e moderna I, Napoli 1926, 
Rondinella und Loffredo.

1 H. Wagenvoort, Vergils vierte Ekloge und das Sidus Iulium, Mededee- 
lingen der Koninklijke Akademie van Wetenschappen, Afdeeling Letterkunde 
67 A 1, Amsterdam 1929.

3 Vgl. auch E. Pfeiffer, Virgils Bukolika (s. unten S. 128) S. 92, 111.
4 Vgl. unten S. 129.
6 J. Carcopino, Virgile et le mystere de la IV® eglogue, Paris 1930, L’ar-

tisan du livre. Vgl. Gnom. 6 (1930) 522 ff.

1 2 6  Ludwig Deubner



Umgestaltung, indem der tatsächliche Amtsantritt des Konsuls, wie nach­
gewiesen wird, nicht zu Beginn des Jahres 40, sondern eben nach dem 
Frieden von Brundisium erfolgte. —  Eine dionysische Interpretation 
der v i e r t e n  E k l o g e  versucht H. J e a n m a i r e . 1 Als Eltern des zu 
erwartenden Kindes werden wieder einmal Antonius und Kleopatra be­
trachtet, was doch dem römischen Publikum jener Zeit unmöglich zu­
gemutet werden konnte. Neben Antonius, dem neuen Dionysos, stehe 
Kleopatra als die neue Isis, auf die auch die Virgo des vergilischen Ge­
dichtes zu beziehen sei. Ein ganzes Kapitel ist dem hellenistischen 
Dionysoskult und seiner Verschmelzung mit dem Herrscherkult gewid­
met, um den Hintergrund für die vorgetragene Hypothese zu schaffen. 
V. 10 der Ekloge soll bei der Nennung des Apollo zugleich mit an 
Dionysos gedacht sein (S. 60). Datiert wird die Ekloge spätestens An­
fang November 41 (S. 43); sie sei vor der ersten Ekloge (S. 57) und 
vor der 16.Epode des Horaz (S. 66) entstanden.2 Daß das Gedicht einen 
alexandrinisme tres etudie zeige (S. 8), paßt nicht recht dazu, daß ihm 
gravite und religiosite zugeschrieben wird (S. 5). Eigenartige chronologi­
sche Phantasmata finden sich S. 95 ff. mit Bezug auf das Datum der 
Ekloge und die von der Prophetie des Gedichtes intendierte Periode 
des Aufstiegs zum goldenen Säkulum. Ein Kapitel ist der Geburts­
geschichte Christi und der Herkunft ihrer Motive gewidmet (S. 157 ff.). — 
Hier muß auch der philologisch gründlichen Abhandlung gedacht wer­
den, die E. L i n k o m i e s  (früher Flinck) der vierten Ekloge gewidmet 
hat.3 Besonders begrüße ich in ihr die Auffassung, daß die Ekloge nicht 
von religiösem Gefühl getragen sei (S. 186), und daß man sie nicht 
ernstlich pathetisch nehmen dürfe (S. 188). In mehreren wesentlichen 
Punkten weiche ich freilich von dem Verf. ab. So bestreitet er, daß in 
der Ekloge von einem Weltheiland die Rede sei und sieht in dem puer 
wieder den einen Sohn des Pollio, Asinius Gallus. Die Verse 48 ff., die 
bei dieser Annahme Schwierigkeiten bereiten, betrachtet er (S. 151 f.) als 
Anrede an Apollon, womit sich aber V. 10 nicht vereinigen läßt. Auch 
der temporalen Bewertung des quo in V. 8 (S. 156 ff.) vermag ich nicht zu 
folgen, ebensowenig der Ablehnung des bedingenden modo ebenda (S. 158 f.). 
Undenkbar scheint mir, daß nach V. 7 die Götter auf die Erde zurück­
kommen sollen. Es steht diese Deutung im Zusammenhang mit dem 
Gedanken des Verfassers, daß sich nach den Intentionen Vergils in der 
letzten Periode vor dem goldenen Zeitalter, in der man sich befindet, 
eine Rückentwicklung vom Schlechten zum Guten vollziehen werde, bei

1 H. Jeanmaire, Le messianisme de Virgile, Paris 1930, J. Vrin.
s Dies zweite hat von den Früheren namentlich Witte nachgewiesen, Philol. 

Wochenschr. 1921, 1097 ff.
* In der finnischen Zeitschrift Arctos 1 (1930) 149—194.

Archiv für Religionswissenschaft X X X III. 1/2 9

Römische Religion 1925—1933 127



12 8 Ludwig Deubner

der sich in umgekehrter Abfolge die Dinge wiederholen würden, die 
sonst bei der Entwicklung vom goldenen Zeitalter zum schlechten hin 
eingetreten waren (S. 164f., vgl. 1 8 9 f.). Demgemäß müsse vor dem gol­
denen Zeitalter eine heroische Zeit wiederkehren, in der die Götter auf 
die Erde zurückkommen (S. 16 7 f.). Aber abgesehen davon, daß in dem 
Gedicht an eine heroische Zeitstufe erst in Verbindung mit der Jugend­
zeit des puer gedacht wird (V. 34 ff .): für die Vorstellung, daß die Götter 
in heroischer Zeit auf Erden gelebt hätten, vermisse ich einen Nach­
weis. Die Stelle des Catull 64, 384 ff., auf die der Verf. S. 169 f. so 
großen W ert legt, spricht nur von gelegentlichen Besuchen der Götter 
bei den frommen Heroen und Sterblichen. Die Interpretation der 
Verse 15 f. aber, die Linkomies auf das Leben deutet, das Pollios Sohn 
in der heroischen Zeit in Gesellschaft von Göttern und Heroen auf 
Erden führen werde (S. 170), ist m. E. schon darum nicht haltbar, weil 
die W orte ille deum vitam accipict mehr bedeuten als ein Leben auf 
Erden unter den Göttern oder gar in nur gelegentlicher Berührung mit 
den Göttern. Daß der puer bei Abfassung der Ekloge schon geboren 
war (S. 175), scheint mir angesichts der Verse 8 ff. ebensowenig mög­
lich, wie daß sich risu (V. 60) auf das Lachen der Mutter bezieht 
(S. 181 ff.). — Mit Umsicht und großer Literaturkenntnis hat E. P f e i f f e r  
in seinem Buche über V e r g i l s  B u k o l i k a  das Problem der vierten 
Ekloge behandelt.1 Er findet, daß Vergils Gedicht in Form und Aufbau 
von einer Poesie zu Ehren der Epiphanie von Göttern und Machthabern 
abhängig ist, die sich aus den rhetorischen Vorschriften für entsprechende 
hymnische Xoyoi rekonstruieren läßt. Bei der großen Zahl der Abwei­
chungen von der Regel, die Pf. selbst aufzeigt, scheint es indessen ge­
raten, von einem Schema, an das Vergil sich angelehnt habe, lieber ab­
zusehen, zumal die einzelnen in Betracht kommenden Motive stark auf 
das Konto der sibyllinischen Vorlagen geschrieben werden können. Dem 
puer wird auch von Pf. eine bestimmte Persönlichkeit vindiziert; dabei 
liegt offenbar ein Mißverständnis vor, wenn die von mir im Gnomon 
1, 168 zitierte Bemerkung eines Kollegen, daß eben diese Konkretheit 
der Person des puer im Gegensatz zu der Vorstellung von einem unbe­
stimmten Weltherrscher spezifisch römisch sei, verworfen wird (S. 91). 
W ichtig ist die Sicherung des Hysteron Proteron in V. 15—17 (S. 94f.)  
und des magnum Iovis incrementum (V. 49) als Ausdruck der Apotheose 
(S. 96 f.). Patriis virtutibus (V. 17) möchte ich trotz der für die gegen­
teilige Auffassung beigebrachten Parallelstellen lieber mit pacatum ver­
binden, da mir das reget orbem weniger einer näheren Bestimmung 
zu bedürfen scheint als jenes Partizip und die Größe des Weltheilan-

1 E. Pfeiffer, Virgils Bukolika, Untersuchungen zum Formproblem, Stutt­
gart 1933, Kohlhammer. J lJ l  9,60.



des durch die Orientierung seines Regiments an dem Vorbilde des 
Vaters Einbuße erleidet. Zu der Befriedung der W elt durch den Vater 
des Heilandes passen überdies gut die facta parentis (V. 26). Großen 
W ert legt der Verf. S. 105 ff. auf die Feststellung eines unüberbrückbaren 
Widerspruches zwischen der ultima aetas mit dem Regenten Apollo und 
dem neuen saeculorum ordo, deren erstes, goldenes unter der Herrschaft 
des Saturn steht (V. 4 ff.). Im ersten Falle handle es sich um die foxcmj 
ysvsrj der Sibyllinen, die schließlich zum paradiesischen Zustand hinführe, 
das goldene Zeitalter befinde sich also hier am E n d e  einer Weltperiode; 
im zweiten Falle fange etwas Neues an, das goldene Zeitalter stehe also 
dort am B e g i n n  eines neuen Weltjahres. Nun mag ja Vergil auf die 
gedankliche Einheitlichkeit seiner Konzeption wenig Wert legen (S. 113), 
aber daß er von der Vorstellung A in V. 4 sofort in V. öff. zur Vor­
stellung B übergegangen sei, dann V. 10 wieder zu A und 11 f. erneut 
zu B, vermag ich nicht zu glauben. Ich bin jetzt der Ansicht, daß man 
die ultima aetas durchaus vom aureum saeculum zu trennen hat. Es muß 
der letzte Abschnitt des letzten saeculum der zu Ende gehenden W elt­
periode gemeint sein; von ihm wird das Sibyllinum gesprochen haben 
(wenn es nicht Fiktion ist), in ihm werden die Vorbereitungen des 
Kosmos auf das neue Zeitalter spürbar (die Entwicklung in V. 18 ff. ist 
ein Motiv für sich). Vielleicht ist es besser, den Ausdruck „Übergangs­
periode“, den Wagenvoort für die ultima aetas gebraucht (s. oben S. 126), 
zu vermeiden, da damit der Eindruck erweckt wird, als handle es sich 
um eine besonders eingeschaltete Zeitspanne zwischen zwei W elt­
perioden. In der Sache hat Wagenvoort, wie ich glaube, vollkommen 
recht. Daß es Vergil auf Stimmung mehr als auf Logik ankam, hat 
Pf. richtig hervorgehoben (S. 113). Er machte diesem Faktor hier 
ebenso die Fülle der säkularen Vorstellungen verschiedener Zeiten und 
Kulturen dienstbar, wie er im sechsten Buche der Aeneis die mannig­
faltigen eschatologischen Motive zu einem grandiosen Gesamtbilde ver­
einigte.

In seinem Überblick über die Religion der a u g u s t e i s c h e n  Z e i t  
charakterisiert R. H e i n z e 1 diese als eine stoische Theologie. Wenn in 
solchem Zusammenhange Vergils Epos als religiöses Gedicht bezeichnet 
wird, so kann ich mich einer derartigen Bewertung nicht anschließen: 
die dichterische Emphase empfinde ich night als religiöse. Beachtens­
wert sind Hinweise auf die Tatsache, daß das Land und die Provinz an 
dem alten Glauben auch noch in der augusteischen Zeit festhielten, und 
auf die Wirksamkeit der Kyniker. Auch die Deutung des Genius als 
eines an den einzelnen Menschen gebundenen göttlichen Wesens und

1 R. Heinze, Die Augusteische Kultur, Leipzig-Berlin 1930, Teubner. JiJC 6,— 
(S. 47—63) [2. Aufl. 1933],

Römische Religion 1925—1933 129

9*



die Auffassung des Faunus als eines Wolfabwehrers wird man angesichts 
abweichender moderner Theorien mit Interesse zur Kenntnis nehmen. —

A. G r e n i e r s  kulturgeschichtliche Darstellung des r ö m i s c h e n  
G e i s t e s  in Religion, Denken und Kunst1 beschäftigt sich u. a. mit der 
altrömischen Religion (S. 101 ff.), mit der Umbildung des religiösen Emp­
findens durch griechische und orientalische Einflüsse (S. 186 ff.) und mit 
der augusteischen Religion (S. 4 3 7 ff.). Eine sonderliche Vertrautheit 
mit dem behandelten Stoffkreise verrät das geschmackvolle Buch nicht: 
denn wie könnte der „Numanische“ Kalender sonst an den Anfang der 
Republik gesetzt werden (S. 108)? Es befremdet, daß die Equirria auf 
etruskischen Einfluß zurückgeführt (S. 122), die Salier aus Veji (S. 130), 
die Mundusopfer zum Teil aus dem Orient hergeleitet werden (S. 18). 
Auch geht es nicht an, den Totenkult als eine Fortsetzung des Genius­
kultes zu betrachten (S. 115 f.). Ebensowenig stimmt es, daß die alt­
römischen Götter keinen Willen (S. 105) und fast keinen Namen (S. 117) 
gehabt hätten. Laren und Penaten werden verwechselt (S. 107), Bei­
worte des Juppiter, die auf ganz verschiedener Fläche liegen, werden 
zusammengeworfen (S. 110). Der Gott Janus soll dem Bogen seinen 
Namen gegeben haben (S. 107), während das Umgekehrte der Fall ist. 
Derselbe Gott wird verkehrterweise als Himmelsgott und Vorläufer des 
Juppiter bezeichnet (S. 109, vgl. 110, 113). Als sein weibliches Gegen­
stück wird Diana angesehen (S. 109). Die aventinische Diana, die aus 
Latium stammt, soll aus Marseille importiert sein (S. 62). Das Wesen 
des altrömischen Neptunus und Volcanus gilt als unbekannt (S. 111). 
Zur Erklärung des Festes der Saturnalien wird die abzulehnende Theorie 
Frazers von der Verjüngung des Gottes herangezogen (S. 109). Die 
Opferszenen auf den neuen delischen Wand- und Altargemälden werden 
merkwürdigerweise als Beleg für die Lebhaftigkeit des religiösen Emp­
findens betrachtet (S. 439). Die Tradition über die Ausschreitungen, die 
zu dem bekannten Bacchanalienskandal des Jahres 186 führten, gilt als 
pontifikale Übertreibung und Verleumdung (S. 195 f.), wozu man doch ein 
großes Fragezeichen setzen möchte. Weder kann Saturnus als Saatgott 
(S. 108) noch Dius Fidius als eine Sondererscheinung des Juppiter 
(S. 110) angesprochen werden, wie ich auch einmal glaubte: Wacker­
nagel machte mich vor Jahren freundlichst darauf aufmerksam, das Sä- 
turnus nicht zu sätio gehören und Dius Fidius nicht gleich Juppiter sein 
könne: Dius Fidius sei wohl einfach als Divus Fidius zu erklären (vgl. 
Diva Angerona). Sehr glücklich ist die Bemerkung, daß man den Vesta­
tempel im Juni reinigte, um die pcnus Vestae für die Aufnahme des 
neuen, um diese Zeit reifenden Getreides vorzubereiten (S. 123). Gerne

1 A. Grenier, Le gänie Romain dans la religion, la pensee et l’art, Paris 
1925, La renaissance du livre.

1 3 0  Ludwig Deubner



Römische Religion 1925—1933 131

notiere ich die Deutung der Lupercalia als eine Begehung zur Abwehr 
der Wölfe (S. 108), vgl. oben S. 117. Sehr mit Recht wird der literarisch- 
philosophische Charakter der Jenseits Vorstellungen hervorgehoben (S. 117). 
Besonders stimme ich der nüchternen Einschätzung der augusteischen 
Epoche zu. S. 415 wird von der ein wenig heuchlerischen Atmosphäre 
gesprochen, die Augustus um sich verbreitete, S. 437 wird seine reli­
giöse Restauration als eine wesentlich politische bezeichnet, S. 458 end­
lich heißt es: Mais une religion ne peut se contenter d’etre exclusivement 
politique; il lui faut une legende mythologique ou philosophique; il lui faut 
surtout une atmosphere emotive et sentimentale. L a legende de la religion 
augusteenne etait pale et sa philosophie faible; Vemotion et le sentiment lui 
faisaient completement defaut. L ’ariifice restait partout trop apparent. Es ist 
schade, daß das an sich nicht gerade opulent ausgestattete Buch durch 
eine Reihe sehr schlechter Abbildungen nahezu verunstaltet ist.

Eine G e s a m t d a r s t e l l u n g  der römischen Religion unter beson­
deren Gesichtspunkten gibt das kluge und sympathische Buch von
C. B a i l e y . 1 Der Verf. zeichnet nicht die übliche historische Entwick­
lung, sondern verfolgt sozusagen bestimmte religiöse Denklinien, ohne 
sich weiter um deren faktische geschichtliche Anknüpfung oder Ver­
knüpfung zu bemühen. Zweifellos erreicht er durch diese Isolierung, daß 
die einzelnen religiösen Formen besonders klar in die Erscheinung treten. 
Er behandelt in acht Kapiteln die magische Schicht, die animistischen 
Geister (spirits), die anthropomorphen Götter (die beiden letzten Kate­
gorien je in zwei Kapitel aufgeteilt, von denen das erste die Glaubens­
vorstellungen, das zweite die Kultformen bespricht), die Ekstase und 
Mystik der orientalischen Religionen, die Philosophie und den in Syn­
kretismus und Aberglauben gipfelnden Ausgang. Daneben ist aber noch 
ein anderes Motiv in der Darstellung des Verf. wirksam. Er bekennt 
sich zu dem Standpunkt, daß die Betrachtung der Religionsgeschichte 
ihren wahren Wert erst dadurch erhalte, daß man in den Religionen der 
verschiedenen Völker die mannigfachen Stufen ihrer Suche nach Gott 
erblicke. Ein jedes Volk hat zu der Erreichung des großen Zieles bei­
getragen. Man’s search for God is never wholly without fruit and the best 
in his thought will survive through all changes (S. 274). Diese religiöse 
Bewertung zeigt sich z. B. darin, daß dem Animismus für die Heraus­
bildung eines echten Gottesbegriffes der Vorrang vor dem scharf kon- 
turierten Anthropomorphismus zuerkannt wird (S. 142). Sehr hübsch 
ist S. 110 gezeigt, wie Geister mit bestimmten Funktionen sich im 
Gegensatz zu lokal gebundenen rascher zu Persönlichkeiten und damit 
zu Götten entwickeln können (S. 110). Magie und Animismus werden

1 C. Bailey, Phases in the Religion of Ancient Rome, Oxford 1932, Univ. 
Press, London, Milford, 15 eh.



132 Ludwig Deubner

einander im Sinne Maretts angenähert (S. 32). Salus publica und For­
tuna publica erscheinen mit Recht als Vorläufer der Personifikation des 
Staates selbst (S. 137).  Übertreibung des etruskischen Einflusses auf die 
römische Religion wird abgelehnt (S. 114). Sehr beachtenswert ist die 
Auffassung, daß man aus Lukrez keineswegs auf eine allgemein ver­
breitete Todesfurcht seines Zeitalters schließen dürfe (S. 196, 220 f.). 
Nicht überall kann ich mitgehen. Der Janus Geminus diente gewiß nicht 
der rituellen Reinigung des zurückkehrenden Heeres (S. 24). Das Ver­
bot zu schwören für Flamen und Vestalinnen wird sich aus der mit dem 
Eid verbundenen Selbstverfluchung erklären (S. 29), vgl. S. 117. Der Lapis 
manalis ist zweifellos zu unrecht mit dem Mundus verbunden (S. 39, 99). 
Den Sonnenkult kann man für das alte Rom nicht mehr leugnen (S. 44), 
vgl. oben S. 112. Hestia und Vesta hängen nach linguistischem Urteil 
sprachlich nicht zusammen (S. 48). Die agrarische Deutung der Laren 
scheitert an der Bedeutung der Mater Larum (S. 50, 1 0 3 ff.), vgl. oben 
S. 104. Saturnus hat mit der Aussaat nichts zu tun und kann mit serere 
nicht zusammengebracht werden (S. 55),  vgl. oben S. 130. Pales und 
Parilia sind wahrscheinlich zu trennen (S. 59), vgl. oben S. 118. Quirinus 
kommt nicht von quiris und kann keine Abspaltung von Mars sein: er 
ist der Gott seiner Gemeinde und nach ihr benannt (S. 69). Auch Vic­
toria ist wahrscheinlich selbständig und keine Abspaltung von Juppiter 
Victor (S. 135). Die Devotion ist kein Votum, sondern eine magische 
Selbstverfluchung (S. 94). Die Manen (di manes) als Götter der Unter­
welt anzusehen, mit denen dann auch die große Schar der Toten in some 
way identifiziert worden wäre, scheint mir nicht richtig (S. 112). Die 
indigetes und novensides im Wissowaschen Sinne aufzufassen, geht heute 
nicht mehr an (S. 118), vgl. oben S. 112 ff., unten S. 134. — Seinen beiden 
untersuchenden Büchern (s. oben S. 105 ff.) hat A lt  h e i m  sofort eine zu­
sammenfassende Behandlung der römischen Religionsgeschichte folgen 
lassen1, deren mit lebhaftem Dank zu begrüßende Absicht darauf geht, 
die römische Religion in den Rahmen der allgemeinen italischen Reli­
gionsgeschichte hineinzustellen, gemäß den Forderungen, die das erste 
Buch des Verfassers sogleich erhoben hatte. Dabei wird betont, daß es 
sich nur um einen Versuch handeln könne, denn für eine eigentliche 
historische Darstellung sei der Gegenstand noch nicht reif. In der Samm­
lung Goeschen, deren Programm darin besteht, „in allgemeinverständ­
lichen Einzeldarstellungen zuverlässige Belehrung zu bieten“, nehmen

1 F. Altheim, Römische Religionsgeschichte, I. Die älteste Schicht, II. Von 
der Gründung des kapitolinischen Tempels bis zum Aufkommen der Allein­
herrschaft, III. Die Kaiserzeit. Sammlung Göschen 1036. 105*2. 107*2, Berlin u. 
Leipzig 1931. 32. 33, De Gruyter. J lJ l  1,80, 1,62, 1,62. Vgl. Nilsson, Deutsche 
Lit.-Zeit. 1931, 2361 ff.; 1935, 489 ff.



Römische Religion 1925—1933 1 3 3

sich die kleinen Bände freilich wunderlich aus: werden doch nicht nur 
die geistreichen Hypothesen aus den früheren Büchern des Verfassers 
unbesorgt hereingenommen, sondern zum Teil höchst detaillierte sprach­
liche Untersuchungen eingeschaltet, die zu beurteilen nur eine kleine 
Zahl von Fachleuten in der Lage ist. Mit um so größerem Interesse und 
Nutzen werden sich eben diese in den reichen Inhalt vertiefen, zumal 
es mancherlei zu lernen gibt und vieles, worüber der durch Weite des 
Umblicks und völlige Beherrschung des Stoffes ausgezeichnete Verfasser 
den Leser gründlich nachzudenken zwingt. Der Wert dieser Religions­
geschichte beruht nicht nur in ihrer Erweiterung auf das Italische, son­
dern auch darin, daß sich ihre Phänomene von dem Hintergründe des 
gesamten geschichtlichen Lebens abheben. Allerdings lauern hier, je 
höher der Flug geht, um so größere Gefahren. Das wird besonders 
deutlich im zweiten Bande, wo „die Rezeption der homerischen Götter“ 
behandelt wird. Hier werden die Hypothesen über die Herkunft römi­
scher Götter aus Griechenland, die in den beiden ersten Büchern des Ver­
fassers entwickelt waren, als Tatsachen zugrunde gelegt, und dazu die 
Konstruktionen Ottos über das Wesen der homerischen Götter. Und in 
solchem Zusammenhange heißt es (S. 42):  „Es ist das Besondere dieser 
Rezeption, daß es das damalige Rom verstanden hat, die klassischen 
Götter der Griechen von vornherein in ihrer ganzen Breite zu erfassen. . .  
Die Intensität und Tiefe, mit der der Römer diese Gestalten erfaßt hat, 
geht soweit, daß er aus ihrem Geiste heraus dann und wann zu neuer, 
eigenartiger Gestaltung fortgeschritten ist. Er hat es verstanden, das, 
was im griechischen Vorbild gleichsam nur angelegt war, zu voller Ent­
faltung zu bringen.“ Noch höher schwingt sich der Verf. am Schluß der 
Einleitung des zweiten Bandes hinauf, wo er das Postulat einer Epochen­
einteilung auf stellt, die „auf eine bestimmte Idee hin in der Weise 
orientiert wäre, daß einer jeden geschichtlichen Epoche jeweils eine 
Stufe in der allmählichen Entfaltung dieser Idee entspricht. Der zeitlich­
geschichtliche Verlauf besäße demnach in einer systematisch-übergeschicht- 
lichenW elt sein Gegenbild; der Entwicklungsrhythmus ließe sich inner­
halb eines zeitlosen Bereiches als eine Ordnung darstellen, in deren 
Gliederung der volle Gehalt jener Idee sich entfaltete.“ 1 Damit sind 
wir, wie ich fürchte, bei geschichtsphilosophischer Romantik angelangt. 
Und es muß nun doch noch einmal deutlich gesagt werden, daß jene 
„Rezeption der homerischen Götter“ völlig in der Luft schwebt und da­
mit alle darauf gebauten Schlüsse zusammenfallen.2 Ich schließe gleich

1 Vgl- desselben Verfassers Epochen der römischen Geschichte (1934) 14
2 Während ich an dieser Besprechung arbeitete, erschien der zweite Band 

vou Wilamowitz’ Glaube der Hellenen. S. 329 ff. lehnt er alle Herleitungen römi­
scher Götter aus Griechenland, die Altheim in seinen beiden ersten Büchern zu



1 3 4 Ludwig Deubner

einige weitere Einwände an. Daß Faunus =  „Wolf“ ist (2, 71 ff.), halte 
ich nicht für erwiesen, und daß derselbe Gott daneben „der Wölfische“ 
(Lupercus) geheißen habe, für unwahrscheinlich, trotz der Bemerkungen 
auf S. 82 f. Ebensowenig kann ich der Gleichsetzung der Furrina mit 
denErinyen folgen (1, 41 ff.). Der Traum des Ennius, in dem der Dichter 
durch Homer belehrt wird, erscheint dem Verfasser als eine spezifisch 
römische Leistung, indem der belehrende Homer, dessen Seele in Ennius 
eingegangen ist, als „geistiger Ahnherr“ aufgefaßt wird und damit als 
ein Vorläufer des Africanus im Somnium Scipionis. Es sei die norma­
tive Bedeutung der römischen maiores, die schon hier zum Ausdruck 
gelange ( 2 ,126ff.). Indessen die Seelenwanderung, die der Neuinkorpo­
ration des Homer zugrunde liegt und über die Ennius mit belehrt wird, 
hat mit der Vorstellung eines Ahnherrn nichts zu tun. Im zweiten Bande 
S. 140 ist von dem Sterben und Auf erstehen des Attis die Rede. Man 
könnte nach dem Wortlaut vermuten, daß der vom Verfasser zitierte 
Dionys v. Hai. darüber spricht. Das ist nicht der Fall: jene Vorstel­
lungen haben sich mit dem Attiskulte erst spät verbunden.1 Ich möchte 
nun aber auch noch einiges aus den beiden ersten Bänden hervor­
heben, wo wir dem Verf. für Belehrungen, Anregungen, Warnungen 
zu danken haben, wenn auch da im einzelnen manches Fragezeichen 
gesetzt werden muß. Dazu gehören die Dinge, die über den Einfluß 
des griechischen Asylrechts (2, 44 ff.), über das Alter der römischen 
Sage (2, 6 2 ff.), über die Fusion der italischen Stämme ( l ,  91 ff.), über 
die Bedeutung der Masse für die Religionsübung (2,144 ff.) gesagt 
werden. W ichtig ist die negative Kritik an der Auffassung Wissowas 
von den di indigetes (1, 32 ff.). Mit dem Vorhandensein etruskischer 
Götter im „Numanischen“ Kalender wird man rechnen müssen (1, 38 ff.). 
Daß dieser Kalender unmittelbar nach der Zusammenlegung von Septi- 
montium und Quirinal auf gestellt wurde ( l ,  58), ist sehr einleuchtend. 
Auch bestehen natürlich solcher Neuordnung entsprechend in gewissem  
Umfang gegenseitige Beziehungen von Festen, die einander kalendarisch 
benachbart sind ( l ,  59 ff.). Nur darf m. E. dieser Gesichtspunkt nicht 
zu dem Postulat führen, daß jede derartige Nachbarschaft zu einem 
Schluß auf Wesensverwandtschaft zwingt. Es werden schließlich auch 
äußere Gründe für die Ansetzung dieses und jenes Festes maßgebend 
gewesen sein; nicht jedes ist durch seinen Inhalt notwendig für eine 
bestimmte Stelle des Kalenders prädestiniert, und auch verschiedene In­
halte können zu gleichem Zeitpunkte nebeneinander bestehen. Beachtens­

begründen versucht hatte, ab, mit besonderer Schärfe die des Liber aus Eleu- 
therai (334, 2), vgl. oben S. 107. Dabei läßt er der wissenschaftlichen Initiative 
Altheims volle Gerechtigkeit widerfahren (329,1).

1 Vgl. Gnom. 4 (1928) 439 f



wert erscheinen mir auch die Argumente dafür, daß Mars und Vesta 
ursprünglich nur dem Gebiet des latinischen Stammes angehören (1, 68 ff.). 
Im Mittelpunkt des dritten Bandes, der die Kaiserzeit zum Gegenstand 
hat, steht naturgemäß die Behandlung des Augustus und der auguste­
ischen Zeit. Stoische Einflüsse auf die Religiosität des Augustus werden 
bemerkenswerterWeise abgelehnt (S. 75), sein Verhältnis zu Apollo und 
das Bewußtsein einer Wesens Verwandtschaft mit dem Gotte, wobei die 
Heranziehung von Ps. Acro zu Horaz epist. 1, 3, 17 wichtig ist, sehr gut 
herausgestellt. Von der inneren Haltung des Kaisers gegenüber der 
Gottheit wird mancher eine andere Vorstellung haben als der Verfasser, 
und was Sueton in seiner Biographie 90 ff. berichtet, möchte ich, wenn­
gleich dieser Autor das Wort religiones braucht, doch eher dem Gebiet 
der superstitio zuweisen, so z. B. die Tatsache, daß Augustus aus Furcht 
vor Donner und Blitz stets ein Meerkalbfell mit sich herumtrug. Der 
gleiche Gegensatz der Auffassung wird sich angesichts der religiösen 
Wertung der augusteischen Zeit regen. Die Einschätzung des von den 
Dichtern Ausgesagten, wird immer subjektiv bleiben, und wenn der 
parcus deorum cultor durch einen Donnerschlag aus heiterem Himmel 
auch wirklich einmal in seinem Innersten erschüttert wurde, so ist es 
nach dem ganzen Wesen des Horaz sehr wenig wahrscheinlich, daß er 
dadurch eine zu grundsätzlichem Wandel seiner Weltanschauung und 
Lebensweise führende Bekehrung erfuhr. Letzten Endes wird es bei der 
Beurteilung dieser Epoche immer sehr darauf ankommen, was man unter 
Religion versteht und wieweit man die mit den Tendenzen der Zeit 
verbundenen geschichtlich - politischen, ethisch - pädagogischen und ro­
mantisch-poetischen Strömungen eben jenem Begriffe zuordnet oder 
vielmehr die religiösen Formen als den gegebenen Ausdruck für die 
gefühlsmäßige Aufhöhung jener geistigen Bereiche betrachtet. Eine deut­
lichere Sprache als die Dichtung redet wohl die bildende Kunst der 
Epoche, und das Prädikat „kühl“, das für diese nachgerade sprichwört­
lich geworden ist und auch gewißlich zutrifft, sollte davor warnen, den 
religiösen Gehalt der Zeit zu überschätzen. Die Meinung, daß diese Zeit 
als klassisch gerichtete den klassischen Gott Apollo als den ihren er­
wählt habe (S. 47), sieht von der persönlichen Stellungnahme des Au­
gustus zu dem Gotte ab, die doch für die Zeit schlechthin maßgebend 
gewesen sein muß. Für die nachaugusteische Periode der Kaiserzeit unter­
scheidet sich die Darstellung des Verfassers von der üblichen dadurch, 
daß er nicht eine Schilderung der orientalischen Kulte gibt, sondern die 
Frage stellt, was sich von der eigentlich römischen Religion weiterhin 
behauptet habe. Die Herausarbeitung dieses Gesichtspunktes ist sehr zu 
begrüßen. Es wird deutlich gemacht, daß in erster Linie der senatori- 
sche Stand die alten Traditionen verkörpert und pflegt, auch als die

Römische Religion 1925—1933 1 3 5



136 Karl Weidinger

Kaiser seit Septimius Severus eine abweichende Haltung einnehmen. 
Aurelians pontifices Solis zeigen noch bewußte Anknüpfung an römische 
Kultform. Der Endkampf des Adels findet gebührende Würdigung. Von 
prinzipieller Bedeutung scheint mir die Formulierung, daß sich alles 
Göttliche als ein Seiendes dem Menschen zu erkennen gebe (S. 40), 
wozu sich die Bemerkung gesellt, daß die Dichter zuerst das Gött­
liche an Augustus gesehen hätten (S. 57). Es klingt so, als würde dem 
Göttlichen absolute Existenz zugeschrieben, unabhängig vom Menschen. 
Das ist keine Täuschung: in den Epochen der römischen Geschichte S. 61 
vertritt der Verfasser im Anschluß an Ottos Dionysos in der Tat den 
Standpunkt, „daß Götter nicht Geschöpfe ihrer Verehrer sind, sondern 
seiende Mächte, die als solche von außen in das menschliche Leben 
hineintreten, daß sie Realitäten darstellen, die nicht willkürlich erfunden, 
sondern als existent befunden und erkannt werden“. Das ist doch wohl 
Metaphysik.

DIE NEUSTEN FORSCHUNGEN AUF DEM GEBIET 
DER JAPANISCHEN RELIGIONSGESCHICHTE 

VON K A R L  W EIDINGER  IN BERLIN

Unsere Kenntnis der japanischen Religionsgeschichte ist heute noch 
sehr spärlich, wenn man sie mit anderen Forschungszweigen des glei­
chen Faches vergleicht. Der Gelehrte, der die neuste Gesamtdarstellung 
gewagt hat (Gundert ) ,  sagt zu Beginn seiner Arbeit, daß sie in keiner 
W eise den Forderungen entspreche, die an eine solche Arbeit zu stellen 
seien. Und er führt bewegliche Klage darüber, „daß die europäische und 
leider auch die deutsche Wissenschaft die Erforschung Japans und seiner 
Kultur noch immer als ein letztes Anhängsel der Orientalistik, an Ägypto­
logie und Assyrologie“ behandelt. „Maßgebend ist hier offenbar die ge­
wiß unanfechtbare geographische Erwägung, daß Japan immerhin noch 
sehr viel weiter hinten liegt als die Türkei, wobei nur übersehen bleibt, 
daß für die Dynamik der W eltgeschichte vorn und hinten nicht un­
bedingt festliegen.“ Es ist in diesem Zusammenhang naheliegend, auf 
die ungeheuerliche Diskrepanz hinzuweisen, die besteht zwischen den 
Erkenntnissen über unsere europäische Religionsentwicklung, die dem 
modernen Japaner zur Verfügung stehen, und dem, was wir über japa­
nische Religionsgeschichte als Spiegelbild des japanischen Geistes heute 
nachlesen können. Wenn man den Vorteil überdenkt, den die Japaner 
in dieser Hinsicht über uns haben, erkennt man, daß auch japanische 
Religionsgeschichte keineswegs eine Angelegenheit weit- und lebens­
ferner Spezialisten ist. Auch die Ergebnisse dieser Forschungen sind



wertvoll zur Kenntnis der geistigen und seelischen Haltung eines Part­
ners im Weltverkehr und in der Weltpolitik. Was in unseren Zeitungen 
und Zeitschriften über Japan geschrieben wird, ist in seinem W ert ab­
hängig von der Güte der rein wissenschaftlichen Forschungen; aus ihnen 
wird das Bild geschöpft, das unserem Volk von Japan vorgesetzt wird.

Es wäre jedoch ungerecht, nicht anzuerkennen, daß die Vernachlässi­
gung dieses wichtigen Teilgebiets der Religionsgeschichte sich kaum 
vermeiden ließ. Es ist nur natürlich, daß die Erforschung des Islam in 
Europa viel weiter gediehen ist, da doch vom Beginn der abendländi­
schen Geschichte bis zur Neuzeit zahlreiche kriegerische Zusammenstöße 
mit islamitischen Völkern erfolgten, die oftmals den Charakter welt­
geschichtlicher Entscheidungen trugen. Unsere kulturellen und Handels­
beziehungen mit dem „Orient“ waren jahrhundertelang solche mit dem 
mohamedanischen Orient.

Verglichen mit unserer Kenntnis der japanischen Religionen ist selbst 
die Erforschung des gleichfalls sehr schwierigen Gebiets des chinesi­
schen Konfuzianismus älteren Datums. Denn seit der Wende des 17. und 
18. Jahrh. besaß Europa eine ganze Anzahl von Werken, die auf den 
Forschungen der jesuitischen China-Missionare basieren, sowohl Über­
setzungen konfuzianischer Klassiker ins Lateinische und Französische, 
als auch kulturgeschichtliche Forschungen über Kultur, Religion, Ver­
fassung und Geschichte Chinas. (Zusammengestellt bei Th. De v a r a n n e ,  
Konfuzius in aller Welt, Verlag der J. C. Hinrichsschen Buchhandlung 
in Leipzig, 1929.) Was aus der Periode der Jesuiten- und Franziskaner­
mission in Japan im 16. und 17. Jahrh. durch Briefe an Nachrichten 
über die japanischen Religionen in Europa bekannt geworden ist, ist 
ganz unerheblich, ja vielfach ohne anderweits erworbene Vorkenntnisse 
nicht verständlich. Frois’ wunderschöne Darstellung der Geschichte Ja­
pans von 1549— 1587 lag bis vor wenigen Jahren als unbekannter 
Manuskriptband in einer portugiesischen Bibliothek, und der Teil, in 
dem sich Frois mit den japanischen Religionsverhältnissen eingehend 
befaßt hat, ist zudem verloren. —  Auch unsere Kenntnis der großen 
Religionen Indiens stand zu der Zeit, als Japan der westlichen Forschung 
eben erst wieder zugänglich wurde, bereits auf einer beachtenswerten 
Höhe.

So ist denn die japanische Religionsgeschichte ebenso wie die übrigen 
Zweige der Japanologie eine ganz junge Wissenschaft. Vor 70 Jahren 
herrschte noch einfach tabula rasa. Bedenkt man, daß es sich dabei um 
die Erforschung eines Zeitraumes von 1500 Jahren handelt, daß die 
Quellen reichlich fließen und die Stoffülle ungeheuer ist, daß sehr viel­
fältige Erscheinungen nebeneinander stehen und aufeinander eingewirkt 
haben, und daß die sprachlichen Schwierigkeiten ganz ungemein sind,

Die neusten Forschungen auf dem Gebiet der japan. Religionsgeschichte 137



138 Karl Weidinger

so bedeutet doch die bisherige Forschung eine gewaltige Leistung. Und 
wenn man wieder einen längeren Zeitraum überblickt, wie es in diesem 
Aufsatz für die Jahre 1925—1935 versucht werden soll, sieht man, daß 
ein stetiger Fortschritt zu verzeichnen ist.

Im Jahre 1925 erschien die 4. Auflage des ersten Bandes des be­
kannten Handbuchs der Religionsgeschichte von Chantepie de la Saus- 
saye und darin eine allerdings nur teilweise Neubearbeitung des Ab­
schnitts „Die Japaner“ von K. F l o r e n z .  Dies Standardwerk des Alt­
meisters der deutschen japanologischen Forschung wird seinen Platz als 
„Handbuch“ wohl noch lange behalten. Für die Hauptpunkte der japa­
nischen Religionsgeschichte ist es bis heute die beste und reichhaltigste 
Darbietung des Materials. Es wird in dieser Hinsicht auch von den 
Werken englischer und japanischer Forscher, soweit sie in europäischen 
Sprachen schreiben, nicht übertroffen, etwa von M. A n e s a k i s  History 
of Japanese Religion (1930), die, wie der Titel zeigt, ein Gesamtbild der 
Religionen als Ausdruck des e i n e n  Japanergeistes zu geben versucht, 
aber dabei manchmal anstatt uns das erwünschte Material zu bieten, uns 
mit Geistreichigkeiten abspeist. Die Florenzsche Darstellung hat ferner 
den großen Vorzug, ziemlich leicht lesbar zu sein.

Der Forscher gilt auch unter japanischen Gelehrten als eine Auto­
rität in der Kenntnis des alten Shintö. Und in der Tat sind insbesondere 
die Ausführungen über dies Gebiet ein Stück bester deutscher Gelehrten­
arbeit. Florenz hat ja die ältesten japanischen Schriftwerke, die zugleich 
Quellen für die Gestalt des Shintö zur Zeit der ersten Ausbreitung des 
Buddhismus in Japan sind, wirklich durchgearbeitet und z. T. selbst in 
Übersetzung herausgegeben. Das kommt der gesamten Darstellung sehr 
zugute. Das japanische Pantheon, die Mythologie, die auf alten Vorstel­
lungen beruhenden Bräuche, die Feste und Zeremonien werden bei ihm 
nicht wie bei einer Bestandaufnahme des Materials einer primitiven Reli­
gion geschildert, sondern der Durchblick bis zu den uns erreichbaren An­
fängen stellt die Einzelheiten jeweils in die richtige Perspektive. Gerade 
in bezug auf den Shintöismus wird man selten enttäuscht, ob man etwas 
über einen hervorragenden Tempel, über die Entstehung einer Götter­
gestalt und ihren Wirkungsbereich, über die alten Formen des shin- 
thöistischen Priestertums usw. sucht.

Dem Abschnitt über den Buddhismus ist etwas weniger Raum ge­
widmet, was natürlich ein Mißverhältnis ist. Aber auch hier ist insbe­
sondere die Geschichte der Einführung des Buddhismus in Japan sehr 
genau gegeben, und jede der in Japan neu entstandenen buddhistischen 
Sekten hat einen großen Paragraphen, in denen besonders Leben und 
Eigenart des Sektenstifters, aber auch die Punkte, wo er in der buddhi­
stischen Tradition anknüpfte, und die Entwicklung, die die Sekte ge­



nommen hat, geschildert werden. Es ist nur natürlich, daß bei einer 
solchen ersten Darstellung zuerst einmal die Höhepunkte einer genauen 
Betrachtung unterzogen werden.

Aber es ist aus dieser Darstellung doch auch ersichtlich, daß ein 
einzelner Gelehrter unmöglich in allen Sätteln gerecht sein kann. Bei 
seiner Darstellung sieht jedermann sofort, welches sein eigenstes For­
schungsgebiet ist, die älteste japanische Literatur. Dem hieraus ge­
schöpften Material ist im Verhältnis zum Ganzen ein unverhältnismäßig 
großer Raum gegeben. Darüber kommen große Zeitabschnitte, in denen 
es an Persönlichkeiten überragenden Ausmaßes fehlte, die aber doch ihr 
sehr charakteristisches Eigenleben hatten, zu kurz. Die japanischen Reli­
gionen haben jahrhundertelang ein Leben mit-, neben- und durcheinander 
geführt, und die einzelnen Epochen haben je nach dem Hervortreten 
dieser oder jener Erscheinung ihre scharf unterschiedenen Kennzeichen 
gehabt. Die Nachzeichnung der E n t w i c k l u n g  muß naturgemäß zu kurz 
kommen, wenn man die Darstellung des Shintöismus vom Buddhismus 
trennt, und wenn die Darstellung vor allem Wert legt auf die uns er­
reichbare Urgestalt einer religiösen Bewegung. Die kurzen Nachträge, 
die dann den späteren Epochen gewidmet sind, lassen sie einseitig als 
epigonenhaft erscheinen und lassen nichts von dem Eigenleben auch 
dieser Perioden ahnen. So sind z. B. die shintöistischen Sekten der Neu­
zeit nicht in ihrer Bedeutung und Eigenständigkeit erkannt. Es ist also 
gerade das Element der R e l i g i o n s g e s c h i c h t e ,  das bei Florenz noch 
zu kurz kommt.

Der Konfuzianismus in Japan ist bei Florenz z. B. fast völlig außer 
Acht gelassen. Es ist gewiß ganz richtig, daß er in Japan fast nichts 
Neues hervorgebracht hat. Aber es sind von ihm doch die tiefsten Wir­
kungen ausgegangen, etwa darin, daß er dem Shintözeremoniell wenig­
stens ein gewisses Maß an Inhalt und Tiefe gegeben hat. Ja selbst so­
zusagen negative Wirkungen sind sehr bedeutend gewesen: Der Bud­
dhismus der Tokugawazeit wird wesentlich dadurch charakterisiert, daß 
die führenden Kreise des Adels und der Ritter, vor allem die Regieren­
den und Beamten, sich innerlich vom Buddhismus zurückgezogen und 
eine Art von Konfuzianismus zur Moral und geistigen Grundlage ihrer 
Kaste machten. —  Bei der Darstellung des Buddhismus ist vor allen 
Dingen die religiöse Seite in den Vordergrund getreten. Die philoso­
phische und dogmatische Seite ist nur sehr spärlich behandelt. In dieser 
Hinsicht wird uns freilich noch ein langes Warten beschieden sein, bis 
wirklich einmal eine Darstellung, die eines „Handbuchs“ würdig ist, 
überhaupt möglich ist. So sind z. B. die sechs Narasekten, die gewisser­
maßen die gedanklichen Probleme des Buddhismus für Japan neu stellten, 
in einem kurzen Paragraphen nur aufgezählt. Auch bei der Darstellung

Die neusten Forschungen auf dem Gebiet der japan. Religionsgeschichte 139



14 0 Karl Weidinger

der Tendai- und Shingonsekte sind die dogmatischen und philosophi­
schen Fragestellungen nur eben angedeutet.

So ist die Darstellung von Florenz einem Notbau zu vergleichen, 
der zu einer Zeit, da die Forschung noch nicht genug Material bei­
gebracht hatte, doch einmal gewagt werden mußte. Manches ist fest 
und dauerhaft gebaut und wird später einfach wiederverwendet werden 
können. Anderes ist nur erst einmal in den mutmaßlichen späteren For­
men des Baus zusammengestückt. Die Dankbarkeit derer, die den Not­
bau benützen konnten, wird nicht beeinträchtigt dadurch, daß heute mit 
reicherem und besserem Material der Bau schon in manchem verändert 
werden könnte.

Im Jahre 1935 ist nun eine zweite zusammenfassende Darstellung 
der japanischen Religionsgeschichte erschienen. (Japanische Religions­
geschichte, die Religionen der Japaner und Koreaner in geschichtlichem 
Abriß dargestellt von W i l h e l m  G u n d e r t ,  Leiter des Japanisch-Deut- 
schen Kulturinstituts Tökyö, 1935, Auslieferung für Deutschland Verlag
D. Gundert, Stuttgart.) Es ist nur ein Abriß; aber es ist erstaunlich, 
welche Fülle des Stoffes der Verfasser auf 187 Textseiten untergebracht 
hat, wozu noch 16 Seiten über die Religion der Koreaner und ausführ­
liche Register sowie eine Religionsstatistik kommen.

Gundert hat sich ganz bewußt darauf eingestellt, vor allen Dingen 
die historischen Entwicklungslinien zu geben. Er behandelt deshalb alle 
in Betracht kommenden Religionen nebeneinander, um an ihnen ein 
Stück Entwicklung des japanischen Geisteslebens aufzuzeigen, wie er es 
vor einigen Jahren für ein anderes Gebiet in seiner japanischen Lite­
raturgeschichte (Athenaion-Verlag Potsdam) schon getan hat. So kommt 
dem Shinto sowohl in der Narazeit wie bei der Schilderung des Werkes 
Köbö Daishis ein kurzer Abschnitt zu; die Rolle des Konfuzianismus 
vor und zur Zeit der Taikwa-Reform und wieder in der Tokugawazeit, 
die Bedeutung des Christentums im 16./17. Jahrh. wie in der Neuzeit, 
die neuen shintöistischen Sekten, alles ist im richtigen Verhältnis dem 
Gesamtbild eingeordnet; aber der Buddhismus beherrscht entsprechend 
der überragenden Rolle, die er gespielt hat, das Feld.

Aber diese sorgfältige und übersichtliche Darstellung der großen 
Entwicklungslinien sind nicht das einzig Neue an dem Buch. Bei aller 
gedrängter Kürze bietet es auch eine Menge neuen Stoffes. Auf dem 
Gebiet des Shintöismus bringt es naturgemäß viel weniger als Florenz. 
Aber dafür ist die Narazeit nun ihrer wahren Bedeutung gemäß behan­
delt; ihre buddhistischen Führer sowie die Sekten und ihre Lehren wer­
den in hinlänglicher Ausführlichkeit geschildert. Auch Lehre und Praxis 
der Tendai- und Shingonsekte sowie die magischen Praktiken der beiden 
sind nun in ihren Grundzügen dargestellt. Die Tokugawazeit ist unter



dem Gesichtspunkt der Abwehr gegen ausländische geistige Einflüsse 
behandelt; nebeneinander stehen der Buddhismus als eine Art Staats­
religion, der Konfuzianismus als sittliche Grundlage des Staatslebens 
und eine gerechte Würdigung der neueren shintöistischen Sekten, in 
denen doch bei aller Primitivität lebendige Religiosität herrscht. Eine 
Glanzleistung ist das letzte Kapitel, der Einbruch der abendländischen 
Weltanschauung und die neuste Reaktion des shintöistischen W elt­
bewußtseins. Der Verfasser, der schon über 30 Jahre in Japan weilt, hat 
hier in einzigartiger W eise aus eigenem Miterleben schöpfen können.

So viel Stoff auf so engem Raum war nur dadurch möglich, daß der 
Verfasser sehr geschickt folgende Methode anwendete: Er hat beson­
ders beim Buddhismus die Hauptbegriffe und Lehrsätze in allen in Be­
tracht kommenden Sprachen, Sanskrit, chinesisch, japanisch und deutsch 
gegeben. Mit diesen kurzen Formeln läßt sich in der Tat, namentlich 
für einen Kenner der chinesischen Zeichen, das Wesentliche geben. „Mit 
dem Studium des Buddhismus verhält es sich ähnlich wie mit dem der 
Chemie: ohne Kenntnis der Formeln kann man in beiden nichts an­
fangen“, sagte Gundert einmal sehr richtig zu mir. So enthält das Buch, 
wenn man die mit chinesischen Zeichen versehenen Register zu benützen 
versteht, ein buddhistisches Lexikon in nuce. Nur wer selbst ein wenig 
Einblick in die W elt der buddhistischen Begriffe hat und selbst ge­
zwungen war, japanische buddhistische Wörterbücher zu wälzen, kann 
diesen Teil der Arbeit richtig würdigen. Ich halte ihn für den wert­
vollsten.

Die Gesamtdarstellung ist nur dadurch möglich gewesen, daß der Ver­
fasser, wie es das einzig richtige ist, sich der japanischen Vorarbeiten 
bediente und sich durch sie an die japanischen und chinesischen Quellen 
hat heranführen lassen. Auf diesem entlegenen Gebiet, wo Lektüre der 
japanischen Literatur schon mit den größten Schwierigkeiten verknüpft 
ist, muß dieser Arbeitsweise als der rationelleren vor der reinen For­
schung der Vorzug gegeben werden. Ob überhaupt je europäische Ge­
lehrte das gesamte Quellenmaterial werden durcharbeiten und eine Dar­
stellung, die sich Harnacks Dogmengeschichte vergleichen läßt, heraus­
bringen können, erscheint nach der heutigen Lage der Dinge sehr 
zweifelhaft. Aber diese Methode, Hand in Hand mit der japanischen 
Forschung zu arbeiten, könnte uns viele Fragen in bezug auf die Geistes­
welt des fernen Ostens beantworten, an denen wir noch herumrätseln. 
Unsere Universitäten hätten die Aufgabe, solche Studien viel mehr zu 
ermutigen, als es heute geschieht.

Natürlich bleiben auch bei diesem Buch noch Wünsche genug übrig. 
Der Verfasser hat ja selbst mit einer Schärfe, die nur ihm selbst zu­
kommt, auf die Mängel hingewiesen. Es gibt in dem Buch viele Stellen,

Die neusten Forschungen auf dem Gebiet der japan. Religionsgeschichte 141



14 2 Karl Weidinger

die nach einer näheren Ausführung geradezu schreien. Man kann nur 
den Wunsch aussprechen, es möchte dem Verfasser vergönnt sein, ent­
weder eine erweiterte Neuauflage oder noch besser neben dem Abriß 
eine ausführlichere Darstellung herauszubringen.

Neben diesen Gesamtdarstellungen geht die Einzelforschung her; die 
Zahl der wertvollen Einzeluntersuchungen ist nicht gering; jedoch ist 
es sehr schwierig, die Bücher auch wirklich in die Hand zu bekommen. 
Ein guter Teil erscheint in ausländischen wissenschaftlichen Gesell­
schaften; andere, etwa Arbeiten japanischer Gelehrter, in Verlagen, die 
mit unseren wissenschaftlichen Instituten keine Fühlung haben. So kann 
die folgende Aufzählung leider auf Vollständigkeit keinen Anspruch 
machen. Neben den dem Verlag zur Besprechung zugegangenen Werken 
zähle ich das wichtigste auf, was mir in die Hand gekommen ist.

Von W i l h e l m  G u n d e r t  besitzen wir noch eine schöne religions­
geschichtliche Einzeluntersuchung: Der Shintöismus im Nö-Drama, Mit­
teilungen der Deutschen Gesellschaft für Natur- und Völkerkunde Ost­
asiens, Band 19, Tökyö 1925.  Nö-Dramen sind halb sakrale Werke, die, 
streng gebunden in Wort und Gebärde, hauptsächlich in vornehmen 
Häusern von geschulten Liebhabern, nicht etwa Berufsschauspielem, vor 
geladenen Gästen aufgeführt werden. Ihre Entstehungszeit fällt in die 
sog. Muromachiperiode (1392 — 1490), eine Zeit, wo der Buddhismus 
längst zur herrschenden Religion geworden und sich den Shintöismus 
gründlich assimiliert hatte. Am lebendigsten war der Zen-Buddhismus, 
der in seiner Einfachheit, seinem erlesenen Geschmack, seinem Streben, 
sich über das Gewöhnliche zu erheben, und seiner Überzeugung von der 
verborgenen Einheit der Gegensätze tiefe Wirkungen auf das Nö-Drama 
ausgeübt hat. Gundert hat nun diejenigen Nö-Dramen ausgewählt, die 
vorwiegend shintöistischen Charakter tragen; aber auch sie sind hinläng­
lich mit Buddhismus getränkt, um ein Bild der seltsamen Vermischung 
beider Religionen zu geben. „Wir sehen wie in einem Spiegelbild, in 
welcher Weise sich die Mythen, die Götter, der Kult des Shintö, die 
Lehren und Geisteskräfte in der japanischen Seele auswirken.“ Das Buch 
enthält Inhaltsangaben, teilweise auch sehr schöne Übersetzungen von
51 Stücken, die sich an Shintöschreine anlehnen, und in einem zweiten 
Teil eine zusammenhängende Darstellung des Materials, das zum Ver­
ständnis dieser buddhistisch-shintöistischen Mischreligion nötig ist.. Die 
wichtigen Shintöbegriffe: Schrein, Shintai, Nebenschrein, Kami, heilige 
Tiere und Bäume usw. sowie die Grundbegriffe des Ryöbu-Shintö: Ver­
lassen des ursprünglichen Zustands, Höben usw. werden unter Benützung 
der japanischen Forschung erschöpfend erklärt. Es ist eine Arbeit, bei 
deren Lektüre man wissenschaftliche Belehrung und künstlerischen Ge­
nuß zugleich hat.



Das nunmehr zu nennende Buch stehe ich nicht an, eine der aller- 
schönsten religionsgeschichtlichen Arbeiten zu nennen, die in neuerer 
Zeit erschienen sind; aber es ist leider auch bei Fachleuten vielfach 
noch unbekannt: H o n e n ,  t h e B u d d h i s t S a i n t .  His life and teaching, 
compiled by Imperial order. Translation, hist, introduction, explanatory 
and crit. notes by Rev. H a r p e r H. C o a t e s , M. A. D. D. and Rev. R y ü - 
g a k u  I s h i z u k a ,  Kyoto, Chionin 1925, Sales agents: Kyöbunkwan, 
Ginza, Tökyö and Maruzen Ltd., Nihombashi, Tökyö. 955 S., 1 farb. Bild 
und 32 Photos. 18 Yen (außerordentlich billig!). Es ist ein unentbehrliches 
Buch zur Erkenntnis der religiösen W elt Japans. Der Stamm des Buches 
ist die klassische Biographie Honen Shönins, des Begründers der Sekte 
vom reinen Lande, die etwa 100 Jahre nach des Sektenstifters Tode auf 
Anregung des abgedankten Kaisers Go Fushimi von dem Tendaipriester 
Shunjö, der aber völlig im Bann der religiösen Art Honens stand, ver­
faßt wurde. Es ist also eine Heiligenbiographie, geschrieben von einem 
Gläubigen, enthält aber eine sorgfältige Darstellung des Lebens und der 
inneren Entwicklung des Meisters in 48 Kapiteln, seine neue Lehre, 
seine Gebetsleistungen, sein seliges Ende, freilich auch Legenden von 
seinen Wunderkräften u. dgl., die aber nicht weniger interessant sind. 
Zahlreiche Reden und Gespräche sind mitgeteilt, sowie viele Mitteilungen 
über Bekehrungen und Schicksale der Gläubigen. —  Aber fast ebenso­
viel Raum wie diesen Text nehmen die Anmerkungen ein, die größten­
teils aus der älteren buddhistischen Literatur geschöpft sind. Alle Per­
sonen, Tempel, buddhistische Begriffe, die im Text Vorkommen, und das 
sind die meisten und wichtigsten dieses Gebiets, werden erklärt, so daß 
man das Buch geradezu eine Enzyklopädie des sog. protestantischen 
Buddhismus nennen könnte. Dazu kommen eine historische Einführung 
der Herausgeber über Honen und seine Zeit, die Grundzüge seiner Lehre, 
die Entwicklung des Jödobuddhismus bis zur Gegenwart. Benutzbar 
wird das Werk erst durch 75 Seiten alphabetischen Index mit chine­
sischen Zeichen und ein zweites, ein Zeichenregister, nach Strichzahl 
geordnet, mit japanischer und vielfach auch chinesischer Lesung ver­
sehen (92 S.). Coates, der über 40 Jahre Missionar der methodistischen 
Kirche in Japan ist und ein Japanisch spricht, wie ich es sonst nie von 
Ausländern gehört habe, hat mit seinem getreuen japanischen Kollegen 
zusammen in 15 jähriger Arbeit eine ganz überragende wissenschaftliche 
Leistung vollbracht. Möge sie auch wirklich ausgenützt werden.

Im Jahre 1934 erschien bei der Deutschen Gesellschaft für Natur- 
und Völkerkunde Ostasiens ein Buch, das für die Frühzeit des japani­
schen Buddhismus ebenso aufschlußreich ist wie für die Kenntnis der 
frühen japanischen Literatur: Dr. H e r m a n n  B o h n e r ,  Legenden aus 
der Frühzeit des japanischen Buddhismus, 2 Bände, Textband und An-

Archiv für Religionswissenschaft XXXIII. 1/2 10

Die neusten Forschungen auf dem Gebiet der japan. Religionsgeschichte 14 3



1 4 4 Karl Weidinger

merkungen. Der Anmerkungsband ist mit Hilfe der Osaka Töyö Gakkwai 
(Osaka Asiatische Gesellschaft) herausgegeben. Der behandelte Text ist 
das Buch Nippon koku gembö zenaku ryö i ki, verfaßt von dem Kle­
riker Kyökai. Der kaum übersetzbare Titel bedeutet etwa folgendes: 
Wunderbare Berichte über sichtbar-gegenwärtige Vergeltung im Guten 
wie im Bösen, geschehen im Reich Japan. Das Buch ist etwa 822,  d. h. 
kurz nach der Verlegung der japanischen Residenz von Nara nach Heian 
abgeschlossen, jedoch früher begonnen und gesammelt worden. Man kann 
sich an ihm das Einwurzeln der neuen Gedanken, die in der Narazeit in 
breitem Strom in Japan einfluteten, und deren Verarbeitung im japani­
schen Volksbewußtsein besonders gut klar machen. Am stärksten ge­
wirkt hat die Idee des Ingwa, der Kausalität, nämlich, daß jede Tat, ob 
gut oder böse, eine Wirkung hat, die oftmals schon in diesem Leben 
sichtbar-gegenwärtig wird; die meisten Legenden zeigen, wie Beobach­
tung oder Vernachlässigung des im Buddhismus Gebotenen gute oder 
böse Frucht bringt, sei es in diesem, sei es im nächsten Leben. Aber 
das ist nur das Auffälligste. Bohner, als Kenner des Chinesischen in 
dieser Hinsicht besonders geschult, ist auch dem Eindringen der konfu­
zianischen Gedanken nachgegangen; er zeigt konfuzianischen Geist so­
wohl an der Komposition wie am Inhalt (5 Beziehungen, Idee des Li, 
der Form, Schönheit und Sitte usw.), und im Gegensatz zu dem neuen 
Ideengut hebt er auch das genuin Japanische, Grobheit und Primiti­
vität, aber auch Frische und kindliche Naivität hervor. —  Aber Bohner 
hat noch viel mehr aus seinem Stoff herausgeholt. Er hat die chinesi­
schen Vorgänger des Ryöiki und die späteren japanischen Bearbeitungen 
durchgesehen und vor allem im Anmerkungsband kommentatorisch ver­
wertet. Hier zeigt er uns Einheit und Unterschied der Legendenstoffe 
in China und Japan, wobei das bei Japanern und Chinesen verschie­
dene Welterlebnis, wie es die Verschiedenheit etwa der Landschaft und 
des Staatswesens bedingen, deutlich hervortritt. Die Vergleichung mit 
den nachfolgenden japanischen Werken, die den gleichen Stoff ver­
wendet haben, zeitigt vor allem literarische Ergebnisse, weshalb hier 
auf sie nicht weiter eingegangen wird. —  Bohner hat uns dank seiner 
Beschlagenheit in der chinesischen wie in der japanischen Sprache mit 
einer tiefeindringenden Einzelstudie beschenkt. Die höchste Anerkennung, 
die er finden konnte, war wohl, daß japanische Gelehrte seine Forschung 
für so wertvoll angesehen haben, daß sie die Veröffentlichung des nur 
für wenige Europäer lesbaren Anmerkungsbandes im Interesse der japa­
nischen Forschung ermöglichten.

Als vierte wertvolle Einzeluntersuchung nenne ich : C h a r l e s  
W i l i a m H e p n e r ,  The Kurozumi Sect of Shintö. With an Introduction 
by G e n c h i K a t ö .  Tökyö, Meiji Japan Society 1935. 237 S., 7 S. Literatur-



Verzeichnis, 16 S. Register. Preis 5 Yen (10 Shillings, Dollars 2,50). 
Genchi Katö, Professor an der Universität Tokyo, Verfasser des Buches 
A Study of Shintö, the Religion of the Japanese Nation (im gleichen 
Verlag), hat den Missionar der amerikanischen lutherischen Mission, 
Charles W. Hepner, der ein Nachkomme deutscher Einwanderer in 
Amerika ist, vor einigen Jahren zu diesem Buche angeregt: ein schönes 
Zeichen der Toleranz und des Zusammenarbeitens unter den japanischen 
Religionen. Der greise japanische Gelehrte sagt in seiner Einführung 
folgendes: While distinguished scholars like Satow, Chamberlain, Florenz 
and Knox are pioneers in the study of Shintö . . . the material with 
which they deal relates, for the most part, to primitive Shintö . . . .  It 
is not in the least an exaggeration to state that Dr. Hepner is the 
pioneer in the field of Shintö in the Culture Religion Stage.“ Nun 
könnte man gegen Katös Formulierung leicht einwenden, daß „Shintö 
im Stadium der Kulturreligion“ eine Übertreibung sei, ebenso wie die 
grundlegende Formulierung seines eigenen Werks: Der Shintöismus 
ebenso ethische wie intellektuelle Religion. Aber Tatsache ist, daß Hep­
ner zum erstenmal sich ausführlich mit dem Shintö befaßt, der, nach 
jahrhundertelanger Umklammerung durch den Buddhismus, sich loszu­
lösen beginnt und trotz seiner Abhängigkeit von fremden geistigen 
Gütern, den Versuch macht, wieder selbständige Religion zu werden. 
Kurozumi Munetada (1780 — 1850) faßte mit 19 Jahren den Entschluß, 
ein Gott zu werden. Im Jahre 1840 genas er von einem Lungenleiden. 
Er wußte sich geheilt durch den Sonnengeist, von dem er sich ganz in 
Besitz genommen fühlte, und glaubte fest, daß er die Einheit mit Ama- 
terasu Oomikami, der Sonnenkönigin, erreicht habe. Sein Lebensideal 
hat er nicht erreicht durch Vermeidung böser Taten, durch Anstren­
gungen oder durch Innenschau, sondern durch Inspiration und eksta­
tische Erfahrung der Gnade der Sonnengöttin. Die von ihm gegründete 
Kurozumisekte zählt heute mehr als eine halbe Million ernsthafter An­
hänger. —  Diesen Zweig des Shintö hat nun Hepner sehr genau be­
handelt; Leben, Lehre und Werk Kurozumis sowie auch die Organisa­
tion, Verfassung und Tätigkeit der jetzigen Kurozumisekte sind nach 
den japanischen Quellen sehr eingehend dargestellt. Besonders die Fort­
führung bis zur Gegenwart ist sehr wertvoll, weil in diesen Abschnitten 
die Veränderungen während der^Meiji-Restauration dargestellt sind. Die 
damaligen Versuche des Shintö, japanische Nationalreligion zu werden, 
sind ja angesichts der neu entstandenen deutschen Glaubensbewegung 
von besonderem Interesse. Für sehr wertvoll halte ich aber auch das 
1- Kapitel Hepners (54 S.), in dem er einen Überblick über die Gesamt­
geschichte des Shintöismus gibt. Und zwar vor allen Dingen deshalb? 
weil hier die Probleme für eine künftige Erforschung des Shintö sehr

Die neusten Forschungen auf dem Gebiet der japan. Religionsgeschichte 145



1 4 6 Karl Weidinger

klar dargestellt sind. Es wird auf die Wandlungen des Shintö etwa 
unter dem frühen Einfluß des Konfuzianismus und Buddhismus, des 
Yang-Yin Lehre usw. hingewiesen; denn auch der Shintö, wie er in den 
ältesten Quellen vor uns steht, ist das Produkt einer Entwicklung. Auch 
auf die verschiedenen mittelalterlichen Theorien des Shintö wie auf die 
Schilderung der Erneuerungsbewegung vor der Restauration sei hin­
gewiesen. Auch dieser Beitrag zur Forschung, den Hepner geleistet hat, 
verdient, wie das ganze Werk, große Anerkennung. — Es ist natürlich 
kein Zufall, daß die ebengenannten vier Einzeluntersuchungen entweder 
von aktiven oder von früheren Missionaren geschrieben sind.

Eine eigentümliche, schwer verständliche, aber trotzdem sehr wert­
volle Studie hat B r u n o  P e t z o l d  im 2. Teil des Jubiläumsbandes der 
Deutschen Gesellschaft für Natur- und Völkerkunde Ostasiens, Tökyö 
1 9 3 3 1 veröffentlicht: Die Triratna, Grundsätzliches über das wahre 
Wesen des Buddhismus. Petzold, der vor einigen Jahren einen höheren 
Rang der buddhistischen Tendaisekte erhalten hat, macht hier den Ver­
such, die wichtigsten buddhistischen Begriffe zu klären, indem er ihrem 
Bedeutungswandel auf dem W eg durch die Entwicklung vom Hinayana 
bis zum japanischen Mahayana nachgeht. „Die im Buddhismus enthaltene 
Philosophie und Metaphysik stellen nicht nur ein einzelnes System dar, 
sondern eine ganze Reihe von Systemen, die in der geschichtlichen Ent­
wicklung von 2% Jahrtausenden aufeinander gefolgt sind, sich abgelöst 
und einander ergänzt haben. Einzelne dieser Systeme sind als Schulen 
und Sekten abgestorben, leben aber als Philosophien weiter und gewähr­
leisten so der buddhistischen Gedankenwelt eine Mannigfaltigkeit, die 
geradezu erstaunlich ist.“ Petzolds Bestreben ist es, die vielfältige 
dogmengeschichtliche Entwicklung an einigen Hauptbegriffen nachzu­
weisen und zu zeigen, daß trotz der Widersprüche extremster Art eine 
innere Einheit zwischen den verschiedenen Formen besteht. Das Werk 
eines Tendai-Dogmatikers deutscher Zunge! Möge es Petzold gelingen, 
seine umfassenden Studien, von denen dieser Aufsatz nur eine über­
mäßig komprimierte Zusammenfassung ist, bald zu veröffentlichen.

An diesen umfassenden Aufsatz Petzolds schließt sich die Anzeige 
einer weiteren Untersuchung über ein Spezialthema des philosophischen

1 In den beiden großen Jubiläumsbänden dieser Gesellschaft, der größten 
wissenschaftlichen Leistung, die das Auslandsdeutschtum in letzter Zeit hervor­
gebracht hat, finden sich noch einige religionsgeschichtliche Aufsätze: Alfred 
Bohner, Spuren der Kirishitan in Iyo; Georg Schurhammer, Die Jesuitenmissio­
nare des 16. und 17. Jahrh. und ihr Einfluß auf die japanische Malerei; Karl 
W eidinger, Die Gründungssage des Sensöji (Asakusa Kwannon Tempels) im 
Lichte der japanischen Frühgeschichte; S. Wakai, Meishö-Daishi (Honen Shonin), 
der Begründer der japanischen Jödo-Sekte; W. Gundert, Die Bananenstaude, 
das Nöspiel „Bashö“ von Konparu Zenchiku, übersetzt und erläutert.



Mahayana gut an: T. Y u r a ,  Bewußtseinslehre im Buddhismus, Einfüh­
rung in die Psychologie, Erkenntnislehre und Metaphysik des Mahayana- 
buddhismus. Tokyo 1932. Deutsche Gesellschaft für Natur- und Völker­
kunde Ostasiens. 78 S. Die Abhandlung ist hervorgegangen aus einer 
Vorlesung im psychologischen Oberseminar von Prof. William Stern, der 
der Arbeit auch ein Geleitwort vorausgeschickt hat. Bei der großen 
Schwierigkeit der Materie ist es geraten, dem Verfasser zur Angabe des 
Inhalts selbst das Wort zu lassen. „Im ersten Kapitel dieses Aufsatzes 
schildere ich die geschichtliche Entwicklung des Mahayana-Buddhismus 
und stelle seine Charakteristik klar. Im zweiten und dritten Kapitel lege 
ich die buddhistische Psychologie oder die Bewußtseinslehre des Bud­
dhismus dar, wobei ich im letzteren Kapitel besonders die Allgemein­
heit und Gültigkeit des achten, des Alaya-Bewußtseins demonstriere, 
das ich auf diesem Grunde als ein transzendentales Bewußtsein verstehe; 
mithin zeige ich, daß die transzendentale idealistische Begründung, d. h. 
Kopernikanische Wendung (im Kantischen Sinne) im Mahayana-Buddhis- 
mus schon im 3. oder 4. Jahrh. n. Chr. vollzogen wurde. Im vierten Teil 
betrachte ich die reine Phänomenologie des Bewußtseins im Buddhismus 
analytisch, gebe ungeachtet der etwas subtilen Scholastik ein Bild von 
der Klassifikation der 100 Arten alles Seienden, um zu zeigen, wie der 
Idealismus, der der buddhistischen W elt- und Lebensanschauung zu­
grunde liegt, theoretisch genau durchgeführt ist. Im 5. Kapitel erörtere 
ich die dem Buddhismus eigene Karmanlehre von der Grundlage des 
Idealismus der Bewußtseinslehre, indem ich sage, daß nach meiner Auf­
fassung die Lehre der Vergeltung und Seelenwanderung nicht bloß er­
dichtete Phantasie sei, sondern auf der tiefen Grundlage der moralischen 
Forderung steht, daß auf gute Ursache gute Wirkung, auf böse Ursache 
böse Wirkung folgen soll. Im 6. und 7. Kapitel wird die Beziehung 
zwischen dem Idealismus der Bewußtseinslehre einerseits und der Meta­
physik und der Wissenslehre andererseits dargelegt und bewiesen, daß 
jede von diesen auch die Charakteristik des Mahayana-Buddhismus 
bildet.“

Ganz im Gegensatz zu der philosophischen Höhe, auf die uns die 
letztgenannte Schrift führte, gibt uns A. B o h n e r  ein Bild von den Aus­
drucksformen der Religion des Volkes in seinem Buch: Wallfahrt zu 
Zweien. Die 88 heiligen Stätten von Shikoku. Mit 88 Abb. und 1 Karte. 
1931. 159 S. Mitteilungen der Deutschen Gesellschaft für Natur- und 
Völkerkunde Ostasiens, Suppl. Bd. 12. Die 88 heiligen Stätten in Shi­
koku sind angeblich von Köbö Daishi selbst zu einer Wallfahrt zu­
sammengestellt worden; der „Zweite“, mit dem die Wallfahrt unter­
nommen wird, ist Köbö Daishi selber, dargestellt durch den weißen 
Pilgerstab. Der Verfasser hat die Wallfahrt selbst mitgemacht und

Die neusten Forschungen auf dem Gebiet der japan. Religionsgeschichte 147



148 Karl Weidinger

konnte dadurch eigentlich als erster gründliche Auskunft über das Ge­
biet der Wallfahrt, die ja im japanischen Buddhismus eine große Rolle 
spielt, geben. Natürlich hat er auch die einschlägige japanische Lite­
ratur, besonders auch die populäre, für den Pilger bestimmte, benützt 
und schildert nun den Pilger, seine Ausrüstung, sein Leben während 
der Wallfahrt, seine Motive. Der angebliche Begründer der Wallfahrt 
wird uns geschildert, die Geschichte dieses frommen Brauchs gegeben 
und die einzelnen Tempel genau beschrieben. Die Photographien ent­
halten sehr gutes Anschauungsmaterial, nicht nur von den Tempel­
gebäuden und der Landschaft, sondern auch von den Anklebezetteln (o 
fuda) der Pilger u. dgl.

„Konkökyö die Lehre vom Konkö“ hat W i l h e l m  R o t h  unter Mit­
wirkung von Ryösuke Kondö dargestellt. Deutsche Gesellschaft für Natur- 
und Völkerkunde Ostasiens, Tokyo 1932. 35 S. Die Konkösekte ist eine 
der 13 shintöistischen Sekten, begründet von dem Bauern Kawate Bun- 
jirö (1814— 83), dem die Offenbarung zu Teil wurde, daß der Metall­
gott Konjin unser Vatergott sei. Glaube an ihn ist kindliche Gesinnung. 
Die Sekte verehrt eine Trinität: Sonnengöttin, Mondgott und Metallgott 
in schlichter Herzensfrömmigkeit. Roth gibt eine dankenswerte Schilde­
rung der Lehre und Praxis der Sekte, vor allem nach den Schilderungen 
seines japanischen Gewährsmanns. Leider fehlt ihm der Blick für die 
den Religionsgeschichtler vor allem interessierenden Fragen; deshalb 
vermißt man die Herausarbeitung der Eigenart der Sekte. Auf nahe­
liegende Fragen (z. B. wie die Anklänge an das Christentum zu erklären 
sind) wird nicht eingegangen. Trotzdem ist es sehr dankenswert, daß 
Roth, der sich selbst als Laien bezeichnet, diese Mitteilungen gemacht 
hat, da er von seinem Wohnsitz in Himeji aus so gute Gelegenheit 
hatte, das Hauptquartier dieser Sekte im Okayamaken zu besuchen.

Die Erforschung der Geschichte des alten japanischen Christentums 
hat sich G e o r g  S c h u r h a mme r  S. I. zum Spezialgebiet erkoren. Nach 
mancherlei Vorarbeiten erschienen im letzten Jahrzehnt drei Arbeiten 
von ihm, die unsere Kenntnis dieses interessanten, aber leider so sehr 
vernachlässigten Abschnitts der christlichen Kirchengeschichte wesent­
lich gefördert haben. Vor allen Dingen: Die Geschichte Japans 1549 
bis 1578 von P. Luis Frois S. I. Nach der Handschrift der Ajuda-Biblio- 
thek in Lissabon übersetzt und kommentiert von G. Schurhammer und
E. A. Voretzsch. Verlag der Asia Maior, Leipzig 1926. Dies Buch, ein 
Quellen werk von einigen hundert Seiten, ist von einem Augenzeugen 
der wichtigsten Ereignisse im angegebenen Zeitraum, dem P. Luis Frois, 
gest. 1597, in ungemein sorgfältiger Weise abgefaßt und bietet ausführ­
liche und lebendige Schilderungen aus den ersten Jahrzehnten der Japan­
mission. Es liest sich vielfach spannend wie ein Roman, ist aber von



größter Genauigkeit und hat uns nun endlich das Material zur Beant­
wortung der Frage geliefert, wie es dem Christentum nach so unschein­
baren Anfängen (wie unscheinbar, haben wir auch erst eigentlich durch 
dies Buch erfahren) geradezu sprunghaft gelungen ist, vorübergehend 
eine gewaltige geistige Macht in Japan zu werden. Sodann sind von 
Schurhammer zwei Einzeluntersuchungen zu nennen: Das kirchliche 
Sprachproblem in der japanischen Jesuitenmission des 16. und 17. Jahrh. 
Mitteilungen der Deutschen Gesellschaft für Natur- und Völkerkunde 
Ostasiens, Band 23, Tökyö 1928 und: Die Disputation des P. Cosme de 
Torres S. J. mit den Buddhisten in Yamaguchi im Jahre 1551; gleicher 
Verlag wie oben, Tökyö 1929. Die erste Untersuchung schildert uns die 
Entdeckung der ältesten Missionare, daß die von ihnen anfänglich in 
gutem Glauben für die christlichen Begriffe gebrauchten buddhistischen 
Worte einen anderen Sinn hatten, als sie meinten und wie man zu latei­
nischen und portugiesischen Worten überging. Ferner enthält die Arbeit 
eine Besprechung der alten christlichen Literatur aus der Presse der 
Jesuiten und eine Aufzählung einiger japanischer apokrypher Schilde­
rungen des Christentums. Auf das gute Literaturverzeichnis zur Ge­
schichte des japanischen Christentums sei besonders hingewiesen. Die 
zweite Untersuchung bringt Quellen über die im Titel genannte sog. 
Disputation bei, die in der älteren Literatur fabelhaft ausgeschmückt 
und übertrieben worden war.

Die bisher genannten Bücher waren überwiegend Originalforschungen; 
es bleiben noch einige Arbeiten zu nennen, die den Versuch machen, 
die Ergebnisse der Forschung einem breiteren Publikum bekannt zu 
machen. Das braucht nicht zu bedeuten, daß man diese Arbeiten von 
vornherein geringer einschätzt. Auf einem so schwierigen Gebiet kann 
auch eine gute Zusammenfassung der Forschungsergebnisse von großem 
Wert sein.

Der Professor für Religionsgeschichte und Missionskunde an der Ber­
liner Universität, J. W i t t e ,  hat den Versuch gemacht, das gesamte gei­
stige Gegenwartsproblem Japans in seiner Bedeutung für Japan und die 
ganze W elt zu behandeln (Japan zwischen zwei Kulturen, J. C. Hin- 
richssche Buchhandlung, Leipzig 1928. 505 S. Preis brosch. J iJ l 19,50, 
geb. J lJ l 21,50). Bei den großen Schwierigkeiten, die diesem Unter­
nehmen beim Stande unserer heutigen Japankenntnis anhaften, darf man 
wohl sagen, daß der Versuch trotz mancher Mängel wohl gelungen ist. 
Trotz der zahlreichen politischen, volkswirtschaftlichen und allgemein­
kulturellen Erörterungen bleibt das Buch eine religionsgeschichtliche 
Arbeit, insofern W itte die Wurzeln des gesamten gegenwärtigen japa­
nischen Lebens in der Gegensätzlichkeit der alt-ostasiatischen und der 
neuen westlichen Geisteskultur sieht. Die erste charakterisiert er als

Die neusten Forschungen auf dem Gebiet der japan. Religionsgeschichte 1 4 9



1 5 0 Karl Weidinger

den Zustand der Allgewalt der Organisation, die letztere als die indivi­
dualistische Kultur, die nur die Norm der Verantwortung vor Gott 
kennt, oder kennen sollte. In dem Ringen dieser beiden Geisteshaltungen 
sieht er, m. A. nach richtig, das Charakteristikum des gegenwärtigen 
geistigen Zustands Japans. Die Grundthese ist für die wichtigsten Le­
bensgebiete durchgeführt. Dabei sind freilich zahlreiche Fehlurteile oder 
solche, über die man streiten könnte, unterlaufen. Aber das ist gar nicht 
zu vermeiden; auch hat die seit 1928 rasend schnell fortgeschrittene 
Entwicklung an einigen Punkten (Kaisertum, Parlamentarismus, Inter­
nationalismus, Gewerkschaftsbewegung, Kommunismus) bereits Fehl­
urteile auf gedeckt, auch an Punkten, wo sie 1928 noch kein Mensch 
vermutet hätte. Trotz allem bleibt das Buch das Beste, was man zur 
ersten Orientierung über die geistige Lage in Japan empfehlen kann. 
Bei einer Neuauflage werden zahlreiche Änderungen nötig sein. Es sei 
der Wunsch ausgesprochen, der Verfasser möchte dann das Buch vorher 
einem Japanologen zur Durchsicht vorlegen, damit die zahlreichen kleinen 
Irrtümer ausgemerzt werden können, und damit die Namensschreibung 
einheitlich gestaltet werden kann. Es kommt vor, daß derselbe Name an 
verschiedenen Stellen in drei verschiedenen Transkriptionen geschrie­
ben ist.

Ein ähnliches Unternehmen von katholischer Seite liegt vor in dem 
Buch von T h o m a s  Ohm 0 . S. B., Kulturen, Religionen und Missionen 
in Japan; Dr. Benno Filser Verlag G. m. b. H., Augsburg. 212 S. „Die ge­
samten Ausführungen über das Land und seine Bewohner, die sozialen 
und sittlichen Zustände, das geistige Leben und die akatholischen Reli­
gionen und Konfessionen haben letzten Endes den Zweck, unmittelbar 
oder mittelbar den gegenwärtigen Stand der katholischen Japanmission 
zu erklären.“ Das Buch ist sehr sachlich, gibt auch verschiedenen Ur­
teilen über dieselbe Frage Raum und kann ebenfalls zur ersten Orien­
tierung empfohlen werden.

D. E m i l  S c h i l l e r s  kleines Werkchen „Shintö“ liegt in 2. Auflage 
vor. Verlag der Ostasienmission, Berlin 1935. Es ist eine allgemeinver­
ständliche Schilderung der japanischen Nationalreligion; da der Verfasser
37 Jahre in Japan lebte, ist es reich an eigenen, eigenartigen Beobach­
tungen und ganz zuverlässig. Leider ist auf das Problem „Staatskult_
Volksreligion“, das seit des Verfassers Abreise aus Japan wieder so 
aktuell geworden ist (auch bei uns!), nicht so ausführlich eingegangen, 
wie zu wünschen wäre.

Ein eigenartiger Versuch ist die Arbeit von Fr. H. S p i e g e l b e r g :  
Die Profanisierung des japanischen Geistes, als religionsgeschichtliches 
Phänomen dargestellt an Hand einer Analyse der Farbenholzschnitte 
des Ukiyo-ye. Verlag Eduard Pfeiffer, Leipzig 1929. Mit 16 Abb. Das



Buch geht von dem Grundgedanken aus, daß das religionsgeschicht­
liche Quellenmaterial willkürlich ausgewählt sei, wenn man etwa Stif­
tungsurkunden der Religion als primäre Quellen, spätere schriftliche 
Quellen, die Art der Kultübung, religiöse Kunst usw. als nächstwichtige 
Quellen ansieht. Er stellt die These von der Unbeschränktheit des reli­
gionsgeschichtlichen Materials auf; denn nicht die frühesten Urkunden 
vermitteln bereits allseitig und objektiv das Wesen der Sache selbst. 
Sog. peripherische Erscheinungen zeigen manchmal tiefer das Wesen der 
religiösen Verhältnisse. Der Versuch ist orientiert an P. Tillichs Reli­
gionsphilosophie, in der Religion als eine alle Lebensgebiete durch­
ziehende Grundfunktion angesehen wird, die wohl abgewandelt werden 
kann, aber niemals ganz fehlt.

Diese methodische These wird durchgeführt an einer Analyse der 
Farbenholzschnitte der Ukiyoe-Schule, nachdem vorher die ältere japa­
nische Kunst in ihrem Zusammenhang mit der Religionsgeschichte be­
sprochen ist. Ich muß jedoch gestehen, daß mir die religionsgeschicht­
lichen Erkenntnisse im Vergleich zu dem aufgewandten methodologi­
schen Scharfsinn mager erscheinen, und daß aus anderen Quellen das­
selbe und mehr leichter hätte abgelesen werden können. Es bleibt ein 
wenig der Eindruck eines Versuchs am untauglichen Objekt. Der frisch­
fröhliche Empiriker in der Religionsgeschichte schneidet diesem End­
ergebnis gegenüber gar nicht so schlecht ab. Beachtlich scheinen mir 
aber die methodologisch-prinzipiellen Erörterungen trotzdem zu sein; 
der Verfasser erhebt ja wohl nicht die Forderung, Quellen der Art, wie 
er sie zu erschließen sucht, mit der Ausschließlichkeit zu verwerten, wie 
er es in diesem überwiegend methodologischen Versuch tut.

Eine gute Arbeit über Religion der Ainu ist die Dissertation von 
W i l l y  K r e m p ,  Beiträge zur Religion der Ainu, Inaugural-Disserta- 
tion, Bonn. Preßverein Freiburg i. Br. G. m. b. H. 1928. Der Verfasser 
sieht den Grundcharakter der Ainureligion in dem Bewußtsein von der 
Erfülltheit aller Dinge mit lebendigen Kräften. Glaubensvorstellungen, 
Kult und Zeremonien, vor allem auch die „Wegsendung“-Zeremonien 
(Schlachtung von Bären, auch Adlern und Fischen) werden auf dies 
Grunderlebnis zurückgeführt. Mit ihren 90 Seiten scheint die Arbeit 
recht erschöpfend zu sein. Die vorhandene Literatur, auch die japa­
nische, ist neben den eigenen Beobachtungen des Verfassers, der als 
Lehrer in Sapporo durch Hokkaido wandern konnte, herangezogen, und 
gute Bilder dienen zur Veranschaulichung.

Die neusten Forschungen auf dem Gebiet der japan. Religionsgeschichte 151



„DER URSPRUNG DER GOTTESIDEE“
EINE HISTORISCH-KRITISCHE UND POSITIVE STUDIE 

VON P. W. SCHMIDT

VON J. W. HAUER  IN TÜBINGEN

Bd. I: Historisch - kritischer Teil, 1. Aufl. 1912, 2. Aufl. 1926. XL, 882 S. 
■Geh. J IM  20,26, geb. J IM  22,50. Münster i. W ., Aschendorffsche Verlagsbuch­
handlung.

Bd. II: Die Religionen der Urvölker 1. Die Religionen der Urvölker Ame­
rikas. XLIV, 1065 S. Geh. J IM  23,40, geb. J IM  25,65. Münster ibid. 1929.

Bd. III: Die Religionen der Urvölker II. Die Religionen der Urvölker Asiens 
und Australiens. XLVII, 1156 S. Geh. J IM  28,80, geb. J IM  31,60. Münster ibid. 
1931.

Bd. IV : Die Religionen der Urvölker III. Die Religionen der Urvölker Afrikas. 
XXXII, 821 S. Geh. J IM  24,—, geb. J U l  26,25. Münster ibid. 1933.

Bd. V : Die Religionen der Urvölker IV. Nachträge zu den Religionen der 
Urvölker Amerikas, Asiens und Australiens. XXXVIII, 921 S. Geh. J IM  27,— , 
geh. J IM  29,50. Münster ibid. 1934.

Bd. VI: Die Religionen der Urvölker V. Endsynthese der Religionen der 
Urvölker Amerikas, Asiens, Australiens, Afrikas. LIII, 600 S. Geh. J IM  29,—, 
geb. J IM  32,—. Münster ibid. 1935.

Die zweite Abteilung des monumentalen Werkes von P. W. Schmidt, 
„ D e r  U r s p r u n g  d e r  G o t t e s i d e e “ hat nun mit einem VI. Bande, 
„Endsynthese der Religionen der Urvölker Amerikas, Asiens, Austra­
liens, Afrikas“, ihren Abschluß gefunden. Der erste Teil des Gesamt­
werkes ( l .  Aufl. 1912, 2. Aufl. 1926)  war eine historisch-kritische Studie, 
die sich vornehmlich mit den religionsgeschichtlichen Theorien aus­
einandersetzte, wenn in sie auch ein positiver Teil über den Glauben 
an das höchste Wesen bei den südostaustralischen Stämmen eingebaut 
wurde. Diese Studie fand eine Erweiterung und Vertiefung im „ H a n d ­
b u c h  d e r  v e r g l e i c h e n d e n  R e l i g i o n s g e s c h i c h t e “, Ursprung 
und Werden der Religion, Münster 1930, das trotz einer Reihe von Ver­
zeichnungen und nicht ganz richtigen Einordnungen der verschiedenen 
Forscher auf Grund der umfassenden Übersicht zusammen mit jenem
1. Teil des Ursprungs der Gottesidee e in  w e r t v o l l e r  B e i t r a g  z ur  
G e s c h i c h t e  d e r  R e l i g i o n s g e s c h i c h t e  ist.

Demgegenüber ist die 2. Abteilung eine positiv-geschichtliche Dar­
stellung der Religionen der Urvölker und ihrer gegenseitigen Bezie­
hungen gemäß den Grundauffassungen von P. W. Schmidt. Es wird 
keinen Religionsforscher geben, der Schmidt nicht beglückwünschen 
würde, daß es ihm vergönnt war, diese 2. Abteilung seines Werkes zu



vollenden, und der ihm nicht dankbar wäre für diese seine Arbeit, an 
die er nun etwa drei Jahrzehnte seines Lebens gesetzt hat. Wie man 
sich auch zu den Theorien Schmidts stellen mag, niemand kann ihm die 
Anerkennung, ja Bewunderung versagen für die Umsicht, mit der er die 
ganze vorhandene Literatur durchforscht, für den Weitblick und die 
Energie, mit der er Forscherreisen angeregt und wohl auch geistig diri­
giert hat, die ein ungeahnt wertvolles Material über die Religionen der 
Urvölker, teilweise noch in letzter Stunde, der ewigen Vergessenheit ent­
rissen und uns zugänglich gemacht haben. Man steht mit Staunen vor 
dieser Arbeitsleistung und vor der Zielsicherheit dieses Schaffens. Ohne 
Zweifel hat dabei stark mitgewirkt die Überzeugung Schmidts, damit 
nicht nur für die religiöse Auseinandersetzung einen Beitrag zu leisten, 
sondern sie entscheidend zu beeinflussen. Man merkt überall, besonders 
im I. und VI. Band des Werkes, daß ihm seine Forscherarbeit zugleich 
religiöser Dienst ist.

Kein Religionsforscher, der sich mit der sogenannten primitiven Re­
ligion befaßt, wird in Zukunft mehr ohne dieses monumentale Werk 
arbeiten können, weil es keinem, der die gesamte Religionsgeschichte 
durchforschen und überblicken will, möglich sein wird (besonders dann, 
wenn er noch auf einem besonderen Gebiet Fachmann sein soll), das 
ungeheure Material über diese Urvölker, das Schmidt beherrscht, selbst 
durchzuarbeiten. Er wird sich damit begnügen müssen, ausgedehnte 
Stichproben zur Nachprüfung zu machen. Jedenfalls dies steht fest: 
Schmidt hat damit, daß er die Dokumente über die Religion der Ur­
völker uns so ausführlich vorführt, der Religionsgeschichte einen Dienst 
geleistet, den sonst vielleicht niemand leisten konnte, wenigstens heute 
nicht. Und dieser Dienst wird ihm für alle Zeiten in dieser Wissen­
schaft einen anerkannten Platz sichern, unbeschadet unserer Vorbehalte 
und Einvvände gegenüber seiner Methode und vornehmlich gegenüber 
manchen seiner Schlußfolgerungen in dem letzten Bande zur Beantwor­
tung der e i g e n t l i c h e n  F r a g e  des Buches nach dem U r s p r u n g  
d e r  R e l i g i o n .

D a s  w i r k l i c h  p o s i t i v e  R e s u l t a t  d i e s e s  W e r k e s ,  darüber 
scheint mir kein Zweifel mehr möglich zu sein, ist der Nachweis, daß  
s i c h  ü b e r a l l  b e i  d e n  „ U r v ö l k e r n “ e i n  a u s g e s p r o c h e n e r  
G l a u b e  an e i n  h ö c h s t e s  W e s e n  o d e r  d o c h  g a n z  s t a r k e  
S p u r e n  d a v o n  f i n d e n .  Ich wenigstens habe mich durch Schmidts 
Werk davon überzeugen lassen. Was einstens Vermutung, stark an- 
gezweifelte Behauptung oder zugestandene Möglichkeit war, steht nun, 
nach meiner Meinung, mit den Dokumenten dieses Werkes als Tatsache 
vor uns. Wenn auch, um hier gleich ein paar kritische Bemerkungen 
einzuschalten, mir häufig doch ein starker Zwiespalt sich aufzutun

„Der Ursprung der Gottesidee“ 15 3



1 5 4 J. W. Hauer

scheint zwischen den wörtlich mitgeteilten Dokumenten ältester Prägung 
und der Gottauffassung heute lebender heiliger Personen bei den Ur­
völkern und vollends zwischen jenen Dokumenten und den Einzeldeu­
tungen Schmidts selber.

Ob dieser Glaube an ein höchstes Wesen allerdings als h o h e r  s i t t ­
l i c h e r  M o n o t h e i s m u s  angesprochen werden darf, ist eine offene 
Frage. Sie hängt mit daran, wie man Monotheismus definiert, vor allem 
aber auch daran, welche Deutung man einzelnen Aussprüchen oder Hand­
lungen gibt. Daß der höchste Gott dieser Urvölker doch teilweise sehr 
kindhaft aufgefaßt wird, ist ja schon längst erkannt worden. Ich behalte 
mir das Einzelne meiner Kritik für eine ausführliche Auseinandersetzung 
mit P. W. Schmidt im nächsten Heft vor.

Vollends die Frage des U r m o n o t h e i s m u s  und der U r r e l i g i o n  
muß offen bleiben, wenn man damit die Religion der ältesten Mensch­
heit überhaupt meint. Selbst wenn es Schmidt gelungen wäre, durch 
seine vergleichende Methode einen g e m e i n s a m e n  r e l i g i ö s e n  U r -  
b e s i t z  d e r  U r v ö l k e r  festzustellen (was mir einigem Zweifel zu 
unterliegen scheint, wenn man, wie er es tut, den Bogen spannen will 
von den arktischen Urvölkern bis zu den Stämmen Südost-Australiens; 
ich glaube, daß die Religion der ältesten Australneger trotz weitgehen­
der Ähnlichkeiten mit den ändern Urvölkern einen besonderen Seiten­
zweig der religiösen Entwicklung der Menschheit darstellt), so kämen 
wir damit h ö c h s t e n s  i n  d a s a u s g e h e n d e j ü n g e r e P a l ä o l i t h i -  
k u m  zurück. Und selbst wenn wir diese Linie bis zur Entstehung 
des homo sapiens zu Anfang der letzten Eiszeit und des Jungpaläo- 
lithikums, also auf die Stufe vor zirka 100 000 Jahre zurückführen (eine 
Zeit, in der nach neuesten Forschungen Tasmanien und wohl auch Austra­
lien besiedelt wurde; vgl. dazu „Anthropos“ Bd. XXXI [1936] Heft 1, 2, 
S. 1 ff. „Zur Urgeschichte Australiens“ von Christoph von Fürer-Halmen- 
dorf) und annehmen würden, daß gleich im Anfang dieser Entwicklung 
der Glaube an das höchste Wesen steht, so wären wir damit noch lange 
nicht bei einer U r r e l i g i o n  angekommen. Denn vor dieser Zeit liegen 
zwei oder drei große Epochen der Menschheitsgeschichte, über deren 
religiöse Entwicklung wir nichts oder herzlich wenig wissen. Dies sind 
die Epochen des Sinanthropos und Pithekanthropos, des Homo Heidel- 
bergensis und des Neandertalers (bei dem wir mit Wahrscheinlichkeit 
rituelle Bestattung als den einzig positiven Anhalt für religiöse Betäti­
gung feststellen können). Wenn wir die geläufige Chronologie einmal 
nehmen wollen, so haben wir es immerhin mit einer Epoche von min­
destens 6— 800000  Jahren von Menschheitsgeschichte zu tun, die sich 
v o r  der Entstehung der „Urvölker“ Schmidts, die alle zur Menschenform 
homo sapiens gehören, abgespielt hat. Dieser homo sapiens kann aber



nicht ohne weiteres nach rückwärts an die vorausgehende Entwicklung 
der Menschheit angeschlossen werden. Die Beziehung des Neandertal- 
menschen zum homo sapiens ist noch ganz ungeklärt, und über dessen 
Beziehungen zum Homo Heidelbergensis und zum Sinanthropos und 
Pithekanthropos läßt sich nichts mehr aussagen als dies, daß die ver­
schiedenen Menschenformen wohl irgendwie zu e i n e r  Entwicklungslinie 
gehören, die aber für unser Wissen durch weite Lücken durchbrochen 
ist. Möglich ist höchstens eine Verbindung der Australneger über den 
Wadjakmenschen Dubois zum Neandertaler, wie Weinert jetzt annimmt 
(vgl. Klaatsch, Das Werden der Menschheit, 2. Aufl., S. 370). Aber kein 
anderes „Urvolk“ steht dem Neandertaler so nahe, daß ohne Zwischen­
glieder anthropologisch eine Verbindung zu ihm hergestellt werden 
könnte. Zu welchem Zeitpunkt der Menschheitsgeschichte also der 
Glaube an das höchste Wesen entstanden ist, können wir mit einer 
historisch - vergleichenden Methode schlechterdings nicht feststellen. 
Schmidt zieht verschiedentlich den Sinanthropos herbei als einen Be­
weis für das hohe Alter der Menschheit in Nordostasien, wohin er, 
sicher mit viel Wahrscheinlichkeit, den uralten Sitz der nördlichen 
Urkulturen verlegt. Aber dann darf er dies nicht außer Acht lassen, 
daß zwischen diesem Sinanthropos und den „Urvölkern“ eben eine 
Epoche von vielen Jahrhunderttausenden liegt und zwar eine Epoche, 
in der ungeheure Veränderungen durch die vordringenden und sich 
zurückziehenden Eismassen während der Eiszeiten und Zwischeneis­
zeiten in Nordostasien vor sich gegangen sind, so daß hier keine un­
gebrochene Entwicklung anzunehmen ist, die vom Sinanthropos zu den 
„Urvölkern“ führte.

Hier muß auf einen sehr empfindlichen Mangel in Schmidts Werk 
aufmerksam gemacht werden. Überall da, wo er versucht, seine Urvölker 
an die v o r - u n d  u r g e s c h i c h t l i c h e  M e n s c h h e i t  u n d  i h r e K u l -  
t ur  anzuknüpfen, wird er unbestimmt. Man hätte mindestens eine ein­
gehendere Auseinandersetzung mit Menghins „Weltgeschichte der Stein­
zeit“ erwartet. Diese Lücke muß Schmidt unbedingt ausfüllen, wenn er 
die historisch-positive Seite seines Versuches, den Ursprung der Gottes­
idee zu erklären, zu Ende führen will.

Ferner m öchte ich gleich hier auf einen anderen Mangel hinweisen, 
den Schmidt zu beheben imstande wäre. Sehr selten geht er auf die 
r a s s i s c h e n  V e r h ä l t n i s s e  seiner Urvölker ein. Und doch wäre ge­
rade für die historische Betrachtung und die Z usam m engehörigkeit der 
verschiedenen Kulturen und Religionen die Feststellung der rassischen 
Verhältnisse bei den Urvölkern von höchstem Wert. Diesen Mangel 
empfindet man besonders schm erzlich etwa bei der Auseinandersetzung 
über die Religion der Feuerländer, die doch rassisch sehr verschieden

„Der Ursprung der Gottesidee“ 1 5 5



156 J. W. Hauer

sind. Die Selk’nam oder Ona gehören in der Hauptsache zu der groß­
wüchsigen Rasse, welche Eickstedt die „pampide“ nennt. Die Pam- 
piden gehören aber ethnologisch nicht zu den Urvölkern, während 
die Halakwulup und Yamana weithin auch rassisch „Urvölker“ genannt 
werden dürften. Habent sua fata libelli muß man auch von dem groß- 
angelegten Werk von Schmidt sagen. Es wurde begonnen, als die 
Rassenfrage noch nicht zu der Bedeutung gekommen war, die sie heute 
hat und verdient. Dieses Schicksal hat das Werk bis heute begleitet. 
Es geht an der Rassenforschung und ihren bisherigen Ergebnissen zu 
leicht vorbei, zum Schaden des Werkes. Ich bin sogar der Meinung, 
daß das Hereinziehen der Rassenforschung zwar dies und jenes Einzel­
problem erschweren, aber aufs Ganze gesehen Schmidts Urvölker noch 
klarer als solche kennzeichnen würde. Wer sich z. B. die Mühe nimmt 
nach der rassischen Zugehörigkeit der nordamerikanischen Urvölker* 
Schmidts zu suchen, der wird finden, daß jedenfalls die auch rassisch 
niedrigststehenden Stämme zu diesen Urvölkern gehören. Allerdings 
sind die Eskimo weder rassisch noch religiös in die Urvölker einzureihen. 
Sie haben stark europide Züge, die n i c h t  aus Vermischung mit euro- 
piden Rassen erklärt werden können.

Schmidt hat sich, wie er besonders deutlich in seiner Einleitung zum 
V. Band, S. 7 ff. sagt, die Beantwortung dreier großer Fragen vorgesetzt. 
Erstens will er das T a t s ä c h l i c h e  d e r  R e l i g i o n  d e r  e i n z e l n e n  
U r v ö l k e r g r u p p e n  heraussteilen. Dann will er durch einen Vergleich 
der Religion dieser Gruppen bis zu r  l e t z t e n  g e m e i n s a m e n  R e l i ­
g i o n  d e r  „ ä l t e s t e n  M e n s c h h e i t “ Vordringen. Und endlich soll die 
Frage nach dem U r s p r u n g  d i e s e r  ä l t e s t e n  g e m e i n s a m e n  R e ­
l i g i o n  beantwortet werden. Die Beantwortung der ersten Frage ist 
ihm, wie schon gesagt, weithin gelungen. Aber schon bei der Beant­
wortung der zweiten Frage mußten wir den Einwand machen, daß wir 
ja mit der Religion der Urvölker durchaus nicht zu der letzten gemein­
samen Religion der ä l t e s t e n  M e n s c h h e i t ,  sondern höchstens zu 
der ä l t e s t e n  g e m e i n s a m e n  R e l i g i o n  d e s  h o m o  s a p i e n s  vor­
gedrungen sind (dies mit sehr großer Vorsicht gesagt!). Wobei zwei 
Fragen offen bleiben: erstens ob das höchste Wesen ganz am Anfang 
steht und zweitens ob etwa der homo sapiens, der im Westen Europas 
sich als der Aurignac- und Cromagnon-Mensch darstellt, nicht doch 
rassisch zu unterscheiden ist von den „Urvölkern“ Schmidts, in welchem  
Fall wir ja für diesen westeuropäischen homo sapiens wohl einen an­
deren religiösen Urbesitz annehmen müßten.

Aber ganz abgesehen davon ist ja d i e s  n i c h t  die älteste Mensch­
heit, sondern, auf das Ganze der Menschheitsgeschichte gesehen, e i n e  
s e h r  r e z e n t e  F o r m  d e r  M e n s c h h e i t .  Da wir nun h i s t o r i s c h



über die religiösen Formen der wirklich ältesten Menschheit schlechter­
dings nichts wissen können, bleiben, historisch gesehen, d ie  b e i d e n  
F r a g e n  n a c h  d e r  l e t z t e n  g e m e i n s a m e n  R e l i g i o n  d e r  ä l t e ­
s t e n  M e n s c h h e i t  und  v o r  a l l e m  d i e j e n i g e  n a c h  d e m  U r ­
s p r u n g  d e r  R e l i g i o n  o f f e n .  Ich bin der Meinung, daß Schmidt 
das sehen und anerkennen sollte. Es wäre dann eine viel bessere Basis 
zu einer Auseinandersetzung geschaffen, als sie auch jetzt noch da ist, 
wo die Geister sich über die Frage der Entwicklung der Religion doch 
sehr beruhigt haben.

Denn an diesem Punkte muß eben die p s y c h o l o g i s c h e  Me t h o d e  
einsetzen. Ich bin der Überzeugung, daß selbst dann, wenn wir über die 
Religion des Neandertalers, des Homo Heidelbergensis und des Sinan- 
thropos und Pithekanthropos historisch etwas wüßten (was, wie schon 
gesagt, nicht der Fall ist), die Frage nach dem Ursprung der Religion 
doch nicht mit der historischen Methode gelöst werden könnte. Denn 
gerade das wichtigste, wie der Mensch zu religiösen Konzeptionen und 
damit zu ihrer Gestaltung in Kult usw. kommt, k a n n  n i e  h i s t o ­
r i s c h  e r k l ä r t  w e r d e n .  Und hier liegt der Hauptmangel des Schmidt- 
schen Werkes, ich möchte fast sagen, seine Tragik. Schmidt hat vor 
30 Jahren die Arbeit in Angriff genommen, nicht nur mit einem hohen 
Forschertrieb, den ihm jedermann, der ihn kennt, zugestehen muß, son­
dern mit der Absicht, sagen wir, einen religionspsychologischen und 
r e l i g i o n s p h i l o s o p h i s c h e n ,  ja theologischen B e i t r a g  zur Frage 
nach Ursprung und Wesen der Religion zu geben. Diesen ist er uns 
nach meiner Überzeugung fast ganz schuldig geblieben. Was er zur Be­
antwortung der Frage „der Herkunft und des Ursprungs der ältesten 
gemeinsamen Religion“ auf den Seiten 468— 508 des VI. Bandes bietet, 
ist nicht nur dem Umfang nach ein sehr geringer Teil des Gesamtwerkes, 
auch die Resultate sind doch angesichts der Wucht der Frage nicht sehr 
schwerwiegend. Es ist im Grunde nichts anderes, als was wir seit langem 
von ihm als Erklärung für den Ursprung der ältesten Religion kennen. 
Schließlich kommt es darauf hinaus, daß das natürliche kausale Denken 
der ältesten Menschen an den Schöpfungsgedanken heranführt und das 
finale Denken an die sittliche Zweckordnung des Diesseits und Jenseits 
(VI, 491). Was er weiter über diese Frage sagt, hängt mit diesen beiden 
Triebkräften des religiösen Werdens eng zusammen. Damit ist gegen­
über den früheren Epochen im Schaffen Schmidts nichts Neues gesagt.

Ich bin heute der Meinung, daß Schmidt mit diesen zwei Trieb­
kräften menschlichen Innenlebens ganz wichtige Wurzeln der religiösen 
Entwicklung aufgezeigt hat, Wurzeln, die ich z. B. in meinem I. Band 
»Religionen“ noch nicht in der Weise anerkannte, wie sie es verdienen. 
Aber in ihnen in erster Linie, ja fast ausschließlich den Ursprung der

„Der Ursprung der Gottesidee“ 1 5 7



158 J. W. Hauer

Religion überhaupt zu sehen, scheint mir ebenso verfehlt zu sein, wie 
der Versuch, diese nur aus überbewußten Erlebnissen abzuleiten.

Schließlich handelt es sich beim Religiösen um e i n e  g a n z e  R e i h e  
v o n  W u r z e l n  u n d  A n t r i e b e n ,  aus denen der Glaube und damit 
die Kultform und die Gestaltung in Wort und Bild folgt. Ich bin im 
Laufe meiner eigenen religionsgeschichtlichen Forschung mehr und mehr 
zu der Überzeugung gekommen, daß wir den Ursprung und das Werden 
der Religion erst dann erfassen, w e n n  w i r  d e n  P o l y m o r p h i s m u s  
d e s  R e l i g i ö s e n  begreifen. Damit meine ich dies, daß man die Reli­
gion weder nur von e i n e r  Kraft, etwa dem Denken oder dem irratio­
nalen Erlebnis ableiten kann, noch daß man annehmen darf, die religiöse 
Entwicklung habe sich in streng geschiedenen, historisch aufeinander­
folgenden Stufen abgespielt. Mit diesem einfachen, geradlinigen Evolu­
tionismus war ich im Grunde schon fertig, als ich den I. Band meiner 
„Religionen“ veröffentlichte, in dem ich davor warnte, die von mir auf­
gestellte Stufenreihe als chronologische Abfolge zu betrachten. Mit jener 
Stufenreihe sind verschiedene P h a s e n  der religiösen Formwerdung ge­
nannt, d ie  a b e r  i n  A n s ä t z e n  a l l e  a u f  j e d e r  E n t w i c k l u n g s ­
s t u f e  d e r  M e n s c h h e i t  v o r h a n d e n  s i nd.  Ich glaube heute, daß 
es nie eine Zeit gegeben hat, in der etwa nur Zauberei wirksam war, 
und daß dann die anderen Stufen folgten, sondern in jeder Entwick­
lungsepoche war d ie  g a n z e  F ü l l e  r e l i g i ö s e r  K r ä f t e  i m S p i e l e .  
In jeder bedeutenden Epoche steht aber e in  Kräftebereich und damit 
e i n e  Phase, etwa die des Vaterglaubens im Mittelpunkt, während die 
anderen Kräftebereiche mit ihren entsprechenden religiösen Phasen im 
Umkreis sich mehr oder weniger deutlich in keimhaften Ansätzen grup­
pieren. Ich glaube, daß wir diese Tatsache auch beim Kinde beobachten 
können, in dem ebenfalls die ganze Fülle religiöser Antriebe sich zeigt 
vom Glauben an den „Macher“ auf Grund der Kausalitätsfrage bis zur 
Personifikation von Gegenständen und magischen Gefühlen und Ver­
haltungsweisen. Und auch beim Kind sehen wir, wie in verschiedenen 
Zeiten des inneren Werdens je eine bestimmte Phase in den Mittelpunkt 
tritt und sozusagen der Entwicklungsepoche ihr Gesicht gibt, z. B. das 
magische Tiererlebnis durch Identifikation etwa mit dem Hasen, ohne 
daß damit die anderen verschwinden würden.

Da wo das klare Licht der Geschichte auf die religiöse Entwicklung 
fällt, können wir immer noch d i e s e s  G e s e t z  d e s  P o l y m o r p h i s ­
mu s  betrachten, das in einem rhythmischen Auf und Ab sich auswirkt. 
Denken wir z. B. an den stark monotheistisch gefärbten Himmelsglauben, 
wie er noch in den Rgveda hineinspielt, der abgelöst wird von einer 
vielschichtigen Götterwelt und gesteigerten Opferpraxis, die wiederum 
abgelöst wird durch außerordentlich wirksame monotheistische Ten­



denzen etwa im Rudra-Siva-Glauben der Svetäsvatara-Upanisad oder im 
Visnu-Glauben der Bhagavadgltä, wo das Opfer kaum mehr einen Platz 
hat und in denen sich der indoarische Monotheismus zu seiner höchsten 
Höhe und zur Allgemeingültigkeit steigert. Danach haben wir, auf die 
Gesamtentwicklung Indiens gesehen, wieder ein Zurücksinken in die 
hinduistische Götterwelt des späten Brahmanismus mit seiner tantrischen 
Mystik und Magie. I c h  l e h n e  a l s o  d e n  E v o l u t i o n i s m u s  e b e n s o  
ab w i e  d i e  D e g e n e r a t i o n s t h e o r i e  v o n  S c h m i d t .  Beides sind 
dogmatische Standpunkte, zu denen man nicht durch die Tatsachen­
forschung, sondern durch bestimmte philosophische oder theologische 
Voraussetzungen gekommen ist.

Dieses Vielfältige des religiösen Lebens, Werdens und Gestaltens 
kann aber, wie schon gesagt, nicht nur h i s t o r i s c h  erfaßt werden. 
Hier müssen p s y c h o l o g i s c h e  M e t h o d e n  u n d  p s y c h o l o g i s c h e  
E i n s i c h t e n  in erster Linie mitwirken. Und gerade für diese Arbeit 
bietet uns Schmidts Werk wenig. Er hat z. T. wertvollstes Material, 
das ihm seine Forschungen gebracht haben, psychologisch fast ungenützt 
gelassen. Darum auch ist die Antwort, die er am Schluß auf die wich­
tigste seiner Fragen gibt, im Grunde für den auch psychologisch arbei­
tenden Religionsforscher so unbefriedigend ausgefallen. Ich glaube, hier 
dürften wir noch viel voneinander lernen. Schmidt hat einstens in seiner 
Kritik meiner Arbeit gesagt:

„Es wird nichts anderes übrig bleiben, als daß Hauer seine hervor­
ragende psychologische Begabung und Schulung durch eine gleich­
wertige historische Schulung ergänze, um der Gesamtheit und der 
wirklichen Aufeinanderfolge der religiösen Tatsachen gerecht zu 
werden“ (Handbuch der vergleichenden Religionsgeschichte, S. 138. 
Vgl. W. Schmidt, „Ursprung der Gottesidee“ I, 605— 9).

Ich habe mir diese Kritik zu Herzen genommen und hoffe, daß ich in 
den mehr als zehn Jahren, die seit der Veröffentlichung meines ersten 
Bandes verflossen sind (die allerdings weithin durch indologische For­
schungen und Veröffentlichungen ausgefüllt waren), mit Beziehung auf 
die historische und rassische Erfassung der primitiven Völker viele 
Lücken ausgefüllt habe (nicht zum wenigsten auf Grund der Veröffent­
lichungen Schmidts und seines Mitarbeiterkreises, was ich dankbar an­
erkenne). Es steht mir nicht an, P. W. Schmidt einen Rat zu geben. 
Aber ich spreche den dringenden Wunsch aus, daß er jetzt, nachdem er 
sein großes historisches Werk wenigstens mit Beziehung auf die Ur­
völker abgeschlossen hat, sich auch daran mache, die Frage nach dem 
Ursprung und dem Werden der Religion mehr mit Hilfe der Völker- 
und Religionspsychologie zu betrachten, als er das bisher getan hat. 
Dadurch würden viele Einseitigkeiten seines Werkes beseitigt, vor allem

Archiv für Religionswissenschaft X X X III. 1/2 11

„Der Ursprung der Gottesidee“ 159



1 6 0 J. W. Hauer

auch die Tendenz, zu leicht über Formen des Religiösen bei den Ur- 
völkern wegzugehen, die nichts mit dem Glauben an ein höchstes Wesen 
zu tun haben, wodurch ein unvollkommenes, ja schiefes Bild des reli­
giösen Gesamtlebens dieser Völker entsteht.

Aber auch mit der Religionspsychologie ist noch nicht das Letzte 
gesagt, wenn wir nach dem Ursprung der Religion fragen. D ie  W u r ­
z e l n  d e r  R e l i g i o n  liegen noch tiefer als in Antrieben im Bewußt­
sein und religiösen Erlebnissen, die wir psychologisch analysieren und 
vielleicht durch starke Einfühlung nachschaffen können. S ie  l i e g e n  
i n d e r  l e t z t e n  W i r k l i c h k e i t  s e l b e r ,  die alles trägt, und die sich 
im Herzen des Menschen, sicher auch des Menschen der Urvölker, ja der 
ältesten Menschheit, nicht unbezeugt gelassen hat, weil es unmöglich 
ist, daß die Tatsache des Getragenseins von letzter Wirklichkeit, die ja 
schließlich der Inhalt jedes Glaubens ist, sich in einem Menschen, der 
zum Selbstbewußtsein erwacht, nicht ankündigt. In diesem Punkt bin 
ich mit Schmidt durchaus eins, wenn ich auch seinen Offenbarungs­
glauben, gar in der Form eines Glaubens an die Mitteilung des Gottes 
an den Menschen über Schöpfungsvorgänge usw., nicht teilen kann.

Mit der Zurückführung der Religion auf die letzten Quellen alles 
Lebens und Schaffens sind wir allerdings aus dem Bereich der Wissen­
schaft in den der religiösen Erfahrung und Überzeugung eingetreten. 
Doch stehe ich immer noch auf dem Standpunkt, den ich schon im Jahre 
1923 in der Einleitung zu dem I. Band meiner „Religionen“ gehabt habe, 
daß man Religionsgeschichte b is  in  i h r e  l e t z t e n  T i e f e n  nur treiben 
könne, wenn man R e l i g i o n  m i t  R e l i g i o n  a n s c h a u e .  Nur dürfen 
dabei keine Dogmen mitspielen, die man nicht an tasten darf. Über 
unserer ganzen Arbeit steht das strenge Kriterium der Vernunft, die 
allen zugänglich ist.

Ich hoffe dieser Besprechung des Schmidtschen Werkes bald eine 
gründliche, ins einzelne gehende Auseinandersetzung mit Schmidt folgen 
lassen zu können.

ZUM DOGMA VOM URMONOTHEISMUS

Da ich seit geraumer Zeit in wissenschaftlichem Kampf gegen 
P. W. Schmidt und seine Schule stehe, fühle ich mich verpflichtet, zu 
dem oben abgedruckten Aufsatz meines Freundes H a u e r  einen ergän­
zenden Nachtrag zu liefern. Ich stimme Hauer in folgenden Punkten, 
soweit sie Schmidts Lehre betreffen, zu, möchte sie aber etwas schärfer 
formulieren:

1. Bei zahlreichen Völkern ist der Glaube an ein höchstes Wesen 
oder Spuren davon nachzuweisen, vorausgesetzt, daß die Berichte zu­
verlässig sind.



2. Der Nachweis ist nicht erbracht, daß dieser Glaube an ein höch­
stes Wesen irgend etwas mit Monotheismus zu tun hat.

3. Ebensowenig ist erwiesen, daß der Glaube an ein höchstes Wesen 
oder gar ein Urmonotheismus als Urreligion am Anfang steht.

4. Die Frage nach dem Ursprung der Religion ist historisch nicht 
zu beantworten und auch von Schmidt nicht geklärt.

5. Die Uroffenbarungstheorie ist abzulehnen.
Ich habe dies alles bereits in früheren Auseinandersetzungen mit 

Schmidt gezeig t1, und Hauer ist zu ähnlichen Ergebnissen gekommen. 
Wenn man aber dies zugibt, dann bleibt von Schmidts Werk nicht viel 
mehr übrig als eine große Materialsammlung, die jedoch, wie ich eben­
falls gezeigt habe, mit Kritik zu gebrauchen ist.

Aber weiterhin sind noch folgende Tatsachen festzustellen:
1. Es ist noch kein Volk in der Vergangenheit oder in der Gegen­

wart nachgewiesen worden, dessen Glaube ein reiner Monotheismus war.
2. Ein Monotheismus als Dogma findet sich nur in den drei gestif­

teten (also nicht aus dem Volkstum geborenen) semitischen Religionen, 
im Judentum, im Christentum und im Islam.

3. Der Glaube der Völker, zu denen diese monotheistische Lehre 
kam, hat sie stets abgelehnt und sie durch Aufnahme polytheistischer 
„Götter“ beseitigt.

Und schließlich ist noch auf den Zusammenhang der Urmonotheismus- 
theorie mit der biblischen Schöpfungsgeschichte hinzu weisen. W eil im 
Alten Testament steht, Gott habe sich den ersten Menschen offenbart, 
so muß diese Uroffenbarung, also ein Monotheismus, an den Anfang aller 
Religion gesetzt werden, und die Religion der „Heiden“ ist dann als ein 
Abfall, eine Degeneration, zu betrachten. Hier scheiden sich die Geister. 
Die. Theo-logen gehen von Gott und der göttlichen Offenbarung aus, 
die Anthropo-logen vom Menschen; und das Wesen der „Entwicklungs­
lehre“, von der manche eine so merkwürdige Vorstellung haben, besteht 
darin, daß sie grundsätzlich die göttliche Offenbarung nicht in Rechnung 
stellt, weil diese nicht Gegenstand der Wissenschaft, sondern des Glau­
bens ist. Für die nichttheologische Wissenschaft ist lediglich der Gl aube  
an Gott und an die göttliche Offenbarung Gegenstand der Forschung, 
nicht aber Gott und die Offenbarung selbst; dies ist Sache der Theo­
logie.

Würzburg. F r i e d r i c h  P f i s t e r .

1 Vgl. Blätter z. Bayer. Volkskunde 10 (1925) 64f.; Philol. Wochenschr. 1926, 
933 ff.; Völkerkunde 1926, 127 ff.; Handwörterbuch d. deutschen Aberglaubens 
W 1668 ff.; VI 545ff.; Rel. d. Griechen u. Römer 1930, 4 6 ff.; 123ff.

„Der Ursprung der Gottesidee“ 161

11*



IV. ARCHIV FÜR RELIGIONSWISSENSCHAFT
MITTEILUNGEN UND HINWEISE

DIE KATALAUNISCHE GEISTERSCHLACHT

Nur zwei Jahrzehnte lang, seitdem er im Jahre 433 seinen Bruder 
und Mitregenten Bleda beseitigt hatte, hat Attila die Geschicke des 
Hunnenreiches allein gelenkt; aber diese kurze Zeitspanne, während der 
er wie eine verheerende Naturgewalt in die Gebiete der Alten W elt 
einbrach, hat vollkommen genügt, über sie die schwersten Erschütte­
rungen heraufzuführen. Die Macht, die von ihm ausströmte, mit der er 
nicht bloß die Länder Europas dauernd in Atem hielt, dünkte nament­
lich der Folgezeit zu groß, als daß sie nicht von übernatürlichen Kräften 
begünstigt zu sein schien. Bereits die zeitgenössische Darstellung des Pri- 
skos, der als Mitglied einer griechischen Gesandtschaft im Jahre 448 
Attila in dessen Residenz kennen lernte, weiß davon etwas: als dessen 
Macht im Zenith steht, ereignet sich das Wunder der Auffindung des 
siegverleihenden Aresschwertes.1 In derselben Nacht aber, da Attila ein

1 Excerpta de legationibus I 142 de Boor (Priskos läßt sich von Konstan- 
tioloa, dem Führer einer anderen gleichzeitigen Gesandtschaft an A ttila, be­
richten): i-GsG&ai 6h ovh sis {loaigav xfjg nagovGrjg avräti ävvdiifcog av£>]Giv 
Gi](iaiveiv xctl xovxo xov ftsov  to xov "Agsog avacprjvavza £itpog, onsg dv Isgov 
Kal nciga xä v  Exvd'ixoov ßccGiXsiov xifiätfisvov, olcc 8i] x ä i icpogcoi xöav noX^/icov 
a va xs iiisvo v , iv  xolg näXai cccpctviG&fjvai %govoig, tlxu  d iu  ßoog svgsd'ijvcci. —  
Jordan. Get. 183 Mo.: qu i (Attila) quam vis hu ius esset na turae, u t semper m agna  
confideret, addebat ei tarnen confidentia g lad ius M a rtis  in ven tu s, sacer apu d  
S cyth a ru m  reges semper h a b itus , quem P riscus istoricus ta li re fert occasione de- 
tectum. cum  p a sto r, in q u ien s, qu idam  gregis u n a m  boculam conspiceret c laudi- 
cantem  nec causam, ta n ti  vu lneris in ven iret, sollicitus vestigia cruoris insequ itur  
tandem que ven it ad  g lad ium , quem depascens herbas incau ta  calcaverat, effosum- 
que p ro tin u s ad  A tti la m  defert. quo ille m unere g ra tu la tus, u t  erat m agnanim is, 
arb itra tor se m u n d i to tius princ ipem  constitu tum  et p er M a rtis  g lad ium  potesta- 
tem sib i concessam esse bellorum. — Da Jordanis bei der Erzählung des &av(ia 
auf Priskos sich beruft, muß dieser auch noch an anderer Stelle seiner iarogicc 
Bv^avTiiiT] na! r k  n a ta  xov ’AtxrjXccv dessen Erwähnung getan haben; vermut­
lich weil er wußte, daß die Überbringung des heiligen Schwertes auf Attilas 
impulsiv gefaßte Entschlüsse von entscheidender Bedeutung war. W ichtig ist 
hier der Hinweis auf Herodots Beschreibung der Aresheiligtümer im Skythen­
lande (4, 62): von allen Göttern errichten sie nur dem Ares ein a y a la a ,  das 
ein ccKivaxrjg Gtdrfgsog agxcäog ist. Unter den Opfern, die vor allen anderen 
Gottheiten besonders dem &yiivüv.7\g alljährlich dargebracht werden, befinden 
sich neben Rossen und Menschen auch solche von Jtgoßaxa. Das weist auf ßovg 
und bocula hin, denen nach Priskos bzw. Jordanis die Auffindung des Schwertes 
verdankt wird. Und wie die Hunnen selbst oft als „Skythen“ bezeichnet wer­
den, so haben sie in ihren früheren Wohnsitzen am Nordufer des Pontus den 
sehr alten skythischen Kult von den unterworfenen Bewohnern des Landes ein­
fach übernommen; so pflanzt sich in Attilas Glauben an sich selbst zugleich 
die Tradition skythischer Königsgeschlechter fort.



Mitteilungen und Hinweise 1 6 3

jähes, unrühmliches Ende findet, kündigt eine gottgesandte Erscheinung 
dem Herrscher in Byzanz die Katastrophe an.1 Zwischen diese beiden 
gegensätzlichen Ereignisse fällt die Völkerschlacht auf den katalaunischen 
Gefilden, in der Attilas rasch emporgestiegener Glücksstern zum Nieder­
gange sich neigt. Es wäre seltsam, wenn nicht auch dieses weltgeschicht­
lich bedeutsame Ringen in den Bereich der Wunderlegende gerückt 
worden wäre. Hier ist es die Schlacht, die von den Geistern der Ge­
fallenen in den Lüften weitergeführt wird. Durch Kaulbachs bekanntes 
Gemälde im Treppenhause des Berliner Alten Museums weiten Kreisen 
nahe gebracht, erscheint sie uns nun wie ein ursprüngliches Stück ger­
manischer Heldensage.

Aber dem ist nicht so: sie taucht in der spätantiken Überlieferung 
an entlegener Stelle auf (ihren Nachweis verdanke ich Joh. Geffcken), 
in den Exzerpten, die der Patriarch Photios dem ß io g  ’I giöcoqov entnahm. 
In dieser Schrift, die Damaskios nach Theon, seinem Lehrer in Alexan- 
dreia, vor 526 verfaßte, wird u. a. erwähnt, die Schlacht zwischen Rö­
mern (d. h. Aetius und seinen Verbündeten) und den „Skythen“ unter 
Attilas Führung sei so blutig gewesen, daß außer den Führern und 
wenigen ihrer Mannen niemand mehr am Leben geblieben sei. Dann 
heißt es dort weiter (Phot. bibl. cod. 242, I 339b  1 8 ff. Bekk.): ro 
nccQcckoycoTtxTOV (d. h. nach Photios’ Urteil), ori  (paG iv, in s iS r j  n sm coK aG iv  
oi yLccypuevoi, xo ig  Gcofiaoiv unE tnovxE g  exi xa lg  Tpv%atg i6 x a v x o  7ioXefiovvx£g  
£7il TQetg rjfiBQag oXag x a l  v v x x a g ,  o v d k v  x ä v  £covxcov sig  a y ä v a  a n o X E m o -  
(lEvoi, ovxe x a x a  %EiQag o v x e  x a x a  <&v(i6v. ia g a x o  y o v v  x a l  r jxovexo  xa  EidcoXa 
x& v 'ipvxcäv civxLcpEQOfiEva x a l  xoig  onX oig  a v x in a x a y o v v x a . Die dunkle Kunde 
entspringt der Auffassung einer Zeit, der das Wunder des Glaubens 
liebstes Kind ist und der im besonderen das Wiederaufleben der Toten 
eine vertraute Erscheinung ist.2 Heißt es doch im Auszuge des Photios 
weiter: x a l  ccQ^ala de aXXa x o ia v x a  q>aGfiaxa T to X ifia v  v v v  (palvEG&ai
(prjGi, 7tXr}v oxi x a v x a  xa  (ie v  aXXa, ÖGa £ ä v x sg  avd'Q conoi x a x a  tcoXe îo v  8 qö5- 
g iv , v 6 x tQ H v , (p&iyyEGd'ttL öe ovöe i n l  (i ix q o v . Der Glaube, daß die
Geister der Toten den Kampf in den Lüften fortsetzen, ist indessen 
schon älteren Datums, denn Pausanias fügt seiner Beschreibung des 
Schlachtfeldes von Marathon hinzu (I 32, 4): iv x a v & a  a v a  n ü G a v  v v x x a  
x a l  T m ta v  %qeixexi£6vxcov x a l  avdQ & v fia ^ O fi iv a v  eGxlv aiG & iG & ai' xaxaG xrjva i 
6e ig  iv a g y r )  f t i a v  £X,Lxn]8£g {.iev o v k  e'gxlv oxcoi G vvr jv sy xE v , xxX.

Aber noch ein weiteres prodigium von ganz anderer Art ist in der 
legendären Überlieferung mit dem Völkerringen auf dem katalaunischen

1 Jordan. Get. 255 Mo.: de quo id  accessit m irab ile , u t  M arciano  p r in c ip i  
Orientis de tarn feroci koste sollicito in  som nis d iv in ita s adsistens arcum  A ttila e  
in  eadem nocte (sc. mortis) f r  actum  ostender et, quasi quod gens ipsa  eo telo m ul- 
tum  p ra esu m a t (h. e. superbiat). hoc P riscus istoricus vera se d icit adtestatione  
probare, nam  in  ta n tu m  m agnis im periis A tti la  terribilis hdb itus est, u t  eius 
mortem in  locum m uneris superna  (sc. imperia) regnantibus indicarent.

* Vgl. die Schilderung dieser Zeit bei Joh. Geffcken, Mystiker, Schwärmer 
Ulid Heilige des ausgehenden antiken Heidentums (Preuß. Jahrb. 173, August- 
Heft 1918, 145 ff, bes. S. 156).



164 Mitteilungen und Hinweise

Gefilde verbunden. Wo die W elt aus den Fugen geraten ist, der vasta- 
tor mundi ihre bestehende Ordnung zu zerstören sich anschickt, kündigt 
sich auch in wunderbaren Naturerscheinungen das drohende Unheil an. 
Es berichtet in Zusammenhang mit diesem Kampfe Isidorus (* um 560, 
*j* 636) in seiner Historia Gothorum 26: multa eodcm tempore caeli et 
terrae signa processerunt, quorum prodigüs tarn crudele bellum siqnifica- 
retur: nam adsiduis terrae motibus factis a parte oricntis luna fuscata est. 
a solis occasu stella comeies apparuit atque ingenti magnitudine aliquamdiu 
fulsit. ab aquilonis plaga caelum rubens sicut ignis aut sanguis effectus est 
permixtis per igneum ruborem lineis clarioribus in spccie hastarum rutilan- 
tium deformatis. nec mirum, ut tarn ingenti caesorum strage dioinitus tarn 
multa signorum demonstraretur ostensio. Mit diesem Teile der legendären 
Überlieferung nähern wir uns zugleich Vorstellungen, die dem Glauben 
unseres Volkes von altersher vertraut sind: das Erscheinen eines Ko­
meten, der blutrot gefärbte Himmel (wie hier verbunden mit nordlicht­
artigen Nebenerscheinungen) sind von jeher als Anzeigen drohenden 
Unheils, insbesondere eines Krieges, gedeutet worden.1 Die Legende 
aber wird mit einem Male geschichtliche Wahrheit, wenn wir daran 
denken, daß der von ihr erwähnte Komet, wie längst festgestellt ist, der 
durch seine Größe und Helligkeit ausgezeichnete Halleysche Komet ist. 
Nach der astronomischen Berechnung tauchte er am 18. Juni 451 in den 
Morgenstunden am Osthimmel auf, am 3. Juli trat er in sein Perihel und 
tauchte nach diesem Tage abends am Westhimmel auf, wo er noch bis 
zum 1. August sichtbar blieb. Das astronomische Ergebnis zeigt so über­
raschende Übereinstimmung mit den Angaben des Isidorus, daß man 
versucht ist, die Verfinsterung des Mondes im Osten vielmehr als das 
Auftauchen des Kometen daselbst zu deuten.

Auf die Berechnung der Astronomie gestützt und an der Hand 
dieses wichtigen Zeugnisses können wir die Tage der katalaunischen 
Schlacht mit hinreichender Genauigkeit angeben. Die Einnahme von 
Metz durch Attila erfolgte nach Gregor von Tours (Hist. Franc. II 6) 
in der Nacht vor dem Osterfeste (8. April 451). Darnach wandte sich 
Attila gegen Orleans: auf die Nachricht von seinem Herannahen war 
der Bischof Anianus zum W estgotenkönig Theoderich geeilt und hatte 
ihn um schleunige Hilfe gebeten. Auf dessen Frage, wie lange die Stadt 
sich wohl werde halten können, hatte der Bischof den Johannistag 
(24. Juni) als äußersten Termin bezeichnet.2 Wenn wir der Angabe des 
Sidonius Apollinaris Glauben schenken3, war es Attila bereits gelungen,

1 Eine Erinnerung aus meiner Jugend möchte ich bei der Gelegenheit 
wiedergeben. Als 1883 in Eisenach eines Tages der Abendhimmel in blutrote 
Glut getaucht war, die Ursache des Phänomens nicht zu deuten war (erst ge­
raume Zeit später wurde der Ausbruch des Krakatau bekannt), hörte ich rufen: 
„Da hängt unser Herrgott den Kriegsmantel heraus!“

* „plenus prophetiae sp iritu  V I I I .  K a l. I u l i i  diern esse p ra e d ix it“ heißt es 
in der Vita S. Aniani.

3 Epist. VHI 15 (an den Bischof Prosper): . . . exegeras m ih i, u t  prom itterem  
tib i A ttila e  bellum, stilo me posteris in tim a tu ru m , quo videlicet A urelianensis



Mitteilungen und Hinweise 1 6 5

in die Stadt einzudringen, als in letzter Stunde, in höchster Not, der 
rettende Entsatz kam. Das genannte Datum wird demnach im ganzen 
mit dem Tage zusammenfallen, an dem Attila zur Aufgabe der Belage­
rung von Orleans und zum Rückzug auf Metz sich genötigt sah. Auf 
ihm verfolgten ihn die Verbündeten, deren Streitkräfte durch fortwäh­
renden Zuzug sich allmählich so weit verstärkt hatten, daß ihre Zahl 
denen Attilas die Waage hielt. Darüber verging eine Reihe von Tagen, 
bis die Verfolger Attila bei Troyes gestellt hatten; auch Attila zögerte 
noch und eröffnete den Kampf erst, als er seine Seher über den Aus­
gang befragt hatte (Jordan. Get. 195 f.). Die ab wägende Prüfung der 
Zeugnisse verbietet uns nicht, den Eintritt des Kometen in sein Perihel 
und die Schlacht als gleichzeitig anzunehmen: somit dürfte das Völker­
ringen zu Beginn des Juli 451 auf den katalaunischen Feldern aus­
getragen worden sein. Der Angabe des Damaskios, zu der wir zum 
Schlüsse noch einmal zurückkehren, drei Tage und Nächte hindurch 
ununterbrochen habe der Geisterkampf in den Lüften getobt, wird man 
symbolische Bedeutung beizumessen geneigt sein; vielleicht aber ent­
spricht sie auch der wirklichen Dauer des Kampfes auf dem von Strö­
men Blutes getränkten Gefilde.1

So sehen wir, wie zwei Legenden aus ganz verschiedenem Bereich 
um die Gestalt des großen Hunnenherrschers sich ranken. Die eine, das 
Erscheinen des Kometen, hat ihren Ursprung dort, wo er ein allen sicht­
bares Vorzeichen war; die Legende aber von der Geisterschlacht hat 
die spätantike Literatur aufbewahrt und ihre Spur führt nach Alexan- 
dreia. Ob Mittelglieder dieser zweiten Legende nach Europa hinweisen, 
läßt sich nicht mehr feststellen. Aber das eine geht aus ihr sicher her-

urb is obsidio oppugnatio  in ru p tio  nec direptio  et illa  vu lga ta  exa u d iti caelitus 
sacerdotis va tic ina tio  continebatur. Gemeint ist derselbe Bischof Anianus, den 
auch Gregor von Tours nennt (1. c.); nur ist dessen Bericht bereits ganz in die 
Sphäre des Wunders gerückt, das auch SidoniuB als bekannt andeutet, nach­
dem er über die Kämpfe um Orleans einige als Tatsachen zu bewertende An­
gaben gemacht hat.

1 Ich treffe hierin mit Ausführungen zusammen, die kürzlich Rieh. Hennig 
gemacht hat (Die Himmelswelt 1934, 174 ff.). Wir beide sind unabhängig zum 
gleichen Ergebnisse gekommen. In Übereinstimmung mit Damaskios bezeugt 
die ungeheuren Verluste der ringenden Völker Jordanis (Get. 207f. Mo.): si 
senioribus credere fa s  est, r ivu lu s mem orati cam pi h u m ili rip a  praelabens, perem p- 
torum  vu lneribus sanguine m ulto provectus est, non  auctus im bribus, u t solebat, 
sed liquore concitatus insolito  torrens fa ctu s est cruoris augmento. et quos illic  
coegit in  a rid a m  sitim  vu ln u s in flic tu m , fluen ta  m ix ta  clade tra x eru n t: ita  con- 
stric ti sorte m iserdbili sorvebant p u ta n tes  (h. e. pot.) sanguinem  quem f'uderant 
sauciati. Die einleitenden Worte scheinen auf den Bericht eines Augenzeugen 
hinzuweisen, wobei unentschieden bleibt, ob solcher durch Priskos oder Cassio- 
dor vermittelt ist. Die altnordische Dichtung hat ein gleiches Bild festgehalten; 
im alten Liede von der Hunnenschlacht, das Reminiszenzen an den geschicht­
lichen Vorgang mehrfach enthält, heißt es: „Da drängten grim m ig/D ie Goten 
nach/U nd hieben nieder/D er Hunnen R eihen ./E s standen die Flüsse /  Und 
stürzten aus den Ufern; /  In den Tälern türmten sich /  Tote Mannen.“ (Über­
setzt von Genzmer Edda I 24: Thule I, Jena 1912.)



166 Mitteilungen und Hinweise

vor: wie auf die römische und germanische W elt im Westen, so hat 
auch auf die des Ostens1 die Gestalt Attilas einen tiefen Eindruck 
hinterlassen.2

Düsseldorf. L eo  W e b e r .

EINE NEUE W EIHUNG AN ZEUS KERAUNIOS 
AUS NIEDERMOESIEN

Die hier zu behandelnde Inschrift aus römischer Zeit steht auf einer 
viereckigen Ara aus Kalkstein, die profiliert und oben und unten stark 
abgebrochen ist. Ein rundes Loch in der Mitte des unteren Randes rührt

1 Rieh. Hennig stellt mir liebenswürdigerweise die folgenden Zeilen zur 
Verfügung, die zugleich beweisen, wie weitverbreitet die Vorstellung von den 
Kämpfen der Geister der im Kampfe Gefallenen in den Lüften ist. Aus Ibn 
Fadians Bericht über die Gesandtschaftsreise von Bagdad nach Bulgar an der 
Wolga (Mündung der Kama) im J. 921/2: „Ich sah in der ersten Nacht, die 
wir in seinem Lande verbrachten (11./12. Mai 922), 1 Stunde vor Sonnenunter­
gang den Horizont intensiv gerötet und hörte in der Luft laute Stimmen und 
ein Geröchel. Da erhob ich das Haupt, und siehe, da ist eine feuerrote Wolke 
in meiner Nähe, und aus ihr kommen jene Stimmen und das dumpfe Getöse. 
Und siehe, in ihr sind Gestalten von Männern und RoBten, und die Gestalten, 
welche darin sind, halten Bogen, Lanzen und Schwerter in den Händen, wobei 
ich dies deutlich erkenne und mir vorstelle.

Und siehe, da ist ein anderes Heer, ähnlich wie sie, in dem ich ebenfalls 
Männer, Waffen und Rosse sehe. Dies Heer rückt gegen jene an, wie sich eine 
Reiterschwadron auf die andere stürzt. — Wir erschraken und wandten uns 
zu demütigem Gebet, wobei die Einwohner des Landes über uns lachten.“

[Uber die weite Verbreitung des Glaubens an Geisterschlachten und -kämpfe 
unterrichtet zusammenfassend Mengis in Bächtold-Stäublis Handwörterbuch 
des deutschen Aberglaubens III (1930/31) 546 ff. Da hier die Überlieferung über 
die katalaunischen Felder nur kurz gestreift wird, ist die quellenmäßige. Auf­
arbeitung des Stoffes um so willkommener. Zu den bei Mengis genannten Über­
lieferungen über Marathon und die omina vor Caesars Tod (wobei außer auf 
Ovid auch auf die von Jahn zu Virgil, Georg. I 474 angegebenen Stellen zu ver­
weisen wäre) vgl. noch die Geisterschlacht vor der Zerstörung Jerusalems (Be­
lege bei Weinreich, Genethliakon Wilhelm Schmid 272 f. =  Gebet und Wunder 
106 f.). Es ist eine zu große Vereinfachung des Problems, wenn 0 . Kern, Krieg 
und Kult bei den Hellenen (Halle 1917) 18 in der katalaunischen Legende „nur 
eine Nachbildung der viel älteren von den Geistern der bei Marathon Gefal­
lenen“ erblicken möchte. Weiteres bei W eniger, S. Archiv 9 (1906) 215, 220; 
Pfister, Schwab. Volksbräuche 79. Der Zusammenhang der Vorstellungen von 
Geisterschlachten mit dem speziell germanischen „Totenheer“ ist wichtig; W e­
niger hat a. a. 0 . und Bd. 10 (1907) 61 ff., 229ff. vieles geklärt; vgl. jetzt 
K. Meisen, Sagen vom Wütenden Heer 19 ff. 0 . W e in re ich .]

1 Die kurzen Ausführungen betrachte ich zugleich als einen bescheidenen 
Beitrag zu dem Attilabild, über das Helm, de Boor ausführlich gehandelt hat 
(Das Attilabild in Gesehichte und Legende und heroischer Dichtung. Bern 
1932). Wie hier in diesem einzelnen Beispiel so sind auch in dem Gesamtbilde 
Historisches und Legendäres seltsam ineinander verwoben, das zweite ist im 
Grunde nur das immer weiter greifende Auswachsen des Ansatzes an das erste. 
Und man staunt, wird man gewahr, wie von Priskos und seinem Ausschreiber 
Jordanis überlieferte geschichtliche Züge dieses Bildes über die Zeit der Völker­
wanderung hinweg bis in das germanische Hochmittel alter hinein zäh, wenn 
auch mehrfach zeitgemäß verändert, sich erhalten haben.



Mitteilungen und Hinweise 167
wahrscheinlich von späterer Verwendung des Steines als Baumaterial 
her. H. 0,64 m; Br. in der Mitte 0,32 m; D. 0,28 m. Die Ara wurde 1925 
in Tirnowo, der alten Krönungsstadt Bulgariens, gefunden, und zwar in 
den Ruinen der altbul­
garischen Königsfestung 
Trapesitza1, wohin sie 
sicherlich von Nicopolis 
ad Istrum aus gebracht 
worden war.2 Jetzt be­
findet sich der z. T. stark 
verwitterte Stein im Mu­
seum zu Tirnowo.

Die Inschrift hat be­
sonders in ihrem zwei­
ten Teile sehr gelitten.
Das Erhaltene gestattet 
jedoch eine ziemlich ge­
sicherte Lesung, bei der 
mich Prof. Gawril Kazarow, der mir die Veröffentlichung übertrug, durch 
Abklatsche und Photos unterstützte. Zu Dank bin ich auch den Prof.
0 . Weinreich und G. Klaffenbach verpflichtet. Bei einem Besuche in 
Tirnowo habe ich Gelegenheit gehabt, den Text nochmals zu revidieren. 
Nach unserer Lesung und Ergänzung lautet die Inschrift:

,A y a d 'f ii
4 u  Y .£Q aV Vl(0  BTtMpU-

veöTcczto naxa dveiQoy 
ETViTccyrjv d£X(ilcc E7tLKtr}6ig 
vjt£Q [Qavrrjg v,ai rov av- 
d()6j] zde . . .  . i. HanLov 
xa[l r]röv [r]ixvcoy Kai t <x>[v 
i\ÖLav ev%7]s %dgiv av£ßvr]6[e

Der Gattenname der Weihenden ist schwer zu erraten. JsKjxiog 
würde für den vorhandenen Raum kaum reichen.

Das Epitheton K s g a v v io g  des Zeus betrifft den „stürmenden, donnern­
den und blitzenden Gott des Gewitters, welchen Homer3 in so vielen 
Beinamen und Bildern schildert und dessen Macht alle Naturreligionen 
in ihren Mythen und Anrufungen immer am meisten hervorheben“.4

1 Über Trapesitza vgl. V. Dimow, Bull. soc. arch. bulg 6 (1915) 112 ff. (bul­
garisch mit deutschem Resume).

2 Die altbulgarische Hauptstadt Tirnowo ist auch sonst an antiken Funden, 
die direkt aus ihrem Boden stammen, auffallend arm. Davon überzeugt schon 
ein flüchtiger Besuch des Tirnowoer Museums. Deshalb liegt der Gedanke an 
Herkunft aus dem etwa 32 km entfernten Nicopolis ad Istrum nahe, aus dem 
sehr viele Steine und Inschriften verschleppt sind.

8 H. Meylan-Faare, Les epithetes dans Homere, Diss. Lausanne 1899, 27 ff.
4 Preller-Robert, Gr. Mythologie I, 1, 117/8. Hinsichtlich des Zeuskultes im 

allgemeinen s. Cook, Zeus, 3 Bde (passim). Über die Varianten des Zeusepithe-



168 Mitteilungen und Hinweise

Zeus Keraunios, der archaischen Zeit ein beliebtes Darstellungsmotiv, 
hat sich als sehr lebensfähig erwiesen. Es ist der Zeustypus, der auch 
in der römischen Kaiserzeit vielfach, wenn auch weitergebildet, auf 
Münzbildern und Reliefdarstellungen, wiederholt wurde. Bekannt sind 
speziell in der römischen Kaiserzeit1 die Kultusbeinamen des Zeus 
ßQovTäv und KSQavviog auf zahlreichen Weihungen in Kleinasien und 
Syrien. In engem Zusammenhange damit steht die Frage nach der Ver­
breitung des Zeuskultes in den Balkanländern, die aber hier nicht er­
örtert werden kann, so daß ich mich lediglich auf Nicopolis ad Istrum 
beschränken muß. In dieser Stadt hat Zeus anscheinend hohes Ansehen 
genossen.2

Die erste Weihung an Zeus xsQavviog,  gleichfalls aus Nicopolis, ist 
schon längst bekannt, vgl. Arch. ep. Mitt. Österr.-Ung. 10 (1886) 242 
Nr. 7 =  Dobrusky, Sbornik 18 (1901) 729 =  Cagnat, Inscr. Gr. Rom. I 
563: [Vfyaö'Jiji. r v ^ r j i | A u  ksqccvvigu  | sv^a Q iG zo vö a  \ rj nokig ave6rrj6E v  
TtQo iß '  x (a X a v S & v )  AvyovGx&v  | M d ^ i 'u c a  ne Ilai£QV(p vn^aroig).  —  (Jahr 
233 n. Chr.)

Soviel mir wenigstens bekannt, ist unsere Inschrift die erste auf 
bulgarischem Gebiet, worin ein Gott als imcpaviGTaxog auftritt. Es han­
delt sich also um eine Epiphanie3, eine Offenbarung des Zeus, die in 
unserem Falle im Traume der Weihenden vor sich gegangen ist, wobei 
die Weihung auf Anweisung des Gottes aufgestellt wurde (xaxa ovslqov 
inixayriv).4 Ähnlichen Wortlaut bietet die Inschrift aus Nicopolis bei

tons yiSQccvviog s. 0 . Gruppe, Gr. Mythologie u. Religionsgeschichte 1111, Anm. 3. 
Usener, Rhein. Mns. 60, ltf. =  Kl. Schritten 4, 471 ff. Adler, R.E. 11,267.

1 Preller-Robert a. a. 0 . 118; A. Körte, Ath. Mitt. 2> (1900) 398ff.; Cook, 
Zeus II, 808 Anm. 17.

2 Maria Britschkoff, Ath. Mitt. 48 (1923) 114, Nr. 26: IlQcoTdQxovra  
X7][vt]cc hXvtov Zrjvög S ’ isQfjcc xrX.; Cagnat, I. Gr. Rom. I, 564 enthält eine 
W eihung an die Göttertrinität, Zeus, Hera und Athena; Zeus Olympios, 
Hera und Athena finden wir in derselben Stadt bei M. Britschkoff, Ath. Mitt. 
48 (1923) 114, Nr. 27; bei Cagnat, I. Gr. Rom. I, 565 finden wir: ^ i l ’OXvyinLco 
xa l "Hqu Zv y ia  x a l j49r}vä IloXiäSi xtX. Dazu gesellt sich noch die Weihung 
an Zeus ’OxnoXTivog aus der Umgebung von Nicopolis ad Istrum, Cagnat I, 560 
und eine lateinische Inschrift aus W läschko-Sselo (Cagnat, I, 548 und eine 
andere aus Nicopolis selbst, ebd. 566). — Die eben erwähnte Göttertrinität er­
scheint übrigens auch auf bildlichen Darstellungen von Nicopolis; auf einem 
Basrelief, das später nach dem benachbarten Dorfe Jaläre verschleppt worden 
ist, erscheinen nebst den drei Gottheiten als Zentralfiguren noch Hermes und 
Herakles, die die Trinität flankieren. Anknüpfend daran erwähne ich eine 
kleine, bronzene, fragmentierte Zeusstatuette aus dem gleichen Dorf. Über 
beide Funde Dobrusky, Sbornik 18 (1901) 730.

3 Über Epiphanie vgl. Pfister, R .E., Suppl. IV, Sp. 277ff., dazu Pfisters 
Nachträge, Die Religion der Griechen und Römer (Jahresber. Fort sehr, klass. 
Altertumswiss. 229, Üuppl.-Bd. 1930) 26 ff. und besonders S. 70. In schriftliche 
Belege besonders bei Ch. Picard, Gsol inicpaveig in UZeviu ä l ’Universite natio­
nale de Grece, Athen 1912, 79 ff.

4 Über „dedications in the form im ra y fis  etc.“ vgl. A. D. Nock, J. H. Stud. 
45 (1925) 95 ff. Ich füge noch die interessante Weihung an Dolichenus hinzu 
bei G. J. Kazarow, Jahreshefte 27 (1932) 172, Nr. 3 (ex iugso [dei]).



Mitteilungen und Hinweise 169

Cagnat a. a. 0 . I, 568: ’Aycc&rji t | 0£olg 'Oöiai xal Aixaieoi v.axa im - 
xayr\v oveiqov rj ßovkrj zal o | Öijfiog 0v\7t{tag) Nsikotio Xscog xfjg nQog 
’Igtqov | tov ßcofiov av£6zr]6£v | inl 6vvaQ%(iug) QrjkEixog MovxanoQEcog. Im 
übrigen verweise ich auf die Bemerkungen Cagnats zur Inschrift.

Im Namen der Weihenden, Dekmia, erkennt man den gut lateinischen 
Namen Decimia1 wieder. Epiktesis ist nicht allzu oft belegbar.2 Der 
Vatername des in der Weihung erwähnten Mannes ist auch nicht ganz 
geläufig; einen Sapius finde ich in CIL. V, 7172 (Piemont). Man könnte 
allerdings, und das scheint mir in unserem Falle das Wahrscheinlichere 
zu sein, in Sapius die latinisierte Form eines ursprünglichen Ethnikons 
erblicken. Ich erinnere dabei an die thrakische Völkerschaft Zanaloi.

Wir haben bereits hervorgehoben, daß Zeus KsQavviog in der römi­
schen Kaiserzeit vor allem in Kleinasien und Syrien verbreitet war. Be­
kannt ist aber auch, daß die Beeinflussung zwischen den Balkanländern 
und dem vorderen Orient eine gegenseitige und ununterbrochene war, 
zumal in der Kaiserzeit und ganz speziell in Kultangelegenheiten. Was 
Nicopolis ad Istrum selbst anbelangt, so muß man an die Anwesenheit 
von Kleinasiaten in dieser Stadt erinnern, die ebenso inschriftlich be­
zeugt ist.3

Die Anwesenheit dieser Asiaten hängt zeitlich wohl zusammen mit 
der Tatsache, daß Kaiser Traianus Orientalen und hauptsächlich Klein­
asiaten als städtebildendes Element in Moesien angesiedelt hat. Diese 
kleinasiatischen Kolonisten sind zweifelsohne als die natürlichen Ver­
breiter ihrer einheimischen Kulte zu betrachten.4 Ob dies auch für den 
Kult des Zeus Ksgavvtog in Nicopolis ad Istrum gelten kann, ist eine 
andere Frage. Immerhin möchte ich auch in unserem Falle betonen, daß 
die Mehrzahl der überlieferten Götterepiphanien sich auf kleinasiatischem 
Boden abspielt, oder, um mit Picard zu reden: ce sont ceux lä surtout 
qui vivent, et qui affirment, selon l’expression des inscriptions leur 
„energies“. Les dieux purement helleniques se montraient moins; c’etaient 
de paisibles fonctionnaires.

Jedenfalls wird uns eine systematische Erforschung von Nicopolis ad 
Istrum auch diesbezüglich manchen wertvollen Aufschluß gewähren.

Sofia. C h r i s t o  M. D a n o f f .

1 Der Frauennam e Decimia z. B. bei D essau, ILS. 4108, 4109, 2699, 6516, 
6671. Über den Namen im Masculinum s. W. Schultze, Gesch. lat. Eigenn. 159. 
In späterer Zeit sind die Form en zltxifiog, Decimus sehr häufig; ihnen is t das 
^s'xftos der Papyri gleichzusetzen (vgl. B. M einersm ann, Die lat. W örter u. 
Namen in den gr. P apyri 73).

* Eine ’EnixtTißig führe ich aus SEG. VI, Nr. 40 (Galatien) an; eine andere 
ETrotTTjtfi? kvdQovshtov bei Mendel, Catal. sculpt. Mus. Othom. III, p. 214/5, 
Nr. 1002.

3 a) ein A ovxäg Zivcovog N sixa ishg  k . NsixoTtoXsirTjg bei Cagnat I, 565; 
b) Taiog B iavogog N sixu isvg  bei Cagnat I, 590; c) ein N sixo^r]Stvg  bei Do- 
brusky, Sbornik 18 (1901) 738, Nr. 31 =  Cagnat I, 587; d) Monatsberichte der 
Berl. Akad. 1881, 459 Nsixaisvg.

4 Über die asiatischen Kulte in Nicopolis verweise ich z. B. auf die kurze 
Zusammenfassung bei G. Seure, Rev. arch. 10 (1907) 275/6.



170 Mitteilungen und Hinweise

EIN NEUES RELIEF DES DREIKÖPFIGEN REITERS

Zu den früher Arch. Anz. 1926,  7 Abb. 3; 1929, 231 Abb. 1 x; Ger­
mania 19 (1935) 316 veröffentlichten Reliefs des dreiköpfigen Reiters, 
die später auch von anderen Gelehrten besprochen worden sind2, kommt 
ein viertes Stück, das schon vor Jahren ins Museum zu Sofia gelangt 
ist, aber bis jetzt, in einer dunkeln Ecke versteckt, unbeachtet ge­
blieben war. Erst neulich hat mich der Kustos der numismatischen Ab­
teilung des Museums, Herr Gerassimow, darauf aufmerksam gemacht. 
Nach einer Notiz des Museumsinventars wurde das Relief ursprünglich 
in der Volksschule des Dorfes Cerven-breg (Bez. Lukovit in Nordbul­

garien) aufbewahrt; obwohl der genaue 
Fundort nicht angegeben ist, möchte 
ich vermuten, daß es aus der Umgebung 
desselben Dorfes stammt; etwa 6 km 
nordwestlich von Cerven-breg liegt am 
Jsker (Oescus) das Dorf Cumokovtzi, wo 
eine Ansiedlung aus römischer Zeit fest­
gestellt is t3; in der Mitte der beiden 
Dörfer liegt ein Hügel „Markova Mo- 
gila“, wo vielleicht ein thrakisches Hei­
ligtum zu suchen ist.

Viereckige Marmorplatte, oben ab­
gerundet, H. 18 cm, Br. 13 cm, dick
3 cm, die Hinterseite grob behauen, mit 
flachem, roh ausgeführtem Relief: Ju­
gendlicher Reiter, bekleidet mit kurzem, 
enganliegendem Untergewand und rück­
wärtsflatternder Chlamys, nach rechts 

stürmend; sein linker Fuß ist nur im Umriß gezeichnet; mit der er­
hobenen Rechten zückt er den Jagdspeer, der, wie oft auf den Reliefs 
des Heros, nicht angedeutet ist. Offenbar war das Reliefbild durch Be­
malung ergänzt4, denn tatsächlich sind auf der Oberfläche der Platte 
schwache Spuren von roter Farbe noch sichtbar. Das Pferd, dessen 
Zügel plastisch angegeben ist, setzt seinen Vorderfuß auf einen pfeiler­
artigen Gegenstand, der wie ein Baumstumpf aussieht (Altar).5 Der

1 Wilamowitz, Gl. d. Hell. I 53 hat meine Ergänzung itccvQ'o[noi\<ü auf dem 
Relief von Komatevo bezweifelt; neulich hat L. Weber, ARW. 31 (1934) 174 
jrav^ö[3TT]a) vorgeschlagen. Nach den erhaltenen Resten ist das zweite TT nicht 
verdächtig; darauf würde der Raum für Ol genügen, weil auch das vorher­
gehende O kleiner als die übrigen Buchstaben ausgemeißelt ist. Ich möchte an 
den Heros ayccd’oaoiog, Dumonf-Homolle, Mäl. d’arch. 376, 62C1" erinnern.

2 Weinreich, Arch. Anz. 1927, 19; L. Weber, ARW. 31 (1934) 174.
3 Vgl. Kalinka, Ant. Denkm. in Bulg. Nr. 397, 408, 470; Kanitz, Donaubulg 

II2 166.
4 Zur Frage der Bemalung des Reliefs vgl. Seure, Musee de Beigrade, Rev. 

et. anc. 1923—24, 18 des SA.
8 Vgl. z. B. Kalinka 304.



Mitteilungen und Hinweise 171

mittlere Kopf des Reiters, fast in Vorderansicht, ist mit dichtem, unge­
gliedertem Haar, das Antlitz ohne Einzelheiten dargestellt; sein seit­
licher, rechts angefügter Kopf, vielleicht im Profil, ist nicht näher aus­
geführt; der dritte, sorgfältiger ausgearbeitete Kopf in Vorderansicht 
ist über der Chlamys ohne Zusammenhang mit dem mittleren Kopf 
angebracht; in dieser Beziehung unterscheidet sich das neue Relief von 
den früher veröffentlichten Reliefs von Plovdiv und Komatevo.

In diesem Zusammenhang möchte ich auch das neugefundene Relief 
mit Darstellung eines zweiköpfigen Reiters aus Dimitrievo (Pizos) er­
wähnen (Bull. Inst. Arch. Bulg. 7 [1932— 1933] 379, Abb. 128— 129), 
welches uns zeigt, daß auch die Dyadenvorstellung der thrakischen Re­
ligion nicht unbekannt gewesen ist.

Sofia. G a w r i l  I. K a z a r o w .

„JAHW ES LEHRLINGE“ IM BUCH JESAJA

1. Von ihnen lesen wir Jes. 8,16; 50,4 (zweimal); 54,13. Sämtliche 
vier Stellen sind lebhaft umstritten. Unzweifelhaft ist nur, daß außer­
halb des Buchs Jesaja keine Lehrlinge (Schüler, Jünger) Jahwes Vor­
kommen.

2. Zunächst heißt es 8 , 16- 1 8 : „Pack ein die Botschaft, verschließe 
die Lehre im Busen meiner Jünger.“

„Nun wohl, ich werde (das tun und) harren auf Jahwe, der (zur 
Zeit) sein Angesicht vor dem Hause Jakobs verborgen hält: werde 
weiter auf ihn hoffen. Habe ich doch wie die Söhne, die Jahwe mir gab, 
(auch ferner) als von Jahwe der Heerscharen, dem Bewohner des Berges 
Zion, gesetzte1 Zeichen und Wunder in Israel zu dienen.“ 2

Es ist je länger je mehr eine Art Mode geworden, den Imperativ- 
Charakter von “112 und □;'nn 16 zu bestreiten. Marti z. B. im Kurzen 
Handkommentar nennt beide Formen „auffallende Imperative“ und zwar 
(unvorsichtigerweise) unter Berufung auf Gesenius-Kautzsch’ Grammatik, 
wo indes etwas anderes zu lesen steht. Nämlich G. K.28 187, § 67 n ver­
steht US als Imperativ ohne jede Einschränkung. Ebenso ist E*nn zu 
nehmen, wobei höchstens die plene-Schreibung auffällt, die aber keines­
wegs unerhört ist, ib. 131, 2, Anm. 1, § 46 c. Vulg. übersetzt demgemäß 
liga und signa.

Ed. König, Buch Jesaja, bestimmt gar, daß "2 und "n „nicht Im­
perative sein können“, wie vor ihm Delitzsch, von Orelli, Eichrodt woll­
ten. Nach unerheblichen Einwänden anderer Art, wie sie sich auch bei 
Marti finden („auffallend“) und ähnlichen Machtsprüchen der Willkür, 
wie dem angeführten („zu erwarten wäre“, „unmöglich“ u. dgl.), fährt 
er fort: „Also ist 16 besser (!) als Selbstorientierung des Propheten . . .

1 Kurz: gottgesetzte.
* Also wird mein Harren und Hoffen nicht umsonst sein, nur einstweilen 

müssen die genannten Zeichen und Wunder genügen.



172 Mitteilungen und Hinweise

anzusehen.“ In der Anmerkung dazu lesen wir wieder: „allerdings“, 
„aber gewiß nur“ und ähnliche Wendungen, welche die Unsicherheit 
der eigenen Stellung verraten.

B. Duhm, Das Buch Jesaja (im Göttinger Handkommentar) 1923,
S. 84 urteilt im ganzen ebenso, räumt aber doch ein: „Möglich wäre 
zur Not jener Befehl. Jünger Jahwes wären diejenigen, die sich durch 
den Propheten haben belehren lassen.“

Allgemein stößt man sich daran, auch die genannten drei Forscher, 
daß zu 16 eine Wendung wie „So spricht Jahwe“ fehle. Ohne Grund. 
Wenn dergleichen so oft in überflüssigen Wiederholungen erscheint, 
so mag es auch einmal ausgefallen sein. Und nicht ausdrücklich ange­
zeigter Personenwechsel, wie er dann zwischen 16 (Jahwes Rede) und 
17 (Rede des Propheten) anzusetzen wäre, ist doch wahrhaftig in pro­
phetischer und poetischer Rede des Alten Testaments keine Seltenheit. 
Wer ferner im vorhergehenden 8,13—15, weil angeschlossen an 11—12, 
so oder so als Worte Jahwes gelten läßt, was man wohl notgedrungen 
m uß, trotz des „Jahwe“ und „er“ 13.14, dem wird auch der unvermit­
telte Übergang der Rede Jahwes 16 in die Rede Jesajas 17 nichts Auf­
fallendes, geschweige Unmögliches sein.

Im allgemeinen wäre noch zu erinnern, daß der Text von 8, 16 f. 
ziemlich unsicher ist, wie ein Blick in LXX lehrt, und daher nicht auf 
die Folter gespannt werden darf. Und wer gerne die plene- oder de­
fektive Schreibung und ihren Wert in der Überlieferung betont, lasse 
sich über den Unwert unterrichten aus der in den Wörterbüchern von 
Ges. Buhl und Ed. König zum Ausdruck kommenden Meinungsver­
schiedenheit über die Schreibung gerade des hierher gehörigen TEQ und 
TIT22, auch \on  *1“IS3 und

Nach allem ergibt sich, daß schon 8,16 von „Lehrlingen Jahwes“ 
(nicht Jesajas) die Rede ist, was alsbald durch einen Blick nach 50, 4 
als hiermit zusammenstimmend erkannt wird.

3. Hier steht nämlich aus dem Munde des (gleichviel wie aufgefaß­
ten) Ebed-Jahwe zu lesen:

1 Der sprachlichen Form nach gehört “i'ab zu den „Nominalabbildungen 
(nach Analogie) des gesteigerten Stammes“ (vgl. Ges. Kautzsch1 Grammatik 
§ 84 b) und steht hier unter i zu der Grundform qittül, deren Vertreter nach 
den Gesichtspunkten „konkret“ und „abstrakt“, doch etwas unklar geordnet, 
erscheinen. Jedenfalls tritt der Unterschied zwischen den übrigen Bedeutungen 
und den Formen nach Art von "na3 (angeführt wird außerdem noch v-y)r 
welche als eigenaitige (altertümliche) Partizipien des Pual (überhaupt des 
Passivs vom Steigerungsstamm) gefaßt sein wollen, in keinerlei Weise hervor. — 
Ausführlicher äußert sich zur Sache Ed. König, Lehrgebäude der hebräischen 
Sprache, Bd. 2, 1 (1895) 151 (vgl. auch S. 150 u. 136 f.), wo er eine Reihe der­
artiger Bildungen dem Sinne nach oder gar ausdrücklich (assuetus, geglättetr 
gefalzt, collocatus, incisus, occultus, electus, stratus, diffusus, eingetaucht, cap- 
tns) als Passiv-Partizipien kennzeichnet und selbst zu „nicht unmöglicher
Weise part. pass, zum hif.“ S. 137 angibt. Gleichwohl äußert derselbe sich 
brieflich unter dem 28. September 1931 dahin: „Diese Nomina als Partizipia 
des Verbalstamms quttal aufzufassen, finde ich weder Anlaß noch Recht.“



Mitteilungen und Hinweise 1 7 3

„Der Herr Jahwe gab mir die Jünger-Zunge . . . und weckt mich 
Morgen für Morgen durch Zusprache ins Ohr, damit ich auf ihn höre 
wie die Jünger.“

Es liegt auf der Hand oder mindestens sehr nahe, daß wenn hier 
Jahwe die Jünger-Zunge gibt und Jahwe täglich das Ohr des Ebed 
zum Hören (auf Jahwe) öffnet, es sich wohl nur um Lehrlinge Jahwes 
handeln kann. Das geben selbst die Bestreiter der „Lehrlinge Jahwes“
8.16 zu. Marti schreibt: „Der Knecht Jahwes, der vertraute und treue 
Jünger Jahwes“, ferner „wie ein Jünger Jahwes“, sogar mit einem (nach 
dem vorigen) nicht ganz verständlichen Hinweis auf die „Propheten­
jünger“ 8 ,16.

Ed. König übersetzt entgegen dem „die Zunge der Propheten“ bei 
Budde (in Kautzsch’ Übersetzung) und Duhm wiederholt (S. 411, 412) 
,,eine Zunge von Jüngern“, wobei er gleichfalls auf 8,16 verweist, und 
gleich darauf beide Male (richtig) „wie die Jünger.“ Daher ist im Zu­
sammenhang jenes „eine Zunge von Jüngern“ neben dem „wie die 
Jünger“ unmöglich, mag es auch buchstäblich richtig wiedergegeben sein.

Duhm aber erörtert zu 50,4: „Bescheiden nennt er (der Sprechende) 
sich nicht einen Propheten, sondern einen Propheten-Jünger. Da doch
8.16 zugrunde zu liegen scheint, so gehört er also zu den Bewahrern 
von Zeugnis und Gesetz . . .  Er ist der vollkommene Schriftgelehrte.“ 
Ob es da aber nicht doch geratener wäre, statt bei einem fremden, fast 
200 Jahre älteren lieber bei dem gleichen Verfasser anzufragen und 
54,13 zum Verständnis von 50,4 heranzuziehen?

Gar Ges. Buhls Wörterbuch scheint die beiden gleichen Wörter "b 
50, 4 verschieden zu verstehen. Er übersetzt zuerst: „eine Zunge Ge­
übter“ =  „eine geübte Zunge“; dann aber (nicht „hören wie die Ge­
übten“, sondern) „wie Jünger Jahwes.“

Die ältesten Übersetzungen aber helfen auch hier nicht weiter. Denn 
LXX liest yX äaaa naiSsCag und n a td u a  x v q lo v , was die hebräische Text­
vorlage als ganz unsicher hinstellt und mindestens zwei Möglichkeiten 
offen läßt, nämlich n. entweder im Sinne von „unterrichtet“ oder „zu 
unterrichten“ zu verstehen. Für das auf das erste n. folgende tov y v ä v a i  
ist ja auch beides möglich. Vulg. aber verwirrt die Sachlage fast noch 
mehr, indem sie zuerst lingua erudita und für das zweite "b quasi ma- 
gistrum liest.

4. So kommt denn letztlich alles darauf an, was man 54,13 findet 
und gewinnt. Und diese Stelle ist wenigstens in dem Punkt, auf den 
es hier ankommt, eindeutig und klar. Dort heißt es nämlich:

„Da werden alle deine Söhne Lehrlinge Jahwes sein, 
und daher das Heil deiner Kinder groß sein.“

So wenigstens nach dem Wortlaut der LXX, welcher alles für sich hat, 
während TM zweimal „Söhne“ liest, und der Vorschlag, statt des ersten 
=P.22l vielmehr zu lesen, sich daran stößt, daß 1. „Erbauer“ und
vSöhne“ keine eigentliche Parallele bilden, 2. die „Erbauer“ (13) Zions



17 4 Mitteilungen und Hinweise

Bewohner sind, während 11—12 ausdrücklich Jahwe als Erbauer Zions 
auftritt (so kann er nicht wohl 13 gewissermaßen als „Lehrer der Er­
bauer“ erscheinen), 3. aber anerkanntermaßen „dichterisch Kap. 54 f. 
hinter dem zurückbleibt, was wir bei Deuterojesaja gewohnt sind“ 
(Budde in Kautzsch’ Übersetzung des A. T.), daher selbst das nicht 
wunderzunehmen braucht, wenn einmal „die Wiederholung des gleichen 
Wortlauts“ 1 (wofern man gegen LXX an TM festhält) nicht „vermie­
den“ (Marti) wird.

Mit Recht macht zur Sache derselbe Marti auf Stellen wie Jes. 50,4; 
Jer. 31,34 (irrig 14); Joh. 3, l—2 aufmerksam, wonach im erneuerten 
Jerusalem „alle Jahwe kennen und dem Willen ihres göttlichen Lehrers 
gehorchen“. Es scheint aber, als dürfte man hier noch einen oder zwei 
Schritte w'eitergehen. Einmal ist es überhaupt von einem gewissen 
Zeitpunkt an, mindestens seit Einführung des Deuteronomiums am Ende 
des 7. Jahrh., für die Kennzeichnung der israelitischen Frömmigkeit 
wesentlich, daß sie in einem „Lernen“ de Deo besteht, vgl. Deut. 4,10; 
5,1; 6,1; 14,23; 17,19; 31,12.13, und dieses „Lernen“ in der Schule 
Gottes, wo Gott selbst als Lehrer waltet, statthat, Deut. 4,1.10; 6,1; 
Jes. 2 6 ,9f. (von der ganzen Menschheit); 29,24; Ps. 119, 7. 71. 73. An 
allen diesen und anderen Stellen ist Tob gebraucht. Nimmt man hinzu 
die Stellen, die den gleichen oder verwandte Gedanken mit y'l*' oder 
m i n 2 ausdrücken, so wird erst recht deutlich, wie geläufig die Vorstellung: 
Gott der Lehrer, die Menschen als Schüler dem ganzen A. T. ist, z. B. 
Ex. 2,12.15; 2 Sam. 22,35; Ps 25, 4 f.; 25,9; 39,5 usw. Ganz abzusehen 
hier von dem, was die späteren apokryphischen Schriften zur Sache bieten, 
von der Bildung der Jüngerschaften in den schriftgelehrten Kreisen des 
palästinischen Judentums, und erst recht von dem, wras im N.T. aus Jesu 
Mund und der Apostel Schriften von einem solchen „Lernen“ verlautet, 
was im neutestamentlichen festgeprägten Begriff fiad-^rrjg3 seinen end­
gültigen und bleibenden Niederschlag gefunden hat. Doch hat eben­
dieses W ort im alttestamentlichen, jesajanischen *1122 nicht nur seinen 
Vorgänger, sondern seine genaue Vorausdarstellung. Denn das Wort 
erscheint, ein Niederschlag des oben aufgewiesenen allgemein-alttesta- 
mentlichen Gedankens von dem zwischen Gott und dem Frommen (den 
Frommen) bestehenden Lehrer-Jünger-Verhältnis, an den vier Stellen 
im Buch Jesaja schon als festgeprägter Begriff, als terminus technicus.

1 Aber auch 57,15 liest man in Parallele zweimal rvrnns, wozu Budde 
(bei Kautzsch) bemerkt: „Das Verbum wird ursprünglich nicht zweimal das 
gleiche gewesen sein.“ Man darf fragen: Warum denn nicht? wie, wenn der 
Verfasser (im Augenblick) keinen Parallelausdruck fand? Wer hätte nicht 
selber schon ähnliches erlebt? — Ähnlich ist übrigens über das zweimalige 
“ 1 Ti 57,14 zu urteilen.

* Mit diesem Stamm wird einmal (Jes. 30, 20) Jahwe als „Lehrer“ Israels 
bezeichnet, während das für Hi. 36, 22 mindestens zweifelhaft bleiben muß.

3 Hier erscheint es (von anderen Menschen abzusehen) verbunden mit oder 
bezogen auf Jesus, der in diesem Zusammenhang ganz an die Stelle Jahwes 
getreten ist.



Mitteilungen und Hinweise 175

Was von jedem frommen Israeliten hätte gelten sollen, was in der Zu­
kunft (Endzeit) einmal in ganz Israel und der Menschheit Wirklichkeit 
zu werden in Aussicht gestellt wurde, das galt schon jetzt von und in 
einer kleinen Gruppe, nämlich von und in dem Kreis prophetischer An­
hänger, mindestens schon zur Zeit Jesajas und noch in Deuterojesajas 
Zeitalter, soweit nachweislich: hier waren „die Lehrlinge Jahwes“ be­
heimatet, und sie wurden so genannt. Über ihren Ursprung, ihre Ent­
wicklung, ihre Geschicke und Geschichte, ihren Ausgang zumal können 
wir leider nichts näheres sagen, kaum Vermutungen (doch vgl. Sach. 
13,2—6) hegen. Vor allem wissen wir nichts darüber, ob etwa ein 
und welcher Zusammenhang zwischen ihnen und den Prophetengilden 
(-gruppen, -vereinen, -schulen, “’ü )  bestanden hat: wenn aber
auch kein äußerer, ein innerer (recht verstanden) sicherlich, vgl. 2. Kön. 
2,3. 5.7 usw.; 4,38; 5,22; 6,1. Was dort naturhaften Grund hatte, ist 
bei den „Lehrlingen Jahwes“ geistig (geistlich) geartet. Sachlich oder 
äußerlich gesehen, waren diese gewiß zunächst (auch) Lehrlinge der 
Propheten, und insofern kann man diese Auffassung auch zu Jes. 8 ,1 6  
gelten lassen, wenn sie auch keinesfalls ursprünglich ist und 50,4; 5 2 ,13 
überhaupt ausgeschlossen werden muß.

Kassel. J u l i u s  Bo e h me r .

DAS ALTER DES ANTHESTERIENRUFES

Die Anthesterien in Athen schlossen bekanntlich mit dem Rufe: 
■Q-VQafe, KfjQEs, o-uxeV ’Avd'eßTrjQ ia, 

dessen hohes Alter allein schon durch das W ort xfjQsg =  ipv%ai verbürgt 
scheint.1 Denn sollte auch die Fassung der überlieferten Formel jung 
sein, so ist doch in ihr etwas sehr Altertümliches aufbewahrt. Farnell 
hat gemeint, die metrische Form —  der iambische Trimeter —  weise 
sie in verhältnismäßig späte Zeit. Immerhin ist gut sich zu erinnern, 
daß selbst der literarische Trimeter spätestens für den Anfang des
7. Jahrh. bezeugt is t : der Margites, in dem er eingestreut war, ist schon 
Archilochos bekannt gewesen, und dieses parodische Gedicht deutet auf 
ältere volkstümliche Verwendung. Es kommt hinzu —  was freilich für 
den Trimeter nichts beweist —  daß "Iufißog wahrscheinlich ein vorgrie­
chisches Wort ist und die Scherze der Iambe zum alten Bestandteil des 
Demeterkultes gehören mögen.2 Immerhin: an vorhomerische Entstehung 
eines solchen Trimeters wird niemand glauben. Die Überwindung der 
Aporie ist Deubner zu danken; er schreibt a. a. 0 . 114: „Die Schwierig­
keit löst sich, sobald man annimmt, daß statt des Trimeters zwei alte 
Kurzverse vorliegen, die iambische Penthemimeres und das Lekythion.“ 
Daß Deubners Annahme richtig ist, läßt sich beweisen, soweit Analogien, 
die einer verwandten Sphäre des gleichen Ortes entnommen sind, über­
haupt für schlüssig gelten dürfen.

1 Literatur bei Deubner, Attische Feste 113 f.
* Schmid-Stählin, Gesch. d. Gr. Litt. I 386, 5.

Archiv für Religionswissenschaft XXXIII. 1/2 12



17 6 Mitteilungen und Hinweise

Was Deubner jambische Penthemimeres nennt, hat W ilamowitz1 ge­
lehrt als die kürzeste Form des Reizianums anzusehen, dessen allgemeine 
Formel x -  x -  -  lautet, wobei x _ sein kann. Mithin läßt sich der 
Anthesterienruf als Reizianum +  Lekythion analysieren und es gilt Um­
schau zu halten, ob sich nicht nunmehr etwas vergleichbares findet. Bei 
Aristophanes in den Acharnern (v. 43) eröffnet der Herold die Volks­
versammlung mit folgendem Rufe:

nagn’ ig to nQoö&ev Reiz.
naQt^, oag av ivxog „

ijTS rov Kad'ccQ(i«Tog Lek.
Hier kann über die Auffassung kein Zweifel sein: das an erster Stelle 
isolierte Reizianum verlangt gebieterisch die Anerkennung dieses Kurz- 
verses auch im zweiten Gliede, das also rhythmisch genau dem Anthe­
sterienruf e entspricht, nur daß bei dem Heroldsrufe die Reiziana mit 
Doppelsenkung anheben.

Ob die Aristophanesstelle Originalzitat oder —  wie ich glauben 
möchte — parodisch verändert ist, läßt sich kaum entscheiden, ivrog 
rov xa&ccQuatog ist zweifellos alter Sakralausdruck. In jedem Falle hat 
sich Aristophanes an den Stil gehalten, was für unseren Zweck die 
Hauptsache ist. Vielleicht ist es kein Zufall, daß in demselben Drama 
das Wettrinken an den X o sg 2, dem zweiten Anthesterientage, eine so 
wichtige Stelle einnimmt.

Die Deubnersche Auffassung des Anthesterienrufes darf also durch 
die beigebrachte attische Parallele als gesichert gelten: er ist formell 
und inhaltlich von gleicher Altertümlichkeit.

Jena. A. v. B l u m e n t h a l .

NEUES VON GOTT GROPP IN HALLE

In meinem Menekrates-Zeus, Studien zur Psychopathologie des Gott­
menschentums in Antike und Neuzeit (Tüb. Beitr. z. Altertumswissen­
schaft XVIII 1933, S. 110 ff.) habe ich unter anderen Theomanen auch 
den Gott Wilhelm Gropp behandelt. Stud. phil. Hans Buse in Halle a. S. 
sandte mir freundlicherweise ein neues Dokument dieses G ottes, das 
Buse an einem Baum gegenüber dem Robertinum in Halle abgelöst 
hat. Es ist datiert vom 13. Mai 1934, trägt wieder die gleiche Unter­
schrift: „Wilhelm Gropp, Gott der Allmächtige, Allwissende und König 
der Erde, König der Tiere, vormals Jesus und Dr. Martin Luther ge­
wesen“, lehrt aber einige wichtige neue Tatsachen kennen. Zum Gott­
menschentum gehören bekanntlich jene Briefe, in denen man der Mit­
welt zu verstehen gibt, daß man Gott ist (a. a. 0 . 19 ff., 60 ff.). Solche 
waren bisher für Gropp nicht nachweisbar. Aber die neue Kundgebung 
besagt, daß er sein Gottestum (und die Tatsache, daß er „Welt, Men­
schen und Tiere geschaffen“) folgenden Instanzen „in Einschreibbriefen

1 Griech. Verskunst 403. 431. 2 Deubner a. a. 0 . 96 ff.



Mitteilungen und Hinweise 177

m itgeteilt habe“ : der Polizeiverwaltung und dem Magistrat Halle a. S., 
vier Expeditionen (gemeint sind wohl Zeitungsexpeditionsstellen), dem 
katholischen Pfarramt, dem Landgericht, 26 ausländischen Regierungen, 
den Magistraten Eisleben, Erfurt, Magdeburg, Eisenach und Schkeuditz, 
der Reichsregierung und der Universität Wittenberg. „Zugleich gebeten, 
meine Schreiben in die Zeitungen zu veröffentlichen, i s t  n ic h t  g e ­
s c h e h e n “ (von Gropp unterstrichen). Und nun kommt die neue Tat­
sache, die Gropp dem Menekrates und den auf Heilwunder stolzen Theo­
manen (a. a. 0 . 4 ff.4 8 ff.) anreiht: „Deshalb hinzufüge, daß ich auch habe 
die Krankheitsursache der Krankheiten erforscht, die außer mir keiner 
gründen kann.“ So hat er auch eine neue gesundheitliche Kleidung er­
funden, die Schwindsucht verhindert. Ob er sie wohl selbst trägt und 
einen Gottesornat hat? In dem von mir a. a. 0 . veröffentlichten Doku­
ment legitimierte sich Gropp durch seine göttlichen Siegel (vgl. das 
Facsimile a. a. 0 . l l l ) .  Diese Stempel und ihre „Forschungsaufschriften“ 
betrachtet Gropp als vollgültiges Zeugnis. Deshalb fügt er jetzt hinzu 
Namen und Adresse des Stempelschneiders (Lithograph Fröhlich in 
Halle a. S.) und die Nachricht, daß er seine sämtlichen 54 Gottesbilder 
sowie 5 Metallstempel und 1 silbernes Petschaft als Geschenk seiner 
Heimatstadt Benneckenstein im Harz am 2. Nov. 1928 übersandt und 
vom Magistrat auch den Empfang bestätigt erhalten habe. „Daher er“ 
(nämlich der obige Lithograph) „sowie der Magistrat“ (nämlich von 
Benneckenstein) „aus den Aufschriften bestätigen kann, daß ic h  G o t t  
b i n “ (von Gropp unterstrichen). Soweit ganz logisch: Magistrate be­
glaubigen ja Unterschriften u. dgl. Und daß ein amtlich aufbewahrter 
Stempel etwas Falsches, nicht Urkundliches bezeugen könne, das wider­
spricht doch allen Erfahrungstatsachen eines gut verwalteten Landes! 
Also —  denkt Gropp — kann sich jeder mein Gottestum beglaubigen 
lassen. Schade, daß auch dieser „Gottesbeweis“ nicht ganz zwingend ist.

Aus Buses Brief sehe ich noch, daß Gropp der Polizei von seinen 
vielen Anschlägen wohl bekannt ist, aber da er nicht gemeingefährlich 
ist, hat man ihn nicht interniert. Auf Privatgespräche über seine Lehren 
lasse er sich ungern ein.

Tübingen. Ot t o  W e i n r e i c h .



BIBLIOGRAPHIE1
(1. Juli 1935— 1

1. Allgemeine Religionswissenschaft und Reli­
gionsgeschichte. Religionsphilosophie und 
Religionspsychologie.

2. Religiöses Volkstum, Volksmythologie (Sage, 
Märchen, Legende), Volksaberglaube.

3. Vorgeschichtliche Religionen.
4. Religionen der Naturvölker.
6. Ostasiatische Kulturreligionen.
6. Ägyptische Religion.
7. Vorderasiatische Religionen.

Dezember 1935)

8. Israel und Judentum.
9. Islam.

10. Indoarische und indogermanische Religion.
11. Indische Religionen.
12. Iranische Religion.
13. Die antiken Religionen. Synkretismus.
14. Nordisch-germanische Religion.
15. Christentum.
16. Germanentum und Christentum. Geschicht­

liches und Frömmigkeits-Typologie.

ACh =  Dölger, Antike und Christentum RM =  Römische Mitteilungen
APF =  Archiv für Papyrusforschung RhM =  Rheinisches Museum
dt - deutsch SAVk =  Schweizerisches Archiv für Volks­
HThR =  Harvard Theological Review kunde
JbLitW =  Jahrbuch für Liturgiewissenschaft SB =  Sitzungsberichte
Laogr => jiaoyQcupia StM =  Studi e Materiali dl Storia delle
OZVk — Oberdeutsche Zeitschrift für Volks­ Religioni

kunde Sy =  Syria
REA =  Revue des tätudes Anciennes ThRdsch =  Theologische Rundschau]
RHPR =  Revue d’Histolre et de Philosophie Vk =  Volkskunde

religieuses vkl =  volkskundlich

1. Allgemeine Religionswissen­
schaft etc.

C a l h o u n ,  R. L., God and tbe Com­
mon Life. New York, Scribner. XXIV, 
303 S. $ 2.50

C a s e 1, 0 . u. a., Liturgischer Litera­
turbericht, JbLitW 13, 195—459 

C u r r y ,  Br., Speaking of Religion. 
New York, Scribner. XIV, 205 S. $ 1.50 

E i c k B t e d t ,  Egon Frh. v., Grund­
lagen der Rassenpsychologie. Stgt., 
Enke. 163 S. 6.80

E n d r e s , Fr. C., Die Zahl in Mystik 
u. Glauben d. Kulturvölker. Zürich-Lpg., 
Rascher. 179 S. (ill.) 4.60

Fri edr i c hs ,  Gust., Wie die Mensch­
heit ihre Götter, Mythen, Märchen u. 
Sagen fand. Lpg., Heims. 155 S. 4.80 

G r e d t , Jos., Die aristo telisch-thomist. 
Philosophie. Bd. 2. Metaphysik u. Ethik. 
Frbg., Herder. VIII, 373 S. 6.80 

Guirand,  F., Mythologie generale. 
Paris, Larousse. 400 S. Fr. 100 

Krüger,  G., Die Aufgabe der Hegel­
forschung, ThRdsch 7, 294 ff.

V. d. L e e u w , G., La mentalite pri­
mitive et la religion, RHPR 15, 485 ff.

L i n k ,  W., „Anknüpfung“, „Vor­
verständnis“ u. die Frage der „Theo­
logischen Anthropologie“, ThRdsch 7, 
205 ff.

1 Um rasch über religionswissenschaftliche Neuerscheinungen zu unterrichten, 
bringt das ARW eine Bibliographie in der Art, daß in jedem der beiden Jahres­
hefte Arbeiten aus dem vorangegangenen abgeschlossenen Kalenderhalbjahr auf­
geführt werden. Das bibliographisch verzeichnete Material ist im wesentlichen 
der Deutschen Nationalbibliographie und den mit dem ARW in Tauschverkehr 
stehenden in- und ausländischen Zeitschriften entnommen; in seiner Auswahl 
ist es bestimmt durch die Rücksicht auf die im ARW besonders gepflegten Ar­
beitsgebiete. Die in den Titelangaben verwendeten Abkürzungen halten sich 
an die international gebräuchlichen Normen, ebenso die Abkürzungen der Zeit- 
schriftentitel; einzelne nicht allenthalben eingebürgerte Kürzungen sind zu Be­
ginn der Bibliographie aufgelöst.



Bibliographie 179
L ö w i t h ,  K., Max Scheler u. das 

Problem einer philos. Anthropologie, 
ThRdsch 7, 349 tf.

P e t e r s o n ,  Fr., Der Monotheismus 
als polit. Problem. Ein Beitr. zur Gesch. 
d. polit. Theol. im Imperium Romannm. 
Lpg., Hegner. 158 S. 4.50

P e t t a z z o n i ,  R., Die Allwissenheit 
Gottes, StM 11, 215 ff.

P o n t e t ,  M., L’homme moderne et 
la priere. Paris, Desclee de Brouwer. 
111 S.

S c h m i d t ,  W ilh., Der Ursprung 
der Gottesidee. Eine hist.-krit. u. po­
sitive Studie. Bd. 6. Die Religionen d. 
Urvölker. Abt. 2, 5. Endsynthese der 
Religionen der Urvölker Amerikas, 
Asiens, Australiens, Afrikas. Mstr., 
Aschendorff. LI1I, 600 S. mit Kt. Skizzen, 
6 Kt. 32.—

S i m o n ,  P., Weltanschauung. Pader­
born, Bonifacius-Druck. 56 S 1.35 

S t e k e l , Wilh., Fortschritte u. Tech­
nik der Traumdeutung. Wien, Lpg., 
Bern, Weidmann & Co. 355 S. 24.—

V e t t e r ,  A., Geistesgeschichte u. 
Offenbarung. NJb 11, 385 ff.

W e i l a n d ,  H. C., Het Oordeel der 
Kerkvaders over het Orakel. Amster­
dam, Paris. 95 S.

W i l l ,  R., Les elements sociaux du 
culte, RHPR 15, 467 ff.

2. Religiöses Volkstum etc.
A l t e n b u r g ,  0 . ,  Bannfluch gegen 

einen Honigdieb, ZVk 6, 244 ff.
Barbar,  L., Baumkult der Bulgaren, 

Anthr 30, 797 ff.
B a r g h e e r ,  E., Bauopfer an Bord, 

ZVk 6, 107 f.
B o l t e ,  Joh., Das Echo in Volks­

glaube u. Dichtung. (Sitz.-Ber. Preuß. 
Akad. d. Wies. Phil.-hist. Kl. 1935, 16). 
Bln., de Gruy ter. 29 S. mit Abb. 4° 2.—

B r a c h e t t i ,  Mechtilda, Stud. zur 
Lebensform des dt. Volksmärchens. 
(Bausteine zur Vk u. RW 11). Bühl, 
Konkordia. 72 S. 2.—

C l a u ß ,  Jos., Die Heiligen des Elsaß 
in ihrem Leben, ihrer Verehrung u. 
ihrer Darstellg. in d. Kunst. (Forsch, 
zur Vk 18/19). Dssd., Schwann. 281 S. 
79 Abb. auf 40 Taf. 4°. 10.—

C r a ß , Ed., Dt. Brauchtum im Jahres­
lauf. Eine Bilderfolge. (Bilder zur dt. 
Vk 1). Lpg., Bibliogr. Inst. 36 S., 37 S. 
Abb. — .90

C r a ß , Ed., Dt. Brauchtum im Jahres­
lauf. Eine Bilderfolge. (Bilder zur dt. 
Vk 2). Lpg., Bibliogr. Inst. 40 S., 48 S. 
Abb. —.90

D r i n k u t h ,  R., Die drei Frauen in 
Deutschland als Gestalten d. Sage, d. 
Märchens u. d. christl. Kultes. Hess 
BIVk 33 [’34], 1 ff.

E c k e r t ,  Herrn., Die dt. Inschriften 
in Baden vor d. Dreißigjähr. Krieg. 
(Bausteine zur Vk u. RW 10.) Bühl- 
Baden, Konkordia. 115 S. 2.50 

E c k s t e i n ,  Dr., Die frühesten Zeug­
nisse über Gebildbrote im Frühmittel­
alter, OZVk 9,48 ff. (vgl.We i s e r - A a 11).

Fu h s e, F., Graftbräuche beim Hand­
werk, ZVk 6, 135 ff.

G e r b e r ,  R., Le cahier d’un gueris- 
seur de betes, SAVk 34, 124 ff.

G r ä b e r ,  Gg., Sagen u. Märchen 
aus Kärnten. (Sagen aus Kärnten. Bd. 2.) 
Graz, Leykam. XVI, 442 S. 4.— 

H a b e r l a n d t ,  Arth., Die deutsche 
Volkskunde. Eine Grundlegung nach 
Gesch. u. Methode im Rahmen d. Geistes- 
wiss. (Volk. Bd. 1). Halle, Niemeyer. 
IX, 160 S. 3.20

—, Vk des Burgenlandes. Hauskultur
u. Volkskunst. Auf Grund d. Denkmal­
bestandes dargest. u. erl. (Österreich. 
Kunsttopographie 26). Baden b. Wien, 
Rohrer. VII, 135 S. 1 Kt. u. 206 Abb 4°
27.—

H a h n e ,  Hans, u. H. J. N i e h o f f ,  
Deutsche Bräuche im Jahreslauf. (Ver- 
öffentl. d. Landesanst. f. Volkheits­
kunde C>). Halle, 24 S., 254 Taf. 4°. 12.— 

H a t z f e l d ,  H., Liturgie u. Volks­
frömmigkeit in den südromanischen 
Dichtersprachen d. Mittelalters, JbLitW 
13, 99

H e i m b e r g e r ,  H., Wundbehand­
lung im Mittelalter, OZVk 9, 141 ff.

H e p d i n g ,  H., Ein Schwank über 
das Segensprechen, HessBIVk 33 [’84l, 
78 ff.

H i l k a ,  Alfons, Beiträge zur lat. Er- 
zählungslit. d. Mittelalters 3. Das Via- 
ticum narrationum des H e n m a n n u s  
Bononiensis. Mit literargeschichtl.Anm. 
(Abh. d. Ges. d. Wiss. zu Göttingen. Phi- 
lol.-hist. Kl. 3, 16). Bln., Weidmann, 
123 S. 8 —

H ö r m a n n ,  H,  St. Severin zu Pas- 
sau. Die Kirche u. ihre Baugeschichte 
nach neuen Auegrabgn. u. Untersuchgn. 
(Veröffentl. d Inst, zur Erforschg. d. 
dt. Volkstums im Süden u. Siidosten



1 8 0 Bibliographie

in München u. d. Inst. f. ostbayr. Hei- 
matforschg. in Passau 4). Mit 87 Bil­
dern im Text u. 44 Taf. Passau, Inst, 
f. ostbayr. Heimatforschg. 1935. 137 S. 
4°. 23.—

H y a 11, K. M., Folk-Lore from Adams 
County Illinois. New York, Hyatt Foun­
dation. 723 S. $ 6.—

I senberg ,  Heinr., Religiöses Brauch­
tum. Mstr., Buschmann. 151 S. mit Abb.
1.50

K a p f f ,  R., Volkskundliches aus der 
Zimmemschen Chronik, OZVk 9,126 ff.

Ke l l e r ,  W., Fiabe popolari ticinesi, 
SAVk 34, 146 ff.

Ko c h ,  Gg., Die bäuerliche Seele. 
Eine Einf. in d. relig. Vk. Bln., Furche. 
275 S. 6.80

—, Hugo, Hexenprozesse u. Reste 
des Hexenglaubens in der Wetterau. 
(Gieß. Beitr. zur dt. Philologie 37). 
Gießen, von Münchow. 40 S. 2.50 

K ö n i g s l ö w ,  Eva v., Das religiöse 
Motiv als gestaltende Kraft der deut­
schen Volkssage d. Gegenwart. (Dt. 
Forsch. 29). Ffm., Diesterweg. 127 S.
3.—

K r a p p e ,  A. H., De barbarorum 
mulierum virtutibus, SAVk 34, 140 ff.

L ä m m l e ,  Aug., Brauch u. Sitte im 
Bauerntum. (Hort dt. Vk. 2). Bln.-Lpg., 
de Gruyter. 71 S. (ill.). 1.20

L a n g e w i e s c h e ,  Fr., Sinnbilder 
german. Glaubens im Wittekindsland. 
250 Bilder u. 60 Kleinzeichngn. bäuerl. 
Handwerkskunst [insonderheit Holz­
schnitzkunst] u. heimischer Vorzeit­
funde. Eberswalde, Langewiesche. 83 S. 
4°. 5.—

La u ff  er , O., Kinderherkunft aus 
Bäumen, ZVk 6, 93 ff.

— , Neue Beitr. z. Gesch. d. W eih­
nachtsbaumes, ZVk 6, 233 ff.

L o o r i t s ,  Osk., Das mißhandelte u. 
sich rächende Feuer. (Commentat. Ar- 
chivi traditionum populär. Estoniae. 1). 
Tartu (Dorpat), Mattiesen. 90 S. (ill.),
2.—

_  ̂ Pharaos Heer in der Volksüber­
lieferung. (Commentat. Archivi tradi­
tionum populär. Estoniae. 3). Tartu 
(Dorpat), Mattiesen. VII, 194 S. (ill.), 
6 . —

L u d w i g ,  0 ., Richter u. Gericht im 
dt. Märchen. (Bausteine z. Vk u. R W 12). 
Bühl-Baden, Konkordia. 95 S. 2.— 

M a r t i n ,  A., Brauchtum im alten 
Nauheim, HessBIVk 33 [’34], 104 ff.

M a r z e 11, H., Der Aronstab im Wan­
del der Zeiten, ZVk 6, 36 ff.

—, Volksbotanik. Die Pflanze im dt. 
Brauchtum. Bln., Enckehaus: 196 S., 
20 S. Abb. 3.—

M a ß m a n n ,  E. H., Hochzeitssitten 
u. Hochzeitsgebräuche des Osnabrücker 
Landes, ZVk 6, 214 ff.

N e g e  l e i n ,  J. v., Weltgesch. d. Aber­
glaubens. 2. Haupttypen d. Abergl., 
Bln.-Lpg., de Gruyter, XVIII, 440 S.
17.60

N i e ß e n ,  J., Rheinische Volksbota­
nik. Die Pflanzen in Sprache, Glaube 
u. Brauch d. rhein. Volkes. 1. Die Pflan­
zen in d. Sprache d. Volkes. Bln.-Bonn, 
Dümmler. 276 S. 9.80

N i t s c h k e ,  Fritz, Dt. Väterglaube 
im Spiegel von Sitte, Brauch u. Mär­
chen. 2. erw. Aufl. Brsl., Handel. 80 S.
2.—

N o w o t t n i c k ,  Gg., Dt. Ernte in 
Sitte, Brauch, Sage u. Volksdichtung. 
Bln., Weidmann. 64 S. — .40

—, Geburt, Hochzeit, Tod in Sitte, 
Brauch u. Volksdichtung. Bln., W eid­
mann. 63 S. 0.40

P l e n z a t ,  K., Sagen aus Rügen. 
(Eichblatts dt. Heimatbücher. 82/83). 
Lpg., Eichblatt. 72 S. (ill.). 1.35

P o r t m a n n ,  H., Brauchliches u. 
Bauliches aus dem Entlebuch, SAVk 
34, 81 ff.

R etzlaff,H .,V olkslebenim Schw arz- 
wald. 137 Bilder u 4 Farben-Photogr. 
Mit einführ. Text v. Wilh. Fladt. Bln.- 
Lpg., Bong. 136 S. 4°. 6.80

R i e c k , F., Mecklenburgische Heil- 
u. Zaubersegen des 19. Jhds., ZVk 6, 
178 ff.

S c h m i d t ,  Klaus, Untersuchg. zu 
den Märchensammlungen von Ludwig 
Bechstein. (Form u. Geist. Bd. 37). Lpor 
Eichblatt. 270 S. 12 50 °  ’

S c h r e i b e r ,  G., Heilige Wasser in 
Segnungenu. Volksbrauch, ZVk 6,198ff.

S c h r ö d e r ,  Edw.. Junge Feste mit 
Formen alten Brauchs, HessBIVk 33 
[’34], 98 ff.

S i l b e r b o r t h ,  Hans, Vom alten 
Brauchtum in den Landen zw. Harz 
u. Hainleite. Nordhausen, Hornickel. 
96 S. (ill.). 1.30

S o o d e r , M., Fastnachtsbräuche im 
Oberaargau, SAVk 34, 110 ff.

S t a u f f ,  Ph., Märchendeutungen. 
Sinn u. Deutg. d. dt. Volksmärchen.
3. Aufl., Lpg., Dürr. 194 S. 3.80



Bibliographie 181

T h o m a s ,  Alois, Die Darstellung 
Christi in d. Kelter. Eine theol. u. 
kulturhist. Studie. (Forsch, z. Yk. 20/21). 
Dssd., Schwann. 200 S. (ill.). 9.50

Y o g e l ,  L., Was kann uns ein Kir­
chenbuch erzählen?, OZVk 9, 136ff.

V o l k  u. Volkstum. Jahrbuch f. Vk, 
in Verb. mit d. Görres-Gee., hrsg. v. 
Gg. Schreiber. Mchn., Kösel & Pustet. 
312 S., 16 S. Abb. 4°: 12.—

V om  Altertum zum Mittelalter. (Dt. 
Literatur. Reihe Dt. Sagen 2). Hrsg. 
v. G. Neckel. Lpg., Reclam. 302 S. 9.—  

W a n g n e r ,  B. , Hexenprozesse aus 
den Jahren 1635/6. Löffingen-Blumberg, 
OZVk 9, 101 ff.

W a n n e m a c h e r ,  A., Volkskunde 
zur Zeit der Aufklärung, OZVk 9, 184 ff.

W e h r h a n ,  K., Brautstand u. Hoch­
zeit im Lippischen, ZVk 6, 50 ff.

W e i s e r - A a l l ,  L., Bemerkungen 
zu den frühesten Zeugnissen über Ge- 
bildbrote im Frühmittelalter, OZVk 9, 
178 ff. (vgl. E c k s t e i n ) .

W e s s e l s k i ,  A.,  Humanismus u. 
Volkstum, ZVk 6, lff.

W o l f r a m ,  R., Der Spanltanz u. 
seine europ. Verwandten, OZVk 9, 36ff 

Z en  d e r ,  Matth., Volksmärchen u. 
Schwänke aus d. Westeifel. (Dt. Volks­
tum am Rhein 2). Bonn, Röhrscheid. 
XXXIII, 171 S. 5.80

8. Vorgeschichtliche Religionen
E n g e l ,  Carl, Aus ostpreuß. Vor­

zeit. 2., völlig umgearb. u. erw. Aufl. 
d. „Bevölkerg. Ostpreußens in vorge- 
schichtl. Zeit“. Kgbg., Gräfe u. Unzer.
VII, 156 S. (ill.). 6.50

Vorgerm. u. germ. F u n d e  aus Vor­
pommern u. Rügen. (Mitt. aus d. Sammlg. 
d. Vorgeschichtl. Sem. d. Univ. Greifs­
wald. 8). Greifswald, Bamberg. 44 S. 
(ill.), 8 Taf. 3.—

H a h n e ,  Hans, Das vorgeschichtl. 
Europa. Kulturen, Völker u. Rassen. 
(Monographien z.Weltgesch.30). 2. Aufl. 
Bielefeld - Lpg., Velhagen & Klasing. 
103 S., 58 S. Abb. 4°. 4.80

H u t c h i n s o n ,  R. W., Bothroi, JHS 
55, lff.

R i e k ,  Gust., Vorgesch. v. Württem­
berg. 1. Kulturbilder auB der Altstein­
zeit Württembergs. Tbg., Heine. 4°.
VIII, 116 S. (ill.). 12.—

S c h u c h h a r d t ,  Carl, Vorgesch. v.
Deutschland. 3., verb. Aufl. Mit 317

Abb. Mchn.-Bln., Oldenbourg. XI, 399 S.
9.60

S c h w a n t e s ,  G., Deutschlands Ur­
geschichte. 6. Aufl. Lpg., Quelle & 
Meyer. 212 S. (ill.). 4.—

S t r e i t ,  C., Unbewegliche Körper­
zier in vorgeschichtl. Zeit, Anthr 30, 
681 ff.

V e l t e n ,  H., S o m e  Ancient Eurasian 
Tool Names and Cultural Terms, Anthr 
30, 717 ff.

4 . R elig ionen  der Naturvölker

D o e r r ,  E., Bestattungsformen in 
Ozeanien, Anthr 30, 727 ff.

F r a z e r , Sir J., La crainte des Morts 
dans la religion primitive, trad. p. 
D r u c k e r  et Cho uv i l l e .  Prefaces de 
V a l e r y  etL 6vy-B ruhl.P aris,N ourry. 
I. II. 271, 141 S. 25 fr., 18fr.

G u t m a n n , Br., Die Stammeslehren 
der Dschagga. 2. (Arbeit, z. Entwick­
lungspsychologie 16). Mchn., Beck. 
XX, 641 S. 36.—

K a r s t e n ,  Raf., The Head-Hunters 
of Western Amazonas. The life and 
culture of the Jibaro Indians of Eastern 
Ecuador and Peru. (Societas scient. 
Fennica. Commentationes humanarum 
litterarum. T. 7,1). Helsingfors, Aka- 
demiska Bokhandeln; Lpg., Harrasso- 
witz. XVI, 598 S. (ill.) Fmk 300.—

K r u s e ,  Alb., Über die Wanderungen 
der Mundurucü in Südamerika [Stamm­
sagen], Anthr 30, 831 ff.

L a y d e v a n t ,  P. F. , Vestiges 
d’Ophiolatrie en Basutoland, Anthr 30 
854 ff.

Mü l l e r ,  Fr., Beiträge zur Ethno­
graphie der Guarani-Indianer . . .  von 
Paraguay, Anthr 30, 767 ff.

N e v e  r m a n n , H., Bei Sumpfmen­
schen u. Kopfjägern. Reisen durch d. 
unerforschte Inselwelt u. d. Südküste 
von Niederländisch-Neuguinea. Stgt., 
Bln., Lpg., Union. 169 S. (ill.). 5.80

Schebes t a ,  P., Meine zweite For­
schungsexpedition zu den Ituri-Pyg­
mäen, Anthr 30, 825 ff.

W a ß m a n n ,  Dietr., Das Oromovolk 
auf unserm abessin. Missionsfelde. Seine 
Sitten u. Gebräuche. Hermannsburg: 
Missionshandlg. 77 S. (ill.). —.80

W e s t e r m a n n ,  Diedr., Die Glidyi- 
Ewe in Togo. Züge aus ihrem Gesell­
schaftsleben. (Mitt. d. Sem. f. orient.



182 Bibliographie

Sprachen an d. Univ. Bln. Jg. 38, Beibd.). 
Bln., de Gruyter. XY, 332 S. 4°. 15.— 

W h i t e ,  A. L., The Pueblo of Santo 
Domingo, New Mexico (Mem. Am. Anthr. 
Assoc. 43). Menasha, Wisc. USA. 210 S. 
53 Abb.

5. Ostasiatische Kultnrreligionen
Das Tibetanische Totenbuch (Bardo 

T h ö d o l  [, dt.]). Aus d. engl. Fassung 
(The Tibetan Book of the Dead) d. 
Lama Kazi Dawa Samdup, hrsg. von 
W. Y. Evans-Wentz, übers, u. eingel. 
von Louise Göpfert-March. Mit e. psy- 
chol. Komm. v. C. G. Jung. Zürich-Lpg., 
Rascher. 163 S. (ill.). 6.60

Görres ,  J., Gesamm.Schriften. Hrsg. 
im Auftr. d. Görres - Ges. von Wilh. 
Schellberg in Verb. mit . . .  Bd. 5. My­
thengeschichte der asiatischen Welt. 
Mit e. Anh.: Beiträge aus d. Heidelb. 
Jahrbüch. Hrsg. von W. Kirfel. Köln, 
Bachem. XII, 470 S. 8.—

G u l i k ,  H. van, Hayagriva. The 
Mantrayänic Aspect of Horse-Cult in 
China and Japan (Int. Arch. f. Ethnogr., 
Snppl. zu Bd. 33). Leiden, Brill. 7.50 fl.

G u n d e r t ,  Wilh., Japan. Religions- 
gesch. Die Religionen der Japaner n. 
Koreaner in geschichtl. Abriß dargest. 
Stgt., Gundert. XVIII, 267 S. (ill.). 9.—

Lo e b ,  Edw., Sumatra, its history 
and people. The archaeology and art 
of Sumatra by Rob. Heine-Geldern. 
(Wien. Beitr. z. Kulturgesch. u. Lingui­
stik 3). With 2 maps, 1 chart and 
40 plates. Wien, Inst. f. Völkerkunde 
d. Univ. Wien. IX, 35U S. 12.80

6. Ägyptische Religion
G a r d i n e r ,  A. H., The Attitüde of 

the Ancient Egyptians to Death and 
the Dead. Cambrigde, Univ. Press.
45 S. 2 s.

S p i e g e l ,  Joach., Die Idee vom 
Totengericht in der ägypt. Religion. 
(Leipziger ägyptolog. Stud. 2). Glück- 
stadt-Hbg., Augustin. 81 S. 5.—

7. Vorderasiatische Religionen
Vorläufiger B e r i c h t  über d. v. d. 

Dt. Forschungsgemeinschaft in Uruk- 
Warka unternommenen Ausgrabungen.
6. Von E. Heinrich. Mit e. Beitr. von

A. Falkenstein. Bln., Akad. d. Wiss. 
de Gruyter. 4°. 32 Taf. 38 S. 15.— 

B i t t e l ,  K., u. H. G. G ü t e r b o c k ,  
Bogazköy. Neue Unters, in d. hethit. 
Hauptstadt. (Abhandl. Preuß. Akad. d. 
Wiss. Phil.-hiBt. Kl. 1935, Nr. 1). Mit 
32 Taf. Bln., Akad. d. Wiss. de Gruyter. 
90 S. 4°. 20.—

D u s s a u d ,  R,  Deux steles de Bas 
Shamra portant une dedicace au Dieu 
Dagon, Sy 16, 177 ff.

—, Motifs et symboles du IV® Mille- 
naire dans la ceramique orientale. Sy
16, 375 ff.

Deutsche F o r s c h n n g .  Aus d. Ar­
beit der Dt. Forschungsgemeinschaft.
H. 25. Die dt Ausgrabgn. in Warka 
[Uruk]. Bln., Sigismund. 28 S., 16 S. 
Abb., 1P1. 1.50

F u r l a n i ,  G., Istar, Anähitä e Nike 
Apteros, StM 11, 139 ff.

G a s t e r ,  Th. H., Notes on Ras 
Shamra Texts, OLZ 37, 473 ff.

Kr a u s ,  Fr. R., Die physiognom. 
Omina d. Babylonier. (Mitt. d. vorder- 
asiat.-ägypt. Ges. Bd. 40, H. 2). Lpg., 
Hinrichs. 106 S. 7.—

Kugler,  Fr. X , Sternkunde u. Stem- 
dienst in Babel. Assyriol., astron. u. 
astralmythol. Untersuchgn. Buch 1/2, 
Erg.-H. 3. Von Joh. Schaumberger .  
(Abt. 1: Untersuchgn. zu astron.-astrol. 
Texten bes. d. älteren Zeit. Abt. 2 : Erl. 
zu d. Keilschrift-Beil. Taf. 1—17). Mstr., 
Aschendorff. 4°. V S., S. 241—394,17  Taf. 
24.—

M a r q u e t - K r a u s e ,  J., Fouilles ä 
A y; D u s s a u d ,  R., Note aditionelle, 
Sy 16, 325 ff.

P ar rot ,  A., Fouilles de Mari, Sy 16, 
117 ff.

S c h a c h e r m e y r ,  Fritz, Hethiter
u. Achäer. (Mitt. d. Altoriental. Ges. 
Bd. 9, H. 1/2). Lpg., Harrassowitz. VI, 
174 S. 12.—

S c h a e f f e r ,  CI. F. A., Fouilles de 
Ras Shamra-Ugarit, Sy 16, 141 ff.

S e y r i g ,  H., La religion Palmyre- 
nienne d’apres un livre recent, Sy 16, 
393 ff.

V i r o l l e a u d ,  Ch., Les chasses de 
Baal. Poeme de Ras-Shamra, Sy 16, 
247 ff.

W i t z e i ,  M., Tammuz-Liturgien u. 
Verwandtes. (Anal. Orient. 10). Rom, 
Pontif. Istit. bibl. XXI, 473 S. 4°. 
Lire 290.—



Bibliographie 183

B e e k ,  M. A., Das Danielbuch. Sein 
hist. Hintergrund u. s. literar. Entwicklg. 
Versuch e. Beitr. zur Lösg. d. Problems. 
Leiden, Ginsberg. 132 S. Fl. 1.80

B o k s e r ,  Z. B. ,  Pharisair Judaism 
in Transition (R. Eliezer the Great). 
New York, Bloch. X, 195 S. $ 2.—

B r i e r r e - N  a r b o n n e ,  J. J., Ex­
egese midrasique des Prophäties mes- 
sianiques. Paris, Geuthner. III, 217 S. 
4°. Fr. 80.—

B r o c k - U t n e ,  A. ,  „Der Feind“. 
Die alttestamentl. Satansgestalt im 
Lichte der sozialen Verhältnisse des 
nahen Orients. Klio 28, 219 ff.

C a n s s e ,  A., La secte juive et la 
nouvelle piete, RHPR 15, 386 ff.

—, Les tendaces universalistes de la 
secte et la signification de l’humanisme 
juif, RHPR 15, 495 ff.

D h o r m e ,  E. ,  La religion d’Israel 
d’apres un ouvrage recent, StM 11, 
204 ff.

D u s s a u d ,  R. ,  La notion d’äme 
chez les Israölites et les Pheniciens, 
Sy 16, 267 ff.

Festschrift Georg B e e r  zum 70. Ge­
burtstage. Unter Mitw. von . . . hrsg. 
von A. Weiser. Stgt., Kohlhammer. 
148 S. 9.—

Inhalt: A l t ,  DaB Gottesurteil auf dem 
Karmel. — E i ß f e l d ,  Der geschichtliche 
Hintergrund der Erzählungen von Gibeas 
Schandtat (Richter 19—21). — H e m p e l ,  Be­
rufung und Bekehrung. — S t e u e r n a g e l ,  
Jahwe und die Vätergötter. — V o l z ,  Der 
eschatologische Glaube im Alten Testament. — 
W e i s e r ,  Die theologische Aufgabe der alt- 
testamentlichen Wissenschaft. — W e i s e r ,  
Glauben im Alten Testament. — W e n d e l ,  
Glaube lind Volkstum im Alten Testament — 
W ü r t h w e i n ,  Vom Verstehen des Alten 
Testaments.

F o e r s t  er,  W., Der Ursprung des 
Pharisäismus, ZNW 34, 36 ff.

G u i g n e b e r t ,  Ch., Le monde ju if 
vers le temps de lesus. Paris, Renais­
sance du livre. XVI, 367 S. Fr. 40.—

H a l l e r ,  M., La question juive pen- 
dant le premier millenaire chretien, 
RHPR 16, 293 ff.

J a c k ,  J. W., The Ras Shamra Ta- 
blets, their Bearing on the Old Testa­
ment (Old Testament Studies 1). Edin­
burgh, Clark. X, 54 S. sh 3/—

J a m e s ,  E. 0 ., The Old Testament 
in the Light of Anthropology. London, 
Soc. for Promoting Christ. Knowledge. 
XIII, 146 S. sh 4/—

8. Israel und Judentum K ö h l e r ,  L .,  Alttestamentl. Theo­
logie, ThRdsch 7, 265 ff.

L o d s ,  A., Des Prophetes ä J^sus. 
Les Prophetes d’Israel et les debuts du 
judaisme. Paris, Renaissance du livre. 
XX, 434 S., 6 Abb., 8 Tafeln.

N o  e i l ,  Ludw., Die Prophetie des 
Alten Testamentes. Dssd., Bagel. 147 S. 
3.—

N y b e r g , H. S., Studien zum Hosea- 
buche (Uppsala Univ. Arsskrift 1936, 6). 
Uppsala, Lundequist. VIII, 144 S. Kr. 6 

W a t z i n g e r ,  Carl, Denkmäler Pa­
lästinas. Eine Einf. in d. Archäologie 
d. Heiligen Landes. 2. Von d. Herrschaft 
d. Assyrer bis zur arab. Eroberg. Lpg.t 
Hinrichs. VIII, 168 S. (ill.), 40 Taf., 1 Kt. 
9 —

W o d t h e ,  G., Malereien der Syna­
goge in Dura u. ihre Parallelen in der 
christl. Kunst, ZNW 34, 51 ff.

Z o l l i ,  I., L’altare, trono del Si­
gnore (Es. XVII 15, 16), StM 11, 212 ff.

9. Islam
M o h t a r - K a t i r j o g l o u ,  M., La 

Sagesse Coranique. Paris, Geuthner. 
261 S. Fr. 28.—

S m i t h ,  M. , An early Mystic of 
Baghdad. A Study of the Life and 
Teaching of Härith B. Asad al-Muhä- 
sibi. Ldn., Sheidon. XI, 311 S. sh 15/— 

S u h r a w e r d i  M a q t ü l ,  Shihäbud- 
din, Three Treatises on mysticism, 
with an account of his life and poetry. 
Ed. and transl. by 0 . S p i e s and S. K. 
K h a t a k .  (Bonn, oriental. Stud. 12). 
Stgt., Kohlhammer. 51, 121 S. 8.—

10. Indoarische u. indogermanische 
Religion

D u m e z i l ,  G., Flamen — Brahman 
(Annal. Mus. Guimet, Bibi, de vulgär. 
61). Paris, Geuthner. 113 S.

L o m m e l ,  Herrn., Die alten Arier. 
Von Art u. Adel ihrer Götter. (Religion
u. Kultur d. alten Arier. Bd. 1). Ffm., 
Klostermann, 168 S. 6.80

S c h r ä d e r ,  0 . ,  Die Indogermanen. 
Neubearb. von H. K r a h e. Lpg., Quelle 
& Meyer. 130 S. (ill.). 2.—

W e i n  dl ,  Th., Monotheismusu.Dua­
lismus in Indien, Iran u. Palästina als 
Religion junger, kriegerisch noma- 
distischer Völker im Gravitationsbe­
reich von Völkern alter Kultur. Eine



18 4 Bibliographie

religionspsychol. u. mythol.Studie. (Zeit­
schrift f.Religionspsychologie. Sonderh.
H. 3). Wien, Verl. d. Internat. Religions­
psychol. Ges. 137 S. S 8.40

11. Indische R elig ionen
Co o m a r a s  w a m y ,  A. K., The Rg 

Veda as Land-Näma-B6k. Ldn., Luzac.
VIII, 39 S. sh 3/6

L o u n s b e r y ,  G. C., La m£ditation 
bouddhique. Etudes de sa theorie et 
sa pratique selon l’Ecole du Sud. 
Paris, Maisonneuve. 179 S. Fr. 20.—

0 ’ M a l l e y ,  L. S. S., Populär Hin- 
duism. The Religion of the Masses. 
Cambridge, Univ. Press. VIII, 246 S. 
sh 7/6

S c h a y e r ,  St., Das mahäyänische 
Absolutum nach der Lehre der Mä- 
dhyamikas, OLZ 37, 401 ff.

12. Iranische Religion
Z a r a t h u s t r a .  — Gäthä’s des Za­

rathustra, Yasna 47—51. Mit Benutzg. 
d. Entwürfe von F. C. A n d r e a s f  
übers, u. erkl. von Herrn. L o m m e l ;  
(Nachr. d. Ges. d. Wiss. zu Göttingen. 
Philol.-hist. Kl., Fachgr. 3, N. F. Bd. 1, 
Nr. 4). Bln., Weidmann, S. 121— 169.
3.—

IB. Die antiken Religionen.
Synkretismus

A b a e c h e r l i ,  A. L., The Institution 
of the Imperial Cult in Western Pro- 
vinces of the Roman Empire, StM 11, 
153 ff.

A l f ö l d i ,  A., Insignien u. Tracht d. 
röm. Kaiser, RM 50, lff.

B e t h e , E., Ahnenbild u. Familien­
geschichte bei Römern u. Griechen. 
Mit 7 Abb. Mchn., Beck. XIII, 121 S.
3.80

B i e l e r ,  Lud w., ©ftog A vtiq. Das 
Bild d. „göttl. Menschen“ in Spätantike 
u Frühchristentum. Teil 1. Wien, Hö­
fels. XVI, 150 S. 6.20

B r e n d e l ,  O., Novus Mercurius, 
RM 50, 231 ff.

C h a p o u t h i e r ,  F., Delos XVI, Le 
sanctuaire de Samothrace. Paris, Boc- 
card. VI, 97 S., 117 Abb., 4 Tafeln.

Cl e me n ,  C., Die Religion d.Etrusker. 
(Untersuch, z. allg. Rel.-Gesch. 7). Bonn, 
Röhrscheid. 60 S. 3.10

C u r t i u s ,  L., Musik der Sphären, 
RM 50, 348 ff.

D a u x ,  G., Notes epigraphiques: 
L’oracle d’Apollon aus Cyziceniens, 
BCH 69, 92 ff.

D a v i s ,  Ph. A.,  On the upkeep of 
‘sacred houses’ on Delos, BCH 59, 78 ff

Das D i o n y s o  s - T h e a t e r  in Athen. 
1. Die Ruine. Mit 12 Taf., aufgen. u. 
erl. von E. F i e c h t e r. 93 S. (ill.). 2. Die 
Skulpturen vom Bühnenhaus. Mit 16 Taf. 
Erl. von R. H er  b i g .  59 S. (ill.). (An­
tike griech. Theaterbauten. H. 5. 6 
=  Sachs. Forsch.-Instit. in Lpg. For­
schungsinst. f. klass. Philol. u. Archäol). 
Stgt., Kohlhammer. 4°. Je 6.—

D i r l m e i e r ,  Fr., ® E O $ IA IA -$ I -  
A O & E IA , Ph 90, 176 ff.

A l t - O l y m p i a .  Untersuchgn.u.Aus- 
grabgn. zur Gesch. d. ältesten Heilig­
tums v. Olympia u. d. älteren griech. 
Kunst. Von Wilh. D ö r p f e l d .  unter 
Mitarb. von . . . Bd. 1. 2. Beih. Bln., 
Mittler. XV, 395 S.; IV S., S. 401—501 
(ill.), 1 T itelb ., 38 S. Abb.; 24 Taf. 
4°. 30.—

D u r r b a c h ,  F. — R o u s s e l ,  P., In­
scriptions de Delos: Actes des fonc- 
tionaaires atheniens preposes ä l ’ad- 
ministration des sanctuaires apres 166 
av. J. C. Paris, Champion. 4°. VIII, 
227 S.

E v a n s ,  Sir A., The Palace of Mi­
nos. IV, 1, 2. Ldn., Macmillan. 1018 S. 
mit 966 Abb., Farbtafeln und Plänen. 
£ 9/9

G j e r s t a d ,  E ,  The Swedish Cy- 
prus Expedition: Finds and Resultats. 
I. II. Stockholm. L , 578; XIV, 861 S., 
155, 250 Tafeln.

G ö b e l ,  Fritz, Formen u. Formeln 
der epischen Dreiheit in der griech. 
Dichtung. (Tüb. Beitr. z. Altertumswiss. 
26.) Stgt.-Bln., Kohlhammer. X, 76 S.
4.50

G u a r d u c c i ,  Margherita, Diktvnna 
StM 11, 187 ff.

H e r r m a n n ,  L., Le prodige du 
Rubicon, REA 37, 436 ff.

H ö f  l e r ,  Ant., Der Sarapishymnua 
des Ailios Aristeides. (Tüb. Beitr. z. 
Altertumswiss. 27.) Stgt.-Bln., Kohl­
hammer. XII, 119 S. 7.50

H o f f  m a n n ,  Ernst, Platonismus u. 
Mystik im Altertum. (Sitz.-Ber. Hdbger 
Akad. d. Wiss. Philos.-hist. Kl. Jg. 
1934/35, Abh. 2). Mit 2 Taf. Hdbg., 
Winter. 158 S. 8.—



Bibliographie 1 8 5

H o o k e ,  S. H., The Labyrinth. Fur- 
ther Studiea in the Relations between 
Myth and Ritual in the Ancient World. 
Ldn., Soc. for Promoting Christ. Know­
ledge. XIV, 288 S. sh 12/6

H o p k i n s ,  C., The season 1934/35 
at Doura, AJA 39, 293 ff.

H u n t i n g f o r d ,  G. W. B., Who 
were the Scythians?, Anthr 30, 786

K a l i n k a ,  E., Die Sage v. d. Grün­
dung Roms, NJb 11, 401 ff.

Ke n n e r ,  Hedwig, Das Luterion im 
Kult, ÖJh 29, 109 ff.

K e r e n y i , Karl, Dionysos u. d. Tra­
gische in d. Antigone. (Yortr.) (Frankf. 
Stud. z. ßelig. u. Kult. d. Antike. 13). 
Ffm., Klostermann. 19 S. 1.75

K r a p p e ,  A. H., Hermione RhM 84, 
276 ff.

N i 1 s s o n , M. P., Early Orphism and 
Kindred Religions Movements, HThR
28, 181 ff.

O r t m a y r ,  P., Zum röm. Grabfund 
bei Amstetten. NixibuB sanctis, ÖJh 29, 
217 ff.

R a i n g e a r d ,  P., Hermes Psycha- 
gogue. Essai sur les origines du culte 
d’Hermes. Paris, Beiles Lettres. Fr. 60 —

R i c h a r d ,  G., L’impurete conta- 
gieuse et la magie dans la Tragedie 
grecque, REA 37, 301 ff.

R o n z e v a l l e ,  P. S., Notes et Stü­
des d’archöologie Orientale: Le pr6- 
tendu «Char d’Astarte» (2rae partie), 
Mel. Beyr. 18 [’34], 107 ff.

R o s e ,  H. J., ‘Numen inest’, Ani- 
mism in Greek and Roman Religion, 
HThR 28, 237 ff.

R o s t o v t z e f f ,  M., Ü P O r O N O l , 
JHS 55, 56 ff.

S c o t t ,  K., Mercury on the Bologna 
altar, RM 50, 225 ff.

S h e p p a r d ,  J.T., Zeus-loved Achil­
les, JHS 55, 113 ff.

S m e r t e n k o ,  C. M., — B e l k n a p ,  
S. N., Studies in Greek Religion (Univ. 
of Oregon Publ. 5, 1). Oregon, Univ. 
Press. 61 S. ? 0.50

T a e g e r ,  F., Charismatische Ideen 
bei Herodot, Klio 28, 255 ff.

T h o m s o n ,  G., Mystical Allusions 
in the Oresteia, JHS 55, 20ff., 228f.

T o u t a i n ,  J. , Nouvelles etudes de 
mythologie et d’histoire des religions 
antiques. Paris, Iouve. 295 S.

Wo 1 g e n s i n g e r ,  F. S., Theseus. 
(Diss. Zürich). 53 S.

I W o l t e r s ,  X. F. M. G., Notes on 
Antique Folklore on the basis of Pli- 
ny’s Nat. Hist. 28, 22—29. Amsterdam,
H. J. Paris. 150 S. fl. 2,40

14. Nordisch-germanische Religion
Be h n ,  Friedr., Altnord. Leben vor 

3000 Jahren. Mchn., Lehmann. 12 S., 
40 Taf. 3.—

D i e c k h o f f ,  Albr. Diedr., Einf. in 
die nord. Runenlehre. Hbg., Christians. 
78 S. 3.80 

Ga e r t e ,  Wilh., Altgerm. Brauch­
tum auf nord. Steinbildern. Bd. 1. Lpg., 
Kabitzsch. 147 S. (ill.). 8.—

Gü n t h e r ,  R., Die Externsteine nach 
dem neuesten Stand der Forschung 
ThRdsch 7, 186ff, 277ff.

H a m k e n s , Freerk Haye, Die germ. 
Heiligtümer im Teutoburger Wald. 
Führer durch d. Externsteine u. d. Stern­
hof Oesterholz. Mit 4 PI. u. 9 Bild. Bad 
Pyrmont, Schnelle. 31 S. —.50

H o p m a n n ,  J., Die Sternkunde 
unserer Vorfahren, NJb 11, 411 ff.

J a n s s e n ,  Hans-Lüitjen, Die Ger­
manen in Mecklenb. im 2. Jahrtausend 
v. Chr. (Mannus-Bibl. Bd. 54). Lpg., 
Kabitzsch. 149 S. (ill.). 13.80

K i e k e b u s c h ,  A., German. Gesch.
u. Kultur der Urzeit. Vom ersten Auf­
treten d. Germ, in d. Gesch. bis z. Be­
ginn d. Völkerwanderg. (Wiss. u. Bildg. 
301). Mit 67 Abb. u. 6 Kt. Lpg., Quelle 
& Meyer. 146 S. 1.80

Kr a u s e ,  Wolfg., Was man in Runen 
ritzte. Halle, Niemeyer. VI, 53 S., 15 S. 
Abb. 4° 3.60

K r e u z b e r g ,  P. J., Dt. Vor- und 
Frühgeschichte, mit bes. Betonung des 
Rheinlandes. Saarlouis, Hausen. 232 S. 
(ill.). 3.50

Kühn,  Herb., Die vorgeschichtl. 
Kunst Deutschlands. Bln., Propyläen- 
Verl. 611 S. (ill.). 4°. 38.—

Ku mme r ,  B., Die germ. Weltan­
schauung nach altnord. Überlieferung. 
Vortrag. 4. durchgeseh. Aufl. Lpg., 
Klein. 40 S. 1.20

Der nord. M e n s c h  der Wikinger­
zeit. (Red. u. Aufsätze zum nord. Ge­
danken 31). In Zsarbeit mit . . . hrsg. 
v. B. Kumme r .  Lpg., Klein. 100 S.
I.50

Mü l l e r ,  Gg., Zeugnisse germ. Re­
ligion. (Kirche u. Erziehg. 9). Mchn., 
Kaiser. VI, 184 S. 4.70



1 8 6 Bibliographie

N a u m a n n ,  H., Das Weltbild der 
Germanen. (Bildung n. Nation 49/50). 
Lpg., Eichblatt. 21 S. —.40

N e  e k e l ,  G., Kulturkde. der Ger­
manen auf sprachwissenschaftl. Grund­
lage. (Wissenschaftl. Forschungsber. 
zum Aufbau d. neuen Reiches 2). Bln., 
Junker & Dünnhaupt. 85 S. (ill.). 8 S. 
Abb. 3.40

N i n c k ,  Mart., Wodan u. germ. 
Schicksalsglaube. Jena, Diederichs. 
357 S., 8 Taf. 9.50

P a B t e n a c i ,  Kurt, Germ. Stämme 
in Urzeit u. Frühgesch. (Die W elt d. 
Germanen 5.) Lpg., Quelle & Meyer.
51 S.

P r i n z ,  Reinh., Die Schöpfung der 
Gi'sla Saga SürsBonar. Ein Beitr. zur 
Entstehungsgeschichte d. isländ. Saga. 
(Schrift, d. Balt. Komm. zu Kiel. Bd. 24 
=  Veröffentl. d. Schleswig-Holst. Univ.- 
Ges. 45). Brsl., Hirt. VI, 176 S. 4° 8.—

Schwedische R e c h t e .  Älteres West- 
götalag, Uplandslag. Übers, von Claud. 
v. S c h w e r i n .  (Germanenrechte. Bd. 7 
=  Schrift, d. Akad. f. dt. Recht). W ei­
mar, Böhlau. XII, 256 S. 7 80

S c t i i e r ,  B., Von den germ. Grund­
lagen d. dt. Volkskultur, NJb l l , 508ff .

S c h r ö d e r ,  F. R., Germ. Helden­
dichtung. (Vortr., Philos. u. Gesch. 55.) 
Tbg., Mohr. 48 S. 1.50

S c h u c h h a r d t ,  C., Dt. Vor- u 
Frühgesch. in Bildern. Mchn.-Bln., 01- 
denbourg. XI S., 80 S. Abb. 4° 3.80

S c h ü t t e ,  Gudm., Sigfrid u. Brün- 
hild. Ein als Mythus verkannter hist. 
Roman aus d. Merowingerzeit. Kjtfben 
havn, Aschehoug Dansk Forlag; Jena, 
Frommann. 174 S. 4.—

—, Gotthiod u. Utgard. Altgerm. 
Sagengeographie in neuer Auffassg. 
Bd. 1, Buch, Kap. 1—5. Kopenhagen- 
Jena, Frommann. 336 S. (ill.). 7.50

S c h u l t z ,  W ., Altgerm. Kultur in 
Wort u. Bild. Drei Jahrtausende germ. 
Kulturgestaltens. 234Bilder auf 112Taf.
u. 7 Kt. im Text. 3 , stark verm. Aufl. 
Mchn., Lehmann. 140 S. 7.50

V r i e s ,  Jan de, Altgerm. Religions­
geschichte. Bd. 1. Einl. Die vorge- 
schichtl. Zeit. Religion d Südgermanen. 
(Grundriß der germ. Philol. 12/1). Bln.- 
Lpg., de Gruyter. Mit 8 Taf., 336 S.
9.80

W e i g e l ,  K. Th., Runen u. Sinn­
bilder. Bln., Metzner. VIII, 83 S. (ill.).
3.30

W ü l l e n w e b e r ,  Fritz, Altgerm. 
Erziehung. Dargestellt auf Grund d. 
Islandsagas u. a. Quellen zum Früh­
germanentum Hbg., Hanseat. Verl.- 
Anst. 174 S. 6.60

Zot z ,  Loth. F., Die spätgerm. Kul­
tur Schlesiens im Gräberfeld von Groß- 
Sürding. Mit e. menschenkundl. Beitr. 
v. R. Gl a s e r  (Quellenschr. zur ostdt. 
Vor- u. Frühgesch. Bd. 2.) Lpg , Ka- 
bitzsch, 115 S (ill.), 25 Taf. 8.60 

Z w i c k e r ,  Joh., Fontes hist, relig. 
Celticae coll. J. Zwicker. P. 2. (Fontes 
hist, relig. ex auct. Graec. et Lat. 5, 2). 
Bonn, Röhrscheid, S. 113—210. 7.50

15. Christentum
A c h e l i s ,  H., Der christl. Kirchen­

bau. Seine liturg. Entwicklg. von der 
Basilika zur evang. Predigtkirche. Lpg., 
Bibliogr. Inst. 32 S., 48 S. Abb. —.90 

A c t a  conciliorum oecumenicorum. 
Iussu atque mandato Soc. scient. Ar- 
gentorat. ed. Schwartz.  T. 2. Concil. 
universale Chalced., Vol. 1, p. 3. Acti- 
ones VIII—XVII, 18—31. Berolini et 
Lipsiae, de Gruyter. XXX, 154 S. 4°.

—, Vol. 3, p. 1. Epistularum ante 
gesta collectio. Actio 1. Berolini et 
Lipsiae, de Gruyter. XVIII, 259 S. 4°.

Bardy,  L., La vie spirituelle d’apies 
les Peres des trois premiers siecles. 
PariB, Blond et Gay. Fr. 30.—

B a r t h ,  H., Die Freiheit d. Entschei­
dung im Denken Augustins. Basel, 
Helbing & Lichtenhahn. VIII, 214 S. 
6.20

B e n o i t ,  F., Les pratiques religieu- 
ses dans l’armee Byzantines, REA 37, 
322 ff.

B i d e z ,  J., Le Texte du prologue 
de Sozomene et de ses chapitres [VI 
28—34] sur les moines d’Egypte et de 
Palestine. Bln. (Akad. SB 1935, 18), de 
Gruyter. 31 S. 4°. 2.—

B o r n k a m m ,  G., Die Offenbarung 
des Zornes Gottes, ZNW 34, 239 ff.

B r a c k m a n n ,  Alb., Germania pon- 
tificia sive repertorium privilegiorum 
et litterarum a Rom. pontificibus . . . 
concessorum, iub. Soc. Gotting, cong. 
A. Brackmann. Vol. 3. Provincia Ma- 
guntinensis. P. 3. Dioeceses Straßbur- 
gensie, Spirensis, Wormatiensis, Wirci- 
burgensis, Bambergensis. Bln., Weid­
mann. XXVI, 300 S. 4°. 20.—



Bibliographie 187

Br owe,  P., Die Kommunionandacht 
im Altertum u. Mittelalter, JbLitW 13,
46 ff.

C a s e l ,  0 ., Neue Zeugnisse für das 
Kultmysterium, JbLitW 13, 99 ff.

D o d d , C. H., The Bible and the 
Greeks. Ldn., Hodder and Stoughton. 
XVI, 264 S. sh 10/6

D o l d ,  Alban, Das älteste Liturgie­
buch d. lat. Kirche. Ein altgallikan. 
Lektionar d. 5./6. Jh. aus d. Wolfen- 
biitteler Palimpsest - Codex Weissen- 
burg. 76. Hrsg. u. bearb. Mit Anh.: 
Abermals neue Bruchstücke des Salz­
burger Kurzsakramentars. (Texte u. Ar­
beiten, hrsg. durch die Erzabtei Beuron. 
Abt. 1, H. 26/28). 6 Taf. mit Schrift­
proben. Beuron, Kunstverl. CXII, 97 S. 
16.—

E k k l e s i a .  Eine Sammlg. von Selbst- 
darstellgn. d. christl. Kirchen. (Hrsg. 
von Friedr. S i e g m u n d  - Schul t ze . )  
Bd. 3 Die mitteleurop. Länder (Lfg. 11 
d. Gesamtwerkes). Gotha, Klotz. 151 S.
6.50

E r d m a n n ,  Carl, Die Entstehung 
des Kreuzzugsgedankens. (Forsch, zur 
Kirchen- u. Geistesgesch. Bd. 6). Stgt,. 
Kohlhammer. XII, 420 S. 24.—

F r a n k ,  H., Zur Geschichte von 
Weihnachten u. Epiphanie, JbLitW 
13, 1 ff.

F r i e s e n h a h n ,  Peter, Hellenist. 
Wortzahlenmystik im N.T. Lpg.-Bln., 
Teubner. X, 312 S. 16.60

G e i s e l m a n n ,  J. R., Zur früh- 
mittelalterl. Lehre vom Sakrament der 
Eucharistie. Rottenburg, Bader. 83 S.
2.50

G o g u e l ,  M., Le caractere et le 
röle de l’element cosmologique dans 
la soteriologie paulinienne, RHPR 15, 
335 ff.

—, Les fragtnents nouvellement de- 
couvert d’un Evangile du II® siecle, 
RHPR 15, 459ff.

G u i g n e b e r t ,  Ch., Jesus, translat. 
by Hooke, S. H. NewYork, Knopf. XVIII, 
563 S. $ 6.—

H a l l e r ,  Joh., Nikolaus I. u. Pseudo­
isidor. Stgt., Cotta. 203 S. 7.50

H o m m e s , N. I., Het testimonia- 
boek, studien over 0 . T. citaten in het 
N. T. en bij de patres, met critische 
beschouwingen over de theorien van I. 
Rendel Harris en D. Plooy. Amster­
dam, Noord-Holl. Uitgevers-Maatschap- 
pij. 393 S.

J e r e mi a s ,  J. , ’Afivog &eov-nccls &sov, 
ZNW 34, 117 ff.

K a m 1 a h , Wilh., Apokalypse u. Ge­
schichtstheologie. Die mittelalterl. Aus­
legung d. Apokalypse vor Joachim von 
Fiore. (Hist. Stud. H. 285). Bln., Ebering. 
131 S. 5.20

K e e n a n ,  M.E., The Life and Times 
of St. Augustinus as revealed in his 
Letters (Patristic Studies45). Washing­
ton, Cathol. University. XX, 221 S. 
$  2 . —

K l a u s  er , Th., Das röm. Capitulare 
evangel. Texte u. Unters, zu s. ältesten 
Gesch. 1. Typen. (Liturgiegeschichtl. 
Quellen u. Forsch. 28 =  Veröffentl. d. 
Vereins zur Pflege d. Liturgiewiss.) Mstr., 
Aschendorff. CXX, 199 S. 18.—

K r ü g e r ,  Gerda, Die Rechtsstellung 
der vorkonstantin. Kirchen. (Kirchen- 
rechtl. Abh. 115/116). Stgt., Enke. VIH, 
336 S. 19.—

L e n g 1 e , J., Zum Prozeß Jesu, H. 70, 
312 ff.

L e u b e , H . ,  Der Jesuitenorden u. die 
Anfänge nationaler Kultur in Frank­
reich. (Vortr.) (Vortr. u. Schrift, aus d. 
Gebiet der Theol. u. Rel.-Gesch. 181). 
Tbg., Mohr. 36 S. 1.50

L e x i k o n  für Theol. u. Kirche. 2., 
neubearb. Aufl. d. Kirchl. H a n d l e x i ­
k on s. In Verb. mit Fachgelehrten u. 
mit K. H o f ma n n  als Schriftl. hrsg. 
v. M. B u c h b e r g e r .  Bd. 7. Maureta­
n ien— Patrologie. Frbg., Herder. 4°. 
Mit 8 Taf., 17 Kt.-Skizzen u. 120 Text- 
abb. VIII S., 1040 Sp. 30.—

L i e t z m a n n ,  H., Gesch. der Alten 
Kirche. 2. Ecclesia catholica. Bln.-Lpg., 
de Gruyter. VIII, 339 S. 4.80

—, Neue Evangelienpapyri, ZNW 34, 
285 ff.

L i t t m a n n ,  E., Torreys Buch über 
die vier Evangelien, ZNW 34, 20 ff.

L o i s y ,  A., Remarques sur la litte- 
rature epistolaire du N.T. Paris, Nourry. 
203 S. Fr. 15.—

M c N e i l l ,  J. T., Makers of Christi- 
anity from Alfred the Great to Schleier­
macher. New York, Holt. VIH, 277 S. 
I 2.—

M o n u m e n t a  Conciliorum genera- 
lium s. XV. Conc. Basil. Ed. cur. Sod. 
Basil. quae vocatur Hist. u. antiquar. 
Ges. 4. J o h a n n e s  de Segobia: Hist, 
gest. gen. Synodi Basil. (Vol. 3.) Epi- 
logus, emendat., index alphab. (Ed. ad



18 8 Bibliographie

finem perdux. C. S t e h l i n ,  C. G. H i e ­
r o n y m u s ,  G. B oner.) Basel, Univ.- 
Bibl. 2°. 215 S. Fr. 30.—

M o r e ,  P. E. — C r o s s ,  F. C., Angli- 
canism; the Thought and Practice of 
the Church of England, illustrated from 
the religious Literature of the XVII. Cen­
tury. Milwaukee, Morehouse. LXXIII, 
811 S. $ 5.—

M o r i n ,  G., La collection gallicane 
dit d’Eusebe et les problemes qui s’y  
rattachent, ZNW 34, 92 ff.

M o u t e r d e ,  P., Un ermitage mel- 
kite en fimesene au VIH. siecle, Mel. 
Beyr. 18 [’34] 101 ft.

N u  e i s e n ,  John, Die Ordination im 
Methodismus. Ein Beitr. z. Entstehungs- 
gesch. d. kirchl Selbständigkeit d. Me­
thodistenkirche. (Beitr. z. Gesch. d. Me­
thodismus. H. 2). Bremen. 3.80 

N y b e r g , H. S ., Forschungen über 
den Manichäismus, ZNW 34, 70 ff.

O p i t z ,  H. G., Euseb von Caesarea 
als Theologe, ZNW 34, lff.

O r i g e n e s ,  Werke. Hrsg. im Auftr. 
d. Kirchenväter-Comm. d. Preuß. Akad. 
d. Wiss. Bd. 1 0 . Matthäuserklärung. 1 . 
Die griechisch erhaltenen Tom oi. Unter 
Mitw. von E. Be n z  von E. K l o s t e r ­
m ann. (Die griech.-christl. Schriftsteller 
d. ersten 3 Jahrh. Bd. 40). Lpg., Hin- 
richs. XIII, 304 S. 24.—

P a l  g e n ,  Rud., Das mittelalterl. 
Gesicht der Götti. Komödie. (Quellen- 
stud. zu Inferno u. Purgatorio.) Hdbg., 
Winter. 111 S. 6 .—

P a n n i e r ,  J., De la Prereforme ä 
lä Reforme (Lefevre d’Etaples), RHPR 
15, 630 ff.

P re isk er ,H .,J  esus u. das U rchristen- 
tum, NJb 11 , 48lff.

P r ü m m ,  K., S. J., Der christliche 
Glaube u. d. altheidnische Welt. 1 . 2 . 
Lpg., Hegner. 506, 532 S.

Q u a s t e n ,  Joh., Monum. eucharist. 
et liturg. vetustiss. Coll., notis et pro- 
legomenis instr. J. Quasten. P. 3. 4.
S. Ambrosii liber de myst. De sacram. 
libri 6 . S. 113—177; 1 Bl. 2.50. — Li- 
turgia missae Constit. Apostol. II, 67. 
Ritus bapt. et confirmat. Constit. Apost. 
VII, 39 —4 5 . Liturgia quae dicitur Cle- 
mentina ConBtit. Apost. VIII, 5,11—15,11.
S. 179-233; lB l. 2 .2 0 . (Florileg. patrist.
7, p. 3. 4). Bonn, Hanstein.

R e i s n e r ,  Erw., Die christl. Botschaft 
im Wandel der Epochen. Mchn., Kaiser. 
197 S. 6.60

R e u ,  Joh. Mich., Quellen zur Gesch. 
des kirchl. Unterrichts in d. ev. Kirche 
Deutschlands zw. 1630 u. 1600. Tl. 1. 
Quellen z. Gesch. d. Kate eh.- Unterr. 
Bd. 3. Ost-, nord- u. westdt. Katechis­
men, Abt. 1, Hälfte 2 . Hist.-bibliogr. 
Einl. Hälfte 2 . VI S., S. 505— 1318. 
Gütersloh, B ertelsm ann 4 5 .—

S c h m a u c h ,  W., In Christus. Eine 
Unters, zur Sprache u. Theologie d. 
Paulus. (Neutest. Forsch. 1, 9). Güters­
loh, Bertelsmann. XI, 197 S. 5.80 

S c h n e i d e r ,  J., IIvsviiccvyeuovixov, 
ZNW 34, 62 ff.

S c h w a r t z ,  Ed., Zur Kirchengesch. 
des 4. Jhds., ZNW 34, 129 ff.

S c o t t ,  E. F., The N.T. Idea of Re­
velation. New York, Scribner. VI, 255 S. 
$  2 —

S t a e d e l ,  Else, Ikonographie der 
Himmelfahrt Mariens. (Samml. Heitz.
3, 7). Lpg., Straßburg, Zürich, Heitz 
& Cie. XIII, 275 S., 21 S. Abb. 2 0 .— 

S t a u f f e r ,  E., Gott u. Kaiser im 
N.T. (Bonner Red. u. Aufsätze. 2). Bonn, 
Univ.-Buchdr. 32 S. —.75

S t e g m ü l l e r ,  Friedr., Gesch. des 
Molinismus. 1 . Neue Molinaschriften. 
(Beitr. z. Gesch. der Philosophie u. 
Theol. d. Mittelalters. Texte u. Unters. 
Bd. 32). Mstr., Aschendorff. XII, 80, 
788 S. 41.—

T o u i l l e u x ,  P., L’Apocalypse et les 
cultes de Domitien et de Cybele. Paris, 
Geuthner. 192 S. Fr. 30.—

W a h l ,  K., Staatskirche u. Staat in 
England. Grundzüge d. Verfassg. d. 
anglikan. Kirche in Gesch. u. Gegenwart. 
Stgt., Kohlhammer. VIII, 205 S. 7.50 

W a l t e r ,  Joh. v., Die Gesch. des 
Christentums. Halbbd. 3. Die Reforma­
tion. Gütersloh, Bertelsmann. 4°. IV, 
346 S. 10 .—

W i n d i s c h ,  H., Zur Christologie 
der Pastoralbriefe, ZNW 34, 213 ff.

—, Zum Corpus Hellenisticum, ZNW
3, 124 f.

16. Germanentum und Christentum. 
Geschichtliches und Frömmigkeits­

typologie
A l t h a u s ,  P., Kirche u. Staat nach 

luth. Lehre. (Theol. milit. 4). (Erw. 
Vortr.) Lpg., Deichert. 31 S. —.80 

B ä u m  er ,  Gertrud, „Ich kreise um 
Gott.“ Der Beter Rainer Maria Rilke. 
Bln., Herbig. 190 S. 3.80



Bibliographie 1 8 9
B e r g e r ,  K. , Die Ausdrücke der 

Unio mystica im Mittelhochdeutschen. 
(Germ. Stud. 168). Bln., Ebering. XI, 
131 S. 5.20 

B e y e r ,  H. W., Luther u. das Hecht. 
Gottes Gebot, Naturrecht, Volksgesetz 
in Luthers Deutung. (Die Lehre Luthers.
H. 4). Mchn., Kaiser. 62 S. 1.70 

B i e l f e l d t ,  Joh., Der christl. Ritter
dt. Nation. Ein Kapitel aus d. Gesch. 
d. dt. Volkes. (Behandelt die Parzival- 
Dichtung.) Bln., Kranz. 61 S. 1.10 

B ö c k m a n n ,  P., Hölderlin u. seine 
Götter. Mchn., Beck. X, 456 S. 14.50 

B o r o d a j k e w y c z ,  Taras v., Dt. 
Geist u. Katholizismus im 19. Jh. Dar- 
gest. am Entwicklgsgang Constantins 
v. Höfler. (Dt. Geistesgesch. in Einzel- 
darst. 1). Salzbg.-Lpg., Pustet. 180 S. 
4.80, S 8.40

B r a u e r ,  Th., Der soziale Katholi­
zismus in Deutschland im Lichte von 
Quadragesimo anno. (Relig. Quellen­
schrift. 96). Dssd., Schwann. 113 S. 1.60 

—, Die Gestalt des dt. Sozialkatho­
lizismus im Lichte yon Quadragesimo 
anno. (Relig. Quellenschrift. 97). Dssd., 
Schwann. 82 S. 1.20

D i b e l i u s ,  0 ., Die Germanisierung 
des Christentums. (Christus u. d. Deut­
schen. 1). Bln., Kranz. 61 S. —.90 

E i l i g e r ,  W., Gottes-u. Schicksals­
glauben im frühdt. Christentum. (Kieler 
Universitätsreden. N.F. 6). Hbg., Han­
seat. Verl.-Anst. 21 S. 1.—

G e y m u l l e r ,  H. de,  Swedenborg 
et les phenomenes psychiques. Paris, 
Leroux. V, 461 S.

Der neue G l a u b e  oder Die relig. 
Weltanschauung der Gegenwart. Ent­
standen in e. Arbeitsgemeinschaft dt. 
Theologen. Lpg., Heitz & Co. IX, 301 S.
3 .—

G r u n d l i n i e n  einer dt. Glaubens­
unterweisung. In Verbindg. mit Fr. 
S o l g e r ,  hrsg. y. W. Hauer .  2., völlig 
neu bearb. Aufl. (Schriften zur dt. Glau­
bensbewegung. 1). Stgt., Gutbrod. 101 S.
I.80

H e r n t r i c h ,  V., Neuheidentum u. 
Christenglaube. Gütersloh, Bertelsmann. 
114 S. 2.20 

H e y b e y ,  W., Glaube u. Gesch. im 
Werk Stefan Georges. (Diss. Lpg. =  Re­
lig. u. Gesch. 3). Stgt., Kohlhammer. 
XII, 163 S. 6.—

H r u b y ,  Fr., Die Wiedertäufer in 
Mähren. Lpg., Heinsins. IV, 160 S. 5.—

H ü b n e r ,  A.,  Das Deutsche im 
Ackermann aus Böhmen. Bln., Akad. 
d. W iss. (SB 1935, 18), de Gruyter. 
78 S. 4°. 5.—

I r m i n s u l  u. Christenkreuz. Gegen 
d. Angriff von A. F u c h s  auf d. germ. 
Gesch. d. Exterasteine. Hrsg. von dem 
Vors. d. Vereinigg. d. Freunde germ. 
Vorgeschichte Detmold. Bad Pyrmont, 
Schnelle. 48 S. (ill.). 1.—

J a c o b , G., Kreuz u. Reich, ThRdsch
7, 319 ff‘.

J i r k u , A . ,  Das A.T. u. die dt. Gegen­
wart. (Bonner Reden u. Aufsätze. Nr. 1). 
Bonn, Univ.-Buchdr. 26 S. —.60 

J o h a n n  v. Neumarkt, Schriften. 
Hrsg. von J. Kl apper .  4. Gebete d. 
Hofkanzlers u. d. Prager Kulturkreises. 
(Vom Mittelalter zur Reformat. Bd. 6, 
Tl. 4.) Bln., Weidmann. LXXVII, 424 S. 
32 —

K e l l e r ,  E., Die Philosophie Bruno 
Bauchs als Ausdruck germ. Geistes­
haltung. Stgt., Kohlhammer. 52 S. 2.40 

K o h l m e y e r ,  E., Staat u. Kirche 
in der dt. Reformation. (Bonner Reden
u. Aufsätze. Nr. 3). Bonn, Univ.-Buchdr. 
27 S. —.75 

K o y r £ ,  A., Hegel ä Jena, RHPR
15, 420 ff.

K r a m m a c h e r ,  Fr.-Wilh., Gottfr. 
Dan. Krummacher u. die niederrhein. 
Erweckgsbewegg. zu Anfang des 19. Jh. 
(Arbeit, z. Kirchengesch. 24). Bln.-Lpg., 
de Gruyter. 304 S. 13.50 

K u m m e r ,  B. ,  Germanenkunde im 
Kulturkampf. Beiträge zum Kampf um 
Wissenschaft, Theologie u. Mythus d. 
20. Jhs. (Reden u. Aufsätze z. nord. Ge­
danken. H. 25). Lpg., Klein. 79 S. 1.50 

M ö l l e n b r o c k ,  Kl., D ierelig.Lyrik  
der Droste u. die Theologie der Zeit. 
Versuch e. theol. Gesamtinterpretation
u. theologiegescbichtl. Einordnung d. 
„Geistl. Jahres“. (Neue dt. Forsch. Abt. 
Neuere dt. Literaturgesch. Bd. 2). Bln., 
Junker & Dünnhaupt. 122 S. 4.80 

M u s c h g ,  W. ,  Die Mystik in der 
Schweiz, 1200 — 1500. Lpg., Huber. 
455 S., 10.80 Fr. 13.50

N e d o n c e l l e ,  M., La pensee reli- 
gieuse de Friedrich von Hügel (1852 
—1925). Paris, Vrin. 224 S.

0  e p k e , A., Der Mythus. Rosenberg- 
betrachtgn. Lpg., Deichert. 63 S. 1.50 

O l t m a n n s ,  Käte, Meister Eckhart. 
(Philos. Abh. Bd. 2). Ffm., Klostermann. 
213 S. 8.50



1 9 0 Bibliographie

P l e i j e l ,  Hilding, Der schwed. Pie­
tismus in seinen Beziehungen zu 
Deutschland. Eine kirchengeschichtl. 
Unters. (Lunds Universitets Arsskrift. 
N. F., Avd. 1, Bd. 31, Nr. 4). Lund, 
Gleerup. 236 S. 4°. 8.—

R e c h e ,  O., Kaiser Karls Gesetz z. 
polit.u relig. Unterwerfung der Sachsen. 
(Reden u. Aufsätze z. nord. Gedanken 
27). Lpg., Klein. 28 S. —.50

R e n k e w i t z ,  H ., Hochmann von 
Hochenau (1670—1721). Quellenstud. 
z. Gesch. d. Pietismus. (Diss. Lpg.-Bres- 
lauer Studien zur Theologie u. Rel.- 
Gesch.Bd.2).Brsl.,Maruschke&Berendt.
IX, 467 S. 15.—

R i e s ,  Margot, Die geistl. Elemente 
im Rolandslied. (Diss. Ms r.-Arbeiten 
zur Romanischen Philologie. Nr. 28). 
Bochum-Langendreer, Pöppinghaus. V, 
59 S. 2.—

R o m e i s s e n ,  Martha, Katholizis­
mus als Mystik bei Leon Bloy. Mit e. 
monogr. Bibliogr. Leon Bloy. (Stud. u. 
Bibliogr. zur Gegenwartsphilos. 15). 
Lpg., Hirzel. 68 S. 4°. 3.—

S p i e s s ,  E., Ein Zeuge mittelalterl. 
Mystik in d. Schweiz. Basel, Hess. 
382 S., XXX S. Abb. 10.— 

S t o n n e r ,  A., Heilige der dt. Früh­
zeit. Bd. 2. Aus d. Zeit d. sal. u. stauf. 
Kaiser. Frbg., Herder. Mit 9 Taf. XI, 
270 S. 5.40

U l r i c h ,  K., Die Nürnberger Deutsch­
ordenskommende in ihrer Bedeutung 
für den Katholizismus seit der Glaubens­
spaltung. Nürnberg, Glock & Lutz. X, 
120 S. 2.50 

U t t e n d ö r f e r ,  0 . ,  Zinzendorfs 
relig. Grundgedanken. Herrnhut, Mia- 
sionsbuchh. 315 S. 3.50

W e b e r ,  Gottfr., Der Gottesbegriff 
des Parzival. Studie zum 2. Bde. d. 
„Wolfram von Eschenbach“. Ffm., 
Diesterweg. 51 S. 2.—

W i t t e ,  Joh., Deutschglaube u. 
Christusglaube. 3 durchges. Aufl. Gttg., 
Yandenhoeck & Ruprecht. 64 S. 1.80 

Z i p p e l ,  W illy, Die Mystiker u. die 
dt. Ges. des 13. und 14. Jh. (Diss. Lpg.). 
Dresden, Risse. 62 S. 3.—

HINW EISE UND AUFGABEN

Die Schriftleitung des ARW sieht es als zu ihrem Arbeitsbereich gehörig 
an, auf w ichtige, einer Lösung dringend bedürftige Probleme aufmerksam zu 
machen, um auch auf diese W eise die wissenschaftliche Forschung zu be­
fruchten und zur Mitarbeit an unserer Zeitschrift anzuregen. Sie wird dies
u. a. durch regelmäßige Stellung von Aufgaben tun. Wir weisen heute auf 
folgendes hin:

Das im Jahre 1934 im Verlag von J. F. Lehmann (München) erschienene 
Werk von O t t o  S i g f r i d  R e u t e r ,  Germanische Himmelskunde, Unter­
suchungen zur Geschichte des Geistes, ist bisher sehr viel eingehender von 
seiten der Astronomie als von seiten der GeisteswisBenschaften besprochen 
worden. Es ist nunmehr eine erneute gründliche philologisch-historische Be­
urteilung erforderlich, bei der vor allem die religionsgeschichtlich wichtigen 
Ergebnisse des BucheB zu beachten sind.

Wir wünschen eine Behandlung dieses Themas in unserer Zeitschrift und 
bitten um freundliche Mitteilung über die geplante Bearbeitung an die Schrift­
leitung.

Verantwortlich für den Inhalt: Prof. Dr. Ot t o  We i nr e i c h ,  Tübingen.
Printed in Gennany. Verlag und Druck von B. G. Teubner in Leipzig.



I. ARCHIV FÜR RELIGIONSWISSENSCHAFT
ABH AN D LU N G EN

ALLGEMEINE RELIGIONSGESCHICHTE 
UND VÖLKISCHE GLAUBENS GE SCHICHTE

EIN BEITRAG ZUR FRAGE VOLK UND GLAUBE
MIT ZWEI GLAUBENSGESCHICHTLICHEN BEISPIELEN

VON H E R B E R T  G R A B E R T  IN TÜBINGEN

I. DIE GRUNDLAGEN VÖLKISCHER GLAUBENSGESCHICHTE

1. PHILOSOPHISCH-THEOLOGISCHE SYSTEMBILDUNG  
UND PHILOLOGISCH-PSYCHOLOGISCHE ARBEITSW EISE

Die Allgemeine Religionsgeschichte hat von jeher ihre Aufgabe 
darin gesehen, den Erscheinungsformen der Religion auf dem ganzen 
Erdenrund nachzugehen. Dadurch ist sie zu einem fast unübersehbaren 
Forschungsgebiet mit unzähligen Einzelbereichen geworden. In seiner 
Gesamtheit kann dieses Forschungsgebiet kaum von einem Einzelnen 
erarbeitet werden. Selbst eine wirklich umfassende Überschau wird 
schwerlich einem Einzelnen gelingen. Die aus solchem Bedürfnis eiv 
wachsenen Versuche haben bisher nicht befriedigen können. Begreif­
licherweise tragen sie alle den gleichen Mangel an sich: Vom Stoff über­
wältigt, führen sie die Fülle der Einzelerscheinungen auf eine weit ge­
ringere Anzahl von Allgemeinerscheinungen zurück. Das Gesamtgebiet 
ist hierbei gleichsam überflogen worden. Bei dieser Flugschau wird dann 
entweder das Wiederkehrende zu Einheiten zusammengefaßt (Typologie) 
oder das Besondere, Hervorragende und Eigentümliche als die jeweils 
herrschende Gestalt kenntlich gemacht (Morphologie).

Beide Versuche solcher Gesamtdarstellung führen zur Systembildung, 
ja sie sind bereits Systeme. Systeme aber überspringen die Erfahrungs­
wirklichkeit an oft entscheidenden Stellen. Eine im Sinne der Erfahrung 
wirklichkeitsgebundene Religionsforschung wird sich jedenfalls mit der­
artigen, an sich wohl unvermeidlichen und auch begreiflichen System­
bildungen niemals befreunden können. Immer wird der Einzelforscher, 
der ein bestimmtes Gebiet sprachlich, landeskundlich und geschichtlich 
beherrscht, seine begründeten Bedenken gegen derartige Zusammen­
fassungen haben. Wo nun gar von einem bestimmten Religionsbegriff

Archiv für Religionswissenschaft XXXTII. 3/4 13



192 Herbert Grabert

ausgegangen und von einer irgendwie ermittelten Wesensdeutung der 
Religion (Religionsphilosophie) oder auch von einer feststehenden, an­
geblich urgegebenen Wesensbestimmung (Theologie) der Versuch ge­
macht wird, das Gesamtgebiet zu beleuchten oder zu bewerten, da ist 
die Religionsforschung in ihren Ergebnissen sozusagen vorausbestimmt, 
auf jeden Fall aber ihrer Freiheit und Wirklichkeitsnahe beraubt.

Wenn es schon darum gehen soll, die Gesamtheit der religiösen 
Erscheinungen wissenschaftlich, d. h. der Erfahrungswirklichkeit gemäß 
zu erfassen, dann sollte das weder von philosophischen Grundbegriffen 
noch von theologischen Lehrbindungen aus geschehen, sondern lediglich 
mit Hilfe zweier so unentbehrlicher F orsch u n gsm itte l, wie es bisher 
die philologische und die psychologische Arbeitsweise gewesen sind. 
Beide gehören zusammen und sind aufeinander angewiesen. Wer eine 
Religion erforschen will, muß die Sprache ihrer Heimat und ihres Aus­
wirkungsgebietes kennen. Erst damit dringt er in die Gedankenwelt 
und in das gesamte Kulturgut eines solchen Gebietes ein. Aber er muß 
auch um die seelisch-geistige Eigenart der Menschen wissen, die er als 
Träger einer Religion antrifft. Er muß menschenkundig sein, nicht nur 
sprach- und schriftkundig, weil der Mensch eines bestimmten Volkes, 
einer Rasse, eines bestimmten Erdgebietes zumindest Träger, Förderer 
und Überlieferer der Religion ist und es eine Religionskunde ohne den 
Menschen als schöpferisches Wesen überhaupt nicht geben kann.

Heute ist die Religionsforschung zu einer umkämpften Wissenschaft 
geworden. Es geht nicht mehr um einen Methodenstreit, sondern um 
die jedesmal dahinterstehende Weltanschauung und Werthaltung der 
einzelnen Forscher, von denen sich niemand freimachen kann. Nachdem 
die Theologie in der Allgemeinen Religionsgeschichte eine Zeitlang nur 
deren missionskundlichen Wert gesehen hatte und das Gebiet wegen 
seines unermeßlichen Umfangs zugunsten einer Geschichte der christ­
lichen Religion beiseitezulassen riet (so Adolf v. Harnack), hat sich in 
der letzten Zeit eine Wendung wenigstens zur germanischen Religions­
geschichte vollzogen, die leicht zu einer Theologisierung der germanen- 
kundlichen Forschung und damit auch der Erforschung der germanischen 
R eligionsgeschichte werden kann.1 Inzwischen aber war die Volkstums­
forschung mit ihren philologisch-psychologischen Forschungsmitteln weit 
bis in die Ursprungsgebiete der völkischen Glaubensgeschichte vorge­
stoßen und hat damit diese Forschung geradezu herausgefordert, deren 
sich längst die deutsche Religionswissenschaft in planmäßiger Arbeit 
hätte annehmen sollen.

1 Vgl. Matthes Ziegler, Germanische Religionsforschung im Weltanschau­
ungskampf, NS.-Monatshefte, Sept. 1936, 819 ft.



2. DER ARBEITSPLAN FRIEDRICH PFISTERS  
UND DIE VÖLKISCHE AUFGABE DER RELIGIONSWISSENSCHAFT

Daß die Lage der Religionsforschung damit nicht unrichtig gezeich­
net ist, beweist der im vorigen Heft dieser Zeitschrift veröffentlichte 
Arbeitsplan Friedrich Pfisters. Dieser Arbeitsplan ist von entscheidender 
Bedeutung für den weiteren W eg der religionswissenschaftlichen For­
schung. Er weist ihr die lange entbehrte v ö l k i s c h e  Aufgabe zu. Nur 
in  d e r  v ö l k i s c h e n  A u f g a b e  k a n n  v o n  n un  an d i e  S t ä r k e  
e i n e r  b i s h e r  in d i e B r e i t e g e t r i e b e n e n R e l i g i o n s f o r s c h u n g  
l i e g e n .  Wer wie der Verf. der vorliegenden Arbeit das Studium der 
Allgemeinen Religionsgeschichte mit aller Kraft betrieben, wer sowohl 
unter der Unübersehbarkeit oder der arbeitstechnisch notwendigen Ver­
kürzung und Vereinfachung der Stoffgebiete litt, wer empfand, daß die 
Frage der landschaftlichen und stammesmäßigen Bedingtheit einer Re­
ligion nicht klar gestellt war, wer die Vernachlässigung der eigenen Vor- 
und Frühzeit durch die Allgemeine Religionsgeschichte feststellen mußte, 
der mußte an einer fast ausschließlich auf außervölkische Aufgaben ge­
richteten Religionsforschung verzweifeln und, wie der Verfasser, eigene 
Wege in der Erforschung der nordisch-deutschen Glaubensgeschichte 
gehen.1

Erst der Pfistersche Arbeitsplan hat hier grundsätzlich eine Wen­
dung herbeigeführt, so daß sich nun wirklich von einer völkischen 
Religionsforschung sprechen läßt, d. h. von einer Wissenschaft, die sich 
in e r s t e r  Linie dem Glaubensleben und der Glaubensgeschichte des 
e i g e n e n  Volkes verbunden und verpflichtet fühlt und hier im e i g e ­
n e n  Raum und in der e i g e n e n  Geschichte Unübertreffbares leisten 
kann. Mit solcher Arbeitsrichtung scheint mir auch den Religionsforschern 
anderer Länder und Völker ihre wertvollste und von keinem besser zu 
erfüllende Aufgabe aufgezeigt zu sein. Damit würde in vielen Ländern, 
vor allem in den nordischen, an längst und oft sehr einsam Erarbeitetes 
angeknüpft werden können. Was die Vor- und Frühgeschichte, die Volks­
kunde, die Rassenkunde und die Rassenseelenkunde bereits geleistet 
haben, die Germanistik nicht zu vergessen, gilt es dankbar zu nutzen 
und zu fördern.

Damit geht auch endlich in Erfüllung, was ein A l b r e c h t  D i e t e ­
r i c h  als Philologe und völkischer Forscher bereits 1904 auf dem Kon­

1 Mit meinem Buch „Der protestantische Auftrag des deutschen Volkes. 
Grundzüge der deutschen Glaubensgeschichte von Luther bis Hauer“, Stuttgart,
2* Aufl. iy36  habe ich zu zeigen versucht, daß diese n e u e  W issenschaft, sowohl 
völkisch wie religionswisseDBchaftlich gesehen, notwendig und fruchtbar ist. 
[S. den Bericht über dieses Buch gegen Ende dieses Heftes. Schriftl.]

13*

Allgemeine Religionsgeschichte und völkische Glaubensgeschichte 193



1 9 4 Herbert Grabert

greß für Allgemeine Religionsgeschichte gefordert hat. Dieterich wollte 
keine bloße Literaturforschung. Entsprechend seiner volkverpflichteten 
Haltung war ihm die Philologie keine einseitige Sprachforschung. Er 
bestimmte vielmehr die Philologie „als die wissenschaftliche Erforschung 
der Gesamtkultur eines Volkes“.1 Und als unveräußerliches Gesetz der 
Religionsforschung stellte er den Satz auf: „Nur wer die ganze Kultur 
eines Volkes kennt und im ganzen zu erkennen sucht, kann die Reli­
gionsgeschichte und die tieferen Probleme fördern.“ 2

Habe ich nun aber die Wahl, die ganze Kultur eines fremden Volkes 
oder die des eigenen Volkes kennenzulernen, so kann die Entscheidung 
gar nicht anders als im Sinne meiner nächsten Pflicht ausfallen, und die 
lautet, dem eigenen Volke zu dienen, und erst wenn das geschehen ist, 
mich einem ändern Volk, seiner Sprache und seiner Kultur zuzuwenden. 
Die Allgemeine Religionsgeschichte hat viel zu rasch das eigene Volk 
übersprungen und Schätze in fremdem Land und fremder Kultur gesucht 
und gehoben, während der heimatliche Boden selbst noch ebenso wie 
eine als allzu dürftig abgetane Frühgeschichte des eigenen Volkes sehr 
viele ungehobene Schätze barg. Habe ich das eigene Volk bis in seine 
Tiefe hinein erfaßt, ist mir die eigene Vergangenheit, das Ahnenerbe 
zu der auch für alles wissenschaftliche Forschen unentbehrlichen Grund­
lage geworden, dann kann ich mich auch dem Fremden zuwenden. 
Dieser W eg wird zu einem besseren Erfolg führen und mehr Ertrag 
bringen als der sofortige Ausgriff auf ein fremdes Lebensgebiet, mit 
dem in der Regel junge Forscher ihre Arbeit beginnen und so das 
eigene Volk aus den Augen verlieren.

3. DIE VERSTEHBARKEIT FREMDEN SEELENTUMS 
UND DER ABSTAND DER RASSEN VONEINANDER

Damit hängt ein Anderes eng zusammen. Immer wieder ist in der 
Religionswissenschaft die Frage nach dem Verstehen fremder Glaubens­
welten aufgeworfen worden. Sie wurde bisher von keiner Seite befrie­
digend beantwortet. Diese Frage muß heute wieder neu gestellt werden. 
Sie lautet für uns Deutsche: Kann ein deutscher Religionsforscher in ein 
fremdes Seelentum so tief eindringen, daß er es von innen heraus ver­
steht, was doch die Voraussetzung seines Forschens ist? Habe ich z. B. 
einen Mongolen bereits verstanden, wenn ich ihn aus der Nähe betrachte, 
photographiere und sein Leben nach dem, was mir auf fällt, beschreibe? 
Kaum! Denn zu jedem Verstehen gehört als Voraussetzung eine Über­

1 Verhandlungen d. 2. Intern. Kongresses f. Allgem. Religionsgeschichte in 
Basel (30. August bis 2. Sept. 1904), Basel 1905, 75.

* ebd.



einstimmung im Seelentum, d. h. in der eigentümlichen Lebensgesetz­
lichkeit von Landschaft, Blut und Geschichte, deren Zusammenschwingen 
und -wirken das Seelentum eines Volkes ausmacht. „Es ist ein Gesetz, 
das keiner ungestraft Übertritt: Fremdes können wir nur verstehen, 
wenn wir Analoges in uns und unsermVolk verstehen, wenn es irgend­
wie verwandt in unserm eigenen Leben lebt.“ 1 In solchem Gesetz be­
kundet sich die in ihrem letzten Sinn zwar nicht aufhellbare, aber tat­
sächliche Begrenzung der einzelnen Völker und Rassen auf bestimmte 
Eigenarten, die nur dann verstehbar sind, wenn ich selbst die innere, 
stammgleiche oder-verwandte W esenheit in mir trage. W ie anders und 
doch wohl zutreffend verstehen jüdische Gelehrte und Rabbiner von 
Bedeutung die Urkunden ihres Volkes und ihrer Rasse als etwa ein 
deutschblütiger Forscher!

Der Satz, Gleiches oder Verwandtes wird nur durch Gleiches oder 
Verwandtes erkannt, kann niemals durch den ändern Satz aufgehoben 
werden, daß sich die Extreme, also gerade die blutsmäßig und sonst 
größten Gegensätze, anziehen.2 Extreme mögen sich an z i e h e n .  Ein 
junger deutscher Religionsforscher und ein junger buddhistischer Prie­
ster japanischer Abstammung mögen sich wohl anziehen, auch austau- 
schen, sogar verständigen, aber ihr Wesen werden sie voreinander ver­
schließen. Das Innerste, Ureigenste will und kann sich dem Fremden 
nicht öffnen. Diese herbe Abwehr erfährt jeder, der einmal in ein anders 
geartetes Seelentum vorzudringen versucht hat oder selbst das Ziel eines 
solchen Versuches gewesen ist. Ebenso steht es fest, daß einander im 
Innersten verwandte Menschen sich bald entdecken. Der Skandinavier 
und der Deutsche werden sich immer als verwandt empfinden und oft 
unmittelbar einander verstehen. Der Engländer und der Neger werden 
einander immer aussnhließen. Das sind Erfahrungstatsachen, an deren 
tiefem Sinn der nicht mehr zweifelt, dem klar geworden ist, was Land­
schaft, rassische und völkische Eigenarten als schöpfungsmäßige Grund­
gegebenheiten bedeuten.

Indessen machen wir überall auf der Erde die Feststellung, daß die 
Gegensätze sich nicht nur anziehen, sondern sogar soweit nähern, daß 
nicht selten eine Vermischung zweier einander fremder Eigenarten sich 
vollzieht. Nicht nur in Grenzgebieten (aber dort natürlich besonders) 
dringen zwei Rassen und zwei Volksarten ineinander ein, überlagern 
sich, sättigen auch einander bis zu einem gewissen Grade, sondern auch 
sonst ist es der Fall. Aber dann zeigt sich doch wieder mit der Wucht

1 Albrecht Dieterich, Kleine Schriften 291.
1 Diese Behauptung hat jüngst Rudolf Otto aufgestellt [Christi. W elt 12 

(1936), Sp. 548]. Otto meint, wenn sich Extreme anzögen, so hätten sie ein­
ander bereits verstanden.

Allgemeine Religionsgeschichte und völkische Glaubensgeschichte 19 5



196 Herbert Grabert

einer Gesetzmäßigkeit, daß die eben noch vereinigten Gegensätze nach 
gewisser Zeit auseinanderfallen und sich auf sich selbst zurückziehen. 
Solche zeitweise Überfremdung ist eine weltweite Erscheinung, durch 
die der Satz von der Anziehungskraft der Extreme seine Bestätigung 
erhält. Aber es ist ein verhängnisvoller und lebenswidriger Schluß, wenn 
es vielen so scheint, als sei die Vermischung einander fremder Einheiten 
oder wenigstens die geistige „Synthese“ zwischen beiden der W eg zu 
einer neuen Menschheitsentwicklung und -gruppierung, die alle Rasse­
grenzen überwindet und das Band der geistigen Gemeinschaft schafft.

Auch hier belehrt die Geschichte eines besseren. Der geschichtliche 
Verlauf, d. h. die Auswirkung einer solchen Vermischung zeigt, daß die 
Vermischung entweder auf jeder Seite die Kernkraft (Substanz) gefähr­
det und verdeckt, oder aber, daß die beiden Einheiten sich alsbald von­
einander lösen und auf sich selbst zurückziehen, um in einem langsamen 
Gesundungsprozeß die volle Eigenart wiederzuerlangen. So haben die 
Gegensätze wohl einander angezogen, sich auch vermischt, aber sie 
haben zugleich auch die Kernkraft auf jeder Seite auf ihre Festigkeit 
und Gesundheit hin geprüft und entweder erdrückt oder gesteigert. 
Der Mächtigere wird auch hier den minder Mächtigen zur Anpassung 
zwingen oder ihn zu beseitigen trachten. Indessen gelingt es selten, den 
Gegensatz völlig aufzusaugen und so zu beseitigen. Zumal bei gesunder 
Artung bleibt die Kernkraft (Substanz) unauflöslich. Wohl kann sie ver­
schlungen, vermindert und verdeckt werden, aber ihre Zerstörung kann 
nicht gelingen. Denn jede gesunde Art ist ewig und strebt —  nach oft 
langen Irrwegen und Ausfällen —  zu sich zurück.

4. DAS GLAUBENSLEBEN UND DIE VÖLKISCHE LEBENSART

Wenn die rassische und völkische Bedingtheit alles Lebens nach­
weisbar feststeht, so muß das auch für das Glaubensleben von Bedeu­
tung sein. Dies um so mehr, als der Glaube gar nicht loszulösen ist vom 
Menschen, seiner jeweils besonderen Lebensart und seiner Gestaltungs­
weise. Wir haben uns gerade als Re l i g i o n s f o r s c h e r  daran gewöhnt, 
den Glauben eines Menschen, eines Standes, eines Volkes und einer 
Rasse jenseits seiner Bedingtheit durch die jeweilige Lebensart zu be­
trachten. Wir haben zu wenig das Lebensganze, in dem der Glaube 
Schwungkraft und Quelle alles Gestaltens ist, beachtet und die Forschung 
fast nur auf „spezifisch religiöse Dokumente“ gerichtet. Wir haben die 
Äußerungen der religiös Gebildeten und der Theologen als die Religion 
genommen, aber einen außerdem vorhandenen Glauben nicht mehr ver­
mutet. So wurde nicht genügend klar erkannt, daß die Religion eines 
Volkes oft nichts als ein durch viele priesterliche Abstraktionen aus 
dem volklichen Lebensganzen herausgelöstes Gebilde ist, gewissermaßen



die mathematische Weiterbehandlung e in e r  Lebensgegebenheit, die keine 
Trennung von dem Ganzen erträgt, zu dem sie gehört. So hatte man 
wohl Religion als Priesterangelegenheit und Theologie gefunden. Aber 
diese Religion war bereits erstarrter Glaube ohne organische Verbin­
dung zur Lebensart eines Volkes und einer Rasse. G l a u b e  u n d  v ö l ­
k i s c h e  L e b e n s a r t  g e h ö r e n  a b e r  u n t r e n n b a r  z u s a m m e n .  
Glaube ist fließendes, erstarrungsfeindliches Leben, ist eine Kraft der 
Lebensbewältigung und der Lebensgestaltung.

Wo nun das Lebensgesetz in seiner organischen Entfaltung von 
außen gestört wird, da ist gewissermaßen der Gefrierpunkt erreicht, an 
dem ein lebendiger, an Formen armer, aber an Kräften um so reicherer 
Glaube zur Religion erstarrt. Wo sich also fremder Geist einer Lebens­
art bemächtigt und sich beherrschend über einen Glauben breitet, da 
zieht sich dieser zunächst wie der Saft eines winterlich kahlen Baumes 
in seine Wurzeln zurück. Als Religion aber setzt sich dieser fremde 
Geist an die Stelle des zurückgewichenen Glaubens, bildet sich ins In­
stitutionelle und Hierarchische fort und beherrscht nun das gesamte 
Leben des Einzelnen, des Volkes, der Rasse, bei denen es neue religiöse 
Bedürfnisse zu schaffen und zu befriedigen sucht und dabei alle Abwei­
chungen von der einmal aufgestellten und angebotenen Norm, d. h. alle 
ändern Glaubenskeime, unterdrückt.

So muß die Religionsgeschichte eines Volkes nicht nur etwas Anderes 
als seine Glaubensgeschichte sein, sondern auch einem ändern Gesetz 
gehorchen. Die Religionsgeschichte ist immer die Geschichte von mehr 
oder weniger ausgebildeter Theologie. Sie gehorcht den Gesetzen der 
theologischen Systembildung. Völkische Glaubensgeschichte dagegen ist 
die Geschichte der völkischen Lebensart und Lebensgestaltung. Sie ge­
horcht ausschließlich den Artgesetzen eines Volkes. Sie ist die Lebens­
und Schicksalsgeschichte eines artbestimmten Volkes, nicht aber die 
Geschichte des Priesterstandes und der Theologie in einem Volk.

5. D ER  UNTERSCHIED ZWISCHEN RELIGION UND GLAUBE

Mit den letzten Sätzen ist ein tiefgehender Unterschied zwischen 
Religion und Glaube, damit auch zwischen Religionsgeschichte und Glau­
bensgeschichte behauptet. Dieser hier behauptete Unterschied soll nun 
noch an einigen Einzelzügen aufgezeigt werden.

Eine Religion ist stets ein festgeformtes, soziologisch gegliedertes 
Gebilde, das seine eigenen Gesetze hat und im Laufe der Zeit immer 
fester ausprägt. W ie eine Religion nicht ohne feste Form bestehen kann, 
kann sie auch nicht ohne eine bestimmte, unwandelbare Botschaft leben. 
Sie sieht sogar ihre höchste Aufgabe in der getreuen Überlieferung und 
Vermittlung dieser Botschaft. Sie bedient sich zu diesem Zwecke be­

Allgemeine Religionsgeschichte und völkische Glaubensgeechichte 197



198 Herbert Grabert

stimmter Dokumente, an die sie die inhaltliche Darlegung und erzieh­
liche Weitergabe anküpft.

Zur Religion gehören also:
1. ein fester, gesicherter und unveräußerlicher Bestand an bestimm­

ten, eigentümlichen Lehren,
2. bestimmte, der Lehre entsprechende und regelmäßige Verrich­

tungen (Gebete, Sakramente, Gottesdienste),
3. eine feste Organisation, um beides zu sichern und weitreichend 

darbieten zu können,
4. eine Beamtenschaft, die sowohl über die Organisation wie über 

die Regelmäßigkeit der Verrichtungen, ferner über die Richtigkeit und 
Verbreitung der Lehren zu wachen hat.

Religion ist demgemäß stets ein institutionelles Gebilde, das den­
selben Organisationsgesetzen unterliegt wie andere Gemeinschaftsformen, 
z. B. der Staat. Darum hängt auch Religion immer mit ihrer notwendi­
gen soziologischen Ausdrucksform Kirche zusammen, die wie der Staat 
nach Ordnung, Regelmäßigkeit und Sicherung strebt. So bilden Religion 
und Theologie, Priestertum und Kirche eine soziologisch und psycholo­
gisch bedingte Einheit. Es dürfte sich keine Religion finden, die nicht 
in irgendeiner Form diese Merkmale aufzuweisen hat.

Das Ziel einer solchen —  um hier diesen früher oft gebrauchten 
Ausdruck zu gebrauchen — „positiven Religion“ ist es, die Verbindung 
eines Volkes mit einer übermenschlichen Macht, die irgendwie benannt 
ist, zu stiften und zu erhalten. Eine Religion betrachtet sich in den 
meisten Fällen als die Erzieherin eines Volkes zu einer inhaltlich fest- 
umrissenen Frömmigkeit. Entweder betreibt sie diese Erziehung im Auf­
trag des Staates, also für den Staat, oder sie lebt n e b e n  dem dann 
religiös gleichgültigen Staat. Der günstigste Fall ist der erstgenannte, 
wo das staatliche Wollen mit dem der Religion übereinstimmt, ja sogar 
zusammenfällt (̂ z. B. im Islam). Aber schon der zweite Fall verrät eine 
Unstimmigkeit, für die es tiefliegende Gründe geben muß. Sieht man 
näher zu, so zeigt sich als Ursache das Fremdgefühl eines Volkes 
gegenüber einer herrschenden oder zur Herrschaft strebenden Religion. 
Wenn eine Religion nicht oder nicht mehr mit der Lebensart eines 
Volkes übereinstimmt, so entstehen Spannungen, die zu heftigen Gegen­
sätzen und schließlich zu schwersten Auseinandersetzungen führen müssen. 
Zu solchen Spannungen könnte es niemals kommen, wenn die in Lehre 
und frommer Verrichtung sich darstellende Religion fest in völkischer 
Lebensart und völkischem Seelentum verwurzelt wäre, wenn die Glau­
benskräfte eines Volkes in einer ihm gemäßen Religionsform zur Er­
füllung und Auswirkung kämen.



Nun ist keine Frage: Solange eine Religion lebendig und wirksam 
sein will, muß sie aus den völkischen Glaubenskräften leben und sich 
ständig aus diesen heraus erneuern. Zweierlei aber hindert diese ständige 
Erneuerung: 1. der institutionelle, auf e i n e  Starrform zielende Charak­
ter einer Religion; 2. das Eindringen volksfremder Einflüsse in die be­
stehende, noch nicht voll ausgebildete Religion. Was in dem Fall einer 
solchen Spannung versagt, ist das Priestertum mit seinem Beharrungs­
willen und die fehlende Widerstandskraft einer Religion gegen den 
mächtigeren Einfluß von außen. Niemals dagegen versagen die völkischen 
Glaubenskräfte. Denn diese sind ewig, jedenfalls von solcher Dauer wie 
ein artgesundes und seiner selbst mächtiges Volk. Die ewig quellenden 
Glaubenskräfte sind die gestaltende Aufbaukräfte eines Volkes. Solche 
Aufbaukräfte und nicht eine Religion bestimmen und bezeichnen zutiefst 
die Lebensart und den Gestaltungswillen eines Volkes.

Wo nun das Priestertum und seine Theologie mit ihrer Religion ein 
Volk nicht mehr vertreten, wo sie die Seele eines Volkes nicht mehr 
verstehen, sondern zwingen oder durch fromme Gewohnheit gleichgültig 
machen, da wird ein aus den Glaubenskräften unmittelbar gespeister Glaube 
lebendig und tritt in einen stillen oder offenen Gegensatz zur herrschen­
den Religion. Und da die Glaubenskräfte zwar stärker sind, aber nur 
in langsamem Wachstum zu einer Lebensmacht werden können, so hält 
sich zunächst noch die bestehende Religion als ein breitangelegtes Ge­
bilde von Schwerkraft und Beharrungswillen eine Zeitlang, bricht dann 
aber erst innerlich, bald auch äußerlich zusammen, und der ursprüng­
liche, der völkischen Lebensart gemäße Glaube ringt sich empor.

Aus dem Gesagten geht hervor, daß Religion und Glaube nicht das­
selbe sind. Die Religion hat sich wohl aus dem Glauben heraus gebildet, 
aber im Augenblick der Erstarrung zu einer endgültigen Gestalt gegen 
seinen ständigen Zustrom abgeschlossen. Religion war mithin einmal 
Glaube, aber sie ist nicht mehr unmittelbar mit ihm verbunden. Und 
der Glaube, aus eines Volkes Lebensart geboren, mit Menschen bestimm­
ter Art auf das festeste verbunden, kann wohl zu einer Religion werden, 
löst sich aber niemals in Religion auf, sondern gibt immer nur Kräfte 
an sie ab, bis sie innerlich erstarrt.

Mit dieser Unterscheidung ist auch die Unterscheidung zwischen 
Religionsgeschichte und Glaubensgeschichte gerechtfertigt. Die Religions­
geschichte hat es zuerst und ausschließlich mit Priestertum, Kirche und 
Theologie zu tun, Religionsgeschichte ist darum auch immer Kirchen- 
und Theologiegeschichte. Sie ist auch noch die Geschichte des religiösen 
Menschen, dessen Frömmigkeit ja stets auf die Grundwahrheit einer 
Religion oder sonstwie auf ein religiöses System bezogen ist. Glaubens­
geschichte aber ist weit mehr. Sie umfaßt das g e s a m t e  Glaubensleben

Allgemeine Religionsgeschichte und völkische Glaubensgeschichte 199



2 0 0 Herbert Grabert

eines artgesunden Volkes und kündet dessen Lebensart. Gewiß kann sie  
auch die Geschichte einer Kirche miteinbeziehen, aber doch so, daß da­
bei die Spannung zwischen Religion (Kirche) und Glaube (völkische 
Lebensart) niemals übersehen wird. Glaubensgeschichte treiben, heißt 
die gesamte Volkwerdung im Auge haben, heißt das aus der Lebensart 
und ihren Glaubenskräften genährte Leistungsleben in einem Volk her­
ausarbeiten, heißt den Schicksals- und Glaubensweg eines Volkes, seinen 
Kampf um seine Gestalt im Siegen und Versagen auf zeigen und dabei 
nie das Volk als ein Lebensganzes, das seine gottgegebene Bestimmung 
zu erfüllen hat, aus dem Auge verlieren. W e r  G l a u b e n s g e s c h i c h t e  
t r e i b t ,  muß s i c h  d a r ü b e r  k l a r  s e i n ,  daß  es  nu r  v ö l k i s c h e  
G l a u b e n s g e s c h i c h t e  g i b t .  Und nur der in die Lebensgeschichte, 
d. h. in Wesen und Schicksal seines Volkes sich liebevoll versenkende 
Forscher kann Glaubensgeschichte schreiben und damit zugleich zu einer 
Kraftquelle für völkisches Erleben und völkischen Einsatz machen.

6. WAS SIND GLAUBENSKRÄFTE?

Wir sprachen bereits von Glaubenskräften. Die Glaubenskräfte und 
die Lebenskräfte bilden im einzelnen und in einem Volk eine unzerreiß­
bare Einheit. Aus Glaubenskraft und Lebenskraft gehen alle Gestaltungen 
in einem Volk hervor. Sie bilden die völkische Lebensart und diese 
wieder ist aufs engste mit dem Glauben verknüpft. Wo eine von beiden 
erlahmt, da kommt es zu keiner gestaltenden Leistung mehr. Denn das 
ist der tiefste Sinn des Handelns, jeder Leistung, jeder schöpferischen 
Tat, daß sie von der Lebenskraft in uns gewollt, von der Glaubenskraft 
in uns ausgerichtet und also von unserer ganzen Lebensart bestimmt ist 
und unseren Glauben offenbart. Der Mensch erfüllt so seine Bestimmung, 
d. h. er bringt aus innerstem Gedrängtsein heraus all’ das zur Form, 
was seiner Art entspricht. W ie eine bestimmte Mimik zum Ausdrucks­
vermögen eines Menschen gehört und ihn in seinem Eigentümlichen 
kennzeichnet, so ist das ganze Leben eines Menschen, vorzüglich aber 
seine Arbeit und sein Leistungsleben das Sichtbarwerden und der deut­
lichste Ausdruck seines Wesens.

Darum äußert sich im Leben und Schaffen, im Sosein und in der Er­
füllung seiner Bestimmung die Glaubenskraft eines Menschen. Und wenn 
man in dieser Tatsache eine Gottbezogenheit vermißt, so beweist das 
gerade, wie entgegengesetzt Glaube und Religion sich zueinander ver­
halten können. Glaube in diesem ganz schlichten und doch umfassenden 
Sinn eines Lebensglaubens verzichtet auf die übliche religiöse Termino­
logie. Er l e b t  und das geschieht eben aus Gott oder wie wir die letzte 
gestaltende Weltkraft sonst nennen mögen. Es ist ein Glaube au s jener 
unergründlichen Schöpfungsfülle und Lebenstiefe heraus, nicht ein Glaube



an irgendwelche von außen herangetragenen Wahrheiten. Glaube erlebt 
und schafft Wahrheiten, d. h. Lebens Wirklichkeiten, die mit einem Prie­
sterkodex und den Gesetzen einer religiösen Institution wenig oder 
nichts zu tun haben. Während jede Religion durch die unermüdliche 
Einprägung ihrer Lehren die Religion zu einer Angelegenheit des be­
wußten Wollens macht und ein religiöses Bewußtsein mit allen Mitteln 
schafft, pflegt und steigert, während sie so auf eine religiöse Bewußt­
seinskultur abzielt, Begriffe festlegt und religiöse Aufgaben stellt, lebt 
der aus der unmittelbaren Eigenart eines Menschen aufquellende Glaube 
ohne jede theologische Firmierung frei seinem Wesen gemäß, mit einer 
Selbstverständlichkeit und inneren Sicherheit, die gerade das Große an 
allem Glauben ausmachen und auf die Wirkungsmacht der Glaubens­
kräfte hinweisen.

Von der Seite der Religion her mag man dem Glauben dieser Art 
und den Glaubenskräften Inhaltlosigkeit vorwerfen. In Wirklichkeit ver­
zichtet er nur auf theologische Aussagen, ja sein Glaubensleben entzieht 
sich jeder Theologisierung und jeder dogmatischen Begriffsbildung. Der 
Glaube dieser Art kann sich selbst nicht zum Gegenstand machen und 
nun den Glauben als eine besondere Angelegenheit betrachten, die neben 
oder jenseits vom völkischen Leben sich abspielte. Diese Spezialisierung 
auf sich selbst ist gerade Sache und Kennzeichen der Religion. Damit 
wird der Glaube nicht gegenstandslos —  sein Gegenstand ist ja Leben 
und Leisten aus der artlichen und heimatlichen Verwurzelung heraus — 
er ist aber eine ganz bestimmte Lebenshaltung, die sich so lange erhält 
und aus der Tiefe nährt, als die Wurzeln eines Menschen in Heimat 
und Volk, in Sippe und Art gesund sind. Glaube, so gesehen, ist völ­
kisches Seelentum. Und völkisches Seelentum entfaltet sich in der Ge­
schichte einer Volkwerdung. Die Geschichte ist nichts anderes als der 
W eg eines Volkes zu sich selbst. Die Geschichte ist der Ort, an dem 
sich die Bestimmung eines Volkes im Siegen und Versagen, in ewigem  
Kampf vollzieht. Nehmen wir den Herderschen Gedanken, daß jedes 
Volk ein Gedanke Gottes sei, in diesen Zusammenhang auf, so wird 
auch hier die metaphysische Verwurzelung eines Volkes und seiner art­
verbundenen Glaubenskräfte deutlich.

Auch daran ist der Gegensatz zwischen Religion und Glaube zu er­
kennen, daß die Religion von ihren festliegenden Wertmaßstäben und 
Lehren aus immer wieder solche volkverwurzelte Lebenshaltung, die wir 
Glaube nennen, als Unglauben bezeichnet und ihn wegen seiner Unem­
pfänglichkeit für die Lehren ihrer Religion verdammt. Die Religions­
geschichte zeigt sich gerade auch darin als Kirchengeschichte, daß sie 
reich an Verdammungsurteilen anderer Religionen und anderer Glaubens­
haltungen ist. Damit wird bewiesen, daß die Religion in jedem artver­

Allgemeine Religionsgeschichte und völkische Glaubensgeschichte 2 0 1



2 0 2 Herbert Grabert

bundenen Glauben ihren Gegner sieht, zumindesten ein Hindernis, das 
eigene Ziel der Seelengewinnung zu erreichen. Denn wenn es genügt, 
daß jeder Mensch seinen eigenen Glauben hat, wenn ferner der Glaube 
so eng mit dem Sosein und der Bestimmung, dem Schaffen und dem 
Leistungsleben des Menschen verknüpft ist, dann bedarf es keiner offi­
ziellen Religionsübung und -pflege mehr, weil dasselbe dann auch für 
ein ganzes Volk gilt.

Tatsachen beweisen auf das eindringlichste, daß sich das Glaubens­
leben trotz und im Gegensatz zu der offiziellen Religion reich entfaltet 
hat. Diese Tatsachen liegen geborgen in der Glaubensgeschichte eines 
Volkes. Gerade im deutschen Volk ist das außerchristliche Leben so 
reich, ohne indessen immer als solches erkannt und anerkannt zu werden. 
Darum gilt es mitten in dem völkischen Aufbruch unserer Zeit eine 
deutsche Glaubensgeschichte als Spiegelbild der inneren Volkwerdung 
herauszuarbeiten. Die Kirchengeschichte kann uns nicht genügen. Sie 
berichtet wohl von den Vorgängen in der Kirche und von den Ausein­
andersetzungen innerhalb des Christentums, nicht aber von dem darüber 
weit hinausragenden Glaubensleben unseres Volkes. In Geschichtswerken 
und Biographien, in Literaturgeschichten und philosophischen Systemen, 
in den Arbeiten der Wissenschaft, der Natur- und Geisteswissenschaft, 
kurz in allen Dokumenten und Berichten über menschliche Gestaltung, 
über das Leben und den Kampf Einzelner, über ihre Arbeit und die 
W ege zu ihrem Ziel liegt das Stoffgebiet der Glaubensgeschichte, ganz 
gleich, ob es sich hier um den Handwerker oder den Schüler, um die 
berufstätige Frau oder die Mutter, um den Arbeiterdichter oder um 
Goethe und Schiller, um Ärzte oder Erfinder, um Musiker oder Schau­
spieler, Politiker oder Techniker, um Feldherren oder Soldaten handelt. 
Mögen alle diese Menschen in eine bestimmte Religion (Konfession) 
hineingeboren sein, wer glaubt denn, daß Beethoven ein Bekenner der 
christlichen Religion war? Wer will beweisen, daß Johann Sebastian 
Bach und Friedrich der Große einander als Bekenner der gleichen Reli­
gion und nicht als zwei Persönlichkeiten begegnet sind, von denen jede 
ihre bestimmte Aufgabe hatte und in gläubiger Hingabe an pflichtharten 
Dienst und in einem mühevollen Schaffen erfüllte? Lebten diese Men­
schen nicht aus i h r e n  Glaubenskräften, lebten sie nicht i h r e n  Glauben 
dar?! Ist ihr Leben und Schaffen nicht ihr Glauben, ihr Glaube nicht 
ihr Werk?! Was geht uns dann noch an, welcher religiösen Termino­
logie sie sich bedient haben?!

Hier und in ungezählten anderen Fällen fragt die Glaubensgeschichte 
nach den schaffenden Glaubenskräften und findet sie in a l l e n  gestal­
tenden Menschen in allen Schichten am Werk. Durch wen schließlich 
als durch Menschen sollte sich Gott offenbaren und der Weltsinn ver­



wirklichen?! Gewiß haben viele auch eine Stellung zu oder gar in der 
Religion gehabt. Aber die Kirchengeschichte nennt sie trotzdem nicht. 
Haben sie doch nicht die christliche Kirche durch ihre Werke und Ar­
beiten gefördert, sondern das deutsche Volk.

7. DIE AUSEINANDERSETZUNG DES NORDISCH-DEUTSCHEN 
GLAUBENS MIT DER CHRISTLICHEN RELIGION — EIN HAUPT­

THEMA DER DEUTSCHEN GLAUBENSGESCHICHTE

Damit stehen wir mitten in einer Aufgabe, die der Arbeitsplan 
Friedrich Pfisters an hervorragender Stelle nennt, an der Frage der 
Auseinandersetzung des nordisch-deutschen Glaubens mit dem Christen­
tum.1 Pfister betrachtet es als eine Notwendigkeit, z. B. die Christiani­
sierungsgeschichte der Germanen nun einmal vom germanisch-deutschen 
Standpunkt aus zu betrachten. Das ist in der Tat eine der wichtigsten 
Aufgaben der deutschen Glaubensgeschichte. Denn die nordisch-deutsche 
Glaubensgeschichte ist seit der Christianisierung eine Geschichte der 
Auseinandersetzung der völkischen, artverbundenen Glaubenskräfte mit 
dem Christentum, das aus einer dem Norden fremden W elt in unsere 
Heimat kam.

Wohl gehören die Christianisierung, also die Bekehrung zum Christen­
tum, und die Germanisierung, also die Beeinflussung des Christentums 
durch die Glaubenskräfte des Nordens, zu den schwierigsten Fragen der 
deutschen Glaubensgeschichte. Aber diese Fragen sind bei klarer Me­
thodik und furchtloser Stellungnahme lösbar. Sie sind es allerdings nur 
dann, wenn uns erstens die innere Notwendigkeit einer solchen Lösung 
von der Gegenwartslage her klar, und zweitens, wenn darüber kein 
Zweifel mehr möglich ist, daß ein Volk und eine Rasse den ihnen eigen­
tümlichen Glauben immer suchen und auch finden trotz aller Überfrem­
dungen und Behinderungen. Erst wo diese Voraussetzungen bestehen, 
kann eine klare und zielsichere Methode geschaffen werden.

Weitaus die wichtigste Forderung solcher Methode lautet: Die 
Q u e l l e n  bedürfen einer über das bisher Gewohnte hinausgehenden 
Erweiterung. Das ist vor allem für die Frühgeschichte, aber auch für 
die Bekehrungsgeschichte von größter Bedeutung. Im allgemeinen re­
signiert der Religionsforscher vor diesem Zeitabschnitt, weil ihm die 
Quellen nicht ausreichend erscheinen. Es fehlen ihm vor allem die un­
mittelbaren Zeugnisse, die religiösen Dokumente, die kultische und re­
ligiöse Überlieferung. Man sagt entweder, sie seien ausgerottet bis auf 
wenige Reste wie die Sagas, oder sie seien entstellt durch fremde Zu­

1 a. a. 0 . 7, vgl. auch Fr. Pfisters Artikel „Religion“ im Handw. d. dtsch. 
Aberglaubens VII, Sp. 652 ff.

Allgemeine Religionsgeschichte und völkische Glaubensgeschichte 2 0 3



2 0 4 Herbert Grabert

taten, wie z. B. die Voluspa und die Edda überhaupt. In jedem Fall 
aber seien sie als nicht ausreichend oder zuverlässig zu betrachten.

Das ist vom Standpunkt der Re l i g i o n s g e s c h i c h t e  aus richtig ge­
sehen. Über die germanische R e l i g i o n  gibt es tatsächlich nur wenige 
befriedigende Quellen. Dabei ist es kaum zu bezweifeln, daß es eine 
germanische Religion im Sinne eines priesterbetreuten Kultes gegeben 
hat. Doch überall, wo die Eigenart dieser Religion näher untersucht 
wird, werden zumindest an den Randgebieten fremde Einflüsse fest­
gestellt, so keltische im Westen, lappische im Norden, asiatische und 
mittelmeerische vom Osten und Süden her. Sind wir sicher, ob nicht 
gerade diese Einflüsse erst zu einer R e l i g i o n s b i l d u n g  auf nordisch­
germanischem Boden geführt und also den freien Strom der Glaubens­
kräfte aufgehalten oder zur Erstarrung gebracht haben? Haben wir 
nicht gerade am Eindringen und der Verbreitungsform des Christentums 
den Beweis dafür, daß erst der fremde Einfluß zur Religionsbildung im 
Sinne einer priesterbetreuten Institution geführt hat? Und steht es 
nicht fest, daß die christliche Religion nur ihresgleichen verdrängt, daß 
mithin eine besser organisierte, in der Ausbreitung befindliche Religion 
eine weit weniger gut und weitreichend organisierte, nur locker auf­
gelegte und wenig verwurzelte Religion besiegt hat? Allgemein wird 
behauptet, daß die Christianisierung nur gelingen konnte, weil die be­
stehende Religion auf einem Tiefpunkt angelangt und ohne Widerstands­
kraft war. Nicht genügend beachtet aber scheint m ir1, daß wohl die 
Religion im nordisch-germanischen Raum jener Krise erneuter und dies­
mal mächtiger Überfremdung bei ihrer fremdtümlichen Struktur erlag, 
nicht aber der Glaube und die Lebensart des nordisch - germanischen 
Menschen.

Zwar hat das Christentum die nordisch-germanischen Glaubenskräfte 
teils aufzusaugen, teils zu unterdrücken, teils in das eigene Religions­
system einzufügen versucht, aber diese Glaubenskräfte blieben in ihrer 
Artbestimmtheit trotzdem unversehrt und wirksam außerhalb und inner­
halb der christlichen Religion.

Es gibt demgemäß methodisch zwei Möglichkeiten, die Frage der 
Christianisierung der Germanen zu behandeln, die beide in gleicher 
W eise wahrgenommen werden müssen: 1. die vom Christentum nicht 
gebundenen Glaubenskräfte aufzusuchen und in ihrer Wirksamkeit auf­
zuzeigen, 2. die Auswirkung, d. h. vor allem den Kampf der vom Christen­
tum eingespannten Glaubenskräfte mit der Kirche zu beobachten und 
darzustellen. Im ersten Fall stellen wir ruhiges und sicheres Wachstum 
fest. Denn die Lebensart bleibt unberührt und unerschütterlich sich

1 s. aber auch d. Zeitschr. o. S. 12 und Handw. d. dtsch. Aberglaubens 
VH, 664 f. [Pf.]



selbst treu. Im zweiten Pall gilt es auf alle Widerstände zu achten, die 
sich aus dem Ansaugen der artverbundenen Glaubenskräfte durch ein 
fremdes Religionssystem mit innerer Notwendigkeit ergeben. Die Glau­
benskräfte lassen sich in keinem Fall und in keiner Fremdform ver­
leugnen. Sie wirken sich stets ihrer Bestimmung gemäß aus und führen 
lieber zum tragischen Ende oder auch in den Verruf der Ungläubigkeit. 
Untreu können sie sich niemals werden.

Damit gewinnen zunächst einmal alle kirchlichen Zeugnisse, die vom 
Widerstand gegen den römischen und den romanischen Druck berichten, 
Quellenwert. Sie dokumentieren die Wirksamkeit der arteigenen Glau­
benskräfte, ganz gleich, ob es sich dabei um Mönche, um Könige oder 
Dichter und Maler handelt. Daß alle diese Menschen bis auf die in ihnen 
wirksamen unzerstörbaren Glaubenskräfte äußerlich christianisiert, dem 
Fremden erlegen sind, daß sie seine Macht nur schwächen, nicht aber 
brechen, beweist nichts gegen die Glaubenskräfte, wohl aber bezeugt es 
die artbedrohende Wirkung einer Fremdreligion.

Wo diese kirchlichen Zeugnisse des Widerstandes der nordisch­
germanischen Glaubenskräfte fehlen, da bekommen die Mischdokumente 
wie der Heliand, Gedichte von Walther von der Vogelweide, die Bilder 
einer verchristlichten Kunst, die Bauwerke u. a. bedeutenden Quellen­
wert, den Wert von Beweisen für die unentwegte Weiterwirkung der 
angestammten Glaubenskräfte. Doch nur dann haben sie diesen Beweis­
wert, wenn sie zugleich völkische Lebenszeugnisse sind. Wo wir diese 
Lebenszeugnisse haben, da leuchtet aus ihnen die Lebensart nordisch­
germanischen Wesens heraus, da strahlt gewissermaßen unvergänglicher 
Urglaube auf. Sofern wir nur Kunde vom Menschen, seiner Arbeit, 
seinem Kampf, seinem Werk und seiner Leistung haben, sind wir nicht 
mehr arm an Glaubenszeugnissen. Denn dieser Glaube ist als Lebens­
glaube nicht oder nicht immer mit spezifisch religiösen Dokumenten 
belegbar. Für die deutsche Glaubensgeschichte gilt jedenfalls der Satz: 
W i s s e n  w i r  e t w a s  ü b e r  de n  M e n s c h e n  u n d  d i e  v o n  i h m g e ­
s t a l t e t e  W e l t ,  so  w i s s e n  w i r  d a m i t  a u c h  e t w a s  ü b e r  s e i n e n  
Gl a u b e n .

8. HANS VON SCHUBERT 
UND DIE DEUTSCHE GLAUBENSGESCHICHTE

In meinem bereits oben erwähnten Buch „Der protestantische Auf­
trag des deutschen Volkes“ habe ich den ersten Versuch gemacht, im 
Sinne meiner bisherigen Darlegungen deutsche Glaubensgeschichte auf­
zuhellen. Ich mußte aber hinterher feststellen, daß auch von der christ­
lichen Kirchengeschichte her ein hochverdienter Mann, H a n s  v o n  
S c h u b e r t ,  bereits im Jahre 1925 mit einem Buch „Die Geschichte 
des deutschen Glaubens“ an die Öffentlichkeit getreten ist. Man kann

Allgemeine Religionsgeschichte und völkische Glaubensgeschichte 2 0 5



2 0 6 Herbert Grabert

dieses Werk nicht damit abtun, daß man ihm seine letzten Endes theo­
logisch-kirchliche Absicht zum Vorwurf macht und den Titel des Buches 
für irreführend erklärt. Aber richtig ist, daß von Schubert sein Buch 
eigentlich „Die Geschichte der christlichen Religion in ihrer Wirkung 
auf das deutsche Geistesleben“ hätte nennen müssen. Denn sein Buch 
steht in erster Linie unter der Frage: „Welcher Anteil zumal an der 
großen Geschichte der christlichen Menschheitsreligion entfällt auf 
Deutschland.“ 1 Für v. Schubert ist die deutsche Kirche „nur ein Bruch­
stück eines internationalen Ganzen“. Aber andererseits spricht er doch 
von einem „deutschen Glauben“, was sich im Munde eines christlichen 
Theologen gewiß sonderbar anhört. Er meint damit nicht die Geschichte 
der Kirche, sondern „die innere Geschichte der Frömmigkeit“. Es geht 
ihm darum, „die Ausstrahlung des deutschen Glaubensgeistes in Kultus 
und Sittlichkeit, in Wissenschaft und Kunst innerhalb des nun einmal 
gegebenen Rahmens der christlichen Kirche“ zu schildern.

Es ist deutlich zu bemerken, daß es sich in dem Schubertschen Werk 
um zwei verschiedene Ansätze handelt, von denen der eine allerdings dem 
anderen untergeordnet wird. Darum kann auch diese Geschichte des 
deutschen Glaubens nicht das erfüllen, was sie mit dem Titel verspricht. 
Der Kirchenhistoriker Hans v. Schubert kennt im Grunde doch nur eine 
höchste und normative Glaubensgestalt, und das ist das Christentum als 
Menschheitsreligion. Dennoch sieht er auf der anderen Seite —  das ist 
durchaus ein echter Zwiespalt — die Mächtigkeit deutscher Lebensart, 
die sich ständig umprägend auf das Christentum auswirkt. Doch was er 
mit seiner Geschichte des deutschen Glaubens zeigen will, ist d a s  
d e u t s c h  g e g l a u b t e  C h r i s t e n t u m .  Was aber eine deutsche Glau­
bensgeschichte zu beweisen hat, ist deutscher Glaube trotz fremder Art.

Diese Doppelheit und Zwiespältigkeit ist selbst ein gutes glaubens­
geschichtliches Beispiel für den Entscheidungskampf, in dem sich der 
deutsche Mensch seit langem befindet. Hans v. Schubert weiß um die 
Kräfte der Art, er spürt und entdeckt überall ihre Wirksamkeit, er an­
erkennt auch ihre schöpferische Fähigkeit, doch rechtfertigt er seine 
Hinweise darauf sofort durch den Hinweis auf die „eine Wahrheit von 
der einen Herde und dem einen Hirten“ und läßt sein Buch in den Ge­
danken ausklingen: „Der gewiesene Ort, den deutschen Glauben im 
evangelischen Sinn zu pflegen und zu verbreiten, ist die organisierte 
Christengemeinschaft, die Kirche“.2

Einen besonders guten Spürsinn für arttreue deutsche Glaubens­
haltung beweist v. Schubert für die Zeit der Christianisierung. Von ihr 
sagt er: „Dieser Glaubenswechsel hat erstens nur teilweise mit Religion

1 Geschichte des deutschen Glaubens, Leipzig 1926, 1. * ebd. 266.



etwas zu tun; es war weithin ein Übertritt, aber keine Bekehrung. Und 
zweitens: um daraus einen wirklich neuen Glauben werden zu lassen, 
bedurfte es langer Zeit.“ 1 Das sind für einen christlichen Kirchen­
historiker ungewöhnlich kühne Sätze, die sich bei seinen engeren Fach­
genossen von Rang nicht finden. So sieht A l b e r t  H a u c k ,  der die 
erste umfassende d e u t s c h e  Kirchengeschichte geschrieben hat — sie 
ist bis heute ohne Parallele und Fortsetzung geblieben — keine Not­
wendigkeit, die Kirchengeschichte Deutschlands im Sinne eines Hans 
von Schubert vom deutschen Erleben und Denken aus zu beleuchten. 
Haucks Thema ist vielmehr allein die Ausbreitung des Christentums in 
Deutschland. Darum vermag er auch in der Einleitnng zu seinem fünf­
bändigen Werk die Behauptung aufzustellen, daß der Übertritt der 
Franken zum Christentum die deutsche Kirchengeschichte eröffne. „Der 
25. Dezember 496 ist das erste Datum, welches die Kirchengeschichte 
unseres Vaterlandes zu verzeichnen hat“, sagt er mit Beziehung auf 
diesen Übertritt der Franken.2

So könnten weder Hans von Schubert noch eine deutsche Glaubens­
geschichte formulieren. Und wer deutsche Glaubensgeschichte schreibt, 
müßte anders als Hauck z. B. die Tatsache beobachten und bewerten, 
daß das Christentum im Rheinland zunächst nur von Fremden vertreten 
und bekannt wurde, vor allem von orientalischen Sklaven und syrischen 
Händlern, die auch in gallischen Städten ihre eigene Sprache noch lange 
bewahrt haben. Die ältesten Christengemeinden im römischen Deutsch­
land waren Konventikel Fremder, die sich aus Mitgliedern der stark 
fluktuierenden Stadtbevölkerung zusammensetzten.3 Diese Tatsache ist 
für die deutsche Glaubensgeschichte von geradezu grundlegender Be­
deutung. Beweist sie doch in doppelter Hinsicht, daß die christliche 
Religion etwas Artfremdes für die Germanen war, und daß es gerade 
orientalische Menschen waren, die im Christentum ein Stück Heimat 
mitten in der Fremde sich erhielten.

Auch die in der Zeit der fränkischen Kirche vorkommenden „heid­
nischen“ Widerstände beachtet Hauck kaum und erkennt ihre Bedeu­
tung nicht. Dagegen stellt er sogar, indem er an der Wirklichkeit vor­
beisieht und nur die christliche Kirche im Auge hat, den Satz auf: 
„Prinzipieller Widerspruch gegen die christliche Lehre — war der Zeit 
fremd.“ 4 Er geht vorbei an der „Gleichgültigkeit in religiöser Hinsicht“, 
obwohl gerade diese von mönchischen Schreibern oft wiederholte Klage 
sehr tiefliegende psychologische Gründe hat.5

1 ebd. 21. * Kirchengeschichte Deutschlands, Leipzig 1898, Bd. 1*, 4.
5 a. a. 0 . I 8 u. 11. « a. a. 0 . II 705.
6 So heißt es z. B. Behr aufschlußreich bei Hrabanus (de ecclesia discipl. 

III 6, 1252): „Qualis ille est Chriatianus qui cum mane a lecto ebrietatis suae
Archiv für Religionswissenschaft XXXIII. 3/4 14

Allgemeine Religionsgeschichte und völkische Glaubensgeschichte 2 0 7



2 0 8 Herbert Grabert

Von dem Erforscher völkischer Glaubensgeschichte müssen aber 
selbst die kleinsten Ansätze zn einer Gegenbewegung, jede Abwehr der 
Gleichgültigkeit, die immer Ablehnung ist, aufmerksam beachtet wer­
den. Hans v. Schubert hat auch das weitgehend getan. Er zählt solche 
Widerstände, Krisen und Synkretismen zumindest auf. „Zur Zeit des 
Columban, also um 600, nahmen Christen bei Bregenz am Wodansopfer 
teil; 100 Jahre später fand Bonifatius in Thüringen Heiden, die tauften, 
und christliche Presbyter, die dem Wodan opferten.“ 1 Oder an anderer 
Stelle: „Im Nordosten, dem eigentlichen Frankenland und vollends dem 
an die Friesen, Sachsen und Hessen grenzenden Gebiet hielt sich nicht 
nur solche Mischung von Christentum und Heidnischem, sondern reines 
Heidentum bis ins 7. Jahrh.“ 2

Immerhin erwähnt auch Hauck gelegentlich Derartiges, wo es für 
ihn, wie bei dem Widerstand der Alemannen gegen das Christentum, 
zur lückenlosen Darstellung in den Zusammenhang gehört. Er sagt 
darüber: „Fand man in einem Gräberfeld, das dem Ende des vierten 
oder Anfang fünften Jahrhunderts anzugehören scheint, sowohl ein 
Hüftgehänge mit dem Kreuzeszeichen als eine Spange mit den W orten: 
'Mit teurem Lohn lohnt Wuotan Freundschaft’, so zeugt die letztere 
sicher für das Heidentum, während das Kreuzeszeichen allein noch kein 
Beweis für den christlichen Glauben des Bestatteten ist. Mit einem 
Wort: So lange sie selbständig waren, blieben die Alemannen ein heid­
nisches Volk, das höchstens einzelne christliche Glieder zählte. Der 
Alemannentrotz, von dem die Römer sprachen, bewies sich auch in dem 
zähen Festhalten des alten Glaubens.“ 3

II. ZWEI GLAUBENSGESCHICHTLICHE BEISPIELE

An zwei für die glaubensgeschichtliche Forschung überaus bedeut­
samen Erscheinungen soll nun das Recht und die Notwendigkeit einer 
behutsam mit sicherem Spürsinn für alles Arteigene vorgehenden völ­
kischen Glaubensforschung aufgezeigt werden. Es handelt sich dabei um 
zwei auch von Hans von Schubert instinktsicher erkannte Erscheinungen, 
die den schweren äußeren und inneren Kampf nordisch-deutscher Men­
schen um ihr Eigenleben gegen das von Rom her eindringende Christen­
tum in seiner ganzen Schwere und Tragik erkennen lassen. Ich meine

surrexit, non aliquo operi ufcili insistit, non ad eccleBiam orationis causa vadit, 
non ad audiendum verbum concurrit, non eleemosynas agere satagit, non in- 
firmoB visitare vel calumniam patientibus subvenire contendit — “

1 Gesch. d. dtsch. Gl. 23.
s Hans v. Schubert, Gesch. d. christl. Kirche im F rühm ittelalter, Tübingen 

1921, 165.
3 a. a. 0 . I., 94.



die heute noch immer wenig durchforschte und auch schwer erforsch­
bare Bewegung des hauptsächlich von den Goten ausgebildeten A r i a ­
n i s m u s ,  weiterhin den Kampf des sächsischen Grafensohnes G o t t ­
s c h a l k ,  der weit mehr als ein Streit um die Prädestinationslehre war, 
nämlich ein kühnes, wenn auch zielblindes und nur noch instinktives 
Aufbegehren gegen die fremde Lebensart, die die christliche Religion 
aus dem Süden brachte. Beide Erscheinungen liefern zugleich den Be­
weis dafür, daß und wie fremde Religion arteigene Glaubenskraft hemmt 
und, ohne dabei dem Fremden völlig zu erliegen, sogar die fremden In­
halte im Sinne der eigenen Lebensart umzuwerten trachtet.

1. DER ARIANISMUS DER GERMANISCHEN STÄMME

Der Arianismus, wohl auch infolge des Fehlens umfangreicherer 
literarischer Quellen weniger beachtet, stellt die erste und stärkste 
eigentümliche Umformung des Christentums durch germanische Stämme 
dar. Er bekundet soviel Eigenwilliges und so starke Widerstandskräfte 
gegen das Christentum Roms, daß wir zwar von einem Bruch mit seiner 
bisherigen Religion, aber nicht von einer Abwendung von seiner völ­
kischen Lebensart reden können.

Auch hier war es die Begegnung und Vermischung mit f r e m d e r  
Art, die zu einer Annäherung und schließlich zur Annahme eines stark 
abgewandelten Christentums führte. Schon von einer Kriegsfahrt nach 
Kleinasien im Jahre 258 brachten die Goten kriegsgefangene Kappa­
dozier in ihre Wohnsitze am Mittelmeer mit. Es handelte sich um 
Christen, die nun bald unter den ihrer eigentlichen Heimat fernen Goten 
zu missionieren begannen. Aber bis auf Ulfilas, der bezeichnenderweise 
selbst kein Gote von Geblüt war und eine Kappadozierin zur Mutter 
hatte (geboren etwa 310), hat das nicht zu nennenswerten Missions­
erfolgen. geführt. Der Gegensatz zwischen der fremden, aus Kleinasien 
stammenden, und der eigenen Religion blieb, von heftigsten Auseinander­
setzungen begleitet, solange bestehen, bis die politischen Verhältnisse 
und die Not der Bedrückung durch die Hunnen einen Übertritt zum 
arianischen Christentum erzwangen. Während von den beiden Goten­
führern Athanarich und Fritigern Athanarich an der alten Religion seines 
Stammes festhielt, nahm sein Antipode Fritigern das Christentum an 
und erhielt dafür nach seiner Vertreibung aus Dazien vom römischen 
Kaiser Valens den thrazischen Raum zugewiesen, der übrigens das 
eigentliche Missionsgebiet für Ulfilas wurde. Aber auch Athanarich, der 
von den Hunnen nach Siebenbürgen abgedrängt wurde, mußte sich 
später fügen. Doch nahm er nicht das r ö m i s c h e ,  sondern ebenfalls das 
arianische Christentum an, das dann bei fast allen germanischen Stäm­
men zunächst Eingang fand.

Allgemeine Religionsgeschichte und völkische Glaubensgeschichte 2 0 9

14*



2 1 0 Herbert Grabert

Gerade d ie se  Tatsache, daß die Germanen das römische Christentum 
ablehnten und nur von ihren Stammesgenossen sich zu einer bereits 
stammesmäßig abgewandelten Form des Christentums bewegen ließen, 
deutet auf die starke Abwehrkraft dieser Völker gegen Fremdes hin. 
Dabei darf eines nicht vergessen werden: Der Arianismus wurde von 
der römischen Kirche als schwere Ketzerei verworfen. Auch später und 
selbst noch vom evangelischen Christentum1 wurde er ausdrücklich ver­
dammt. Das sogenannte vermutlich im 6. oder 7. Jahrh. in Gallien ent­
standene Athanasianum war das „Symbolum Athanasii contra Arianos 
scriptum“. Diese heftige Ablehnung hatte aber nicht etwa allein in 
theologischen Meinungsverschiedenheiten ihren Grund, sondern vor allem 
in der Tatsache, daß sich hinter dieser sogenannten arianischen Lehre, 
ohne noch viel mit jenem Asketen Arius zu tun zu haben, die vereinigte 
Macht der germanischen Stämme zeigte. Mit ihrem geschlossenen völ­
kischen Eigenleben, wozu das Eigenkirchenwesen gehörte, zerstörten 
sie den Anspruch des römischen Papstes, das Haupt aller Christen zu 
sein. Damit war genuines Christentum in der Gefahr, verfälscht und 
um seinen aus der Bibel abgeleiteten Herrschaftsanspruch über alle 
Menschen gebracht zu werden. Andererseits wehrten sich die ger­
manischen Stämme mit aller Kraft gegen diesen Herrschaftsanspruch, 
dessen Anerkennung sie ihre Freiheit als Volk gekostet hätte. So 
blieb ihnen nichts als die strenge Abschließung und eine Anpassung 
nur soweit, als durch sie nicht die eigene Lebensart gefährdet und 
der schwere Kampf um den Bestand auf fremdem Boden gehindert 
wurde.

Indessen übten alle diese Stämme in echt germanischer Weise und 
im krassen Unterschied zum römischen Christentum religiöse Duldsam­
keit. Eine Erklärung des Gotenkönigs Wittiches (Vitiges), daß unter 
gotischer Herrschaft kein Römer (Katholik) seines Glaubens wegen ge­
kränkt worden sei, ist ein schönes Zeugnis dafür.2 Aber noch klarer 
kommt germanische Lebensart zum Ausdruck in dem Verhalten der 
(arianischen) Gesandten des W estgotenkönigs Leuvigild, von denen der 
eine ruhig an dem römischen (katholischen) Gottesdienst teilnahm und 
der andere Gregor von Tours gegenüber erklärte: „Lästre nicht den 
Glauben, den du nicht teilst, wir lästern den eurigen nicht und zweier­
lei Glaube wird bei uns nicht zum Verbrechen gerechnet. Denn so heißt 
es bei uns im Sprichwort: 'Es schadet nicht, wenn man zwischen einem 
heidnischen Altar oder einer Kirche hindurchgellt und beiden seine Ver­
ehrung bezeugt’.“ 3

1 Vgl. Confessio Augustana, Art. 1 und Konkordienformel VIII 20.
* Prokop, de bello got. II 6.
8 Greg. Tur. V 43, vgl. v. Schubert, Gesch. d. christl. Kirche S. 28.



Diese Worte lassen uns einen tiefen Blick in das Wesen dieser 
Menschen tun, die sich zwar Christen nannten, aber eben doch in ihrer 
ganzen Lebenshaltung nur sie selbst waren und blieben. Die Religion 
als solche ist ihnen, wie die eben erwähnten Worte deutlich zeigen, 
nicht das Wesentliche. Man nimmt offiziell an ihr teil, ist dabei höflich 
und großzügig, aber man läßt sich das Eigene nicht nehmen uud nicht 
schmähen. WTeil ihnen die Lebensart höher steht als alle Religion mit 
ihren Üblichkeiten, kennen sie auch keinen Bekehrungseifer. Und Duld­
samkeit heißt für sie, jedem seine Art gern vergönnen, da sie ihm ja 
doch nicht genommen werden kann. Von diesem Geiste zeugt auch 
das W ort des großen Theodorich: „religionem imperare non possumus, 
quia nemo cogitur, ut credat invitus“.1 Nur wo vom katholischen Klerus 
eine rücksichtslose Propaganda angeordnet wird und der römische Ka­
tholizismus die Duldung und Großzügigkeit benutzte, um selbst recht 
viele Bekehrungen unter den Arianern (Germanen) zu erzielen, schlägt 
der verantwortliche Führer, wie im Fall der Vandalen in Nordafrika, ge­
waltig zu.2

Wie eigenmächtig aus ihrer Lebensart heraus die Grundgedanken 
und -ein rieh tun gen der christlichen Religion von den arianischen Ger­
manen abgewandelt und ins Gegenteil verkehrt wurden, beweisen eine 
Reihe von Einzelzügen, die hier kurz beschrieben seien.

1. Die Germanen konnten nicht begreifen, daß drei gleich eins sein 
soll. Sie lehnten den Trinitätsgedanken ab und sprachen im Sinne des 
sog. Subordinationismus von Christus. Dabei hatten sie im Gegensatz 
zu Arius selbst keinerlei Interesse an christologischen Streitigkeiten 
und überhaupt keinen Sinn für Spekulationen. Es ging ihnen um die 
praktische Lebensbewältigung und Lebensgestaltung, nicht um die 
Frage, ob Christus „aAAörjuog v.al avopoiog nccra nävra rrjg rov Trccrgdg 
ovöiag“ sei.

2. Aus demselben Grunde, aus dem sie die theologische und christo- 
logische Spekulation ablehnten, lehnten sie auch das dem genuinen 
Christentum so eigentümliche M ö n c h t u m  ab. Sie bauten keine Klöster 
und ließen keine fremden Mönche ins Land. Was nach dem Erliegen 
dieser germanischen Stämme in deutschen Landen an Klöstern gebaut 
wurde und an Mönchen sich ansiedelte, kam aus anderen Ländern. „Hat 
diese (die Scholastik), in der Fremde entstanden, kaum einen großen 
deutschen Namen aufzuweisen, so die Geschichte des Mönchtums keinen 
einzigen Orden, der in Deutschland gewachsen wäre, keine einzige ek­
statische Natur, die auf deutschem Boden mit hinreißendem Feuer den 
asketischen Gedanken in neue Formen gegossen hätte. Das ist kein

Allgemeine ReligionsgeBchicbte und völkische Glaubensgeschichte 2 1 1

1 a. a. 0 . 29. 2 ebd.



2 1 2 Herbert Graberc

Zufall. Die deutsche Natur war offenbar zu aktiv und doch zugleich zu 
wenig aufgeregt und wieder zu wenig geneigt, fremdes inneres Leben, 
das Persönlichste, in Regel und Richtschnur nach eigenem Rezept zu 
bannen.“ 1 Man verachtete sogar das geistliche Abseitsleben der Mönche 
und lehnte entsprechend die Ehelosigkeit der Priester als volkswidrig 
ab, desgleichen den Stand der Virginität. Macht man sich auf der an­
deren Seite die hohe sittliche Stellung der germanischen Stände zum 
Ehe- und Geschlechtsleben klar, so darf als sicher gelten, daß diese 
Stämme in erster Linie aus der Verpflichtung für ihr Volk, seinen Be­
stand und seine Artreinheit lebten und kämpften. Diese arttreue Lebens­
haltung hat das Christentum nie beseitigen können.

3. Eine weitere Eigentümlichkeit des arianischen Christentums dieser 
Stämme war das E i g e n k i r c h e n w e s e n .  Es handelt sich dabei um 
Stammeskirchen, die sich aus der strengen völkischen Organisationsform 
mit klarer Abgrenzung ihrer Befugnisse durch die Stammesführung er­
gaben. Einen Eingriff in diesen völkischen Gesamtorganismus hat nor­
disch deutsches Wesen nie ertragen. Es gab nur e i n e  Führung und das 
war die selbst bestimmte stammesmäßige. Darum ist es auch nicht 
sonderbar, sondern ganz der völkischen Lebensart dieser Stämme ent­
sprechend, daß sie geschlossen den Religionswechsel und höchst offiziell 
vollzogen. Solches Verhalten ergibt sich aus dem Gedanken einer freien 
Gefolgschaft und des Wahlführertums, das dann nicht anders als aus 
völkischer Notwendigkeit heraus das dem Ganzen und seiner Erhaltung 
Zuträgliche anordnen kann. Darin liegt kein Zwang, sondern hier ist in 
echt germanischer W eise das völkische Gesamtleben der Religion als 
einer vom Ganzen abhängigen Angelegenheit klar und selbstverständ­
lich übergeordnet. Wäre die Religion der oberste Wert gewesen, von 
dessen Pflege das Wohl und W ehe des Ganzen abhinge, und nicht die 
artverbundene Lebenserhaltung und Lebensgestaltung des Ganzen, dem 
der Einzelne nach Sprache, Blut und Lebensart angehörte, dann hätte 
man seine Religion nie preisgegeben, dann wäre auch die Christianisie­
rung niemals gelungen. Es ist durchaus richtig, wenn von Schubert 
schreibt: „Die Vernichtung des Königs (wir können sagen des stammes­
mäßigen Führertums überhaupt, H. G.) und der politischen Selbständig­
keit war die Vernichtung des Arianismus.“ 2

Diese Rangordnung der Werte, das heißt das Verhältnis zwischen 
völkischer Lebenshaltung und Religion, verkehrte sich erst, als nach der 
Bekehrung Chlodwigs zum römischen Christentum die christliche Reli­
gion mit ihren übervölkischen Ordnungen und Einrichtungen über alle

1 v. Schubert, Gesch. d. dt. Gl. 109, dgl. 78f.
2 Gesch. d. chriutl. Kirche 96.



diese germanischen Stämme und ihr völkisches Eigenleben siegte. Nicht 
immer und überall blieb der Sieg auf ihrer Seite. Dazu war die Abwehr 
des Fremden zu kräftig. Aber die Kirche versuchte nun erst recht ihr 
Prinzip durchzusetzen und alles völkische Eigensein auf die zweite Stelle 
zu drängen, d. h. um seinen bestimmenden Einfluß zu bringen. Sie ver­
sicherte sich zu diesem Zwecke eines großen Landbesitzes und kam auf 
diese W eise mit Hilfe des völkischen Gefolgschaftsgedankens auch zur 
Herrschaft über die Bewohner der erworbenen Landgebiete. Sofern es 
sich um Sklaven handelte, ließ man sie frei unter der Bedingung, daß 
sie ihre weltliche Abhängigkeit mit einer erblicher Abhängigkeit von 
der Kirche tauschten. „Dies mundium erstens über alle Freigelassenen 
auszudehnen und es zweitens durch Ausstattung der Freigelassenen mit 
Grundbesitz, von denen sie Zins und Dienst zu leisten hatten, zu einer 
neuen Einnahme- und Machtquelle zu machen, war das Streben der 
Kirche.“ 1 Wer dann die Abgabe des Zehnten verweigerte, wurde ein­
fach mit dem Bann bestraft. So konnte der besorgte König Chilperich 
die Klage erheben: „Ecce pauper remansit fiscus noster, ecce divitiae 
nostrae ad ecclesias sunt translatae“.2

Gegen eine solche zunehmende Verkirchlichung und Romanisierung 
—  und sie zielte auf totale völkische Entmächtigung und Enteignung —  
mußten diese freiheitliebenden und artbewußten Stämme mit aller Ge­
walt auf begehren, um es noch einmal zu ihrer eigenen völkischen Wert- 
ordnung und Herrschaftsform zu bringen. Sie erkannten aber zu spät 
den Verlust ihrer Freiheit, den sie letzten Endes der Annahme der art­
fremden christlichen Religion zu verdanken hatten. Und so blieb kein 
anderer Ausweg als ständiger Kampf, ständige Abwehr der fremden 
Ansprüche — das beweisen die jahrhundertelangen Auseinandersetzungen 
zwischen Kaisertum und Papsttum — oder ein geschickter Ausgleich, 
der die Frage des Primates nicht auffällig löste, sondern durch unver­
kennbare Machtanhäufung den Vorrang gewinnen ließ. Diesen Ausgleich 
vorübergehend wenigstens gefunden zu haben, war das Geheimnis des 
Frankenreichs, namentlich unter Karl. Als römischer Christ hatte er 
Anspruch auf die moralische und sonstige Unterstützung der Kirche, 
war aber selbst so unbezweifelbar dem Papst an Machtstellung über­
legen, daß dieser sich die Karolingische Theokratie mit einer weltlichen 
und einer geistlichen Spitze, in Wirklichkeit aber unter Karls absoluter 
Oberhoheit, gefallen ließ.

Der tiefste von der deutschen Glaubensgeschichte her aufzudeckende 
Grund für die Schwierigkeiten, die römisch - christliche Rechtsordnung 
als einen beherrschenden Bestandteil dem völkischen Gemeinwesen der

Allgemeine Religionsgeschichte und völkische Glaubensgeschichte 2 1 3

1 a. a. 0 . 156. * ebd.



214 Herbert Grabert

germanischen Völker einzufügen, liegt in dem Unterschied zwischen dem 
romanischen und dem nordisch-germanischen Wesen. Dem Mittelmeer­
menschen, auf den das von Palästina kommende Christentum als wichtig­
sten Träger übergegangen war, wurde die christliche Religion zur ab­
solut gültigen Lebensmitte, von der alle Bildungen, Bindungen und Ord­
nungen ihren Ausgang nahmen. Nur auf solchem Boden konnte der Ge­
danke einer absoluten Theokratie, d. h. der Herrschaft des Reiches Gottes 
auf Erden mit dem Papst an der Spitze wachsen und sich ein Gemein­
wesen ausbilden, das als Kirchenstaat den Führungsrang beanspruchte, 
so daß das Volk, ja alle Völker um der christlichen Religion willen da 
waren.

Für die germanischen Völker lag es aber gerade umgekehrt: Nicht 
die Kirche, sondern das Volk war für sie ihrer ganzen Lebensart gemäß 
Lebensmitte und höchster Wert. Darum schufen sie sich ein Eigen­
kirchenwesen, das nur von der Führung des eigenen Volkes und der 
völkischen Gesamtordnung bestimmt wurde. In diesen Kirchen wurde 
ketzerhaft anders von Gott gesprochen, wurden alle Wundergeschichten 
als absurd abgelehnt, ebenso wie das höchste christliche Lebensideal, 
Askese und Mönchtum, nicht zugelassen wurde. Kurz, die christliche 
Religion gehörte nicht zum unentbehrlichen Bestandteil ihres Lebens, 
sondern war und blieb nur ein Mittel unter ändern, das der Volkserhal­
tung d i e n t e ,  das aber nicht zur Pflege eines stammesstolzen Art­
bewußtseins und zur Lebensertüchtigung im Dienste der Erhaltung des 
Volksganzen a u s r e i c h t e .

Dieses Beispiel mag gezeigt haben, worin die Aufgabe einer deut­
schen Glaubensgeschichtsforschung besteht und welche Gesichtspunkte 
dabei zu beachten sind. Oberster Leitsatz aber muß es sein, das Lebens­
gesetz eines Volkes zu erspüren und von hier aus seine eigentliche, d. h. 
angestammte Glaubenshaltung, seine Lebenshaltung zu finden. Nur was 
aus dieser Lebenshaltung geradlinig und ungebrochen sich entwickelt, 
darf als Glaubensinhalt angesprochen werden. Nicht irgendwelche reli­
giösen Einrichtungen oder Verrichtungen haben als unmittelbare Glau­
benszeugnisse zu gelten, sondern die Art, wie ein Volk als L e b e n s ­
g a n z e s  sich verhält, wie es kämpft, seine Eigenart schützt, wie es sein 
Leben in Freude und Leid, in Arbeit und Kampf, in Recht und Erzie­
hung, in Ehe und Sippe gestaltet. Nicht das religiöse Bekenntnis, son­
dern die Lebensart eines Volkes macht seinen Glauben aus. Volk und 
Art sind die Lebensmitte. Sie wird als unmittelbar, als gottgegeben und 
als Bestimmung empfunden. Von dieser Lebensmitte gehen keine festen 
Lehrnormen aus, sondern Lebenskräfte.



2. DER SÄCHSISCHE EDELING GOTTSCHALK

Wo die christliche Religion sich dennoch ihrer Art entsprechend 
zur Lebensmitte machte, da hat sie mit diesem Anspruch viele Einzel- 
menschen in einen Zwiespalt zwischen der angestammten Lebensart und 
einer von außen an sie ergangenen religiösen Forderung gebracht. 
Wieder sind es die Glaubenskräfte, die sie zwar nicht vor dem Konflikt, 
aber doch vor dem widerstandslosen Eingehen in die fremde Art be­
wahrt haben.

Das beweist sich an dem Schicksal des sächsischen Grafensohnes, 
der den Namen Gottschalk erhielt und ein Mönch zu werden gezwungen 
wurde. Die christliche Religionsgeschichte erwähnt ihn auch, aber doch 
nur als einen Außenseiter, und vor allem deshalb, weil er ihr als der 
radikalste Vertreter der Augustinschen Prädestinationslehre gilt. So 
nennt ihn Hauck den „ersten mittelalterlichen Märtyrer des Augustinis­
mus“.1 Hans von Schubert, um auch hier von den anderen kirchen­
geschichtlichen Darstellungen wieder nur die der bisher genannten bei­
den Männer herauszuheben, hat den „Fall“ Gottschalk mit so viel Liebe 
und Verständnis behandelt, wie keiner seiner Zunftgenossen.2 Doch auch 
Hauck würdigt Gottschalks Kampf mit den anerkennenden Worten: 
„Sein Auftreten ist wie eine Weissagung gewesen: es deutet darauf 
hin, daß im deutschen Volke Kräfte schlummerten, welche der Herr­
schaft der kirchlichen Tradition sich nicht immer fügen konnten.“ 3 Viel 
näher kommt ihm allerdings Hans v. Schubert. Er hebt auch an Gottschalk 
die „kraftvolle Unmittelbarkeit seines ungebrochenen Stammes“ hervor, 
meint dann aber in tiefblickender Würdigung: „Selten begegnet uns in 
der Geschichte eine Persönlichkeit, von der man so das Gefühl eines 
deutschen, bis zum letzten Atemzuge sich selbst treuen Charakters hat“.4 
Und weiter: „Sein ganzes Leben zeigt, daß eine gewaltige Kämpfernatur 
in diesem Grafensohne steckte.“5

An anderer Stelle hat v. Schubert Gottschalk auch den „ersten deutsch­
christlichen Denker“ und „einen christlichen Skalden“ genannt.6 Aus 
diesem Urteil spricht jedoch trotz allem weitgehenden Verständnis für 
völkische Art der Vertreter der christlichen Religionsgeschichte. Denn 
eine deutsche Glaubensgeschichte sieht in erster Linie das Leben und 
den Kampf dieses Mannes, ohne damit seine Lehrauffassungen zu über­
sehen. Sie stellt fest, daß Gottschalk kein Denker, sondern ein Kämp­
fer für Freiheit und Recht gegen eine gewalttätige Kirche war, eine 
Kirche, die den Stolz des freien Grafensohns mit Füßen trat und gegen

1 Kirchengesch. Deutschlands II, 654.
a Gesch. d christl. Kirche 451 ff. und Gesch. d. dtsch. Gl. 48 ff.
* a. a. 0 . 649. 4 Gesch. d. dtsch. Gl. 48. 5 ebd. 6 ebd. 63.

Allgemeine Religionsgeschichte und völkische Glaubensgeschichte 2 1 5



2 1 6 Herbert Grabert

die er bis zum letzten Atemzuge kämpfte. Die Lebensschicksale dieses 
Mannes, seine Lebensart und sein Lebenskampf offenbaren ein Wesen, 
das mit a l l e r  Kraft von Anfang bis Ende der Gewalt der Kirche wider­
strebte. Im Blick auf diesen Lebenskampf ist der Inhalt seiner Lehre 
von sekundärer Bedeutung.

Dabei darf nicht übersehen werden, daß seine Auseinandersetzung 
mit der römischen Kirche als ein Kampf um seine persönliche Freiheit und 
um sein sächsisches Recht, auf das er auch unter fränkischer Herrschaft 
nach Karls ausdrücklicher Kapitularanweisung Anspruch hatte, begann, 
nicht etwa wie Luthers Kampf, dem er in vielem so verblüffend ähnlich 
ist, mit theologischen Thesen über die Prädestination. Erst nachdem 
Gottschalk eine erste, nicht endgültige Entscheidung erkämpft hatte, 
machte er sich, wohl aus einem qualvollen Erleben heraus, diesen Teil 
der Augustinschen Lehre zu eigen, vertrat ihn aber im Gegensatz zu 
dem widerspruchsvoll und diplomatisch veranlagten Afrikaner so radikal 
und einseitig, daß seine Kirchenfeindlichkeit aus jedem Satz blickt. Man 
kann sogar die Behauptung aufstellen, daß diese Prädestinationsauffas­
sung Gottschalks weder augustinisch noch christlich, sondern echt ger­
manisch ist. Auf keinen Fall entsprach sie der römischen Kirche, denn 
sie machte sowohl die Sakramente wie die eigenen Verdienste (merita) 
überflüssig. Nur deshalb wehrten sich auch die Bischöfe Hrabanus und 
Hinkmar, seine beiden Todfeinde, bis zum äußersten gegen ihn.

Gottschalks Leben wie seine Lehre waren und mußten der Kirche 
gefährlich sein und schaden. Daß er in der Schule Augustins es lernte, 
Sündengefühle zu entfesseln und in seinen Gedichten das Erbarmen un­
ermüdlich auf sich herabzuflehen, mutet wie ein Mißverständnis seines 
eigenen Wesens an, da sich doch dieses Wesen bis zum bitteren Ende 
in der Haft mit einem unerhörten Trotz ungebrochen erhielt und ihn 
mit männlichem Stolz das Gnadenangebot seines Todfeindes ausschlagen 
ließ. Diese unheimliche Ausdauer, dieser Trotz und dieser Stolz verraten 
doch wohl das Gegenteil von permanentem Sündengefühl. Vielleicht hat 
er es, um ein Christ zu sein, immer wieder als Gegengewicht gegen 
seine eigene Art in sich zu erzeugen versucht. Es lohnt sich jedenfalls, 
das Sündengefühl Gottschalks einer besonderen psychologischen Unter­
suchung zu unterziehen. Sie dürfte zu dem Ergebnis führen, daß Gott­
schalk sich immer von neuem in den Sündengedanken von seinen schwe­
ren Schicksalserfahrungen aus hineingesteigert hat, zumal da er um sich 
so viel Roheit, brutale Gewalt und Gemeinheit, alles im geistlichen Ge­
wände, erleben mußte.

Auch das scheint mir sicher, alle die Demütigungen, Leiden und Be­
strafungen hätte dieser Mann nie ertragen können, wenn ihn nicht die 
innerste Überzeugung von seiner Bestimmung, seinem schicksalsmäßig



und das heißt doch artgegebenen Auftrag erfüllt und getragen hätte. 
Hier liegt der Quellpunkt seiner Prädestinationsauffassung. Wäre Gott­
schalk Christ aus Lebensart gewesen, er hätte sich unbedingt vergleichen 
und mit seinen Gegnern aussöhnen müssen. Ihm aber lag jede Versöh­
nung fern und der Kampf um die Erhaltung seiner Freiheit und die 
Durchsetzung seines Rechtes, auch des Rechtes seiner innersten Über­
zeugung im Blut. Entweder Sieg oder tragisches Erliegen, aber zu Kreuze 
kroch er nicht.

Auch das gilt es zu bedenken, mit welch zäher Ausdauer dieser 
„Mönch“ selbst in der Strafanstalt für ungehorsame Mönche noch durch­
hielt. Seine langen, mühevollen Wanderfahrten und alle diese Leiden 
zu überdauern, konnte nur einer Kämpfernatur mit ungewöhnlichen 
Kräften des Leibes und der Seele gelingen. Nicht jeder christliche Mönch 
hat über dieses Ausmaß von Kräften verfügt. Es muß sich hier um ein 
Erbgut handeln, das durch höchste Willenskraft ausgezeichnet ist.

Dieses an Vergewaltigung durch die Kirche so reiche Leben offen­
bart in furchtbarer W eise die Zwangsmethoden der fremden Religion. 
Gottschalk wurde, da seine Eltern offenbar früh ums Leben gekommen 
waren, zum puer oblatus des Klosters Fulda bestimmt, ein Verfahren, 
das den Adel an Gut und Blut aufs schwerste geschädigt hat und eine 
Abhängigkeit von der Kirche auf Leben und Tod stiftete. Gottschalk 
fühlte sich aber nicht zum Mönch bestimmt. Er empfand es zudem als 
eine unerträgliche Beraubnng seiner Freiheit, daß man ihn nicht wie 
einen Adligen (ingenuus) behandelte, sondern ohne seinen Willen ins 
Kloster gesteckt hatte. Und nun weigerte er sich als Herangewachsener 
in mächtigem Freiheitsdrang, sich endgültig zu einem Mönch machen 
zu lassen. Er wollte los vom Kloster und forderte sein vom Kloster 
genommenes Vatererbe von diesem mit sicherem Rechtsgefühl zurück. 
Die Antwort der Kirche war tief empörend und mußte den jungen 
Edelmann bis ins Innerste verletzen: Man zwang ihm die Tonsur mit 
roher Gewalt (violenter) auf.

So und nicht aus eigenem Entschluß wurde er Mönch. Das war ein 
Frevel an deutscher Art, der sich rächen mußte. Gottschalk ergab sich 
nicht etwa seinem Geschick — er trug ein anderes Schicksal in sich, 
das er kämpferisch zu erfüllen hatte — , sondern er forderte Freiheit 
für seine Person und Freigabe des väterlichen Erbes. Er klagte seinen 
eigenen Abt und späteren Todfeind Hrabanus Maurus im Juni 829 vor 
einer großen Synode in Mainz wegen Freiheits- und Vermögensberau­
bung an. Und tatsächlich gelang es ihm —  es war allerdings ein sehr 
salomonisches Urteil —  seine Freilassung durchzusetzen, nicht aber die 
Freigabe seines Besitzes. Gegen letztere sperrte sich unter Berufung 
auf römisches Recht sein Widersacher, der Abt Hrabanus, ja er legte

Allgemeine Religionsgeschichte und völkische Glaubensgeschichte 217



2 1 8 Herbert Grabert

sogar gegen Gottschalks Freilassung mit einer Schrift „de oblatione 
puerorum“ beim Kaiser Ludwig Verwahrung ein. Und wie es scheint, 
hatte er auf einer Wormser Synode Erfolg damit. Sicher ist das nicht 
zu belegen. Indessen kann ich nicht mit den beiden Kirchenhistorikern 
Hauck und v. Schubert der Meinung sein, um auch hier wieder nur diese 
beiden zu nennen, daß Gottschalk nun wieder, diesmal aber aus freien 
Stücken, Mönch wurde. Warum hat er sich dann nicht seinem Abt unter­
worfen, was doch für einen Mönch aus freier Wahl das Selbstverständ­
lichste gewesen wäre? Warum finden wir ihn die nächsten beiden Jahr­
zehnte der Heimat fern? Doch wohl, weil er dem Kloster zu entgehen 
suchte und man d. n Flüchtigen weiterhin als Tonsurträger betrachtete 
und darum seiner habhaft zu werden suchte. Ohne diese Annahme sind 
die großen Wanderfahrten Gottschalks völlig unverständlich. Außerdem 
haben ihn ja seine Gegner selbst als einen gyrovagus, man kann wohl 
sagen, als Mönch auf der Flucht bezeichnet.

Daß er nicht Mönch aus freien Stücken bleiben wollte, dafür 
spricht auch sein Versuch, im Frankenreich, wo er sich dem Studium 
der lateinischen Dichtkunst widmete, eine eigene Schule zu gründen. 
Doch wahrscheinlich haben ihn seine Gönner nicht mehr schützen können, 
und so ging er nach Italien. Dort wurde er von dem Schwiegersohn des 
Kaisers, seinem Freund, dem Grafen Eberhard, aufgenommen und wohl 
auch —  ähnlich wie Luther durch Friedrich den Weisen auf der Wart­
burg — durch eine zweijährige Unterbringung auf einer einsamen Insel 
vor seinen Verfolgern geschützt. Aber offenbar hat er diese Haft trotz 
eifriger Hingabe an die Muse nicht ausgehalten und nun aus freiem 
Entschluß seine Fahrten durch die Donauländer fortgesetzt, wohl mit 
dem Ziel, in die Heimat zurückzukehren. Aber nicht etwa friedlich mit 
der reumütigen Bitte um Wiederaufnahme, nein, mit einem offenen An­
griff. Kühn und unerschrocken stellte sich dieser Ritter mit der auf­
gezwungenen Tonsur der Rache seiner Verfolger und damit dem siche­
ren Verderben. Wiederum trat er, im Oktober 848, vor eine Mainzer 
Synode und zwang durch eine Schrift „professio fidei“ seinen Gegner 
Hrabanus zu einer Auseinandersetzung über die mit viel Mühe in dem 
semipelagianischen Kompromiß untergebrachte Prädestinationslehre. 
Hatte etwa Gottschalk auch nur im entferntesten hoffen können, daß 
man ihm mit seiner radikalen Vertretung des Prädestinationsgedankens 
Recht geben konnte? Schwerlich! Und doch hörte man ihn an, um ihn 
endlich verurteilen und dingfest machen zu können.

Was man ein zweites Mal diesem tapferen deutschen Mann antat, 
war ebenso roh wie schmachvoll. Zwar verurteilten ihn nicht alle Syn­
odalen, aber die Mehrheit erklärte ihn doch für einen gottlosen Rebellen 
und ließ ihn mitsamt seinen Begleitern öffentlich auspeitschen. Offen­



bar um kein weiteres Aufsehen zu erregen, gab ihn der Abt von Fulda, 
Hrabanus, in die Hand seines fränkischen Freundes Hinkmar, des Erz­
bischofs von Reims, zur weiteren Behandlung. Diese wurde dann auch 
bis in alle Einzelheiten hinein auf einer Synode zu Quierzy im Jahre 849 
festgelegt, da Gottschalk auch dort bei seiner Überzeugung blieb. Der 
Spruch gegen ihn lautete auf Ausstoßung aus dem Priesterstand, lebens­
längliches Zuchthaus mit absolutem Schweigen. Auf der Synode selbst 
zwang man ihn durch Geißelhiebe, seine der Synode vorgelegte Vertei­
digungsschrift selbst ins Feuer zu werfen, was er erst tat, als man ihn 
halbtot („iam pene emoriens“) geschlagen hatte. Spruchgemäß sollte er 
für den Rest seines Lebens in ein klösterliches Zuchthaus kommen. 
Man brachte ihn in einem Kloster Hautvilliers unter. Dort schreibt er 
eifrig und nimmt die theologische Diskussion über seine Frage trotz 
allem wieder auf. Aber auch das wird ihm bald rigoros untersagt, und 
so muß er, völlig abgeschlossen und wie tot, 15 Jahre in seinem Kloster­
kerker zubringen. Als sein Ende herannahte, glaubte sein Todfeind Hink­
mar die Zeit gekommen, Gottschalk zu einem Widerruf zu nötigen und 
ihn unter dieser Bedingung mit der Kirche auszusöhnen. Doch blieb 
sich dieser edle Kämpfer auch in seiner Todesstunde treu, wollte nichts 
„per auctoritatem“ annehmen und lehnte das Ansinnen des Erzbischofs 
ab. Dieses wahrhaft heldische Leben nannte der Romane Hinkmar „ein 
unwürdiges Leben“ ! Und doch mußte er selbst zugeben: „So endete er 
ein unwürdiges Leben mit einem würdigen Tode.“

Wer möchte angesichts solchen Lebens nicht zugeben, daß die Größe 
dieses Mannes in seiner gradlinigen Lebensart liegt! Wie wenig bedeuten 
gegenüber dieser Lebenshaltung der Inhalt und die einzelnen Gedanken 
seiner Lehre! Aber auch diese Lehre muß und soll von diesem Leben aus 
betrachtet und gewertet werden. W ie bereits angedeutet, halte ich Gott­
schalks Prädestinationslehre für eine christliche Wortgestaltung seines tief 
in seiner Art begründeten Erlebnisses der eigenen Bestimmung. Gott­
schalk war davon überzeugt, daß er sein Schicksal bis zum schweren 
Ende durch alle Hindernisse und Kämpfe hindurch zu ertragen hätte. 
Er war auch davon überzeugt, daß er nicht schweigen und damit seiner 
Bestimmung ausweichen durfte. Nur dieses Bewußtsein und die in die­
sem Mann besonders starken Glaubenskräfte ließen ihn den langen Kampf 
bestehen. Er hat es wohl tief erlebt, daß ihm dies alles bestimmt war 
er erlebte dasselbe wie seine Väter, in deren Leben auch dieser nordische 
Schicksalsgedanke mächtig war. Diese Grundhaltung zum Leben hat 
Gottschalk wie so viele später, die der Kirche Widerstand leisteten, 
aber sich bemühten, ihre Christlichkeit zu bezeugen, mit Hilfe der Augu- 
stinschen Gedanken theologisiert. „So mußt du sein, dir kannst du nicht 
entfliehen“, das ist unmittelbar germanischer Ausdruck für das, was

Allgemeine Religionsgeschichte und völkische Glaubensgeschichte 2 1 9



Gottschalk mit Augustin „Prädestination“ nannte. Es war im Grunde 
nichts als Artbestimmtheit und Arttreue, die bekundet: In jedem Men­
schen, in jedem Volk ist sein Schicksal, das unter allen Umständen zu 
erfüllen ist, lebendig.

Für Augustin, auch das muß noch beachtet werden, war die Prä­
destination nur e in  Stück seiner wenig eindeutigen Theologie, die 
Gottschalks Art durchaus nicht entsprach. Und während Gottschalk, der 
Sachse, sein ganzes Leben lang den einen Gedanken der Prädestination 
auf seine W eise verteidigte und auf alle W eise begründete, hat Augu­
stin, der Afrikaner, zu verschiedenen Zeiten recht Verschiedenes und 
Widerspruchsvolles gesagt. Augustins Gedankensystem war so komplex, 
daß die Kirche sich alles für sie Brauchbare herausholen konnte. Gott­
schalk aber verdammte sie, denn er vertrat nicht den Gedanken von 
der Notwendigkeit der hierarchisch verfaßten Heilsanstalt der Kirche. 
Die römische Kirche witterte scharf genug das für sie Schädliche und 
Fremde an Gottschalk. Es war jener Schicksalsglaube nordischer Artung, 
dem Gottschalk einen christlichen Namen gegeben hatte. Darum be­
kämpfte und vernichtete sie ihn, der die größte Gestalt der frühen 
deutschen Glaubensgeschichte ist.

ZUR DEUTUNG 
VORGESCHICHTLICHER SCHATZFUNDE 

DURCH JÜNGERE KULTURERSCHEINUNGEN 
VON H. L. JA N S S E N  IN KÖNIGSBERG I. PR.

Für die einzelnen vorgeschichtlichen Zeitstufen (besonders seit der 
jüngeren Steinzeit) ist aus den verschiedensten Gegenden die Sitte des 
Anlegens von Verwahrfunden belegt. S e g e r  schlägt vor1, diese für 
die Kulturgeschichte der Vorzeit wichtige Fundgattung, häufig noch 
unter der Bezeichnung „Depotfund“ bekannt, H o r t f u n d e  zu nennen. 
„Nach Grimm (Deutsches Wörterbuch) liegt darin der Begriff des Be- 
wachens und Hütens. Es bezeichnet erstens angehäufte Kostbarkeiten, 
einen gesammelten Schatz, dann auch das, wessen man sich tröstet, 
worauf man sich verläßt, besonders in religiöser Hinsicht. Das sind 
gerade die beiden Bedeutungen, die bei unserer Fundgattung in Frage 
kommen. Denn stets handelt es sich dabei um Kostbarkeiten, die ihr 
einstiger Besitzer dem Erdboden anvertraute, entweder um sie vor

2 2 0  H.-L. Janssen

1 Seger, Schlesische Hortfunde aus der Bronze- und frühen Eisenzeit, Alt­
schlesien 6, 85 ff.



fremdem Zugriff zu schützen oder sich durch ihre Opferung der gött­
lichen Gunst zu versichern. Beide Male waren sie ihm ein Hort im 
wahren Sinne des Wortes.“

Die Eigenart der Hortfunde bringt es mit sich, daß wir aus ihnen 
nicht nur viel entnehmen können für die vergleichende und jahreszahl­
mäßige Altersbestimmung, sondern daß die Verwahrfunde (z. B. mit ihren 
Massenwaren und Einfuhrstücken) Hauptquellen für die Frage vorge­
schichtlichen Handelsverkehrs sind.

Manche dieser Hortfunde lassen sich auf Grund der Zusammensetzung 
und Art der Anlage als Weihefunde deuten und werden dadurch für die 
Erforschung der religiösen Vorstellungen von besonderem Belang.

Bei Einteilungsversuchen der Fundgattung der Verwahrfunde hat 
man Versteckfunde, Händler- und Gießerfunde und Weihefunde unter­
schieden.1 Manchmal sah man in den Verwahrfunden auch nur eine 
Selbstausstattung fürs Jenseits. Man stützte sich hierbei gern auf die 
Ynglingensage (Kap. 8), in der Odin das Gesetz gab: Jeder solle mit so 
reichem Besitz nach Wallhall kommen, wie auf seinem Scheiterhaufen 
bei ihm gewesen sei. Dort solle er auch der Schätze teilhaftig werden, 
die er bei Lebzeiten in die Erde vergraben habe.2 Es ist nicht abzu­
streiten, daß ein Teil der vorgeschichtlichen Schatzfunde in dem obigen 
Sinne erklärt werden muß. Auf alle Hortfunde darf man aber diese An­
schauung nicht übertragen.3

In meiner Arbeit „Die Germanen in Mecklenburg im 2. Jahrtausend 
v. Chr.“ habe ich mich eingehend mit der Bedeutung der Verwahrfunde 
beschäftigt. Ich kann mich daher im folgenden auf die Wiedergabe der 
wichtigsten Einzelheiten zur Deutung dieser Funde beschränken.

Die Verwahrfunde entdeckt man meist in Äckern, Mooren, Seen 
und Wäldern. Manchmal finden sie sich auch an Stellen, wo man sie 
nicht erwartet, wie dies z. B. ein Verwahrfund aus der jüngeren Bronze­
zeit gezeigt hat, der in einem jungsteinzeitlichen Ganggrabe gemacht 
wurde.4 Das Niederlegen der Schätze unter Steinen (Merkzeichen) ist 
mannigfach bezeugt.5 Häufig wird man Verwahrfunde auch wohl unter 
Bäumen angelegt haben. Nach Ma r z  e i l 6, dem guten Sachkenner der 
Volkspflanzenkunde, läßt sich die kultische Verehrung des Baumes bei

1 Vgl. hier neuerdings: H.-L. Janssen, Die Germanen in Mecklenburg im
2. Jahrtausend v. Chr., 89 if. mit weiteren Schriftnachweisen.

s Vgl. hier u. a .: S. Müller, Nordische Altertumskunde 2, 289; Seger, Die 
schlesischen Silberfunde der spätslawischen Zeit, Altschlesien 2, 156.

8 Vgl. H.-L. Janssen a. a. 0 . 95.
4 Montelias, Über die Benutzung steinzeitlicher Gräber während der Bronze­

zeit. Prähistor. Ztschr. 1 (1909) 83.
6 H.-L. Janssen a. a. 0 . 91, 124.
6 Marzell, Handwörterbuch des d. Aberglaubens I, 954 ff. unter „Baum“.

Zur Deutung vorgeschichtl. Schatzfunde durch jüngere Kulturerscheinungen 22 1



2 2 2 H.-L. Janssen

allen indogermanischen Völkern nachweisen. Das Aufhängen von Opfer­
gaben an Bäumen1 ist aus späterer Zeit auch noch reichlich nachweis­
bar. Es ist die natürliche Form einer Opferung an Baum- und Wachs­
tumsgottheiten. Noch im Jahre 727 n. Zw. verordnete bei den Lango­
barden L i u t p r a n d  in seinen Gesetzen (angeführt nach L a u f f e r ,  Die 
Entwicklungsstufen der germanischen Kultur, in H. N o 11 a u , Germa­
nische Wiedererstehung, S. 87):  „Wer an einem Baum, den die Land­
leute einen heiligen Baum nennen, oder an Quellen betet oder heidnischen 
Gottesdienst oder Beschwörungen treibt, der soll die Hälfte seines Wehr­
geldes als Strafe zahlen.“

In diesem Zusammenhange sei noch das für spätere Zeiten bezeugte 
Niederlegen von Weihegaben an Scheidewegen, um dadurch Krankheiten 
zu heilen, erwähnt.2 Die Kreuzwege galten im Volksglauben zahlreicher 
Völker, so auch der Germanen, als Aufenthaltsorte der Toten. Die an 
solchen Orten niedergelegten Gaben brauchen also nicht nur den Gott­
heiten, sondern können auch den Toten dargebracht sein.8 Dieser Brauch 
hat sich bis tief in das Mittelalter erhalten. Die Kirche hat von sich 
aus durch Aufstellung von Kreuzen und Bildstöcken den alten Brauch 
im christlichen Sinne umgeändert.

In welcher Gegend Deutschlands ist nicht die Sage verbreitet, daß 
ein See, ein Fluß, ein Teich alljährlich sein Opfer fordere? ln Mecklen­
burg4 z. B. sollen die Wassergeister der Trave und Eide, des Glam- 
becker und Wanzker Sees (beide bei Neustrelitz) Menschenopfer ver­
langt haben. In Böhmen5 warf die Wöchnerin Geld ins Wasser, damit 
der Wassermann ihr das Kind nicht raube. Hierbei wäre nun allerdings 
zur Frage der Nachprüfung einer Übertragung auf germanische Verhält­
nisse noch zu untersuchen, woher die fraglichen Vorstellungen in diesen 
Gegenden kommen.6

1 Siehe hierzu u. a. W. Schultz, Die religiöse Kultur der germanischen 
Bronzezeit, Jahreshefte der Ges. f. Anthr. u. Urge&ch. d. Oberlausitz 3 (1929) 
115—116.

* Mogk a. a. 0 . 27. — In der Steierm ark opfert m an heute noch Ringe, 
die eine Zeitlang an den kranken Stellen (Hals, Kopf) getragen werden (Andree, 
Votive und W eihegaben, 1904, 178).

8 Siehe hierzu neuerdings auch: H irschberg, Schatzglaube und Totenglaube, 
Breslau 1934.

4 K. W einhold, Die V erehrung der Quellen in Deutschland, Abh. der A ka­
demie der W iss., Phil.-hist. Klasse, Berlin 18tf3, 51. — Der Name „W eiher“ für 
Gewässer spricht ja  heute noch für seine Heiligkeit.

6 W. Wuttke, Deutscher Volksaberglaube der Gegenwart, S. 293.
6 In diesem Zusam m enhang sei darum  daran erinnert, daß wohl zum Teil

au f Grund religiöser V orstellungen eine Reihe slawischer Stammesnamen in 
Verbindung m it Gewässern gebildet sind (z. B. Polani =  die längs des Lan 
Wohnenden).



Zu den Opfergaben an Wassergottheiten gehören auch die Funde, 
die in heute noch benutzten Heilquellen gemacht worden sind. Ich er­
wähne hier nur den allerdings nicht germanischen Quellfund von St. Mo­
ritz 1 in der Schweiz (zweite Stufe der Bronzezeit) und aus den ersten 
Jahrhunderten unserer Zeitrechnung den germanischen Quellenopferfund 
von Pyrmont.2 Die Quellfunde enthalten meist Gegenstände aus den 
verschiedensten Zeiten. Wie es ja bei einer lange Zeit hindurch benutz­
ten Heilquelle auch gar nicht anders zu erwarten ist, müssen diese also 
zu ganz verschiedenen Zeiten geopfert sein. Besonders ist es der Wal- 
purgis- und Johannistag, an dem das Wasser ein Menschenleben fordert. 
Das ist die unfreiwillige Spende, die noch heute die Geister des Ge­
wässers sich holen. Diese Erkenntnis3 dürfen wir wohl auch schon für 
die Vor- und Frühzeit voraussetzen. Von den Franken wissen wir, daß 
sie beim Überschreiten des Po dem Wasser dieses Flusses die Weiber 
und Kinder der Kriegsgefangenen opferten. Die Kimbern henkten nach 
der Schlacht von Arausio die Gefangenen, ertränkten die Rosse, warfen 
die Beutestücke ins Wasser oder zerstörten sie.4 Für die Alemannen 
und Franken ist sogar ein Flußkult bezeugt.5

Bei der Anlage der Hortfunde in moorigen Gegenden sind diese 
nicht einfach ins Moor geworfen worden, sondern an schwer zugäng­
lichen f e s t e n  Sumpfstellen niedergelegt, wie die sorgsamen Beobach­
tungen der großen eisenzeitlichen Moorfunde Dänemarks lehren. Man 
darf diese Beobachtungen für die Eisenzeit in einzelnen Fällen wohl 
auch auf stein- und bronzezeitliche Verhältnisse übertragen.6 Dies zeigt
u.a.  ein Verwahrfund von Hinzenhagen, A. Krakow7 in Mecklenburg, 
aus der jüngeren Bronzezeit. Hier lag in einem moorigen Wasser­
loche, im Gehölz, in 1,25 m Tiefe neben Tierknochen und Holz auf einer 
40 cm dicken Moosschicht, unter welcher sich eine Schicht weißen San­
des befand, eine große Menge verschiedener Schmucksachen.

Man findet häufig mehr Schmucksachen an einer Stelle niedergelegt,

Zur Deutung vorgeschichtl. Schatzfunde durch jüngere Kulturerscheinungen 2 2 3

1 Ebert, Reallex. Bd. 11, S. 402; a. a. 0 . Bd. 2, Taf. 187b.
1 Jacob-Friesen, Der altgermanißche Opferfund im Brodelbrunnen za Pyr­

mont, 1929.
3 Siehe hierzu Mogk, Deutscher Geisterglaube, in: 0 . Meisinger, Bilder aus 

der Volkskunde, 1922, 91, 92.
4 W. Schulz, Die Langobarden als Wodanverehrer, Mannus 1932, 229. — 

Ähnliches ist auch von den Hermunduren, Sachsen und Wikingern bezeugt
[N. N ., Etwas über die alten Deutschen, Deutsche Gaue 34 (1933) 167, 168).]

6 Handwörterbuch des deutschen Aberglaubens, II, Sp. 1693 unter „Fluß“.
# Siehe hierzu u a. auch R. Beltz, Die vorgeschichtlichen Altertümer des

Großherzogtums Mecklenburg-Schwerin, S. 130 und derselbe, Moorkultur und 
H eim atschutz, in: Mecklenburg 11 (1916) 8 ff.

7 Mecklenburg. Jahrb. 40 (1876) 149 ff.
Archiv für Religionswissenschaft XXXIII. 3/4 15



2 2 4 H.-L. Janssen

als im Leben getragen wurden. Durch die Zweiheit oder Mehrheit 
der niedergelegten Sachen soll zunächst wohl nur ein gewisser Reich­
tum der Gabe angedeutet werden. Das Opfer wird aber nicht nur 
von einzelnen Menschen, führenden Männern oder Priestern ausgeführt, 
sondern auch wohl sicher von Mann und Frau, einem Ehepaar, gleich­
zeitig.

Wenn es manchmal schon schwer ist, einen Verwahrfund als solchen 
zu erkennen (Einzelfunde in gesicherten dementsprechenden Fundum­
ständen gelten auch als Verwahrfunde —  eine Tatsache, auf die bisher 
viel zu wenig geachtet und bei der eine sichere Entscheidung allerdings 
auch schwer zu geben ist — ), wieviel schwerer ist es da, den Verwahr­
fund genauer zu erklären. Und doch gibt es auch hier einige Anhalts­
punkte, die eine nähere Unterteilung der Verwahrfunde möglich machen. 
Übergänge von einer Untergruppe zur anderen sind natürlich unbedingt 
vorhanden. Opferfunde brauchen nicht immer seltene prächtige Stücke 
zu enthalten, es besteht auch die Möglichkeit, daß ein weniger wohl­
habender Mann seine für ihn kostbaren Dinge opfert. Opfer- oder 
Versteckfunde können von einem einzelnen, von Mann und Frau, da­
neben aber auch von mehreren Angehörigen niedergelegt sein.

Wir finden in den Funden, die reisenden H ä n d l e r n  gehören, meist 
größere Reihen vollendeter Gegenstände oft gleicher Art. Sie liegen 
häufig in der Nähe einer wichtigen Straße.

Der Unterschied zwischen Händler- und Gießerfunden ist auch wie­
der fließend, denn die Bronzehändler können ihre Bronzen auch gegen  
alte Ware vertauschen. Sie haben sich auch wohl darauf verstanden, 
kleine Flickungen auszuführen. Händlerverstecke können somit sehr gut 
neben ganzen auch zerbrochene Stücke enthalten.

G i e ß e r f u n d e  bestehen meist aus Gußformen, zerbrochenen ferti­
gen und unfertigen Stücken und enthalten gewöhnlich nur Gegenstände, 
die dem Fundlande eigentümlich sind.

In einzelnen Fällen wird man die Verwahrfunde auch als Haus­
schätze ansehen können.1 Daß man Kostbarkeiten im Hause verwahrte, 
ist ja für die Vorzeit mehrfach bezeugt. In solchen Fällen mögen die 
Häuser verbrannt oder zerstört worden sein, und nur der Hausschatz, der 
sicher eingegraben war, ist uns als Verwahrfund erhalten geblieben. Es 
kann sich bei diesen Funden auch um Opfer an die Hausgeister han­
deln.2

1 Siehe hierzu: Schuchhardt, Goldfund von Messingwerk bei Eberawalde 
46, 47.

* Siehe hierzu u. a .: H. Schreuer, Das Recht der Toten, Ztachr. f. vergleich. 
Rechtswiss. 33 (1916) 122. Diese Arbeit ist gerade für germanische Rechts­
bräuche wichtig.



Findet man gute und wertvolle Stücke in einem wohlerhaltenen Zu­
stande und unter auffälligen Fundumständen, dann handelt es sich wohl 
meist um einen W e i h e -  oder O p f e r f u n d . 1

Erste Vorbedingung für die Deutung vorgeschichtlicher Schatzfunde 
ist ein sehr guter Fundbericht. Die weitaus meisten Schatzfunde werden 
zufällig entdeckt und oft erst nach Wochen den zuständigen Stellen 
gemeldet. „Die ältesten Generationen von Sammlungsleitern haben sich 
darum wenig geschert. Ihre Kataloge enthalten selten mehr als die 
Angabe des Fundorts und selbst das noch häufig falsch. Aber durch 
Suchen in Briefen, Rechnungen, Zeitungsausschnitten, gelegentlichen 
Erwähnungen an versteckter Stelle und schließlich durch Befragen alter 
Ortseinwohner gelangt man doch selbst in veralteten Fällen hin und 
wieder zu einem leidlich befriedigenden Ergebnis“.2

Es ist aus diesem Grunde schwer, die Bedeutung des Hortfundes 
zu ergründen; daneben sei hier aber noch auf einen weiteren Umstand 
hingewiesen, der die Verwahrfunde als Hilfsmittel für die Altersbestim­
mung an W ert verlieren läßt. Wir wissen, daß an manchen Stellen lange 
Zeit geopfert wurde.3 Es erscheinen dann Altertümer der verschieden­
sten Zeiten an ein und derselben Stelle, ohne daß man dies heute (be­
sonders durch den oben erwähnten Mangel der Fundberichte) immer 
gleich erkennt. In diesem Zusammenhang sei daher auf eine Untersuchung 
J a n k u h n s  über den Moorfund von Thorsberg hingewiesen.4 Er schreibt 
hier u. a .: „Betrachtet man den Fund von Thorsberg aber auf seine Zu­
sammensetzung hin, so ergibt sich, daß die Funde keineswegs einheit­
lich sind, sondern einen Zeitraum von 300 bis 400 Jahren umfassen. 
Zu den ältesten Schichten des Fundes gehören die Tongefäße, die noch 
in das erste vorchristliche Jahrhundert hineingehen, während im ersten 
nachchristlichen Jahrhundert in steigendem Maße Metallgeräte als Opfer­
gaben auf treten. Diese Verschiedenartigkeit der Gegenstände war schon 
vorher gelegentlich aufgefallen, ohne daß aber die Einheitlichkeit der 
Niederlegung — also des Opferaktes — in Zweifel gezogen wurde. 
Einer einmaligen Niederlegung widersprechen aber die Verhältnisse im 
Moor. In den tiefsten Schichten lagen die Tongefäße, also die formen- 
kundlich ältesten Teile des Fundes, während die obersten Gegenstände 
teilweise 1,5 bis 2 m darüber lagen.“

Zur Deutung vorgeschichtl. Schatzfunde durch jüngere Kulturerscheinungen 2 2 5

1 Siehe hierzu u. a. auch: Handwörterbuch des deutschen Aberglaubens 6 
unter „Kult“ (besonders Sp. 804,805) und a. a. O. 6 unter „Opfer“. Siehe hierzu 
"weiter Hoops Reall. 2, 477 unter „Heiligtümer“.

1 Seger, in: Altschlesien 1936, 87.
8 Vgl. hierzu u. a . : Janssen a. a. 0 . 92.
4 H. Jankuhn, Zur Deutung des Moorfundes von Thorsberg, in: Forschun­

gen und Fortschritte Nr. 16 (1936) 202.
15*



„Dieser von Engelhardt bei der Grabung im Moor beobachtete Be­
fund spricht zusammen mit den Altersunterschieden der Gegenstände 
selbst absolut gegen eine einmalige Niederlegung. Die Stelle, an der 
die Gegenstände geopfert wurden, waren mit einem in Resten noch 
erhaltenen Flechtzaun umgeben, und ein Holzsteg führte auf diesen 
Platz hin. Wir haben in diesem Moorfund also nicht ein einmaliges 
Siegesopfer (Sophus Müller) vor uns, sondern ein Heiligtum, in dem über 
drei bis vier Jahrhunderte hinweg Opfer niedergelegt, wurden, und zwar 
nach einer Sitte, wie sie schon in der jüngeren Steinzeit bekannt war 
und bis in das Mittelalter hinein herrschend blieb.“

Wenn wir der Frage der Deutung vorgeschichtlicher Funde durch 
jüngere Kulturerscheinungen nachgehen, dann ergeben sich für uns fol­
gende Hauptquellen: Schriftliche Überlieferungen (u. a. Runentexte, 
christliche Quellen), Volkssagen und Volksbräuche.

Eine Reihe von frühgeschichtlicht-n Altertümern, die aus W eihe­
funden stammen, zeigen runische Bestimmungsinschriften. Als Beispiele 
nennen wir hier1 die Spange von Vimose (Fünen) mit dem Text: 
aasauwija gaadagas alu =  den Zauber fürchtend, weihe ich diesen 
Schmuck den Aasen und den Goldring von Pietroassa mit der In­
schrift: Gutani o wi(h) hailag =  „der Goten Eigentum (Odal), heiliges 
( =  unantastbares) Weihtum“. Zwischen der o- und der w-Rune scheint 
nach Marstranders Beobachtung ein Hakenkreuz, das Sinnbild der Götter, 
geritzt zu sein.2 „Der kultischen Bestimmung gilt auch die älteste über­
haupt bekannte germanische Inschrift, nämlich die auf dem Helm von 
Negau (etwa 2. Jahrh v. Zw.), die freilich nicht in Runen, sondern in 
reinen norditalischen Buchstaben abgefaßt ist. Der Hauptteil dieser In­
schrift lautet: Harigasti teiwai, was nach der ansprechenden Deutung 
Neckels mit ,dem Gotte Harigast (Wodan)‘ zu übersetzen ist.“3

Bei der Heranziehung schriftlicher Überlieferungen, die für die Klä­
rung der Deutung der Schatzfunde in Frage kommt, ist zu berücksich­
tigen, daß auch nordische Quellen zur Erklärung heidnisch-germani­
scher Glaubensvorstellungen mit Vorsicht heranzuziehen sind, da die 
ältesten Quellen in derZeit des Überganges zum Christentum geschrieben 
und zum Teil sicher von diesem beeinflußt sind. Dies zeigt z. B. für die 
Merseburger Zaubersprüche ein Aufsatz von Harmjanz4, der u. a. folgendes 
angibt: 1. sind die Vorbilder christlich, 2. waren die Schreiber Mönche,
3. berichtet z. B. schon die Homilia de sacrilegis (6.—  7. Jahrh.) von 
christlicher Zauberei bei den Germanen (die Merseburger Zaubersprüche

1 Vgl. hier u. a. H. Arntz, Handbuch der Kunenkunde, 197, 198.
1 [S. aber auch Arntz. Hess I»1. f. Vk. 33 (1934') 116 f. — Pf.]
3 W. Krause, Was man in Runen ritzte, 41, 42.
4 H. Harmjanz, Volkskundeu. Religionswissenschaft, in : Altpreußen 1936, H. 1.

2 2 6  H.-L. Janssen



stammen aus dem 10. Jahrh.); 4. Segen gleichen Inhalts, die christlich 
beeinflußt sind, liegen von anderen Völkern in großer Zahl vor; 5. idis 
(in dem Merseburger Segen heilen und helfen drei idisi) ist sicher ein 
germanisches Wort; dieses hinderte den Dichter des Heliand aber nicht, 
die Jungfrau Maria idis zu nennen; 6. Der Stabreim in den Merseburger 
Segen spricht nicht grundsätzlich für eine rein germanische Herkunft 
unter Ausschluß des Christentums. Muspilli und Wessobrunner Gebet 
sind als kennzeichnend christliche für Germanen bestimmte Dichtungen 
stabreimend abgefaßt.

Man hat oft übersehen, daß mit dem Christentum u. a. auch die 
Dämonenlehre des Morgenlandes in die germanischen Länder gekommen 
ist. Die mittelalterlichen Schriftsteller, denen wir die Berichte über 
unsere frühe Vergangenheit verdanken, haben teils aus unbewußtem 
Systemzwang, teils aber auch in der klaren Absicht, alles Außerchrist­
liche zu entwerten, vieles mit fremden Begriffen umschrieben, was sie 
schildern wollten. Das gilt auch für die Bedeutung der Sinnbilder. „Wir 
müssen uns darüber klar sein l, daß nicht zur,Dämonenabwehr4 ursprüng­
lich diese Zeichen verwandt wurden, sondern schlechthin zur Abwehr 
böser Einflüsse. Dämonen hat es ursprünglich in unserer Heimat nicht 
gegeben. Sie sind . . . erst mit dem Christentum eingeführt worden. 
Sie sind mittelmeerisch-syrischer Herkunft, von der wir entschieden ab­
rücken müssen.“

Daneben darf nun aber nicht verkannt werden, daß es besonders im 
Norden eine fürsorgliche Pflege, ja Weiterbildung der heidnischen Über­
lieferung gegeben hat ( G u n n a r s s o n ,  Nordischer Schicksalsgedanke).

Bei der Heranziehung von Volkssagen für die Deutung vorgeschicht­
licher Schatzfunde ist folgendes zu beachten2: Eine Sage wird in den 
meisten Fällen wohl nicht bis zum heutigen Tage überliefert worden 
sein. Der mehrmalige Bevölkerungswechsel spricht gegen eine Dauer­
überlieferung, obwohl bei einem friedlichen BevölkerungsWechsel in 
verein eiten Fällen allerdings doch eine Volkssage an Ort und Stelle 
erhalten bleiben kann. Man wird dann aber sicher mancherlei Zutaten 
erwarten können. Größte Vorsicht ist auf jeden Fall geboten3, denn es 
ist eine bekannte Tatsache4, daß Sagen sprungweise wandern und schnell 
Aufnahme finden, wenn die Örtlichkeit oder eine geschichtliche Über­
lieferung der Sage angepaßt zu sein scheint.

1 Borchers, W eigel, Goslar. Alte Wohnbauten und Sinnbilder, 62.
* Vgl H -L. Jaussen, Die Germanen in Mecklenburg, 87.
s Vgl. hierzu Spanier, Deutsche Volkskunde als Ltsbenswissenachaft, 277ff.
4 E Mogk, Der Ursprung der m ittelalt erlichen Sühnekreuze, 6. — Zu 

dieser Frage siehe auch: J. Folkers, Zur Stilkritik der deutschen Volkssage, 
71, 73; Lauffer, Land und Leute in Niederdeutschland, 196 ff.

Zur Deutung vorgeschichtl. Schatzfunde durch jüngere Kulturerscheinungen 2 2 7



2 2 8 H.-L. Janssen

E. H e y  ck  sagt zur Bedeutung der Volkssage für die Erklärung ver­
gangenen Brauchtums einmal1: „Alle mündliche Überlieferung verfärbt 
sich mehr oder minder, auch die volksgeschichtlich oder ortsgeschicht­
lich wohlbegründete. Nach erzählerischen Unwillkürlichkeiten scheidet 
sie aus, zieht Ereignisse zusammen, oft sehr anachronistisch. Sie will 
verständlich und plausibel bleiben und die Hörer durch Ungekanntes 
nicht beirren. — Der häufigste Irrtum der mit der Geschichtssage Un- 
vertrauten ist der, daß sie das ,Wahrscheinliche* für den echten Teil 
halten. Für die verbesserte Wahrscheinlichkeit hat aber in der Regel 
ein früherer Erzähler a u s s i c h  h e r a u s  gesorgt. Ebenso unrichtig ist 
es, die Namen in der Sage, das Gerippe überhaupt, für verlässig zu 
nehmen, das übrige für ein erdichtetes und zweifelhaftes Füllsel. In der 
Sage ist nichts gegen die Abänderung geschützt, außer dem einen dauer­
haften Punkt, w e s h a l b  sie überhaupt erzählt wird.“

In der Yngelingensage heißt es, daß vergrabenes Gut dem Eigen­
tümer nach dessen Tode zugute komme. Dieser Glaube ist übrigens 
in Schweden auch heute noch nicht ganz erloschen.2 „Noch heute ist 
im Norden die Vorstellung nicht ganz ausgestorben, daß solche ver­
grabene Schätze von ihren einstigen Herren bewacht werden. So wird 
nach dem Volksglauben in Wärend der Mann, der heimlich Güter ver­
graben hat, nach dem Tode ein Wurm oder Drache, der auf dem 
Schatz lieg t8; eine Frau sitzt darauf als große schwarze Henne. Ver­
breitet ist auch der Glaube, daß es an den Stellen leuchte, wo versteckte 
Schätze liegen; ein Irrwahn, der zur Zerstörung von unzähligen Grab­
hügeln Veranlassung gegeben hat.“

Hier erhebt sich nun die Frage: Kann man denn überhaupt das 
Brauchtum oder den Volksglauben einer bestimmten Gegend von der 
Gegenwart ohne weiteres auf die Vorzeit derselben Landschaft über­
tragen? Hierzu erinnern wir zunächst einmal an die Tatsache, daß der 
heutige deutsche Volksglaube etwas geschichtlich Gewordenes ist. Er 
enthält demnach, wie P f i s t e r  einmal richtig sagt4, „Bestandteile von 
ganz verschiedener Herkunft, die zu ganz verschiedenen Zeiten ent­
standen sind und ganz verschiedenen geistigen Entwicklungsstufen an­
gehören. So spiegelt sich im deutschen Volksglauben der heutigen Zeit 
die ganze germanische und deutsche Glaubensgeschichte wider samt den 
äußeren Einflüssen, unter denen sie gestanden.“ Wir müssen in der älte­
sten Glaubensgeschichte des deutschen Volkes demnach eine Reihe von

1 E. Heyck, Sage und Völkergedächtnia, in: Völkischer Beobachter vom 
10. April 1934.

s Montelius, Kulturgeschichte Schwedens, 288.
8 G 0 . Hylten-Cavallius, Wärend och Wirdarne 1 (Stockholm 1863) 461.
* Pfiöter, Volksglaube, in: Spamer, Die deutsche Volkskunde, 2. Aufl., 91.



Bestandteilen der zeitlichen Abfolge nach unterscheiden: urindogermani­
sches Gut, das wir mit Pfister etwa noch durch den „Vergleich mit 
ändern indogermanischen Völkern“ bestimmen können, weiterhin Be­
standteile, die die Indogermanen auf der Wanderungszeit erwarben und 
ausbildeten, und schließlich die Neubildungen der germanischen Früh­
geschichte. Durch den Zerfall der Germanen in einzelne Stämme setzte 
dann mit der Kulturspaltung eine selbständige Entwicklung der Stammes­
religionen ein. Neues trat hinzu, nachdem die Germanen rund um 
100 v. Zw. stärker mit anderen Völkern in Berührung kamen. „Ein­
flüsse der Römer und anderer antiker, auch orientalischer Völker und 
das Christentum: dann folgen die Erschütterungen der Völkerwande­
rung und in steter Umbildung die Weiterentwicklung des deutschen 
Glaubens im Mittelalter, wo besonders die Zeit der Kreuzzüge und dann 
der Humanismus auch wieder fremde Einwirkungen brachte, und in der 
Neuzeit seit der Reformation.“ Bei dieser Entwicklungsreihe germa­
nisch-deutscher Glaubensgeschichte — das sei nochmals unterstrichen — 
ist einer Erscheinung wohl die größte Aufmerksamkeit zuzuwenden: das 
ist der Einfluß des Christentums auf die germanischen Glaubensvorstel­
lungen. Wir müssen auf Grund eines genauen Quellenstudiums die Züge, 
die sich nach den Umwälzungen, besonders des Christentums, erhalten 
haben, klar herausarbeiten. Danach wird man der Frage nach der Deu­
tung vorgeschichtlicher Schatzfunde durch jüngere Kulturerscheinungen 
mit weniger Schwierigkeiten entgegentreten können. Man wird dann 
auch noch leichter als bisher Arteigenes, also Dauerndes, und Zeit­
bedingtes voneinander zu scheiden vermögen. Wenn man in das neuere 
Schrifttum zur Geistesgeschichte der Vorzeit hineinschaut, muß man häufig 
feststellen, wie unvorsichtig die vorgeschichtlichen Kulturäußerungen 
gedeutet werden können. Ohne Rücksicht auf Raum und Zeit wird 
manchmal bei Erklärungsversuchen vorgegangen oder es wird ohne wei­
teres eine Dauerüberlieferung von der Vorzeit bis in die Gegenwart 
angenommen. R i c h t h o f e n  sagt hier einmal treffend1: „Es gilt daher 
zunächt, in dem betreffenden Kulturkreis selbst Ausschau zu halten und 
nur mit ganz besonderer Vorsicht Erscheinungen aus dem Kult und 
Denken völlig anders gearteter Völker heranzuziehen. Liegen unmittel­
bare Zeugnisse“ (z. B. Runentexte) „für die Erklärung vorgeschichtlicher 
Schatzfunde — wie in den meisten Fällen — nicht vor, dann wird man 
der Lösung am sichersten nachgehen können, wenn man die Untersuchung 
zunächst landschaftlich beschränkt und dann stärkstens geschichtliche, 
sprachgeschichtliche und volkskundliche Quellen heranzieht.“

1 Richthofen, Zur religionsgeschichtlichen Auswertung vorgeschichtlicher 
Altertümer, in: Mitteilg. d. Anthrop. Gesellsch. Wien 1932, 118.

Zur Deutung vorgeschichtl. Schatzfunde durch jüngere Kulturerscheinungen 2 2 9



YMIR 
EIN BEITRAG

ZU DEN EDDISCHEN WELTSCHÖPFUNGSVORSTELLUNGEN 

VON FR. BÖRTZLER  IN BREMEN

Wie war der Anfang der W elt und wie der des Lebens? Daß diese 
Fragen auch in der nordischen Edda eine so bedeutsame Rolle spielen, 
das gilt mit Recht als einer der stärksten Beweise für den grüblerischen 
Geist germanischer Dichtung überhaupt. Man mag über die germanische 
Ursprünglichkeit und über die germanische Reichweite der Völuspa, 
des großartigsten Stückes davon, denken, wie man will, das ändert an 
der Tatsache nichts, daß sie in der W elt fast rein germanischer Menschen 
entstanden und mit germanisch geprägten Vorstellungen arbeitend1, eine 
Glanzleistung weltweiter Dichtung geworden ist, so sehr, daß sogar 
ein Elard Hugo Meyer („Die Edd. Kosmog.“, Freiburg 1891, 13 f.) von 
ihr behaupten konnte, daß „nicht nur die mitteleuropäischen Nachbar­
völker der Germanen nichts auch nur entfernt Ähnliches oder Gleich­
wertiges“ ihr „an die Seite zu stellen haben, sondern auch die ent­
sprechenden Leistungen der Römer und Griechen, der Perser und Inder“ 
vor ihr „zurücktreten müssen“. Außer der Völuspa aber sind neben 
einigen mehr vereinzelt stehenden Stücken die Hauptzeugen eddischer 
Weltschöpfungsvorstellungen das Wafthrudnirlied und recht ausgiebig 
der erste Teil der sogenannten jüngeren oder Snorra-Edda, „Gylfis Be­
törung“ (so von Neckel übs.).

In der Völuspa nun steht, den Anfang der W elt kennzeichnend, der 
Begriff Y  m i r.

„Urzeit war es, da Ymir hauste:
nicht war Sand noch See noch Salzwogen,
nicht Erde unten noch oben Himmel,
Gähnung grundlos, doch Gras nirgend.“

(Übe. nach Fel. Genzmer.)

1 Ich persönlich habe den E indruck, und die h ier vorliegende A rbeit soll 
das bestätigen, daß n ich t nur das Kostüm, das G. Meckel (in Keall. d. Altgerm. 
A ltk. v. Joh. Hoops unt. „Snorri“) so stark  betont, nordisch ist, sondern auch, 
trotz allem fremden Einfluß, das Lebensgefühl.



Ymir 2 3 1

Ich würde es für verfehlt halten, ihn, etwa in Anlehnung an iranische 
oder manichäische Vorstellungen, als den Urmenschen oder den Uradam 
anzusprechen. Denn, mag auch im Wafthrudnirlied behauptet werden, 
daß aus seinem Körper die W elt geschaffen sei und aus seinen Körper­
teilen die einzelnen Bestandteile des Kosmos, so v e r b i e t e t  es doch 
wenigstens die Völuspa, an die wir uns zunächst einmal halten, geradezu, 
in Ymir einen irgendwie nach Art eines Lebewesens g e g l i e d e r t e n  
Organismus zu sehen. Und ich halte es ebenso für verkehrt, ihn so, wie 
es auch Eug. Fehrle in seiner Germaniaausgabe (S. 59), seinen Gewährs­
männern, vor allem Herrn. Güntert folgend, tut, mit dem bei Tacitus 
(Germ. c. 2) erwähnten T u i s t o  auf eine Stufe zu stellen und ihn als 
„Zwitter“ zu deuten. Was zunächst die Herkunft und Bedeutung des 
N a m e n s  Ymir anlangt, so wage ich es meinerseits nicht, zu dieser so 
schwierigen Frage Stellung zu nehmen. Franz Rolf Schröder (in seiner 
Arbeit über „Germ. Schöpfungsmythen“ I ( =  „Germ.-Rom. Monatsschr.“, 
19 [1931] 1 ff.) behauptet (S. 7 ), „die einzig richtige Deutung“ habe 
Herrn. Güntert gefunden. Das Wort Ymir soll nicht die ihm gewöhnlich 
zugeschriebene Bedeutung „Der Rauscher“ haben, es soll vielmehr stamm­
verwandt sein mit lettisch jumis =  Doppelfrucht, mit mittelirisch emuin 
=  Zwilling und mit awestisch yama- und altindisch yama„in der gleichen 
Bedeutung“; und das eddische Rätselwesen Ymir soll seine Verwandten 
haben in dem persischen Yima und dem indischen Yama, und diese Ver­
wandtschaft soll sich auch nicht bloß auf die Namen beziehen, d ie  
ü b e r a l l  „ Z w i t t e r “ b e d e u t e t  h a b e n  m ü ß t e n ,  sondern, wenigstens 
nach Schröder, soll hinter allen drei Wesen derselbe Ideengehalt stecken, 
nämlich die ,,Vorstellung eines mannweiblichen Urwesens“. Tuisto aber 
soll (so Schröder S. 8) „nichts als eine Variante des nordischen Ur- 
riesen“ sein. In diesen Ansätzen liegt eine Kette nicht bloß von sprach- 
geschichtlichen, sondern zugleich auch von religionsgeschichtlichen Pro­
blemen vor. Ich muß ihre Einzelerörterung Berufeneren überlassen und 
bezweifle nur, ob die Etymologie Günterts tatsächlich z w i n g e n d  ist. 
Was ich aber mit aller Bestimmtheit behaupte, ist zweierlei: einmal, 
daß der Ymir der Völuspa, wie auch immer der N a m e  erklärt werden 
mag, seiner B e d e u t u n g  nach k e i n  Zwitter ist und von diesem Sinn 
auch gar nichts an sich trägt, und dann, daß Ymir mit dem Taciteischen 
Tuisto nichts zu tun hat. Denn Tuisto ist nach Tacitus ein „deus terra 
editus“ ein aus der Erde entsprossener Gott. Ymir aber, zunächst der 
der Völuspa, ist, weil aller Weltschöpfung weit vorausliegend, über­
haupt nicht e n t s t a n d e n ,  er ist noch viel weniger aus der Mutter 
Erde geworden, weil zu seiner Zeit eine Erde noch nicht da war, und 
endlich wäre die Kennzeichnung dieses Ymir als eines Gottes zum 
mindesten eine Kühnheit. Mit anderen Worten: von den drei Worten,



2 3 2 Fr. Börtzler

mit denen Tacitus den Tuisto bestimmt, paßt auf Ymir nicht ein einziges. 
Eher könnte der Ymir der Snorra-Edda den Eindruck eines Zwitters 
machen. Der ist, obwohl geworden, aber auch nicht aus der E r d e  ge­
worden, sondern aus einer Verbindung des Feucht-Kalten (Wasser) mit 
dem Trocken-Heißen (Feuer). Und wie es mit seiner mythologischen 
Wirklichkeit überhaupt steht, das gedenke ich unten (S. 234 ff.) zu zeigen; 
h i e r  nenne ich nur das Ergebnis: D i e s e r  Ymir ist erst ein Geschöpf 
Snorris, nicht älter als dieser.1 So muß ich denn auch all das für ab­
w egig halten, was Fr. R. Schröder in seinem obengenannten Aufsatz 
aus Ymir gemacht hat (S. 9): den Urmenschen, den Hermaphroditen 
und endlich — ein kühnster Vorstoß Schröders in allgemeinste, aber in 
der Wissenschaft jetzt sehr beliebte religiöse Urgründe — den Vege­
tationsdämon. All das soll Ymir sein. Ich setze Schröders eigene Worte 
hierher: „Der Urmensch — Tuisto, Tveggi, Ymir oder wie er in ändern 
Gegenden geheißen haben mag — umschließt das männliche und weib­
liche Urprinzip, er ist das Urbild aller Fruchtbarkeit im Pflanzen-, Tier- 
und Menschenleben; mit ändern Worten: Der Urmensch, der „Herm­
aphrodit“, ist zugleich der Repräsentant der Vegetation, er ist der Vege­
tationsdämon schlechthin.“ Man vergleiche mit diesen weitgehenden 
Folgerungen nun einmal das, was in der Edda wirklich über Ymir über­
liefert ist! Das aller Schöpf ung vorausliegende Urweltwesen, das große X, 
enthält auch nicht den leisesten Hinweis weder auf Zweigeschlechtig­
keit noch auf einen Vegetationskult, und der Reifriese Ymir wird da­
durch, daß er Kinder hat, noch lange nicht zu einem Vegetationsdämon. 
So soll denn die Festlegung der eddischen Ymirvorstellungen, wie ich 
sie in dieser Arbeit versuche, für die Zukunft derartige Irrwege aus­
schließen. Sie haben bei Schröder sogar zu einem sehr allgemeinen 
Hermaphroditismus geführt, und sie schließen so die Gefahr in sich, 
daß sie innerhalb der Religionsgeschichte sich verhängnisvoll aus wirken. 
Hat doch Schröder selbst (ebenfalls S. 9), von dem Beinamen Tveggi 
ausgehend, sogar den Odin als gelegentlich so aufgefaßtes Mannweib 
hingestellt. W ir müssen daran festhalten: Die Völuspa läßt keine andere

1 Ähnlich ist auch das Urteil Eagen Mogks über Snorris Kosmogonie über­
haupt in seinem Aufsatz „Zur Bewertung der Snorra-Edda als religionsge­
schichtliche und mythologische Quelle des nordgermanischen Heidentums“ 
( =  Ber. üb. d. Verli. d. Sächs. Ak. d. Wiss. 84 [1932], 2. Heft). Er stellt dort 
über die S n o r r a -Kosmogonie fest (S. 17 f .): „Was sich von ihr nicht in den 
Eddaliedern nachweisen läßt . . ., hat keinen mythologischen, geschweige denn 
religionsgeschicbtlichen Wert. Es ist der Dichterphantasie und Kombinations- 
gabe eines Gelehrten des 13. Jahrh. entsprungen.“ Ich unterscheide mich von 
Mogk vielleicht nur dadurch, daß ich auch in der Dichterphantasie und Kom­
binationsgabe des Mannes noch religionsgeschichtlich beachtenswerte Kräfte 
wirksam sehe.



Deutung des Ymir zu, als daß er ein Etwas ist v o r  jeder gegliederten 
Form eines Seins. Er ist bloßer, unterschiedsloser Weltstoff. Alle Ver­
suche, ihn weiter e i n d e u t i g  zu bestimmen, sei es von griechischer 
oder biblischer oder babylonischer oder iranischer Kosmogonie, können 
nicht restlos befriedigen. Man mag ihn auch für belebt halten oder 
nicht, er ist jedenfalls kein Organismus. Die Völuspa überbietet sich ja 
geradezu in Verneinungen:

„Urzeit war es, da Ymir hauste:
nicht war Sand noch See noch Salzwogen,
nicht Erde unten noch oben Himmel,
Gähnung grundlos, doch Gras nirgend.“

Im W a f t h r u d n i r l i e d ,  jenem Frage- und Antwortspiel zwischen 
Odin und dem zauberkundigen Wafthrudnir, begegnet Ymir wieder. 
Aber die Vorstellung von ihm ist nicht mehr ganz dieselbe wie in der 
Völuspa. Denn, obwohl es in demselben Liede von ihm heißt „Aus Ymirs 
Fleisch ward die Erde geschaffen“, so schiebt sich andrerseits ein ganzes 
Geschlecht von Reifriesen vor die Erdzeit. „Vor unzähligen Wintern, 
e h e  d ie  E r d e  g e s c h a f f e n ,  war geboren Bergelmir.“ Aurgelmir, 
Thrudgelmir und Bergelmir aber stellen die Reihe eines „schlimmen 
Geschlechtes“ der Thursen dar. Sie sollen ihrerseits allerdings wieder 
von „Ymirs Stamm“ erwachsen sein. Man mag sich diese Angaben nach 
Belieben zusammenreimen, das Lied selbst bietet weiter keinen Anhalt. 
Aber die Feststellung dieses Widerspruches wird uns wichtig werden 
für das Verständnis der Arbeitsweise Snorris. Das „schlimme Geschlecht“ 
der Thursen andrerseits, „vor unzähligen Wintern“ entstanden, das 
klingt wie eine die Jahrtausende überdauernde, in der Sage festgehaltene 
Erinnerung an das, was wirklich einmal war, an die Eiszeiten, und einer 
mythologischen Phantasie mag es gestattet sein, diese sogar vor die 
Erdzeit zu setzen. Bei dem ältesten der Thursen nun wird das Lebens­
und Erzeugungsproblem aufgeworfen. E r auf jeden Fall e n t s t a n d .  Er 
mag aus „Ymirs Stamm“ geworden sein, aber er kann nicht gleich­
bedeutend sein mit dem Ymir als ungewordenem Weltstoff. Er entstand 
als ein Eistropfen. „Aus den Eliwagar flogen Eistropfen, aus den 
Tropfen ein Thurse wuchs.“ Das wäre also das erste L e b e w e s e n  in 
der Zeit des auftauenden Eises! Seine eigene Entstehung ist noch rein 
mythisch. Aber bei ihm wird das Lebensproblem gestellt. „Sage mir“, 
fragt der wißbegierige Odin „wie zeugte Kinder der kühne Riese, da 
er kein Weib gewann?“, und die Antwort ist, daß unter seinen Armen 
das erste geschlechtsgeschiedene Paar entstanden sei: „Knabe und Maid 
wuchsen dem kühnen Thursen unterm Arm vereint“. So haben wir in 
den Reifriesen die ersten menschenartigen Wesen, früher als Menschen

Ymir 2 3 3



2 3 4 Fr. Börtzler

und selbst als die Götter. Sie stammen aus dem Eise, fast noch das Eis 
selbst, aber in ihnen wird das geschlechtsgebundene Leben. U n d  
z w i s c h e n  Y m i r  u n d  d e m  K o s m o s  s t e h t  d i e  V o r s t e l l u n g  
d e r  u n z ä h l i g e n  W i n t e r .

Die Widersprüche zwischen Völuspa und Wafthrudnirsmal sucht 
nun Snorri, der Verfasser der sogenannten jüngeren Edda, zusammen­
zureimen und baut das, was dort nur skizzenhaft angelegt ist, zu einer 
weitläufigen rationalistischen Schöpfungsgeschichte aus in den ersten 
Abschnitten der Gylfaginning.1 Eine Evangelienharmonie nennt Neckel 
sie einmal in der Einleitung seiner Ausgabe. Und diese Kennzeichnung 
scheint mir auch im allgemeinen das tatsächliche Bestreben Snorris zu 
treffen, sie bedeutet aber andererseits nicht den E r f o l g ,  daß es diesem 
Mythenbearbeiter tatsächlich gelungen wäre, die ganze ihm vorliegende 
eddische Dichtung in Einklang zu bringen. Er selbst hat sogar neue 
Widersprüche gebracht. Für Ymir tat er zunächst offensichtlich ein 
Wesentliches: Er entthronte ihn bewußt aus seiner Rolle als Welterstes, 
indem er ihn als Gewordenes hinstellte (c. 5). Er macht ihn zum Reif­
riesen und zum Anfang des L e b e n d i g e n .  Man darf natürlich fragen, 
wie er dazu kam. Eug. Mogk in seinem schon (S. 232 Anm.) erwähnten 
Aufsatz „Zur Bewertung der Snorra-Edda usw.“ stellt nur die T a t s a c h e  
fest. „Daß schon im Anfang der Zeiten das Urwesen Ymir dagewesen 
sein soll“, sagt er, „paßt Snorri in seine Darstellung nicht“ (S. 13). Ich 
glaube, daß hier verschiedene Gründe für den Mythendeuter Snorri 
maßgebend zusammenwirkten. Nicht der unwesentlichste scheint mir 
der gewesen zu sein, daß er stark beeindruckt war von einer ganz be­
stimmten antiken Weltentstehungserklärung, die ich unten (S. 242) auf­
zeigen werde. Sie war in den Uranfängen dualistisch, und dahinein 
paßte allerdings der Ymir der Völuspa nicht mehr. Aber auch ein äußer­
liches Recht zu seiner Neubestimmung des Ymir dürfte Snorri in seinen 
nordischen Mythen selbst gefunden haben. Ich halte es wenigstens für 
möglich, daß er den Prostriesen H y  m ir  des Hymirliedes mit Ymir 
gleichsetzte. Der gehört aber ganz deutlich nicht bloß einer anderen 
W eltzeit an als der Ymir der Völuspa, sondern er ist auch bereits ein 
ausgesprochenes Lebewesen. Er wird so geschildert: „Der Kränkungs­
stifter kehrte erst spät, | der grimme Hymir, heim von der Jagd; | er 
kam in den Saal, es klirrte das Eis: | gefroren war sein Forst des 
Kinnes“. (Übs. nach Genzmer.) Dieser Ymir ließ sich auch gut zusammen­
bringen mit dem im Wafthrudnirlied als Stammvater der Reifthursen 
genannten Ymir. Jedenfalls ist Snorris Ansatz nun s o : Ymir ist gleich­
bedeutend mit dem Ältesten der Reifriesen, mit Aurgelmir, und er

1 Vgl. „Die jüngere Edda“, übertr. v. G. Neckel u. Fel. Niedner, 1925.



Ymir 2 3 5

spricht es unzweideutig aus (c. 5): „Und es entstand eine Menschen­
gestalt, das ist Ymir, den die Reifriesen Aurgelmir nennen, von dem 
stammen die Geschlechter die Reifriesen“, unter Berufung auf Waf- 
thrudnirsmal und auf eine Stelle der Kurzen Völuspa.1 Ymir ist also 
für Snorri nicht mehr das letzte Sein. Und ganz folgerichtig s t r e i c h t  
er ihn jetzt in der betreffenden Völuspastrophe. Er führt diese wörtlich 
an (c. 4). Sie heißt aber nicht: „Urzeit war es, da Y m i r  h a u s t e “ usw., 
sondern: Urzeit war es, da nichts noch war“ usw. Daraus ergab sich
ihm nun ein ganz neues Weltentstehungsbild: D a s  W e r d e n  Y m i r s  
in d e r  E i s z e i t  un d  das  W e r d e n  d e s  e r s t e n  L e b e n s  steht jetzt 
im Mittelpunkt. Was vorher war, war eben das Nichts. Als Gangleri an 
die Dreieinigkeit die Frage richtet, was Gott denn getrieben habe, ehe 
Himmel und Erde gemacht wurden, da erhält er zur Antwort: „Da war 
er bei den Reifriesen“. 2 Und als derselbe Gangleri demselben dreieinigen 
Gottwesen, dem Hoch, dem Ebenhoch und dem Dritt, die Urfrage stellt: 
„Was war der Anfang? Was gab es vorher?“, da antwortet ihm dieses 
eben mit der g e k ü r z t e n  Völuspastrophe, also mit Weglassung des 
Ymir, und in lauter Negationen. Am Anfang steht eben für Snorri gleich 
hinter der gähnenden Leere das E is  als erstes bestimmtes Sein. Und 
in diese Weltperiode gehört das erste Leben, was Snorri dem Waf- 
thrudnirlied entnimmt: „Aus dem Eliwagar flogen Eistropfen, aus dem 
Tropfen ein Thurse wuchs.“ Das tropfende Eis setzt aber außer dem 
Eis noch ein zweites voraus: Wärme. Und so stellt er denn, offenbar 
unter Anknüpfung an andere mythische Überlieferung3, als Urzustand 
der W elt den Gegensatz von Niflheim und Muspellheim hin und kommt 
so zu einem dualistischen Weltanfang, zu dem Gegensatz von Kälte 
und Wärme und noch tiefer zu dem von Wasser und Feuer. Denn das 
Niflheim oder Nebelheim, das „schon so viele Menschenalter vor Er­
schaffung der Erde“ (c. 4) bestand, wird geschildert als mit einem 
B r u n n e n ,  Hwergelmir, in seiner Mitte auegestattet und mit vielen ihm 
entströmenden F l ü s s e n ,  und das Muspellheim als brennende Lohe, 
„unbetretbar für die, die dort fremd sind und nicht den dortigen Odel-

1 Daß schon der Dichter des Wafthrudnirliedes diese Verquickung von 
Ymir und Aurgelmir vollzogen oder gar in seiner Quelle vorgefunden habe, 
wie Schröder in der genannten Arbeit (S. 7) vermutet — auch Mogk (S. 15) 
ist dieber Meinung —, das halte ich nicht für wahrscheinlich.

2 Mogk bemerkt (S. 13) zu dieser Antwort: „Eine Bemerkung, deren In­
halt andere nonüsche Quellen nicht kennen.“ Das int aber nach meiner Meinung 
auch ganz selbstverständlich, wenn man weiß, woher Snorri diesen ganzen 
Weltentstehungsansatz hat. Die ganze Bemerkung bedeutet auch wahrschein­
lich nichts anderes, als daß Gott in der Gestalt als Feuer oder Hitze n e b e n  
und mit dem Eise zugleich da war.

3 Anders Mogk in seinem Aufsatz S. 14.



2 3 6 Fr. Börtzler

sitzen entstammen“.1 Während also das Wafthrudnirlied nur von den 
aus Eliwagar auffliegenden Eistropfen und von dem aus den Tropfen 
entstehenden Thursen spricht, hat Snorri diese Andeutungen erweitert 
durch die von einem Nifl- und einem Muspellheim und zugleich durch 
die Gegensatzpaare von Wasser und Feuer und von Kälte und Wärme 
und endlich auch — durch die von Weiblich und Männlich. Dem Ymir, 
dem lebendiggewordenen Tropfen, wachsen ja (c. 5) „unter dem linken 
Arm ein Mann und eine Frau“, wofür sich Snorri wieder auf das W af­
thrudnirlied berufen kann. Und Ymir selbst kann als das erste und aus­
gesprochen menschenartige Leben gelten — der in c. 4 genannte Surt, 
„der Landesverteidiger an der Grenze von Muspellheim“, wirkt noch 
mehr elementenhaft — ; in seiner Entstehung ist sozusagen der Punkt 
angegeben, wo sich der Übergang vollzieht von einer naturhaften Ele- 
mentenverbindung zur geschlechtlichen Erzeugung. Sie wird so ge­
schildert (c. 5): „Als der heiße Luftstrom auf den Reif stieß, so daß 
dieser schmolz und herniederträufelte, da wurden durch die Kraft dessen, 
der die Hitze sandte, diese Tropfen lebendig, und es entstand eine 
Menschengestalt, das ist Ymir.“ Es scheint mir nicht zuviel gewagt, 
wenn man auch diese „Kraft dessen, der die Hitze sandte“ und lebendig 
macht, als das Feuer oder die Wärme,, hier als das Männliche ansieht 
und dementsprechend das Wasser oder die Feuchtigkeit als das W eib­
liche (vgl. auch S. 242).

Und nur nebenbei gehe ich ein auf die eigentümliche Rolle, die das 
Muspellheim an dieser Stelle der Snorra-Edda spielt.2 Die Muspel1 söhne 
sind sonst in der Edda schreckliche Gestalten des V e r d e r b e n s ,  und 
der Muspell — ob man ihn nun persönlich auffaßt oder nicht — ist z. B. 
aus dem bayerischen Gedicht „Muspilli“ als ein w e l t z e r s t ö r e n d e s  
Feuer bekannt. Bei Snorri aber scheint der Begriff geradezu umgewertet 
in s  Gut e .  „Die Südseite der W elt“, heißt es in c. 4, „die Muspell heißt; 
die ist hell und hat heiteren Himmel“ und in c. 5: „Wie von Nebelheim 
Kälte und lauter Widriges ausging, so war alles, was in der Nähe von 
Muspell lag, heiß und hell und das Klima . .  . mild wie die windstille 
Himmelshöhe.“ Und diese andere Bewertung ist um so auffallender, weil 
Snorri gerade in demselben Abschnitt die Muspellsöhne auch wieder in 
ihrer entgegengesetzten Rolle erwähnt. Nun, durch seine Kosmogonie 
und durch seine literarische Vorlage — man sehe meine Ausführungen

1 Hier etwa den biblischen Gegensatz von den Wassern und dem Geist 
Gottes darüber als wesentlich hinstellen, das würde ich für ein täuschendes 
Spiel halten. Wenn dieser Dualismus etwas Verwandtes hat, so werde ich unten 
(S. 238) den Grund angeben.

2 Sowohl über das Muspell- wie auch über das Niflheim vergleiche man 
die Ausführungen Mogks (S. 14), die ich aber doch nicht ganz teile.



(S. 242) darüber nach — war Snorri g e z w u n g e n ,  das Feuer oder die 
Wärme als das Lebenerzeugende und damit als das Gute und Göttliche 
einmal anzusetzen und so einen Widerspruch hinzunehmen. Das Auf­
fallende ist dann nur, daß er gerade die Bezeichnung Muspell dafür 
wählte, also einen Namen, der, wie wenigstens Mogk nach A. Olrik be­
hauptet (S. 14) „sonst in der ganzen nordischen Überlieferung“ einen 
„ u n t e r i r d i s c h e n  Dämon“ bezeichne. Ich bin allerdings im Gegensatz 
zu Mogk der Meinung, daß für Snorri die Verbindung von Muspell und 
Feuer g e g e b e n  g e w e s e n  s e i n  m uß. Man sieht aus dieser ganzen 
Stelle aber zugleich auch, welch unzuverlässige Beweisführung es ist, 
wenn z. B. W ill Erich Peuckert in seinem Aufsatz „Germ. Eschato- 
logien“ (ARW 32, H. 1/2, 23), um den m a n i c h ä i s c h e n  Einfluß auf 
die Edda zu erweisen, vorbringt, daß „einzig die mandäisch-manichäische 
W elt“, dem Babylonischen folgend, den Norden als die gute, den Süden 
als die böse Gegend habe, und um die Übereinstimmung mit der Edda 
aufzuweisen, gerade auf Snorri verweist, der mit Muspell die „südliche 
Feuerwelt“ bezeichne. Die ganze moralische Verteilung der Himmels­
richtungen im Sinne Peuckerts ist in der Edda eben n i c h t  gegeben.

Ich habe versucht, die Entstehung von Snorris Weltschöpfungs­
lehre aufzuzeigen, und habe meine Erklärung, abgesehen von einem 
bloßen Hinweis auf eine von außen kommende Anregung, zunächst ein­
mal in rein nordischen Bezirken gehalten. Da ergibt sich denn für 
Snorri ganz deutlich der Versuch, bereits vorhandene eddische Lieder 
und Mythen zu e r k l ä r e n ,  ihre Andeutungen zu einem Zusammenhang 
zu bringen, Widersprüche zu versöhnen und über das Ganze einen 
leichten christlichen Schimmer zu verbreiten.1 Unverkennbar ist dabei 
besonders stark herausgekommen die Gegenüberstellung von Muspell- 
heim und Niflheim mit einer ganzen Anzahl von Gegensatzpaaren, die 
ich wegen ihrer W ichtigkeit für die folgende Untersuchung hier noch­
mals zusammenstelle: Wasser und Feuer, Kälte und Wärme, Widrig 
und Angenehm, Weiblich und Männlich. Und besonders bedeutungsvoll 
wird dieser Gegensatz noch dadurch, daß aus ihm das erste Leben im 
eigentlichen Sinne entsteht, die erste „Menschengestalt“, der Ymir. Die 
Betonung gerade dieses Schöpfungsvorganges hat Snorri äußerlich ganz 
c h r i s t l i c h  begründet, aber auch nur äußerlich. Im Abschnitt 3 läßt 
er den „Dritt“, das eine Stück der göttlichen Dreieinigkeit, es aus­
sprechen: „Doch sein“ (d. h. Allvaters) „größtes Werk ist, daß er den 
Menschen machte.“ So hat denn aus dem ganzen Vorgang der W elt-

1 Da ist eine Auffassung, wie sie etwa auch A. Heusler vertritt (in RGG* 
unter „Edda“), wenn er so feststellt: „Er will Überliefertes ordnen und er­
klären“; und auch seine Beurteilung des Christlichen ist ähnlich: „Die christ­
lichen Pinselstriche heben sich leicht ab.“

Ymir 2 3 7



2 3 8 Fr. Börtzler

werdung seine Teilnahme am meisten erregt das Werden des ersten 
Lebens, und den Urbegriff der Edda, den Namen Ymir, hat er auf d i e s e s  
übertragen.

Ich bin überzeugt, daß die nordisch-mythisch eingestellte Erklärung, 
wie ich sie im bisherigen gegeben habe, für das Zustandekommen der 
merkwürdigen Ymirkosmogonie des Snorri nicht entbehrt werden kann, 
daß man andernfalls dem Manne nicht gerecht wird. Ich habe zwar 
schon auf eine meines Erachtens entscheidende, von außen kommende 
Anregung hingewiesen (S. 235),  aber man könnte zu r N o t  auch ohne 
sie auskommen, so stark ist alles in nordische Vorstellungen getaucht, 
und ich verstehe es, falls man nur den Begriff „Gläubigkeit“ nicht zu 
eng nimmt, wenn A. Heusler (an der in der Anm. S. 237 genannten Stelle) 
seine Meinung über diesen Teil der Snorra-Edda so zusammenfaßt: „Der 
Hauptteil gibt sich als Sprachrohr heidnischer Gläubigkeit.“ Wenn ich 
trotzdem im folgenden nach der von mir angewandten nordischen Er­
klärung eine und zwar ganz bestimmte fremde Beeinflussung nachweise, 
so ist das kein Widerspruch. Es liegt hier eben ein ganz eigenartiges 
Verhältnis von Fremdem und Bodenständigem vor, das man an diesem 
Beispiel nun einmal zu beobachten gut Gelegenheit hat. Die Suche nach 
fremden Quellen für die Edda überhaupt und besonders auch für die 
Snorra-Edda ist ja nichts Neues. Sie ist nach den verschiedensten 
Richtungen betrieben worden, nur daß ein b e s t i m m t e r  Zugriff nicht 
recht gelingen wollte.

Elard Hugo Meyer, ein Hauptvertreter der historischen Erklärungs­
art, wollte in Snorris Ymirdeutung eine Vereinigung von christlichen 
und platonischen Gedanken sehen. Er sagt in seinem Werk „Die Eddische 
Kosmogonie“ (1891) 83: „Also vereinigt sich in diesem Sohöpfungs- 
werke nicht nur die antike Chaos- und Element entheorie mit dem Abyssus- 
gedanken der Genesis, sondern auch die in jenes eingreifende ,virtus 
opificis4 Platos mit der belebenden Kraft des hitzespendenden Heiligen 
Geistes der christlichen Theologie. Aus der in der christlichen Theologie 
vorgenommenen Mischung dieser beiden Lehren ist Snorris Geschichte 
von Ymirs Geburt hervorgegangen.“ In dieser Bestimmung ist Richtiges 
enthalten, aber sie genügt trotzdem nicht und entspricht nicht dem 
wahren Sachverhalt. Sie ist vor allem schon v i e l  zu a l l g e m e i n  ge­
halten. Die Verbindung mit Plato und der christlichen Theologie ist 
viel einfacher zu erklären, als Meyer es sich denkt. Ich werde eine ganz 
bestimmte Quelle und Stelle nachweisen. Sodann aber erwecken Meyers 
W orte auch leicht eine f a l s c h e  Vorstellung deswegen, weil sie die 
nordische Umsetzung der christlich-antiken Vorstellungen nicht würdigen, 
den nordisch-mythischen Gehalt. Der aus den Elivagar auffliegende Eis­
tropfen, aus dem dann ein Thurse wird, und der Riese Ymir als der



Ymir 2 3 9

Stammvater der Reif riesen haben von Hause aus mit Platos Urmaterie 
sicher nichts zu tun. Denn es ist auch nicht so, wie Meyer, seine Auf­
fassung zuspitzend sagt (S. 85),  daß „der böse n e b e n  G o t t  b e ­
s t e h e n d e  Y m i r . . .  die böse n e b e n  G o t t  b e s t e h e n d e  Materie 
der christlich-platonischen Kosmogonie“ ist. Darin liegt doch eine Ver­
kennung von Snorris ganzem Denken und seiner ganzen Einstellung 
vor. Ymir ist für diesen gar nicht die Urmaterie. Wozu hätte er es sonst 
nötig gehabt, ihn als Urwesen aus der Völuspa erst zu entfernen? Ymir 
ist vielmehr das erste Lebewesen. Und es liegt auch kein Platonismus 
in d e r  Form zugrunde, daß Gott und die Materie gegenübergestellt 
werden, sondern — und das ist eher stoisch — die Urgründe sind z w e i  
Materien, bei Snorri als Niflheim und Muspellheim bezeichnet, philo­
sophisch ausgedrückt Wasser und Feuer, wovon das letztere seine Gött­
lichkeit mehr in seiner m ä n n l i c h e n  K r a f t  beweist. Im übrigen ist 
auch in der Entstehung der Lebewesen alles anders als in der Bibel 
dargestellt. Wenn Snorri die weitere Vermehrung des Urlebens so er­
zählt (c. 5): „Es wird erzählt, daß er im Schlaf anfing zu schwitzen 
(der Urriese), und da wuchsen ihm unter dem linken Arm ein Mann 
und eine Frau, und sein eines Bein bekam einen Sohn mit dem anderen“, 
so hat er zunächst eine g e r m a n i s c h e  Vorlage im Wafthrudnirlied: 
„Knabe und Maid wuchsen dem kühnen Thursen | unter dem Arm ver­
eint: | der Fuß mit dem Fuß des Vielweisen zeugte | den sechsköpfigen 
Sohn.“ 1 Mir will es scheinen, daß bei dem Erklärer, d. h. bei Snorri, 
hier weniger christliche oder sonstwo hergeholte Vorstellungen mit­
spielten als Gedanken an die natürliche Wirklichkeit der Eiszeiten. Ob 
er das im Wafthrudnirlied ja n i c h t  erwähnte Moment des Schlafes 
aus der Bibel entnahm (1. Mos. 2, 2l), weiß ich nicht, ob er es gar aus 
dem Iranischen holte, wie Fr. R. Schröder will („Altgerm. Kulturpro­
bleme“, 1929, S. 131 u. ebenso „Germ. Schöpfungsmythen“ I, S. 1 5 ff.)2, 
ist mir noch zweifelhafter.

In meist anderer Richtung als Elard Hugo Meyer sucht Franz Rolf 
Schröder die Quellen der Edda. Er gehört zu einer Gruppe von Ge­
lehrten, die an starke i r a n i s c h e  Beeinflussung glauben. Meist steht 
bei ihnen R. Reitzenstein im Hintergrund. Von vornherein verdächtig 
erscheint mir dabei die große zeitliche Verschiedenheit, in der diese

1 Fr. R. Schröder will („Germ. Schöpfungsmythen u I, 7) diese Angaben 
auseinandertrennen in „zwei verschiedene Überlieferungen“. Der sechshäuptige 
Sohn soll zum Urriesen Aurgelmir und dessen Sippe gehören, das Zwillings­
paar, Knabe und Mädchen, aber zum ändern Urriesen, zu dem „Zwitter“ Ymir. 
Das ist aber Künstelei.

2 Man vgl. auch R. Reitzenstein u. H. Schaeder, Stud. z. ant. Synkretism. 
aus Ir. u. Griechenl., 1926, 219.

Archiv für Religionswissenschaft XXXIII. 3/4 16



2 4 0 Fr. Börtzler

Beeinflussung erfolgt sein soll; die Spanne reicht sozusagen von der 
Urzeit bis in die Wikingerzeit. Ich habe erst kürzlich in einer Be­
sprechung in der „Niederd. Zeitschr. f. Volksk.“ (13, H. 3/4, 1 7 9 ff.) 
gegen einen solchen Versuch Will-Erich Peuckerts (ARW. 32, H. 1/2:  
„Germ. Eschatologien“) Stellung genommen.1 Er lief darauf hinaus, eine 
manichäisch-mandäische Überlieferung von Weltuntergangsvorstellungen 
in der Edda, speziell in der Völuspa und vor allem in der sogenannten 
Kleinen Völuspa, als nach wirkend zu erweisen. Franz Rolf Schröder hat 
in den nun auch schon mehrmals hier erwähnten Schriften, in seinem 
Buch „Altgermanische Kulturprobleme“, 1929,  und nicht wesentlich 
anders auch in seinen beiden Aufsätzen „Germanische Schöpfungs­
mythen“, I u. II ( =  „Germ.-Rom. Monatsschr.“ 19, 1931) gerade auch 
für unsern Ymir die iranische Herkunft behauptet. Im erstgenannten 
Buch erklärt er (S. 131) mit aller Bestimmtheit: „Ymir, der zweifellos 
aus persischer Quelle geflossen ist“, bezeugt „die Existenz eines gleichen 
Mythus im Iran, nur, daß wir ihn nicht mehr nachweisen können“. Ich 
will zwar nicht behaupten, daß zwischen iranischen und nordgermanischen 
religiösen Vorstellungen keine besonderen Beziehungen bestehen — von 
Einzelheiten ganz abgesehen, verdient vor allen der so stark hervor­
tretende Dualismus Beachtung —; ich sage nur, daß die Art der Zu­
sammenhänge noch wenig geklärt ist und daß nach meiner Ansicht 
die bisherigen Methoden der Untersuchung mehr verwirrend als auf­
klärend gewirkt haben. W ie Schröder in einem iranistischen Übereifer 
befangen ist, mag man schon daraus ersehen, daß er es für richtig hält, 
für die bei Snorri so naiv eingeführte göttliche Dreieinigkeit (c. 2) — 
es sind dort drei Männer in „drei Hochsitzen übereinander“ ; der eine 
heißt Hoch, der andere Ebenhoch und der oberste Dritt — das so nahe 
liegende christliche Vorbild abzulehnen und für diese „nordische Tri­
nität“ (so „Germ. Schöpfungsmythen“ I, 1) lieber auf den dreigestalteten 
Mithras, den Mi&gccg TQinkaöiog, zu verweisen. Und das, obwohl doch 
bekanntermaßen die mittelalterliche c h r i s t l i c h e  Kunst die Dreieinig­
keit oft so , d. h. übereinander, dargestellt hat, wie man das z. B. in 
Dürers „Allerheiligenbild“ von 1511 sehen kann: Am Kreuz Christus, 
dicht darüber der Kopf von Gottvater und ganz oben, als Taube, der 
Heilige Geist.2 Für Schröder aber ist beweiskräftiger („Altg. Kulturpr.“ 
120) jenes Bild im Dieburger Mithräum, wo aus einem Stamm drei 
gleiche Mithrasköpfe heraus wachsen, während Snorris Angaben von

1 S. dazu auch Fr. Pfister, Deutsches Volkstum in Glauben und Aber­
glauben 1936, 122 ff.

2 Das bei Mogk „Zur Bew. d. Snorra-Edda“ usw. zu S. 12 aus dem cod. 
Ups. wiedergegebene Bild scheint mir eine bloße Illustration der Snorra-Szene 
zu sein.



Ymir 2 4 1

eisern Hoch, Ebenhoch und Dritt als Oberstem hier kaum einen Rück­
halt haben. Und weil „die Mithrasreligion . . .  die Trinitätslehre bereits 
früher als das Christentum durchgeführt“ habe, deswegen will er noch 
für das 13. nachchristliche Jahrhundert lieber mithrischen Einfluß an­
nehmen.

Nicht bloß der Ymir der Völuspa, auch der Ymir des Snorri stammt 
nach Schröder aus dem Osten. Er spricht es („Altg. Kulturpr.“ 134) 
klipp und klar aus, „daß wir es hier tatsächlich mit einem chaldäisch- 
persischen System zu tun haben“; und etwas vorsichtiger in „Germ. 
Schöpfungsm.“ I 3: „Es dürfte manches dafür sprechen, daß die Heimat 
dieser Lehre im Iran zu suchen ist.“ Er geht aus von dem in Snorris 
Ymirdeutung so stark hervortretenden Dualismus. Der W eg seiner Be­
weisführung führt dann über eine schon von Reitzenstein („Stud. z. ant. 
Synkr.“ 112 ff.) behandelte arabische Schrift des 8. nachchr. Jahrhun­
derts zurück zu einer an sich verlorenen Awesta-Schrift, dem Dämdäd- 
Nask, deren Entstehung von Albr. Goetze aber in die Zeit vor Plato 
festgesetzt wurde. Das einschlägige Stück der arabischen Schrift, das 
also seinerseits in letzter Linie wieder auf den Dämdäd-Nask zurück­
gehen soll, behauptet die Übereinstimmung zwischen Makro- und Mikro­
kosmos und stellt als Grundgesetz der beiden Welten auf: „Das Wirkende 
( to  tcoiovv) sei die Bewegung, die Bewegung sei die Wärme und das 
sei die Männlichkeit, und die Wirkung (to  naG ypv) sei die Ruhe, die 
Kälte, die Weiblichkeit, und aus diesem Männlichen und Weiblichen, 
Kalten und Warmen entständen die vier Grundelemente.“ 1 Diese Gegen­
überstellung erinnert in der Tat an den Ymir-Dualismus bei Snorri, 
den ich selbst noch schärfer als Schröder aufgezeigt habe. Zwar fehlt 
in der Gegensatztabelle des arabischen Schriftstellers gerade das Paar, 
von dem ic h  bei Ymir ausging: Feucht-Warm. Daß aber ursprünglich 
auch das Feuchte in die Liste gehörte, beweist das bei Reitzenstein 
angefügte Aristoxenoszitat: „züoöcoQog de o ’EgEtQievg x a i 'Agiaxo^svog o 
fiovGixog cpaöi TTQog Zccpaxav xov X aX da iov  ilrjlv'd'svcci ü v& a yo Q a v ' to v  de 
ix& eß& ai avTO) övo e lv a i a n  aq'fjfig T0̂ ? o vß iv  a lr ia , n a x ig a  x a i (irjXEQa' x a l  
naxigcc fiev  gccog, (ir]T£Qcc de 6x 0x0g, xov ch (pcoxog fiigt) &eq(i6v, ^rjQÖv, x o v -  
<pov, xa yy , xov ö l 6xoxovg ipv%()6v, v y g ov, ßccgv, |SqccSv' i x  6s xovxoav n a v xa  
xov xoGpov GvvsGxavcci ix  &r}\ELag x a l aQQEVog.“

Diese so stramm aufgebaute Zusammenstellung von Gegensätzen 
stammt aber nach meiner festen Überzeugung nicht aus dem Dämdäd- 
Nask. Sie selbst ist griechisch, und zwar speziell pythagoreisch-aristo­
telisch, trotz der Verweisung des Aristoxenos auf den Chaldäer Zaratas. 
Ihre vorpythagoreische Herkunft, das mag eine Frage für sich sein.

1 Ich gebe die Übersetzung nach Schröder, der sich seinerseits wieder an 
Reitzenstein 116 hält.

16*



Wenn wir aber im 13. Jahrh. n. Chr. diese Liste oder wenigstens noch 
ihre Umrisse auf Island finden, dann haben wir keinen Anlaß, auf eine 
verlorene Awesta-Schrift zurückzugreifen.

Das sage ich mit um so größerer Bestimmtheit, weil ich glaube, 
zeigen zu können, daß, falls überhaupt für Snorris Ymirdeutung eine 
fremde Beeinflussung in Frage kommt, diese ganz eindeutig festzustellen 
ist und zwar eine solche, daß die angebliche iranische daneben ganz ver­
schwindet. Es ist eine Stelle bei einem lateinisch-christlichen Schrift­
steller: L a c  t a n z  „divinae institutiones“ II, c. 9, § 15 ff. Da steht 
folgende Kosmogonie: „Die W elt beruht letzten Endes auf zwei ent­
gegengesetzten Prinzipien, auf Wärme und Feuchtigkeit, die die Gott­
heit in wunderbarer Weise, um alles zu erhalten und hervorzubringen, 
erdacht hat“. Und gleich im nächsten Satze wird der Begriff der Feuchtig­
keit durch den der K ä l t e  ergänzt; denn es wird gesagt: Da in Wärme 
und Feuer die „virtus“ Gottes lebe, so hätten, wenn nicht die „materia“ 
von K ä l t e  u n d  F e u c h t i g k e i t  die Glut und Gewalt jener ersten 
Macht gemäßigt hätte, n i c h t s  e n t s t e h e n u n d n i c h t s  Z u s a m m e n ­
h a l t e n  k ö n n e n ,  o h n e  s o f o r t  zu v e r b r e n n e n  u n d  u n t e r z u ­
g e h e n .  Ich halte es hier für nicht ausgeschlossen, daß in dem Gegen­
satz von virtus und materia ein vielleicht nur halbbewußtes und an sich 
natürlich unberechtigtes etymologisches Spiel „Männlichkeit — Mütter­
lichkeit“ vorliegt. Auf jeden Fall aber denke ich bei den hervorgehobenen 
Worten des Lactanz an die so merkwürdigen des Snorri: „Doch zu 
allererst gab es auf der Südseite die Welt, die Muspell heißt; die ist 
hell und hat heiteren Himmel, die ganze Gegend loht und brennt u n d  
i s t  u n b e t r e t b a r  f ür  d i e ,  d i e  d o r t  f r e m d  s i n d  u n d n i c h t d e n  
d o r t i g e n  O d e l s i t z e n  e n t s t a m m e n . “ Das ist die Art, wie Snorri 
„umkostümiert“, und als Beispiel dafür sehr lehrreich. Und ich denke 
auch bei den Worten des Lactanz von der „ K r a f t  G o t t e s  in d e r  
W ä r m e  u n d  im F e u e r “ („virtus dei in calore et igni“) an die Snorris 
v o n  d e r  „ K r a f t  d e s s e n ,  d e r  d i e  H i t z e  s a n d t e “. Und wir würden 
von Lactanz aus tatsächlich leicht verstehen, warum er den eddischen 
Dämon Muspell — der dann allerdings Beziehung zum Feuer gehabt 
haben muß — hier so naiv ins Göttliche umstilisierte. Lactanz aber fährt 
fort mit einem Hinweis auf Philosophen und Dichter, nach denen die 
W elt auf einer ,,z wieträchtigen Einheit“ beruhe. Heraklit, der die W elt 
aus Feuer entstehen lassen wollte, sei ebenso im Irrtum befangen ge­
wesen wie sein Gegenpart Thaies mit seiner Lehre vom Wasser als 
Urstoff. Jeder habe etwas Richtiges gesehen, aber keiner die ganze 
Wahrheit. Denn die M i s c h u n g ,  nicht gerade von Wasser und Feuer, 
aber von Feuchtigkeit und Wärme, sei d e r  Q u e l l  d e s  L e b e n s .  Und 
hier verweist er auf die bekannte Ovidstelle (Met. I, 430ff.) „. . . vapor

2 4 2  ^r- Börtzler



umidus omnes res creat et discors concordia f e t i b u s  a p t a  est.“ Und 
er fügt hinzu, das eine sei gleichsam ein männliches Element, das andere 
ein weibliches, das eine aktiv, das andere passiv. Die Ausführung geht 
dann noch weiter. Vor allem wird noch auf die Verwendung von Wasser 
und Feuer in römischen Hochzeitssitten verwiesen, was eine Erinnerung 
an den Ursprung alles Lebens sei. Und ich denke hierbei an Snorris 
Worte (c. 5): „Und als der heiße Luftstrom auf den Reif stieß, so daß 
dieser schmolz und niederträufelte, da w u r d e n  d u r c h  d i e  K r a f t  
d e s s e n ,  d e r  d i e  H i t z e  s a n d t e ,  d i e s e T r o p f e n  l e b e n d i g ,  und  
es  e n t s t a n d  e i n e  M e n s c h e n g e s t a l t ,  das  i s t  Y m i r . “

Diese Lactanzkosmogonie ist es, die als Anregung für Snorris Ymir- 
kosmogonie meiner Meinung nach allein in Frage kommt. Sie ist wie 
diese eine ausgesprochene L e b e n s k o s m o g o n i e .  Sie ist aber ihrem 
Wesen nach nicht orientalisch, sondern von reinstem griechischem Geist, 
allerdings ein spätes Erzeugnis, in dem sich fast sämtliche großen 
griechischen Weltanschauungen mischen: Ganz deutlich treten hervor 
Heraklit und Thaies, dazu sind erkennbar Plato, Pythagoras, Aristoteles
— und endlich die Stoa. Ich habe ihre Herkunft in einer früheren Arbeit 
einmal untersucht („Zu den ant. Chaoskosmogonien“ im AR W. 28, H. 3/4, 
26 0 ff.). Ich habe sie damals eingereiht in die Gruppe der C h a o s ­
kosmogonien und als zugehörig betrachtet zu einer Untergruppe, bei 
der das Chaos als ein confusum gedeutet wurde, mit etymologischer 
Herleitung des Wortes von yEiGdai resp. Gvy%ELOd'ai. Und ich habe an­
genommen, daß schon Ovid sie kennt, ln letzter Linie halte ich sie für 
stoisch: Der vapor umidus ist der Urzustand der Welt, worin zugleich 
Gott und Materie schon eine Einheit bilden. Bei Lactanz ist sie etwas 
christlich aufgemacht: die Gottheit wird noch einmal eigens überge­
ordnet, sie hat die beiden bisher letzten Wesenheiten „in wunderbarer 
W eise erdacht“. Bei Snorri endlich ist sie in nordisches Naturempfinden 
einbezogen.

Ich stelle noch einmal die Frage: Ist es denn überhaupt nötig, sie 
für Snorri anzunehmen, kommt man nicht ohne sie aus? Und ich ant­
worte: Wenn es auch nicht unbedingt ausgeschlossen erscheint, daß ein 
phantasiereicher Kopf aus nordisch-mythischen Bestandteilen allein ge­
rade diese Ymirdeutung gewonnen hätte, so ändert sich das Urteil doch, 
nachdem eine Kosmogonie von so überraschender Ähnlichkeit auftritt. 
Man hat dann das Recht, eine Berührung mit ihr anzunehmen, falls 
nicht etwa ihre Kenntnis aus äußeren Gründen bei dem nordischen Er­
klärer a u s g e s c h l o s s e n  ist.

Nun ist Snorris Bildung und Arbeitsweise gerade ein wenig gelöstes 
Problem. Saemund Siegfusson, der Priester, der angebliche Verfasser 
der Liederedda, hatte — ich stütze mich da zunächst auf G. Neckel

Ymir 2 4 3



(„D. jüngere Edda“ 10) — in Paris studiert. Für ih n  wäre eine Be­
kanntschaft mit den „göttlichen Unterweisungen“ des Lactanz nicht 
bloß denkbar, sondern beinahe selbstverständlich. Bei Snorri Sturluson 
ist die Sachlage etwas schwieriger, wreil unklarer. Über dessen Latein­
kenntnisse urteilt Neckel im „Reall. d. Germ. Altk.“ (von Joh. Hoops, 
4., 1918/19) so: „Ob er mehr Latein verstanden hat als ein paar 
Brocken, ist fraglich“ (S. 196). In der Einleitung zu seiner „jüngeren 
Edda“ (1925,  11) drückt derselbe Verfasser sich etwas gewundener 
aus: „So hat denn auch noch niemand lateinische Vorbilder hinter ihr“ 
(Snorras Edda) „vermutet. Dies beruht nicht darauf, daß es solche Vor­
bilder in keinem Sinne gegeben hat, sondern darauf, daß das sichere 
isländische Sprach- und Stilgefühl den Mustern keine merkbare Ein­
wirkung hat verstatten wollen.“ Mogk seinerseits in seiner Abhandlung 
„Zur Bewertung der Snorra-Edda als religionsgeschichtliche und mytho­
logische Quelle des nordgermanischen Heidentums“ (1932; s. S. 232 Anm.) 
bestimmt (S. 18) den Snorri als einen „Gelehrten . . ., der in der pro­
fanen und gelehrten Literatur seiner Heimat zu Hause war“, und von 
dieser isländischen Heimat behauptet er (S. 3), „daß die abend­
ländische Literatur, namentlich die scholastische, in reicher Fülle“ dahin 
„gekommen“ sei. Und ich meine so: Ob Snorri Latein oder gar viel 
Latein kannte, ist schließlich, für unseren Fall wenigstens, nicht von 
ausschlaggebender Bedeutung. Denn auch, wenn er nicht selbst Latein 
verstanden hat, so ist doch sicher die Möglichkeit, ja Wahrscheinlich­
keit nicht ausgeschlossen, daß er, der in unmittelbarer Beziehung zu 
Sämunds Familie und Sämunds Tradition Stehende, eine Stelle aus 
einem kirchlich philosophischen Schriftsteller auch durch eine Über­
setzung oder einen Übersetzer kennen gelernt haben kann.

W i e er sie nun aber benutzt, das ist für uns das W ichtige: Er liest 
die Lactanzstelle von der Entstehung des Lebens, von einer Urzeugung, 
aus Wasser und Feuer bzw. ans Feuchtigkeit und Wärme. Und in seiner 
mit germanisch mythologischen Vorstellungen und zugleich mit ger­
manischem urtümlichem Naturgefühl erfüllten Seele ersteht sofort die 
Erinnerung an jene Verse des Wafthrudnirliedes, wo der erste Thurse, 
der Urriese, aus den aus Eliwagar fliegenden Eistropfen erwächst. Auf 
d i e s e n  Anfang der Welt, auf dieses erste Lebendige, christlich gesagt, 
auf das sechste Tagewerk Gottes, stellt sich nun sein kosmogonisches 
Denken ein, entsprechend dem Lactanz, wo ja auch diese Quellen des 
Lebens, das Feuchtkalte und das Warme, das U rs  e in  darstellen. Auf 
d i e s e n  Vorgang überträgt er den Urbegriff der Völuspa, den Ymir. 
Aus seinem lateinischen Schriftsteller entnahm er nur ein abstraktes, 
begriffliches Schema. Aber es offenbarte ihm in seinem weitgreifenden 
Dualismus einen Sinnzusammenhang mit den Reifriesen der nordischen

2 4 4  Fr. Börtzler



Ymir 2 4 5

Vorstellung, den Vorgängern von Göttern und Menschen. Soweit wir 
da von einer „Quellenbenutzung“ sprechen wollen, ist sie so ganz anders, 
als wie wir heute das W ort gewöhnlich gebrauchen. Es ist nur eine 
Anregung, auf Grund deren er nun, unter Festhaltung seiner nordischen 
Vorstellungen und Namen, seines Ymir, seines Muspellheim, seines Nifl­
heim, seines Hvergelmir, seiner Eliwagar usw. diese zu einem allerdings 
neuen Sinn verbindet. Das Aufgenommene benutzt er ganz als freies 
Eigentum, er überträgt es ganz in nordische Anschauung und Phantasie, 
kurz, in die nordische Welt. Das ist mehr als eine bloße Umkostümierung. 
Der ursprüngliche Naturgehalt seiner Mythen, z. B. die Vorstellung von 
den unzähligen Wintern der W eltzeit und von dem gewaltigen Kampf, 
nicht der philosophischen Elemente, sondern der tatsächlichen Natur­
mächte, das alles lebt auch in seinen Neudeutungen. Von einer „Nach­
äffung der Dreieinigkeit und anderer christlichen Wahrheiten, wie z. B. 
der Weltschöpfung“ zu sprechen, wie Neckel es tut („Reall. d. germ. 
Altk.“, 196), halte ich für ein zu hartes Urteil. Aber Neudeutungen 
sind seine Aufstellungen.

Ich stelle zum Schluß die Ergebnisse meiner Arbeit noch einmal 
übersichtlich zusammen. Ich habe 1. gezeigt, was hinter der Ymirdeutung 
der Snorra-Edda steckt und wie sie zustande gekommen ist. Ich habe 
diesen Snorri-Ymir scharf abgesetzt von dem Ymir der Völuspa und 
dadurch verhüten wollen, daß in Zukunft wieder durch die Vermischung 
der beiden falsche religionsgeschichtliche Schlüsse gezogen werden. Ich 
habe 2. von diesen falschen Schlüssen namentlich die ganz abgewiesen, 
die aus dem Snorri-Ymir religiöse Urvorstellungen von einem Urzwitter 
und einem Fruchtbarkeitsdämon machen wollen, und ebenso die, die eine 
aus der Fremde geholte Vorstellung von dem Urmenschen etwa des 
Manichäismus hier wirksam sehen wollen. Ich habe 3. die Benutzung 
des Lactanz und zwar die einer ganz bestimmten Stelle daraus nach­
gewiesen und durch diesen bestimmten Nachweis das weitschweifige 
Suchen nach allen möglichen Richtungen hin verhindern wollen. Ich 
habe mich mit Absicht beschränkt auf eine einzige Sache, auf den Ymir, 
und weiß, daß für viele,andere Dinge die Lösung noch offen bleibt. 
Ich hoffe aber, daß ich in der Beschränkung auf Snorris Ymirdeutung 
doch einen, wenn auch bescheidenen Beitrag geliefert habe zu der Auf­
gabe, die Jan de Vries in seiner „Altgerm. Religionsgesch.“ (1 [1935] 
40) so hingestellt hat, „den Zusammenhang der Eddalieder untereinander 
und ihre Beziehungen zu etwaigen außergermanischen Literaturpro­
dukten festzustellen, ist eine ebenso notwendige Voraussetzung für die 
religionsgeschichtliche Forschung wie die Beantwortung der Frage, auf 
w elcher Grundlage Snorri seine systematische Darstellung der heidnischen 
Mythologie zusammengestellt hat“.



LEGENDEN VOM TOD DER GOTTESVERÄCHTER
VON WILHELM NESTLE  IN STUTTGART-DEGERLOCH

/ ? ' /  p ä x s a 9 a i  n Qu? t u  9 tX o v ,  u i i '  in t - .

Eur. Mel. desm. Fr. 491.

Unter den Werken des Lactantius ist uns die Schrift des L. Caecilius 
„De mortibus persecutorum“ erhalten, deren Verfasser1 es sich zur Auf­
gabe macht, von den Anfängen des Christentums an bis auf seine Zeit 
die Todesarten der Verfolger der Kirche zu schildern, durch die sie 
Gott als Feinde seines Reiches bestraft hat scro id quidem, sed graviter 
d  digne ( l ,  5). Er führt dies von Nero bis auf Maximinus Daja (305— 313) 
durch und faßt das Ergebnis seines geschichtlichen Rückblicks in die 
Worte: Hoc modo Deus universos persecutores nominis sui debellavit, ut 
eorum nec stirps nec radix ulJa remanerct (50, l) .  W ie man sieht, handelt 
es sich um einen besonderen Typus sowohl des menschlichen Frevels 
als auch der sich gegen diesen auswirkenden göttlichen Macht und Ge­
rechtigkeit. Das Besondere besteht darin, daß sich der Mensch bewußt 
und absichtlich dem offenbaren Wollen und Wirken der Gottheit ent­
gegenstemmt, sich mit ihrer Macht zu messen und sich so gewisser­
maßen selbst an ihre Stelle zu setzen sucht. Dadurch wird er zu ihrem 
erklärten Feind, zum &£0[id%0g. Dementsprechend ist auch die Strafe, die 
ihn trifft, eine besondere: ein gewaltsamer Tod etwa durch Ermordung 
oder mit gesteigerten Schmerzen verbunden, unter Umständen auch mit 
äußerer Demütigung, oder herbeigeführt durch eine ungewöhnliche, in 
abschreckenden Formen verlaufende Krankheit, endlich durch Ausrottung 
seines Geschlechts. Ob diese Strafe sogleich nach der frevelhaften Tat 
oder erst nach geraumer Zeit erfolgt, tut nichts zur Sache; das Aus­
schlaggebende ist, daß sie sicher eintrifft, und zwar noch im diesseitigen 
Leben, nicht etwa erst nach dem Tode. Es liegt auf der Hand, wie nahe 
sich diese Gedankengänge mit der Schrift des Plutarch FIeqI t&v ßga- 
öicog vTCo rov fteiov rifuoQovfiivmv berühren, deren Idee ja auch in den 
oben zitierten Worten (sero id quidem) anklingt. Die Vermutung, daß 
außer diesem Gesichtspunkt zweiter Ordnung auch der vorhin entwickelte

1 Die Frage nach der Verfasserschaft des Lactantius, von der J. Burckhardt 
sich später überzeugte (Die Zeit Konstantins d. Gr.* 1898, 41,4) kann hier nicht 
erörtert werden.



Grundgedanke der lateinischen Schrift nur aus dem Heidnischen ins 
Christliche übertragen sei, drängt sich daher auf. Sie wird für bewiesen 
gelten können, wenn sich auch in der Antike der Glaube nachweisen 
läßt, daß Menschen, die sich in besonderem Sinn als Verächter und 
Feinde der Götter betätigten, von diesen auch durch eine besonders auf­
fallende Todesart bestraft wurden. Dieser Beweis soll hier erbracht und 
außerdem gezeigt werden, daß diese Todesarten und Strafen z. T. den 
von dem christlichen Verfasser erwähnten, ähnlich sind und daß sicht­
bare Verbindungslinien von der antiken zur christlichen Literatur dieser 
Art hinüberführen.

1. DIE MYTHISCHE VORSTUFE DES 0EOMAXOI

Schon der Mythus kennt eine ganze Reihe von Persönlichkeiten, die 
sich durch ihren Trotz und ihre Überhebung als &to(.ia%oi erweisen. Bei 
Homer zwar erscheint es fast als eine Auszeichnung der kühnsten Hel­
den, wie des Diomedes, wenn sie der Dichter den unmittelbaren Kampf 
mit Schwert und Lanze gegen Götter, wie Ares und Aphrodite auf­
nehmen läßt1; aber es klingt demgegenüber fast wie eine Warnung des 
von dem Bewußtsein der Hinfälligkeit und Vergänglichkeit der Men­
schen erfüllten Dichters des Z, wenn er den Lykier Glaukos, ehe er den 
Kampf mit Diomedes beginnt, vorher sich vergewissern läßt, ob er nicht 
etwa einen Gott vor sich habe; denn

o ix  a v  k'ycoye &sohSiv inovqavio iß t. ncc%ol(ir]v.2 
Bei ändern, die sich eines besonders schweren Frevels gegen eine Gott­
heit schuldig gemacht hatten und die in der Odyssee als „Büßer“ in die 
Unterwelt versetzt sind, wie Tantalos, Tityos und Sisyphos, scheint ihre 
Bestrafung ursprünglich in der Oberwelt gedacht gewesen zu sein, wurde 
doch auch Ixion, der, auf ein Rad gespannt, durch den Luftraum ge­
wirbelt wurde, in späterer Sage den Hadesbewohnern zugesellt. Von Tan­
talos wissen wir, daß der Ort seiner Strafe ursprünglich der Sipylos war, 
wo ein über seinem Haupte schwebender Felsblock jeden Augenblick 
auf ihn herabzustürzen drohte.3 Doch scheiden diese Frevler aus unserer 
Betrachtung aus, da sie zwar für ihre Verbrechen außergewöhnliche 
Strafen empfangen haben, nicht aber besonderen Todesarten ver­
fallen sind.

Dagegen gehören hierher eine Reihe von Heroen, die sich göttliche 
Ehren anzumaßen oder den Kampf gegen Götter aufzunehmen versuchten.

1 E 335 ff. 850 ff.
2 Z 129, wozu vgl. H. Diele, Neue Jahrb. f. d. Kl. Alt. 1910, 12, 7.
* X 676 ff. Ath. VII 281 B. Ixion bei Apoll. Rhod. III 62. Diod. IV 69. Vgl_

Preller-Robert, Griech. Myth.4 (1894) 821 ff.

Legenden vom Tod der Gottesverächter 2 4 7



2 4 8 Wilhelm Nestle

An der Spitze stehen K e y x  u n d  A l k y o n e ,  deren Hochzeit schon ein 
Hesiodisches Epos besang. Sie nannten sich wechselsweise Zeus und Hera 
und kamen wegen dieses Übermutes um, indem sie von Zeus in Vögel 
verwandelt wurden, die nach ihnen heißen.1

Deutlicher als die dürftigen Notizen über dieses Paar spricht die 
Überlieferung über S a l m o n e u s .  Dieser, ursprünglich König in Thes­
salien, gründete eine Stadt in Elis, nannte sich selbst Zeus, suchte Donner 
und Blitz des Gottes künstlich nachzuahmen und nahm die diesem dar­
gebrachten Opfer für sich in Anspruch. Zeus bestrafte ihn für seine Gott­
losigkeit, indem er ihn mit dem Blitz zerschmetterte und die von ihm 
gegründete Stadt mit samt den Einwohnern vernichtete. Bei Sophokles 
wurde er zum Helden eines Satyrspiels. Die spätere Sage versetzte auch 
ihn in die Unterwelt. Weinreichs Vermutung, daß Salmoneus ein vor­
griechischer Gottkönig war, der sich der indogermanischen Zeusreligion 
widersetzte, wiePentheus der Dionysosreligion, und so zum &so(iu%og wurde, 
ist sehr einleuchtend.2 Er ist die erste deutliche Gestalt dieses Typus.

Ein zweiter Himmelsstürmer dieser Art ist B e l l e r o p h o n t e s ,  der 
Enkel des Sisyphos, des Bruders des Salmoneus. Homer weiß von ihm 
nur, daß er nach einer Anzahl von Heldentaten „allen Göttern verhaßt 
wurde und im Aleischen Gefilde allein umherirrte, sich abhärmend und 
die Pfade der Menschen vermeidend.“ Pindar kennt, wie auch schon 
Hesiod, die Sage vom Pegasos, w'ill aber das Endschicksal des Helden 
verschweigen. Er erzählt, daß er auf dem Flügelroß sich gen Himmel 
geschwungen habe und in die Versammlung des Zeus gelangt sei, deutet 
aber das „bittere Ende“, das auf die „unrechtmäßige süße Freude“ folgte, 
nur an. Erst der Scholiast zu der Homerstelle sagt, daß Zeus, als Bellero- 
phontes auf dem Pegasos in den Himmel reiten wollte, ihm eine Bremse 
sandte, worauf das Roß den Reiter abwarf und dieser in die Aleische 
Ebene in Lykien abstürzte, in der er verkrüppelt umherirrte. Dieses 
Umherirren bildete schon eine anoQia für die antiken Homererklärer. 
Man könnte an eine geistes verwirren de Krankheit, eine Art Melancholie, 
denken. Darüber, daß Bellerophontes den Versuch, sich in die Gesell­
schaft der Götter einzudrängen, mit der Vernichtung seines Heldentums 
und seines Lebensglücks büßen mußte, kann ein Zweifel nicht bestehen. 
Bei Euripides, der nach seiner Art in die alte Sage die Probleme seiner 
Zeit hineintrug, wurde er zum Gottesleugner.3

1 Hes. Fr. 177 ff. (Rz.). Apollod. Bibi. I 7, 4, 1. Clem. Alex. Protr. IV 53 (Ka­
talog der sich selbst Vergötternden).

* X 236. Hes. Fr. 27,5. 181 (Rz.). Pind. Pyth. IV 143. Sopb. Fr. 494 ff. Virg. 
Aen. VI 585ff. Apollod. I 9, 7, 7. Diod. IV 68. 0 . W einreich, Menekrates Zeus 
und Salmoneus (Tübinger Beitr. zur Alt. Wiss. 18 [1933] 86 ff.).

8 Z 155—202 mit Schol. A zu v. 155. Hes. Theog. 325. Pind., 01. 13, 64 ff.



Legenden vom Tod der Gottesverächter 2 4 9

Eine dritte Gestalt solch frivolen Charakters ist K a p a n e u s .  Er 
muß schon in der Thebais vorgekommen sein, aus der die Tragiker 
schöpften. Aischylos schildert diesen „Riesen“ als überheblichen Prahler, 
der „die Götter nicht ehrt“ und als Sterblicher überschäumende Worte 
gegen Zeus gen Himmel sendet, wofür ihn dieser mit seinem Blitz treffen 
wird. Und so geschieht es. Noch deutlicher enthüllt uns Euripides seine 
Hybris: er hätte gelästert, daß selbst das erhabene Feuer des Zeus ihn 
an der Eroberung Thebens nicht hindern werde. Dadurch, daß er dem 
Willen des Zeus zu trotzen sucht, wird er zum ftso fiaxog  und büßt dies 
mit seinem Tode.1

P r o m e t h e u s ,  der trotzige Titane, der sich wider Zeus und die 
Herrschaft der „jungen Götter“ auflehnt2, der das himmlische Feuer 
stiehlt und es gegen den Willen des höchsten Gottes den Menschen 
bringt, um ihnen die Kultur zu ermöglichen, ist zwar ein d'sofid^og  par 
excellence und bekommt die Macht des Zeus in furchtbarer Strafe zu 
fühlen, kann aber, da er selbst Gott ist, nicht sterben und erzwingt 
schließlich die Anerkennung seiner Schöpfung durch Zeus mittelst der 
Preisgabe des seine Herrschaft gefährdenden Geheimnisses.

Steht bei der Prometheussage der Kampf zweier Göttergeschlechter 
im Hintergrund, so handelt es sich auch in den folgenden Fällen, ähn­
lich wie wir es schon bei Salmoneus gesehen haben (S. 248), um Reli­
gionskämpfe aus frühgriechischer Zeit. Wenn wir hören, daß Zeus den 
A s k l e p i o s  mit dem Blitz tötete, weil er durch Auferweckung von 
Toten die Naturordnung durchbrach, so scheint diese Motivierung ebenso 
späterem Denken zu entstammen, wie die von Pindar dem Heilgott zu­
geschriebene Gewinnsucht.3 In Wirklichkeit dürfte wohl auch hier die 
Erinnerung an den Kampf der Zeusreligion gegen einen mächtigen Lo­
kaldämon vorliegen, der mit seinem Kultus sich ihr unter- und einordnen 
mußte. Gilt doch Asklepios bei Homer noch nicht als Gott, sondern nur 
als „untadeliger Arzt“.4 Und nach einer allerdings späten Nachricht 
scheint sogar sein Geschlecht noch von der Feindschaft der Götter ver­
folgt worden zu sein: denn, wie Lukian berichtet, starb „der Sohn des
Podaleirios“, also der Enkel des Asklepios, Nikomachos, von dem sich
die Familie des Aristoteles herleitete, an der Würmerkrankheit5, von

iHthm. 7, 44 ff. Eur. Fr. 285 ff., besonders 286. E. Bethe bei Pauly-Wissowa 
UI 241 ff. A. Rapp bei Roscher, Myth. Lex. I 772 ff.

1 Aisch. Sept. 422 ff. Soph. Ant. 127 ff. öd. Col. 1318 f. Eur. Phoin. 1172 ff.
Hik. 496 ff.

* Aisch. Prom. 96, 439. xovg Ttavtccg i%d,cciQ<o fteovs 975. Weiteres Neue Jahrb. 
f. d. Kl. Alt. 1907, 235 ff.

3 Pind. Pyth. 3, 54 ff. Aisch. Ag. 1022 ff. Diod. IV 71; vgl. v. Wilamowitz, 
Isyllos von Epidauros (1886) 64. Preller-Robert, Griech. Myth.4 614 ff.

4 d  194. iß 518. 8 Luk. Alex. 59. Paus. IV 3, 10; 30, 3. Diog. L. V 1.



250 Wilhelm Nestle

der, wie wir sehen werden, Gottesverächter mit Vorliebe heimgesucht 
werden.

Auch das Eindringen der Dionysosreligion in Griechenland hat im 
Mythus ihre Spuren hinterlassen. Dionysos gehört bei Homer noch nicht 
zu den Olympiern, erfreut sich aber immerhin schon des Schutzes des 
Zeus. So erhebt sich hier nicht wie bei Salmoneus, Prometheus, Askle­
pios ein Kampf zwischen Gott und Gott, sondern es sind Menschen, die 
sich der Verehrung des fremden Gottes widersetzen. Der erste dieser 
Dionysosfeinde ist der Thrakerkönig L y k u r g o s ,  der die „Aminen“ des 
Dionysos und den Gott selbst verfolgt, so daß er (wie Hephaistos im U ) 
in den Tiefen des Meeres bei Thetis Zuflucht suchen muß. Dieser Kampf 
des Lykurgos gegen Dionysos wird aber schon als ein solcher gegen „die 
himmlischen Götter“ überhaupt aufgefaßt und deshalb wird der Götter­
feind (wie Bellerophon S. 248) „allen unsterblichen Göttern verhaßt“ 
und von Zeus mit Erblindung bestraft, worauf er nach kurzer Zeit 
stirbt.1 Diese Grundzüge der Sage, die Eumelos in seinem Epos „Euro- 
pia“ behandelte, wurden später noch erweitert. Aischylos nahm sie zum 
Vorwurf seiner „Lykurgie“. Nach Sophokles lästerte Lykurgos den Gott 
und wurde dafür in ein Felsgemach eingeschlossen, wo er für seine 
(lavia büßen mußte.2 Nach der sj ätesten Form der Sage wird der König 
von Dionysos in Wahnsinn versetzt, so daß er seinen Sohn Dryas für 
einen Weinstock hielt und mit der Axt ihn erschlug und verstümmelte. 
Wieder zu Verstand gekommen, wurde er von den Edonern, über deren 
Land der Gott Unfruchtbarkeit verhängt hatte, auf das Paggaiongebirge 
geführt und „nach dem Willen des Gottes von Pferden zu Tode gebracht“. 
Hierbei ist wohl an Vierteilung, also Zerreißung zu denken; nach Hy­
ginus wirft Bakchos selbst den Lykurg auf dem ßhodopegebirge seinen 
Panthern vor.3

W ie Lykurg in Thrakien, so widersetzt sich P e n t h e u s  in Theben, 
der Geburtsstadt des Gottes, der Verehrung des Dionysos. Euripides 
„Bakchen“ führen uns den Kampf vor. Der König sucht ihn zuerst in 
seinen Anhängern und seinem vermeintlichen Priester zu treffen und 
erfährt schon hierbei die Übermacht des Gottes. Bei dem Versuch, die 
Mänaden zu belauschen, wird er von der eigenen Mutter Agaue in der 
dionysischen Raserei für einen Löwen gehalten und von der wilden 
Meute der Mänaden getötet und zerrissen. Euripides hat für die Haltung 
des Pentheus die W orte Qso(itt%og und ftso fia ze iv  geprägt; sie sind vor

1 Z 130 ff. mit Schol. A : o v x  c c f i ia & l  dvoßsßyjßag i 'd 'o jx a  zrjv ££, ocv& q w t m o v  

SlKTjV.
2 Eumelos Fr. 10 (Kinkel). Aisch. Bass. Fr. 23 ff. Edoner Fr. 57 ff. Neaniskoi 

Fr. 146ff. Lyk. (Sat.) Fr. 124ff Soph. Ant. 955ff.
8 Apollod. III 5, 1, 4 ff.; Hygin. Tab. 132.



ihm nicht nachweisbar und er gebraucht sie auch in ändern Stücken. 
Auf dem Begriff, den sie bezeichnen, ist die ganze Tragödie aufgebaut.1

Als dritter Dionysosverächter schließt sich an die beiden vorgenann­
ten O r p h e u s  an. Wir hören von ihm folgendes: „Er ehrte den Dio­
nysos nicht, sondern meinte, Helios sei der größte der Götter, den er 
auch Apollon nannte. Wenn er um das Morgenrot aus dem nächtlichen 
Schlaf erwachte, stieg er auf das sogenannte Pangaiongebirge, um den 
Sonnenaufgang zu erwarten und Helios zuerst zu sehen. Darüber erzürnt, 
sandte ihm Dionysos, wie der Dichter Aischylos sagt, die Bassariden, 
die ihn zerrissen und seine Glieder zerstückelten; die Musen aber sam­
melten die Reste und begruben sie beim sogenannten Leibethra.“ 2 Diese 
Sage muß den „Bassariden“ des Aischylos zugrunde gelegen haben. Wir 
haben also auch hier die Konkurrenz zweier Kulte und Dionysos be­
straft seinen Verächter genau auf dieselbe Weise wie den Pentheus. 
Wegen dieser Übereinstimmung möchte ich auch die Verachtung des 
Dionysos für den ursprünglichen Grund der Todesart des Orpheus halten 
und in dieser nicht die Rache der Weiber für seine Knabenliebe sehen, 
wie sie auch erklärt wird.3 Die gemeinsame Todesart der Zerreißung 
bei diesen drei Dionysosverächtern Lykurgos, Pentheus und Orpheus, 
wobei nur bei dem ersten die Mänaden durch Tiere ersetzt wurden 
(S. 250 f.), scheint das Alter dieser Sagen zu erweisen. Als dann Orpheus — 
wir wissen nicht, wie — zum Verkünder und Apostel der Dionysosreli­
gion geworden war, konnte die Sage von seiner Zerreißung, wenn sie 
nicht ganz zurücktrat, höchstens noch als Übertragung des Leidens des 
Dionysos-Zagreus, seiner Zerreißung durch die Titanen, auf den Diener 
des Gottes verstanden werden.

Endlich sei wenigstens noch erwähnt, daß der für die Zerreißung 
des A k t a i o n  durch seine Jagdhunde gewöhnlich angeführte Grund, 
daß er die Artemis im Bade erblickt habe, erst sekundär zu sein scheint. 
Das ursprüngliche Motiv war auch bei ihm Überhebung gegenüber den 
Göttern, sei es, daß er, wie Akusilaos erzählte, um Semele zu freien 
wagte, sei es, daß er sich rühmte, ein besserer Jäger als Artemis zu sein 
oder die für die jungfräuliche Göttin bestimmte Jagdbeute wie zum 
Hohn zu einem in ihrem Tempel abgehaltenen Hochzeitsmahl verwen­
dete und dadurch den Zorn der Göttin auf sich zog. Diese Überlieferung

1 Die Sage bei Apollo 1. III 5, 2, lff. Enr. Bakch. 45 ff, 325, 636, 1255; vgl. 
Iph. Aul. 1409 f. Mel. desm. Fr. 491 Tel. Fr. 716. Weitere Nachweise über &so- 
fid%os etc. bei Nestle, Philol. 1900, 48 ff.; Pfister, Rti. Suppl. 4, 290f.; Wein­
reich, Gebet und Wunder 168 ff.

* Eratosth. Ktttasterism. 24, p. 140. Nauck, Trag. Gr. Fr.* (1889) 9. Apol- 
lod. I 3, 1, 3. Vgl. auch Plut. de sera num vind. 12, p. 557 D.

8 Phanokles Fr. 1 bei Stob. 64,14. Philol. 1898,139. W. Schmid, Griech. Lit. 
Gesch.6 (1920) II 123.

Legenden vom Tod der Gottesverächter 2 5 1



2 5 2 Wilhelm Nestle

rückt auch ihn in das Licht eines Gottesverächters, wie er denn auch 
in Euripides „Bakchen“ in solchem Zusammenhang wiederholt als war­
nendes Beispiel genannt wird.1

Das Gemeinsame in allen diesen Fällen des Keyx und Salmoneus, 
des Bellerophontes und Kapaneus, des Prometheus und Asklepios, des 
Lykurgos, Pentheus und Orpheus und endlich des Aktaion ist, daß der 
Verächter oder Bekämpfer einer Gottheit durch deren Macht seinen Tod 
findet oder mindestens, wie der Titane Prometheus, schwerste Strafe er­
leiden muß.

2. DAS MOTIV DES 0EOMAXOI IN DER GESCHICHTE

Der Hellene kannte keine so scharfe Grenzlinie zwischen Heroen­
sage und Geschichte, wie wir sie zu ziehen pflegen: für ihn waren 
Könige und Helden wie die eben erwähnten, geschichtliche Personen. 
So geht auch das Motiv des &eofia%og ohne Einschnitt von der Heroen­
sage in die Geschichte über. Das beweisen die beiden Listen der sich 
selbst Vergötternden bei Clemens Alexandrinus und der von der fabel­
haften Läusekrankheit Heimgesuchten ( (p&£iQia6avxEg) bei Plutarch. Jene 
beginnt mit Keyx und Alkyone (S. 248), springt danh auf Ptolemaios 
IV. Philopator über und führt herab bis auf Demetrios Poliorketes und 
und Mithridates (ohne Berücksichtigung der chronologischen Reihen­
folge) ; die andere bei Plutarch beginnt mit Akastos von den n ä w  na- 
Xut&v, um dann die vßxigovg von Alkman bis zu dem Sklavenführer Eunus 
und Sulla herabzuführen.8

Sehen wir uns in der geschichtlichen Überlieferung um, so treten 
uns die beiden ältesten Beispiele von Gottesverächtern bei Herodot ent­
gegen. Das erste ist der Perserkönig K a m b y s e s .  Im Gegensatz zu der 
religiösen Duldsamkeit seines Vorgängers Kyros und seines Nachfolgers 
Dareios wütet er mit blindem Fanatismus gegen die ägyptische Reli­
gion. Er läßt die Leiche des Königs Amasis schänden, verhöhnt Tempel 
und Götterbilder, ja er versucht den heiligen Apisstier niederzustechen, 
wobei er ihm eine Wunde am Schenkel beibringt, an der er bald darauf 
stirbt. Zur Strafe verfällt Kambyses in Wahnsinn, in dem er seinen Bru­
der Smerdis ermorden läßt und noch andere Schandtaten vollbringt. 
Insbesondere aber hängt die Art seines Todes mit der frevelhaften töt- 
lichen Verletzung des Apisstiers zusammen. Beim Besteigen des Pferdes 
verletzt sich der König mit seinem eigenen Schwert am Schenkel und 
stirbt daran. TQoofiaxio&slg ös xccxa rovxo xy  avxog hqotcqov ro v  x&v A iy v -

1 Apollod. III 4, 4, lff. Diod. IV 81. Eur. Bakch. 337ff.; vgl. 1227, 1291.
1 Clem. Alex. Protr. IV 53 f. Plut. Sulla 36.



TETtoov dsov 'Amv 1 Es ist ganz klar: nach der Auffassung Herodots
führt der in seiner irdischen Erscheinungsform von Kambj'ses verhöhnte 
und verletzte Gott den Tod des Frevlers in der seiner eigenen Tat ge­
nau entsprechenden Art und Weise herbei. Dabei verdient der Ausdruck: 
ißcpccxaXißi rs  xo oßxeou y,ai o fitjQog i ß a n r i  Beachtung, wenn auch das 
„Verfaulen“ hier noch lokal beschränkt und in rein medizinischem Sinn 
als natürlicher Vorgang zu verstehen ist.

Das zweite Beispiel ist die Königin P h e r e t i m e  aus der Familie 
der Battiaden in Kyrene. Ihr Sohn Arkesilaos war in der Stadt Barka 
ermordet worden. Mit Unterstützung des persischen Statthalters von 
Ägypten, Aryandes, unternahm sie einen Rachezug gegen Barka, wTobei 
sich die Perser auf hinterlistige W eise der Stadt bemächtigten. Die 
Hauptschuldigen an der Ermordung des Arkesilaos wurden der Phere­
time ausgeliefert. Sie ließ sie pfählen und rings um die Stadt aufhängen, 
ebenso ihre Frauen, denen sie die Brüste abschneiden ließ; die übrige 
Einwohnerschaft wurde in die Sklaverei verkauft. Durch die Maßlosig­
keit dieser Rache forderte Pheretime den Haß der Götter gegen sich 
heraus. Gleich nach der Beendigung des Zugs fand sie ein übles Ende: 
Zcbovßa yccQ s i i e t o v  i ! - i £ e 6 £ ,  d.h.  ihr Leib wurde von Würmern, die 
sich darin gebildet hatten, aufgezehrt. Pheretime hatte sich nicht gegen  
eine bestimmte einzelne Gottheit vergangen, aber a t \L k\v  iß xvQ a i u p c o -  

qlc'.i  nQog &£<x)v im cp & o vo i y lv o v x a i  und so stirbt sie, von einer abscheu­
lichen Krankheit betroffen, den Tod der Gottesverächter.2

Eine andere für Gottesverächter typische Todesart ist es, an der sog. 
Läusekrankheit (qjfaiQtaßtg) zu sterben. Wie schon erwähnt, hat uns 
Plutarch ein Verzeichnis solcher Unseligen erhalten.3 Es beginnt mit 
A k a s t o s ,  dem Sohn des Pelias. Wodurch dieser sich den Zorn der 
Gottheit zugezogen hat und so zu der zweifelhaften Ehre kam, diese 
Reihe zu eröffnen, läßt sich nicht mehr sicher ermitteln. Von derPhthei- 
riasis weiß außer Plutarch nur noch Helladios bei Photius, weder Apol­
lodor noch Suidas. Was war die Ursache? Sie läßt sich nur vermuten. 
Im Leben des Akastos spielt das Potipharmotiv eine Rolle. Seine Gattin 
Astydameia verliebt sich in Peleus und will ihn verführen. Da er ihre 
Liebe verschmäht, verleumdet sie ihn bei Akastos. Dieser tötet ihn zwar 
nicht unmittelbar, nimmt ihn aber mit auf die Jagd auf das Pelion- 
gebirge, entwendet und versteckt ihm, während er schläft, sein Schwert 
und setzt ihn so der Gefahr aus, durch die Kentauren umzukommen; 
aber Cheiron findet es und gibt es ihm zurück. Vielleicht war dieser An-

1 Herod. III 16, 27—38, 64, 66.
- Herod. IV 165—167, 200—205.
* Apollod. IJI 13, 1 ff. Photins und Suidas s. v. Pind. Nem. IV 57 ff. mit 

Schol. Hes. Fr. 38 (Rz.). Plut. Sulla 36. Seeliger bei Boßcher, Myth. Lex. I 208 f.

Legenden vom Tod der Gottesverächter 2 5 3



2 5 4 Wilhelm Nestle

schlag auf einen zwar vermeintlich Schuldigen, in Wirklichkeit aber Un­
schuldigen, den auch Pindar erzählt und den schon Hesiod gekannt zu 
haben scheint, die Ursache für die göttliche Strafe, zumal Akastos den 
Peleus vorher entsühnt hatte (ixad-^gsv). Auch mochte die Handlungs­
weise des Akastos als eine Verletzung des Gastrechts und damit des 
Zsvg iiviog erscheinen, unter dessen Schutz die ix ix a i  stehen.1

Der zweite in der Liste ist merkwürdigerweise der Dichter A l km an, 
den auch Aristoteles schon als Opfer dieser Krankheit kennt. Bei ihm 
lag der Grund hierfür offenbar in der ihm zugeschriebenen erotischen 
anoXctöLci. Und zwar scheint dieser Vorwurf von den sittenstrengen Pytha- 
goreern ausgegangen zu sein. Der Peripatetiker Chamaileon berichtete, 
Archytas habe erklärt, J4kK{i&va y sy o v sv a i x ä v  ig a u K & v  f ie la v  rjyE/iova 
Kal ix d o v v a i  tcqcötov fiiXog , cckoI ccgxov  o v r  a  K a l  7CEq I r a g  y  v  v a i K u g  
y,al rr\v Toiavrrjv fio vß a v  sig rag öiaxgißag. Dabei wird auf einige Stellen 
seiner Lieder verwiesen.2 Von Gottes Verachtung, wenigstens im unmittel­
baren Sinne, kann also bei Alkman keine Rede sein; hier ist es viel­
mehr das ihm wegen seiner Liebeslieder zugeschriebene Übermaß in der 
Erotik, das Anlaß zu der Legende gab.

Anders steht es bei dem noch stark mythisierenden Vorläufer der 
griechischen Philosophie, dem „Theologen“ P h e r e k y d e s  v o n  S y r o s .  
Bei ihm hören wir, daß die Krankheit durch den Zorn des Delischen 
Apollon verursacht worden sei, den er sich durch eine frivole Äußerung 
zugezogen habe. Er habe nämlich in Delos zu seinen Schülern gesagt, 
„er habe noch nie einem Gotte geopfert und trotzdem ebenso froh und 
kummerlos gelebt wie die Leute, die Hekatomben opferten“. Er soll sich 
dann in sein Haus eingeschlossen haben und, wenn man ihn, wie z. B. 
Pythagoras, besuchte und nach seinem Befinden fragte, habe er als Ant­
wort nur den von allem Fleisch entblößten Finger durch ein Loch in 
der Türe herausgestreckt und gesagt: „da sieh!“ Er soll übrigens von 
Pythagoras, der als sein Schüler gilt, verpflegt und nach seinem Tod 
begraben worden sein.3 Eine ganz andere Sage über den Tod des Phere­
kydes erwähnt Plutarch (Pelop. 21). Darnach soll er „von den Lakedai- 
moniern getötet worden sein und seine Haut nach einem Orakelspruch 
von den Königen verwahrt werden“. Das scheint auf Schindung hinzu­
weisen und erinnert an die von Apollon an Marsyas vollzogene Strafe,

1 f l  570. £ 450. £ 283 f. £ 155. r  134. x 334 f. Pind. 01. 8, 21. Nem. 11, 8. 
Vgl. auch unten (S. 256) Sulla.

8 Arist. Hist. an. V 31, p. 557 a 2. Chamaileon bei Ath. XIII 600 E—601 A. 
Alkman Fr. 1, 40 ff., 36, 94, 102 (Diehl). W. Schmid, GLG. (1929) I 459.

8 Ael. Var. Hist. 4, 28. Diog. L. I 118 (nach Aristoxenos, bei Diels, Vorsokr.* 
71 A 1). Porphyr. Vit. Pyth. 15, 55. Im  übrigen s. Aristot. a. a. O. Paus. I 20, 7. 
Helladios bei Photius II 533 a (der ihn mit dem Genealogen gleichen Namens 
von Athen verwechselt: Diog. L. I 119). Synesius, calv. enc. 21.



Legenden vom Tod der Gottesverächter 2  5 5

als dieser im musikalischen W ettstreit mit ihm unterlegen war. Der Gott 
hängt dann die Haut in einer Höhle auf.1 Beide Sagen weisen auf Feind­
schaft des Apollon gegen Pherekydes hin, der darin als ältester Ver­
treter des Typus des aaeßrjg erscheint und daher einen schmählichen 
Tod erleiden muß. Im Widerspruch damit steht eine andere Überlieferung, 
die dem Pherekydes neben Terpandros und Thaies (!) außerordentliche 
Ehrungen zuteil werden läßt, weil ihre Poesie und Philosophie mit dem 
Geist der Lykurgischen Gesetzgebung übereinstimmte.2

Der nächste in der Reihe ist K a l l i s t h e n e s ,  der Neffe des Aristo­
teles, der Alexander d. Gr. auf seinem Zug begleitete und unter dem 
Verdacht einer Verschwörung gegen den König ins Gefängnis gelegt 
und, wie es scheint, hingerichtet wurde. Nach Ptolemaios starb er 
6TQEßXcod,dg xccl Kpsfiaß&slg, nach Aristobulos an einer Krankheit, nach 
Curtius Rufus „tortus interiit“. 3 Nach anderer Überlieferung dagegen 
soll er im Gefängnis übermäßig dick geworden und an der Läusekrank- 
heit gestorben sein, wovon auch schon ein anonymes Bruchstück der 
jüngeren Komödie weiß. 4 Was war der Anlaß, dem aufrechten Manne 
dieses Ende anzudichten ? Nach Plutarch geht die Nachricht auf Chares 
von Mitylene, einen Kammerherrn Alexanders, zurück. Bei einem Manne 
in dieser Stellung ist es sehr wahrscheinlich, daß er dem Gerücht, Kal­
listhenes sei an der Verschwörung der Pagen gegen Alexander beteiligt, 
ja ihr geistiger Urheber gewesen, einem höchst wahrscheinlich grund­
losen, aber eben doch vorhandenen Verdacht, der den Anlaß zum Ein­
schreiten gegen den Philosophen gab5, Glauben schenkte. Unter dieser 
Voraussetzung, daß sich Kallisthenes eines Mordanschlags gegen den 
König schuldig gemacht habe, war es wohl möglich, daß er in den Augen 
der den König umschmeichelnden und seine Selbstvergötterung billigen­
den Umgebung Alexanders, deren Wortführer Anaxarchos war, als Ver­
räter und Feind des neuen Gottkönigs erschien, für den ein so elender 
Tod durchaus angemessen war.

Es folgt Movxiog o vofiiKog. Dieser römische Jurist ist wahrschein­
lich Q. M u c i u s  S c a e v o l a ,  Sohn des Augurs und Consuls des Jahrs 
117 v. Chr., selbst Volkstribun 54 v. Chr., den der jüngere Plinius als 
Verfasser leichtfertiger Gedichte nennt und auf den vermutlich auch 
ein bukolisches Epigramm der Palatinischen Anthologie zurückzuführen

1 Xen. Anab. I 2, 8.
* Plut. Agis 10, wo statt @ülT\rcc offenbar GaXrjrav (Thaletaa von Gortyn; 

vgl. Ps.-Plut. de mus. 9, 42) zu lesen ist.
8 Arr. An. Al. IV 14, 3. Curtius VIII 8, 21.
4 Plut. Alex. 55. Com. Att. F. adesp. 280 (Kock) bei Suidas s. v.
5 Arr. IV 12, 7. 14,1. G. Grote, Geschichte Griechenlands VI 535 ff. (Deutsche 

Ausgabe).
Archiv für KcligionsWissenschaft XXXIII. 3/4 17



2 5 6 Wilhelm Nestle

is t .1 Bei ihm ist also ohne Zweifel, wie bei Alkman, der Grund für die 
cp&siQtaßig in sexueller ccxoXaöia zu suchen.

Nach Mucius nennt Plutarch noch den Syrer E u n u s  aus Apamea, 
Sklaven des Antigenes in der sizilischen Stadt Henna, der im Ruf eines 
Zauberers und Wahrsagers stand und sich im Sizilischen Sklavenkrieg 
im letzten Drittel des 2. Jahrh. v. Chr. an die Spitze der Empörer stellte. 
Er eroberte Henna, wo er mit seinen Leuten für die erlittenen Mißhand­
lungen furchtbare Rache nahm, zum „König“ gewählt wurde und diese 
Rolle eine Zeit lang spielen konnte, bis ein römisches Heer unter dem 
Konsul P. Rupilius (132 v. Chr.) der ephemeren Herrlichkeit ein Ende 
machte. Eunus starb in Morgantia oder in Rom im Gefängnis an der 
Läusekrankheit oixelcog rfjg n s q I  c c v to v  QadiovQytag, wie Diodor sagt.2 
Es waren also wohl auch hier, wie bei Pheretime (S. 253), die Uav 
iGxvQccl Tifioagiui, die dazu führten, daß dieser Karikatur von einem König 
die Strafe der Götter in solcher Form zugedacht wurde.

Endlich Su l l a .  Er schließt bei Plutarch die Liste der cp&siQiußavrsg 
ab. Außerdem wird die Krankheit für ihn noch bezeugt von dem älteren 
Plinius, Pausanias und Helladios bei Photius.3 In Wirklichkeit starb 
Sulla an einem Blutsturz.4 Es kann sich also nur fragen, was der Anlaß 
zur Übertragung der Legende auf seine Person war. Bei Plutarch wird 
die Krankheit von seinem ausschweifenden Leben hergeleitet (c. 36), 
und es könnte scheinen, als weise der Beiname Epaphroditos, den er 
neben Felix führte, auch nach dieser Richtung. Er wird aber nicht in 
diesem Sinne verwertet.5 So wird der Grund vielmehr in seiner durch 
Wort und Tat bewiesenen Frivolität zu suchen sein. In Griechenland 
plünderte er schonungslos die Tempel der Götter und begleitete das 
noch mit höhnischen Witzen. Den ausschlaggebenden Grund aber finden 
wir bei Pausanias: eine Verletzung des altheiligen Asylrechts. Bei der 
Eroberung von Athen ließ Sulla den Aristion, dessen sich Mithridates 
als Gesandten an die griechischen Städte bedient und der sich zum Ty­
rannen seiner Vaterstadt erhoben hatte, aus dem Tempel der Athene, 
in den er sich geflüchtet hatte, gewaltsam herausholen und hinrichten. 
Nicht sowohl seine unmenschliche Grausamkeit als vielmehr diese Tat, 
meint Pausanias, die den Zorn des Zeus Hikesios erregt habe ('Ikeolov 
öe (irjvifia), sei der Grund für seinen Untergang durch diese häßliche

1 Plin. Ep. V 3,5 . Anthol. Pal. IX 217. M. Schanz, Gesch. d. röm. Lit. (1909) 
I 2, 91.

* Diod. XXXTV 2 (wahrscheinlich nach Poseidonios). Strabo VI 6, p. 272. 
A. Holm, Geschichte Siziliens im  A ltertum  III (1898) 106 ff., 397 ff.

3 Plin. N. H. XI 114, XXVI 138. Paus. I 20, 7. Photius II 533 a.
4 Plut. Sull. 37. App. Bell. civ. I 105, 492. Val. Max. IX 3, 8. W. Drumann,

Gesch. Roms etc. 2. Aufl. Herausg. von P. Grobe (19u2) 560 ff.
6 A ppian I 97, 452 ff.



Krankheit gewesen.1 Also auch Sulla wurde als Gottesverächter von ihr 
ergriffen. Das genügt zur Erklärung. Es könnte aber vielleicht auch 
noch ein anderer, äußerer Umstand zu der Tradition beigetragen haben. 
Als sein Unterfeldherr Q. Lucretius Ofella sich gegen seinen Willen um 
das Konsulat bewarb, ließ er ihn auf offenem Markt niedermachen und, 
als man den Täter verhaften wollte, bekannte sich Sulla vor dem Volk 
zu dem Morde und erzählte eine Fabel vom Landmann und den Läusen: 
„Einen Landmann bissen während des Pflügens Läuse. Zweimal ließ er 
den Pflug los und schüttelte seine Tunika aus. Als er aber wieder ge­
bissen wurde, warf er sie, um nicht noch öfter die Arbeit unterbrechen 
zu müssen, ins Feuer. So warne auch ich Leute, die ich zweimal über­
wunden habe, beim drittenmal mit dem Feuer zu spielen.“ 2 Die Legende 
hätte dann in diesem Falle noch den ironischen Sinn, daß über den all­
mächtigen Diktator schließlich doch noch die Läuse Herr wurden.

Ich schließe hier noch den Fall des K a s s a n d r o s  an. Von ihm, der 
das ganze Haus Alexanders d. Gr. ausgerottet hatte, indem er die Mutter 
Olympias und die beiden Söhne Herakles und Alexander ermorden ließ, 
wird erzählt, daß er trotz seiner kriegerischen Erfolge sein Leben traurig 
endete: er bekam die Wassersucht und noch solange er lebte, bildeten 
sich in seinem Körper Würmer (svX af). Außerdem wurde auch die 
ganze Familie des Kassandros vernichtet. So straften ihn die Götter.3 
Die Krankheit, an der er selbst stirbt, ist dieselbe wie bei Pheretime 
(S. 253).

Ähnlicher Art scheint auch die Krankheit gewesen zu sein, welche 
den nicht weiter bekannten meineidigen Verräter L y k i s k o s  von Or- 
chomenos erst spät als Strafe für seinen Frevel erfaßte und die seinen 
ganzen Körper „verzehrte“ (xaravsiirjd'Etßa), so daß er lebend „verfaulte“ 
( 6 a n r j  v « t ) . 4

Endlich berichtet Lukian von dem Lügenpropheten A l e x a n d r o s  
v o n  A b o n u t e i c h o s ,  daß er im Widerspruch zu einem der eigenen 
Orakel seines Gottes, das ihm ein Alter von 150 Jahren in Aussicht 
stellte, noch nicht einmal 70 Jahre alt, gestorben sei, wie der Sohn des 
Podaleirios (S. 249), „den Fuß bis zur Scham verfault und von Wür­
mern angeschwollen“ (öiaoanelg tov nööa. xov ßovß&vog nal gxgoAijxojv 
£E6ag).5 Lukian bemerkt dazu, man könnte in diesem Ende des Betrügers 
„ein Werk der Vorsehung vermuten, wenn es auch nur Zufall war“.

1 Plut. Sull. 12, Pans. I 20, 5—7.
* Plut. Sull. 83, Appian I 101, 471 f.; vgl. Aesop (ree. Hahn 1901), Nr. 411.
3 Pans. IX 7, 2 f. Iustin. XVI 2.
* Plut. De sera nnm. vind. 2 p. 548 F.
ß Luk. Alex. 5 9 f. Über ihn O. W e in r e i c h ,  Alexandros der Lügenprophet. 

Neue Jahrb. f. d. Kl. Alt. 1921, 129 ff.

Legenden vom Tod der Gottesverächter 257

17*



2 5 8 Wilhelm Nestle

Daraus geht wieder hervor, daß diese abscheuliche Krankheit für Men­
schen, die gegen die Religion frevelten, wie es bei dieser Karikatur eines 
&eloq ccvrjQ der Fall war, als besonders passend erachtet wurde.

Obwohl von diesen beiden Krankheiten, der Läuse- und der Würmer- 
krankheit, die eine so fabelhaft ist als die andere, galten sie doch den 
Alten als wirkliche pathologische Vorgänge, die sie wissenschaftlich zu 
erklären suchten. Aristoteles, der neben der normalen Fortpflanzung 
lebender Wesen auch eine automatische Entstehung von solchen aus 
Wasser, Schlamm, Sand und aus gewissen Ausscheidungsstoffen annimmt, 
erklärt die Läusekrankheit daraus, daß die Tierchen sich aus dem Fleisch 
bilden, das infolge zu starker Ansammlung von Feuchtigkeit im Körper 
in Zersetzung gerät.1 Plinius läßt die Phtheiriasis aus dem Blute ent­
stehen, in dem „Tiere entstehen, welche den Körper des Menschen auf­
zehren“. An anderer Stelle sagt er, sie bilden sich „in totem Fleisch 
und im Haar lebender Menschen“, und stellt dies in Parallele mit der 
Entstehung von Eingeweidewürmern im Innern des menschlichen Kör­
pers, finden sich doch zuweilen „Bandwürmer“ in der Länge von dreißig 
und mehr Fuß.2 Es handelt sich also in den Augen der Alten bei diesen 
häßlichen Krankheiten durchaus nicht um etwas Mirakulöses, sondern 
um einen vermeintlich völlig natürlichen Vorgang. Die Hand der Gott­
heit ist dabei nur soweit im Spiele, als ihr diese Krankheiten besonders 
zur Bestrafung ihrer Verächter dienen und diese werden dadurch inso­
fern gekennzeichnet, als der sonst erst nach dem Tode einsetzende Vor­
gang der Verwesung bei ihnen schon im lebendigen Leibe seinen Anfang 
nimmt und sie so zu abschreckenden Erscheinungen macht.

Die Götter haben aber auch noch andere Todesarten in Bereitschaft, 
um ihre Verächter damit zu treffen und zu zeichnen. Dazu gehört bei 
dem seefahrenden Volk der Griechen vor allem der S c h i f f b r u c h ,  wo­
bei es verhängnisvoll ist, daß ein solch Gottverhaßter auch seine un­
schuldigen Mitreisenden mit ins Verderben reißen kann. In einer der 
ältesten Gerichtsreden treffen wir den allgemein verbreiteten Glauben, 
daß „Leute, die keine reinen Hände hatten oder sonst eine Befleckung 
(fiiaafia) an sich tragen, wenn sie mit ändern in ein Schiff stiegen, schon 
oft mit ihrem eigenen Leben zugleich auch diejenigen ins Verderben 
stürzten, die gegenüber den Göttern ein gutes Gewissen hatten, und 
andere zwar nicht selbst umkamen, aber doch ihretwegen die äußersten 
Gefahren zu bestehen hatten.“3 Zu solchen von der Gottheit Verfolgten

1 Aristot. Hist. anim. V 31, p. 656b, 16 ff.; vgl. VI 15 f.; de anima II 4, 
p. 415a, 2 7 f.; Probl. X 13, p. 891a, 23ff.; Tr. 23 bei Cic. nat. deor. II 15, 42.

* Plin. N. H. XXVI 138, XI 113 f.
8 Antiphon, de mort. Her. 82. Vgl. dazu die alttestamentliche Geschichte 

Jona 1, 7 ff. (verfaßt um 400 v. Chr.).



gehören vor allem auch die Meineidigen (Emopxot), weshalb Euripides 
die Dioskuren selbst, die Retter in Seenot, die Menschen davor warnen 
läßt, mit Meineidigen in einem Schiffe zu fahren. Der Meineid wurde ja 
bei den Griechen nicht gerichtlich verfolgt, sondern seine Bestrafung 
den durch ihn beleidigten Göttern selbst überlassen.1 Deshalb gelten die 
Gefahren zur See im besonderen Sinn als &hoi. Und selbst wer ihnen 
für den Augenblick entrinnt, den wissen die Götter, wenn er schuldig 
ist, doch noch zu fassen.2 So soll auch der berüchtigte ä&sog D i a g o r a s  
v o n  M e l o s  durch Schiffbruch den Tod gefunden haben.3 Wie es mit 
dem Gesinnungswechsel des, wie zwei lyrische Bruchstücke zu lehren 
scheinen, früher frommen Dichters steht, kann hier auf sich beruhen 
bleiben. Bedenklicher ist schon das dritte, in dem von einem 13. Athlos 
des Herakles die Rede ist. Dieser soll, wie wir hören, darin bestanden 
haben, daß Diagoras ein hölzernes Bild des Heros ins Feuer warf, um 
damit das Feuer anzufachen, auf dem die Linsen nicht weich werden 
wollten.4 Nach einer ändern Anekdote soll er in Samothrake, als jemand 
die Menge der Weihgeschenke der durch die Kabiren geretteten Schiff­
brüchigen bewunderte, gesagt haben, es wären deren noch viel mehr, 
wenn auch die nicht Geretteten solche stiften würden. Wenn dieses 
letztere Apophthegma, das Cicero noch in erweiterter Form berichtet, 
später auch dem Kyniker Diogenes zugeschrieben wurde5, so kann dies 
in der größeren Berühmtheit des letzteren seinen Grund haben, ja sogar 
auf falscher Lesung des Namens beruhen. Sicher ist, daß Diagoras schon 
um 423 v. Chr. wegen seines Atheismus bekannt war, daß er wegen 
Verspottung der Mysterien um die Zeit der sizilischen Expedition ver­
urteilt und ein Preis auf seinen Kopf gesetzt wurde.6 Auf seine Schrift 
mit dem aggressiven Titel 'ATtonvqyi^ovxsg (sc. Xoyoi) scheinen Aristo- 
phanes und Euripides anzuspielen.7 Der Tod durch Schiffbruch paßt auf 
Diagoras als erklärten Atheisten und vollends auf seine Verhöhnung der 
aus Seenot rettenden samothrakischen Kabiren.

1 Eur. El. 1355 f. Vgl. Hes. Erg. 219, 282 ff. Herod. VI 8 6 7 . v. Wilamowitz,
P laton (1919) I 61. W. Nestle, Griech. R eligiosität II (1933), 63.

2 Andok. d. myst. 137— 139. Ps.-Lys. 6,19 f. Vgl. auch Act. 28,4.
3 Ps.-Lys. 6,17. Ath. XIII 611 A.
4 Diagoras Fr. 1 — 3 bei Diehl II 126 f., wozu B. Keil im Hermes LV (1920)

63 ff.
5 Schol. zu Aristoph. Wolken 830 und zu Ael. Aristid. de rhet. II 80, 16 

(Dindorf). Cic. nat. deor. III 37, 89. Diog. L. VI 69. Im übrigen vgl. v. Wilamo­
w itz, Textgesch. d. gr. Lyriker (Abh. d. Gött. Ges. d. W. (1900) 82, 2. Zeller- 
Nestle, Phil. d. Gr.6 1 1194, 2 .

6 Aristoph. W olk. 830. Vögel 1071 ff. Frösche 3‘20. Diod. XIII 6, los. c. Ap.
II 37, 266.

7 Aristoph. Wolk. 1025 xaXXiitVQyos oocpia. Eur. Bell. Fr. 286, 15 za ftsta 
’xvQyovßi, wozu Bergk, GLG. III 473, 24.

Legenden vom Tod der Gottesverächter 2 5 9



2 6 0 Wilhelm Nestle

Mit Diagoras zusammen erscheint als a&sog wiederholt auch der So­
phist P r o t a g o r a s ,  der sich natürlich durch seine Schrift TIeqI &e&v 
in diesen Ruf gebracht hatte und auch wegen ccaißeia angeklagt und 
verurteilt wurde, sich aber durch die Flucht der Hinrichtung entzog.1 
Es ist daher nur folgerichtig, daß auch von ihm erzählt wird, er habe 
auf der Fahrt nach Sizilien durch Schiffbruch den Tod gefunden.2 Man 
glaubte, hierfür eine Bestätigung bei Platon (Theait. 1 7 1 D) zu finden, 
wo es von Protagoras heißt: si avxLv.a euxev&sv avccxvipEie {ie%qi xov av- 
%ivog, jtoXXa au i f i i  xe iXiy^ag XrjQovvxa, ag ro sinog, xal as oyioXoyovvxa, 
xaxadvg au oi' ôixo. Unbestreitbar schwebt hier das Bild eines Ertrinken­
den oder mindestens Schwimmenden vor, wie auch im Phaidon 109 C: 
£>iövg Kal avaxvipag ix xfjg d'aXarxTjg. Allein Platon gebraucht den Aus­
druck auch in dem übertragenen Sinn des Sichemporarbeitens aus einem 
Meer von schwierigen Fragen oder von einer solchen Frage selbst; 
Euthyd. 302 A : ydy yap oxi avxeov xaXov xi auaxvipuixo xä>v iQtoxtjfiaxay. 
Ähnlich auch Xenophon (Oik. 11, 5): avixvipa dxovßag. Also wird der 
Ausdruck auch im Theaitetos bildlich zu verstehen sein und es liegt die 
Annahme nahe, daß aus dem xaxaövg  Platons die Legende vom Schiff­
bruch des Protagoras entstanden ist, die für den a&Eog so gut paßte. 
Dafür spricht auch, daß Platon im Menon (91 E), wo er vom Tod des 
Sophisten redet, nicht die geringste Andeutung macht, daß dieser auf 
außergewöhnliche Weise herbeigeführt worden wäre.

Eine ganz absonderliche Todesart, die Z e r r e i ß u n g ,  fanden wir 
bei Gegnern der dionysischen Religion (S. 251). Sie spielt eine Rolle in 
den Legenden, die sich an den Tod des E u r i p i d e s  knüpfen.3 Er soll 
nach der einen Version durch Weiber, wie Orpheus durch die Mänaden, 
nach der ändern durch Hunde zerrissen worden sein. Man wollte in der 
zweiten Form der Überlieferung eine geschichtliche Tatsache, einen Un­
glücksfall auf der Jagd oder einen bösartigen Anschlag auf den Dichter, 
schon im Altertum erkennen. Allein mit den Zeugnissen dafür ist es 
schlecht bestellt.4 Unsere zuverlässigsten Berichterstatter über attische 
Literaturgeschichte, Eratosthenes und Philochoros, wissen nichts von 
einer außergewöhnlichen Todesart des Euripides, ebensowenig der Ver­
fasser der Grabschrift auf dem athenischen Kenotaph, mag dieser nun 
Thukydides oder Timotheos sein; ja der zur Zeit Alexanders d. Gr. 
lebende Epigrammatiker Addaios weist schon beide Formen der Legende 
als ungeschichtlich zurück:

1 Cic. nat. deor. I 1, 2. 42, 117. Diog. L. IX 50 ff.
1 Philostr. Vit. soph. I 10, 3. Hesych. im Schol. zu Plat. S taa t X 600 C 

(Diels, Vorsokr.4 c. 74 A. 2, 3).
s Vgl. W . Nestle, Philol. LVII (1898) 134 ff.
4 V ita  74 ff. Suidas s. v. Val. Max. 9, 12. W eiteres a. a. O.



Legenden vom Tod der Gottesverächter 2 6 1

o v  Ge xvv& v y ivo g  eZT, E vQ iniSr/, o-utfe yva ixog  
olßtQog xov Gxoxirjg K vn g iö o g  aXXoxqlov, 

aXX ’A törjg x a l yfiqag.

Und auch Pausanias läßt diese Tradition auf sich beruhen.1 Es kann sich also 
nur fragen, ob der Tod durch Weiber eine Steigerung des Todes durch 
Hunde oder ob der letztere eine Rationalisierung des ersteren ist. Das 
zweite hat die größere Wahrscheinlichkeit für sich. Denn die Legende 
vom Tod des Dichters durch Weiber konnte einmal an die Komödie 
anknüpfen, in der ja Aristophanes diese schon den Tod des angeblichen 
Weiberfeindes beschließen läßt2, und sie konnte ferner den Tod des 
Dionysosfeindes Pentheus in den Bakchen auf den durch seine scharfe 
Kritik der Religion3 als -fooiua%og erscheinenden Dichter übertragen. 
Die Rationalisierung der Geschichte, die Ersetzung der rasenden Weiber 
durch Hunde, ergab sich dann um so leichter, als die Mänaden 
wiederholt als x v v e g bezeichnet werden, die im Gefolge des großen Jägers 
Dionysos auf ihr Wild, den unglücklichen Pentheus, Jagd machen.4 So 
konnte aus der Erzählung, der Dichter sei von den xvvsg =  paivadeg =  fiai- 
vofisvai yvvaweg zerrissen worden, mit Leichtigkeit die nüchterne Ge­
schichte entstehen, er sei durch einen Jagdunfall umgekommen, war doch 
auch Aktaion durch Hunde zerrissen worden, worauf in den Bakchen 
mehrfach hingewiesen wird (S. 252); außerdem suchte man auf diese 
W eise noch zwei unverständliche Sprichwörter: xvvog SLkt] und üqoueqov 
Kvveg zu erklären.5 Euripides ist also eines natürlichen Todes gestorben 
und die Legenden sind ihm nach dem Vorbild des Theomachos Pentheus 
als einem Götter- und Weiberfeind angedichtet worden.

Wenn nun Suidas auch noch v o n L u k i a n o s  (s. v.) zu berichten weiß, 
er sei von Hunden zerrissen worden, weil er yeX oia  s lv a i  x a l  xa  jttjn xojv  
& e a v  siQ rjfieva  nagaxL d 'sxa i und x a x a  xrjg a X tifte ia g  iX v xxrjß sv , indem er im 
Peregrinus xa d 'dT tvsxa i x o v  X g iö x ia v iö f io v , wofür ihn auch noch das Höl­
lische Feuer erwartet, so hat schon Crusius richtig gesehen, daß diese 
Sage aus einer Stelle des Peregrinus selbst herausgesponnen ist: aM’ 
oX iy o v  S e iv  v n o  x& v x v v i k & v  iyco 601 S isG jtd ß d 'ijv  &6JtEQ,A n x a ito v  v n o  xcbv 

x v v & v  6 avE ip iog  a v x o v  nE v& E vg  v n o  xcbv M a iv ü ö to v .6 In der Legende
vom Tod Lukians haben wir ganz greifbar den Übergang vom antiken
&so(ia%og zum (vorerst geistigen) Bekämpfer des Christentums.

1 Vita 34 ff. Anth. Pal. VII 51. Paus. I 2, 2.
8 Aristoph. Thesm. 383—431.
* Vgl. meinen Euripides (1901) 87 ff.
4 Eur. Bakch. 731 f., 1146, 1189f., 1195.
6 Vita 68. Ps. Diogenian VII 52, wozu 0 . Crusius, Plut. de prov. Al. libellus 

(1887) 14 und Kommentar hierzu (1896) 61.
6 Luk. Per. 2, 13 (Christenverspottung). 0 . Crusius, Neue Jahrb. f. Kl. Phil. 

1887, 252.



2 6 2 W ilhelm Nestle

Nicht in diesen ganzen Zusammenhang paßt, soviel ich sehe, der Fall, 
von dem Geffcken meint, daß mit ihm „für uns zum erstenmal in der 
Antike das Motiv de mortibus persecutorum angeschlagen werde“.1 Er 
hat dabei im Auge, was Xenophon in seiner Apologie über das Schicksal 
des Anklägers A n y t o s  und seines Sohnes erzählt.2 Wohl handelt es 
sich ja hier um das Schicksal eines Mannes, der den Vertreter der höhe­
ren Gotteserkenntnis, den Sokrates, als aßeßijs verfolgt hat; insofern 
wäre also die Gottesverachtung allerdings auf Seiten des Anytos. Aber 
es ist ja eben das Bestreben der Sokratiker, zu zeigen, daß ihr Meister 
mit der Religion der Polis, die auch sie anerkennen, nicht zerfallen ge­
wesen se i.a Schon deshalb gehört der Fall garnicht hierher. Außerdem 
aber ist von einer göttlichen Bestrafung des Anytos für sein ungerechtes 
Verfahren gegen Sokrates bei Xenophon garnicht die Rede, sondern die 
Sache ist unter einen ganz ändern Gesichtspunkt gestellt. Daß der Sohn 
des Anytos mißrät, wird als Beweis für die tiefere Einsicht des Sokrates 
angeführt, der dem Jüngling angemerkt hatte, daß er nicht befriedigt 
sein werde, wenn ihn der Vater dem „sklavenwürdigen“ Gewerbe der 
Gerberei zuführe. Dies wird nach homerischem Vorbild in die W eis­
sagung eines Sterbenden gekleidet, die sich erfüllte. Anytos selbst aber 
verfiel nach seinem Tod einem üblen Ruf (xaxo6o£/a). Von einer gött­
lichen Bestrafung des Verfolgers durch eine außergewöhnliche Todesart 
ist also hier weit und breit nicht die Rede. Erst die späteren Nach­
richten, daß die Athener die Verurteilung bereut und die Ankläger ohne 
Gerichtsverfahren getötet hätten, oder daß sie den Meletos zum Tode 
verurteilt, den Anytos aber die Bewohner von Herakleä, als er bei ihnen 
Zuflucht suchte, noch am gleichen Tage wieder vertrieben hätten, ja daß 
die Athener wegen der Hinrichtung des Sokrates durch die (30 Jahre vor­
her ausgebrochene!) Pest bestraft worden seien, könnten hier in Betracht 
kommen und sie erweisen sich in der Tat ohne weiteres als legendär.1

Werfen wir noch einen Blick auf die h e l l e n i s t i s c h - j ü d i s c h e  
L i t e r a t u r ,  so können wir feststellen, daß auch sie sich den Gedanken 
vom Untergang der Gottes Verächter durchaus zu eigen gemacht hat. Er 
traf ja mit der Überzeugung jedes rechtgläubigen Juden zusammen, daß, 
wer sich gegen sein Volk und damit gegen seinen Gott verging, von 
diesem unfehlbar gestraft wurde.5 Die eigene Geschichte der Juden 
vom Untergang des Pharao im Roten Meer an, bot dafür Beispiele ge­
nug. So geschieht es, um nur einige zu nennen, mit Haman in dem haß-

1 J. Geffcken, Griech. Lit.-Gesch. II (1934) 42. s Xen. Apol. 29 ff. 3 Ebd. 12.
4 Diod. XIV 37, 6. Diog. L. II 43. Hyp. zu Isokr. Busiris. G. Grote, Ge­

schichte Griechenlands (Deutsche Ausg.), Bd. IV 698.
5 Vgl. z. B. die sog. Rachegebete von R heneia, wozu A. Deißmann im 

Philol. 61 (1902) 252 ff.



erfüllten Buche Esther (c. 7), so mit Holofernes im Buche Judith (c. 13), 
so vor allem m it dem Juden Verfolger xax A n t i o c h o s  IV. E p i -
p h a n e s .  Er, der ausdrücklich als d eo fia x siv  iTti%EiQr\Gag charakterisiert 
wird, wird für seine gegen  das jüdische Volk und seinen G ott verübten  
Frevel von dem TtavEnoTtTrjg xvQiog &tog to v  ’lGQafjX mit einer abscheu­
lichen Krankheit geschlagen, cüGte x a i ix  to v  GcofiaTog to v  övGGfßovg G xco- 
X r j x a g  a v a ^ e i v  x a i fä v ro g  i v  o ö vva ig  xai a lyr jö o ß i Tag öccQKCig a v ro v  
ftianLnTEiv, vtzo öe rfjg ößfirjg a v ro v  n ä v  to  öTgaronsdov ßaQVVEG&ai tij C«- 
' x q ia .1 Auch dies ist natürlich Legende. In W irklichkeit starb der König 
auf dem Rückzug von einem Feldzug gegen die Parther im Jahr 164 v. Chr. 
in Tabai in der Persis an einer Krankheit gewöhnlicher A rt.2 Philo 
sieht in der grausamen Ermordung des früheren Statthalters von Ä gypten, 
A v i l l i u s  F l a c c u s ,  auf der Insel Andros die Strafe für sein feind­
seliges Verhalten bei der Judenhetze in Alexandria unter Caligula: rot- 
avTa x a i (DXaxxog Ena&E yevofisvog dipEvSEGTarrj niGTig to v  fir] anEGTEQrjG&ai 
to  Io vö a iw v  E&vog iTtixovQiag rijg ix  f tso v .3 Und so trifft den Antisemiten  
A p i o n von Alexandria nach Josephus eine ähnliche Strafe w ie den König  
Antiochos Epiphanes: o&Ei' sixoTtog fxoi öoxsi Trjg t ig rovg TtaTQiovg a m o v  
vofjLovg ßXaG(pr^iCag ö o v va i 6lkt]v ’A m cov rrjv rtQEnovGav' JtEQiETfirjd'r] i£  
ava yx rjg , iXxcoGEtog a v t ä  nsg l t o  a id o io v  ysvo(i£vi]g, x a i (irjÖEV wcpEXrjd'Elg 
i>7io xrjg TtEQtTo îfig 6 7]7t o ( i s v  o g i v  d siva ig  o övva ig  anifravE v.*

Damit haben wir die Atmosphäre berührt, in der die f r ü h c h r i s t ­
l i c h e  L i t e r a t u r  entstanden ist. In Antiochia, also auf hellenistischem  
Boden ist die Bezeichnung der Anhänger der neuen Religion als X qigti- 
a v o i  aufgekommen.5 Es ist daher nicht zu verwundern, daß wir auch 
hier, wo hellenischer und jüdischer Geist sich verbinden, den Gedanken 
vom absonderlichen Tod der Gottesverächter finden, und daß die Formen, 
in denen er auftritt, im wesentlichen dieselben sind w ie in der bisher 
verfolgten Tradition. Da ist zunächst der Verräter J u d a s  I s c h a r i o t .  
Dieser erhängt sich nach dem Vorbild des Ahitophel, der an David zum 
Verräter geworden war. Die A postelgeschichte aber steigert das Grau­
sige dieses Lebensendes noch durch den Zusatz, daß sein Leib abstürzte 
und zerbarst und seine E ingeweide (GTthxyyya) herausdrangen.6 Noch näher 
den oben erwähnten Fällen ähnlicher Art steht der Tod des H e r o d e s .  
Es ist Herodes Agrippa I., der Freund des Caligula, König 41—44. Er 
hatte Jakobus, den Bruder des Johannes, hinrichten lassen und auch den

1 II. Makk. 7, 19 (deo(iaxsiv) ; 9, 4 ff., besonders 9; vgl. auch I. Makk. 6, 8 ff.
* Polyb. XXX 11. Appian. Syr. 66. U. W ilcken bei Pauly-W issowa I, 

Sp. 2476.
8 Philo, In Flaccum  189 ff.
* Josephus contr. Ap. II 143; vgl. II. Makk. 9,17, wozu K. W i l l r i c h ,  Juden 

und Griechen vor der m akkabäischen E rhebung (1895) 172 ff.
5 Act. 11, 26. 6 M atth. 27, B. II. Sam. 17, 23. Act. 1, 18.

Legenden vom Tod der Gottesverächter 2 6 3



2 6 4 Wilhelm Nestle

Petrus eingekerkert. Seine Gottlosigkeit wird noch dadurch gekenn­
zeichnet, daß er die Akklamation als „Gott“ ohne Widerspruch entgegen­
nimmt. Da „schlug ihn sogleich der Engel des Herrn“ nai yevöftevog  
ö n a l r j K o ß g c ü T o g  i^ itpv^ sv .1 Er erleidet also diesen Tod als Verfolger 
der christlichen Gemeinde und zugleich als Gotteslästerer. Wir haben 
oben (S. 247) gesehen, daß die Bestrafung der sog. Büßer der Odyssee 
sich ursprünglich in der Oberwelt abspielte, und daß Ixion und Salmo- 
neus erst später in die Unterwelt versetzt wurden. Eine Parallele dazu 
bietet die christliche Petrusapokalypse. Unter den verschiedenen Gat­
tungen von Verbrechern, die in der Hölle mit mannigfaltigen ausgesuch­
ten Strafen gepeinigt werden, erscheinen auch o i  8 i c a ^ a v r e  g r o v g  81 - 
x c c b o v g  Kai nagadovTsg avxovg. Sie stehen bis zur Mitte in Flammen, 
werden von bösen Geistern gegeißelt und sind iß&LOfievoi xa anXäy^ya
VTIO 6 K (0 X l ']K (0 V  äxOl[lT]TCOV.2

Es bleibt noch ein Verfolger übrig, den der von ihm bekämpfte Gott 
zwar nicht getötet, den er aber doch seine Macht hat fühlen lassen: der 
Christenverfolger und spätere Apostel S a u l u s - P a u l u s .  Es ist sehr 
beachtenswert, wie in der Apostelgeschichte die Gegnerschaft gegen 
das Christentum als ein Kampf gegen Gott, ein deofiaxeiv, dargestellt 
wird. Schon Gamaliel warnt im jüdischen Synedrion, prj noxe &£0(icc%°t 
evQe&rixs, womit man die Warnung eines jüdischen Märtyrers an Anti- 
ochus Epiphanes vergleichen kann: ab  de fir] vof i t ßyg äd-coog ißea& ai &eo- 
(ia%£iv imytLQriöag. Und bei der Verhandlung des Synedrions gegen den 
gefangenen Paulus wollen sich die Pharisäer hüten, firj &eOfjtax&fiev.3 
Paulus selbst, der Schüler Gamaliels, hat solche Skrupel nicht. Er war 
schon bei der Hinrichtung des Stephanos beteiligt, verfolgte die Ge­
meinde in Jerusalem durch Verhaftungen von Männern und Frauen und 
ließ sich schließlich Vollmachten zu Verhaftungen auch außerhalb Jeru­
salems geben, so in Damaskus, um sich den dortigen Synagogen gegen­
über ausweisen zu können.4 Auf dem W ege dahin ereilte ihn sein Ver­
hängnis. Wir haben darüber drei Berichte in der Apostelgeschichte 
und einen von Paulus selbst.5 Die drei Berichte der Acta stimmen in 
den Einzelheiten nicht genau überein. Nur der erste (A.) erzählt in der 
dritten Person, die beiden ändern sind Paulus selbst in den Mund ge­
legt, der eine (B.) in Jerusalem, der andere (C.) in Caesarea. Die Unter­
schiede sind folgende:

1 Act. 12,1 ff.; 21 ff.
* Apoc. Petr. 27 bei A. Dieterich, Nekyia (1893) 6 und 211, wo aber ge­

rade diese Analogie zwischen Christentum und Antike fehlt, da sie allerdings 
in den antiken Unterweltsschilderungen nicht vorkommt.

s Act. 6,39. II. Makk. 7,19 (oben S. 263). Act. 23,9 (Zusatz von 3 Handschriften).
4 Act. 7, 68. 8, 3. 9 ,1  f.
5 Act. 9, 3 ff. 22, 3 ff. 26,12 ff. Gal. 1,13-17 (vgl. I. Kor. 16, 8f.; 9, l).



A. Licht vom Himmel. Paulus fällt zu Boden. Stimme: £aovX, Uaovl, 
x i  [i s  öicbnsig-, Auf die Frage: rig s l ,  x v q i e -, die Antwort: i y a  ei f i i  ’l r jß o vg ,  

oj/ a v  SicoKsig. Anweisung, in die Stadt zu gehen. Die Begleiter s tö r i j x s a a v  

i v e ö i ,  aKovovTEg [lei/ T7jg (pcoviig, f i r jö iva  öe ftsoafJovvxEg. Paulus ist blind 
geworden ( ovöev  E ß k e n sv ) und bleibt in diesem Zustand drei Tage, bis 
er von Ananias geheilt wird.

B. Wie A, aber unter Hinzufügung der Zeitbestimmung tveqI (ieGtj/i- 
ßpi'av, des Attributs m a v o v  zu <p&g und der Apposition o N a ^a g a io g  zu 
3Ir]6ovg. Die Begleiter sehen — umgekehrt wie in A. — das Licht, hören 
aber die Stimme nicht. Auftrag wie in A. Paulus kann nicht sehen (ovk 
ccveIXekov) mit dem Zusatz a n o  xfjg öoirjg xov qxoxog und wird in die Stadt 
geleitet. Die Heilung von der Blindheit wird hier nicht erwähnt. —  
Es folgt eine zweite Christusvision iv inßxdGEi in Jerusalem ( 2 2 , 17f.).

C. Wie A. mit Zeitbestimmung rjfiEQag fiiarjg. Das Licht leuchtet 
v 7zeq xr\v Xa^ncQoxrjxa xov fjXtov  und nicht nur Paulus, sondern auch seine 
Begleiter stürzen zu Boden. Die Stimme spricht hier „hebräisch“ und fügt 
zu ihrer Frage hinzu: GnXrjQov ßoi ngog xevxqu  ka nxife iv . Die Anweisung an 
Paulus ist hier viel ausführlicher (26, 15—18). Von der vorübergehenden 
Blindheit des Paulus und ihrer Heilung verlautet nichts. Vielmehr soll er 
den t&vri „die Augen öffnen“ und sie „aus der Finsternis ins Licht“ führen.

Vergleicht man diese drei Berichte, so liegt keineswegs eine fort­
schreitende Steigerung des Wunderbaren von dem ersten bis zum dritten 
vor; nur die Wirkung der ovQaviog bitraGLa auf die Begleiter ist im 
dritten am stärksten. Dagegen ist von einer wirklichen Erblindung des 
Paulus und ihrer Heilung nur im ersten die Rede. Im zweiten scheint es 
sich nur um ein vorübergehendes Geblendetsein ano xr\g öo r̂jg xov epoorog, 
nicht um Erblindung zu handeln, weshalb hier auch keine Heilung er­
wähnt wird, die offenbar nicht erforderlich ist. Die Zeitbestimmung „um 
Mittag“ kennen nur B. und C. Auffallend ist aber die Erweiterung in der 
Rede der himmlischen Stimme, die von A. bis C. zunimmt. In C. haben 
wir nicht nur den Zusatz 0x 1̂7901/ cot nqog hevxqcc Xcuxzifeiv, sondern die 
Anweisung an Paulus für seinen künftigen Beruf nimmt fast hymnische 
Form an, die sich an prophetische Ausdrücke anlehnt1, und die Rede 
des erhöhten Christus muß die hier ausgelassene Ananiasrede in A. und 
B. ersetzen. Ganz aus dem Rahmen der Berichte A. und C. fällt die von 
B. erzählte zweite Christusvision heraus, die Paulus nach seiner Rückkehr 
nach Jerusalem beim Gebet im Tempel hat und die zu der Berufung des 
Apostels durch Ananias, die unmittelbar vorhergeht (22,14 ff.), gewisser­
maßen noch die Bestätigung durch den erhöhten Christus fügt (v. 17 ff., 21).

Ganz anders als diese drei Berichte lautet nun die eigene Äußerung 
des Paulus über seine Bekehrung; nämlich: es habe Gott gefallen, ano-

1 Zu Act. 26, 17f. vgl. Jerem. 1,7. Jes. 35,5; 42,7,16; 6 1 ,1.

Legenden vom Tod der Gottesverächter 2 6 5



2 6 6 Wilhelm Nestle

x a X v ty a i  r o v  v io v  a v r o v  i v  i f i o i .  Daß das in Damaskus war, ergibt sich 
daraus, daß er sagt, er sei von seiner Reise nach Arabien, die die Apo­
stelgeschichte nicht kennt, wieder in diese Stadt „zurückgekehrt“. Auch 
sonst, sagt er nur, daß er Christus oder den Herrn Jesus „gesehen 
habe“.1 Bei diesem „Sehen“ handelt es sich offenbar wie in der Erzäh­
lung der Apostelgeschichte (22,18)  um ein innerliches, visionäres Schauen 
„i v  ixtftatfft“, einem Zustand, in dem nach seinem eigenen Zeugnis dem 
Apostel manchmal Offenbarungen zuteil wurden.2 Vergleicht man diese 
Selbstzeugnisse des Paulus mit den Berichten der Apostelgeschichte, so 
bleibt als einzige übereinstimmende Tatsache, daß sich die Bekehrung 
des Paulus auf Grund einer Christusvision in Damaskus vollzogen hat. 
Sogar die kausale Verknüpfung der Vision mit der Verfolgung der christ­
lichen Gemeinde fehlt sowohl im Galater- wie im ersten Korinther­
brief. Die Vision bildet nur den zeitlichen Trennungsstrich zwischen 
seinem Leben k v  t<5 ' I o v ö a iß f iä  und seiner apostolischen Tätigkeit. Diese 
war allerdings eine Wirkung der Vision, nicht aber die Vision eine Wir­
kung der Verfolgung.

Sie dazu gemacht und den inneren Umwandlungsprozeß des Paulus 
auf ein ä u ß e r l i c h e s ,  übernatürliches Erlebnis zurückgeführt zu haben, 
ist das Werk des Verfassers der Apostelgeschichte. Die beiden Tatsachen, 
daß Paulus früher die christlichen Gemeinden verfolgt und daß seine 
Bekehrung in Damaskus, vermutlich im Hause des Ananias, stattgefun­
den hatte, waren ihm bekannt. Er brachte sie nun in einen kausalen 
Zusammenhang, wobei ihm als Vorbild das Motiv des &eo(ia%og vor­
schwebte, wie es Euripides in seinen „Bakchen“ gestaltet h at: hier wie 
dort der verfolgte neue Gott, der seinem Verfolger seine wunderbare 
Macht durch himmlische Lichterscheinungen und Stimmen offenbart 
und — das ist das Entscheidende — ihn mit dem griechischen Sprich­
wort warnt, firj Xamifeiv n g o g  xivtQcc.3 Den Nachweis im einzelnen habe 
ich dafür schon vor Jahrzehnten erbracht und Weinreich hat ihn neuer­
dings bestätigt und erweitert.4 Nur eine kleine Ergänzung möchte ich 
hier noch hinzufügen. Der Zug, daß Paulus nach A. infolge der Erschei­
nung erblindet, läßt sich aus den Bakchen nicht belegen, wohl aber aus 
der homerischen Erzählung des &£0fia%0g Lykurgos, der für seine Be­
kämpfung des Dionysos von Zeus mit Blindheit bestraft wurde.5 Beide, 
Homer und Euripides, wird der hellenistisch gebildete Verfasser der 
Apostelgeschichte aus der Schullektüre gekannt haben. So darf also die

1 Gal. I,i6f. I.Kor.9 , 1; J5, 8f. * II.Kor. 12,iff. »Eur.Bakch.795. A ct.26,14.
4 Vgl. W. Nestle, Anklänge an Euripides in der Apostelgeschichte. Philol.

1900, 46 ff. 0 . Weinreich, Gebet und Wunder. Genethliakon Wilhelm Schmid 
zum 70. Geburtstag (TübiDger Beitr. zur Alt.-Wiss. V. 1929, 282ff.); vgl. auch 
Windiech, Z. nt. Wies. 31, lOff. 5 Z 139; vgl. oben S. 250.



Geschichte von der Bekehrung des Paulus in der von der Acta erzählten 
Form auch unter die Legenden zwar nicht vom Tod, aber von der Be­
strafung der Gottesverächter eingereiht werden.

Die folgende Zusammenstellung gibt nun eine Ü b e r s i c h t  über die 
Todesarten (bzw. Strafen) der Gottesverächter und die von ihnen ver­
übten Vergehen in Mythus und Geschichte gruppenweise geordnet.

Legenden vom Tod der Gottesverächter 267

Todesart (Strafe) Vergehen (Mythus) Täter

Verwandlung in Tiere Gleichstellung m. Göttern Keyx und Alkyone
Tod durch Blitz Gleichstellung mit Zeus Salmoneus, Asklepios,

oder Kampf gegen ihn Kapaneus
Geistesverwirrung Versuch sich zu den Bellerophontes

Göttern zu erheben
W ürmerkrankheit Heilungen gegen den Nikomachos, S. des Po-

Willen des Zeus (?) daleirios
Erblindung, iiav ia , Zer­ Kampf gegen Dionysos Lykuxgos

reißung
Zerreißung ebenso Pentheus

n Verachtung des Dionysos Orpheus
n Verachtung der Artemis Aktaion

y&siQiccßis Verletzung des Zsvg Akastos
£evios

(iccvia, Verwundung, Tod Verwundung des Apis Kambyses
tp&eiQiaöi? ccxoXaßia Alkman, Q. Mucius

Scaevola
n TtgoSoßioc Kallisthenes
n maßlose Rache Eunus
n Verletzung des Zsvg 

ixsaiog
Sulla

n acsßsia  gegen Apollon Pherekydes
W ürmerkr ankh eit

(tvXai, <tx£öX7Jjcss, or'j- maßlose Rache Pheretime
•jt£6&cci)

» TtQoSoaia Lykiskos
V ' maßlose Grausamkeit Kassandros
n ( +  Aus-

atssßeicc Alexandros von Abonu- 
teichos

n
n

* rottun g 
des ysvos)

Verfolgung der Juden 
ebenso

Antiochos IV. Epiphanes 
Apion

r> Verfolgung der Christen Herodes Agrippa I.
Tod durch Schiffbruch aeeßsicc Diagoras, Protagoras

Zerreißung äaeßsic' Euripides, Lukianos
Grausame Ermordung Verfolgung der Juden Avillius Flaccus

Erblindung Verfolgung der Christen Saulus - Paulus



Von diesen Beispielen scheiden für unsere Untersuchung aus die 
Fälle, in denen das V e r g e h e n  in Ausschweifung (Alkman, Scaevola), 
Verrat (Lykiskos, Kallisthenes), maßloser Rache (Pheretime, Eunus), 
Grausamkeit (Kassandros) besteht. W ichtiger sind schon die Beispiele, 
in denen die Verletzung eines einem bestimmten Gotte, wie Zsvg £tviog 
oder iHEöiog, unterstellten menschlichen Verhältnisses vorliegt (Akastos, 
Sulla). Ins Gebiet religiöser Hybris fällt das Verhalten von Keyx und 
Alkyone, Aktaion, Bellerophontes, Kapaneus. Vertreter der aaißeia im 
Sinne des Atheismus und der Verhöhnung des Kultus sind Pherekydes, 
Diagoras, Protagoras, Euripides, Alexandros von Abonuteichos, Lukianos. 
Den Verfolgern der christlichen Religion aber stehen am nächsten die­
jenigen Gestalten des Mythus und der Geschichte, welche sich gegen  
die Verehrung einer bestimmten Gottheit auflehnen und diese bekämpfen, 
wie Salmoneus, Asklepios (Nikomachos?), Lykurgos, Pentheus, Orpheus, 
Kambyses, Antiochos Epiphanes, Flaccus, Apion, Herodes, Saulus, von 
denen die zwei letzten sich schon gegen die christliche, die drei vorher­
gehenden gegen die jüdische Religion wenden.

Betrachten wir die T o d e s a r t e n  u n d  S t r a f e n ,  so tragen sie mit 
Ausnahme eines einzigen Falles, der Verwandlung von Keyx und Al­
kyone in Vögel, nirgends den Charakter des Wunders, sind aber insge­
samt Auswirkungen der göttlichen Vorsehung, ihrer Macht und Gerech­
tigkeit. Ganz der mythischen Sphäre gehört der Tod durch den Blitz 
an. Aus dem Dionysoskult stammt die Zerreißung, die auch auf zwei 
geschichtliche Persönlichkeiten (Euripides, Lukian) übertragen wird. 
Schiffbruch bringt Meineidigen und Atheisten (Diagoras, Protagoras) 
den Tod. Die „Gottlosen“ (äasßsig) im allgemeinen, darunter auch die 
Verfolger einer Gottheit und ihrer Verehrer, treffen besonders häufig 
die rätselhafte Läuse- und Würmerkrankheit (Pherekydes, Alexandros 
von Abonuteichos, Antiochos Epiphanes, Apion, Herodes), ferner fiavla 
(Bellerophontes, Kambyses), Erblindung (Lykurgos, Saulus), Ermordung 
(Flaccus), Ausrottung des ganzen Geschlechts (Kassandros).

Wenden wir uns nun der S c h r i f t  „ De  m o r t i b u s  p e r s e c u t o -  
r u m “ 1 zu, so erscheint hier weitaus als die häufigste Strafe der christen­
feindlichen Kaiser gewaltsamer Tod durch Ermordung: so bei Nero, 
Domitian, Valerian, Aurelian. Zweifelhaft ist dies bei Valerian, der in 
persischer Gefangenschaft starb und von dem der Verfasser berichtet, 
sein Leichnam sei geschunden und die Haut in einem Tempel aufgehängt 
worden (5, l ff. ): eine Sage, die auffallend an die von Plutarch (Pelop. 21) 
geschilderte Behandlung des Pherekydes durch die Spartaner erinnert

1 Lucii Caecilii de mortibus persecutorum liber, vulgo Lactantio tributus 
(Corp. script. eccles. lat. 27. Lactantius 2) ed. S. Brandt 1893.

2 6 8  Wilhelm Nestle



(oben S. 255). Wenn M a x i m i a n u s  Herculius und M a x i m i n u s  D a j a  
durch Selbstmord (Erhängen und Vergiftung) enden, so soll das wohl 
an den Selbstmord des Verräters Judas erinnern. Bei den beiden berüch­
tigtsten Verfolgern hat der Verfasser übrigens Mühe, seinen Gedanken 
durchzuführen: D e c i u s  fand seinen Tod im Gotenkrieg, und so wird 
wenigstens hervorgehoben, daß ihm kein Grab zuteil geworden sei (4,1 ff.). 
Dem D i o c l e t i a n  wird notgedrungener Selbstmord zugeschrieben (42 f.), 
wahrscheinlich mit Unrecht. Er starb in seinem Palast zu Salona. Der 
moralische Urheber und daher der Hauptschuldige an der Verfolgung 
ist in den Augen des Verfassers G a l e r i u s  (lOff.). Er starb 311 in 
Sardica in Moesien und zwar nach unserer Schrift an einem Krebs­
geschwür an den Genitalien, das in die Würmerkrankheit überging 
(33,1 ff .): „comestur a vermibus et in putredinem corpus cum intoleran- 
dis doloribus solvitur.“ So endet er „horrenda tabe consumptus“ (35 ,11). 
Die Vorbilder liefern hier Antiochus Epiphanes, Herodes und vielleicht 
Apion. M a x e n t i u s  ertrinkt bei der Schlacht an der Mulvischen Brücke 
im Tiber (44) und, was, wie wir gesehen haben, von Kassandros über­
liefert ist, daß sein ganzes Geschlecht unterging, das wird hier in Bausch 
und Bogen auf die christenfeindlichen römischen Kaiser übertragen 
(50, l ) . 1

Das E r g e b n i s  unserer Untersuchung is t : Der die Schrift „De mor- 
tibus persecutorum“ beherrschende Gedanke, daß Gott die christenfeind­
lichen Kaiser, die in den Anhängern der christlichen Religion ihn selbst 
und seine Wahrheit bekämpften, durch einen besonders grausamen Tod 
bestrafte, ist eine Übertragung aus der Antike. Auch dort werden Gottes­
verächter der verschiedensten Art, besonders aber Feinde und Bekämp- 
fer eines bestimmten Gottes und seiner Verehrung, z. B. des Dionysos, 
mit besonders auffallenden und abschreckenden Todesarten bestraft. 
Die Idee ging aus der griechischen in die hellenistisch-jüdische (Makka­
bäerbücher, Philo, Josephus) und aus dieser in die christliche Literatur 
über. Für unsern Verfasser hat ohne Zweifel die Apostelgeschichte die 
Brücke von der antiken Profanliteratur zu seiner Schrift gebildet. Man 
sieht an ihm, wie am Verfasser der Apostelgeschichte, daß die Denk­
formen der Christen noch die gleichen sind wie die ihrer heidnischen 
Gegner und nur mit einem neuen Inhalt erfüllt werden. So verrät auch 
diese christliche Schrift noch das geistige Erbe der Antike.

Legenden vom Tod der Gottesverächter 2 6 9

1 Siehe oben S. 257.



DER SOGENANNTE LAPIS MANALIS
VON FRANZ BÖMER IN MÜNCHEN

Trotz der verschiedenartigen Versuche, mit denen sich nicht nur die 
Philologie, sondern auch Sprachwissenschaft, Religionsgeschichte und 
vergleichende Religionswissenschaft um den Regenzauber des römischen 
lapis manalis bemüht haben, ist sein Wesen und sein Ursprung bisher 
keineswegs eindeutig und befriedigend erklärt worden. Ein Vergleich 
der letzten Arbeiten von S a m t e r 1, F i e d l e r 2 und K r o l l 3 zeigt, daß 
die Kontroverse um diesen Fetisch, der W i s s o w a 4 durch sein kate­
gorisches Urteil ein Ende gemacht zu haben schien, heute noch nicht 
entschieden ist. Es ist hier, wie bei vielen dieser nur durch fragmen­
tarische Nachrichten bekannten Probleme der römischen Religion, in 
erster Linie erforderlich, daß man sie zunächst einmal von den viel­
seitigen modernen Konstruktionen freimacht und nicht mehr sehen will, 
als die Überlieferung gestattet.5

Der lapis manalis, der „Regenstein“, lag vor der porta Capena; er 
wurde bei Dürre von den pontificcs durch die Stadt gezogen, um Regen 
zu erflehen oder zu zaubern. Das ist in kurzen Worten die Überlieferung.6 
Der Brauch, von dem nur die Antiquare berichten, war im 1. Jahrh. 
v. Chr. längst aus der Übung gekommen.7

Das Problem des Steins beginnt mit seinem Namen: man leitete ihn 
bisher, gestützt auf die Überlieferung, entweder von manare8 oder von 
manes9 ab, und die Ergebnisse waren entsprechend der doppelten Mög­

1 ARW. 21 (1922) 317 ff. RE. XII 782 ff.
2 Antiker Wetterzauber, Würzburger Studien 1 (1931) 65 ff.
3 RE. XIV, 969 ff. Er berücksichtigt in seinen häufig gegen Samter ge­

richteten Ausführungen allerdings nur dessen erstgenannte Arbeit.
4 RML. II 2308f. (RuK2 121).
5 Vgl. die Arbeiten von Weinstock über m u n d u s  und tem plum  RM. 45 

(1930) und 47 (1932).
8 Die Belege sind zusammengestellt bei Fiedler 65. Kroll RE. XIV 969 

(Varro, Fest., Serv. Aen., Fulg.). Vgl. auch Samter RE. XII 784.
7 Hier urteilen u. a. Wissowa RE. II 310, 44. RML. II 2308, 62. Kroll 

RE. XIV 969 richtig gegen Samter ARW. 317. RE. XII 783, 4 ff.
8 Die übliche Ableitung; zuletzt Fiedler 66f. Kroll a. a. 0 . Weinstock 

RM. 46, 113, 4. Rose, Studi e Materiali di Storia delle Religioni 7 (1931) 124, 
sehr Bcharf: It is stränge that even to-day there are some who do not appear 
to see that the latter (sc manalis-manare) is the one possible etymology.

9 In erster Linie Samter a. a. 0 . Fiedler 66 f., der beide Ableitungen und 
zwei verschiedene lapides manales für möglich hält; dazu auch u. S. 281 m. 
Anm. 4. Auch bei den Etruskologen, z. B. Ducati, Etruria antica I (1926) 98.



Der sogenannte lapis manalis 2 7 1

lichkeit verschieden: entweder hielt man ihn für den „Regenstein“, wo­
bei die Beziehung zu den manes, von der Festus spricht1, geleugnet 
werden mußte, oder für den „Stein der Manen“, und in diesem Falle 
war die Verbindung mit dem Regen nur schwer herzustellen.2

Ich erörtere zunächst die Erklärung, die durch die Zeugnisse der 
Antiquare in erster Linie an die Hand gegeben und der auch heute fast 
allgemein Glauben geschenkt wird, die Ableitung von manare. Zuerst 
die sprachwissenschaftliche Seite: Ich habe an anderer Stelle dargelegt3, 
daß nach den Gesetzen der Linguistik die Etymologie manalis-manare 
erhebliche Schwierigkeiten macht; sie ist unhaltbar für das aquae manäle 
'Handkrug für Wasser’ (von dem später die Rede sein wird), das Varro 
(u. S. 273) mit dem lapis manalis unmittelbar in Verbindung bringt, 
da ihm das Substantiv manus zugrunde liegt; speziell für manalis be­
stehen damit die gleichen Bedenken, d. h. eine Ableitung manare-manalis 
wäre, was bisher zu wenig berücksichtigt wurde und deshalb nachdrück­
lich betont werden muß, vom Standpunkte der Sprachwissenschaft aus 
nur unter Hinnahme von erheblichen Unsicherheitsfaktoren möglich.4 
Nun tritt neben die sprachliche auch die semasiologische Unklarheit 
dieser Ableitung. Über das von den Antiquaren behauptete Verhältnis 
des lapis manalis zu manare lassen sich nur vage und durch nichts zu 
beweisende Vermutungen äußern: So macht K r o l l  (RE. XIV 970, 17) 
gegen die Worte des Festus 128 M. quod aquas manarct den begründeten 
Einwand, daß wohl nicht an ein aktives manare zu denken sei, „das für 
sekundär gelten muß5, sondern an ein intransitives: m. I. nicht qui aquam, 
sondern qui aqua manat“ und fährt fort: „Der Stein wird also begossen 
worden sein, es handelt sich um einen Nachahmungszauber.“ Der „be­
gossene Stein“ ist schon vor K r o l l  auf Grund der Interpretation der 
Überlieferung mit Recht von F i e d l e r  6 7 ff. abgelehnt worden; er ist

Nogara, Gli Etruschi e la loro civiltä (1933) 180 f. Clemen, Die Religion der 
Etrusker (1936) 41. 48. Vgl. auch die in diesen Schriften und die S. 275, Anm. 3 
u. S. 276, Anm. 4 verzeichnete Literatur.

1 S. u. S. 276.
2 Samter ARW. Ich komme später darauf zu sprechen.
3 In einem Aufsatz lat. aquim inale , der demnächst in der Glotta erscheint.
4 Ich verweise auf den Anm. 3 genannten Aufsatz mit der dortigen Literatur.
5 Diese berechtigte Kritik zeigt auch sachlich die zweifelhafte Grundlage 

der Etym ologie: Hör. epist. 1, 19, 44 m anare poetica mella  ist in der klassischen 
Zeit für transitives m anare  singulär und dazu dichterische Lizenz; am besten 
würde Ov. met. 6, 312 passen: lacrim as etiam  n u n c  m arm ora m a n a n t — wenn 
es hsl. sicher wäre (v. 1. lacrim isl) — aber selbst dann wird man die Dichter­
sprache Ovids kaum zur Erklärung von grammatischen Eigentümlichkeiten der 
ältesten Religionsgeschichte heranziehen dürfen. Die anderen Beispiele für tran­
sitives m anare  sind noch bedeutend später: Itala pro v. 3, 20 (Iren. 4, 20, 3). 
Filastr. 11, 1. Aug. c. Faust. 16, 17 p. 468, 8 u. ö.

Archiv für Religionswissenschaft X X X III. 3/4 18



272 Franz Bömer

dazu auch sprachlich unmöglich: man müßte für Festus ein manare im 
Sinne von madere annehmen und geriete selbst durch diese Verwendung 
in die Schwierigkeit, daß man dann immer noch auf eine ebenfalls sekun­
däre Bedeutung von manare angewiesen w äre1; ich halte es für unstatt­
haft, diese ältesten Elemente römischer Religion mit einer Semasiologie 
zu deuten, die sich erst in der ausgehenden Republik nachweisen läßt. 
So ist man, wenn man sich an jene Etymologie manalis-manare hält, 
zu unbeweisbaren, sprachlich und quellenmäßig in keiner W eise gerecht­
fertigten Vermutungen gezwungen. Ähnliche Möglichkeiten werden bei 
S a m t  er  angedeutet, der für einen seiner Ansicht nach vorliegenden 
Analogiezauber Parallelen aus primitiven Vorstellungen heranzieht.2 
Aber für ihn ist damit das fragliche Verhältnis zwischen dem Regen­
stein und dem manare des Wassers noch nicht genügend gedeutet; er 
erwähnt dazu die Forderung des Ausgießens des Wassers, evtl. auch 
das Werfen eines Gegenstandes ins Wasser usw.; schließlich sind für 
ihn diese Annahmen nur eine Vorstufe für die These, daß der lapis 
manalis doch der Stein der Unterirdischen sei, an die man die Bitte um 
Wasser richte; gegen diese für römische Verhältnisse unmögliche Vor­
stellung wenden sich mit Recht F i e d l e r  und K r o l l . 3 Zu diesen

1 manare =  madere gibt es erst seit Lnkrez (z. B. 5, 262. 6, 1149), im ab­
soluten Sinne, wie es hier für den l. m. erforderlich wäre, erst seit Sen. Here, 
f. 391 maestusque Phrygio manat in Sipylo lapis. Colum. 2, 9,13 locis manantibus. 
Plin. nat. 22, 63 saxa manantia. — Manare überhaupt seit Ennius, nicht bei 
Plautus und Terenz (wahrscheinlich wegen des Metrums); es bedeutet in der 
ältesten Sprache „über etwas hinrinnen“, so vom sudor: Enn. ann. 418. Aedit. 
epigr. 1,3. Lucr. 5, 488. 6, 944. Verg. Aen. 3, 175 usw.; auch vom cruor: Verg. 
georg. 1, 485. Aen. 3, 43.

2 AR W. 327ff. Daß er damit grundsätzlich in die Irre gegangen ist, wird 
sich im Laufe der Untersuchung ergeben. Ich möchte diese Parallelen höchstens 
zur Illustrierung römischer Verhältnisse benutzt wissen, zur Erklärung sind sie 
wie in vielen Fällen so auch hier irreführend, solange man auch nur einiger­
maßen mit innerrömischer Tradition auskommen kann. Und das ist hier der Fall

3 Samter, Familienfeste (1901) 13,2. ARW. 332ff. („leider auf Vermutungen 
angewiesen“). RE. XII 784, 50 ff. Fiedler 67. Kroll, RE. XIV 970. Ich kann aus 
meinem manes-Artikel im Thesaurus hinzufügen, daß mir keine einzige Stelle 
bekannt ist, an der an die manes diese oder auch nur eine ähnliche Bitte ge­
richtet wird. Man mag zugeben, daß das Wort manes frühestens aus dem 
1. Jahrh. bekannt ist (CIL l 2 761. 1273. 2117. CE 970, 9; literarisch seit Varro und 
Cic.; allerdings meint Samter, daß der Brauch noch zur Zeit Varros existiert 
habe; s. oben S. 270 m. Anm. 7), also theoretisch die Möglichkeit besteht, daß 
man in frühester Zeit die manes um Wasser oder dgl. gebeten habe. Trotzdem 
müßte sich eine solche Vorstellung irgendwie erhalten haben, besonders bei 
der weiten Verbreitung des Manenkultes und seiner engen Verbindung mit 
dem römischen Wesen. Die manes, sei es, daß eB sich um die Götter der Unter­
welt oder um die Gesamtheit der Wesen des Orcus handelt, werden nur an­
gerufen um Dinge, die sie unmittelbar selbst angehen, etwa, man solle der



Der sogenannte lapis manalis 2 7 3

Schwierigkeiten kommt noch hinzu, daß ein auf das Wasser und den 
Regen angewandtes manare ebenfalls eine spätere Bedeutung darstellt1, 
also für die Erklärung der ursprünglichen Bedeutung von manalis auch 
nichts aussagt. Damit erscheint auch von der sachlichen Seite her der 
Versuch, den „Regenstein“ mit manare zusammenzubringen, zumindest 
sehr fraglich und unsicher. Aber noch w eiter: Sucht man diese Schwierig­
keiten angesichts der Etymologien des Festus hinwegzuinterpretieren 
und bei manare zu bleiben, so ist man gezwungen, die durch Festus 
bezeugten Beziehungen des lapis manalis zu den Toten entweder zu 
leugnen2 oder ihnen die für die römische Religion unhaltbare Deutung 
zu geben, daß die Toten um Regen angerufen werden müssen. Alles in 
allem: Die Inbeziehungsetzung eines „feuchten Steines“ oder eines 
„Regensteines“ zu manare ist, besonders für das älteste Latein, unhalt­
bar. Auf den zur Stützung dieser Etymologie verschiedentlich ange­
führten fons manalis gehe ich unten ein.

Es ist erforderlich, diese sprachgeschichtlich und semasiologisch 
zum Teil gezwungenen, zum Teil unmöglichen Zusammenhänge klar 
herauszustellen. Um ihnen einerseits auszuweichen und um andrerseits 
die Nachricht des Festus über eine Verbindung des lapis manalis mit 
den Toten nicht verwerfen zu müssen, bliebe der zweite W eg, den 
S a m t e r  gegangen ist, nämlich lapis manalis 'Regenstein’ nach Festus 
von mants abzuleiten. Dieser Versuch wurde bereits als religionsge­
schichtlich unmöglich abgelehnt (o. S. 272 m. Anm. 3). Somit stände man 
wieder vor dem alten Dilemma, wenn nicht eine eingehende Interpre­
tation der Worte Varros die Frage wirklich zu lösen geeignet wäre.

Varro berichtet in der Vita populi Romani (frg. Non. p. 547, 7 M.) 
urceolum aquae manale vocamus, quod eo aqua in trulleum effundatur. wnde 
manalis lapis appellatur in pontificalibus sacris, qui tune movetur, cum plu- 
viae 'exoptantur. ita apud antiquissimos manale sacrum voeari quis non no- 
verit? unde nomen illius. — Die Erklärung dieser Stelle muß von aquae 
manale ausgehen, da auch Varro davon ausgegangen ist.3 Ich habe in 
dem S. 2 71, Anm. 3 genannten Aufsatz dargetan, daß aquae manale 'Hand­
krug für Wasser’ bedeutet, eine Ableitung von manus darstellt und 
eine Beziehung zu manare nicht vorliegt. Dadurch wird der W eg zu 
einer neuen Interpretation frei. Zur Kritik der Tradition der Antiquare

neuankommenden Seele gnädig sein, das auf Erden erlittene Unrecht, die 
Schändung des Grabes usw. rächen oder dgl.; placare, molare u. ä. spielen 
eine große Rolle.

1 Zuerst Hör. epod. 2, 27 (aber auch hier ist die Grundbedeutung erhalten); 
schon aus diesem Grunde kann ich dem Deutungsversuch Fiedlers 67 auf lapis  
(aquae p luviae) m analis  nicht zustimmen.

2 Z. B. Kroll, RE. XIV 970; auch XVI 562.
3 Vgl. die Konjunktionen quod, unde, ita , unde.

18*



2 7 4 Franz Bömer

möchte ich auch im Hinblick auf weitere Ausführungen vorwegbemerken, 
daß es sich meist um sachlich höchst wertvolle und einwandfreie Über­
lieferung handelt, die auch dann, aber nur mit Vorsicht, verwertbar ist, 
wenn sie in die bedenklichsten Etymologien gekleidet wird, wie das 
besonders häufig bei Festus der Fall ist.1

Nun steht für Varro allgemein mit Recht fest, daß seine zur Rede 
stehende Nachricht altes Gut überliefert und keinem Zweifel unterliegt.2 
Erkennt man damit als ältesten Namen für den lapis manalis f Regen­
stein ’ die Bezeichnung manale sacrum an, so dürfte für das Problem 
die eigentliche Lösung deutlich werden: In manale sacrum steckt das 
gleiche W ort wie in aquae manale, oder anders: das manale sacrum, das 
Gerät des ältesten römischen Regenzaubers, war ein heiliges Wasser­
gefäß — selbst, wenn Varro in diesem Zusammenhang bereits an die 
später sicher bezeugte und falsche Etymologie manalis-manare gedacht 
haben sollte.3 Damit ist die sprachlich und sachlich als unmöglich er­
wiesene Ableitung4 des lapis manalis — den ich von nun an mit seinem 
ältesten Namen manale sacrum nenne — von manare endgültig eliminiert 
worden, und zwar durch das Zeugnis Varros selbst. Es besteht nämlich 
nicht der geringste Grund, daran zu zweifeln, daß Varro oder seine 
Quelle hier zwei seltene und alte Wörter mit gutem Recht in Beziehung 
gesetzt hat, die nicht nur sachlich, sondern auch etymologisch zueinander 
gehören, den Wasserkrug und das manale sacrum des Regens: Die an­
stößige Verbableitung und die erst späten Verwendungen eines transi­
tiven oder den Sinn von madere bezeichnenden manare kommen in W eg­
fall; religionsgeschichtlich liegen die Probleme einfacher, die Verbindung 
des manale sacrum mit den manes ist sprachlich unmöglich geworden, 
d. h. die Toten brauchen nicht mit der Bitte um Regen bemüht zu 
werden; die in keiner Tradition begründete Vermutung, daß der Stein 
begossen worden sei oder sich an der porta Gapena ein sonst Unbe­
kannter mundus befunden habe ( S a m t e r ) ,  ist ebenfalls überflüssig ge­
worden. An die Stelle des fraglichen feuchten Steines tritt das heilige 
Wassergefäß. Damit fallen auch alle anderen von der modernen Forschung 
infolge der Fehlableitung manalis-manare konstruierten Hypothesen, von 
denen ich einige bereits oben widerlegt habe.

Der römische Regenzauber gewinnt damit ein neues und klareres 
Bild: Bei Dürre zogen die pontifices, um Regen zu zaubern, in feier­
licher Prozession einen Gegenstand durch die Stadt, der apud anti-

1 Vgl. auch u. S. 275. 279. 2 S. o. S. 270 m. Anm. 7.
8 Dazu könnte das e ffu n d a tu r  bei Varro verleiten.
4 Die auch deshalb nicht zu Recht besteht, weil sie schon 2000 Jahre alt ist. — 

Ganz nahe dieser Lösung war Samter ARW. 326, der nur deswegen davon zurück­
kam, weil er glaubte, Varros m anale  sei von m anare  abzuleiten. Man konnte 
sich den lap is m ana lis  ohne die Verbindung mit m anare  einfach nicht denken.



Der sogenannte lapis manalis 2 7 5

quissimos den Namen manäle sacrum trug. Er lag in gewöhnlichen Zeiten 
bei der porta Capena und war ein Stein, der von seiner krugähnlichen 
Form seinen Namen hatte1; daß es sich um einen Stein handelte, zeigt 
die Tatsache, daß man das manäle sacrum später mit dem lapis manalis, 
dem Manenstein, auf den ich im folgenden eingehe, gleichsetzen konnte. 
Das sagt auch das movetur Varros, dem das pertraxerant des Festus ver­
wandt ist, da Festus trotz seiner falschen Etymologie sachlich richtig 
überliefert haben kann. Ob es sich, um die nächstliegenden Möglich­
keiten anzudeuten, bei diesem Zauber um ein symbolisches Ausgießen 
des Wassers aus dem heiligen Wassergefäß handelte oder um eine Kraft, 
die dem Fetisch infolge seiner eigentümlichen Form innewohnend ge­
dacht wurde, läßt sich nicht ausmachen. Es ist unmöglich, Vermutungen 
zu äußern, da die Quellen versagen.

Ist damit eine Eigentümlichkeit des römischen Regenzaubers nach 
ihrer religionsgeschichtlichen Seite einer Deutung nahegebracht, so 
bleibt nun noch die Auseinandersetzung mit einem Teil der literarischen 
Überlieferung, die einerseits die Ableitung von manare vertritt und 
andrerseits von einem lapis manalis, 'Manenstein’, berichtet. Es läßt 
sich zeigen, daß es einen lapis manalis, cManenstein’ im römischen 
Kultus wirklich gegeben hat, und daß die Etymologie der Antiquare 
den Stein der Manen auf der einen Seite und das unverstandene manale 
sacrum als lapis manalis, 'Regenstein’ auf der anderen lediglich auf 
Grund des gleichklingenden unverstandenen Namens einander gleich­
gesetzt und dann sekundär für den „Regenstein“ die falsche Ableitung 
von manare erfunden hat. Ich behandle zunächst den Manenstein.

Festus berichtet an einer der genannten Stellen (128 M.) manalem 
lapidem putabant esse ostium Orci, per quod animae inferorum ad superos 
manarent qui dicuntur manes.2 manalem vocabant lapidem etiam petram 
quandam quae erat extra portam Capenam eqs. Damit hat Festus eine 
sachlich durchaus glaubhafte Nachricht überliefert3; denn zu dieser 
Deutung zwingt die einzig mögliche Etymologie von manalis: Von dem 
Stamme man- wird mit dem Suffix -alis das Adjektiv gebildet. In der

1 So richtig schon Gilbert, Topogr. Roms 2, 154; dagegen znletzt Fiedler 66 
(„Gilbert . . . schließt nach Non. auf die ausgehöhlte krugförmige Gestalt des 
Steins, obwohl dies hier gar nicht ausgesprochen wird, sondern nur der gleiche 
etymologische Ursprung dargetan wird.“ Aber gerade die auch von F. festgestellte 
gleiche Etymologie — allerdings nicht von m anare  — bestätigt die Annahme 
Gilberts) und Kroll, RE. XIV 970.

2 Über diese falsche Etymologie m anes-m anare  auch u. S. 278.
3 Die allerdings wegen der Annahme der Ableitung von m anare  meist ver­

worfen wurde; vertreten von Steuding, Gruppe, Thulin (Belege bei Weinstock
113, 4). Vgl. auch du Jardin, Rendiconti della Pontif. Accad. Rom. di Archeol.
6 (1927/9) 53; auch o. S. 270 Anm. 9.



276 Franz Bömer

sakralen Sprache sind derartige Bildungen außerordentlich beliebt; ich 
erinnere an flamen Dialis, Quirinalls, an Vestalis, Floralia, Röbigalia, 
Saiurnalia usw .1; daneben weist auch an sich gerade die adjektivische 
Bezeichnung des Besitz Verhältnisses auf das hohe Alter der Verbindung2. 
Es handelt sich um einen in seinen religiösen Funktionen sonst unbe­
kannten Stein, der mit den manes in irgendeiner Verbindung stand. Daß 
in jenem ostium Orci des Festus eine Beziehung zu dem mundus vor­
liegt, ist m. W. seit K. 0 . M ü 11 e r s Etruskern kaum bezweifelt worden.3 
Damit greift die Frage auf das Problem des Ursprungs des römischen 
mundus über, dessen etruskische Herkunft seit längerer Zeit besonders 
von den Etruskologen immer wieder behauptet wird; im gleichen Zu­
sammenhang wird betont, daß der lapis manalis in den Verschlußsteinen 
der Pozzi von Marzabotto seine Vorgänger aufweise. Ich muß mir ein 
Eingehen auf diese Probleme versagen, da sie noch nicht genügend ge­
klärt sind und daher mit Recht von der Seite der römischen Religions­
geschichte mit großer Zurückhaltung behandelt werden.4 Über den 
Manenstein läßt sich nur soviel sagen, daß er in der klassischen Zeit 
unbekannt war; von ihm wird nur an einer Stelle der Antiquarenüber- 
lieferung berichtet; dieses Fehlen einer festen Tradition wird es auch 
mit sich gebracht haben, daß schon zur Zeit des Verrius die unmög­

1 Weiteres bei Leumann, Adj. auf -lis  28.
3 Vgl. W ackemagel, Vorlesungen 2, 68 ff. m. Lit.
3 Widerspruch nur bei Hose a. a. 0 . 123, allerdings im Interesse der Fehl­

etymologie m analis-m anare.
4 Ich verweise auf die Literatur: Brizio, Monumenti antichi 1 (1889/92)

258 ff. u. tav. 1 u. 8 nr. 12. Buecheler, Kl. Sehr. I 628 ff. Clemen a. a. 0 . Deecke, 
RML. II 3231. Deubner, Hermes 68 (1933) 276. Ducati, Etruria an ticaI97 ff.
128. tav. 6 fig. 12. II 82 (dazu Schwyzer, Rhein. Mus. 80 [1931] 217, wo auch
der m. E. völlig unbrauchbare RE.-Artikel inanes kritisiert wird. Nogara 167. 
Ferner Altheim, Terra Mater RVV. 22,2  [1930] 148, 2 auch Schulze, ZGLEN.
474f. Dagegen Fiesel, RE. XIV 1360f.). Fiesel, RE. XVI 643. Gäbrici, Monumenti
antichi 16 (1906) passim, bes. 186. 198 ff. Gozzadini, Di un’ antica necropoli a 
Marzabotto nel Bolognese (Bologna 1865) passim, bes. tav. V nr. 1 u. 2. Hed- 
lund, Eranos 31 (1933) 63. du Jardin a. a 0 . Kroll, Festschrift Kretschmer (1926)
120. RE. XVI 560. Leifer, Klio Beih. 27 (1932) 10. Müller-Deecke, Die Etrusker
II (1877) 60 ff. 97fl. (dazu Buecheler, Kl. Sehr. II 264. Thulin, Die Götter des 
Mart. Cap. RVV. 3 [1906] 65. 66. 72. Weinstock, RE. IV A 897. Wessner, RE. 
XIV 2008). Nogara 50ff. 207 u. a. a. 0 . Rose a. a. 0 . Thulin, Etr. Disciplin III
(1909) 17 ff. Weinstock a. a. 0 . Wissowa, RuK.2 234. 312. 410. 428. — Jedenfalls 
wird das Mißtrauen, das man der Nachricht des Fulgentius (fast die gleichen 
Worte auch Gloss.^V Abba MA8G) über den etruskischen Ursprung des Regensteins 
gegenüber an den Tag legte (z. B. Samter, RE. XII 783. ARW. 320. Kroll, RE. XIV 
969), bestätigt. Thulin, Etr. Disc. III 42 und Clemen 41. 48 (vgl. auch Fiedler 67) 
haben ihm Glauben geschenkt, weil man in ihr einen Beweis für den etruskischen 
Ursprung des Manensteins (lap is m analis) sah. Durch die vorgenommene Schei­
dung von lapis m ana lis  und m anale sacrum  ist diese Deutung unmöglich geworden.



lichsten Etymologien und Gleichsetzungen vorgenommen werden konnten. 
Aus dem gleichen Grunde kann aber auch die heutige Forschung nur 
Vermutungen äußern. Ja, es ist nicht einmal sicher, ob er überhaupt 
den mundus verschloß, wie man bisher durchweg annahm und wras bei 
den Steinen von Marzabotto wirklich der Fall ist. Man weiß nur von 
dem ostium Orci des Festus; die modernen Ansichten, daß er mit dem 
patere des mundus in Beziehung steh e1, scheinen mir nicht genügend be­
gründet. Man müßte erwarten, daß in den Nachrichten über das Umher­
schweifen der Totenseelen an den Tagen des mundus patens2 der lapis 
manalis gerade in dieser seiner charakteristischen Funktion als Ver­
schlußstein des mundus in irgendeiner Form erwähnt würde; schließlich 
weiß man in Rom auch von einem Hervortreten der Totenseelen an die 
Oberwelt an den lemuralia und parentalia3, an denen der mundus nicht 
patu it4. An diesen Tagen gelten bekanntlich die gleichen rituellen Vor­
schriften wie zur Zeit des offenen mundus; der Ausdruck mundus patet 
hat demnach wohl mehr eine zeremonielle als eine faktische Bedeutung. 
Auch an den Anthesterien schweifen die Seelen der Toten umher, ohne 
daß man ihnen durch eine Öffnung den Zugang verschafft. Aus diesen 
Gründen läßt sich der lapis manalis nicht einmal eng als der Deckel des 
mundus auffassen, sondern nur im weitesten Sinne als „Manenstein“ be­
zeichnen. Mehr wissen wir nicht.

Die bisherige Untersuchung hat, weil sie von der sprachlichen Inter­
pretation der Überlieferung ausging und sich daher von modernen Kon­
struktionen freimachen mußte, Ergebnisse gezeitigt, die widerspruchs­
loser sind als bisherige Vermutungen über den sog. lapis manalis. Und 
bei einer Berücksichtigung der etymologischen Möglichkeiten und Fähig­
keiten jener Zeit steht selbst die Tradition der Antiquare, die einen 
„Regenstein“, lapis manalis, von manare ableiten will, dieser Deutung 
nicht im W ege. Es handelt sich in erster Linie um Festus, da Servius 
und Fulgentius ihm gegenüber nichts Neues bieten.

Festus oder seine Quelle5 leitet den lapis manalis, rRegenstein’ von 
manare ab. Diese Tatsache erklärt sich daraus, daß es sich bei dem ma- 
nale sacrum um einen uralten Fetisch handelte, dessen Name schon früh 
unverständlich w ar6 und von dem nur noch eine gelehrte Überlieferung

1 Z. B. Samter, ARW. 332. RE. XII 784 (dazu Kroll, RE. XVI 562).
2 Ausführlich Weinstock a a. 0 .
3 Wissowa, RuK2 234. Kroll, RE. XVI 561. 4 Vgl. u. a. auch Nogara 182.
6 Es ist schwer zu entscheiden, ob es sich um Festus, Verrius oder einen

von deren Gewährsmännern handelt; die Differenzierung ist für die Unter­
suchung unwesentlich; ich lasse sie deshalb im folgenden weg.

6 Schon Varro ist verdächtig, mit m anare  etymologisiert zu haben (vgl. 
o. S. 274, Anm. 3); für die Zeit nach Varro läßt sich auch für die Ableitung 
von aquim inale  zeigen, daß man die Etymologie überhaupt nicht mehr kannte;

Der sogenannte lapis manalis 2 7 7



2 7 8 Franz Börner

existierte. Dazu war der Manenstein (lapis manalis) sicher ebenso alt 
wie dieser unbekannte Regenzauber. Diese Umstände ermöglichten es, 
daß die beiden gleichklingenden Worte zusammengeworfen wurden1, 
da keine Kenntnis der Realitäten des Kultus daran hinderte. Suchte 
man nun in der Folgezeit für den s og .  lapis manalis (manale sacrum) 
eine Etymologie, so bot sich das manare des Regens wie selbstverständ­
lich dar; aber noch mehr, gerade in diesem Zeitraum von etwa Varro 
(Stilo?) bis Festus (Verrius), auf den sich die Ableitung von manare 
festlegen läßt, kann man geradezu eine Sucht unter den Antiquaren 
bemerken, alles auch nur Denkbare, was mit man- beginnt, eben auf 
manare zurückzuführen: Es findet sich schon relativ früh in den ver­
schiedensten Variationen die Verbindung der manes mit manares, die 
Ableitung mane von manare3, ganz abgesehen von dem, was sich die 
Späteren gerade mit diesem „Grundwort“ manare geleistet haben.4 So 
läßt sich sogar die Entstehungszeit dieser falschen Etymologie einiger­
maßen genau auf das ausgehende 1. Jahrh. v. Chr. festlegen, und diese 
Zeit stimmt überraschend zu der oben festgestellten Tatsache, daß ma­
nare in den für den „feuchten Stein“ erforderlichen Bedeutungen erst 
am Ende der Republik möglich wird, zwischen Lukrez und Seneca. 
Festus etymologisierte also mit dem Sprachgebrauch s e i n e r  Zeit. 
Schon L e u m a n n  sprach (Adj. auf -lis 3 7 ff.) speziell bei der Ableitung 
manalis-manare von „Spätlingen“ und „wertlosen Eigenbrödeleien eines 
einzelnen Schriftstellers“; er hat den Sachverhalt damit richtig charak­
terisiert, allerdings ohne sich von dem manare des Festus freizumachen.5

denn daß in m anale  das gleiche Wort stecke wie in dem vulgären aquim ina le  
oder sogar a q u im in a riu m , war durchaus nicht ohne weiteres einzusehen (wie 
auch zum Teil die moderne Sprachwissenschaft aquim inale  mit m anare  zu­
sammenbrachte; vgl. den o. S. ‘271, Anm. 3 genannten Aufsatz).

1 Ähnlich Fiedler 67.
2 Stilo frg. 14 Fun. (bei Festus!) m anias . . . esse larvas, id  est m anes deos 

deasque, quod a u t ab in feris  ad  superos e m a n a n t  eqs. (zum Sachlichen Bue- 
cheler, Kl. Sehr. II 263f. Tabeling, Mater Larum [1932] passim, bes. 14ff. Kritik: 
N ilsson, DLZ. [1933] 172ff.), auch Fest. 157 M. m anes, . . . quod i p er om nia  
m anare credantur (s. u. S. 279). Selbst 127 M. in den Bericht über das ostium  
Orci (darüber o. S. 276) hat sich jenes m anare  eingeschlichen.

3 Varro ling. 6, 4 diei p rin c ip iu m  'm a n e ’, quod tu m  m a n a t  dies ab Oriente 
n is i p o tiu s  quod bonum  a n tiq u i dicebant 'm a n u m '; und auch wieder bei Festus 
(Paul.) 159 M. m anare solem dicebant an tiq u i . . .  a  quo et d ictum  p u ta b a n t (m a n e \  
Wer Festus kennt, wird sich über derartige Bravourstücke nicht wundem.

4 Natürlich nach berühmten Mustern; ich verweise auf Serv. Aen. 3, 63. 
Comment. Lucan. 3, 13. Pomp, gramm. V 250, 4ff. Isid. orig. 8, 11, 100 und be­
sonders auf Mart. Cap. 2, 160 ff.

5 Anders Fiedler 66f. Nebenbei bemerkt, bedeutet die Tatsache, daß Festus 
m anare-m analis für möglich hielt, immer noch nichts für die Berechtigung 
einer solchen Verbableitung überhaupt.



Der sogenannte lapis manalis 2 7 9

Den stärksten Einfluß auf diese Etymologie mag aber — auch für 
die moderne Forschung (vgl. z. B. K r o l l ,  RE. XIV 970) — die Nach­
richt über einen fons manalis ausgeübt haben, von dem ebenfalls Festus 
berichtet. Diese Notizen bleiben uns in ihrer kurzen Form, mit ihren 
Widersprüchen und Unklarheiten, heute ebenso schwer verständlich, 
wie sie schon dem Festus unverständlich waren; daher ergibt sich nur 
die Aufgabe, festzustellen, wie diese Deutungen entstanden sein können 
und was gegebenenfalls über Festus hinaus in ihrem Kern zu suchen 
sei. Man wird nach den bisherigen Erfahrungen seinen Etymologien, 
insbesondere im Hinblick auf manalis, mit einigem Mißtrauen begegnen: 
Eine offensichtliche Verlegenheitsetymologie gibt er (Paul.) 128 M. ma- 
nalem fontem dici pro eo, quod aqua ex eo semper manet. Ältere Über­
lieferung scheint nicht vorzuliegen; Festus hatte ein manalis vor sich 
und deutete es eben mit manare. Diese Kritik wird bestätigt durch die 
Analyse der zweiten Notiz, und diese löst das Problem, wenn man sie 
nicht, wie bisher, isoliert für den fons manalis allein betrachtet, sondern 
in ihren Zusammenhang stellt: Fest. 157 M.
m a n a l is  fons appellaiur ab m an  es d i ab a u g u r ib u s  in v  o c a n tu r ,
a u g u rib u s  puieusperennis, quod i per omnia aetheria terrenaque m a-
ncque tarnen sp ic ien d u s  vi- (n a r e  credantur, idem di sii)peri atque
detur, quia flumen id spi- inferi (dicebantur . . .) augures, quod sanc-
ciatur, quod sua sponte in tis . . . [Paul, cosque dros superos atque in-
amnem influat. feros credebani].

Man wird dem Festus in diesem Falle sachlich einigen Glauben 
schenken dürfen, weil er sich auf die Auguren beruft. — Manalis wird 
hier merkwürdigerweise nicht unmittelbar von manare abgeleitet, sondern 
durch ein Zwischenglied, das durch das auch sprachlich viel näher­
stehende manes gebildet wird. Würde man dieses Zwischenglied — 
unberechtigterweise — auszuschalten versuchen und manalis unmittel­
bar mit manare zusammenbringen, so bliebe sowohl innerhalb dieser 
Stelle als auch im Vergleich zu der obengenannten immer noch der 
Unterschied, daß es sich bei dem manalis fons einmal um das manare 
des Wassers, ein anderes Mal um ein manare der manes handeln 
müsse1, ein Umstand, der die Etymologie nicht gerade vertrauens­
würdiger macht. Diese eigentümliche Diskrepanz läßt sich noch weiter 
verfolgen: Einmal heißt es, aus diesem fons fließe immer Wasser, und 
später, er werde nicht beachtet, weil man nur die Gewässer berück­
sichtigt, die sua sponte in einen Fluß fließen2. Demnach wird der

1 Also etwa wie S. 278, Anm. 2.
- Oder mit Kroll, RE. XIV 970: fließende Bäche und Flüsse. Was Steuding, 

RML. I 1498 sich unter diesem fons m ana lis  vorstellte, ist völlig unverständlich 
und unhaltbare Kombination: „. . . das Überschreiten eines aus beständiger



2 8 0 Franz Bömer

fons manalis das gewesen sein, was durch Festus die Auguren von ihm 
aussagen, ein puteus, und er wird deshalb von den Auguren nicht be­
rücksichtigt, weil er eben kein echter fons, sondern ein puteus war, also 
k e i n  fließendes Gewässer1. Ist er nun ein puteus, der mit den manes 
in Beziehung steht, dann ist er ein Schacht, eine Grube, im Grunde 
also etwa das, was Festus an anderer Stelle über den mundus aussagt.2

Diese Deutung bestätigt die religionsgeschichtliche Betrachtung der 
Stelle: Festus bringt, wie aus der Gegenüberstellung ersichtlich ist, so­
wohl die manes als auch den fons manalis, und zwar unmittelbar auf­
einanderfolgend, mit den Auguren in Verbindung. Mag man nun dem 
Festus trauen oder nicht, entweder sind durch die gleiche Kult­
eigentümlichkeit, die dazu in gleichem Zusammenhang erwähnt wird, 
manes und manalis fons eng in Verbindung zu setzen — dann ist der 
manalis fons der puteus manium —, oder Festus hat gefabelt, und dann 
ist aus dieser Unsicherheit auch kein Zusammenhang mit manare zu 
erschließen. Es ist aber merkwürdig, daß Festus, sobald er sein „Grund­
wort“ manare aus dem Spiele läßt, hier wohl auf Grund der älteren 
Vorlage, sachlich und religionsgeschichtlich faßbare Überlieferung bringt.

Einige Parallelen mögen diese Gleichsetzung endgültig bestätigen: 
Livius berichtet 27, 16, 4 Philumenus, qui proditionis ad Hannibaiem 
auctor fuerat, cum citato equo ex proelio avectus esset, vagus paulo post 
equus \errans\ per urbem cognitus...; creditum vulgo est in p u teu m  apertum 
ex equo praecipitasse. Hier liegt weitgehend die gleiche religiöse Vor­
stellung zugrunde wie der devotio3: der dem Tode Geweihte verschwindet 
in einem Spalt der Erde (vgl. Liv. 7, 6, 4 in patentes terrae hiatus), er 
wird von der Erde verschlungen4; diese devotio ist eine Schuld an die 
Terra mater und die manes.b — Hierher wird man weiter eine Stelle

Quelle strömenden Baches (m a n a lis  fo n s  Fest. . ., Paul. . .) erregte . . . Be­
denken . . .“ usw.

1 p e r e n n is  p u te u s  heißt es, das ist offensichtlich Reminiszenz, die auf das 
sem per der abgelehnten Stelle deutet, also nichtssagend. Starken Wert legt auf 
dieses Wort allein Doederlein, Lat. Synonyme I (1826) 11.

2 Die Stellen bei Kroll, RE. XVI 560ff.; vgl. auch S. 276, Anm. 4.
3 Von der eben wieder Livius eine Reihe von Stellen bringt: 7, 6, 4. 8, 6, 

10. 8, 9, 6. 10, 28, 13. 10, 29, 4; dazu Deubner, ARW. 8 (1905) Beih. 66 ff. — Nicht 
etwa eine abgeblaßte Redewendung wie Hör. epist. 2, 2, 135 p osset q u i  ru p e m  
et p u te u m  v ita re  p a te n te m  (vgl. Otto, Sprichwörter 274. 292), die mit dieser reli­
giösen Sphäre nichts zu tun hat.

4 Genau entsprechend ist die Vorstellung, daß der devovierte, aber am
Leben gebliebene Legionär als Reinigungsopfer eine große Puppe vergraben 
mußte; dazu Doubner a. a. O. 80.

6 Vgl. außer den genannten Liviusstellen noch Carm. devot, bei Macr. sat. 
3, 9, 10 (z. J. 149 v. Chr.; dazu Deubner 79). Varro frg. Non. 486, 19 M. Val. 
Max. 1, 7, 3. Flor. epit. 1, 13, 9. 1, 14, 3. 1, 17, 7. Ampel. 20, 6. Aur. Vict. Caes.



Der sogenannte lapis manalis 281

der Vergilscholien rechnen dürfen, die K r o l l  (RE. XVI 561, 59) für die 
Beschreibung des mundus heranzieht, in der bezeichnenderweise auch 
wieder das Wort puteus begegnet: Schol. Verg. Bern. ecl. 3, 105 aput 
antiquissimos fuit altissimus p u t e u s ,  in quem descendebat puer1, . . . cuius 
putei orbis, id est summus circulus, non amplius quam trium ulnarum men- 
surarn häbuit eqs. Es ist offensichtlich ein dem mundus gleichender 
Schacht mit puteus bezeichnet worden. — Schließlich besteht, von diesen 
Beispielen abgesehen, auch kein grundsätzliches Bedenken, einen fons- 
puteus überhaupt mit den manes in Beziehung zu setzen: Die Öffnung 
der Erde, die der puteus darstellt, läßt leicht eine Verbindung mit den 
Unterirdischen zu; man ehrt die fontes und putei ebenso wie die Gräber 
durch Bekränzen und Schmücken mit Blumen2, und ein Geldopfer gilt 
in gleicher W eise den manes wie den Quellgottheiten.3

Für die Sicherheit der gegebenen Ableitung bedarf es zum Schluß 
noch des Hinweises, daß einerseits die festgestellten Beziehungen nicht 
nur des lapis manalis, sondern auch des fons manalis zu den manes, 
durchaus nicht der sprachwissenschaftlich glattesten Etymologie zuliebe 
konstruiert sind, sondern in der literarischen Überlieferung sachlich ihre 
feste Grundlage haben, und daß andrerseits aus einer sprachpsycho- 
logischen Überlegung es neben einem manale und einem manalis (manes) 
unmöglich noch ein drittes mänalis (manare) gegeben haben kann.4 — 
An keiner Stelle, wo von einem echten mänalis die Rede ist, ist die 
sprachlich gesicherte Ableitung von manes in irgendeiner Weise sema- 
siologisch oder religionsgeschichtlich anstößig oder unklar. Damit ist die 
Gleichung manalis fons — puteus manium gesichert und der letzte Anhalt 
für eine Ableitung manalis-manare geschwunden:

Das Instrument des römischen Regenzaubers war ein manale sacrum, 
ein heiliges Wassergefäß; der wirkliche lapis manalis, der Stein der 
Manen, steht mit dem Regen in keiner Verbindung. Einen lapis manalis 
als Regenstein, an den man bisher glaubte, hat es nie gegeben. Er ist 
eine etymologische Konstruktion der Antiquare.

33, 31. Vir. ill. 26. Serv. Aen. 6, 824; ferner Sen. contr. exc. 4, 4. Daß es sich 
bei diesen Nachrichten um eine Vorstellung nicht nur der älteren Zeit handelt, 
von der Livius berichtet, zeigt noch Suet. Tib. 75, 1 m orte  e iu s  (3C. T ib erii)  i ta  
la e ta tu s  est p o p u lu s , u t  . . . p a r s  ' T ib e r iu m  in  T ib e r itn ’ cla m ita re n t, p a r s  T erra in  
m a tre m  deosque m a n e s  o ra ren t, ne  m o r tu o  sedem  u lla m  n is i  in te r  im p io s  d a ren t. 
Vgl. auch Defix. tab. Audollent 97 b. 101, 12; dazu J. P. Jacobsen, Les Manes I 36.

1 Vgl. dazu Cato über den m u n d u s  bei Festus 167 e x  is  q u i  in tra v e re  usw.
* Varro ling. 6, 22. Ov. fast. 2, 533ff. Vgl. auch das späte CE 1592, 8. Dazu 

Wissowa, RuK2 232.
3 Wissowa 410. 428 f. Deubner bei Chantepie II4 455.
4 Gegen Fiedler 67; s. auch o. S. 270, Anm. 9.



ZUM DISKUS VON PHAISTOS
VON A . G U T H  IN  KÖNIGSBERG  

1.
Trotz der verschiedenen Deutungsversuche1 am Diskus von Phaistos 

dürften nunmehr folgende Tatsachen als feststehend betrachtet werden:
1. Lagerung und Nachbarschaft des Diskus weisen auf das 17. Jahrh. v. 

Chr., in die Anfänge der 2. großen Palastzeit. Die Fundumstände beweisen 
das Mindestalter und die unmittelbare oder mittelbare Beziehung der Ton­
scheibe zum minoischen Kreta, wodurch freilich weder die Zugehörigkeit 
zu diesem Bereich, noch die Entstehungszeit unbedingt gesichert sind, 
da eine Versendung, Verschleppung oder Übereignung vorliegen könnte.

2. Der Diskus von Phaistos ist eine Inschrift, die von außen rechts 
nach innen links zu lesen ist, da sich nach innen zu der Sprung zunehmend

1 Günther Ipsen, Der Diskus von Phaistos. Ein Versuch zur Entzifferung. 
Idg. Forsch. 47. Bd. Berl. Lpz. 1929, 1. vgl. Forbes, Wm. T. M. ebd. 48, 61. — 
H. Blaufuß, Kephtharitische Inschrift. Neues Gymnas. Nürnberg. Festgabe zur 
400-Jahrfeier des alt. Gymnas. 1926, 65—99, liest fälschlich von der Mitte aus, 
hält nach der Gleichung Pelasger =  Philister auf Kreta die Sprache des erst­
genannten Volkes für die der Tonplatte und nimmt, vom Hebräischen ausgehend, 
einen semitischen Dialekt an. — Macalister, P. E. F. Quarterly stat. 63 (1921), 
141 ff. will die afrikanische Küste zur Heimat des Diskus machen. Sundwall, 
Acta Acad. Aboens. Human. I, 2, Abo 1920, Der Ursprung der kret. Schrift und 
ebd. II, 3: Zur Deutung kret. Tontäfelchen, dazu ders. bei Ebert, Reallexikon 
der Vorgeschichte, über „Kretische Schrift“ und „Phaistos-Diskus“, vgl. Pauly- 
Wiesowa, RE. über „Kreta“. — H. R. Hall, A note on the Phaistos Disk. The 
Journal of Hellenic Studies, vol. 31 (1911) 119. — Salomon Reinach, Le Disque 
de Phaistos et les Peuples de laMer, R ev. Archeol. 4. Serie, Bd. XV, Paris 1910. 1. 
Arthur I. Evans, Scripta Minoa, Oxford 1909, ders. Palace of Minos. — Ed. Meyer, 
Der Diskus von Phaestos und die Philister auf Kreta. Sitzungsber. d. Akad. d. 
Wissensch. Jahrg. 1909, II. Halbband, 1022. — Alessandro della Seta, Rendiconti 
della Reale Accad. Dei Lincei, Serie 5, vol. XVIII, Rom 1909, 16. Mai, 297 ff.
II disco di Phaistos. — Pernier, ebd. Bd. XVII, 642: Un singolare monumento 
della scrittura Pittografica Cretese. — Ders. Ausonia III (1909) 256, Rivista della 
Bocietä Italiana di archeologia e storia dell’ arte. Vgl. Ebert, R. L. V. (besonders 
unter „Sonne“, „Göttersymbole“, „Haschendorf“).

Der Vollständigkeit halber seien nicht unerwähnt gelassen: 1. G. Hempel, 
The solving of an ancient riddle. Harper’s monthly magaz. Jan. 1911, 187: Ionic 
Greek before Homer. (Wochenschr. f. kl. Phil. 1911, Nr. 4 t. 1107, 28. Jahrg., 
Berlin). — 2. Arthur Gleye, Kretische Studien I: Die westfinnieche Inschrift auf 
dem Diskos von Phaestos. Tomsk, Leipzig 1912—1916.



Zum Diskus von Phaistos 2 8 3

ausgleicht, der beim Übergang vom ersten zum nächsten Umkreis ent­
steht und nach innen zu sich das Band, die Felder, die Zeichen räumlich 
zusammendrängen, wo sich die Fortsetzung an der Begrenzung des Baumes 
staut.

3. Das Spiralband enthält also einen sinnvollen lesbaren Ausspruch, 
die Felder Worte, die Zeichen im allgemeinen Silben, da es sich um eine 
Anordnung von kleinsten Einheiten zu Gruppen aus 2— 7 Zeichen handelt, 
wovon 30/31 ohne Zwischenstufe das Band ausfüllen.

Metrik kommt infolge Längenungleichheit nicht in Frage. Da beide 
Seiten (A mit 123/4 Zeichen in 31 Feldern, B mit 119 in 30) insgesamt 
242 enthalten, aber nur 45 (A 33/35 -f- B 10/12) verschiedene Bilder, 
dazu etwa 50— 60 Zeichen errechnet werden, so handelt es sich um eine 
Silbenschrift.

4 . Demnach ist ferner die Schrift keine Bilder-, sondern eine Zeichen­
schrift, da diese obendrein weder einzeln unabhängig, noch in sinnvollem 
Zusammenhang angeordnet sind.

5. Die Schriftzeichen sind ägäisch (Reinach, a. a. 0 .), gleichviel, ob 
die Inschrift auf Kreta oder in seiner Umgebung entstanden ist. (Ägäisch 
ist der Weltausschnitt mit den heiligen Tieren Rind, Ziege, Delphin, Taube, 
mit den Lieblingsblumen Lilie und Krokus, ägäisch die Anordnung ge­
mäß der Spirale, ägäisch die Keckheit der Erfindung: die Scheibe ist für 
den Text bemessen.)

6. Die Schrift des Diskus aber ist eine abhängige Erfindung, die Be­
kanntschaft mit fremden bestehenden Schriften voraussetzt:

Von wenigen etwaigen ägyptischen Entlehnungen abgesehen (Cuny 
liest fälschlich den Text der Scheibe mit Lautwerten ägyptischer Hiero­
glyphen), führen andre Züge nach Mesopotamien (Schreibmaterial und 
-technik, Zeilentrennung, Stempeldruck, Silbenschrift!).

Obwohl zwar die Silben =  Bilderschrift des Diskus entwicklungs­
theoretisch genau in der Mitte zwischen Markenschrift und silbischer 
Linearschrift steht, vermittelt er aber weder formengeschichtlich, noch 
historisch.

Da jedoch ein ununterbrochener Zusammenhang die Anfänge der Schrift 
auf Kreta mit ihren Ausläufern auf Kypros z. Z. Alexanders verbindet 
und sich die Gleichartigkeit der Schrift des Diskus, der kretischen und 
zugleich allgemeinägäischen Linearschrift und der sich daran anschließenden 
kyprischen aus der entsprechenden Zeichenanzahl (Disk. =  60, kret. 
Linschr. 76, kypr. 55) ergibt, wahrscheinlich auch die Ähnlichlautung der 
Silben, so ist

7. der Diskus von Phaistos eine ägäische Eigenschöpfung auf der 
Grundlage ägäischer Mischkultur, zumal eben das Zusammentreffen der 
ägyptischen Hieroglyphen und der babylonischen Keilschrift um die Mitte



2 8 4 A. Guth

des 2. Jahrtausends das entscheidende Ereignis darstellt, woraus wesent­
liche Wandlungen, endlich das Alphabet entspringen, wie dies die Schriften 
des hethitischen Gebietes erläutern.

Insbesondere wird kleinasiatischer Einfluß auf den Diskus dadurch 
nachgewiesen, daß ein wesentlicher Zusammenhang zwischen der Schrift 
des Diskus (und der Linearschrift) mit der hethitischen Keilschrift in 
der Worttrennung besteht, die nach Porzig (bei Ipsen, a.a.O.) für Klein­
asien bezeichnend ist und noch 1000 Jahre später im W esten bei den 
Lydern und Lykiem, im Osten bei den Persern feststeht.

2.

Ipsen erschließt nun die Satzgliederung des Tontextes aus den Wieder­
holungen, den Aufbau aus Wortstamm und Flexion im weitesten Sinne 
(Formantien) aus der Stellung der Zeichen zu einander (s. Schema, S. 20).

Eine Sonderstellung unter allen Zeichen nehmen demnach „Feder­
kopf“ (Formans a) und „Federkopf-Schild“ (Formans b) ein. „Feder­
kopf“ allein erscheint 6 mal zu Beginn eines Feldes (A XIV =  XX, B III, 
XT, XVII, XXVIII), „FederkopfSchild“ 13 mal zu Beginn eines Feldes 
(A I, V, VIII, X, XII, XVI, XVII, XIX, XXII, XXIII, XXVI, XXIX, 
B I) „Federkopf“ nimmt als einziges Zeichen eine einzige feste Stellung 
ein: 1 9 mal am Wortanfang.

Beide Formantien erscheinen überwiegend zu Beginn mehrwortiger 
syntaktischer Glieder (zu Anfang beider Seiten A I, B I und A XVI, 
XVII, XX, XXHI, XXVI, XXIX, anders nur A XVI =  XIX =  XXII).

Endlich wechseln sie im Gegensatz zu allen ändern nur mit unpräfigierten 
Wortbildungen. „Federkopf-Schild“ ist außerdem das einzige Formans, 
das aus 2 Zeichen besteht und zwar so, daß wohl „Federkopf“ ohne 
„Schild“, niemals aber „Schild“ ohne vorangegangenen „Federkopf“ er­
scheint.

Das Fehlen eines geregelten formantischen Wechsels beweist daher, 
daß die Präfixe „Federkopf“ und „Federkopf-Schild“ keine Flexionsformen 
bilden.

„Schild“ kommt nur formantisch anlautend („Federkopf-Schild“) und 
auslautend vor.

Wenn nun „Federkopf“ allein, außer in fester Randstellung und 
formantischer Bedeutung, nicht belegt ist und außerdem sprachlich fehlt, 
dann beweist das, wie von ändern bereits vermutet, seine Stellung als 
rein graphisches Formans, d. h. als Determinativ.

Der Beweis nach Ipsen lautet so: das mittlere Ausmaß der Einzel­
felder beträgt auf beiden Seiten 4 Zeichen, außer denen mit „Federkopf“ 
und „Federkopf-Schild“ zu 5. Wenn aber alle vorkommenden Felder mit



6 und 7 Zeichen (A XIV, XX, B XXVHI, A XVII, XXIII, XXIX) mit 
diesen Formantien einsetzen und dies nicht nur für b gilt, sondern auch 
für a, so liegt der Überschuß eines Zeichens offenbar an diesem.

Liest man nun „Federkopf“ nicht als Silbe, so verschwindet zu­
gleich die Regelwidrigkeit, daß „Federkopf-Schild“ allein aus 2 Silben 
besteht.

Nach Ipsen ist „Federkopf“ (s. Meyer a. a. 0 . u. a.) aber die be­
zeichnendste Eigentümlichkeit des Volkes, das diese Schrift schrieb, und 
besagt, daß das folgende W ort eine Person bedeutet, ein Nomen oder 
Pronomen, im Satz Subjekt, nominales Attribut, Objekt oder Prädikats­
nomen.

Das Präfix „Schild“ (das 17 mal als 2. Zeichen nach dem „Federkopf“ 
oder als letztes einer Gruppe erscheint) bietet also eine nähere Bestimmung 
der personal bezeichneten Wörter.

Da an demselben Wortstamm nie ein Wechsel zwischen „Federkopf- 
Schild“ mit dem „Federkopf“ allein stattfindet, dabei der syntaktische 
W ert der Worte mit a und b offenbar nahe verwandt ist, so schließt 
Ipsen hier auf das Vorhandensein von Nomen und Pronomen. Also: Wörter 
mit a =  Personalpronomina, Wörter mit b =  personale Nomina. „Schild“ 
drückt somit eine substantivierende Wirkung aus, also entspricht „Feder­
kopf-Schild“ etwa dem Artikel.

Syntaktisch würde a und b in besonders ausgezeichneter Stellung 
Subjekt. Solche wären besonders häufig zu erwarten.

Das Grundgefüge besteht demnach meistens aus 2— 4 Wörtern mit 
vorangestelltem nominalen Subjekt und dem meist verbalen Prädikat in 
Endstellung.

Forbes, a. a. 0 ., hält den Diskus von Phaistos möglicherweise für 
einen Geleitsbrief oder ein Namens Verzeichnis einer Gesandtschaft, bzw. 
der Offiziere eines Schiffes; so sei etwa die Vorderseite eine Namens­
liste, förmlich zitiert mit Geschlechtsnamen, während die Rückseite 
normale Sätze aufweise: es handle sich um 10 Männer und 3 Frauen. 
Das Kopfzeichen sei möglicherweise Artikel mit Personennamen wie im 
Griechischen und Italischen. Verf. deutet „Kopf =  Schild“ männlich, 
„Kopf“ allein weiblich.

Nach ihm ist die 3 mal wiederholte Gruppe: „Kopf-Schild — Falke
—  Horn“ von einem femininen W ort begleitet (A XVI, XIX, XXII), 
vielleicht dem wirklichen Wort für „Frau“. Ferner könnte das Kopfzeichen 
koppa sein =  q (xe) =  x£<pa^, xaya, der „Schild“ sprachlich auf s 
endigen (aaitig).

Der erste Satz (I—IV) hat nach Forbes nur 1 Wort mehr als der 
folgende. Dieser stellt wahrscheinlich den Namen des Chefs dar, IH König 
oder Häuptling.

Zum Diskus von Phaistos 2 8 5



2 8 6 A. Guth

Demnach würde die Formel lauten:
A I, Sohn des B II, König III des C IV. Lokal- oder Völkernamen, 

die mit 2 identischen Silben beginnen (A IV), sind selten (Leleger). Viel­
leicht heißt der „Löwe“ le (re, III zu rex?) Möglicherweise seien die 
Kasusendigungen („Schild -f- Zweig“) bei den zweiten Wörtern Genitive:

XXIII, Sohn von VIII, V und B I =  Brüder?
Soweit die bisherige Forschung. Sie nimmt im Gegensatz zu Sundwall 

(bei Ebert, R. L. V., a.a.O .) die Philisterhypothese wieder auf, gestützt 
auf ihre Kenntnis von der historischen Kopfbedeckung derSeevölker.1

3.

E. Meyer, a. a. 0 ., stellt die mangelhafte Wiedergabe einer „Befestigungs­
technik“ der Federkrone im Stempeldruck zwar fest, sucht sie jedoch 
durch technische Unzulänglichkeiten der Stempelherstellung zu erklären.

Allein vielleicht entspricht gerade dies den Tatsachen und weist so­
mit die Deutungsversuche in eine andere Richtung.

Im Zusammenhang damit steht möglicherweise die Frage nach Form 
(Scheibe!) und sonstigen Äußerlichkeiten (Spirale, Innenstern!) der Ton­
platte.

Den Beobachter germanischer Denkmäler der Vorzeit erinnert der 
Diskus von Phaistos —  abgesehen von seiner Inschrift —  zunächst rein 
äußerlich an den bekannten Typ der Sonnenscheibe, zu deren gewöhn­
lichster Wiedergabe neben konzentrischen Kreisen und Sonnenrosetten 
auch die — auf der vorliegenden Tonscheibe eingeritzte — Spirale ge­
hört, deren W eg von Mittelosteuropa aus über die Balkanhalbinsel stationen­
weise bis nach Kreta zu verfolgen ist, wo sie ihren End- und Höhepunkt 
in der bronzezeitlichen mykenischen Kultur der auch kultisch bedeutsamen 
Doppelspirale erreicht.8

Kossinna weist a.a.O.hin auf ein kostbares Kultgerät in Gestalt einer 
bronzenen Sonnenscheibe aus der Gegend von Lund in Schonen und er­
wähnt, daß im Mittelpunkt einer ändern Sonnenscheibe von Seeland, 
Holstein, wiederum eine ganz klein gehaltene eigentliche Sonne als acht- 
strahliger Stern dargestellt sei:

Er vergleicht damit entsprechende Muster auf Holzschalen aus 
Schleswig-Holstein und Jütland.3

1 RE., Neue Bearb. Supplem. 6 (1935) 200—206.
s Gustaf Kossinna, Die deutsche Vorgeschichte eine hervorragend nationale 

Wissenschaft, Würzburg 1914, Mannusbibliothek 9; Oswald Menghin, W eltge­
schichte der Steinzeit, Wien 1931, 449 ff.

3 Dechelette, Le Culte du Soleil aux tempa prehistoriques, extr. de Revue
Archäolog., hrsg. v. Perrot u. Reinach, 4. Serie. Bd. 13. Paris, Mai—Juni 1909,
306, 316, 338. s. Ebert, R.L.V. a. a. 0 .



Zum Diskus von Phaistos 2 8 7

Auch die Hethiter kennen die achtstrahlige Sonnenrosette.1 
Ferner kommt sie über Stierköpfen —  auf Kreta wurde der Sonnen­

gott in Gestalt eines Stieres verehrt, in Phaistos eine ältere Opferplatte 
mit Stieren und Spiralen gefunden —  oder das Volutenornament sowohl 
auf ägyptischen wie auf mykenischen Denkmälern vor.2

Besonders mannigfaltig aber ist das Sonnenmotiv letzterer. Hier finden 
sich die Einzelmotive bisweilen auf derselben Scheibe mehrfach zu einer 
größeren Mustereinheit verbunden:

Außer der vielstrahligen Sonnenscheibe auf dem Goldring von Mykene 
gibt es auch sonst in der angewandten Kunst die reichhaltigsten Dar­
stellungen des Tagesgestirns, sei es u. a. durch konzentrische Kreise, an­
gefüllt mit laufenden Spiralen, die zugleich den Reifen eines vierspeichigen 
Rades bilden, sei es durch eine Scheibe mit Punkten darin nach Art eines 
Rundschildes mit Buckeln, zugleich in Verbindung mit einer sechsstrahligen 
Sonnenrosette oder gar durch selbständige Gestaltung des Strahlenmotivs.3

Auch das dem gekrönten Haupte auf dem Diskus folgende Zeichen 
mag — als Rundschild4 oder als Diskus en miniature5 gedeutet —  viel­
leicht ebenfalls eine Darstellung der Sonnenscheibe sein. (Vgl. das —  
hier freilich in umgekehrter Richtung — zutreffende W ort der Edda, die 
im 9. Jahrh. nach Kossinna, a. a. 0 . die Gedankenwelt der bronzezeitlichen 
Germanen um 1600 v. Chr. wiedergibt: „Swalin heißt der Schild, der vor 
der Sonne steht, der glänzenden Gottheit!“ Wurden doch damals auch 
die Götter der Germanen bereits in Menschengestalt verehrt, so der 
Himmelsgott auch als Sonnengott! Desgl. das Bibelwort: „Gott der Herr 
ist Sonne und Schild!“)

Das Antlitz des primitiven Menschen wandte sich dem Leben und 
Wärme spendenden Tagesgestim besonders aufmerksam zu. Jeden Morgen 
werden diese ersten Ackerbauer die Rückkehr der feurigen Scheibe dank­
bar begrüßt haben, wenn sie ihre himmlische Bahn begann, und daraus 
wird sich eben der Sonnenkult entwickelt haben, dessen zahlreiche Denk­
mäler prähistorischer Zeit beweisen, daß von Nord bis Süd, von Ost bis 
W est die Völker Europas glühende Sonnenanbeter waren: Wenn nämlich

1 Ed. Meyer, Reich und Kultur der Chethiter, Berlin 1914, 30.
s Steindorff, Jahrb. d. archäolog. Instit. Bd. 7, (1892) (Beiblatt vom 15.12.1891) 

14, 15; vgl. auch das Relief von Sippara um 900 v. Chr., wo ein chaldäischer 
König die Sonne anbetet. Dechelette a. a. 0 . 313.

* Rene Dussaud, Les Civilisations Prehelleniqueß dans le Bassin de la Mer 
£gee, Paris 1910, 218, 252, 111, fig. 82, 112, fig. 83, 247, fig. 181. vgl. auch die 
Erzscheiben des Dius Fidius: Karl Koch, Gestirnverehrung im Alten Italien, 
Frankfurt. Studien zur Relig. u. Kultur der Antike, Bd. 1—3 (1933) 51, desgl. 
Dechelette, 350—2. Dasselbe Motiv (Scheibe mit Buckelverzier.) s. auch bei 
W. Gaerte, Urgesch. Ostpreußens, Kbg. 1929, Abb. 117, 132, 225/6.

4 Evans a. a. 0 . 25; Meyer a. a. 0 . 6 Pernier a. a. 0 .
Archiv für Religionswissenschaft XXXIII. 3/4 19



2 8 8 A. Guth

die europäische Kunst im Bronzezeitalter oder in der ersten Eisenzeit 
überall trotz der Stilverschiedenheiten gewisse typische Überein­
stimmungen auf weist —  man spricht je nach Ort und Zeit von dem 
minoischen, mykenischen, nordischen, Dipylon-, Villanova- oder Hallstatt­
stil —  so muß die wahre Ursache dieser Analogien in dem allgemeinen 
Glauben an die Sonnengottheit gesucht werden, dessen Denkmäler sich 
im nordischen wie im zentralen Europa, in der Ägäis wie in Kleinasien 
und Italien vorfanden.1

Gegenstände aber wie das Band von Syros und die Vase von Balkakra, 
die in die erste Bronzezeit gehören, beweisen ferner, daß der Ursprung 
des Sonnenkultes noch vor die Einführung der Metalle fällt und somit 
in die Steinzeit zu setzen ist.

Die Bevölkerung Kleinasiens, die sich in vorgeschichtlichen Zeiten 
in die W elt das ägäischen Meeres nach W esten hin erstreckte, teilte z.B. 
im Gebiet der Troas die Verehrung ihres Hauptgottes Apollon, was vor 
allem Homer bezeugt, mit der ganzen Westküste, und den federkronen­
geschmückten Termilen brachte derselbe Hauptkult ihres Gottes Lykaios 
von seiten der Griechen den Namen Lykier ein.2

Im Zusammenhang mit dem Sonnenkult finden sich auf dem Kopen- 
hagener Bronzerelief des 1. nachchristlichen Jahrh. mit den Bildnissen 
des Sabazios, der Selene und des Helios folgende Zeichen des Diskus 
dargestellt:3

1. Die Rosette —  offenbar als Sonne aufzufassen, nicht als Blume,
2. Die Keule4, Ser. Min. I, 190 Nr. 26, 3. Die Biene, 4. Der Adler — außer 
den auch sonst auf kretischen Denkmälern vorkommenden Ochsenschenkeln, 
dem Pflug und der Ähre.5

Viele Attribute, die zu den am häufigsten vorkommenden gehören, 
stellen Kultgeräte des Sabazios und der Kybele dar.6

Aristophanes, frg. 478, nennt darunter die —  auch auf dem Diskus 
vorkommende —  Doppelflöte, während sich Widderkopf und Messer des 
Diskus auf die Opfer beziehen.6

Das auf der Tonscheibe verwendete Zeichen eines mast- und ruder- 
losen Schiffes mit scharf abgesetztem steilen Achtersteven7 (vgl. „Felsen-

* Dechelette a. a. 0 . 320, 338. Karl Koch a. 0 . 14, 111 (Sol Indiges und 
der Kreis der Di IndigetesV

2 Ed. Meyer, Geschichte von Troas, Lpz. 1877, I7ff.
3 Blinkenberg, Archäol. Studien, Kopenhagen =  Lpz. 1904, 66, T a fe ln  (vgl.

„Göttersymbole“ R.L.V.).
* Sundwall a. a. 0. 8 Nr. 22. 6 Ders. 12 Nr. 45 u. „Zur. Deut.“ 6.
6 Blinkenberg a. a. 0 . 106 ff.
7 So August Köster, Das antike Seewesen, Berlin 1923, 56 ff., der auch das 

Schiffsmodell des Diskus als direkten Nachkommen der Kykladenschiffe auf den 
Tonpfannen von Syros (58/9, Abb. 10/11) ansprechen möchte.



Zum Diskus von Phaistos 2 8 9

Zeichnungen“, R. L. V.), das sich infolge seiner wenig zweckentsprechenden 
Gestalt mehr oder weniger von den Schiffen der Ägäis und Umgebung 
unterscheidet, hat vielleicht ebenfalls kultische Bedeutung.

Den alten Sonnenmythen nämlich1 liegt der vermeintliche W eg der 
Sonne um die Erde in 24 Stunden zugrunde, der in zwei Teile zerlegt 
wird: Während des ersten geht das Tagesgestirn im Osten auf, durch­
läuft seine himmlische Bahn und verschwindet im Westen auf dem „Fluß 
Ozean“, der die Erde umgibt. Während des zweiten aber schwimmt die 
feurige Scheibe, den Menschen unsichtbar, auf diesem Flusse von Unter­
gang bis Aufgang in einem Schiff.2 (Der kretische Wächter Talos, von 
Hephaistos geschmiedet und dem König Minos geschenkt, läuft dem alten 
Sonnenmythos zufolge dreimal am Tage um die Insel.)

Auf ägyptischen Denkmälern erscheint der Sonnengott ebenfalls in 
einer Barke, während die Boote von Syros an ihrem Vorderteil einen 
großschwänzigen Fisch zeigen. Da kein Seemann vorhanden ist, scheint 
der Fisch das Schiff allein zu steuern, wohingegen auf einer Münze des 
Antigonos der delphische Apoll auf dem Vorderteil des Kahnes sitzt. 
Dechelette sieht darin die Darstellung der Sonne unter der Form des 
Delphins, der sich übrigens auch auf dem Diskus vorfindet.3

Ist aber der Diskus von Phaistos, der bisher ebenfalls eine Vereinigung 
bekannter Typen des Sonnenmotivs aufweist (Scheibenform, Spirale, acht- 
strahliger Mittelstem, Buckelschildsonne!) möglicherweise ein Kultgerät, 
bzw. Votivgabe, zum Sonnendienst gehörig (Sonnenzauber?), so wäre viel­
leicht zu erwägen, ob als Deutung für das gekrönte Haupt der Scheibe 
wie bisher lediglich die Gleichsetzung mit den Philistern oder deren 
Verwandten 4 in Frage kommt, oder ob es sich hierbei nicht auch etwa 
um eine primitive Darstellung irgendeiner ursprünglichen Sonnengottheit 
mit Strahlenkrone handeln könnte wie z. B. auf einem skandinavischen 
Messer, das in einer Sonnenbarke den strahlenumkränzten Sonnengott 
zeigt, bzw. um eine in ihrem Dienste amtierende Persönlichkeit (Priester, 
König?) oder um einen sonstigen Adoranten, da ähnliche Kronen (Strahlen­
kränze oder solche aus Schilf oder Federn) auf plastischen Darstellungen 
des Sonnenkultes ganz allgemein Vorkommen.5

1 Dechelette a. a. 0 . 326 ff.
* Dechelette 329/30, 336, 356. Sophus Müller, Nord. Altertumsk. (1897) 470. 

L. Preller, Griech. Mythol. Berl. 1860, 294.
* Vgl. den homerischen Hymnus auf Apollon (Dechelette). Nach ihm war 

das antike Syria (Homer, Odyssee 15, 402/3) vielleicht ein berühmter Mittelpunkt
des Sonnenkultes. A. Fick, Hattiden u. Danubier in Griechenland, Göttingen 1909, 
39 (Sonnenmythen).

* Reinacb, Pernier, Evans, Meyer a. a. O.
6 Dechelette a. a. 0 . 332. Müller, Systeme pr^hist. en Dänemark, I, pl. XIX, 

hg. 288 a, b. Ed. Meyer nennt a. a. 0 . 31 z. B. den Hethiterkönig eine Inkar-
19*



2 9 0 A. Guth

Die Figur der „Frau“ des Diskus erinnert an den Magna-Mater-Typ1 
(A VIII, XXIV, B XVI, XXVIII).

Als breitbrüstig wurde die Erde selbst verehrt.2 Der Dienst der Großen 
Mutter, deren Bild hier vielleicht für das der Frau schlechthin festgehalten 
wurde, ist zwar nach Kretschmer3 Eigentum der kleinasiatischen Be­
völkerung, da diese Göttin ursprünglich den Phrygern fremd war, geht 
aber vermutlich bis in die Eiszeit zurück:

Es gibt nämlich bereits stehende und sitzende Steinzeitidole, solche 
mit säugendem Kind und andre, die die Brüste mit den Händen empor­
heben. Letztere Pose ist nach Menghin die beliebteste und soll offenbar 
die Bedeutung dieser Bildnisse noch besonders unterstreichen. „Es handelte 
sich um Darstellungen der großen Göttermutter, Magna Mater, Erdgöttin, 
oder wie man sie nennen will, die uns unter den verschiedensten Namen 
in allen vorderasiatischen und ägäischen Kulturen entgegentritt.“ 3

Auch eines der Idole auf dem Altar von Knossos hat „die Hände an 
die Brüste gelegt mit dem an primitiven Idolen bis in die Donauländer 
hinauf üblichen Gestus der Fruchtbarkeit“.4

Nach Koch, a. a. 0 .111 /12 , sind „die letzten Ursprünge menschlichen 
Lebens —  durch den Sonnengott auf die Erde gekommen, die ersten 
Urväter des Landes, die vor undenklichen Zeiten gelebt haben, —  niemand 
anders als die di indigetes — sind seine, des großen Indiges, Kinder ge­
wesen. Und als ihre Mutter muß die Erde gegolten haben; denn in diesem 
Gedanken scheint die oben aufgezeigte Verbindung zwischen der stamm­
väterlichen Sonne und der allmütterlichen Erde letztlich zu wurzeln.“ 

Wird jedoch der vorderasiatische Magna-Mater-Kult mit jenen eiszeit­
lichen Idolen in Beziehung gesetzt, so entsteht die Frage, wie man sich 
die Verbindung über so weite Zeiträume hin vorstellen soll.5

nation des Sonnengottea, dessen Tracht er trägt. Ludolf Stephani, Nimbus u. 
Strahlenkrone in den Werken der alten Kunst (Memoires de l ’Acad. des Sciences 
de St. Petersbourg, 6i6me serie, Tome IX et dernier, St. Petersbourg [1869] 
361—3, 386, 472). Roscher, Lexikon der griech. u. röm. Mythol. II (1893); 
A. Rapp, Progr. d. Karlsgymnas. Stuttg. 1882, 29. Pauly-Wissowa, RE. 8, 1, 
(1912) 87. Koch a. a. 0 . 66 ff. (die Sonnengottheit auf archaischen Spiegeln'i. Nach 
ihm, S. 111, ist in Latium und von den Sabinern die Sonne als Stammvater 
(Indiges) verehrt worden.

1 Hall a. a. 0.; Hugo P H dz, Mitteil. d. archäol. Instit. Athen. Abteil. Bd. 36
(1910) 149. Evans, Meyer, Pernier a. a. 0 . u. a.

* L. Preller a. a. 0. 601. Homer H 30, Menghin a. a. 0. 334.
8 Kretschmer, Einleitung in die Gesch. d. griech. Sprache. Göttingen 1896, 

365. Über den Magna-Mater-Kult s. Menghin a. a. 0 .148 , 344, 350, 448.
4 Karo, ARW. VII (129) 149; Evans a. a. 0 . Albrecht Dieterich, Mutter Erde.

Lpz. 1905, 62. Kurt Bittel, Prähist. Forschung in Kleinasien. Istanbul 1934. Istanbul. 
Forsch., hrsg. v. d. Abteil. Istanbul d. archäol. Instituts d. Dtsch. Reiches, Bd. VI,
39, 40. 6 Menghin a. a. 0 . 334.



Zum Diskus von Phaistos 291

Die kleinasiatischen Bezeichnungen der Muttergottheit aber sind die 
kindertümlichen Lallnamen Mä, 'Afipccg, ’Afifiia.1

Diese müssen schon insofern international sein, als sie allgemein mit 
den ersten Stammellauten des Neugeborenen, seine Ernährerin betreffend, 
zusammenfallen.

Dabei spielt gerade der durch die Lippenstellung zur Nahrungsauf­
name vorbereitetem-Laut (vgl. den p-Laut der Vaterbezeichnung!) natur­
gemäß eine überragende Rolle. Es ist demnach kein Zufall, daß die Sprachen 
den m-Laut zur Bezeichnung der Mutter verwenden, deren Charakteristikum 
die nährende Brust ist, wie sie der Diskus zeigt (?).

Entsprechend der Sonnenrosette des Sonnengottes im Zentrum der 
Seite A zeigt Platte B im Mittelpunkt das Brustzeichen (der Fruchtbarkeits­
göttin?). Vielleicht enthält gerade dieses zugleich auch das m- Suffix 
(im Namen der Großen Mutter?). An anderer Stelle findet es sich zweimal 
hintereinander (B XXIV bzw B. XXX).

Ein anderes der doppelt auftretenden Zeichen des Diskus deutet 
Ed. Meyer als „Häute oder Hemden“.3 Erstere (s. Ipsen) spielten in beiden 
genannten Kulten eine Rolle (Rind).

Nach Ulrich W ilcken8 wurden auch Kupferbarren in Form aus- 
gespreizter Tierfelle als Tauschmittel verwendet, „woraus für ältere Zeiten 
zu schließen ist, daß sie einst wirklich Tierfelle als Wertmesser und wohl 
auch als Zahlungsmittel verwertet hatten‘‘.

So bringen die Keftiu des Rekhmaragrabes um 1500 u. a. kupferne 
Tierhäute als Geschenk. Gegen 1400 verzeichnen die Teil el Amarna-Briefe 
eine Kupfereinfuhr nach Ägypten.4 Eines der Täfelchen von Hagia Triada 
bei Phaistos zeigte die Tierhaut mit Waage und Zählangabe. In einigen 
Fällen wurde ein Küraß anf Rechnungen durch bronzene Tierhäute als 
Wertmesser ersetzt.5

Evans, a. a. 0 . zieht den (allgemein angenommenen?) Schluß, daß einige 
der seefahrenden Schwärme der Ramsesberichte von den gegenüber­
liegenden Küsten Anatoliens gekommen sind, und erinnert daran, daß unter 
den ersten, über die sich der ägyptische König bei dem König von Alashiya 
oder Kypern in einem Teil el Amarna-Brief beklagt (Br. 26, Petrie, Hist, 
of Egypt, 273; Max Müller, Asien und Europa, 354 identifizierte sie mit 
den Lykiem!) eben die Lykier waren.

1 Kretschmer a. a. 0 . 363— 355.
* Sumerer und Semiten. Abhandl. d. Berl. Akad. d. Wiss. 1906, 99 ff.
3 Griechische Geschichte im Bahmen der Altertumsgesch. Berl. 1926, 20. 

(Auf dem Diskus steht „Fell“ 6m al nach „Federkopf-Schild“).
4 Dussaud a. a. 0 . 159. Evans, Coralla numismatica in honour of Head.

London 1906, 336; dazu H. Willers, Gesch. d. röm. Kupferprägung, Lpz. 1909, 5.
6 Evans, Scr. Min. I, 42.



2 9 2 A. Guth

Er sieht in dem Diskus von Phaistos, Scr. Min. 287, dessen feinen 
Ton Dr. Mackenzie für unkretisch hält, ein Produkt paralleler und eng 
verwandter Kultur, die irgendwo an der Südwestküste von Kleinasien 
existierte und nicht unwahrscheinlich in der Lykierzeit.1

Das Volk, zu dem er gehörte, mag nach Evans wohl eine Sprache 
gesprochen haben, die eng verwandt mit der des minoischen Kreta war, 
und die starken religiösen Elemente weisen auf den Kult der Großen 
Mutter, einer Schwesterform der Muttergottheit des vorgeschichtlichen 
Kreta, hin.

Ferner scheint es für den folgenden Vergleich des Diskus von Phaistos 
mit einem ähnlichen etruskischen Denkmal (Pernier a. a. 0 .) wichtig, 
auch darauf hinzuweisen, daß die Etrusker doch die Turscha derselben 
„Nordvölker“ sind, „von ihren Inseln gekommen“. Auch sie haben an 
der kleinasiatischen Küste und auf den Inseln im Norden des Mittelmeeres 
früher einen weit größeren Raum eingenommen. Seit dem 14. Jahrh. 
saßen die Tyrsener im Gebiet des Ägäischen Meeres. Erst um 1000 und 
darauf um 800 v. Chr. zogen die Etrusker von Kleinasien nach Mittel­
italien.2

Auf ein nach Form (herzförmig mit ebenfalls eingeritzter Spirale 
und etruskischer Buchstabenschrift) und Inhalt (Sol — Apollo, Aisera
—  Luna, Mars!) ähnliches Denkmal, eine Bleiplatte aus dem 6. Jahrh., 
weist in diesem Zusammenhang Pernier hin.3

Die Platte ist 8 cm lang, 7 cm breit, in der Mitte am dicksten.
Die Schrift läuft in der gewöhnlichen Richtung von rechts nach links 

spiralig vom Rande nach innen bis zur Mitte, ist auf der Oberseite A 
durch eine sorgsam gezogene Spirallinie getrennt, die auf der Unter­
seite B fehlt.

Hier stehen die letzten sechs Wörter in der Mitte nicht mehr spiralig,

1 Zu der Anm. Kretschmers a. a. 0 . 296, daß ea ganz unglaublich sei, daß 
die lykißche Schreibung unter Einfluß der ägyptischen entstanden sei, wie Imbert, 
Bab. and. Or. Rec. II, 212 behauptet, ist sprachlich soviel festzustellen, daß die 
ägyptische Haushieroglyphe pr bedeutet und auch das lykische Wort für „Haus“ 
prnna heißt (Stamm prnn =  bauen, verfertigen, machen nach Kretschmer, 312 
und Erman, Die Hieroglyphen, Berl.-Lpz 1917, 32). Dasselbe Zeichen findet 
sich auch auf kretischen Tontäfelchen senkrecht stehend im Vergleich zu der 
waagerechten Lage im Ägyptischen. Zu Kretschmers Ansicht über das klein­
asiatische Volkstum als solches „sui generis“ (305, 181, 292 fi‘.): Joh. Friedrich, 
Hethitisch und „Kleinasiatische Sprachen“. Grundriß der idg. Sprach- und Alter- 
tumskd., hrsg. v. Debrunner u. Sommer, Gesch. d. idg. Sprachwiss. II. Teil, 5. Bd. 
Lieferung 1, Berl.-Lpz. 1931, 2, 4, 23, 38/9, 42.

2 Fritz Schachermeyr, Etrusk. Frühgesch. Berl. 1929. Pauly-Wissowa, RE. 
6, 1, 730; anders Ed. Meyer a. a. 0 .

* Deecke, Die etruskische Bleiplatte von Magliano, Gymnas in Buchsweiler, 
Beilage z. Progr. Herbst 1885, Colmar 1886 (mit Abb.).



sondern in drei kurzen Zeilen untereinander. Die Bleiinschrift geht ohne 
Absatz von der Vorder- auf die Rückseite.

Sie enthält Götternamen, Zeit- und 180 Opferangaben in bezug auf 
das Sonnenjahr von rund 360 Tagen.

Der Anfang deutet auf den Sonnengott selbst [(s) cau-fra „Schauer, 
Seher“].

Die Inschrift zerfällt in drei Abschnitte und zeigt folgendes Schema:
1. Dem Sol —  Apollo, Cautha (cau-fras), im ganzen Jahre 180 Opfer 

mit Milch . . .
2. Der Aisera (Luna —  Diana) in jedem Monat Kuchen-, Blumen- 

Lamm-Opfer; bei Vollmond . . .
3. Dem Mars am Monatsende . . . Diese öffentliche Grabstätte sollen sie 

mit Tropfgüssen und mit Sprengguß das Totenlager begaben.
Es folgen Weihegeschenke an obere und niedere Götter.
Sollte es sich hier in der Tat um uralte kultische Gepflogenheiten 

handeln, so würde
1. dem Sol — Apollo —  Cautha auf unserm Denkmal das Haupt mit 

der Strahlenkrone und Sonnenscheibe hinter den Punkten entsprechen. 
Haben wir den Namen des Sonnengottes zu erwarten? (A 1, XXVI 
oder A XVI, XIX, XXII?: 2 Silben: Cautha?).

2. wären wohl ganz allgemeine Anhaltspunkte für den Inhalt gefunden. 
Wenn nunmehr der Diskus von Phaistos nach Ipsen unverhofft aus

seiner Vereinzelung heraustritt und in den Wirbel der Geschichte von 
1700 — 1200 hinein, wrenn es sich ferner damals um ähnliche Um­
wälzungen handelt wie bei dem solaren Monotheismus Echnatons (1375 bis 
1358), so liegt der Gedanke nahe, daß dieses „ägäische Geschöpf orien­
talischer Gesittung“ vielleicht ebenfalls ein Astralkultgerät war, die Schrift 
wegen ihres kultischen Einschlages zu hieratischem Gebrauch möglicher­
weise von der Priesterschaft geschaffen (?) und im Dienste der Sonnen­
gottheit verwendet, sei es als Opferplatte, Sonnenzauber, Kalender, Jahres­
laufmythus1 oder sonstiger Kulttext.

Vielleicht ist der Diskus von Phaistos letzten Endes auch ein „Stempel“, 
da nach Ipsen „das Siegel eine Marke der Person ist, der mancherlei 
Dinge in der W elt zugehören, die Verschiedenes sich aneignet und über­
eignet.“

1 E. Petersen, Der kretische Bildersarg. Jahrb. d. dtsch. archäol. Instit. Bd. 24, 
1909, Berlin 1910, 164, 169, anders Evans a. a. O. 290/1, Menghin a. a. O. 334, 
vgl. Sundwall, R.L.V.

Zum Diskus von Phaistos 2 9 3



II. BEITRÄGE ZUR RELIGIONSWISSENSCHAFT 
DER RELIGIONSWISSENSCHAFTLICHEN 

GESELLSCHAFT ZU STOCKHOLM

DIE RÖMISCHEN AUSPIZIEN IN IHREM 
ZUSAMMENHANG MIT DER MAGISTRATUR

VON H A R R Y  ERICSSON IN STOCKHOLM

Uber die römischen Auspizien ist nicht viel geschrieben worden; 
neuerdings hat aber der schwedische Philosoph Axel Hägerström, einer 
der Haupt Vertreter der sog. Uppsala-Philosophie, sie von einem ganz 
neuen Gesichtspunkt aus untersucht. Um seine durchaus originelle Ein­
stellung zu diesen und damit verwandten Fragen —  er hat der Religions­
wissenschaft und dem römischen Recht ein lebhaftes Interesse entgegen­
gebracht — klarzulegen, dürfte es nicht unangebracht sein, eine kleine 
Orientierung darüber zu geben, wie er von den Grundproblemen sowohl 
der praktischen wie der theoretischen Philosophie auf dieses Spezial­
gebiet gekommen ist.

Nach umfassenden Analysen ethischer Systeme (nicht nur moderner 
Denker, sondern auch des Aristoteles) wurde er durch Kantstudien1 auf 
das Gebiet geführt, dem er sein Hauptwerk gewidmet hat: das erkennt­
nistheoretische.2 Hier hat er den Subjektivismus aufs schärfste ange­
griffen, und dieser Kampf für den erkenntnistheoretischen Objektivismus 
hat ihn zum ausgeprägtesten werttheoretischen Subjektivismus geführt. 
„Die Analyse derselben (der Werturteile) hat ihn zu der Annahme ge­
führt, daß es sich hier um Erscheinungen handelt, die zwar sprachlich 
die Form des Urteils haben und die als Urteile aufgefaßt werden, die 
aber sachlich keine Urteile sind. In bezug auf sie nach objektiven Grün­
den zu fragen, ist deshalb sinnlos. Man kann nur klar machen, was man 
in ihnen vorstellt, und im übrigen ihre kausalen Bedingungen nachweisen. 
Derartige Aufgaben haben ihn zu umfassenden historisch psychologischen 
Untersuchungen sowohl moralischer als auch rechtlicher Vorstellungen 
geführt.“ 3 Da nämlich eine moralische Vorstellung keine objektive Wahr­

1 Kants Ethik im Verhältnis zu seinen erkenntnistheoretischen Grundgedanken. 
Upsala 1902.

* Das Prinzip der Wissenschaft. Eine logisch-erkenntnistheoretische Unter­
suchung. I. Die Realität. Upsala 1908.

3 Phalen, Die Philosophie der Gegenwart in Selbstdarstellungen 5, S. 183.



heit haben kann, gibt es keine objektiv richtigen Normen für unsere 
Handlungen. W ie verhält es sich dann mit unseren Vorstellungen von 
Recht und Unrecht? Worauf ist unser ganzes Rechtswesen aufgebaut, 
wenn nicht auf gewissen gemeingültigen moralischen Grundvorstellungen? 
Hierzu sagt H .: Das Recht ist dasselbe wie das faktisch durchgeführte 
System von Gesetzen. Ein Recht außerhalb des Systems gibt es nicht. 
Nach dieser systematischen Kritik unseres Rechtswesens und unserer 
Rechtsvorstellungen geht er zu einer historischen über: er untersucht 
das römische Privatrecht in seinem Entstehen und findet, daß dieses 
sowie die Vorstellungen von den Rechtsprinzipien, die nach der gewöhn­
lichen Auffassung dessen Grundlage sind, in Wirklichkeit in magischem 
Aberglauben wurzelt. Sein großes Werk auf diesem Gebiete „Der römi­
sche Obligationsbegriff im Lichte der allgemeinen römischen Rechts­
anschauung“ (Upsala 1927) beginnt er in folgender W eise: „Die vor­
liegende Arbeit will nachweisen, daß sich das römische Recht —  auch 
im Gewände der klassischen Jurisprudenz —  auf einer Grundlage von 
Aberglauben aufbaut. Es liegt auf der Hand, daß, falls die von mir ver­
tretene Auffassung richtig ist, der gesamten modernen Jurisprudenz, 
soweit sie überhaupt durch die üblichen Vorstellungen über das römische 
Recht beeinflußt ist, die Wirklichkeitsgrundlage fehlt.“ W ie er hier im 
Privatrecht zeigt, daß die einzelnen Rechtsformeln und Rechtsregeln 
keineswegs in moralischen, sondern in magischen Vorstellungen ihren 
Grund haben, will er in seinem Aufsatze: „Das magistratische ius in 
seinem Zusammenhang mit dem römischen Sakralrechte“ (Upsala 1929) 
zeigen, daß das Staatsrecht in derselben W eise entstanden ist. Und hier 
ist er zu der Auffassung gekommen, daß eben die Auspizien die Grund­
lage des magistratischen Rechtes bilden.

Die Befugnisse des Beamten und sein Recht zur Ausübung seines 
Amtes (ius magistratus) stehen durch sein Recht und seine Pflicht, 
innerhalb seines Wirksamkeitsgebiets Vogelschau anzustellen, in einem 
gewissen Zusammenhang mit den Gebräuchen und Satzungen der römi­
schen Religion (ius sacrum). Das ist wohlbekannt1; die Art aber dieses 
Zusammenhanges und den Sinn der Vogelschau2 bestimmt Hägerström 
in folgender W eise (S. 80): „In entsprechenderWeise war das magistra­
tische ius hinsichtlich seiner Wurzel eine übernatürliche Kraft, durch 
Auspizien den immer an äußere Dinge, Akte und Menschen geknüpften 
göttlichen Willen über beabsichtigte Staatsakte zur Stabilität zu bringen.“ 
Die Auspizien, von den Alten selbst und von allen späteren Forschern 
als ein Mittel betrachtet, wodurch man das Wohlwollen oder Mißfallen

1 Das Material gesammelt bei Mommsen, Römisches Staatsrecht I 76—116.
* Von den verschiedenen Auspikationsmethoden wird hier nur die Vogel­

schau berücksichtigt, und zwar die im staatlichen Auftrag veranstaltete.

Die römischen Auspizien in ihrem Zusammenhang mit der Magistratur 2 9 5



2 9 6 Harry Ericsson

der Götter betr. einer gewissen Handlung zu erforschen versuchte, wären 
also eigentlich ein Mittel, den Götterwillen zu beeinflussen; die Befug­
nisse des Beamten gegenüber dem Bürger hätten also ihren Grund in 
seinem Recht zur Vogelschau, d. h. in seiner magischen Kraft, den Götter­
willen zu beeinflussen und dadurch auch über Menschen zu herrschen. 
Das ist die These des Aufsatzes.

Ein Querschnitt durch die römische Religion etwa zur Zeit des Au- 
gustus zeigt, daß sie aus meist unvereinbaren Gegensätzen besteht. Nicht 
nur, daß sie Bestandteile enthält, die im schärfsten Widerspruch zu der 
religiösen Auffassung dieser Zeit stehen: es gibt auch in einem und 
demselben Kultbrauch Teile, die nicht aus derselben Vorstellungswelt 
haben entspringen können, sondern aus verschiedenen Phasen der reli­
giösen Entwicklung herrühren; einiges aus einer Zeit reiner Magie, die 
jeder Vorstellung eines höheren Wesens entbehrt haben kann; einiges 
aus einer Zeit, wo der Mensch glaubte, durch Magie alle Mächte der 
beseelten Natur beherrschen zu können; einiges aus einer Zeit, wo er 
sich von der Willkür dieser Kräfte abhängig glaubte; einiges aus einer 
Zeit, wo diesen Kräften moralische Eigenschaften zugeschrieben worden 
waren. Ältere Gebete und Kultbräuche sind in einer neuen W eise ge­
deutet und mit jüngeren Worten und Handlungen verbunden worden, 
die der veränderten religiösen Anschauung einer späteren Zeit ent­
stammen. Um gewisse Kerne wurden mehr oder weniger veränderte 
und umgedeutete Elemente aus verschiedenen Zeiten gruppiert. Die rö­
mische Religion in historischer Zeit ist das Ergebnis einer langen Ent­
wicklung; man kann sie nicht verstehen, wenn man nicht die verschie­
denen Bestandteile herausfindet und, soweit möglich, ihre Entstehungszeit 
feststellt. Die historische Betrachtungsweise ist hier ein notwendiges 
Werkzeug.

Hägerström untersucht eine Anzahl von Kultbräuchen und Gebets­
formeln; durch eine scharfsinnige Verwendung religionsgeschichtlicher 
Methoden schält er jüngere Deutungen und Zusätze ab und zeigt, daß der 
Kern in einer Zeit entstanden sein muß, als man sich die Götter nicht 
als bewußte, wollende Wesen vorstellte, sondern als Kräfte, die durch 
gewisse magische Handlungen gezwungen wurden, in einer bestimmten 
W eise zu wirken. Ihnen fehlte „jede Fähigkeit, sich nach eigenen In­
teressen zu entschließen“ ; sie hatten also keinen eigenen Willen. Dann 
können, sagt H., die Auspizien keine Erforschung eines Götterwillens 
sein. Aber was waren sie dann ? Die Antwort findet er in gewissen 
eigentümlichen Notizen über die Auspizien, die sich bei den antiken 
Schriftstellern finden und in der Tat der gewöhnlichen Erklärungsweise 
zu widersprechen scheinen. Es kann Vorkommen, daß die beobachteten 
Zeichen nicht übereinstimmen; dies verträgt sich nicht gut mit der ge-



wohnlichen römischen Auffassung von einem einzigen Auspiziengott, 
nämlich Iupiter Optimus Maximus. Beachtenswert ist auch die Bedeu­
tung des Menschen für das Zeichen. Wenn z. B. ein Diktator und ein 
Konsul als Befehlshaber eines Heeres beide vor einem Kampf Auspizien 
veranstaltet, aber nicht übereinstimmende Zeichen bekommen haben, 
siegt der höhere Rang; wenn es zwei Konsuln sind, siegen die Auspi­
zien desjenigen, der an eben dem Tage den Oberbefehl innehat; Auspizien 
von Beamten gleichen Ranges heben einander auf. Wenn einem Beamten, 
der eine Volksversammlung abhielt oder abhalten wollte, gemeldet wurde, 
daß ein anderer Beamter am selben Tage bei Vogelschau für einen ganz 
anderen Zweck einen Blitz beobachtet hatte, mußte er die Versammlung 
auflösen, bzw. durfte er sie nicht einberufen. Auch wenn er wußte, daß 
dieses Zeichen in Wirklichkeit gar nicht beobachtet, sondern die Nach­
richt davon nur erlogen war, mußte er es als gültig betrachten, sofern 
es nur in aller Form gemeldet wurde. Von noch geringerer Ehrfurcht 
vor dem Götterwillen zeugt es, daß ein höherer Beamter es einem 
niedrigeren verbieten konnte, Vogelschau anzustellen. Hierzu sagt H. 
(S. 79): „Also in äußeren Dingen, Vögeln, Eingeweiden, Blitzen usw., 
ist der göttliche Wille betreffs gedachter menschlicher Handlungen mit 
größerer oder geringerer Kraft verkörpert. Aber es hängt von äußeren 
Handlungen der Menschen ab, ob ein solcher Götterwille aktuell wirk­
sam wird.“

Die Schlußfolgerung Hägerströms, daß die Auspizien keine Erfor­
schung des Götterwillens sein können, weil ein solcher überhaupt nicht 
existiert, ist natürlich richtig, wenn —  und dies scheint H. stillschwei­
gend vorauszusetzen —  der Auspizien gebrauch aus derselben Gottes­
auffassung wie die vorher von ihm behandelten Riten und Formeln und 
gleichzeitig mit diesen entstanden ist und wenn die angeführten Eigen­
tümlichkeiten nicht nach der gewöhnlichen Auffassung der Auspizien 
gedeutet werden können. Die Sache ist früher nicht ausreichend unter­
sucht worden; um so notwendiger wäre es gewesen, die Entstehung und 
Entwicklung der Auspizien in derselben Weise zu skizzieren wie die der 
angeführten Riten. Ist es überhaupt möglich, die Entstehungszeit der 
Vogelschau festzustellen? Wenn nicht, kann man etwras über die von 
Hägerström (ohne Angabe von Gründen) vorausgesetzte relative Zeit 
sagen ? Dies kann nur durch eine Skizzierung der Entwicklung der Au­
spizien beantwortet werden; diese Skizze wird dann auch vielleicht die 
Frage beantworten können, ob sie den Zweck hatten, den Götterwillen 
zu erforschen oder zu bestimmen.

Die Vogelschau kommt bei vielen Völkern vor, aber ihr Ursprung 
ist noch nicht geklärt. Die vergleichende Religionsforschung hilft uns 
hier nicht viel. Das W ichtigste, was sie mitteilt, ist, daß die alten Preußen

Die römischen Auspizien in ihrem Zusammenhang mit der Magistratur 2 9 7



2 9 8 Harry Ericsson

eine Art Auguren hatten, die im Aufträge des Stammes Vogelschau an­
stellten und wie die römischen einen Krummstab als Zeichen ihrer Würde 
hatten.1 Auch die Vogelschau auf Borneo hat man mit der römischen 
in Verbindung setzen w ollen; es ist mir aber nicht ersichtlich, inwiefern 
sie verglichen werden können.2 Dies Zusammentreffen kann kein Zufall 
sein; wie man es auch erklären will, es dürfte feststehen, daß die Römer 
die Vogelschau seit ältester Zeit geübt haben.

Auch der primitive Mensch, der noch nicht zu einem Glauben an 
höhere Mächte gekommen ist, kann in gewissen Zeichen die Zukunft 
gelesen haben: beim Anfänge der Jagd zu stolpern, kann für ihn ein 
Mißlingen bedeutet haben, einen Raubvogel seine Beute fangen zu sehen, 
dagegen Erfolg. Dies nicht, weil eine höhere Macht so gewollt und ihren 
Willen offenbart hat. Vielleicht hat er sich gedacht, daß das Stolpern, 
da ja nach einem gewöhnlichen magischen Prinzip Gleiches Gleiches her­
vorruft, das Mißlingen verursacht hat, also dessen Ursache gewesen is t ; 
vielleicht hat er eine bestimmte Auffassung überhaupt nicht gehabt, 
sondern die gleichartigen Vorgänge aneinander assoziiert, ohne an eine 
Erklärung des Zusammenhanges zu denken. Dies ist jedoch hier un­
wesentlich. Als die Auffassung, daß die Natur beseelt sei, entstand, ver­
änderte sich die Bedeutung der Vorzeichen; sie waren nicht mehr will­
kürliche Vorgänge, sondern Ausdruck einer Macht, die als stärker oder 
schwächer als der Mensch oder als ebenso stark wie er galt. Da alles 
von Mächten erfüllt ist, die einander bekämpfen können, ist es nur folge­
richtig, daß die Zeichen einander widersprechen können. Je nach Art 
und Stärke der Mächte wechseln Bedeutung und Kraft der Zeichen in 
ihrem Verhältnis zueinander. Sie können auch in der W eise eine be­
stimmte Bedeutung erhalten, daß ein ungewöhnlicher Vorgang, dem ein­
mal ein Unglück gefolgt ist, immer für ein unglückliches Vorzeichen 
genommen wird.3 Es ist nur natürlich, daß man unter solchen Umstän­
den eine Wahrzeichenlehre ausgebildet hat, die zu umfassend und zu 
wichtig war, als daß sie das Eigentum jedes Mannes hätte sein können, 
und die deshalb einer Gruppe dazu ausgebildeter Männer anvertraut 
w’urde.

Als man in historischer Zeit Staatsauspizien anstellte, betrachtete 
man Iupiter 0 . M. als den einzigen Auspiziengott. W ie er Zeichen geben

1 Hastings, Encyclopaedia of religions and ethics II, 54b.
* Siehe darüber W allis, DivinationB in Borneo and in Ancient Rome, Clas- 

sical Journal IX no. 6 (1914) 272—7.
3 Vgl. Livius 6, 31, 6: „Der Censor C. Julius starb; an seiner Statt wurde 

M. Cornelius gewählt. Man glaubte, daß dies den Unwillen der Götter weckte, 
weil Rom in dieser Censusperiode erobert wurde; und seit der Zeit wählt man 
nie einen Censor als Stellvertreter eines Verstorbenen.“ Vgl. auch gewisse dies 
nefasti, z. B. Alliensis.



konnte, die einander widersprachen, geht aus dem eben Gesagten her­
vor. Es steht in bester Übereinstimmung mit einer früheren Auffassung 
der höheren Mächte; daß diese Auffassung mit dem Glauben an einen 
einzigen Auspiziengott völlig unvereinbar ist, hat dem Gläubigen keinerlei 
Schwierigkeiten bereitet. Daß ein alter Kultbrauch in einer Zeit noch 
fortlebt, zu deren Vorstellungen sein grundlegender Gedanke in schärf­
stem Gegensatz steht, ist zu gewöhnlich, als daß es durch Beispiele be­
legt werden müßte.

W enige Völker sind an die Überlieferung fester gebunden gewesen 
als die Römer; die Sitte, vor gewissen staatlichen Handlungen die Zu­
stimmung oder Mißbilligung der Götter einzuholen, ist in allen Einzel­
heiten so genau bestimmt und unter die Beamtenpflichten so fest ein­
rangiert worden, daß sie einen ganz neuen Inhalt bekommen hat. Wenn 
eine Handlung, die auspicato (d. h. nach Vogelschau) hätte ausgeführt 
werden sollen, inauspicato ausgeführt wird, ist dies nicht nur ein Ver­
stoß gegen die Sitte; man betrachtet es jetzt als einen Mangel an Ehr­
furcht vor den Göttern. Diese haben ein Recht erhalten, gefragt zu 
werden; wenn das nicht geschieht, verfolgen sie die Schuldigen mit 
ihrem Zorn. Inauspicato kann kein Beamter gewählt, keine Volksversamm­
lung abgehalten werden, kein Feldherr in den Krieg ziehen; als der Dik­
tator Papirius gegen die Samniter gezogen war und die Frage aufge­
worfen wurde, ob ein Fehler bei der Vogelschau begangen worden sei, 
mußte er nach Rom zurückkehren, um neue Auspizien zu erhalten.1 
Hiermit kann man vergleichen, daß ein Kultbrauch, der unrichtig aus­
geführt oder irgendwie gestört worden ist, wiederholt werden muß. 
Ursprünglich natürlich, weil ein Fehler in einer magischen Formel diese 
wirkungslos macht. Später wurde es so erklärt, daß der Gott das Recht 
hat, seinen Kultgebrauch richtig ausgeführt zu bekommen, und der Mensch 
die Pflicht, ihn so auszuführen; sonst zürnt der Gott und muß dadurch 
versöhnt werden, daß der Ritus wiederholt wird. Davon sagt Cicero: 
„. . . mentes deorum immortalium instauratione placantur.“ 2

Da die Vogelschau für die meisten wichtigen Staatshandlungen not­
wendig wurde, bekam sie immer größere Bedeutung bis zu der Zeit, in 
der der lebendige Glaube an den in den Auspizien offenbarten Willen 
der Götter schwächer wurde und die äußere Erfüllung der Forderungen 
der Sitte als das wichtigste betrachtet wurde. Die Auspizien wurden 
eine Waffe in den politischen Kämpfen: ein Beamter, bei dessen Wahl 
irgendein formeller Fehler in den Auspizien begangen war, mußte sein 
Amt niederlegen. Das Augurenkollegium entschied, ob ein solcher Fehler 
begangen worden war, und hatte also gewisse Möglichkeiten, Personen

Die römischen Auspizien in ihrem Zusammenhang mit der Magistratur 2 9 9

1 Livius 8, 30 ,1—2. * de harusp. resp. 11, 23.



3 0 0 Harry Ericsson

anderer politischer Anschauung abzusetzen. Die Auguren waren Patrizier, 
und die Auspizien wurden also zum Schaden der Plebejer verwendet. 
Um das Jahr 445 v. Chr. wurden die Konsuln zum ersten Male durch 
Kriegstribunen mit konsularischer Macht ersetzt. Diese mußten nach drei 
Monaten ihr Amt niederlegen, weil die Auguren erklärten, daß bei 
den Wahlauspizien ein Fehler begangen worden sei. Es ist zu beachten, 
daß sie gegen den Willen des Senats gewählt worden waren und daß 
dieser nach ihrer Amtsniederlegung das Volk bewog, wieder Konsuln zu 
wählen.1 Livius 8 ,2 3 ,1 4 —16 verdient in extenso angeführt zu werden: 
„Er ernannte M. Claudius Marcellus (zum Diktator); dieser machte Sp. 
Postumius zum Reitereiobersten. Der Diktator hielt jedoch die Wahlen 
nicht ab, weil die Frage aufgeworfen wurde, ob nicht bei seiner Er­
nennung ein Fehler begangen worden sei. Die Auguren wurden befragt 
und sagten, daß es sich so verhalten dürfte. Dies machten die Tribunen 
durch folgende Anklagen verdächtig: Wenn ein Fehler begangen worden 
wäre, wäre es nicht leicht gewesen, es zu wissen, da der Konsul den 
Diktator immer in der Stille der Nacht ernannte; der Konsul hätte von 
diesen Dingen an niemand geschrieben, weder privat noch amtlich; es 
gäbe keinen, der behaupten könne, etwas gesehen oder gehört zu haben, 
das die Auspizien ungültig machen konnte; ferner hätten die Auguren 
in Rom nicht leicht ahnen können, was für ein Fehler beim Konsul im 
Lager begangen worden sei. Wer wüßte nicht, daß die Auguren in der 
Plebejer-Eigenschaft des Diktators den Fehler erblickt hätten?“ Mehrere 
Beispiele anzuführen, dürfte unnötig sein; es ist offenbar, daß jede An­
gabe über die Bedeutung des Auspizienwesens, die wir bei den alten 
Schriftstellern finden, aufs genaueste geprüft und in den politischen Zu­
sammenhang gestellt werden muß. Schließlich wurden die Auspizien so 
rücksichtslos ausgenutzt, daß man regelmäßig eben diejenigen Zeichen 
sah, die man sehen wollte. Wenn ein Beamter einen Blitz beobachtete 
und dies dem Vorsitzenden einer Volksversammlung meldete, mußte 
diese, wie oben gesagt ist, aufgelöst werden. Das führte dazu, daß schon 
die Drohung, an einem bestimmten Tag „den Himmel beobachten“ (de 
caelo observare) zu wollen, das Abhalten einer Volksversammlung un­
möglich machte; der betreffende Beobachter würde nämlich ganz be­
stimmt das Zeichen sehen, das er wollte. Dies aber veranlaßte ein Gesetz, 
wonach ein höherer Beamter, der eine Volksversammlung abhalten 
wollte, es einem Untergebenen verbieten konnte, an jenem Tage den 
Himmel zu beobachten. Die Ehrfurcht vor dem eigentlichen Sinn der 
Auspizien war zu einem sorgfältigen Befolgen gegebener Vorschriften 
geworden.

1 Livius 4, 7.



Diejenigen, denen der Auftrag gegeben war, im Dienst des Volkes 
die Zeichen zu beobachten und zu deuten, hatten natürlich Voraus­
setzungen, die sie befähigten, eine einflußreiche Stellung einzunehmen; 
die Auguren waren sicherlich Männer von großer Bedeutung. Die 
Geschichte der Römer zeigt, daß sie die „geistliche^ und „weltliche“ 
Macht zu trennen versuchten: sie gaben den Staatsbeamten das Recht 
des Beobachtens, dem Priesterkollegium der Auguren das Recht, als 
technische Ratgeber zu fungieren und in Zweifelsfällen die Zeichen 
zu deuten. Es ist eine Regel im römischen Auspizienwesen, daß die 
Auspizien für eine Handlung von dem genommen werden sollen, der 
die Handlung ausführen wird. So lange das Volk von einem einzigen 
Manne, ob von einem Häuptling mit erblicher Macht, oder einem ge­
wählten Beamten, regiert wurde, war natürlich dieser der Beobachter 
in allen Fällen, wo die Auspication dem Volk im ganzen galt. Mit der 
Aufteilung der Macht und Wirksamkeiten und damit der Auspizien auf 
mehrere Personen entstand die Gefahr, daß die Auspizien auf demselben 
und auf angrenzenden Gebieten einander widersprechen konnten. Waren 
sie von gleicher Kraft, mußte etwas anderes den Ausschlag geben. Das 
tat der Rang des Beobachters.

Das Augurat war natürlich von Anfang an den Vornehmsten des 
Volkes Vorbehalten. Das Alleinrecht dazu hat ihnen die Sitte gegeben, 
und diese Sitte hat, weil sie mit dem Heiligen in Verbindung stand, eine 
gewisse religiöse Farbe angenommen. So entstand die Vorstellung, daß 
nur die Patrizier Vogelschau anstellen könnten, da es nämlich den Zorn 
der Götter wecken würde, wenn der heilige Gebrauch nicht befolgt 
würde. Als die Patrizier in den Standeskämpfen die Plebejer hindern 
wollten, die höheren Ämter zu bekleiden, führten sie als Grund an, daß 
diese wegen ihrer Abstammung das Auspikationsrecht nicht innehaben 
könnten. DieDezemvirn hatten1 Ehen zwischen Patriziern und Plebejern 
nicht gestattet, damit die Mischehen nicht zu Streitigkeiten über das 
Auspikationsrecht Anlaß geben könnten.

Aus dieser Skizze dürfte hervorgehen, daß keine Gründe vorliegen, 
die alte Erklärung der Auspizien —  ein Mittel, das Wohlwollen oder 
Mißfallen der Götter betr. einer gewissen Handlung zu erforschen —  
aufzugeben. Hägerström hat darin recht, daß man sich während einer 
gewissen Periode die Götter (oder vielleicht besser Mächte) ohne selb­
ständigen Willen und als von den Kulthandlungen der Menschen ab­
hängig dachte. Aber das Auspizienwesen hat seine Wurzel in der reli­
giösen Vorstellungswelt einer anderen Zeit und ist im Laufe seiner 
Entwicklung vielen Veränderungen ausgesetzt gewesen. Die Notizen aus

Die römischen Auspizien in ihrem Zusammenhang mit der Magistratur 3 0 1

1 Livius 4, 6, 2.



3 0 2 Harry Ericsson

historischer Zeit, die zu der gewöhnlichen Erklärung in Widerspruch 
zu stehen scheinen, können, wie sich erwiesen hat, in Übereinstimmung 
mit ihr erklärt werden. Die These des Aufsatzes —  das ius magistratus 
habe seinen Ursprung im ius auspiciorum als einer magischen Kraft über 
Götter und Menschen —  ist insofern verfehlt, als die Auspizien nie eine 
Macht über die Götter gewesen sind. Daß das ius magistratus wirklich 
seine Wurzel im ius auspiciorum hat, kann man als wahrscheinlich oder 
wenigstens möglich betrachten; um dies zu beweisen, muß man jedoch 
neue Untersuchungen anstellen. Notwendige Vorarbeiten sind indessen 
eine Darstellung der Entwicklung der Auspizien und eine eingehende, 
nicht nur philologisch - historische, sondern auch vergleichende Unter­
suchung der römischen Religion, die man bisher schmerzlich vermißt.

ANHANG
Da Grupe in seiner Besprechung1 des Hägerströmschen Aufsatzes keine 

Ausstellungen macht und andere Anzeigen m. W. überhaupt nicht existieren, 
benutze ich hier die Gelegenheit, einige Einwände zu erheben. S. 5—8 macht
H. eine eingehende Vergleichung zwischen „vitio creatus magistratus“ (d. h. einem 
Beamten, bei dessen Wahl irgendein ritueller Fehler begangen worden ist) und 
„lex vitio lata“ (einem Gesetz, bei dessen Annahme dasselbe geschehen iss t). 

Das Ergebnis dieser Vergleichung ist jedoch ziemlich unbedeutend: „Aus dem 
Angeführten geht ein gewisser Zusammenhang zwischen dem magistratischen 
ius und dem Auspizienrechte hervor.“ In einer Fußnote hierzu sagt H.: „Ver­
schiedene Tatsachen stützen diesen Schluß.“ Daß ein solcher Zusammenhang 
besteht, dürfte niemand bestreiten; w ill man es aber beweisen, so genügt das, 
was H. selbst in der Note anführt. Der Vergleich des „vitio creatus magistra­
tus“ mit der „lex vitio lata“ ist daher unnötig und überdies unangebracht, da 
man zu wenig über die Gültigkeit und Nichtgültigkeit der Gesetze weiß, um 
darauf bauen zu können.

Den Ausdruck „ius eBt“ übersetzt man gewöhnlich „es ist Rechtens, ist 
von der Pflicht gefordert“. H. w ill ihm S. 24 eine andere Bedeutung geben: „ist 
nützlich, d. h. ruft das Wohlwollen der Götter hervor.“ Er sagt: „Gewiß ist die 
Handlung, die ius ist, immer im Verhältnis zu den Göttern recht und richtig, 
aber nur in dem Sinne, daß sie ihr Wohlwollen zur Folge hat bzw. ihren Zorn 
beseitigt oder wenigstens nicht erweckt, obgleich sie ihr Gebiet berührt. Nie­
mals handelt es sich um in ihrem Interesse bestehende Pflichten oder um nicht 
zu verletzende Rechte der Götter.“ Zur Stütze dafür bringt er einige Beispiele, 
u. a. die Formel bei der Ernennung einer vestalischen Jungfrau: „Zur Vestalin, 
die diejenigen heiligen Handlungen ausführen soll, quae ius siet sacerdotem 
Vestalem facere pro populo Romano Quiritibus wähle ich . . . “ „ius“ kann na­
türlich hier mit „das Wohlwollen der Götter hervorrufend, nützlich“ übersetzt 
werden, aber auch mit „gewöhnlich“ und sogar mit „von der Pflicht gegen die 
Götter gefordert“, welche Übersetzung H. ausdrücklich als unmöglich bezeich­
net. Er sagt nämlich, daß es nicht als eine Pflichterfüllung gegen jemand be­
trachtet werden kann, wenn man sein Wohlwollen zu gewinnen sucht. Das ist

1 Philologische Wochenschrift 1931.



richtig, aber die Weise, auf die man das Wohlwollen zu gewinnen sucht, kann 
von der Ehrfurcht und Pflicht gegenüber den Betreffenden bestimmt sein. Wenn 
der Gebrauch fordert, daß eine gewisse Handlung von einer gewissen Person 
ausgeführt wird, betrachtet man dies als von den Göttern gutgeheißen und fest­
gelegt; führt ein anderer die Handlung aus, ist dem Willen der Götter nicht 
genügt, die Pflicht nicht erfüllt worden. Alle diese drei Übersetzungen sind also 
möglich: daß es sich so mit beinahe allen anderen Beispielen verhält, die 
Hägerström gibt, liegt in der Natur der Sache: was das Wohlwollen der Götter 
gewinnt, geht leicht in einen Gebrauch über und ein religiöser Gebrauch leicht 
in eine religiöse Pflicht. Die Hägerströmsche Deutung von „ius est“ ist also 
einerseits vielleicht (wenn auch nur in wenigen Fällen) richtig, andererseits 
unbewiesen und wahrscheinlich unbeweisbar, auch wenn man mit H. davon 
ausgeht, daß „ius“ ursprünglich nicht „Recht“ sondern „Macht, Kraft“ bedeutet 
(was an sich wahrscheinlich ist; jedoch dürfte die Zeit des Bedeutungswandels 
schwerlich festgestellt werden können).

Die römischen Auspizien in ihrem Zusammenhang mit der Magistratur 3 0 3

Archiv für Religionswissenschaft XXXIII. 3/4 20



III. ARCHIV FÜR RELIGIONSWISSENSCHAFT
B E R IC H TE

NEUERE FORSCHUNGEN ZUR RELIGION CHINAS
1920—1932 

VON W. E B E R H A R D  IN LEIPZIG

I. EINLEITUNG, ALLGEMEINES

Einer zusammenfassenden Studie über neuere Forschungen zur Re­
ligion Chinas stellen sich verschiedene Schwierigkeiten entgegen. Es 
ist heute nicht mehr möglich, auf irgendeinem Gebiete über China zu 
arbeiten, ohne die modernen chinesischen Publikationen zu berück­
sichtigen. Jedoch ist dieses auf jedem Gebiete recht umfangreiche 
Schrifttum mangels bibliographischer Bearbeitung und aus technisch­
wirtschaftlichen Gründen hier in Europa nur zu einem ungenügenden 
Teil erfaßbar.

Werden die Arbeiten über chinesische Religion drüben vorwiegend 
von Historikern geschrieben, so ist bei uns festzustellen, daß die wich­
tigen Arbeiten nicht von Religionswissenschaftlern oder Ethnologen, 
sondern von Sinologen verfaßt werden, die im Grunde meist ebenfalls 
Historiker, seltener Ethnologen oder Soziologen sind. Hierdurch be­
kommt, im Zusammenhang mit dem im folgenden Gesagten, die ganze 
Forschung ein anderes Gesicht als auf den anderen Gebieten der ver­
gleichenden Religionswissenschaft.

L i a n g  Ch’i - c h ’ao hat einmal gesagt: China hat keine Religion 
und keinen Aberglauben!1 Wenn man unter Religion u. a. hauptsäch­
lich den Glauben an übernatürliche, meist persönliche Mächte, die unser 
Leben, vor allem aber unser Leben nach dem Tode, entscheidend be­
stimmen, kurz einen vorwiegend jenseitigen Glauben, versteht, so hat 
L i a n g  Recht. Wir müssen aber für China Religion als den Glauben 
an übernatürliche Kräfte, die innerhalb der W elt und vor allem innerhalb 
der W elt des sozialen Lebens wirken, auffassen.2 Dann ist aber Religion 
ein Phänomen, das von dem sozialen, wirtschaftlichen und politischen 
Leben, sowie auch von der Philosophie3 b e g r i f f l i c h  gewiß, p r a k ­
t i s c h  aber wohl n i c h t  zu trennen ist. In diesem Zusammenhange ist 
denn auch die Religion meist untersucht worden. Ein reiner religiöser

1 Yin ping shih ch’üan chi, Kap. 8, S. 6.
2 T’ai Hsü ta-shih huan-yo-chi, Shanghai 1930, 234. 3 s. u.



Glaube ist unmöglich; es ist absolut notwendig, daß er gelebt wird, 
denn das ist sein Wesen. So wirkt in China jede Religion auf den 
sozialen Bau und umgekehrt. Religion wird Lebenshaltung. Wurde eine 
Religion verboten, so geschah es immer, weil man ihre Lehre und Aus­
wirkung für politisch gefährlich hielt. Religion ist politisch.

Ich bin der Ansicht, daß für den deutschen Religionshistoriker ein 
Bericht über Arbeiten zur Religion Chinas nur dann von Wert sein 
kann, wenn dieser den jetzigen Stand der Forschung zeigt, wenn er 
einen Einblick in die Problemlagen gibt und die großen Linien und 
Richtungen aufdeckt, in denen sich die heutigen Forschungen nicht nur 
in Deutschland, sondern auch in der übrigen Welt, besonders in China 
selbst, bewegen. Ein Einblick nur in den Stand der Untersuchungen 
jedes einzelnen Forschers würde eine verwirrende Menge von Einzel­
tatsachen und eine bloße Kritik ergeben, ohne daß ein Überblick mög­
lich wäre. So werden hier oft kurze bahnbrechende Aufsätze heran­
gezogen werden, größere Werke, die keine neuen, fruchtbaren Ideen 
aufgeworfen haben, nicht berücksichtigt werden können. Eine biblio­
graphische Vollständigkeit halte ich derzeit für unmöglich und für diese 
Arbeit auch nicht für zwingend.

II. STAATSKULT

§ 1. Die Einteilung der Religionen Chinas in Konfuzianismus, Taois­
mus, Buddhismus, die lange Zeit üblich gewesen war, ist nicht aufrecht 
zu erhalten. Für die vorchristliche Zeit könnte vielleicht der Konfuzianis­
mus, kaum aber der Taoismus als Religion gelten. Der Buddhismus tritt 
erst in der nachchristlichen Zeit auf und auch in dieser Epoche ist die 
alte Einteilung nicht geeignet, ein zutreffendes Bild der Religionen 
Chinas zu geben. Von der Ansicht ausgehend, daß auch die Religion in 
China weitgehend von wirtschaftlich-sozialen Faktoren abhängig ist, 
soll eine Einteilung vorgeschlagen werden, die diese Faktoren berück­
sichtigt, und ich hoffe, daß die Darstellung die Berechtigung dieser 
Einteilung erweist. Es zwingt natürlich jede Einteilung zu gewissen 
Überzeichnungen, Übertreibungen, indem man bemüht ist, jedem Ding 
seinen eindeutigen Platz im Schema zu geben, während in der Wirk­
lichkeit ein dauerndes Fluktuieren herrscht und viele Dinge durchaus 
in der Schwebe stehen. So sind auch Staatskult, Gelehrtenweltanschauung 
und Volksreligion, wozu in der späteren Zeit noch der Buddhismus 
kommt, durchaus nicht als feste starre Einheiten aufzufassen, sondern es 
zeigt sich, daß mit der historischen Entwicklung ein dauernder Austausch 
zwischen diesen drei Gruppen statthatte. Elemente der Gelehrtenwelt­
anschauung gehen in den Staatskult über: vornehmlich der Konfuzia­
nismus seit der Hanzeit; andere sinken in die Volksreligion: der Taoismus

2 0 *

Neuere Forschungen zur Religion Chinas 1920—1932 3 0 5



3 0 6 W. Eberhard

seit der späteren Hanzeit. Umgekehrt hat die Gelehrtenweltanschauung 
viele Elemente der Volksreligion übernommen: besonders ihre früh- 
taoistische Richtung in der Chouzeit; und viele Elemente des Staats­
kults, besonders ihre frühkonfuzianistische Richtung der Chouzeit. Ich 
halte die Annahme einer historischen Forschungsweise für durchaus er­
forderlich und werde mich bemühen, soweit möglich, alle diese Er­
scheinungen in ihrem Entwicklungsgang zu untersuchen, soweit das in 
diesem Rahmen möglich ist; nur durch Einführung der historischen 
Zeitfolge (der absoluten Chronologie, nicht der relativen!) in jedes 
Schema wird dieses geeignet, uns den wahren Entwicklungsgang vor­
zuführen.

Neben dieser vertikalen Teilung ist der Versuch einer horizontalen 
Teilung nach einzelnen geographischen Provinzen oder Zentren zwar 
mit besonderen Schwierigkeiten verknüpft, aber äußerst wichtig. Vor­
arbeiten fehlen fast gänzlich, alles Quellen material muß also erst hierzu 
herbeigebracht werden. Wohl versucht man seit langer Zeit, den Konfuzia­
nismus als nordchinesische, den Taoismus als südchinesische Religion hin­
zustellen1, jedoch muß bei nüchterner Sichtung der Quellen gesagt wer­
den, daß die Trennung in dieser Art mehr intuitiv als exakt ist. Vielleicht 
wird sie sich einmal durch Heranziehung volkskundlichen Materials ganz 
eindeutig erweisen lassen (s. u.). Für eine derartige horizontale Teilung 
müssen die Quellen sämtlich nach diesem Gesichtspunkt untersucht wer­
den; ferner muß der Herkunftsort der Quellen bestimmt werden. Meist 
ist das noch nicht eindeutig möglich, da die moderne, mit Erfolg ver­
sprechenden Mitteln arbeitende Philologie diese Fragen eben erst in 
Angriff genommen hat. Da wir aber aus den Lebensbeschreibungen ein­
zelner Personen schon der Frühzeit ersehen, daß sie fast das ganze 
damalige Reich durchreist haben und auch sonst viel von Volksverschie­
bungen berichtet wird, kann in dieser so wichtigen Frage der horizon­
talen Teilung zunächst nur ein mageres Materialergebnis erwartet werden.

Es werden nun nach den hier skizzierten Grundsätzen die neueren 
Arbeiten zur Religion Chinas betrachtet und ihre positiven Werte ge­
würdigt werden.

§ 2. Bei der Betrachtung des Staatskultes, der Religion, die von der 
herrschenden Klasse —  Kaiserhaus, Fürstengeschlechtern und Beamten­
tum — gepflegt wurde, müssen wir ganz kurz auf J. J. M. de G r o o t s  
„Universismus“2 eingehen. Dieses Buch, das gewissermaßen die Schluß­
folgerungen aus dem von ihm zusammengestellten Material zur Religion

1 Leipziger und Frankfurter Schule und Mödlinger Ethnologenkreis; auch 
Liang Ch’i-ch’a o : Yin-ping-ahih ch’üan-chi, Kap. 8, S. 19/21; dagegen die Pariser 
Schule: P. Pelliot in T’oung Pao 28, 468.

s Berlin, G. Reiner 1918, 404 S., J tJ l 12.— .



Chinas („Religious System“ 6 vol.) zieht, hat nicht nur alle neueren Ar­
beiten über dieses Gebiet mehr oder weniger beeinflußt, sondern ist 
auch ein von der vergleichenden Ethnologie immer wieder herangezo­
genes Werk. de G r o o t  sucht den Wesenskern der gesamten chinesi­
schen Kultur zu erfassen und hat ihn im „Universismus“ gefunden. Er 
ist ihm die gemeinsame Grundlage für alle chinesischen Religionen; aber 
auch der Bau des Staatswesens, Kalender, Astrologie, Geomantik, Heil­
kunde und vieles andere hätte unter dem Banne des Universismus seine 
für China typische Ausgestaltung gewonnen. Universismus ist Taoismus, 
aber nicht in dem Sinn des Lao tse oder Chuang tse, sondern indem 
sein Ausgangspunkt das Tao ist, die Bahn oder der W eg, in dem sich 
die W elt bewege, die gesetzmäßige Bahn der Natur und des Alls, 
de G r o o t  zeigt, wie dieser kosmische Gedanke dem Frühkonfuzianis­
mus und Frühtaoismus zugrunde liegt, wie er seine stärkste Wirkung 
aber dann in der Hanzeit entfaltet, wo der ganze Staat, ja die ganze 
Kultur nach ihm gestaltet wird und so eine Kultur von kaum vorstell­
barer Einheitlichkeit und Geschlossenheit geschaffen wird, die allen 
Stürmen der Zeit im wesentlichen unverändert standhielt, um erst in 
unserer Zeit sich grundlegend zu wandeln. So ist für de G r o o t  der 
Universismus „die Grundlage der Religion und Ethik, des Staatswesens 
und der Wissenschaft Chinas.“ 1 Sehen wir uns z. B. das Li-chi an, das 
jetzt durch R. W i l h e l m 2 auch verdeutscht vorliegt, so sehen wir 
dort, wie etwa beim Empfang von Gästen peinlich genau vorgeschriebene 
Riten innegehalten werden mußten, wie selbst der Verkehr der Ehe­
gatten untereinander oder der Schnitt der Kleider genauest geregelt 
war. All diese sind nicht etwa willkürlich ausgedachte Beschränkungen 
der persönlichen oder sozialen Freiheit, sondern es ist der grandiose 
Versuch, das gesamte menschliche Leben und alle Vorgänge der Erde 
in Harmonie mit den Vorgängen am Himmel, mit der Bahn des Himmels 
zu bringen. Am Himmel gehen die Himmelskörper gesetzmäßig ihre 
Bahn Jahr für Jahr in unendlicher Folge. In dieser Gesetzmäßigkeit 
muß auch der Mensch und die Natur wandeln, sie müssen alle mit- 
schwingen in der gleichen Schwingung. Jedes eigenmäßige Handeln ist 
eine Auflehnung gegen die kosmische Harmonie, es stört sie, führt zu 
Unregelmäßigkeiten und Naturwidrigkeiten wie etwa zu Sonnenfinster­
nissen, Wasserkatastrophen, Heuschreckenplagen und vielem anderen; 
aber derjenige, der sich gegen den Weltlauf auflehnt, wird doch letzthin 
immer von ihm erdrückt und vernichtet. Das gilt vom Leben des Einzel­
nen, der Familie, des Staates und der Natur. So muß jedes Glied dieser

1 Untertitel.
2 Li Gi, das Buch der Sitte. Jena, E. Diederichs 1930, 450 S .; es handelt 

sich hier um das Ta Tai Li-chi und Teile des Hsiao Tai Li-chi.

Neuere Forschungen zur Religion Chinas 1920—1932 3 0 7



Kette bemüht sein, in dieser kosmischen Schwingung mitzuschwingen, 
nur so kann es sich und die anderen erhalten und selbst ein harmoni­
sches Leben führen. Das ist der Sinn dieses bis ins Einzelne geregelten 
Lebenskodexes der Ritenbücher. Mit als die großartigsten, weil abge­
schlossensten Dokumente dieser Anschauungen für die Hanzeit können 
die Kapitel über die Elementenlehre in den Han-Annalen (Kap. 27 a—c), 
die die praktischen Auswirkungen, und die Kapitel über Maßeinheiten 
und Kalender ebendort (Kap. 21a,  b) gelten, die die mathematischen 
Gesetzmäßigkeiten dieser Weltanschauung und Religion zeigen.1

Unmißverständlicher hat 0 . F r a n k e 2 das ausgedrückt, was d e Groot  
als Universismus faßte, und zugleich darauf hingewiesen, daß man es 
hier mit einer rein astralen Weltanschauung zu tun habe. Er hat vor 
allem die Auswirkungen des „kosmischen Gedankens“ auf den Staat, 
besonders den Staat der Hanzeit, klargestellt.3

Hatte de G r o o t  versucht, durch den „Universismus“ gewissermaßen 
ganz China auf e i n e  Formel zu bringen, so sieht man bei näherer Be­
trachtung, daß das eben nicht geht. W eiter wird auch bei de G r o o t  
der historische Entwicklungsgang dieser Weltanschauung, besonders ihre 
Frühentwicklung, nicht deutlich genug. Er glaubt, schon dem Urchinesen 
Universismus beilegen zu können. Auch hier hat die Kritik eingesetzt. 
Da es sich ja um eine astrale Weltanschauung handelt, so bilden außer 
reinen ethnologischen Entwicklungsspekulationen auch Textkritik und 
historische Astronomie Mittel, diese Frage zu beantworten. L. de S a u s ­
s u r e ,  der eingehend chinesische Astronomie untersucht hat, auch ihren 
weltanschaulichen und religiösen Gehalt berücksichtigt hat, glaubt4, die 
Anfänge der Astronomie etwa ins 25. Jahrh. setzen zu müssen und hält 
westliche Einflüsse für höchst wahrscheinlich. Chinesische Autoren 
(s. Yen-ching hsüeh-pao Nr. 7) bezweifeln gerade das Alter des für S. 
wichtigsten Textes (des Yao-tien; seine Echtheit ist weiter bezweifelt 
von: Ku C h i e h - k a n g :  Ku-shih pien I, 203—5; auch K u o Mo j o :  
Chia-ku wen-tse yen-chiu, Shih tsu-pi 1 b ; T u n g  T s o - p i n  in An-yang 
fa-chüeh pao-kao III, 483—5) und manche glauben, erst um 400 habe, 
durch fremden Einfluß, der für uns zuerst besonders in Shantung merk­
bar wird, die Astronomie diese Höhe erreicht und die Redaktion des

1 Vgl. meine Arbeit über diese Kapitel im Bäßler-Archiv 1933: Beiträge 
zur kosmologischen Spekulation Chinas in der Hanzeit; s. auch in „Die Sterne“
1932, 129 f.

2 Der kosmische Gedanke in Philosophie und Staat der Chinesen. — Vor­
träge der Bibliothek Warburg 1925/26.

3 Siehe auch besonders 0. Franke, Geschichte des chinesischen Reiches I, 
Berlin 1931.

* Siehe T’oung Pao 1907, 301—390 und ebd. 1922, 261—318.

3 0 8  "W- Eberhard



Textes sei dann erst vorgenommen. K uo M o - j o 1 sowie japanische 
Forscher (zit. bei Kuo) versuchten, mit ganz anderem Material babylo­
nischen Einfluß auf die Entwicklung der chinischen Astronomie für 2600 
zu erweisen.2 Man brachte hiermit in Zusammenhang, daß Ausgrabungen, 
die man etwa in diese Zeit datieren zu können glaubte, ebenfalls westlich 
beeinflußt sind3; es läßt sich jedoch gegen diese Datierung einiges ein­
wenden.4 —  Es sind also einige Forscher der Ansicht, daß im 3. Jahr­
tausend China vom W esten her astronomische Kenntnisse bekam, gleich­
zeitig auch mit dem kosmischen Gedanken bekannt wurde, der, wie erst 
nach d e G r o o t  erkannt wurde, in ganz ähnlicher Ausprägung im vor­
deren Orient herrschte.5 Andere geben diese frühe Beeinflussung zwar 
zu, sind aber der Ansicht, daß der Kult der Yin-Zeit (angeblich 1766 
—1122) wenig astrale Momente enthalten habe, vielmehr Natur-, Frucht- 
barkeits- und Ahnenkult gewesen sei.6 Erst die Chou-Zeit habe dann 
mehr astralen Kult eingeführt. In Zusammenhang damit stehen die Be­
mühungen, für die Yin mutterrechtlich gerichtete Kultur, sowie beson­
dere Beachtung des Mondes, für die Chou dagegen Vaterrecht und 
Sonnenkult zu erweisen7, eine Hypothese, für deren astronomischen Teil 
gewisse Erscheinungen der Elementenlehre eine gute Stütze zu geben 
scheinen.8 Weitergehend wird hier der Gegensatz Nomadenkultur (Chou) 
zu Bodenbauerkultur (Yin) ausgespielt.9 Es hat den Anschein, als ob 
Erwägungen, die in der hier angedeuteten Richtung gehen, zu einer 
gewissen Lösung führen werden.

Volkskundliche Untersuchungen führen nämlich immer mehr zu der Über­
zeugung, daß die Kultur der Yin, eine ostchinesische Kultur, aus verschiedenen 
Komponenten bestehend, aber mit einem stark agraren Einschlag, durch eine 
westliche Kultur, die ebenfalls nicht einheitlich war, aber einen starken Ein­
schlag von Hirtennomadismus hatte, überlagert wurde. Diese westliche Kultur, 
die mit den Chou sich von ihrem alten Sitz in Westchina (Shensi und Kansu) 
nach Osten in die Ebene ausbreitete, hat anscheinend den stark astral gerich­
teten Kult mitgebracht und dem vorwiegend auf Fruchtbarkeitsriten gerichteten 
Yin-Kult aufgepflanzt. Der Gang der Entwicklung ist dann, daß der astrale 
Kult der Kult der Oberschicht bleibt, der andere der der Unterschicht. Bis zur

Neuere Forschungen zur Religion Chinas 1920— 1932 3 0 9

1 Chia-ku wen-tse yen-chiu (Studien zu Texten auf Schildkrötenschalen und 
Knochen) 2 vol., Peiping 1931.

* Siehe Ostas. Zeitschr. N. F. 8, 225.
3 Siehe 0 . Franke, Die prähistorischen Funde in Nord-China. In: Mitt. Sem.

f. Or. Sprachen, Berlin XXIX, 1. Abt., S. 99—114.
4 Siehe Ostas. Zeitschr. 1932, H. 1, S. 14.
ö Siehe 0 . Franke, Gesch. I, 80 ff. 6 Siehe Kuo, 1. c.
7 Siehe Kuo, 1. c., Kap. Shih tsu pi u. a .; vgl. auch R. W ilhelm, Kultur­

geschichte Chinas. München 1928, 47—48.
8 Siehe W. Eberhard in Bäßler-Archiv 1933, 70.
9 L. von Kohl, Die Bedeutung der Riten im alten China. In : Ostas. Rund­

schau XIII (1932), H 3 u. 4.



3 1 0 W. Eberhard

Han-Zeit nimmt der Astralkult, der bald der Staatskult ist, Elemente aus dem 
Volkskult in sich auf, von da an stößt er dann wieder den größten Teil dieser 
Elemente ab. Der aus anderen Quellen gewachsene TaoismuB, von dem nach­
her die Rede sein wird, nimmt viel mehr Elemente des Volkskults in sich auf, 
da sie ihm an sich näher liegen, und wird so in der Han-Zeit zu dem heutigen 
Vulgärtaoismus.

Zusammen mit der Entwicklung der Monarchie in der Han-Zeit aus dem 
vorwiegend sakralen Königstum der Chou-Zeit geht dann auch die Erstarkung 
des Astralkults vor sich, der sich geistig den Bedürfnissen der Monarchie an­
schließt. In dieser Zeit wirken auch auf ihn westliche Einflüsse, deren Eindringen 
durch die erfolgreiche Zentralasien-Politik der Han-Kaiser befördert wird.1

Ein Versuch einer historischen Untersuchung des kosmischen Ge­
dankens und damit der Grundlage des Staatskultes kann jedenfalls zu 
durchaus wichtigen Ergebnissen führen; nur sind die vor allem durch 
F r a n k e  eingeleiteten Arbeiten noch am Anfänge.

§ 3. Betrachteten wir bisher die astronomische und die historische 
Seite des Staatskultes, so verdient vor allem noch seine soziologische 
Seite Beachtung. Es ist eine Feststellung, die man fast überall machen 
kann, daß der Mensch sein Jenseits sozial genau so organisiert wie sein 
Diesseits organisiert ist. Aus Chinas alter Zeit wird uns in den Quellen 
von einem starken Herrschertum berichtet, unter dem in den einzelnen 
Landesteilen Lehnsfürsten in seinem Auftrag regierten. Es ist jedoch 
sehr zweifelhaft, ob tatsächlich jemals das Königstum der Shang- und 
Chouzeit längere Zeit hindurch diese politische Macht gehabt hat; 
vielmehr deuten alle Anzeichen darauf hin, daß das Königstum viel mehr 
kultischen Charakters war. In der Ch’inzeit jedoch wurde dieses kultische 
Königstum umgebildet, es entstand die absolute Monarchie, die sich dann 
in China in ähnlicher Form erhalten hat. Parallel dazu gibt es im Jen­
seits einen Herrscher, den Shang-ti. Sein stark astraler Charakter ist 
unverkennbar. Gewissermaßen als Lehnsherren — später als Beamte —  
sind ihm untergeben Sonne, Mond und Planeten sowie —  möglicher­
weise wird sich das später bereits als ein Einfluß der Volksreligion er­
weisen lassen — Berge und Flüsse, Regen und Wind. Diese sind in der 
Staatsreligion der älteren Zeit wohl kaum persönlich gedacht (s. u.). 
Über den Charakter des Shang-ti herrscht seit den Zeiten der Jesuiten­
missionare ein Streit, ob er persönlich oder unpersönlich gedacht wurde. 
Die Wahrheit scheint auch hier in der Mitte zu liegen. In gewissen 
Schichten wurde er zweifelsohne immer als Person aufgefaßt. Nur ist 
hier dann die Frage zu klären, seit wann der Shang-ti in der Volks­
religion auftritt, ob er nicht vielleicht aus der Astralreligion (Staatsreli­

1 E. Chavannes, Le cycle turc des douze animaox. In: T’oung Pao 1906, 
51 ff.; C. Bezold, Szema Ts’ien und die babylonische Astrologie. In Ostas. Zeitschr. 
1919/20, 42—49.



gion) in die Volksreligion übernommen und personifiziert ist! Im Staat.s- 
kult, der mehr seinen ursprünglichen astralen Charakter wahrte, war er 
wohl nicht immer persönlich gedacht. Hierdurch wird nun auch die Lö­
sung der Frage wieder erschwert, ob der Shang-ti ein Schöpfergott im 
Sinne des Urmonotheismus ist. Man wird die beiden Kreise, in denen er 
verehrt wird, wie wir eben darlegten, sorgfältig scheiden, und die Frage 
zunächst für jeden einzelnen Kreis beantworten müssen. A. F o r k e  in 
„The worldconception of the Chinese“1, einem Werk, in dem er in sehr 
knapper Form eine gute Übersicht über die eben skizzierten Vorstel­
lungen der Chinesen vom Himmel, vom Universum, vom Yin und Yang 
und den fünf Elementen gibt, glaubt, hier nur e i n e n  Kreis unterschei­
den zu müssen, und sagt, daß: „from the remotest antiquity . . . heaven 
had been already humanised . . . For heaven as a person, however, the 
term Shangti, or Ti alone, meaning the 'august Sovereign’, commonly 
translated as fGod’ was usual (S. 159/60).“ B. S c h i n d l e r ,  der auf 
Grund der alten Texte dem Shang-ti eine längere Untersuchung gewid­
met hat2, versucht zunächst Klarheit zu schaffen (S. 341 f.), ob Shang-ti 
und T’ien („Himmel“), die fast immer identifiziert werden, immer iden­
tisch waren. Nach ihm ist T’ien älter. Shang-ti war vielleicht Ahnengott 
oder Vegetationsgott. Sein Kult stamme aus dem Osten Chinas. Uns 
scheint Shang-ti eher astralen als vegetativen Charakters. Die Ergeb­
nisse der S c h i n d l e r  sehen Arbeit würden für einen Anhänger der 
modernen chinesischen Philologenschule nicht bindend sein, da von diesen 
die benutzten Texte weitgehend abweichend datiert werden. —  Für den 
T’ien zeigt K u C h i e h - k a n g 3 daß er im I - c h i n g ,  dem Buch der 
Wandlungen, das aus der frühen Chouzeit stammt4 und stark astral ist, 
noch absolut unpersönlich aufgefaßt wird, während ihn Konfuzius (im 
Lun-yü) schon persönlich auffaßt. —  Im Ganzen zeigt sich, daß auch 
diese Frage noch der endgültigen Lösung harrt.

III. GELEHRTENWELT ANSCHAUUNGEN

Es mag merkwürdig erscheinen, daß die Lehren von K’ung tse und 
den Konfuzianern, von Lao tse und seinen Anhängern, sowie von Me Ti 
und den Mehisten bis zum Ende der früheren Hanzeit als Gelehrten­
weltanschauung besprochen werden. Es soll damit vor allem zum Aus­
druck gebracht werden: In der Chouzeit ist der Staatskult der reprä­
sentative Kult des Volkskörpers; ist die Volksreligion die Religion des

1 London, Probsthain 1925, 300 S.
* The development of Chinese conceptions of supreme beeinga. In Asia 

Major, Hirth Anniversary Volume 1922, 298—366.
3 In Ku ßhih pien III, Peiping 1931, 49.
4 Ku shih pien III 25; auch A. Conrady in Asia Major VII 415.

Neuere Forschungen zur Religion Chinas 1920—1932 311



3 1 2 W. Eberhard

numerisch weitaus stärksten Bevölkerungsanteiles, vor allem der Bauern. 
Die Gelehrtenweltanschauung aber ist nur ein Gut einer kleinen Klasse 
von Intellektuellen, sie wendet sich zunächst nur an die Gebildeten, sie 
will die Staatsführung und den Staatskult in ihrem Sinne umwandeln 
und dann indirekt auf die breiten Volksmassen wirken. Ihre Grund­
tendenz ist aristokratisch, auch die von Lao tse’s Taoismus. Staatskunst 
und Volksreligion sind natürlich gewachsen, aus verschiedenen Wurzeln, 
aus verschiedenen Volksteilen, aber sie sind von innen heraus, aus dem 
Gefühl, gewachsen. Die Gelehrtenweltanschauung nimmt Elemente aus 
beiden auf, durchdenkt und verarbeitet sie zu einer neuen Einheit. Hier 
wird das Verstandesmäßige, Bewußte, deutlich. Daher werden bei uns 
die Lehren von K’ung tse, Lao tse und Me Ti auch in den Werken über 
chinesische Philosophie dargestellt, ohne daß die in ihnen doch auch 
vorhandenen religiösen Gedanken geleugnet werden. Eine ganz scharfe 
Trennung von Philosophie und Religion hier erscheint unmöglich, be­
sonders wenn man zeigen kann, wie diese Gelehrtenweltanschauungen 
in Volksreligion und Staatskult wurzelten und aus ihnen ihre Kräfte 
holten. Auf diese Punkte, die entscheidend erscheinen, wird jeweils hin­
gewiesen werden.

§ 1. Zweifellos ist K’u n g  t s e  der Mann, dessen Wirken das Gesicht 
Chinas geformt hat. Und doch, es ist wohl über keinen Mann der W elt­
geschichte das Urteil ähnlich schwankend gewesen. W ie verschieden 
Konfuzius in Europa aufgefaßt wurde, wie man sich bald begeistert für 
ihn einsetzte und seine Lehre pries, bald ihn als einen mittelmäßigen 
Geist ansah, zeigt E. M o s e r in einem Schriftchen: „Konfuzius und wir“ 1 
in einem historischen Überblick. Anschließend daran versucht er, die 
pädagogischen, politischen und moralischen Ziele K’ung tse’s darzustellen 
im Anschluß an die vorliegende Übersetzungsliteratur. Eine ähnliche 
Übersicht bringt Th. D e v a r a n n e . 2 Wenn er aber urteilt: „Konfuzius 
war ein Antiquar, ein guter Beamter, mitunter ein seltsamer Pedant, 
ein Mann der Etikette, ein Überlieferer, ein konservativer Aristokrat, 
ein Kompilator und Schulstifter; aber er war kein Schöpfer, Held, Mär­
tyrer, Prophet, Original, kein Genie, kein Idealist, kein Erlöser (S. 127)“ : 
K’ung tse würde das auch mit Entrüstung von sich gewiesen haben, und 
von seinem Standpunkt und seiner Zeit aus mit R echt! Mit solchen sub­
jektiven Wertungen kann man nicht arbeiten; wir dürfen K’ung tse nicht 
mit einem Wertmesser werten, der bei uns manchmal verwendet wird, 
sondern, wenn wir uns überhaupt eine Wertung erlauben dürfen, so 
müssen wir ihn nach dem Maßstab seiner Zeit messen!3

1 Erlenbach-Zürich 1923, 182 S.
* Konfuzius in aller Welt. Leipzig 1929, 127 S.
3 Vgl. die ablehnende Kritik in Ostas.Zeitschr. N. F. IX 116 von E. H.v.Tscharner.



Demgegenüber versucht R. W i l h e l m 1 uns wirklich diesen Mann 
und seine Lehre verständlich zu machen. Dafür war W i l h e l m  beson­
ders geeignet, da er die wichtigsten Quellenschriften selbst verdeutscht 
hatte. Seine Darstellung weicht daher auch von den üblichen etwas ab, 
insofern er als Quellen nicht nur die „Gespräche“ (Lun-yü) heran­
zieht, sondern auch einmal andere Schriften. Die Religion der Chouzeit, 
sowohl der Staatskult wie die Volksreligion, sei ins Wanken geraten. 
Es kommen den Gebildeten Zweifel. Die Moralbegriffe verflachen sich; 
die politischen Kämpfe um die Hegemonie trugen mit dazu bei (S. 81—83). 
In K’ung tse aber lebte diese Religion und diese Moral noch. Er wollte 
die W elt und das soziale System, in dem er aufgewachsen war, vor ihrem 
Zusammenbruch retten. Daraus leiten sich seine Lehren ab. Und in 
diesen Lehren ist besonders der Gedanke von Maß und Mitte wichtig, 
er ist die Fortführung und Vertiefung des Gedankens der kosmischen 
Harmonie des Staatskultes. K’ung tse beschäftigt sich nur mit dem Men­
schen, aber die Normen, die er für den Menschen aufstellt, Maß und 
Mitte und damit die „Li“, die Regeln der Lebenshaltung, sind in ihrem 
tiefsten Sinn im Kosmischen verankert. Das gilt auch von der „Richtig­
stellung der Bezeichnungen“ (cheng ming), die K’ung tse für so wichtig 
hielt. Jede Sache und jede Beziehung muß ihren eindeutig definierten 
Begriff haben, mit dem man sie benennen und dadurch handhaben kann 
(S. 130), genau so wie jeder Mensch seine eindeutige feste Stellung 
im sozialen Bau, wie am Himmel jedes Bild seinen festen Platz hat. 
Auch H u S h i h 2 bezeichnet diese Frage nicht als eine grammatisch 
oder lexikographisch interessante, sondern als „a task of intellectual re- 
organisation“. Nebenbei sieht man hier, da die richtiggestellte Bezeich­
nung auch einen Einfluß auf die Wirklichkeit haben kann, Fäden zu alten 
Zauberideen laufen, die wir im Volkskult oft wiederfinden. W i l h e l m  
versucht ferner K’ung tse von dem „Vorwurf“ zu reinigen, ein Rationa­
list, kein Idealist gewesen zu sein, und räumt der Darstellung tieferer 
Weltanschauungsfragen, über die sich der Meister nach seinem eignen 
W ort nur selten äußerte, einen breiteren Raum ein (S. 163 f.). Nur zieht 
er hierzu als Quellen maßgeblich die „10 Flügel“ (shih i) zum I-ching, 
dem Buch der Wandlungen, heran, die der Tradition nach (S. 57) wenig­
stens teilweise von K’ung tse stammen sollen. H u S h i h 3 glaubt ähnlich 
wie W i l h e l m  an die Echtheit einiger der „Flügel“ und benutzt sie in 
seiner zitierten frühen Schrift; aber in einer Kritik gegen gewisse Theo­
rien K u C h i e h - k a n g ’s widerspricht er diesem gerade über diese Fra­

1 Kung Tse. Leben und Werk. Stuttgart 1926, 220 S.
J The development of the logical method in ancient China. S. 26. — 

Shanghai 1922, 187 S.
3 Development 31.

Neuere Forschungen zur Religion Chinas 1920— 1932 3 1 3



gen nicht, sondern will nur das Alter e i n e s  der in ihrer Echtheit an- 
gezweifelten „Flügel“ etwas höher ansetzen als K u (in Ku-shih pien 
III 84—88), er hat also vielleicht seine Ansicht modifiziert. Viele andere 
moderne chinesische Philologen dagegen haben inzwischen wohl ziem­
lich überzeugend nachgewiesen, daß diese „Flügel“ keineswegs von ihm 
stammen können. Zahlreiche philologische und historische Unstimmig­
keiten ließen sich zeigen, auch werden philosophische Termini in den 
„Flügeln“ in anderem Sinne gebraucht als in den „Gesprächen“ (Lun-yü) 
(Ch’i e n M u  in Ku-shih pien III 89—94; L i  C h i n g - c h ’ih in Ku-shih 
pien III 95—101). Vor allem ist der grundlegende Satz des Lun-yü 
(VII 16 =  Wilhelm 67), worin K’ung tse von seiner Beschäftigung mit 
I-ching spricht, nach ihnen durch eine falsche Schreibung entstellt und 
bezieht sich nicht auf das I-ching.1 Danach würde an W i l h e l m s  Darstel­
lung einiges zu modifizieren sein. Auch japanische Gelehrte ziehen zur 
Darstellung der Lehren des K’ung tse nur das Lun-yü, nicht das I-ching 
heran.2 Dagegen ist der in der Sammlung Göschen 3 erschienene „K’ungtse 
und der Konfuzianismus“ von R. W i l h e l m  wohl die beste neuere Zu­
sammenfassung, die auf geringstem Raum über alle Fragen unterrichtet 
und den jeweiligen Stand der Forschung den Lesern vorführt, frei von 
jeder einseitigen Schulrichtung. W eiter erhöht den Wert dieser Schrift 
die Übersetzung der Biographie des K’ung tse aus dem Shih-chi (Kap. 47), 
die bisher nur französisch vorlag, sowie Textproben aus konfuzianischen 
Klassikern, die ebenfalls noch nicht ins Deutsche übersetzt waren.

Obwohl es nun also über K’ung tse eine unendliche, neuere und ältere 
Literatur gibt, so meinen wir doch, daß einige Charakteristika seiner 
Persönlichkeit bisher immer noch zu wenig beachtet sind. Es findet sich 
in der späteren, hanzeitlichen Literatur viel Material, aus dem man eine 
Darstellung des K’ung tse als Revolutionär, der die verrottete Chou- 
Dynastie beseitigen und ein neues Reich schaffen wollte, gewinnen kann. 
In welcher Richtung hier die Arbeit gehen könnte, habe ich in einem 
kurzen Aufsatz zu zeigen versucht4, worin ich weiter versuchte, die Ver­
bindungen zwischen K’ung-tse und der Volksreligion zu zeigen, die auf 
manche Punkte seiner Lehren neues Licht werfen könnten.

Neueste Forschung hat gerade hier weitergearbeitet. Hu Shih hat zu er­
weisen versucht, daß Konfuzius sich als Nachkommen der Yin-Dynastie fühlte, 
daß er das Haupt der geistigen Opposition oder Reaktion der Oberschicht der 
alten Yin-Volkheit war. Er habe die Reste der Yin-Kultur bewahren und

1 Ch’ien Mu in KSP III 90 u. 96; Li Ching-ch’ih in KSP III 103; Ku Chieh- 
kang und Ch’ien Hsüan-t’ung in KSP III 45.

* R. Tezuka, Chün Ch’en Tao. Studien über das von Konfuzius vertretene 
Tao von Herrscher und Untertan. Berlin 1930, 66 S.

9 Nr. 979, Berlin, de Gruyter 1928, 104 S.
4 „Der W eltkreis“ III (1932/33) H. 4—5.

3 1 4  W- Eberhard



erhalten und gegen die Chou-Kultur setzen wollen, von der er nur einige 
wenige Gedanken übernahm. Die übernommenen Gedanken sind die, die sein 
System mit dem der Astralreligion gemeinsam hat. Diese Arbeiten sind zur 
Zeit noch im Fluß. Es ist noch nicht möglich, ein Urteil über sie abzugeben, 
da noch nicht alles Material publiziert ist. Es scheint aber vieles für diese neue 
Richtung der Auffassung K’ung tse’s zu sprechen. 1

Auf die späteren Konfuzianer, wie Meng tse, Hsün tse u. a. werden 
wir in dieser Übersicht nur kurz eingehen. Bei ihnen treten die religi­
ösen Momente ganz zurück zugunsten der Staatslehre. Das bleibt auch 
beim Konfuzianismus der Hanzeit so, nur daß hier zeitweise Einflüsse 
der „Magier“ (fang-shih; s. u. § 3) hinzukommen und auf den Staatskult 
mehr Gewicht gelegt wird (Tung Chung-shu, Liu Hsiang, Liu Hsin u. a.). — 
E. H a e n i s c h 1 behandelt die Sitte, den persönlichen Namen des Vaters 
sowie des Fürsten nicht zu gebrauchen, sondern die in diesem Namen 
vorkommenden Schriftzeichen, wenn sie einmal gebraucht wurden, durch 
andere ähnliche zu ersetzen. Diese Sitte —  eine große Zahl von Märchen 
spinnt sich um s ie 2 —  ist schon im chou-zeitlichen China nachweisbar, 
ist durch den Konfuzianismus aufgenommen und ein ethisches Gesetz 
geworden. Sie entspringt vielleicht alten Volks Vorstellungen, Namens­
zauber oder ähnlichem, die ähnlich auch heute noch leben.

§ 2. Die Lehren des Me Ti, die in dem Satz von der allgemeinen 
Menschenliebe gipfelten, wurden in der ersten Zeit als eine Schule des 
Konfuzianismus betrachtet. Erst später traten beide Schulrichtungen in 
einen energischen Kampf, in dem mit Beginn der Hanzeit der Mehismus 
unterlag, ohne jedoch gänzlich zu verschwinden. Seine kanonischen 
Schriften, die unter dem Namen des Me Ti laufen, wurden immer ge­
lesen, doch galt die Beschäftigung mit ihnen oft als etwas politisch an­
rüchig.3 Zweifellos zeigen die Lehren Me Ti’s etwas mehr religiöse Mo­
mente als die K’ung tse’s, ohne daß man ihn aber höher als K’ung tse 
werten dürfte, wenn man überhaupt werten zu müssen glaubt. Die eben 
für K’ung tse angeregte Untersuchung —  sein Verhältnis zur Volks­
religion — würde auch bei ihm wichtige Ergebnisse für die tieferen 
Quellen seiner Lehren zutage fördern. Interessant ist in dieser Hinsicht 
auch ein Hinweis H u S h i h ’s 4 und Shao J u i - p ’e n g ’s 5, daß dem M6 Ti

1 Die Heiligung deB Vater- und Fürstennamens in China ihre ethische Be­
gründung und ihre Bedeutung in Leben und Schrifttum. — Ber. über die Ver- 
handl. der Sächs. Akad. d. Wise. zu Leipzig. Phil.-hist. Kl. 84. Bd., H. 4, S. 1—20. 
Leipzig 1932, S. Hirzel. JIM , 1.20.

1 Siehe Lou Tse-k’uang', Ch’iao-nü ho kai-niang-ti ku-shih S. lff .; Hang- 
chou 1933.

3 Siehe Hu Shih, Wen Fang-kang und Me Ti. In: Hu Shih wen ts’un 
III 931—933.

4 In: Hu Shih wen ts’un III 945—950.
8 Ebenda.

Neuere Forschungen zur Religion Chinas 1920— 1932 3 1 5



3 1 6 W. Eberhard

auch ein Buch über die fünf Elemente zugeschrieben wurde, er demzu­
folge in der Nach-Hanzeit als taoistischer Heiliger, der das Elixier der 
Unsterblichkeit gebraut habe, aufgefaßt wurde, ein Zug, der sich mit 
dem bisherigen Bild über diese Persönlichkeit nicht recht vereinen läßt, 
der aber doch auf eine ziemlich alte Quelle zurückzugehen scheint. — 
Die Schriften Me Ti’s sind von A. F o r k e  übersetzt. J. W i t t e 1 hat 
einen Auszug daraus, mit einer Einführung versehen, vorgelegt. Me Ti 
ist in den letzten Jahrzehnten in China vor allem deswegen stärker be­
achtet worden, weil man in seinen Lehren Verwandtschaft mit christ­
lichen Lehren zu erblicken glaubte, und nun dem Abendland zeigen 
wollte: wir haben auch schon viel früher als ihr Männer gehabt, die 
Gedanken wie Christus vortrugen, aber sie sind schon damals widerlegt 
worden und abgelehnt. Daneben spielen in dieser Bewegung noch anti- 
konfuzianistische Momente mit. W i t t e  seinerseits will deutlich die 
Unterlegenheit der Lehren des Me Ti gegenüber den christlichen dartun. 
Er sagt über Me Ti’s Gottesbegriff: „Diese höchste Gottheit ist bei allen 
Chinesen doch ein unpersönliches Wesen; Me Ti ist Pantheist, nicht 
Theist im Sinne des Monotheismus oder auch nur des Henotheismus 
(S. 11).“ Bei Erörterung des „höchsten Gottes“ versuchten wir zu zeigen, 
daß diese Frage durchaus nicht so eindeutig gelöst ist, wie W i t t e  es 
darlegt. (S. 14) „Hier fehlt dem Me Ti wie dem Konfuzius die Idee der 
Erlösung. Diese kann nicht da sein, weil nach beiden das Wesen des
natürlichen Menschen seiner Anlage nach zum Guten neigt___ Hier
setzt das Christentum ein mit seiner Lehre, daß durch das Heil in Chri­
stus der Mensch in die innigste persönliche Liebesgemeinschaft mit Gott 
versetzt wird___“ Ein Satz wie dieser, der mit seinen subjektiven Wert­
urteilen schon an sich keinesfalls in einem „Quellenbuch“ stehen dürfte, 
zeigt eine Unkenntnis des chinesischen Charakters, wie sie kaum deut­
licher dargetan werden könnte. In einem gesunden Volk wie dem alt­
chinesischen kann ein Lehre, die die Sündhaftigkeit des Menschen von 
Geburt aus annimmt, nur Ablehnung erfahren, ja garnicht Fuß fassen.

Neue chinesische Textkritik glaubt erweisen zu können, daß die berühmten 
Abschnitte bei Hsün tse, dem einzigen Philosophen, der die Schlechtigkeit des 
Menschen, allerdings in ganz anderem Sinne, angenommen haben soll, nicht 
echt sind, also auch Hsün tse nicht eine solche Lehre vertreten habe.

Die Idee der Ursünde, der Erlösung, der Buße und einer persön­
lichen Liebesgemeinschaft und einer Gnade sind dem Chinesen damaliger 
und heutiger Zeit so vollkommen rassefremd, daß es absurd ist, Me Ti 
danach zu beurteilen. —  In China hat man sich neuestens bei Me Ti vor 
allem mit der Frage beschäftigt, ob er ein Inder war, weil einzelne

1 Me Ti; ein Quellenbuch. Leipzig 1928, J. C. Hinrichs; 56 S. J lJ l 2.40.



Punkte seiner Lehre einen indischen Einfluß nahelegen.1 Jedoch kam 
man zu keinem sicheren Ergebnis.2

Von Meng tse liegt uns zur Besprechung vor eine Übersetzung von 
R. W i l h e l m 3, von Hsün tse, seinem Gegenspieler, wird bald eine aus 
dem Nachlaß von R. W i l h e l m  erscheinen. Es sollen an dieser Stelle 
kurz einige allgemeine Bemerkungen über die Übersetzungen W i l h e l m s  
und ihren Wert gesagt werden, da hierüber oft gefragt wird.

W i l h e l m s  Übersetzungen sind im guten Deutsch geschrieben. Sie sind 
keine Wort-für-Wort-Übersetzungen, keine philologischen Arbeiten, deren Deutsch 
oft nur mit Hilfe des chinesischen Textes lesbar ist. Sie enthalten Fehler, aber 
auch die philologischen enthalten solche. Sie erfüllen alle Anforderungen, die 
man füglich an eine Übersetzung stellen kann: sie geben in lesbarer Form In­
halt und Charakter des Textes wieder, so genau, wie für die meisten Zwecke 
erforderlich. Für wissenschaftliche Arbeiten kann eine Übersetzung — auch die 
beste — immer nur ein Hilfsmittel sein, nie den Text ersetzen. Es ist ein 
großes Verdienst W i l h e l m s ,  diese Übersetzungen vorgelegt zu haben und 
damit weitesten Kreisen in Deutschland Einblicke in das Wesen ostasiatischer 
Kultur gegeben zu haben: er hat damit auch der deutschen Sinologie ihr Le­
bensrecht erkämpft.

Das gleiche läßt sich auch von seiner Übersetzung des I-ching4 sagen. 
Das I-ching zerfällt in 64 Abschnitte, jeder Abschnitt ist einem Hexa­
gramm-Zeichen zugeordnet. Diese Hexagramme wurden zu Wahrsage­
zwecken gebraucht und alle Wandelzustände der W elt waren in ihnen 
enthalten. Darüber hinaus ist es zu einem Weisheitsbuch geworden, in 
dem vorkonfuzianistische und vortaoistische Gedanken ebenso wie späte, 
weit entwickelte auftreten.

Die W i l h e l m  sehe Übersetzung erklärt das I-ching nach einer be­
stimmten Schultradition. Es gibt durchaus noch andere Erklärungsmög­
lichkeiten. W i l h e l m  aber führt eine Richtung der Auffassung vor, die 
recht viele Anhänger gehabt hat und hat.

§ 3. L ao  t s e  und die ihm nahestehenden Denker — der Ausdruck 
„Taoisten“ wird aus unten angegebenen Gründen bewußt vermieden — 
stellen uns vor eine Anzahl zunächst nicht gelöster Probleme. Was wis­
sen wir über Lao tse? Faktisch: fast nichts. Über den Verlauf seines 
Lebens haben wir nur späte, mit äußerster Vorsicht aufzunehmende Be­
richte. Über seine Lehre ist das ihm zugeschriebene Tao te ching fast 
die einzige Quelle. Aber: stammt dieses Tao te ching von Lao tse? Es

1 Hu Huai-chen, Me Ti wei Yin-tu jen pien. In: Tung-fang tsa-chih XXV 
(1928), H. 8, S. 79—82.

* Wu Chin-hsiu, Richtigstellung. In Tung-fang tsa-chih XXV, H. 16, S. 75—83; 
auch Cheng Shih-hsü ebenda.

3 Mong Dsi (Mong Ko). Jena 1921, E. Diederichs Verlag, 207 S.; J lJ t 450.
4 I Ging, Das Buch der Wandlungen. — 3 Bücher in 2 Bänden. Jena 

1924, E. Diederichs Verlag; 286 und 267 S.

Neuere Forschungen zur Religion Chinas 1920—1932 3 1 7



3 1 8 W. Eberhard

enthält viele Zitate, sicher viel mehr, als erkennbar ist. Stammt es aber 
überhaupt von einem Manne so früher Zeit? Diese Frage hat neulich 
Ch’i e n  M u 1 aufgeworfen und die im Tao te ching vorkommenden phi­
losophischen Termini mit denen bei Chuang tse verglichen. Er glaubt, 
daraus erweisen zu können, daß die Terminologie des Tao te ching fort­
geschrittener ist, als die des Chuang tse, also das Tao te ching eine 
spätere Arbeit sein müsse. Dann hätten wir keine Quelle mehr, die uns 
über Lao tse unterrichten könnte. Dieser Auffassung haben sich manche 
europäischen Forscher (z. B. A. W a 1 e y) angeschlossen, andere wieder 
bekämpfen sie (E. E r k  es). Die Fragen sind also noch im Fluß. Ferner: 
was bedeutet denn überhaupt der Grundbegriff des Tao te ching, das 
tao? Wir legten oben die Bedeutung des Begriffs „tao“ im Staatskult 
dar. de G r o o t  glaubt, daß das tao des Lao tse im Wesen dasselbe sei, 
wie das des Staatskultes. In der Tat scheint vieles dafür zu sprechen. 
H u S h i h 2 meint, tao sei „a word which has been unnecessarily mysti- 
fied by the amateurish translators but which simply means a way or a 
m ethod; a way of individual life, of social contact, of public activity and 
govemment etc.“ Er vereinfacht damit aber die Frage zu sehr, denn mit 
dieser einfachen Definition wird das Tao te ching nicht weniger unver­
ständlich ! Auch wird seine Charakteristik Lao tse’s als „destructive and 
nihilistic“ (S. 17) diesem nicht gerecht; hier scheint uns, wie jetzt oft, 
etwas allzu sehr mit moderner positivistisch-pragmatistischer Einstellung 
beleuchtet zu sein, was seinem Wesen nach für uns heute irrational ist. 
Es wird nicht erkannt, daß es damals ein anderes „Sehen“ der Dinge 
gab, als das heute herrschende. Es wird klar, was ich damit meine, wenn 
ich auf den zweiten Grundbegriff des Tao te ching übergehe, die te. 
Die Übersetzung „Wesenskraft“ für „te“ ist nicht so schlecht, und wenn 
man sich dabei vergegenwärtigt, daß sich te sehr weitgehend mit dem 
aus der Ethnologie so bekannten Manabegriff deckt, so erhält man ein 
annähernd richtiges Verständnis, soweit wir heute sehen können. Setzen 
wir aber te etwa gleich Mana, so ist klar, daß tao, die übergeordnete 
Einheit, nicht einfach kalt rational „Weg oder Methode“ bedeuten kann. 
Hier paßt die eingangs gegebene Definierung von tao schon viel besser. 
Nur man muß dabei im Auge behalten: man definierte eben damals nicht 
so wie wir, sondern gerade hier blieb das Denken in einer gefühlsmäßi­
gen Schwebe, in einem Aggregatzustand, in dem sehr viel anderes 
gleichzeitig noch mitschwingt, das nachher im Vorgänge rationaler Kri­
stallisation abgeschieden wird. Scharfe begriffliche Definitionen gerade 
bei den Denkern, die von Lao tse abhängig sind, verhindern ein Ver-

1 Date of the compilation of the Tao Te Ching (Chines). In: Yenching 
Journal Nr. 8 (1930) 1527-1601.

* Development of the logical method in China S. 17.



ständnis. Die Begriffe sind viel weiter, und die Verästelungen dieser Be­
griffe in der —  nennen wir s ie : magischen Denkart laufen anders als 
bei uns und dürfen nicht einfach abgeschnitten werden! — E. E r k e s 1 
versucht, in einem scharfsinnigen Aufsatz zu zeigen, „daß das Tao aus 
einer älteren und primitiveren Vorstellung, der einer persönlichen Gott­
heit, hervorgegangen ist (S. 126)“ ; eine weibliche, tiergestaltige Gott­
heit sei es gewesen, die sich allmählich sublimierte zu einem Begriff. 
E r k e s  hat dafür wenig und in sprachlicher Hinsicht unsicheres Ma­
terial. Immerhin ist es nicht ganz mehr von der Hand zu weisen, 
daß in gewissen Kreisen tao wirklich so aufgefaßt wurde. Beide Auf­
fassungen können zeitweise zusammen in einem Mann sogar bestanden 
haben, ohne daß sich für dieses Denken ein Widerspruch ergeben 
hätte. —  So liegen die Fragen für die Grundbegriffe der Lao tse-Lehre, 
oder exakter: das Tao te ching und die Bücher, die Chuang tse und 
Lieh tse zugeschrieben werden. R. W i l h e l m ,  der diese Schriften eben­
falls verdeutscht hat, stellt nun „Lao tse und den Taoismus“ 2 dar. Er 
führt das wenige, was wir von Lao tse’s Leben wissen, vor und legt 
dabei besonderes Gewicht auf die Zusammenkunft von K’ung tse und 
Lao tse. Man hat diese Begegnung bisher meist für eine spätere Fabel 
gehalten, und zweifellos ist das, was späte Autoren über den Inhalt der 
damals geführten Gespräche wissen, erfunden. W i l h e l m  glaubt jedoch, 
sichere Kennzeichen dafür zu haben, daß diese Begegnung tatsächlich 
stattgefunden hat. Er geht wieder, wie schon in seinem K’ung tse-Werk 
(s. § 1) von der Überzeugung aus, daß Lao tse das I-ching gekannt hat 
und durch dieses weitgehend beeindruckt ist. Wir glauben aus den schon 
oben angeführten Gründen nicht, daß sich dies beweisen läßt. Die An­
hänge des I-ching, besonders die mit zahlentheoretischen Spekulationen, 
sind erst spät anzusetzen, frühestens in das 3., vielleicht erst in das
1. Jahrh. v. Chr. Und dafür, daß K’ung tse wie Lao tse das I-ching als 
Weisheitsbuch und nicht, wie es noch in späterer Zeit üblich war, als 
Orakelbuch aufgefaßt haben, liegt kein zwingender Grund vor. Es er­
scheint daher nicht unbedingt angebracht, Lao tse vom I-ching her 
näher kommen zu wollen. Nach W i l h e l m  war für Lao tse das tao kein 
Begriff, sondern ein Erleben, es hat psychologische und kosmische Be­
deutung, es ist jenseits des Bestimmbaren (S. 37). Lao tse wird als 
Mystiker aufgefaßt, der radikal den Anthropomorphismus der Religion 
beseitigen wollte, aber nicht ein bloßer Bekämpfer der Volksreligion 
war (S. 30). Auf dem Gebiet der Ethik führte er nach W i l h e l m  von 
der Pflicht zur Natur. Lao tse verurteilt an der Moral ihr formales Prin­
zip, sie mache den Menschen bewußt und zweckhaft; Moral muß Natur

1 Die Anfänge das Taoismus. In: Sinica III (1928) 124— 133.
2 Stuttgart 1925, Fr. Frommanns Verlag (H. Kurtz) 172 S. J U l 6.— .

Archiv für Religionswissenschaft XXXIII. 3/4 21

Neuere Forschungen zur Religion Chinas 1920—1932 3 1 9



3 2 0 W. Eberhard

sein. In weiteren Teilen des Buches werden Textproben aus dem Tao te 
ching sowie späteren von Lao tse beeinflußten Denkern gebracht.

Von dem Werk des Lao tse, dem Tao te ching, existieren unzählige 
Übersetzungen; meist schlechte, denn das Werk ist auch für Chinesen 
schwer, und wohl mehr gefühls- als verstandesmäßig zu erfassen. Wenn
O. E w a l d 1 noch einmal nach R. W i l h e l m s  Übersetzungen Teile des 
Textes bringt und dazu eine Einleitung schreibt, die die Werte Lao tse’s 
für uns heutige Menschen aufdecken soll, so fragen w ir: Gibt es in der 
chinesischen Literatur wirklich so wenige Werke, daß man eines zwei 
bis drei dutzendmal übersetzen muß? Gibt es so wenig Sinologen, daß 
man das schwierigste Thema von einem Mann bearbeiten lassen muß, 
der die Sprache nicht kennt, dem also die ganze Innenseite der Kultur 
verschlossen bleiben muß?

Das Gleiche muß auch von der Übertragung gesagt werden, die von 
E. S c h r ö d e r 2 aus fünf älteren zusammengefügt ist. Hervorzuheben ist 
nur der gepflegte deutsche Sprachausdruck. Die besondere Bedeutung 
Lao tse’s für uns jetzige Menschen, die E w a l d  wie S c h r ö d e r  betonen, 
vermag ich nicht einzusehen. —  Eine Charakterisierung als Mystiker 
bringt uns diese Denker recht nahe. Wir können auch sehen, auf wel­
chem Boden diese Mystik gewachsen ist. Einflüsse des Staatskultes sind 
deutlich: der Begriff des tao. Auch die te, die magische Wirkungskraft 
der Persönlichkeit findet ihre Parallelen im Staatskult. Und doch ist 
der Begriff te den zauberischen und magischen Anschauungen der Volks­
religion enger verwandt. Wir finden in der Volksreligion fast alle aus 
der Ethnologie bekannten Formen des Zaubers und der Magie und 
und es läßt sich die te ohne weiteres mit einreihen. Nur ist sie natür­
lich geläutert und in die Stufe mystischen Denkens gehoben, aber kann 
ihre Herkunft nicht verleugnen. —  Es gelang, die Beziehungen des 
Konfuzianismus zu den beiden Religionen aufzudecken, wobei die zum 
Staatskult führenden Fäden zahlreicher als die zur Volksreligion laufen­
den waren. Beim Lao tse ist es umgekehrt. Das wird besonders bei 
Chuang tse deutlich, dessen Werk nicht die aphorismenhafte Kürze des 
Tao te ching hat. Bei ihm und Lieh tse sehen wir den „Heiligen“, den 
Mann, der in sich die te zur höchsten Wirkung gebracht hat, meist da­
durch, daß er ganz „unbewußt“ lebt. Er kann durch Felsen und Feuer 
gehen, in Strudel springen und auf den Wolken reiten durch die Kraft 
der in ihm wirkenden te, dadurch, daß er das tao der Dinge empfunden 
hat und ganz in ihm aufgegangen ist. In der Volksreligion wirkt der 
Tanz der Kinder auf einem Bein auf die Natur: er ruft den Regen

1 Laotse. München, G. Müller Verlag 1928, 87 S.
2 Laotze, Die Bahn des All und der Weg des Lebens. München 1934, F. Bruck­

mann ; 112 S. Geb. J l J l  4.80.



herbei.1 Hier wirbt der Heilige auf die Natur durch die te: er geht 
durch die Felsen, weil er seinen Körper der Natur der Felsen angleichen 
kann. —  Auch hier ist noch viel fruchtbare Arbeit zu tun, indem man 
die Beziehungen zur Volksreligion weiter untersucht.

§ 4. Im 4. Jahrh. v. Chr. wird in Shantung vor allem eine Bewegung 
erkennbar, die wir mit dem Namen „Magier“ (fang-shih) bezeichnen. Auch 
diese Bewegung scheint eine Synthese der beiden Religionen, sie betont 
aber die magischen Kräfte weit mehr noch als Chuang tse und andere 
vorher und nutzt sie vor allem zu den verschiedensten praktischen 
Zwecken aus. Die Bewegung hat eine große Schlagkraft, sie dringt mit 
der Schule des T s o u  Y e n ,  der einer der bekanntesten älteren Magier 
is t2, daneben aber ein wichtiger Vertreter konfuzianischer Schulüber- 
lieferung, in den Konfuzianismus ein. Bis zum Ende der westlichen Han- 
dynastie sind mehr oder minder alle „Konfuzianer“ des 3.—1. Jahrh. v. Chr. 
streng genommen keine reinen Konfuzianer mehr (bes. Fu Sheng und 
sein Kreis, aus dem das Shang-shu-ta-chuan stammt, Tung Chung-shu, 
Liu Hsiang und sein Kreis). Aber noch mehr kommen die Anhänger 
Lao tse’s und Chuang tse’s in den Bann dieser Magier. Es war das zu­
nächst eine recht hochstehende, man kann fast sagen, wissenschaftliche 
Lehre, die z. B. auch die Astronomie (Sternomina) vorwärtsbrachte, die 
Lehre der fünf Elemente schuf, die Yin-Yanglehre ausbaute, die großen 
Zahlenspekulationen einleitete, die nachher der technischen Chronologie, 
theoretischen Musik, Mathematik u. a. zugute kamen. Man hat diese Be­
wegung, die nun bald auch eine religiöse Seite zeigte, in ihrer Selb­
ständigkeit nicht recht gelten lassen wollen, sondern sie als Dekadenz­
erscheinung des Taoismus aufgefaßt; denn die Magier machten ja keine 
theoretischen Forschungen, sondern dieses ihr System war nur das Rüst­
zeug für ungeheuer mannigfaltige Zaubereien, gegen die die „Künste der 
Heiligen“ mit der te harmlos waren. Eine besondere Rolle spielt das Land 
der Unsterblichen auf der Insel P’eng-lai im Ostmeere, deren Mittel 
man immer zu haben oder zu erhalten glaubt. Daneben ferner auch 
Lebensverlängerung durch Atemtechnik, später Goldmachen. Die Magier 
sogen so bis zur Hanzeit die alte Lao tse-Schule allmählich in sich auf. 
Auch der Konfuzianismus war einem gleichen Schicksal nahe (Tung 
Chung-shu); zu sehr hatte er sich den Praktiken und Künsten der Ma­
gier empfänglich gezeigt, deren Wirksamkeit auf die breiten Massen bei

1 Im Staate Ch’i ; Chia yü 14 und Shuo yüan 18, Lun Heng 15,1 =  Forke in 
1906, 289 der M. Sem. f. Or. Spr. Berl.; H. Dorö, Recherchea X 704—5; M. Granet, 
Danses II 5 5 i—4.

2 Siehe Ku Chieh-kang: Wu te chung-shih-shuyo-hsia-ti cheng-chih ho li- 
shih. In: Tsinghua Journal vol. 6, H. 1, S. 77—84 u. a. Vgl. Ref. Eberhard in 
Sinica VI 133.

Neuere Forschungen zur Religion Chinas 1920—1932 3 2 1

21*



3 2 2 W. Eberhard

der engen Verbundenheit mit der Volksreligion ungeheuer war. In dieser 
Zeit übernahm der Konfuzianismus die Yin-Yanglehren, die Elementen- 
lehre, die „Unheilslehre (tsai-i)“, die Ominalehren. Aber unter Wu ti 
wird eine konservativ-orthodoxe konfuzianische Richtung stärker, die 
dem Magiertum entgegentrat. Dieses führte seine Lehre nach der Assi- 
milierung der Lao tse-Schule auf den mythischen Huang ti und den da­
mals auch schon ganz mythischen Lao tse zurück (Huang Lao) und hatte 
die Terminologie, vor allem den Begriff tao, übernommen.

H sü T i - s h a n 1 schildert in einem Aufsatz, wie sich an die Lao tse- 
Schule allmählich die Magierlehren anschlossen, wie dadurch deren alter 
Charakter gänzlich umgemodelt wurde. Zwischen der neuen konserva­
tiven konfuzianistischen Bewegung und der Huang-Lao-Lehre der Magier 
kommt es unter Wu ti dann zu den ersten Auseinandersetzungen am 
Kaiserhof2, die mit der offiziellen Anerkennung des Konfuzianismus als 
Staatsreligion und der Konfuzianisierung des Staates enden. In der fol­
genden Zeit eliminiert der Konfuzianismus die Magierelemente wieder 
großenteils, er schließt sich stark an die alte Staatsreligion an, die man 
allerdings nur mehr aus der Überlieferung kannte, denn ihr eigentliches 
Leben hatte sie in den Wirren am Ende der Chou verloren, wenngleich 
man sie noch immer am Leben zu halten bemüht war. — Umgekehrt 
gerät die Huang-Lao-Lehre mit Beginn der Zeitrechnung weiter scharf 
in die Volksreligion. Die Persönlichkeit ist hier Chang Ling (Chang 
Tao-ling). Mit ihm entsteht der Taoismus, die Religion. Er ist der Ex­
ponent einer großen Bewegung, die alle Merkmale einer religiös-politi­
schen Bewegung in unserem Sinne zeigte. L iu  K u o - c h ü n 3 scheidet 
in einem instruktiven Aufsatz wie H s ü - T i - s h a n  (1. c.) zwischen der 
Lao tse-Schule, die früh von dem Magiertum aufgesogen wurde und dem 
von Chang Ling geschaffenen Taoismus. Dieser Taoismus tritt nun das 
Erbe der Magier- und Huang-Lao-Lehre an. Er übernimmt die Praktiken, 
wie z. B. auch die Alchemie, von der schon Han shu 25a, 10b;  36, 3b;  
44, 4 a 4 aus der Zeit Wu ti’s berichtet wird. Dazu treten Amulettzauber, 
Schriftzauber und viele andere Volksreligionselemente. Die Bewegung, 
die bald auch straff politisch organisiert wurde, hatte eine große Stoß­
kraft, sie ergriff vor allem die unteren Volksschichten und gestaltete, 
später mit dem Buddhismus zusammen, die alte Volksreligion um.

1 Tao-chia sih-hsiang yü Tao-chiao. In: Yenching Journal 2 (1927) 249 
bis 282.

* Siehe Hu Shih: Der Streit zwischen Konfuzianern und Taoisten am An­
fang der Han. In: Hu Shih wen ts’un III 879—883.

8 Taoist religion during Han-Dynasty. In: Nanking Journal I (1931) H. 1, 
S. 119 — 132; chin.

4 Siehe ferner Liu Kuo-chün, 1. c. S. 123.



Neuestens scheint man in den Fragen des Verhältnisses zwischen Lao tse- 
Lehre, Magiertum, Volksreligion und Taoismus schon etwas weitergekommen. 
Es läßt sich zeigen, daß im alten China zwei verschiedene Arten des Schama­
nismus lebendig waren, getragen von zwei verschiedenen Kulturen: Der Nord- 
Schamanismus und der Süd-Schamanismus. Beide prallen im Zentrum der alten 
Yin-Kultur, in Ost-Honan und West-Shantung aufeinander und mischen sich. 
Die Lehre des Lao tse ist großenteils aus dem Süd-Schamanismus gewachsen, 
zeigt aber auch Elemente des Nord-Schamanismus und der Astralreligion des 
Westens Chinas. Das Magiertum erwächst fast rein aus dem Nord-Schamanis­
mus unter Einfluß der Astralreligion. Es beeinflußt dann die Laotse-Lehren, die 
weiter noch von anderen Komponenten der Volksreligion beeinflußt werden, und 
so aus der Lao tse-Lehre den Taoismus machen, der von der Han-Zeit an auf- 
tritt. Die Volksreligion selbst ist eine Bildung, bei der außer den beiden Ele­
menten des Schamanismus noch weitere Elemente zusammengeschmolzen sind. 
Es ist eine wichtige Aufgabe, diese Komponenten zu analysieren, wie dies ver­
suchsweise eben geschehen ist. Diese Arbeit aber greift dann weit ins Völker­
kundliche hinein, da diese Komponenten wieder mit Volksgruppen assoziiert 
werden müssen, aus denen sich das gebildet hat, was in der Geschichte als 
„chinesisches Volk“ auftritt.

§ 5. Über z u s a m m e n f a s s e n d e  D a r s t e l l u n g e n  soll hier nur 
ganz kurz gesprochen werden. Diese zusammenfassenden Darstellungen 
beleuchten die chinesischen religiösen Systeme meist von ihrer philo­
sophischen Seite und untersuchen ihren philosophischen Gehalt. Dadurch 
fallen sie etwas aus dem Rahmen unserer Arbeit. Für andere wieder 
gilt das in der Einleitung Gesagte. Die wohl eingehendste dieser Dar­
stellungen ist A. F o r k e ’s „Geschichte der alten chinesischen Philo­
sophie“ 1, die nach vielen Vorarbeiten des Verfassers wohl am besten 
den Stand unserer Kenntnisse über die alte chinesische Philosophie, 
ganz nach den Quellen durchgearbeitet, beleuchtet. — F. E. A. K r a u s e 2 
versucht eine Schilderung der ostasiatischen Gedanken, wie sie für Re­
ligion und Philosophie in China und Japan bestimmend sind (S. 9). Er 
gibt zuerst die Vorstellungen der ältesten Zeit wieder, im wesentlichen 
darin die Grundlagen des Staatskultes behandelnd; sodann Konfuzianis­
mus, Taoismus, moderne Volksreligion. Dann folgt ein erfreulicherweise 
recht ausführlicher Teil, der dem Buddhismus in Indien, China und 
Japan gewidmet ist. Bei der geringen Literatur, die deutschsprachig 
und auch dem Nicht-Buddhologen verständlich ist, ist dieser Abriß be­
sonders wertvoll und oft benutzt. H. H a c k m a n n 3 gibt eine knappe 
Darstellung besonders der altchinesischen Philosophie; die Stärke auch 
dieses Buches liegt wieder in dem Abschnitt über den Buddhismus in

1 Hamburg 1927; 594 S.
2 Ju-Tao-Fo, Die religiösen und philosophischen Systeme Ostasiens. München 

1924; 588 S. und 1 vol. Register.
3 Chinesische Philosophie. In: G. Kafka, Geschichte der Philosophie in 

Einzeldarstellungen 5. München 1927; 406 S.

Neuere Forschungen zur Religion Chinas 1920—1932 3 2 3



3 2 4 W. Eberhard

China, über die Sekten, ihre Wandlungen und ihre Lehrmeinungen.1 
Zuletzt sei noch die kleine Schrift von E. S c h m i t t 2 erwähnt, die 
an Hand von Texten, möglichst ohne Beischriften, aber systematisch 
geordnet, die chinesische Religion verständlich machen will.

IV. VOLKSRELIGION

§ 1. Der eigentliche Charakter der chinesischen Volksreligion ist 
verhältnismäßig lang nicht erkannt worden. Besonders um die Volks­
religion der F r ü h z e i t  hatte man sich wenig gekümmert, und was man 
von ihr kennenlernte, versuchte man als gesunkenes Religionsgut zu 
erklären. —  Wenn man nun etwa nach der Lektüre von de G r o o t ’s 
„Universismus“ das Buch von M. G r a n  et :  „La religion des Chinois“ 3 
oder die sich mit Religion beschäftigenden Abschnitte in seiner „Civili- 
sation chinoise“ 4 durchliest, so kann man glauben, von einem ganz 
anderen Volk zu hören. Im Inhaltsverzeichnis schon taucht das W ort 
„Konfuzius“ nicht auf. Taoismus und Buddhismus werden ganz kurz in 
einem Kapitel „Les renouveaux religieux“ behandelt. Die Hauptteile der 
Arbeit aber behandeln die Religion der Landleute, die Religion der 
Feudalgesellschaft und den Kult der Gelehrten. Wir werden jeweils erst 
über die sozialen Verhältnisse der drei Klassen: Bauern, Feudalherren 
und Anhang, Gelehrte informiert, und aus der sozialen Struktur erwächst 
uns ein Verständnis der Religionsformen der drei Klassen. Wir sehen, 
daß sich der Kult der Bauern um die „Heiligen Orte“ — meist sind es 
bewachsene Hügel mit Wasser in der Nähe —  konzentrierte. Hier fanden 
die Feste im Frühling und Herbst statt, die Fruchtbarkeit für Felder 
und Menschen garantierten. Hier wurden die Ehen angebahnt. Hier fand 
eine Art Gerichtsbarkeit unter den Augen der Erdgottheit statt. Hier 
kamen die einzelnen lokalen, wirtschaftlichen und sozialen Einheiten 
zusammen, und sie, die sich sonst fest gegeneinander abschlossen und 
in einer Art Rivalität zueinander lagen, traten hier zu einem frucht­
baren Kontakt zusammen. Es fanden Liederkämpfe, Spiele, Blumen­
schlachten statt; diese Feste waren auch also eine Art Initation, „ils 
faisaient entrer dans le commerce social des jeunes gens jusque-lä con- 
fines dans le hameau de leurs familles: les fian^ailles, les mariages qui 
attenuaient l’occlusion des groupes locaux, y etaient conclus au profit 
de la communaute et sous son contröle (S. 11)“. Das Ganze war von 
der Idee der Fruchtbarkeit, der Mutter-Erde und der sozialen Einheit 
durchdrungen; die Volksreligion zeigt fast nur diesen Aspekt, ihre Gott­
heiten sind Fruchtbarkeitsgötter oder Dürregötter. Alles konzentriert

1 Über Buddhismus s. Abschn. V.
* Die Chinesen. Religionsgeschichtliches Lesebuch 6, Tübingen 1927; 110 S.
* Paris 1922; 203 S. 4 Paris 1929: 523 S.



sich um diesen einen Punkt, es ist eine Religion, die durch und durch 
das Gesicht des Ackerbaues zeigt. Und in diesem Banne steht auch die 
Familie. Die große Rolle der Frau, der Mutter der Familie, resultiert 
daraus. Wir können nicht auf die sozialen Theorien eingehen, die 
M. G r a n e t 1 entwickelt hat. Er glaubt jedenfalls, der Frau in der Bauern­
schicht der Frühzeit eine große Bedeutung beimessen zu müssen; glaubt 
ferner eine Heiratsordnung in der Art nachweisen zu können, daß je 
zwei Clans (oder Großfamilien) eine Heiratsgruppe bilden, wobei die 
Söhne jeweils ihre Kousinen (die Töchter des Bruders ihrer Mutter) 
heirateten, ein Heiratssystem, das von Crosscousinheirat zu Sororat und 
zur freien Exogamie überging. Neuestens hat K u o  M o - j o 2 für die 
Yinzeit aus den Knochentexten etwa das gleiche eruiert. Auch glaubt 
er, für die Yinzeit und angehende Chouzeit Mutterrecht mit Ahnenkult 
als Religion nachweisen zu können.3 Nach F u  S i h - n i e n 4 zeigen die 
Yin Beziehungen zu der später in Mittel- und Südchina herrschenden 
Volksgruppe —  was man schon immer vermutet hatte —  andererseits 
aber auch zu Nordstämmen5, die unserer Kenntnis nach kaum Acker­
bauer gewesen sein mögen. Beweisen lassen sich also die hier skizzierten 
Hypothesen noch nicht ganz *(s. u.).

Mit der Bedeutung der unter dem sozialen Schwergewicht der Frau 
organisierten Großfamilie hängt auch der Ahnenkult zusammen, der nur 
als ein Fruchtbarkeitskult in anderer Form erscheint. „La substance du 
mort penetrait dans le Sol familial. II se desincarnait pres du coin 
sombre oü l’on conservait les semences qui, mises en terre, germeraient; 
et, dans ce meme coin, etait disposee la couche conjugale . . . .6 Diese 
Ausführungen G r a n e t s ,  der als Soziologe an die Probleme herantrat, 
stehen mit den Theorien der allgemeinen Ethnologie im Einklang.

Unter dem Kapitel „Religion feodale“ behandelt dann G r a n e t  zu­
nächst etwa das, was wir oben als Staatskult bezeichneten. Jedoch rückt 
er unseres Erachtens gewisse schematisierende Bildungen, wie die Zahlen­
spekulationen der Ming-t’ang und des I-ching-Orakels, die wir für spät 
(hanzeitlich) halten, etwas zu stark in den Vordergrund. W eiter be­
handelt er auch hier den Kult des Gottes der Feldfrüchte und den 
Ahnenkult, die natürlich sehr früh von der Volksreligion in den Staats­
kult eingegliedert wurden. Das Schwergewicht des Buches, zu dessen 
Lektüre man unbedingt M. G r a n e t s  wertvollste Werke: „Fetes et 
chansons anciens de la Chine“ 7 und „Danses et legendes de la Chine

1 In T’oung Pao XII (1912) 517—558; La Polygynie eororale et le sororat 
dans la Chine feodale (Paris 1920); in Revue archeol. XIV 305—316 u. a.

2 1. c., Kap. Shih tsu-pi, S. 3a, b; 7a—8b; ferner Vorwort.
3 1. c. Vorwort. 4 In An-yang fa-chiieh pao-kao III 367.
5 1. c. II, 382. 6 Granet, 1. c. S. 27. 7 Paris 1919.

Neuere Forschungen zur Religion Chinas 1920— 1932 3 2 5



3 2 6 W. Eberhard

ancienne“ 1, die viel neues religionsgeschichtliches Material bringen, 
heranziehen sollte, da die „Religion“ schon auf diesen beruht, liegt in 
der Herausarbeitung der Volksreligion. Mat hat ihm von chinesischer 
S eite2 besonders zum Vorwurf gemacht: er verallgemeinere zu stark. 
Eine Sache, die einmal vorgekommen und einmal belegt sei, stelle er 
als üblich für die ganze Zeit hin. Das ist bedingt richtig: G r a n e t s  
Werke sind alle einseitig stark überzeichnet, ebenso wie nach der anderen 
Seite d e  G r o o t  überzeichnet hat; das war im Interesse der Deutlich­
keit und der Neuheit seiner Ideen auch gut. Viel wird man ihm ab­
streichen müssen. Aber viele der Sätze, die G r a n e t ohne oder mit zu 
schwachen Beweisen aufstellt, lassen sich beweisen durch zahlreiches 
Material, das noch nicht nach seinen Gesichtspunkten durchgearbeitet 
ist. Es lassen sich zu dem einen Fall, den Gr a n  e t  aus wertet, noch 
viele gleiche finden. Das Gebäude verstärkt sich. In methodischer Hin­
sicht hat man gegen seine Werke (vor allem gegen die „Danses“) geltend 
gemacht, er habe eine „zeitlose Methode“. 3 Er beschreibe Sitten, als ob 
sie durch Jahrtausende so existiert hätten. Auch das ist zutreffend. 
G ran e t benutzt Material der verschiedensten Quellen aus verschiedensten 
Zeiten und setzt daraus ein einheitliches Bild zusammen. Diese Methode 
ist hier gerechtfertigt dadurch, daß das Material zur altchinesischen 
Mythologie und Volksreligion so bruchstückhaft überliefert ist, daß 
G r a n  e t  beispielsweise zur Erklärung einer Textangabe des 5. Jahrh. 
v. Chr. verwandtes Material des 1. Jahrh. n. Chr. heranziehen muß, um sie 
zu verstehen. Es leuchtet ein, daß diese Methode bei unvorsichtiger Hand­
habung ungeheuer gefährlich sein muß. Jedoch liefert sie viele, wenn 
auch erst hypothetische Ergebnisse. In einem späteren Arbeitsstadium 
wird man dagegen vorteilhaft wieder zur historischen Methode zurück­
gehen und den historischen Entwicklungsgang feststellen sowie die 
geographischen Verbreitungsgrenzen der einzelnen Erscheinungen be­
achten; nur so können wir ein Bild des tatsächlichen Verlaufs erhalten; 
die anderen Methoden geben Bilder eines möglichen, idealen Ver­
laufes.

G r a n e t s  Methode in stärkerer Ausprägung hat C. H e n t z e 4 an­
gewandt. Hier wird etwa zur Erklärung einer chinesischen Mythe des
4. Jahrh. n.Chr. eine moderne Aranda-Mythe herangezogen. Oder zur Er­
klärung eines Ornaments auf einem Topf des 2. Jahrtaus. v. Chr. die Orna­
mentik auf amerikanischen Gefäßen des (frühestens) 1. Jahrtaus. n. Chr.

1 Paris 1926; 2 vol.
2 Ting Wen-chiang in Mitt. Sem. f. Or. Spr. Berlin, 1. Abt., Ref. M. Granet.
3 Ting, 1. c. S. 167/8.
4 Mythes et symboles lunaires, La Chine ancienne . . . ,  Anvers 1932, Edi- 

tions „De Sikkel“, 252 S. Preis Fr. 240.—.



Die hieraus gewonnenen Ergebnisse sind kurz folgende1: Es bestand eine 
zumindest gemeinasiatische alte Lunarkultur, die sich schon vielleicht 
im Magdalenien nachweisen läßt. Diese Mondkültur können wir vor 
allem aus der Symbolik der Ornamente der Tongefäße und Bronzefunde 
Asiens erkennen. Typische Mondsymbole sind: die ge wellte Linie (Wasser), 
die Doppelaxt, Hund, einbeinige Personen, Hände mit nur drei Fingern 
u. a.; Mond —  Fruchtbarkeit —  Wasser —  Erde —  Mutter bilden einen 
einheitlichen Gedankenkomplex, daher auch die geschlechtlichen Symbole 
Raute, Rhombus, Schlange, Bär, Fisch hierher gehören. Zweifellos gibt 
die großangelegte Arbeit viel Material, viele Hypothesen. Als historischer 
Ethnologe kann man aber die von H e n t z e gewonnenen Ergebnisse 
nicht als erwiesene Tatsachen anerkennen, sondern nur als sehr inter­
essante wichtige Hypothesen werten, die nun an Hand historischer Me­
thodik geprüft und erwiesen werden müssen. Es ist das unbestreitbare 
Verdienst einer solchen, in ihren Ergebnissen mehr intuitiven Arbeit, 
große Ideen postuliert zu haben. Wir dürfen aber nicht, wie H. K ü h n  
in seinem Nachwort zu H e n t z e ’s Werk es tut, in Verkennung des 
Charakters der Wissenschaft, damit auf die alte Methode als „ratio­
nalistische“ herabsehen und das Ende dieser Methode verkünden, die 
durch eine intuitionalistische abgelöst werde. Diese alte Methode gibt 
immerhin eine weitreichende Garantie vor Fehlschlägen. Dagegen ist 
die intuitive Methode immer in Gefahr, sich in endlose unerfreuliche 
Irrwege der Spekulation zu verlaufen, die Gebilde vor uns aufwirft, die 
wie die Zaubergärten der Märchen schön —  aber unwirklich sind. Die 
allgemeine Annahme dieser Methode würde die Wissenschaft zum 
Tummelplatz der Romantiker machen. Wir müssen also erwarten, daß 
solche Arbeiten jeweils eingehend nach der exakt wissenschaftlichen 
Methode geprüft werden, damit wir statt Hypothesen Tatsachen erhalten. 
Freilich wird das viel mehr Mühe machen, mehr Zeit kosten, nicht so 
viele Ergebnisse bringen. Bei Gebieten, wo — wie hier — überhaupt 
erst Material zusammengebracht und Gesichtspunkte gefunden werden 
müssen, ist diese Methodik für diese erste Periode hilfsweise brauchbar 
und anregend, muß aber auch bald ersetzt werden.

Auf eine Anzahl phallischer Symbole hat B. K a r l g r e n 2 aufmerk­
sam gemacht anhand exakten Materials. Seine Ergebnisse werden weit­
gehend von Kuo Mo- jo  (1. c.) bestätigt. Danach muß ein Fruchtbarkeits­
kult, anschließend an den Gott des Erdbodens sowie an die Ahnen —  
das alte Schriftzeichen für Ahn (tsu) ist phallischen Charakters —  als er­
wiesen gelten. Es bestätigt sich so auch die Annahme einer Verbindung

1 Vgl. Ref. Eberhard in Ostas. Zeitschr. N. F. IX, 33.
2 Some fecundity symbols in ancient China. In: Bull. Mus. of Far East. 

Antiquities Nr. 2 (1930) S. 1—66.

Neuere Forschungen zur Religion Chinas 1920—1932 3 2 7



3 2 8 W. Eberhard

zwischen Ahnenkult —  Erdgottkult — Fruchtbarkeit (s. o.). A. Wa l e y ,  
TT. R h  y d  und E. E r k  es  haben hierzu noch weitere Ergänzungen ge­
bracht, so daß mit einem Mal Licht in eine Frage gebracht ist, die vor 
K a r l g r e n  noch nie gestellt war.1 E. E r k e s  hat schon früher2 alt­
chinesische Mythen untersucht, auch „chinesisch-amerikanische Mythen­
parallelen“ zu zeigen versucht. Die Ergebnisse waren noch hypothetisch. 
In einer neuen Arbeit3 teilt er „Spuren chinesischer Weltschöpfungs­
mythen“ m it.4 Er setzt die Arbeit weiter fort, die H. M a s p e r o  mit 
großem Erfolge begonnen hatte. M a s p e r o  zeigte durch Vergleich mit 
Mythen aus Tonking und Annam, daß viele der angeblichen historischen 
Berichte des Shu-ching („Buch der Urkunden“) historisierte Mythen sind. 
So fand er die Zehnsonnensage, die Sintflutsage, die Chung-li-Sage (s. u.) 
und andere. Seine Arbeit ist vorbildlich für alle ähnlichen Untersuchungen 
geworden. E r k e s  wendet sich zunächst gegen die M a s p e r o s c h e  Auf­
fassung der Chung-li-Sage. In ihr heißt es, in kürzester Fassung, daß 
Chung-li beauftragt wird, die Verbindung zwischen Himmel und Erde 
abzuschneiden. M a s p e r o  erwies aus Parallelen, daß die Vorstellung 
eines Himmel-Erde-Paares bestand, welches erst auf Bitten der Menschen 
getrennt wurde. Das sei auch der Sinn dieser Sage. E r k e s  will mit 
A. C o n r a d y  darin eher den mythologischen Ausdruck der Charakteri­
sierung des Einbrechens fremden Kultes in eine Kultur anderer Religion 
sehen. Mag diese Deutung vielleicht auf den von E r k e s  benutzten Text 
(Kuo-yü 18) in gewissem Sinn zutreffen, so trägt sie doch, wie schon 
M a s p e r o  betonte, deutlich das Zeichen der Konstruktion an sich. Die 
Sage ist in vielen Texten berichtet, außer in Kuo-yü 18 in Shih-chi 26, 
und Shu-ching, Absch.Lü-hsing, in Chia-yü 6, Tso Chao 29, Hanshu 19a; 
21a, 6b; 25a, lb ;  28a, 12a;  Hou-Han shu 20, lb ;  Shan-hai-ching, Ta- 
huang-hsi-ching; Shih-chi 130. Aus diesen Berichten geht zunächst her­
vor, daß Chung und Li zwei Personen waren, ferner, daß Chung zum 
Himmel, Li zur Erde gehört. Nun ist Li in alter Zeit als Volksname 
bekannt (die „9 Li“ ; Li mim). Hierauf weist F u  S i h - n i e n 5 hin. Er 
führt aus, daß Li zum Stamme Chu-yung gehört, welcher seiner Ansicht 
nach ein alter Zentralstamm gewesen ist und mit dem späteren Volk 
von Ch’u zusammenhängt, die sich auch auf Chu-yung zurückführen. So 
weist dies wieder nach Süden, da die Völker von Ch’u der Südbevölkerung 
zuzurechnen sind, nachdem sie, nach F u ’s Ansicht aus dem Zentrum 
abgedrängt wurden durch die andrängenden Hsia. Sprachlich wäre zu

1 Bull. Mus. Far East. Ant. Nr. 3. 2 In T’oung Pao XXIV, 32—53.
* T’oung Pao XXVIII (1932) 366—368.
4 Legendes mythologiques dans le Chou king in Journal Asiatique 1924,

1 — 100 .

6 In An-yang fa-chüeh pao-kao II, 365.



untersuchen, ob nicht Chung und Li selbst schon „Himmel und Erde“ 
bedeuten. Für li ergeben sich gewisse Anhalte in dieser Hinsicht (Komm. 
des Erh-ya zum Zeichen ti-Erde u. a.). Jedenfalls gibt diese Mythe noch 
viel Fragen auf, und trotz der Arbeiten von K u C h i e h - k a n g 1,
0 .  F r a n k e 2, L. de  S a u s s u r e 3, M. G r a n e t 4, der hier auch solare 
Züge entdeckte, ist noch vieles ungeklärt. E rk  e s  sieht jedoch mit 
M a s p e r o in der in dieser Mythe auftauchenden „Trennung von Himmel 
und Erde“ den Rest einer Schöpfungsmythe. Er bringt weitere Belege, 
die von einer solchen Trennung sprechen. Es handelt sich um die Trennung 
zweier geschlechtlich vereinter göttlicher Wesen. Die Sage lebt noch 
in Teilen im heutigen Märchen in China. Zahlreiche Parallelen (Maori!) 
finden sich dafür allerorts. W eiter versucht er Beweise für eine Ur­
muttergottheit zu finden, die älter als der Shang ti sei, die die Wesen 
geschaffen oder geboren habe. Die Beweise genügen noch nicht, aber 
es werden wichtige Anregungen gegeben. Ähnliches spricht er auch in 
einem Aufsatz: „Die Götterwelt des alten China“ 5 aus, in dem er seine 
Auffassungen zusammenfaßt.

Chinesische Arbeiten zur älteren Volksreligion sind anscheinend 
nicht so sehr zahlreich. H u a n g  S h i h 6 verdanken wir eine interessante 
Untersuchung über die Tsih-ku, die Göttin des K losetts7 über ihren Kult 
am 1. und 15. 1., über die sie betreffenden Sagen sowie das Alter ihres 
Kultes, der seit der Liangzeit belegbar ist. T s’u i Y i n g - k’o 8 schildert 
die Mythe von der Chiang-Yüan, die durch das Treten in die Fußspur 
des Shang ti schwanger wird, den Ch’i gebiert und diesen dreimal aus­
setzt. Ch’i wird von den Tieren geschützt, wächst auf und wird der 
Erfinder des Ackerbaues. T s ’ui  verfolgt die Wandlungen, die diese 
Mythe bis zur Neuzeit gemacht hat und stellt fest, daß man jetzt an 
mehreren Stellen ein Grab der Chiang-Yüan zeige, daß es zwei Zentren, 
eines in Shen-hsi, das andere in Shan-hsi gäbe. In der Diskussion geben 
K u C h i e h - k a n g  und Li  T s i h - h s i a n g  weiteres Material. Wir haben 
an anderer Stelle gezeigt, daß diese Sage auch bei nichtchinesischen 
Randvölkern in ganz ähnlicher Form, nur erweitert mit solaren Zügen,

1 In Tsing-hua Journal VI, H. 1, S. 226/7.
2 Geschichte des chinesischen Reiches I, 63. 3 Origines 302.
* Danses I, 254f.; II, 607 Anm.
5 Weltkreis II, 72—81, übersetzt auch in Min-su-hsüeh chi-chien II (Hang-

chou 1932); 11 S.
6 Ying Tsih-ku-chih Bhih-ti k’ao-ch’a. In: K’ai-chan yüeh-k’an X—XI (Hang- 

chou 1931; 14 S.).
7 s. auch de Groot ,  Relig.-Syst VI, 1324—1328; Dore,  Recherches XI, 

929 und Bild 260.
8 Chiang-Yüan-chih chuan-ehuo ho shih-lüeh chi ch’i chi-ti-ti chia-ting. 

In : Ku-shih pien II, 99—104.

Neuere Forschungen zur Religion Chinas 1920—1932 3 2 9



3 3 0 W. Eberhard

auftritt („Einige nichtchinesische Stammsagen“. In: Zeitschr. f. Ethn. 63,
S. 46 f.).

Eine volkskundliche Arbeit, die bezeichnenderweise in Europa noch 
fast ganz unbeachtet zu sein scheint, verdient jedoch unsere höchste 
Aufmerksamkeit besonders durch die Art, wie in ihr das Material zu­
sammengebracht und durchgearbeitet ist. Es ist wieder ein Werk K u  
C h i e h - k a n g ’s, auf dessen vorzügliche, immer vorbildliche Arbeiten 
wir schon verschiedentlich hinwiesen; eine Untersuchung über die Ge­
schichte der Meng Chiang.1 K u verfolgt diese Geschichte von ihrem 
ersten Auftreten im 6. Jahrh. v. Chr. an bis zum heutigen Tag.

Der erste Bericht ist im Tsochuan (Hsiang 23). Dort fällt Chi Liang in 
einem Kampfe in der Nähe der Hauptstadt von Ch’i (Shan-tung). Seine Frau 
ist bei dem Leichnam vor der Stadt. Der Fürst w ill ihr sein Beileid aussprechen, 
sie lehnt ab, weil es nicht der Sitte entspräche, einen Trauerbesuch außerhalb 
des Hauses entgegenzunehmen. Diese einfache Geschichte, der durchaus ein 
tatsächliches Geschehnis zugrundeliegen kann, verändert sich nun. Die nächsten 
Texte bringen hinzu, daß die Frau schön weinte. Dieses Motiv entwickelt sich 
weiter, indem man unter dem schönen Weinen einen besonderen Gesangsstil 
verstand. Bald wird uns dann das Lied der Frau gegeben. Dann heißt es, daß 
sie sich nach diesem Lied das Leben im Fluß nahm. Später dann, in der Han- 
zeit wird berichtet, daß die Stadtmauer infolge ihres Weinens einstürzte. Durch 
Kontamination mit einer anderen Sage wird aus dem Einsturz der Mauer der 
Einsturz eines Berges. Dann wird die ganze Geschichte um 200 Jahre verlegt 
in die Zeit, wo Shih-Huang-ti die große Mauer baute. Inzwischen veränderte 
sich der Name des Mannes wie der der Frau durch andere Schreibungen und 
dialektische Verschiebungen. Die modernen Fassungen sind in den verschiedenen 
Provinzen verschieden. Es lassen sich mehrere Kreise herausschälen. Nur im 
äußersten Westen kommt sie anscheinend heut nicht mehr vor. Die Frau Meng 
Chiang erhält inzwischen seit der Sungzeit einen Kult in verschiedenen Kult­
stätten. Es gibt mehrere Orte, wo die Frau geboren sein soll, wo ihr Grab 
oder andere Spuren von ihr gezeigt werden. In einer der modernen Fassungen 
(Kuang-hsi) ist die Geschichte etwa folgende: Ein Mann soll mit zum Zwangs- 
arbeitsdienst an der großen Mauer ausgehoben werden. Er flieht und befindet 
Bich verborgen in einem Garten. Eb ist der 6. 6., wo eine „Reinigungszeremonie“ 
stattfindet, und auch ein junges Mädchen sich zum Zwecke magischer Reinigung 
entkleidet und im Gartenteich badet. Der Mann sieht sie; sie erschrickt, zieht 
sich an und sagt, unter einem Weidenbaum sitzend, er müBse sie nun heiraten, 
da der Körper eines Mädchens allein von ihrem Manne gesehen werden dürfe. 
Als er nicht will, droht sie, ihn anzuzeigen. Darauf ist er ihr willfährig, die 
Ehe wird vollzogen. Am dritten Tag aber wird der Mann entdeckt, an die 
Mauer verschickt, wo er als körperlich schwacher Literat bald verstirbt. Die 
Frau näht für ihn Winterkleider und geht selbst durch ungeheure Strapazen 
hin, sie ihm zu geben. Es ist eine sehr weite Reise. Sie erfährt, daß er ver­
storben sei und in die Mauer eingemauert sei. Durch ihr Weinen fällt ein Teil 
der Mauer ein, Gebeine kommen zum Vorschein. Sie beißt sich in den Finger, 
läßt das Blut auf die Gebeine tropfen. Die Knochen, in die das Blut eindringt,

1 Meng Chiang nü ku shih, yen-chiu chi. 3 vol. In: Arbeiten der Gesell­
schaft für Volkskunde Nr. 2; Kanton 1928.



erkennt sie als die ihres Gatten. Sie nimmt die Knochen und kehrt zurück. 
Sie stirbt auf der Reise.

Der Wert dieser mustergültig durchgeführten Arbeit liegt nun auch 
darin, daß die Wandlungen eines Motivs durch zweieinhalb Jahrtausende 
von Jahrhundert zu Jahrhundert verfolgt werden. Die Wandlungen 
können fast alle erklärt werden durch Berührung und Verschmelzung 
mit anderen Sagen und Motiven. Es ist das ganze Material der historischen, 
essayistischen, poetischen Literatur, der Volkslieder, Schauspiele, Lokal­
chroniken und nicht zuletzt der Inschriften in den der Meng Chiang, 
wie ihr späterer Name lautet, geweihten Andachtsstätten, verarbeitet. 
Hierbei fand K u, der als erster gegen erhebliche Widerstände und Vor­
urteile eine solche Arbeit im Großen unternahm, Unterstützung von 
C h u n g  C h i n g - w e n ,  W e i  C h i e n - k u n g ,  C h e n g  H s i a o - k u a n ,  
Y u n g  K e n g  u. a., die uns meist durch eigene volkskundliche Arbeiten 
bekannt sind. Ihre Beiträge und Briefe zu diesem Thema bilden den 
zweiten und dritten Band der Untersuchung. Und trotzdem, betont Ku, 
sind noch viele Fragen zu lösen! Diese Arbeit ist eine der erfreulichsten, 
auf die wir hin weisen können! —  Die neueste Arbeit K u C h i e h -  
k a n g ’s 1 ist ein Beitrag zur Volkskunde und Überlieferung der Chou- 
und Hanzeit in der Zeitschrift „Min-su-hsüeh chi-chien“ der sehr rührigen 
„Chinesischen Gesellschaft für Volkskunde“, wo er ethnologische Mit­
teilungen und Sagen, die im Lü-shih ch’un-ch’iu und Huai-nan tse be­
richtet werden, untersucht. Das gleiche Heft enthält übrigens eine 
wichtige Arbeit C h u n g  C h i n g - w e n ’s (23 S.) über die Formen der 
Sage vom Schlangenmann (She-lang ku-shih shih t’an).

Die Urform dieser Sage ist etwa folgende: Ein Vater hat mehrere Töchter. 
Eines Tages wird er draußen von einem Schlangengeist bedrängt, er verspricht 
diesem seine Tochter zur Frau. Der Vater fragt alle seine Töchter, nur die 
jüngste will die Schlange heiraten. Sie erlangt dadurch viel Glück. Ihre eifer­
süchtigen älteren Schwestern töten sie, um sich an ihre Stelle zu setzen. Der 
Geist der Getöteten verwandelt sich in einen Vogel, er wird getötet; er ver­
wandelt sich in einen Baum oder Bambus, er wird von den Schwestern wieder 
aus Haß abgehauen. Schließlich geraten die Schwestern durch die Verwand­
lungen der Seele in Gefahr oder kommen zu Tode. — Die weiteren Formen 
dieser Sage sind meist durch Verbindung mit anderen Sagen, wie der Ge­
schichte von der alten Frau und dem Tiger entstanden. Die Sage ist, wie auch 
die Meng Chiang-Sage in ganz China bis auf den Westen verbreitet, besonders 
in Kiang-hsi, Che-chiang. Es ist beachtlich, daß diese Sage ähnlich auch in 
Japan weitverbreitet ist. Kulturgleichheiten von Japan, Shan-tung, Yang-tse- 
Bassin und SüdkuBte Bind häufig und ein wichtiges Symptom [Yüeh-Kulturl].

Auf diese Arbeiten, die von der Volkskunde ausgehend, auch zur 
Geschichte der chinesischen Volksreligion viel neues Material bringen, ist

1 Chou-Han-feng-su ho chuan-shuo to-shih. In: Min-su-hsüeh chi-chien, 
Hang-chou 1932, August; Nr. 2, 21 Seiten.

Neuere Forschungen zur Religion Chinas 1920—1932 3 3 1



3 3 2 W. Eberhard

hier deswegen ein wenig ausführlicher eingegangen, um zu zeigen, was, 
wie und in welcher Art drüben gearbeitet w ird; es soll gezeigt werden, 
daß diese neuen chinesischen Arbeiten nicht nur für den Ethnologen, 
sondern genau so für den Religionshistoriker unentbehrlich sind.

Die Arbeiten dieser und anderer Volkskundler haben in den letzten 
Jahren ein großes Material zusammengebracht, das auch religions­
geschichtlich sehr interessant ist. Es handelt sich dabei nur leider immer 
um Einzelthemen. Zu einer zusammenfassenden Darstellung der Ergeb­
nisse dieser Arbeiten ist die Zeit noch nicht gekommen.

Man sieht aber aus all den Arbeiten allmählich e in e  Linie heraus, auf 
die kurz hingewiesen werden soll: die alten Theorien über Bodenständigkeit 
oder fremde Herkunft der Chinesen oder der chinesischen Kultur sind in dieser 
Art sämtlich nicht mehr haltbar. Die chinesische Kultur ist aus verschiedensten 
Komponenten gewachsen. Die archäologischen Forschungen zusammen mit den 
volkskundlichen lassen etwa sechs Komponenten jetzt schon erkennen: die west­
liche, stark hirtennomadisch eingestellte (proto-türkische?) Kultur. Sie scheint 
Trägerin des Astralkultes gewesen zu sein. Die nördliche, vielleicht prototungu- 
sische, mit Nordschamanismus. Ihr Zentrum in China lag in den Provinzen Hopei 
und Nord-Shantung, das der westlichen in Shensi und Kansu. Dazu die Küsten­
kultur (Yüeh-Kultur), mit dem Zentrum in Chekiang, Siidshantung, Kiangsu, 
Anhui und Fukien. Ferner die südliche (Ch’u-Kultur), mit dem Zentrum in Hunan 
und Hupei, Süd-Honan, und großen Teilen des südlichsten Gebietes; eine sehr 
schwer erfaßbare Unterkultur („Li“-Gruppe, austroasiatisch?), die anscheinend das 
ganze Gebiet südlich des gelben Flusses umfaßte, aber schon früh verdrängt 
wurde, und eine südwestliche (proto-tibetische?) Kultur mit dem Zentrum in 
Sih-ch’uan. Welcher der südlichen Kulturen, der Küsten-oder der Südkultur, der 
Südschamanismus zuzuschreiben ist, ist noch nicht erweisbar. Auch der genauere 
Charakter und die allgemeine Zugehörigkeit etwa zur Gruppe der Tai Völker iBt 
bei den Südkulturen noch nicht erweisbar, wenn auch manches dafür spricht, daß 
die Ch’ukultur eine Taikultur war, die Yüeh-Kultur eine vorwiegend austro­
nesische. Die älteste historische Kultur, die Yinkultur, scheint ein Produkt aus 
allen Kulturen mit Ausnahme der südwestlichen und der westlichen. Durch das 
Hinzutreten dieser beiden zu Beginn der Chouzeit bildet sich dann das, was als 
chinesische Kultur erscheint. Und auch das, was als Religion der Frühzeit er­
scheint. Eine Bolche Auffassung vom Werden der chinesischen Kultur ist auch 
jetzt schon, wo diese Auffassung erst die Form einer Arbeitshypothese hat, für 
unsere Vorstellung vom Werden der chinesischen Religionen recht helfend. Sie 
modifiziert und klärt gleichzeitig auch die oben zitierten Anschauungen Granets 
ganz erheblich. Sie bekommen in diesem neuen Licht einen ganz anderen Cha­
rakter als Vorarbeiten auf einem neuen Gebiet (vgl. hierzu die Tabelle S. 333).

Kurz erwähnt sei eine Propagandaflugschrift des Allg. Ev. Prot. 
Miss.-Vereins von E. K no dt, „Chinesische Götter“ 1, die aus vorliegenden 
Quellen schöpfend, für die Zwecke der Missionspropaganda nicht ohne 
starke Einseitigkeiten eine kurze Darstellung der ganzen chinesischen 
Religionen zu bringen versucht, dabei aber den heutigen Glauben, die 
Volksreligion am stärksten berücksichtigt.

1 Berlin 1916, 59 S.



Neuere Forschungen zur Religion Chinas 1920—1932 3 3 3

0 Staatskonfu zianismus Taoismus > Buddhismus
— 100 t T'- i
— 200 /
— 300
— 400 Magierschulen
— 500 Konfuzius / Lao tse
— 600 t -
— 700 .«T

"7 /— 800 i /
— 900 ! t //
— 1000 Volksreligion
— 1100

Hirtennomad. beeinflußte nördl. Kultur südl. Kulturen (Yüeh, Ch’u,
Westkultur mit Südwest- mit N o rd - Li) mit S ü d s c h a m a n is ­

kultur. A s tr a lk u lt  sch am anism u E m u s ,B e r g -  u .F lu ß k u lt ,
F r u c h tb a r k e it s r it e n .

(Agrare Kulte)

§ 2. Von den Arbeiten zur modernen Volksreligion ist bei weitem  
an erster Stelle zu nennen: P. H. D o r e ,  Recherches sur les super- 
stitions en Chine.1 Es ist unmöglich, den Inhalt dieses Kompendiums 
auch nur einigermaßen wiederzugeben; wir beschränken uns auf Schlag­
worte. Es ist eines der Monumente des ungeheuren Fleißes der Jesuiten­
missionare in China, das sich in dieser Hinsicht würdig den Arbeiten 
der Jesuiten des 17. Jahrh. anschließt. Unter Heranziehung unend­
lichen Quellenmaterials, worunter die vielen populären, ungelehrten 
Traktate besonders wichtig sind, da sie noch nie bearbeitet sind und 
doch am besten zeigen, wie der Volksgeist assimiliert, umbildet, neu­
schöpft, behandelt D o r e  die religiösen Praktiken bei Geburt, Kindheit, 
Heirat, Tod und Begräbnis, die Talismane für die Toten, alle einzelnen 
Bräuche des Totenkultes, Heilamulette, Glücksbringer, den Kalender der 
magischen Bräuche und Feste, Neujahrsfest, zauberkräftige Tiere, 
Pflanzen, Minerale, Wahrsagerei, Orakel, Physiognomie; sodann das 
chinesische Pantheon: allgemeine Gottheiten, Buddhas, Boddhisattvas, 
Arhats, Heilige, Schulhäupter der Sekten, Götter, Unsterbliche, Genien 
des Taoismus, die Himmelsministerien des Donners, der Medizin, der 
Wasser, des Feuers, der Epidemien, der Zeiten, der heiligen Berge, des 
Exorzismus, die Schutzgottheiten des Erdbodens, der Stadtmauern, der 
Felder, Früchte, des Herdes, der Schiffer, der Heuschreckenplage u. a. 
zusammengesetzte und konstruierte Gottheiten, Sterngottheiten. Schließ­
lich das Leben des Konfuzius auf Grund populärer Quellen, Schüler und 
Jünger des Konfuzius, seine Lehren im Lauf der Zeiten, Konfuzius im

1 Shanghai 1911—1929; bisher 16 vol.



3 3 4 W. Eberhard

praktischen Leben, Moralgesetze, sowie das Leben Buddhas, wie es dem 
gewöhnlichen Volk erscheint. Es ist ein ungeheures Material, das hier 
vor uns ausgebreitet ist. Es wäre eine Aufgabe, sich an kritische Durch­
arbeitung dieses Materials zu machen sowie es zu ergänzen.

In „The moon year, a record of Chinese customs and festivals“ 1 
geben J. B r e d o n  und I. M i t r o p h a n o w  einen Überblick über die 
Feste und Gebräuche des heutigen China im Laufe des ganzen Jahres. —
G. W i l l o u g h b y - M e a d e 2 unterrichtet über Geister, Werwölfe, Drachen, 
Monstren, Vampire, über die chinesischen Vorstellungen von der Seele, 
über Wahrsagerei, Magie, Geistererscheinungen, über das Feng-shui 
(Geomantik), Spiritualismus und über die Verwandtschaft der chine­
sischen Mythen mit finnisch-ugrischen Mythen. Er glaubt an einen engen 
alten Kontakt zwischen Fino-Ugriern und Chinesen. Bei dem ungeheuren 
Material, was in China über Geister, Vampire usw. vorliegt, lassen sich 
natürlich bei geeigneter Auswahl Parallelen zu allen Völkern finden. 
Ernste Bedeutung hat das aber nicht. Viel wichtiger wäre es gewesen, 
wenn statt dessen untersucht wäre: wie weit sind die in der schönen 
Literatur, vor allem der Novellenliteratur, auftretenden Geisterberichte
u. a. in unserem Sinne als echte Märchen, Mythen oder Sagen anzusehen ? 
Also inwieweit gibt diese Literaturgattung echte Volksüberlieferung 
wieder oder schafft neu ? Das ist eine Frage, die einmal geklärt werden 
muß, vor allem, da ein gut Teil der bei uns bisher bekannt gewordenen 
sogenannten „chinesischen Geistergeschichten“ aus dieser Literatur­
gattung stammt.

So fehlen in unserer europäischen Literatur noch vollkommen Samm­
lungen moderner chinesischer Sagen und Märchen. Oder vielmehr, die 
Bücher, wie z. B. auch E. T. C. W e r n e r ,  Myths and legends of China 
und die „chinesischen Märchen“ von R. W i l h e l m 3 enthalten nur ganz 
vereinzelte richtige Märchen in dem eben gekennzeichneten Sinn. Die 
meisten sind doch Kunst- oder literarische Märchen. Es sind wohl 
Märchen, die auch der Märchenerzähler auf der Straße erzählt, aber 
dieser hat sie, direkt oder indirekt, aus Büchern, aus den Novellen­
sammlungen, aus Schauspielen, aus alten Fabelbüchern. Daß es daneben 
aber das echte Volksmärchen gibt, ist durch die großen Sammlungen 
chinesischer Volkskunde erwiesen. Wir sprachen schon oben über einige. 
Nur ist hier von europäischer Seite kaum gearbeitet.

Die Sammlung von G. E n d e m a n n 4 enthält z. B. überwiegend echte

1 Shanghai 1927, 514 S.
* „Chinese Ghouls and Goblins“. London 1928, 432 S.
3 Jena 1919.
4 Sagen und Märchen aus dem Reiche der Mitte. Berlin o. J., Berl. ev. 

Miss.-Ges., 176 S.



Märchen, meistens wohl aus den Provinzen Kuangtung und Fukien, die 
beide überhaupt bisher am besten in dieser Hinsicht durchgearbeitet 
sind. Nur ist seine Sammlung für die Jugend bestimmt, wissenschaftlich 
daher nur unter Vorbehalt benutzbar.

Die religionsgeschichtliche Ausbeute der Märchen und Sagen ist 
ganz erheblich, dagegen ist die der Volkslieder, von denen wir aus einer 
großen Fülle z.B.  die Arbeiten von Ch’en Y ü a n - c h u 1 und Ch a o  
Y ü a n - j e n 2 über Lieder aus dem Bezirk T’aishan in Kuangtung und 
von den Yao in Kuang-hsi hervorheben möchten, gering. Mythologisch 
bringen die Lieder so gut wie nichts.

Volkskundliche Monographien, die ein enges Thema für eine eng 
umgrenzte geographische Zone behandeln, sind trotz der Arbeiten von 
W. G r u b e  und J. de  G r o o t  sowie P. S t e n z  noch immer sehr selten. 
Dabei sind sie die unbedingt notwendigen Vorarbeiten für alle Arbeiten 
der vergleichenden Volkskunde und Volksreligion. Sehen wir von den 
eben erwähnten Lieder- und Märchensammlungen ab, so ist nur noch 
die Arbeit von P. L. K a l f f ,  Der Totenkult in Südchantung3 zu er­
wähnen, die eingehend die Bräuche von der Sterbestunde bis zum Toten­
opfer darstellt, sachlich, ohne den Versuch zu machen, mehr oder minder 
gewagte Deutungen zu geben. Derartige Monographien brauchen wir 
mehr.

V. BUDDHISMUS

So wenig wir die Bedeutung des Buddhismus für China im Rahmen 
seiner religiösen Entwicklung verkennen, so werden wir doch nur ganz 
kurz auf ihn eingehen. Zunächst fühle ich mich als Nichtbuddhologe 
nicht berechtigt dazu. Sodann aber stelle ich mich mit auf den Stand­
punkt von St. B a l ä z s ,  der in der Einleitung4 zu einem instruktiven 
Artikel über einen materialistischen Traktat aus dem 5. Jahrh. gegen 
den Buddhismus, auf den H u S h i h  gelegentlich in Wen-ts’un 2 auf­
merksam machte, zum Ausdruck brachte, daß fast alle Arbeiten über 
chinesischen Buddhismus gewissermaßen in der Luft schweben: sie be­
handeln den Buddhismus als eine Erscheinung ganz für sich oder sie 
betrachten ihn von Indien aus. Beides ist gleich unmöglich. Das Urteil 
K r a u s e s 5:

„Das einzige fremde Gedanken system, das auf chinesischen Boden über­
tragen wurde und dort Wurzel faßte, der Buddhismus, hat auch nur einen 
relativ geringen Einfluß auf die Grundlagen der chinesischen Kultur ausgeübt. 
Er blieb immer deutlich getrennt ein fremdes Produkt . . . .  Auch bat der 
Buddhismus in China eine ganz eigene Literatur entwickelt, die außerhalb des

Neuere Forschungen zur Religion Chinas 1920—1932 3 3 5

1 T’ai-shan ko-yao. Kanton 1929, 240 S.
* Kuang-hsi Yao-ko chi-yin. Peiping 1930, 187 S.
9 Y enchow fu  1932, 109 S. 4 ln Sinica 1932. 5 Ju-Tao-Fo, S. 21.

Archiv für Religionswissenschaft X X X III. 3/4 22



Rahmens der chinesischen Gesamtliteratur steht. Sie ist ihrem Inhalte nach
vollkommen indisch und hat nur eine äußerlich chinesische Form.“
ist von hier aus gesehen ebenso einseitig wie das B. S c h i n d l e r s 1:

„In der Tat ist es beinahe unmöglich, ostasiatische Geschichte, Kultur­
geschichte, ReligioDSgeschichte, Philosophie, Kunst usw. ohne diese (sc. Kennt­
nis des ostas. Buddh.) zu treiben.“ Er fordert das Studium des chinesischen 
Buddhismus vom indischen Buddhismus her, auch von der Universität aus; 
er w eist dabei auf Fr. H i r t h ,  E. v o n  Z a c h  und B. L ä u f e r  hin, die merk­
würdigerweise sämtlich nie über Buddhismus wesentlich gearbeitet haben, 
sondern reine Sinologen sind oder waren.

Auch H u S h i h 2 hat mit Nachdruck gesagt, daß der chinesische 
Buddhismus nur von China aus verstanden w'erden kann. Nur aus dem 
Zeitbild der sozialen und religiösen sowie besonders der politischen und 
wirtschaftlichen Struktur heraus ist es möglich, die Ausbreitung des 
Buddhismus und die Wandlungen des Buddhismus, der allmählich un­
glaublich viel vom chinesischen Volkstum angenommen hat, zu verstehen. 
Er ist kein Block für sich, sondern steht mitten in der Gesamtkultur, 
verankert mit tausend Seilen. So ersehen wir z. B. aus dem Artikel von 
St. B a l ä z s  den Kampf der alten Wissenschaft und des Konfuzianer- 
tums gegen die ihnen unmöglichen Seelenwanderungs- und Heilslehren 
des Buddhismus an einem mittelchinesischen Hof. Beide Parteien be­
kämpfen einander mit gewichtigen Argumenten. Dies ist nur ein Bild 
unter sicher Tausend. H u S h i h  hat in zwei Artikeln über Zenbuddhis­
mus 3 dessen grundlegende Abhängigkeit vom chinesischen Geistesleben 
der Nachhanzeit nachgewiesen und erklärt den Zenbuddhismus für ein 
rein chinesisches Produkt, das von Indien aus, wie es etwa S c h i n d l e r  
will, oder vom rein buddhologischen Standpunkt aus nicht restlos er­
klärbar sei. Solche Arbeiten werden wahrscheinlich allmählich einen 
Umschwung in die Buddhologie bringen und auch die chinesischen Ge­
lehrten, die heute auf diesem Gebiet sehr zurückhaltend sind, wieder
diesen Arbeiten näher bringen. —  In ähnliche Richtung schlägt das
Buch von H. H a c k m a n n . 4 Er übersetzt das Buch eines Laienbuddhisten 
Wang Jih-hsiu aus der Sungzeit und stellt damit den lebenden Bud­
dhismus vor uns, wie er in der Gemeinde lebte, nicht wie er in den 
Büchern steht. Es sind die Lehren der „Schule des Reinen Landes“, in 
die wir hauptsächlich eingeführt werden.

Das oben angedeutete Problem —  an den chinesischen Buddhismus 
endlich einmal von China aus heranzugehen und nicht immer von Indien — 
ist bei einer anderen Fremdreligion bereits erkannt und berücksichtigt, 
obwohl die Erforschung des Manichäismus erst in den Anfängen ist.

1 In Asia Major VII (1932) 643. 2 In W en-ts’un 3.
3 In Wen t’sun 3 und Chinese social and political science review 1932.
4 Laienbuddhismus in China. Gotha 1924, 347 S.

3 3 6  W. Eberhard



Sie ging aus von den in Turfan gefundenen manichäistischen Textresten, 
die man mit dem zusammenhielt, was man aus den klassischen Quellen, 
Augustin und anderen wußte. P e  11 io t  und C h a v a n n e s  fanden dann die 
ersten chinesischen manichäistischen Texte in China und leiteten durch ihre 
Publikation1 eine neue Forschungsperiode ein. Von da an entstand eine große, 
nur für den Spezialisten noeh übersehbare Spezialliteratur, die zur Erklärung 
der manichäischen Fragmente möglichst auf chinesische Paralleltexte zurück­
zugreifen liebte. In dieser Linie liegen die bekannten Arbeiten von E. W a l d ­
s c h m i d t  und L e n t z . 2 Man versuchte so an das manichäistische Dogma heran­
zukommen, und es schlossen sich hieran die Versuche, die Quellen des Mani- 
chäismus bloßzulegen. Die Arbeit von L. Tr o j e ® versuchte im Anschluß an die 
Arbeiten von R. R e i t z e n s t e i n  Beeinflussungen von der indischen Sämkhya- 
Philosophie zu erweisen an Hand der kosmologischen Zahlenspekulationen des 
chinesisch-manichäistischen Textes. Andere versuchen einen Anschluß an die 
hellenistische Gnostik und altiranisches Religionsgut festzustellen, anscheinend 
mit positiven Ergebnissen. Die heutige Situation der Forschung beleuchtet wohl 
am klarsten das Referat von H. H. S c h a e d e r. 4

Alle bisherigen Arbeiten müssen durch die neuen koptischen Mani- 
chaeica als bis zu einem gewissen Grade überholt gelten, denn schon 
aus den vorläufigen Berichten ist ersichtlich, daß wir hier an eine ganz 
andere Schicht der Lehre herankommen, als bisher. Es erwies sich ganz 
deutlich, daß der chinesische Manichäismus eine Sonderentwicklung sein 
muß, die sich von dem echten Manichäismus mindestens so weit ent­
fernt hat, wie der chinesische Buddhismus vom indischen. Man erkennt, 
daß der in China eindringende Manichäismus nicht nur buddhistische 
sowie altchinesische Terminologie übernommen hat — aus Gründen, 
die leicht verständlich sind —  sondern mit diesen Termini auch Teile 
des Sinngehaltes derselben und so eine Eigenentwicklung sehr stark 
eingesetzt hat, die sinngemäß bei der Forschung jetzt zu berücksichtigen 
sein wird.

Die letzte größere Zusammenfassung über die Lage des Islam in 
China, seine Geschichte und Ausbreitung stammt wohl von M. H a r t ­
m a n n . 5 Er gibt zunächst die Berichte von d’ 011 o n e und B o n i n über 
den Mohammedaneraufstand in Kan-su in den Jahren 1895—1896 und 
versucht, aus diesen Berichten ein einheitliches Bild des historischen 
Verlaufes dieses Aufstandes zu gewinnen, der von den Turkestanauf- 
ständen scharf zu trennen sei. Diese Darstellung füllt eine Lücke aus,

Neuere Forschungen zur Religion Chinas 1920— 1932 3 3 7

1 Journal Asiatique Ser. X, T. 18 (1911) 499 ff.
2 Die Stellung Jesu im Manichäismus. Berlin 1926.
3 Die Dreizehn und die Zwölf im Traktat Pelliot. Leipzig, E. Pfeiffer 1925,

1 7 4  s -
4 Zu: Schmidt und H. J. Polotsky, Ein Mani-Fund aus Ägypten. Berlin

1933, in der Zeitschrift Gnomon IX, H. 7, 337—362.
6 Zur Geschichte des Islam in China. Quellen zur Erd- und Kulturkunde,

Bd. X, Leipzig 1921, W. Heims Verlag, 152 S.
22*



da die Geschichte dieses großen Aufstandes reichlich unbekannt war. Im 
zweiten Teil gibt H a r t m a n n 1 eine kurze Geschichte des Islam in 
China, von den ersten Anfängen bis zur heutigen Zeit. Inzwischen haben 
wir über den heutigen Islam in China keine Berichte mehr erhalten. 
Jedoch scheint er eine recht erhebliche Aktivität in seinen alten Stamm­
gebieten, den Nordwestprovinzen, zu entfalten. Es erscheinen jetzt (1932)  
zumindest zwei islamische Zeitschriften in chinesischer Sprache (sie 
waren uns leider beide nicht zugänglich) und die volkskundliche chine­
sische Literatur beschäftigt sich öfter in kleineren Artikeln mit moham­
medanischen Fragen.

VI. RELIGION IM MODERNEN CHINA

§ 1. Schon an mehreren Stellen sind die religiösen Vorstellungen 
des modernen China berührt worden. Dieses Problem ist nur ein Teil 
des Gesamtproblems 'Modernes China’, das am besten mit dem Schlag­
wort 'Auseinandersetzung mit dem W esten’ umrissen wird. Die west­
liche Kultur greift an, China verteidigt sich. Wir stehen noch mitten 
im Kampf. Wird das China der Zukunft ein zweites Amerika sein oder 
wird es ein China bleiben? Auch die westliche Religion, repräsentiert 
durch das Christentum, greift an. China verteidigt sich auf drei Linien: 
erstens verteidigt sich die moderne Wissenschaft, viel in Pekinger Krei­
sen vertreten, die auf die Unvereinbarkeit christlicher Glaubensdogmen 
mit modernen wissenschaftlichen Erkenntnissen hin weist, die einen Po- 
sitivismus und Religion der Wissenschaft gegen Götterglauben und 
Aberglauben ins Feld führen will; der Mensch ist der Herr, nicht ein 
Gott! Zweitens die kommunistische Bewegung, die besonders um 1925 
im Süden starke Ausbreitung fand. Selbst wieder eine Art Religion, ver­
suchte sie durch Klassengedanken und proletarisches Weltbild das kapi­
talistische Christentum zu zertrümmern. Heute ist die kommunistische 
Bewegung, die übrigens strukturell von der russischen stark verschie­
den ist, besonders in Westchina noch recht stark und aktiv. Drittens die 
aus den alten Religionen hervorwachsenden, meist nicht recht lebens­
fähigen Gebilde. So gab es eine Zeitlang die großaufgezogene Kon­
fuziuskirchenbewegung, auch der Vulgärtaoismus rührte sich und es 
bildeten sich Religionsgemeinden, die sich nicht recht halten konnten. 
Um nun diesen Kampf Christentum-Westen gegen chinesische Religion 
von beiden Seiten aus zu beleuchten, lassen wir erst eine europäische 
Stimme hierzu sprechen, die vom europäischen Standpunkt aus schildert, 
sodann einige chinesische Stimmen zum gleichen Thema. — Über die 
Erfolge des Angreifers, des Christentums, unterrichtet vielleicht am viel­

3 3 8  Eberhard

1 Nach: Enzyklopädie des Islam I, 875f.



seitigsten J. R i c h t e r . 1 Er holt weit aus, gibt eine notwendige all­
gemeine kulturgeschichtliche Einführung, berichtet über die Nestorianer- 
mission in der T’angzeit und über die Jesuitenmissionen der späteren 
Mingzeit. Sodann schildert er eingehend mit einem angenehm stark 
biographischen Einschlag die evangelischen Missionen der einzelnen Be­
kenntnisse und verheimlicht dabei durchaus nicht die dauernden, oft 
peinlichen und kleinlichen Rivalitäten der verschiedenen Bibelgesell­
schaften und Gruppen. Er sieht auch klar, daß diese Rivalität unter­
einander und der Kampf zwischen Katholizismus und Protestantismus, 
den man auch in China nicht hintanhalten konnte, den Chinesen immer 
wieder berechtigten Anlaß zum Zweifel an der Aufrichtigkeit und wirk­
lich göttlichen Sendung der gesamtchristlichen Missionen gab. Wir be­
dauern es, daß wie oft in evangelischen Schriften auch in R i c h t e r s  
ausgezeichneter Darstellung die katholische Mission in China zu kurz 
kommt, obwohl sie doch rein zahlenmäßig viel bedeutender ist und auch 
im historischen Verlauf geistig und politisch fast immer führend war. 
W eiter sind gelegentlich gewisse Einseitigkeiten der Darstellung zu 
spüren. Sehr klar hat R i c h t e r  die psychologische Einstellung der 
Chinesen gegenüber dem andringenden Christentum gekennzeichnet:

„Die Chinesen argumentierten von ihrem Univeisalstaatsgedanken und der 
darin verkörperten Weltidee aus. Von da aus erschien ihnen die christliche Propa­
ganda politisch gefährlich. Denn sie störte und zerstörte den konfuzianischen 
Staatsgedanken. Es war schade, daß die abendländischen Staatsmänner, statt 
auf die berechtigten Bedenken der Chinesen verständnisvoll einzugehen, ihre 
Wünsche als indiskutabel mit Geringschätzung ablehnten (S. 202).“

Die starke nationalistische Welle des letzten Jahrzehntes hat auch 
in die Missionsbewegung neues Leben gebracht, indem seit 1922 die 
nationalchinesische Kirche erstrebt wird, die Kirche in China, die nicht 
ein Anhängsel der Kirche irgendeiner westlichen Macht ist, sondern 
frei. Dieser Bewegung wird man weitgehende Sympathien entgegen­
bringen können. „Wir stehen am Anfang dessen, was die Hauptsache 
ist, des Werdens der Kirche Christi in China (S. 570) “

Das Buch von Th. D e v a r a n n e 2 will dagegen zeigen, wie sich heute
draußen in Ostasien das Christentum durchzusetzen versucht. Es bringt 
Dokumente, Berichte und Nachrichten sehr verschiedenen Wertes, um Ver­
ständnis für die Missionsarbeit bei uns im Lande wieder zu erwecken. Wir 
bemerken wenig Verständnis für das Ostasien, das nicht christlich ist 
(„Schön und wertvoll sind in Ostasien nur die Landschaft, die alte Kunst, 
weithin der metaphysische Sinn und die Höflichkeit des Verkehrs“, S. 7).

1 Das Werden der christlichen Kirche in China. Allg. evang. Missions­
geschichte IV. Gütersloh 1928, 584 S.

2 Christus an Torii und Pagode. Eine Handreichung für die Mission da­
heim. L. Klotz Verlag, Gotha, 267 S., Preis J iJ l 8.—.

Neuere Forschungen zur Religion Chinas 1920—1932 3 3 9



Mir ist nicht verständlich, wie bei einer solchen Einstellung eine 
Mission Erfolg haben kann. Sie kann höchstens zur Zerstörung der art­
eigenen Kultur und Religion führen; ich kann mir aber nicht denken, 
daß der schwierige Versuch, eine artfremde Religion durchzusetzen, 
hierbei einen mehr als ganz äußerlichen Erfolg haben kann.

Jedoch sind in diesem Zusammenhange interessant die Feststellungen 
von W. 0  e h 1 e r 1 über die Religion der Taiping. 0  e h 1 e r versucht in 
dieser missionswissenschaftlichen Untersuchung die „Geschichte eines 
chinesisch-christlichen Gottesreiches*4 zu zeigen, und hat daher in seiner 
Arbeit die Religion der Taiping in den Mittelpunkt gestellt. Wir sehen, 
wie einige Gedanken und einige Namen des Christentums von den 
Taiping übernommen sind, wie diese mit uraltem eigenen Religionsgut 
vermischt werden und so eine Neubildung entsteht, die u. E. mit Christen­
tum wenig mehr zu tun hat als einige Äußerlichkeiten. Dieser Versuch 
der Taiping war also der erste Vorläufer einer chinesischen ,,National­
kirche“ wie er a u c h  auslaufen kann und wie er im Grunde wieder 
werden wird: eine Nationalkirche wird immer — das deuten alle Äuße­
rungen an —  viel Eigenes zum Christentum hinzubringen, da Christen­
tum diesen ganz anders gebildeten und erzogenen Völkern eben rasse­
fremd ist. Abgesehen davon gibt aber die Arbeit von 0  e h 1 e r über die 
Taipingbewegung trotz der Verwendung von viel Material doch nur ein 
sehr einseitiges und unvollständiges Bild: man kann diese Bewegung 
nicht isoliert, als ein religiöses Problem betrachten. Man muß sie in die 
Reihe der großen Revolutionen stellen, die seit 2000 Jahren immer ein 
ähnliches Gesicht hatten. Man muß wissen, daß alle diese, die Gelben 
Turbane, die Roten Augenbrauen und die anderen, wirtschaftlich, sozial 
und politisch begründet waren, daß dazu immer eine Neuschöpfung im 
Kult kam, wobei es für den Charakter der Bewegung ganz unwesentlich 
ist, daß diesmal dafür beim Christentum Anleihen gemacht wurden, 
andere Male beim Taoismus oder Buddhismus. O e h 1 e r versucht dies 
alles wegzudisputieren, indem er sich vorwiegend auf Berichte von 
Missionaren stützt, die eben oft einseitig sahen, oft auch das andere 
nicht verstanden. Neuere chinesische Aktenpublikationen machen den 
Charakter der Bewegung viel klarer.

§ 2. Demgegenüber liegen uns zusammenfassende Forschungen über 
die Religion im m o d e r n e n  C h i n a  von c h i n e s i s c h e r  S e i t e  nicht 
vor. Wir halten das auch nicht für einen Mangel. Dafür soll hier von 
uns nach chinesischen Quellen einiges Material zusammengestellt werden, 
das uns von einer anderen Seite über die religiöse Lage und die reli­
giösen Anschauungen und Bewegungen unserer Zeit in China Aufschluß gibt.

1 Die Taipingbewegung. Beiträge zur Förderung christlicher Theologie,
XXVIII, H. 2, 174 S.; Gütersloh 1923.

3 4 0  W- Eberhard



L i a n g  Ch ’i - c h ’ao,  der geistige Führer des jungrevolutionären 
China, ein Mann, der zwar kein Wissenschaftler war, dem man aber 
eine gute Kenntnis europäischer Kultur, verbunden mit dem Wissen 
eines chinesischen Gebildeten zugestehen muß, und dessen Werke der 
ganzen heutigen Generation bekannt sind, sagt über den Konfuzianismus 
etwa: Die Ziele des Christentums beziehen sich alle auf Dinge außer­
halb der W elt; nicht so die des Konfuzianismus. Seine Lehre bezieht 
sich gerade auf die W elt und den Staat. Sie hat keinen Aberglauben, 
keinen Kult, kein Verbot der Sünde, keine Ketzerverfolgung; das ist 
der charakteristische Unterschied des Konfuzianismus gegenüber allen 
anderen Religionen.1 Was er lehrt, ist, wie der Mensch ein Mensch 
wird, wie die Menschengemeinschaft eine Gemeinschaft wird, wie der 
Staat ein Staat wird; je weiter die Kultur fortschreitet, desto wichtiger 
wird das Studium aller dieser Fragen.2 So wird der Konfuzianismus 
bleiben.3 Über Christentum und Buddhismus sagt er dann: Die Grund­
gedanken des Konfuzianismus sind nun lange Zeit hindurch in die 
Herzen der Menschen eingedrungen. Buddhismus und Christentum sind 
beide als Fremdreligionen nach China gekommen. W ie kommt es, daß 
Buddha eine große Blüte erlebt hat, daß aber Christus keine große Blüte 
erleben kann? Das Christentum beruht auf Aberglauben; seine Philo­
sophie ist dürftig und schwach. Es kann nicht das Herz eines gebildeten 
Chinesen sättigen. Der Buddhismus hat ursprünglich eine religiöse und 
eine philosophische Seite. Die Chinesen neigen nicht zum Aberglauben; 
daher stammt das, was sie übernommen haben, meist von seiner philo­
sophischen Seite und nicht von seiner religiösen Seite. Und die bud­
dhistische Philosophie verträgt sich ausgezeichnet mit der ursprünglich 
chinesischen Philosophie; beide ergänzen sich.4 L i a n g  hält das Christen­
tum auch in Europa schon für überholt und zum Tode verurteilt. China 
dürfe es daher nicht übernehmen. Auch dürfe der Konfuzianismus nicht 
zu einer Kirchenreligion umgestaltet werden, wie man das vergeblich 
versucht hatte; das hieße den Geist K’ung tse’s verkennen. Auch den 
Konfuzianismus der Kommentatoren und Scholastiker dürfen wir nicht 
annehmen, sondern den echten Konfuzianismus des K’ung tse. Verbinden 
muß sich hiermit ein moderner Buddhismus, der die Neigung des Menschen 
zum Irrationalen befriedigt, der aber in seiner Basis Wissen und nicht 
Aberglaube ist. Freiheit des Glaubens sei aber die erste Voraussetzung.

Der berühmte kantonesische Reformer K ’a n g  Y o - w e i  bekennt 
sich absolut und eindeutig zu einem Neukonfuzianismus, wie er ihn ge­
funden zu haben glaubte. Aus mehreren Gründen sehr interessant sind 
folgende Sätze von ihm:

1 Liang Ch’i-ch’ao: Yin ping shih ch’iian chi (Ges. Werke), Kap. 9, S. 20.
2 Ebenda S. 26. 3 Ebenda S. 35. 4 Ebenda Kap. 8, S. 84.

Neuere Forschungen zur Religion Chinas 1920—1932 34 1



3 4 2 W. Eberhard

„Man ist lange durch christlichen Einfluß irregeleitet gewesen und hat 
gesagt: Religion ohne Gott ist unmöglich . . . .  Im Dunkel des höchsten Alter­
tums verehrte man Geister, so war die Gottreligion geehrt. Die heutige Zivili­
sation schätzt den Menschen, so ist die Menschenmoral wichtig. Daher ist 
Meuschenmoral, Menschenreligion gegenüber der Gottreligion unbedingt fort­
schrittlich. Aber gleich, ob Gottreligion oder Menschenreligion, beide sind Re­
ligion. W ie es z. ß. bei den Herrschern die Unterschiede von absoluten und 
v erfa ssu n g sm ä ß ig en  gibt: der oberste Herr einer Gottreligion ist allein geehrt, 
wie der absolute Monarch; der oberste Herr der Menschenmoral ist nicht ge­
ehrt, wie der konstitutive Herrscher. Man kann nicht den absoluten Monarchen 
als Herrscher, den verfassungsmäßigen aber nicht als Herrscher bezeichnen. 
Dann aber, wenn man die Gottreligion als Religion, die Menschenmoral als 
Nichtreligion bezeichnet, wenn man Buddhismus, Christentum und Islam als 
Religionen, Konfuzianismus aber als Nichtreligion bezeichnet, wie wäre das 
n i c h t  irrig??“ (Buddhismus ist wegen seiner Weltflucht, Christentum wegen 
seiner ablehnenden Haltung gegen Ahnenkult für China ungeeignet.) „Wenn 
wir heut nicht K’ung tse ehren, wem sollten wir dann folgen??“1

Man beachte hier die Parallele Politik—Religion, die sehr treffend 
ist, ferner das Gewicht, das er auf den Ahnenkult legt, auch das mit 
großer Berechtigung. R i c h t e r  hob ebenfalls hervor, daß der Ahnen­
kult noch am lebendigsten ist und in der Mission viele Diskussionen 
noch heute hervorruft.

Großabt T ’ai  Hs ü ,  der Führer des modernen chinesischen Bud­
dhismus, der als erster Chinese auch Europa für seine Religion zu ge­
winnen suchte, spricht sich in einer Reihe von Aufsätzen in seinem 
„Weltreisebericht“ über die gegenwärtige Lage und die Zukunft des 
Buddhismus in China aus. Für ihn ist der Konfuzianismus, die eigent­
liche chinesische Religion, tot, so wie in Europa das Christentum tot 
ist. Beides sind Religionen, die an Götter und Geister glauben und in 
einer agraren Gesellschaftsstufe fußen. Ihre Anhänger fühlen sich ab­
hängig von fremder Gnade infolge eigener Schwäche. In der sich jetzt 
bildenden Arbeiter- und industriellen Gesellschaftsstufe glauben die Men­
schen an ihre eigenen Kräfte und brauchen keine Götter mehr. Leninis­
mus und Faschismus sind lebende Religionen, denen das gelungen ist, was 
Christentum und Konfuzianismus mißlungen ist, die praktische Durchfüh­
rung ihres sozial-religiösen Programms. Sind die ersten zu stark an ihre 
Kulturstufe gebunden, so sind die letzten zu stark national gebunden. 
Nur der Buddhismus, und zwar nur ein reiner echter Mahayanabuddhis- 
mus werde einmal das einigende Band für die Menschheit sein können. 
T ’ai  H s ü  legt dabei keinen Wert auf Klosterbuddhismus, sondern will 
einen lebendigen Buddhismus als Weltanschauung und Lebenshaltung.2 —

1 K’ang Nanhai wen-chi, Kap. 5, S. 9 a—b, Ausgabe 1916.
2 T’ai Hsü ta-shih huan yo chi, Shanghai 1930, 234—248; zum letzten 

Satz vgl. seinen Aufsatz „Was ist buddhistische Lehre?“ in Hai Ch’ao Yin 
X., II. 11, S. 6 (Dez. 1929).



Zu diesen Ideen beachte man, was wir eingangs über das Verhältnis 
von Religion und Philosophie und Politik gesagt haben. T ’ai  H s ü  be­
trachtet Leninismus und Faschismus und Sunjatsenismus genau so als 
Religionen, wie Buddhismus und Christentum, eine Einstellung, die heute 
auch für uns bei Betrachtung des modernen China überaus klärend sein 
könnte. Die Bewegung T ’ai  H s ü ’s wird durch die von ihm heraus­
gegebene Zeitschrift Hai Ch’ao Yin u. a. Blätter propagiert.

H u  S h i h ,  der in der ganzen W elt anerkannte Führer des wissen­
schaftlichen und literarischen China, stellt in einem Artikel über die 
Trauerfeierlichkeiten beim Tode seiner Mutter dar, wie er sich bemüht 
habe, alle Zeremonien, die ihren Sinn verloren haben, oder für einen 
modernen Menschen unwürdig sind, zu beseitigen. Er macht damit den 
ersten Versuch, ein neues Ritual der Einfachheit für den Totenkult zu 
schaffen und es durchzusetzen. Er beruft sich dabei auf die Worte der 
alten Klassiker1 unter Ablehnung des Buddhismus. Über die Moral­
gesetze sagt er in einem Aufsatz über Unsterblichkeit, der den Unter­
titel „Meine Religion“ führt: Es gibt Menschen, die nur aus irrigem 
Glauben an Himmel, Paradies, Hölle und letztes Gericht einen moralischen 
Lebenswandel führen; solches Tun ist ganz egoistisch und utilitaristisch, 
das kann man nicht als echte Moral gelten lassen . . . .  Die Frage der 
Unsterblichkeit oder Sterblichkeit der Seele hat wirklich auf den mensch­
lichen Lebenswandel keinen wesentlichen Einfluß.2 Er vertritt eine 
soziale Religion : Erfüllung der Pflichten gegenüber der Gesellschaft 
und so Mitarbeit am Aufstieg der Gesellschaft; so erlangt das einzelne 
sterbliche Ich Anteil an der Unsterblichkeit der Gesellschaft.3 H u S h i h  
neigt dabei auch zum Pragmatismus und Positivismus, was sich be­
sonders auch aus seiner starken Beschäftigung mit ihm zeigt.4

Dagegen vertritt Ku C h i e h - k a n g ,  einer der bedeutendsten jungen 
Historiker in seiner Selbstbiographie5 eine eigene mehr philosophische 
W eltanschauung.

Der Nationalheros Su n  Y a t - s e n  scheint keine positive Einstellung 
zur Religion gehabt zu haben.

W u C h i n g - h e n g ,  ein eigenartiger, sehr selbständiger moderner 
Philosoph, hat nach H u S h i h 6 folgende Lebensanschauung: Er nimmt 
an, daß es „Einen“ gäbe. Dieser Eine besitzt Materie und Stoff, Empfindung 
und Leben. Dieser Eine hat die W elt geschaffen. . . .  Was ist ein Mensch?

1 Hu Shih wen ts’un (Ges. Werke), (Shanghai 1921) I, Kap. 4, S. 127—146.
2 Ebenda S. 107. 3 Ebenda S. 118.
4 Hu Shih wen ts’un I, Kap. 2, S. 75— 146.
5 Ku Chieh-kang: Ku shih-pien (Erörterungen über alte Geschichte) Peking 

1926 I, S. 31—32.
* Hu Shih wen ts’un III.

Neuere Forschungen zur Religion Chinas 1920—1932 3 4 3



Ein Lebewesen, das außen zwei Hände und zwei Füße hat, innen drei 
Pfund zwei Maß Hirn usw. Leben ist Spiel. . . . Die Macht der Erkennt­
nis kann Fortschritte im Guten herbeiführen. Je weitere Fortschritte 
der Materialismus macht, desto vollendeter werden die Geräte und alle 
Probleme werden desto leichter gelöst werden. Nach H u S h i h  setzt 
W u damit durchaus die Linie der frühen Ch’inggelehrten fort.1

Der in Europa durch seine Werke ganz bekannte Ku H u n g - m i n g  
kann dagegen nicht so als Vertreter des modernen China mehr be­
zeichnet werden, er ist immer ein wenig Außenseiter gewesen. Er hält 
die Methode des Konfuzius für die einzige Macht, auf die sich China 
verlassen muß, um seine alte Kultur zu retten.2 Wir haben Ansichten 
einiger der bedeutendsten Männer des modernen China, die weiteste 
Kreise des Volkes maßgeblich beeinflussen, über die religiöse Lage re­
feriert. Vollständigkeit kann auch hier nicht erreicht werden. Halten 
wir diese mit anderen Berichten und Notizen zusammen, so ergibt sich 
etwa folgendes Bild: Auf dem Lande lebt noch der alte synkretistische 
Volkskult in weitem Umfange. Der Konfuzianismus als Staatsreligion 
war in dem Moment tot, als das Kaiserhaus nicht mehr regierte, denn 
Konfuzianismus und Monarchie waren untrennbar verbunden; auch der 
Versuch der Bildung einer konfuzianistischen Kirche in der ersten Zeit 
der Republik ist wieder aufgegeben. Jedoch will man heute an den 
ethischen Werten des Konfuzianismus in Verschmelzung mit buddhistischen 
Elementen festhalten. Daneben machen sich starke europäisch-christliche, 
sowjetistisch-atheistische sowie amerikanisch-positivistische Strömungen 
bemerkbar, deren Erfolg noch nicht abzusehen ist.

Dabei hat das Christentum mit den schwersten Stand — schwerer 
als Buddhismus und Islam —, weil es in seinen Grundanschauungen dem 
chinesischen Denken fern liegt und als rassefremd angesehen wird. 
Rassefremd sind auch Buddhismus und Islam, aber der Buddhismus hat 
so viele Konzessionen an das chinesische Denken gemacht, daß er einen 
beinahe nationalen Charakter erhalten hat. Der Islam dagegen, der kon­
zessionslos ist, hält sich immer wieder nur unter Volksgruppen, die 
rassisch keine Chinesen sind oder nur teilweise (also in Westchina be­
sonders). Im ganzen aber tritt das nie sehr starke religiöse Interesse 
gegen das politische zurück: politische Lebenshaltung anstatt religiöser 
W eltanschauung.

Die Ergebnisse unserer letzten Untersuchung weichen von denen 
der europäisch sehenden Forscher infolge des anderen Ausgangspunktes 
erheblich ab. [Abgeschlossen Sept. 1932 ]

1 H. Wilhelm in einem in der Arbeitsgemeinschaft junger Sinologen ge­
haltenen Referat über Hu Shih wen ts’un III.

2 Chinas Verteidigung gegen europäische Ideen. Jena 1911, 132—133.

3 4 4  W. Eberhard: Neuere Forschungen zur Religion Chinas 1920—1932



GESAMTANTIKE UND GRIECHISCHE RELIGION 
1925-1935

VON OTTO W E IN REICH  IN TÜBINGEN

I. Allgemeines. § 1. Bibliographisches. § 2. Allgemein religionawissen- 
schaftliche Schriften. § 3. Realenzyklopädie. § 4. Festschriften und Kleine 
Schriften. § 5. Literatur- und Kulturgeschichte. Quellensammlungen. Lexika.

II. Geschichte der gesamtantiken und der griechischen Religion. § 6 Ge­
samtdarstellungen der griechisch-römischen Religion.

(Fortsetzung und Schluß folgt.)

I. ALLGEMEINES

1. Der vorliegende Bericht umfaßt nur zur Besprechung eingereichte 
Schriften. Daß er sich — entgegen der in seinem Vorgänger (Bd. 23,45)  
geäußerten Absicht doch wieder auf ein Jahrzehnt erstreckt, bedauere 
ich selbst um so mehr, als durch die Fülle des Stoffes eine genauere 
und zu Einzelfragen kritisch Stellung nehmende Anzeige bei vielen 
Werken nicht möglich wird. Nur ganz ausnahmsweise konnten Aufsätze 
in Zeitschriften erwähnt werden. Wer einen Gesamtüberblick will, ist 
auf Vervollständigung durch b i b l i o g r a p h i s c h e  H i l f s m i t t e l  an­
gewiesen. Da Clemens’ Bibliographie nicht weitererschienen ist, muß 
man sich mit der Bibliotheca philologica classica, der Bibi, des Archäol. 
Jahrbuches, der Geigerschen Volkskundl. Bibliographie und den immer 
umfassender werdenden Berichten des Jahrbuches für Liturgie Wissen­
schaft behelfen. In der von Bultmann neuorganisierten Theologischen 
Rundschau ist bis jetzt die Antike erst im Zusammenhang mit dem Ur­
christentum vertreten und mit einem Bericht über Poseidonios (s. u.).

Von der zuverlässigen Bibliographie im Literar. Zentralblatt sind 
mir die Sonderabdrucke der von Panst und Römer bearbeiteten Teile 
über Allgemeine Religionsgeschichte und Theologie aus Bd. 8 und 12 
(1931 und 1935) zugegangen. Über P f i s t e r s  Literaturbericht s. u. 
Kap. II.

2. Allerlei W e r k e  d e r  a l l g e m e i n e n  R e l i g i o n s w i s s e n ­
s c h a f t ,  die unserem Berichtsgebiet zugute kommen, sind o. Bd. 28 
(1930), 3 1 8 ff. schon angeführt. Das dort des näheren charakterisierte 
Sammelwerk von Gunkel-Zscharnack1 ist jetzt abgeschlossen und mit

1 Die Religion in Geschichte und Gegenwart. Handwörterbuch f. Theol. u.
Religionswissenschaft2 . . .  hrsg. von H. Gunkel u. L. Zscharnack, Bd. 5 (S—Z),



3 4 6 Otto Weinreich

dem so nützlichen Registerband. Rühles ausgestattet. Ich hebe hervor 
die klärenden Ausführungen über Sagen und Legenden (Baumgartner, 
Gunkel), die Sammelartikel Schöpfung, Seele, Seelenuanderung, Segen und 
Fluch, Sekten (daß bei Catull 63 secta schon die Attisreligion in diesem 
Sinn bezeichnet, erweise ich demnächst in den Melanges Cumont), 
Sittlichkeit und Religion, Staat, Sünde und Schuld, Symbole, Synkretismus 
(von Latte trefflich charakterisiert), Syrien, Tanz, Taufe, Tempel, Teufels­
glaube, Theologie, Tod und Totenreich, Trauergebräuche, Vatername Goiies, 
Vergeltung, Volkskunde, Weltbild (fürs griech.-röm. von Gundel bearbei­
tet), Wiedergeburt, Wunder, Zahlen (Rühle), Zauber und verwandte Be­
griffe. Unzureichend (schon damals) scheint mir Volk und Volkstum, 
allzu knapp Tabu, Tätowierung. In den Artikeln Völkische Rtligion und 
Völkische Bewegung vermochte man (1931!) die Wucht des Neuen noch 
nicht in vollem Umfang zu sehen. Ich habe hier nur wenig namhaft ge­
macht, nur Dinge, die auch uns Altertumswissenscbaftler angehen. Daß 
das eben erst abgeschlossene Gesamtwerk schon in neuer Subskription 
wiedererscheint, beweist am besten sein Gelingen.

Im B i l d e r a t l a s ,  dessen Fortgang durch den Tod des Herausgebers
H. Haas hoffentlich nicht gehemmt wird, hat Krause1 die k e l t i s c h e  
R e l i g i o n  dargestalt, zunächst an Denkmäler der nichtindogermanischen 
Megalithkultur Westeuropas, dann an solchen der griechisch-römischen 
Zeit. Ich sage absichtlich nicht „vorrömisch-römischen“ Zeit, denn die 
Formensprache der Bildwerke, soweit sie nicht von 'allgemein mensch­
licher’ Primitivität ist, muß m. E. sozusagen als griechisch-römische 
KOLvri bezeichnet werden.

Auf Anfänge v e r g l e i c h e n d e r  R e l i g i o n s g e s c h i c h t e  b e i  
G r i e c h e n  u n d  R ö m e r n  macht in allzu summarischer W eise P. W. 
Schm idt2 aufmerksam, dessen Handbuch über religionswisseDschaftliche 
Theorien und Methoden orientiert, natürlich stark beherrscht im Urteil 
von seinem eigenen, sehr ausgesprochenen Standpunkt.3 Die natur­
mythologischen Religionen der indoeuropäischen Völker lediglich auf 
L. v. Schroeders Werk über arische Religion gestützt darzustellen, ist 
eine Vereinfachung, die der sachlichen Beweiskraft für „Höchste W e­
sen“ u. dgl. nicht dienlich ist.

Tübingen 1931, Mohr-Siebeck. XII S., 2158 Sp. — Registerband, bearb. von 
0 . Rühle, 1932. VIII S., 896 Sp.

1 H. Haas, Bilderatlas zur Religionsgeschichte 17: W. Krause, Religion der 
Kelten. Leipzig 1933, Scholl. XIII S. Text, 75 Abb.

2 P. W. Schmidt, Handbuch der vergleich. Religionsgeschichte zum Ge­
brauch für Vorlesungen. Ursprung und Werden der Religion. Münster 1930, 
Aschendorff. XIV, 296 S.

3 Vgl. Hauer und Pfister, oben Bd. 33, 152ff.; Clemen oben Bd. 27, 290ff.



Man wird jetzt noch ein kleines Buch von R. Otto1 (das Schmidt 
noch nicht kennen konnte) heranziehen, das über den G o t t e s b e g r i f f  
und über G o t t h e i t e n  d e r  A r i e r  in vielleicht etwas einseitiger Aus­
wahl handelt, insofern es mehr mit indischem Material arbeitet als mit 
dem antiken oder germanischen, das nur gelegentlich herangezogen ist. 
Einen arischen Ur-Himmelgott kann Otto übrigens so wenig finden wie 
einen Ur-Monotheismus.

M e t h o d o l o g i s c h e  F r a g e n  sind von Pfister in dem u. § 6 zu 
nennenden Werk aufgeworfen worden, vgl. auch seinen Einführungs­
aufsatz oben Bd. 33, 1 ff. Zu einem für uns heute besonders wichtigen 
Problem, das auch seine Konsequenzen für die vorliterarische Über­
lieferung der kretischen und vorgriechischen Kulturen hat, nämlich zur 
r e l i g i o n s w i s s e n s c h a f t l i c h e n  A u s w e r t u n g  v o r g e s c h i c h t ­
l i c h e r  A l t e r t ü m e r  hat V. Richthofen2 beachtenswerte Gesichts­
punkte und Richtlinien aufgestellt. Erfreulich ist ein Urteil wie dies 
(S. 111): „die doch völlig unbrauchbaren und phantastischen Arbeiten 
von Hermann Wirth“ (vgl. auch S. 123 f.). Auch W. Teudt zählt er zu 
den „Laien im Stil von H. Wirth“ (S. 127). Der grundsätzliche Ent­
wicklungsgedanke: praemagische, magische, animistische, polytheistische 
W elt wird skeptisch beurteilt (S. U l f . )  — vgl. auch meine Bedenken, 
Phil. Wochenschr. 1930, 1145 ff. —, ein Urmonotheismus abgelehnt.

Etliche andere Schriften, die allgemein religionswissenschaftlich z. B. 
über Kultus, Feste, Mythos handeln, erwähne ich unten bei diesen Ka­
piteln des Berichtes. Hier muß ich nur noch auf zwei Werke von v. d. 
Leeuw aufmerksam machen, die beide auch der Erforscher antiker Re­
ligionsgeschichte mit größtem Gewinn benutzen wird. Das eine3 geht 
den Zusammenhängen zwischen Religion und Kunst, dem Heiligen und 
dem Schönen nach, unter reicher Heranziehung von Werken der bilden­
den Kunst, Dichtung und (mir besonders erwünscht) der Musik. Für 
diese hatte Meautis4 (in einem von v. d. Leeuw nicht genannten Büch­
lein) schon in bezug auf die griechische Religion feine Beobachtungen 
gemacht (L’aspect musical de la Religion Grecque) und in W. Ottos

1 R. Otto, Gottheit und Gottheiten der Arier (Aus der W elt der Religion, 
Rel.-wiss. Reihe 20). Gießen 1932, Töpelmann. IV, 152 S.

2 B. Frhr. v. Richthofen, Zur rel. wiss. Auswertung vorgeschichtlicher Alter­
tümer (S. A. aus Mitt. Anthrop. Gesellsch. Wien 62). Wien 1932, Selbstverlag 
der Anthropol. Gesellschaft S. 110—144.

3 G. v. d. Leeuw, Wegen en Grenzen. Studie over de verhouding van Re- 
ligie en Kunst. Amsterdam 1932, H. J. Paris. XII, 223 S. mit 31 Abb. auf 
Tafeln und Notenbeispielen.

4 G. Meautis, Aspects ignores de la Religion Grecque. Paris 1925, Boccard. 
IX, 171 S. 16°. Das zweite Kapitel behandelt den „heroischen“ Aspekt der 
griech. Religion, das 3. Sokrates, der etwas zu protestantisch gefärbt erscheint.

Gesamtantike und griechische Religion 1925—1935 3 4 7



Auffassung von griechischer Religion spielt ja das Schöne auch eine 
große Rolle, und darin kann ich gern zustimmen. Im Lied (carmen- 
Lyrik), im Tanz, im Drama, in der Liturgie, in Plastik und Architektur, 
überall liegen die Wurzeln des Künstlerischen im Kultischen (im wei­
testen Sinn des Wortes verstanden). Daß die Philologie mit dieser Er­
kenntnis einmal Ernst machen muß für die Vorgeschichte z. B. der lite­
rarischen Gattungen, der Versformen u. dgl., ist klar, aber noch wenig 
in Angriff genommen.

Das andere Werk V. d. Leeuws1 ist sein hervorragendes Handbuch 
der R e l i g i o n s p h ä n o m e n o l o g i e .  Es ist weit mehr als eine ge­
lehrte Inventarisierung der religiösen Phänomene in wohldurchdachtem 
systematischen Aufbau, sondern eine in erstaunlicher Einfühlungskraft 
gewonnene, in glänzender Form gestaltete Verlebendigung und Klärung 
der Struktur des Religiösen, vorgenommen an geschickt ausgewählten 
Beispielen aus dem Gesamtgebiet der geschichtlichen Religionen, Völker- 
und Volkskunde, ausgezeichnet durch die Fähigkeit, jeder Höhenlage 
ihr eigenes Recht werden zu lassen und das Kleine nicht zu verachten, 
sondern in seinem Sein zu verstehen und unvoreingenommen vom Hoch­
mut irgendeiner Richtung dann als Verstandenes mit zu bewerten. 
Wenn unsereiner den zünftigen Philologen sagte, daß sie solch ein 
Werk durcharbeiten müßten, machte das vielleicht wenig Eindruck, 
denn man hielte sich an das Wilamowitzische „über Griechisches grie­
chisch zu denken“. Darum zitiere ich den gewiß nicht einseitig vorein­
genommenen Herausgeber des Gnomon (11, 109): „In L.’s überlegenem 
Buch tritt uns ein Bild dieser modernen Religionswissenschaft entgegen, 
das jeder klassische Philologe auf sich wirken lassen sollte.“ Ich füge 
hinzu, sie sollen d a n n  e r s t  etwa Wilamowitz und W. Otto lesen. 
Denn, und nun zitiere ich nochmals Harder, „hinter dem Berge wohnen 
auch Leute“.

Ein ähnliches Ziel verfolgt Obbink2 in mehr populärer Form, als 
Ersatz für den vergriffenen Teil „Godsdienstwetenschap“ seines Bijbelsch- 
Kerkelijk Woordenboek. Etwa 100 Abbildungen, deren Herkunft nicht 
angegeben ist, und gute bibliographische Hinweise begleiten die Dar­
stellung. Soweit ich zu sehen vermag bedeutet das kenntnisreiche Werk 
keine ernstliche Konkurrenz für v. d. Leeuws hervorragende Leistung.

3. W ie notwendig das Hinausgreifen in die religiöse Vorwelt und Um­
welt der Antike empfunden wird, zeigt eich recht deutlich, wenn man sich 
über den religionsgeschichtlichen Ertrag eines unserer wichtigsten philolo­

3 4 8  Otto Weinreich

1 G. v. d. Leeuw, Phänomenologie der Religion (Neue Theol. Grundrisse). 
Tübingen 1933, Mohr-Siebeck. XII, C69 S.

s H. Th. Obbink, De Godsdienst in zijn verschijningsvormen. Groningen
1933, Wolters. 288 S., illustr.



gischen Hilfsmittel Rechenschaft geben will, ich meine Pauly-Wissowa-Krolls 
Uealenzyklopädie.1 Ich kann nur in äußerst summarischer Form darauf ein- 
gehen, will mit diesem Überblick aber auch die nicht philologischen Leser auf 
eine Quelle vielseitiger Belehrung hinweisen (in Wahrheit wird sie, selbst von 
Auslandsphilologen, keineswegs immer herangezogen, wo es nötig wäre). 
Artikel, die am regulären Ort, also innerhalb der alphabetischen Reihenfolge 
stehen, zitiere ich ohne Bandangabe. Spaltenzahlen (x—y) gebe ich nur, wo 
der besonders große Umfang Hervorhebung verlangt oder wo der religions­
geschichtliche Teil im Innern eines Artikels liegt bzw. der Artikel extra ordi- 
nem im alphabetisch zugehörigen Band steht. Für die Auswahl der Nennung 
ist, abgesehen von jenem oben erwähnten protreptischen Grunde, teils der Wert 
der Artikel bestimmend gewesen, teils die Wahl des Stichwortes für eine be­
stimmte Materie, die man vielleicht unter einem anderen Stichwort suchen 
würde. Zumal auf Artikel der Supplementbände ist hinzuweisen, weil deren 
Bestand ja von vornherein weniger eindeutig gegeben ist (Y und VI hinter dem 
Artikel weist auf sie hin). Natürlich muß ich mich auf Erwähnung der Haupt­
artikel beschränken. Besonders wichtig ist die RE. auf dem Gebiet, wo kein 
ähnlich umfassendes Nachschlagewerk existiert, z. B. auf dem ä g y p t o l o -  
g i s e h e n .  Ausgezeichnete Beiträge lieferte Kees (M e m p h is , M en d es , S u ch o s , 
Ih e b a i) ;  die Göttergestalten sind meist von Rusch ( M i n ,  N e i th ,  N e p h th y s ,  
T h o tli) behandelt, in M e m n o n  teilten sich Pley (fürs Griechische), Kees (fürs 
Agyptologische). Von Pieper nenne ich S k a ra b ä e n  und S is tr u m  (was allzu 
summarisch erledigt ist). Den traditionsgeschichtlich so wichtigen Historiker 
M a n e th o n  hat Laqueur (1060—1101), den Astrologen W. Kroll übernommen. 
M ega sth en es  als Quellenschriftsteller auch für i n d i s c h e  Religion hat 0 . Stein 
analysiert (230— 326). Der a l t e  O r i e n t  spielt als Vorwelt des Griechischen 
in vielen Artikeln eine Rolle (einiges nenne ich unten), hier tei auf die Spe­
zialartikel M a r d u k  (Ebeling), T a m m u z  (Preisendanz) hingewiesen, auf M e lk a r t  
VI (W. Kroll), T a n it  (Preisendanz, der auch die s y r i s c h e n  Gottheiten an 
Stelle von Cumont übernommen hat, z. B. M alachbelos, M a m a ,  M a m a s ) . Einen 
zusammenfassenden Überblick über die religiösen Verhältnisse von S y r ia  bis 
ins späte Christentum hinein bietet als gründlicher Fachkenner Honigmann 
(1574—1582, 1705—1711). Aus dem i r a n i s c h e n  Kreis nenne ich M a z d a is ­
m u s  V und M a g o i, beide von Clemen. Von k e l t i s c h e n  Gottheiten wären 
S u c e llu s  (Keune) und T a r a n is  (Heichelheim) hervorzuheben. Heichelheim hat 
meist auch die Übernahme der römischen Götter in GalJien behandelt (s. u.). 
E t r u s k i s c h e  Götternamen sind meist von Fiesel, M e n r c a  von Marbach be­
sprochen. G e r m a n i s c h e  Göttinnen: N e h a le n n ia  (Heichelheim), N e r th u s  
(A. Franke, der im Nachtrag noch auf die neueste Behandlung von F. R. 
Schröder verweisen konnte); man wird annehmen dürfen, daß auch die RE. 
sich die Förderung der römisch-germanischen Fragen religiöser Art angelegen 
sein lassen wird. Ehe wir auf die Antike selbst eingehen, sei noch erwähnt, 
daß auch für J u d e n t u m  und C h r i s t e n t u m  Sorge getroffen ist und füh­

Gesamtantike und griechische Religion 1925—1935 3 4 9

1 Paulys Realenzyklopädie der klass. Altertumswissenschaft, neue Bearbei­
tung, begonnen von G. W i s s o w a ,  hrsg. von W. K r o l l ,  Bd. XII 2—XVII 1 
(24.—33. Halbband): Legio —Numantia; Zweite Reihe [R—Z], hrsg. v. W. Kr o l l -  
K. M i t t e l h a u s ,  Bd. IH A 1—VI A 1 (6.—11. Halbband); Sparta—Timomachos; 
Supplementbd. V (Agamemnon—Statilius), VI Abrettenus—@ovvovSqo(iov). Stutt­
gart 1925—36, Metzler. In Bd. XV 2 ist ein Register der in Bd. I—XV und
I A — IV A sowie Suppl. Bd. I—V enthaltenen Nachträge und Berichtigungen.



3 5 0 Otto Weinreich

rende Fachvertreter dafür gewonnen sind. So z. B. Hölscher (L e v i  — fast zu 
eingehend!—, M a m re , M ancisse, M id ia n ,  M oab) und Heinemann (A n tis e m it is ­
m u s  V, M a kka b ä erb ü ch er , M o ses  — nur die griechisch-römischen Nachrichten, 
für Axtapanos’ Roman noch ohne Kenntnis meines 'Gebet und Wunder’, 
T h e ra p e u ta i) . Im Artikel S y n a g o g e  konnte Krauß noch nicht die Aufsehen er­
regenden Entdeckungen in Syrien verwerten, die auch den Altertumswissen- 
sohaftler angeben; denn die Fresken in der Synagoge von Dura mit Geschichten 
aus dem Alten Testament (vgl. zuletzt Wodke, ZNTW 34, 51 ff.) sind formal 
reinster Hellenismus, mit kaum nennenswerten syrischen Einschlägen. Ihre 
typologische Ähnlichkeit einerseits mit der hellenistischen Malerei, anderer­
seits mit der altchristlichen Großkunst und Buchminiaturen erklärt sich (wie 
mir Watzinger gelegentlich äußerte) wohl so, daß nach dem Vorbild des an­
tiken illustrierten Buches, also vor allem von Homerausgaben mit Bilderu, ein 
alexandrinisches illustriertes Altes Testament entstanden ist (Konkurrenzunter­
nehmen wie so manches im alexandrinischen Judentum, man denke an Eze­
chiels Drama und Artapanos’ Roman oder die jüdische Gründungsgeschichte 
Alexandriens, die Pfister behandelt h a t\ und dessen Bildschmuck dann Vor­
lage für Fresken in Synagogen wurde. Die altchristliche Kunst könnte danach 
in der Bildtradition an Antikes unmittelbar und an jüdisch umgestaltete und 
angewandte Antike anknüpfen. Doch dies beiläufig. Vom Judentum zum 
C h r i s t e n t u m  in der RE leite über Faschers großer Artikel über das (A lte  
u n d  N e u e )  T e s ta m e n t (856 — 966). Ein schon dadurch lehrreicher Fall, daß 
nicht Männer aus zwei Disziplinen beteiligt sind, sondern ein und derselbe 
Theologe, der durch sein unten zu nennendes Upoqp^Trjsbuch religionsgeschicht­
lich ausgewiesen ist und der formgeschichtlichen Schule nahesteht, beide 
Bibeln unter gleichartigen Gesichtspunkten würdigt ohne die Sonderart zu ver­
wischen. Fascher hat auch T a u fe  und T a u fsy m b o l verfaßt, unter scharfer Kritik 
an Reitzensteins Vorgeschichte der Taufe. Ein der Philologie Useners so tief 
verpflichteter Kirchenhistoriker wie H. Lietzmann hat eine große Anzahl teils 
umfangreicher, teils musterhaft konzentrierter und gehaltvoller Artikel beige­
steuert (M a r k io n , M a r ty s ,  L i tu r g ie n  der christlichen Kirche, Uber p o n tifica lis , 
S im e o n  S ty l i te s ,  S im o n  M a g u s ,  L e o  I .  u. a.). Den Evangelisten M a tth a io s  hat 
W einei, M a rk o s  Lietzmanns Schüler Eltester, den Apostel T h o m a s  Bornkamm 
dargestellt. W ichtige Kirchenväter und Kirchenhistoriker fallen in die neuen 
Bände, es genüge zu nennen T e r tu ll ia n u s , N o v a tia n u s  (H. Koch), T a t ia n  (Fa­
scher), N e s to r iu s  (Rucker), Sokra tes, Sozom en o s  (Eltester), T heodoretos, T heodoros  
A n a g n o s te s , T h . vo n  M o p su e s tia , T heoph ilo s (Opitz), S u lp ic iu s  S everu s (Kappel­
macher), die Heiligen M a r t in u s  vo n  T o u rs  (Enßlin), M e n a s  (Rusch) und die 
vielen christlichen Träger der Namen M a rc e llin u s , M a rc e llu s , M a rc ia n u s , M a r -  
ty r io s , M a x im in u s ,  M a x im u s , N o n n o s , T heod o sio s . M o n ta n u s  und die Monta­
nisten ist von Opitz bearbeitet (vgl. dazu unten Schepelerns Buch) und der 
heute so aktuell gewordene M a n ic h ä ism u s  von Polotsky.

Es braucht nur noch betont zu werden, daß all’ diese Beiträge, aus neue­
ster Zeit stammend, Gelegenheit hatten, sowohl führende Handbücher wie, 
ihrer größeren Ausführlichkeit halber, auch ein Sammelwerk wie Religion in 
Geschichte und Gegenwart* zu überflügeln, und so die RE auch für Theologen 
zum unentbehrlichen Rüstzeug machen. Nicht minder kann der V o l k s k u n d ­
l e r  Nutzen von ihr haben, denn in den meisten Artikeln über gewisse Tiere 
und Pflanzen wird außer der kultischen, mythologischen oder symbolischen 
Geltung auch ihr Wert in Magie und Volksmedizin beleuchtet. So die ge­
spenstische Eule (iStriges von Boehm), Maus, Spitzmaus, Nachtigall (unter dem



Stichwort L u s c in ia ), S perber, S p in n e n tie re  (dabei auch Skorpion), S to rch , T a u b e  
(alle von Steier), ferner die Steierschen Artikel L orbeer, M a n d ra g o ra s , M is te l, 
M o h n , M oose, M y r to s , S k il la  (Meerzwiebel), dazu die Beiträge über M a g n e t  
(Rommel) und S ta b  (de Waele, vgl. unten über sein Buch). In M a ske  geht 
M. Bieber über das Antiquarische hinaus auch auf völkerkundliches Material 
ein (doch s. auch den vorzüglichen Artikel von Meuli im Handwörterbuch des 
Aberglaubens!).

Auf dem Gebiet des a n t i k e n  M y t h o s  bemüht sich Aly um Orientierung 
über die verschiedenen Theorien und Motive, gibt auch selbständige Gedanken 
{M yth o s , vgl. zur Ergänzung auch seinen Artikel M ä rc h e n ), während Wendel 
vortrefflich die Quellenschriften (M y th o g r a p h ie )  abhandelt. Als Archäologe 
bespricht Lippold die Reste der antiken, mythologiereichen Bilderchroniken 
(T a b u la  I l ia c a ) , der bei der Abfassung Saxls formgeschichtliche Hypothesen 
(Mithras c. 3) wohl noch nicht kennen konnte; sie wären zu erörtern im Zu­
sammenhang mit Schweitzers Ausführungen über 'Götterbild mit Figuren- 
rahmen’ (Arch. Jahrb. 1931, 228 ff.). Ohne durch Verschweigen zahlreichen 
Einzplartikeln über Gestalten des antiken Mythos Unrecht tun zu wollen, darf 
ich als mir besonders förderlich erscheinende nennen M o ir a  (Eitrem), M u s a i  
(M. Mayer), M e d e ia , N io b e , T h a n a to s  (Lesky), S p h in x  (Lesky, und Herbig fürs 
Archäologische), N e m esis , T e ich in en , Telem achos (Herter) Lamers Beitrag über 
(Athena) L e m n ia  ist dankenswert, aber zu eingehend für ein einzelnes Monu­
ment. Religionsgeschichtlich wichtige T h e m e n  a l l g e m e i n e r e r  Ar t  sind 
verarbeitet von Kornemann (M u tte rre c h t VI), Eitrem (T ie rd ä m o n e n , weit aus­
greifend in Zeiten und Geltungsbereichen, auch Märchen, Tier als Götter­
attribut, Nachleben mitbehandelnd; fürs Keltische ergänzt von Heichelheim), 
Keyßner (N im b u s ) , Domseiff (Uwrrjg), Leisegang (S o p h ia , antik und christlich, 
desgleichen L o g o s) , Pfister { K a th a r s is  VI). Wir schließen einige K u l t f o r m e n  
und K u l t b e g r i f f e  an: zunächst den Beitrag von Kern und Hopfner über 
die griechischen und synkretistischen M y ste r ie n , so gehalt- wie umfangreich 
(1209 — 1350), Latte (S te in k u lt) , Schwenn (M en sch en o p fer ), vr)cpdXicc, vr\6rsLu 
(Fasten und als Name für einzelne Festtage), beides von Ziehen, der auch 
cqpaytc behandelt, M ilc h  (Herzog-Hauser); Honig ist unter M e l  zu finden 
(M. Schuster). Dem K u l tb i ld  widmet Val. Müller eine archäologisch und reli­
gionsgeschichtlich gründliche Untersuchung, im alten Orient einsetzend über 
die kretisch-mykenische Zeit zu Griechen und Römern gehend, während Möbius 
die S te le  bespricht. Die Rolle der K u l t b a u t e n  im Organismus der antiken 
Stadtanlagen kommt mehr bei Lehmann-Hartleben als bei Fabricius (beide 
verfaßten S tä d te b a u ) zu ihrem Recht. Für K u l t p e r s o n a l  und K u l t  v e r ­
e i n e  vgl. man etwa Theoros (dazu T h e o r ia ) und M a n t is  von Ziehen, T ech n ita i 
(2473— 2558) und M oXtcoi VI von Poland, N e o k o ro i von Hanell.

Ein Hinweis auf Karos wertvolle Orientierung über die M y k e n isc h e  K u l ­
t u r  (VI), vgl. auch sein M y k e n a i , leite über zur Frage der K u l t g e o g r a p h i e  
und K u l t c h r o n o l o g i e .  Da ist bei der Verschiedenheit der Mitarbeiter 
naturgemäß keine gleichartige Behandlung zu erwarten. Mitunter ist die Ge­
schichte der einzelnen Kulte einer Stadt oder Landschaft in deren allgemeine 
Geschichte jeweils suo loco chronologisch eingearbeitet, wofür sich natürlich 
vieles geltend machen läßt; ein Musterbeispiel für dies historische Erfassen ist 
Hiller von Gaertringens JJÄodosartikel (V), wo aber am Schluß eine Liste der 
Heliospriester gegeben ist. Für den eiligeren Leser und für das Suchen nach 
speziellen Tatsachen ist die andere Gruppierung bequemer, Sammlung an einer 
Stelle, z. B. in den musterhaften Beiträgen von Ziehen (S p a r ta  1453— 1 525;

Archiv für Religionswissenschaft XXXIII. 3/4 23

Gesamtantike und gi’iechische Religion 1925—1935 351



3 5 2 Otto Weinreich

T heb en  1492—1553). Für D e lp h i vgl. Pomtow-Schober Y 61—152, für L o k r is  
Oldfather, 1175—1181 daß Mythologische, 1269—1280 die Religion, für Lokroi 
denselben 1349— 1359, für M a n tin e a  Bölte 1331—1344, für Nikopolis Kazarow 
518—533 mit viel neuem Material aus den letzten Grabungen. Kazarow als 
dem besten Kenner verdankt man auch die umfängliche Darstellung der th ra -  
Tcischen R e lig io n  472—551. In begrüßenswerter Weise verbindet Polaschek bei 
N o r ic u m  die antiken und christlichen Kulttatsachen (1015—1028).

Zur Religionsgeschichte des S y n k r e t i s m u s  und K l e i n a s i e n s  ist 
einiges schon in anderem Zusammenhang genannt; ich füge noch an T a u ro -  
b o lia  (Oppermann), L a isb e n o s  (vom selben Verfasser), M a  (Hartmann), M e n  
(Lesky), M ith r a s  (E. Wüst, dem Cumont, wie ich von ihm weiß, nicht überall 
zustimmen kann), S o zo n  (Weinreich); für die T ekm o re io i X e n o i  konnte sich 
Rüge auf neue Mitteilungen Sir Ramsays stützen. Auf dem Gebiet der M a n t ik  
ist Hopfners allgemein orientierender Artikel zu nennen, M a n t is  von Ziehen 
ist schon erwähnt. Das Zauberwesen und Götterzwang ist Spezialdomäne von 
Hopfner (M a g e ia  301—393, A i& in ä , N e k ro m a n tie , T h eu rg ie ) und Preisendanz 
(N e k y d u im o n ) ,  um auch hier nur die umfangreicheren Artikel zu verzeichnen. 
Den magischen Faden wird nicht jeder unter dem Lemma l ic iu m  suchen 
(Wickert). Das H i m m e l s b i l d  und A s t r o l o g i e  betreut als Erbe Bolls in 
zuverlässiger Weise Gundel (M o n d , S te rn b ild e r  und S tern g la u b e , S te rn sc h n u p p e n , 
dazu die einzelnen Sternbilder unter L e o , L ib r a . L y r a ,  S ir iu s ,  S ko rp io s , S te -  
p h a n o s , T a u ro s ). Von antiken Autoren auf diesem Gebiet ist M a n i l iu s  Wage- 
ningen, M a n e th o  und N echepso  W. Kroll als den zuständigen Spezialisten an- 
vertiaut.

Nun müßten auch eine Anzahl von l i t e r a r h i s t o r i s c h e n  Artikeln über 
religionsgeschichtlich besonders wichtige griechische Autoren angeführt werden. 
Aber Beschränkung ist erforderlich. So nenne ich nur Herters K a llim a c h o s  V 
386—452, weil hier die Zusammenfassung all des vielen neuen Materials die 
Sonderstellung rechtfertigt, und Nocks extra ordinem stehenden Artikel über 
die d'soXoyio: des K o r n u to s  V 995—1005.

Entsprechend bei den R ö m e r n  nur Dahlmanns V a r r o  VI 1172—1277, 
Weßners M a c ro b iu s  und W. Krolls N ig id iu s  F ig u lu s , weil ihre Überholung 
durch eine neue Literaturgeschichte in Bälde nicht zu erwarten ist. Der starke 
Wandel, der die Problemstellung in der römischen Religionsgeschichte kenn­
zeichnet (vgl. Deubners Bericht o. S. 100 ff.), zeigt sich auch in der RE. Vom 
Altmeister und früheren Herausgeber Wissowa rühren noch her S u p p lic a tio n e s , 
L e m u r ia , L u n a .  Der erste Satz dieses Artikels lautet: „Gestimdienst ist der 
altrömischen Religion völlig fremd.“ Kochs Buch sucht das Gegenteil zu er­
weisen, und Deubner erkennt das an (a. a. O. 112 ff.). Vor Altheims Vorstoß 
ist Schurs L ib e r  p a te r  geschrieben. Marbach jedoch steht zu den Frankfurtern 
(die um L u p e rc a lia  gruppierten Artikel, M a n e s , So l, M a rs , für den keltischen 
Mars von Heichelheim ergänzt). Altheim selbst vertritt Beine Auffassung im 
trefflichen M in e rv a -B e itra ,g  (auch dazu fürs Keltische Heichelheim). Gegner­
schaft meldet sich bei Weinstock (T e rr a  M a te r  und Tellus), der auch N e p tu -  
n u s  beigesteuert hat. Im Streit um den m u n d u s  steht Kroll auf Seiten von 
Weinstock und Rose gegen Täubler und Altheim. Kroll auch hat, offenbar für 
einen versagenden Mitarbeiter einspringend, den M e rc u r iu s  bearbeitet, be­
zeichnet dies aber selbst als „Notartikel“ (975—989, dazu Heichelheims Stoff­
sammlung über den keltisch-germanischen M. 982—1016). Sonst kann ich auf 
diesem Gebiet nur noch nennen lu s tra tio  (Boehm, besonders auch volkskund­
lich ergiebig), lu s tr u m  (Berve) und Heichelheims M a tre s , M a tro n a e  (2213 bis



2260) und gallorömische M u tte rg o ith e ite n . Trauerzeiten u. dgl. findet man 
unter lu c tu s  (Kübler), Schlachtopfer unter h o stia  (Krause, 236—282).

Damit diesem überblick über so viel positiv zu bewertende Förderung in 
unserm stets rüstig vorwärtsschreitenden Sammelwerk, an dem auch nicht­
deutsche Mitarbeiter so dankenswert beteiligt sind, nicht ein kritisches Schwänz­
lein fehle, muß ich als Versager die Artikel su p e rs tit io  und S to a  (philosophisch) 
nennen. Auch wenn man S tu h l  und T h r o n  zusammen nimmt, ergibt sich noch 
kein Ersatz für Klausers treffliches cathedra - Buch. Über die Lampen im 
Kult findet man unter lu cern a  (1585—88) Dürftiges. L u tro p h o ro s  genügt nicht, 
auch nicht m en sa  im Kult, zumal Mischkowskis Gesamtarbeit (über die Diss. 
s. u.) noch aussteht. Über daB Antiquarische hinaus kann das religionsgeschicht­
lich so dankbare Thema S tie r  nicht befriedigen. Daß meinem Freunde M en e-  
k ra te s-Zeus mehr abzugewinnen war, glaube ich gezeigt zu hal>en. Bei Tür (T h y ra )  
sollte die archäologische Behandlung religionsgeschichtlich ergänzt werden, 
und das ist wohl nicht nur ein Spezialistenwunsch. T a n z k u n s t  ist vertreten, 
Tanz als magisch-religiöse Erscheinung, soweit ich sehe, noch nicht, auch nicht 
unter anderen Lemmata. Doch sind das Kleinigkeiten, denen andere Desiderate 
zuzufügen unbillig wäre. Recht und billig aber ist es, dem unermüdlichen 
Herausgeber und seinen Helfern zu danken für diesen wahren Thesauros!

4. Dem großen Sammelwerk mögen sich die Sammlungen verschie­
dener Arbeiten anschließen, die in Gestalt von F e s t s c h r i f t e n  und 
K l e i n e n  S c h r i f t e n  zum Bericht vorliegen.

a) Die vom nächsten Freundeskreis zum 70. Geburtstag Richard 
Reitzensteins vorbereitete Festschrift1 hat der invidus orcus zum Epi- 
tymbion werden lassen. Das von Reitzenstein so tief durchpflügte und 
weit bebaute Feld der Religionsgeschichte wird nur selten betreten: 
von H. F r a n k e l  (Hesiodinterpretationen), Ed. S c h w a r t z  (Über die 
sg. Collectio ecclesiae Thessalonicensis) und v o n S t r o u x  (Augustinus). 
Sehr willkommen ist das von R. R e i t z e n s t e i n  jr. zusammengestellte 
Verzeichnis der Schriften des Vaters. Dem ARW. hat Reitzenstein von 
1904—1930 Beiträge gegeben, die zum Wertvollsten seines Bestandes 
gehören; um so mehr beklagen auch wir den unersetzlichen Verlust!

Von den 20 Beiträgen der schwedischen Festschrift für Kronprinz 
Gustaf Adolf2 berührt die Hälfte unsere Arbeitsgebiete —  man sieht, 
wie stark Nilssons Vorbild wirkt. Ich nenne sie in systematischer 
Anordnung. P e r s s o n  modifiziert z.T.  im Anschluß an Lindquist die 
Lesung der spätmykenischen Schaleninschrift aus Asine, die er schon 
1930 veröffentlicht hatte (nicht ohne Widerspruch zu finden). Grie­
chische Hexameter um 1200, vokativische Anrede an Nereiden Posei­

1 Festschrift R. Reitzenstein . . . dargebracht von Ed. Fraenkel, H. Frankel, 
M. Pohlenz, E. und R. Reitzenstein, Ed. Schwartz, J. Stroux. Leipzig-Berlin 
1931, B. G. Teubner. 169 S.

2 Corolla Arclieologica principi hereditario regni Sueciae Gustavo Adolpho 
(Skrifter . . . Svenska Institutet i Rom II), Lund 1932, Gleerup. VIII, 276 S. 
mit Porträt, 30 Tafeln, 43 Abb.

Gesamtantike und griechische Religion 1925—1935 3 5 3

23*



dons, das Weibgeschenk selbst redend, altepische Formen ( IloxoiSäfovog 
i i >g£) in einem der kyprischen Schrift ähnlichen Alphabet —  das ist so 
aufregend, daß Sprachforscher sich mehr als bisher äußern müßten 
(Kretschmer, Glotta 22, 199 zweifelt, erwartet Sprache der vorgriechi­
schen Bevölkerung, jedoch Nilsson o. S. 85 stimmt Perssons Lesung und 
Deutung der Inschrift als solcher zu; sein Zweifel bezieht sich auf Posei­
don als Herrn des Heiligtums in Asine). V a l m i n  behandelt die Tholos- 
und Tumulusgräber der mykenischen und homerischen Kultur in ihrem 
oft geleugneten, aber nun wohl erwiesenen geschichtlichen Zusammen­
hang. H an  e i l  verfolgt die Entwicklung des griechischen Tempelhofes 
aus dem mykenischen Palastvorhof durch die Jahrhunderte bis zu den 
großen axialen Anlagen der Kaiserfora. W e s t h o l m  veröffentlicht die 
bei den schwedischen Grabungen in Soli auf Cypern gefundenen Skulp­
turen aus den Sarapis-Isis-Aphrodite-Heiligtümern, die von ca. 200 v.Chr. 
bis ca. 300 n.Chr. reichen. Merkwürdig die weibliche Statue fig. 25 mit 
eigenartigem Kultgewand. Im schönen Knaben von Subiaco will S e i t z  
den Rest einer Gruppe erkennen: Lykaon, den Achill um Gnade an­
flehend (P. Herrmann, Phil. Woch. 1934, 656 zweifelt). N i l s s o n  ver­
teidigt seine These vom Ursprung des römischen Triumphbogens aus 
dem hellenistischen, architravgekrönten Zweisäulenmonument als Sta­
tuenträger. Damit sind wir zur römischen Religion geführt, die in fol­
genden Aufsätzen noch berührt wird. W i j k s t r ö m  teilt die Tempel an 
der Piazza Argentina in Rom folgenden Gottheiten zu: A dem Mars, 
B (den Rundtempel) dem Hercules Custos, C den Lares permarini; der 
jüngste D ist mit der antiken Überlieferung nicht zu bestimmen. S ä f -
1 u n d deutet die Porta Mugonia als porta dei sospiri, weil sie zur alten 
Nekropole führte, und die via sacra als den uralten W eg zu dieser 
Stätte, auf der die Leichenprozessionen ins „geheiligte“ oder „verfluchte“ 
Gebiet der Unterirdischen zogen. A k e r s t r ö m  behandelt den Lucus 
Curtius und seine Sagen. Endlich D a n i e l s o n  führt an Hand von An- 
nius von Viterbos Gründungsgeschichte Roms (1498) in die krause Gelehr­
samkeit der alten Humanisten, wo Ianus =  Noah ist und Saturnus vor 
Ninus-Juppiter flieht, um über die Aboriginer in Latium zu herrschen.

Aus dem Bestand der voluminösen Festschrift für Ramorino1 kann 
nur namhaft gemacht werden, was religionsgeschichtlichen Fragen gilt. 
L u r i a  untersucht in methodisch klärender Weise ein viel verbreitetes 
Mythenmotiv (Oedipussage u. sonst.): der alte König und der junge Prinz 
(in irgendeinem Verwandtschafts Verhältnis), der ihn einmal ermorden 
soll und den er deshalb fernhält; Rückkehr, Königsmord, Ehe mit Frau

1 Raccolta di Bcritti in onore di Felice Ramorino (Pubblicazioni della Uni- 
versita Cattolica de Sacro Cuore, Ser. IV vol. VII). Mailand [1927], Societä edi- 
trice cVita e Pensiero’. XXIV, 707 S. mit einer Photographie.

3 5 4  Otto Weinreich



Gesamtantike und griechische Religion 1925—1935 3 5 5

oder Tochter des Königs. In der bei Herodot so häufigen Wortwieder­
holung erkennt T o l s t o i  Spuren des volkstümlichen Erzählungsstils, 
den er mit folkloristischen Parallelen belegt. S n y d e r  erklärt einige 
kunstmythologisch interessante Sarkophagdarstellungen. M e s k  gibt gute 
Beobachtungen über die Prosa- und Vershymnen des Aelius Aristides 
(vgl. dazu unten). F e h r l e  beschäftigt sich mit den bekannten Zauber­
sprüchen und ändern Beispielen von altem Volksglauben bei Varro r. r.
I 2, B u d i m i r  mit der Fortuna Viscata, C a m p a d o n i c o  mit der Götter­
handlung und der Rolle des Fatums in der Aeneis. An eine Stelle der 
Anastasia-Apokalypse anknüpfend erläutert R a d e r m a c h e r  ein mythi­
sches Bild. G a l d i  gibt Beiträge zu Tertullian und Cyprian, und über 
St. Ambrosius und Al. Manzoni spricht S a l v a d o r i  unter dem Motto: 
„Ubi Petrus ibi Ecclesia“.

Greifswalder Freunde haben Viktor Schnitze1 zum 80. Geburtstage 
eine Festgabe dargebracht, in der gemäß dem eigenen Lebenswerk des 
Jubilars — dessen Schriften W. M e n n bibliographisch verzeichnet —  
Christentum und Antike im Vordergrund stehen. D e i s s n e r  stellt zwei 
wichtige Ausprägungen des antiken religiös-sittlichen Lebens, die my­
stische Frömmigkeit der Mysterienkulte und ähnlicher Kreise und die 
ethische Denkweise der Stoa und des (edleren) Kynismus bzw. die auf 
beiden Gebieten ausgebildete Art der „Seelentechnik“ im Vergleich mit 
der seelischen Haltung des Christentums dar: die Verschiedenheiten über­
wiegen. Gegenüber v. Sybel, Wickhoff und Strzygowski erkennt H. W. 
B e y e r  durchaus an, daß die altchristliche Kunst ein Stück der Antike 
ist, teil hat am neuen spätrömischen Kunstwollen und in vieler Hinsicht 
dem Osten verpflichtet ist, aber daß in ihr doch ein Eigenes liegt: „der 
in Gestalt, Handlung und Symbol gegebene Inhalt, seine klare Prägung 
auf die Herausstellung des Wesentlichen durch Auswahl, Aufbau und 
Formung und das Wissen um die Aufgabe, durch die notwendige Ge­
brochenheit des irdischen Ausdrucks auf das Ewige liinzuweisen, machen 
das Wesen christlicher Kunst aus.“ J. K e i l  behandelt an Hand einiger 
Monumente die Auseinandersetzung des Christentums mit der Antike 
in Ephesos; im 4. Jahrh. beginnt der Endkampf, aber erst die Johannes­
kirche justianischer Zeit ist der ragende Markstein der neuen Epoche.

Die speziell das Christentum angehenden Beiträge kann ich nur auf­
zählen: H e r m a n n ,  Gehorsam und ewiges Leben im Joh.-Evang.; 
B a u e r n f e i n d ,  Fürbitte angesichts der „Sünde zum Tode“; v. d. Gol t z ,  
Bildsprache (gemeint ist Symbolik) und kirchliches Handeln; D a h l ­
m a n n ,  Geburtskirche in Bethlehem; J e r e m i a s ,  Höhlenbaptisterium

1 Von der Antike zum Christentum. Untersuchungen als Festgabe für
V. Schultze . . . dargebracht von Greifswalder Kollegen. Stettin 1931, Fischer 
u. Schmidt. 215 S. Mit 27 Tafeln und Textabb.



3 5 6 Otto Weinreich

bei Jerusalem; L a a g ,  Coemeterialbasilika von Tarragona. P e r n i c e s  
rein profan-archäologischer Aufsatz zum Alexandermosaik fällt aus der 
sonst so einheitlichen Festgabe heraus, während der kunstgeschichtliche 
von S c h m i t t  über Caspar David Friedrich und die Klosterruine in 
Eldena ein wundervoll gestaltetes Stück romantischen Christentums­
erlebnisses vergegenwärtigt (denn es war doch nicht nur ein heimat­
liches „Landschaftsmotiv“).

b) U. V. Wilamowitz1 nahm den Vortrag über die griechische Reli­
gion in die 4. Aufl. seiner Reden nicht mehr auf, er plante offenbar 
bereits sein großes Buch. Aber sonst steht vieles in ihr, was man auch 
für religionsgeschichtliche Fragen nutzbringend liest: sehr fein die Plau­
derei über den Musenberg und religiöses Naturerleben. Neben den Pin- 
dar- und Bakchylidesaufsätzen des ersten und dem y v ß & i  a a v r o v  des 
zweiten Bandes ist namentlich zu nennen die ausgezeichnete Würdigung 
hellenistischer Religion, die man aus den Aufsätzen über Kallimachos’ 
Demeterfest, über Daphnis, Adonis, Kleanthes Zeushymnos und über 
Panaitios gewinnt. Neu ist das einzige dem Christentum geltende Stück: 
„Die Verklärung Christi“ (gegen Ed. Meyer und Harnack, anknüpfend 
an Wrede und Wellhausen).

Anders als H. Usener war F. Bnecheler2 nicht von einem ursprüng­
lichen Trieb zu religionsgeschichtlichen Fragen gedrängt worden. Aber 
ernst genommene Pflicht philologischer Sachinterpretation führte ihn 
doch oft dazu, öfter als man zunächst annehmen möchte. Das zeigt sich 
gerade in den letzten zwei Bänden seiner Schriften, die H e n s e  und 
L o m m a t z s c h  sorgsam ediert haben. Der Hauptteil entfällt naturgemäß 
auf römisch-italische sacra, weil die Edition etwa des abellanischen 
Cippus, einer oskischen Bleitafel oder eines altitalischen Weihgedichts 
dazu nötigte. Aber auch zu Themistios, Ps.-Plutarch und Philon, zur 
Paraphrase eines orphischen Gedichtes über den Raub der Proserpina, 
zu Gottmenschenenkomien (III 2 4 0 ff.), zu den Apologeten Aristides 
und Justin, zu Kürzungen der nomina sacra, ja zu dem gegen eine vor­
laute Konjektur zu sichernden Beinamen avccQ yvgoi für Kosmas und 
Damian hat er doch immer Treffendes zu sagen. Und wie mancherlei 
steht in den bescheiden betitelten „Coniectanea“! All das in 243 Bei­
trägen oft geradezu verborgene Material erschließt bequem B i c k e l s  
Sachregister unter „Aberglaube, Kultgebräuche, Religion und Mythos, 
Zauber“.

1 U. v. Wilamowitz-Moellendorff, Reden und Vorträge, 4. umgearbeitete Aufl. 
Berlin 1926, Weidmann. Bd. I: X, 38t S.; Bd. II: 298 S.

* Fr. Buecheler, Kleine Schriften II. III, Leipzig-Berlin 1927, 1930. VI, 618; 
VI, 439 S.



5. Wenn ein Gelehrter wie Geffcken1 eine G r i e c h i s c h e  L i t e ­
r a t u r g e s c h i c h t e  schreibt, ist von vornherein zu erwarten, daß er in 
denjenigen Abschnitten, die zu religionsgeschichtlichen Ausblicken zwin­
gen, Eigenes und Beachtliches zu sagen weiß. Das ist in dem mir einzig 
vorliegenden Teil auch durchaus der Fall ( 9 ff., 5 8 ff., 6 6 ff., vieles in 
den Kapiteln über die Tragödie und im Anmerkungsband). Ein gewisses 
Übergewicht war dadurch über die (im Literaturverzeichnis sonderbarer­
weise nicht genannte!) Christ-Schmidsche Literaturgeschichte gegeben. 
Aber wenn, aufs Ganze gesehen, ein englischer Kritiker meinte: „the 
possessor of Christ-Schmid will not find himself handicapped by the 
lack of Geffcken“, so hat Schmid2 nun seinerseits in der völligen Neu­
fassung Geffcken unweigerlich überholt. In der durchgehenden Einord­
ordnung der hellenischen Literatur in die Gesamtheit des geistigen und 
kulturellen Lebens ist hier ein Höhepunkt erreicht, und gerade nach 
der religionsgeschichtlichen Auswertung hin ist der Fortschritt außer­
ordentlich. Ob es sich um die religiöse Lage bei Homer, Hesiod, Pindar, 
Tragikern oder wen immer handelt, überall beobachtet der Leser klare 
Stellungnahme, tiefes Verständnis, sicheres Urteil und erhält aus Quellen­
material wie Literaturhinweisen eine nicht hoch genug einzuschätzende 
Hilfe geleistet. Auch die Darstellung selbst zeigt tiefes Ethos und ein­
drucksvolle Haltung. Es ist d i e international führende Leistung geworden.

Während Jakob Burckhardt3 in seinen k u l t u r g e s c h i c h t l i c h e n  
W e r k e n  der griechischen und spätantiken Religion einen großen Raum 
zugewiesen und in der Bewertung beträchtliche Selbständigkeit bewiesen 
hatte, ist W . Ottos4 Forschungsbericht mehr für den kulturgeschicht­
lichen Rahmen, in dem die Religion des Altertums sich darbietet, als 
für diese selbst ertragreich; denn wie die Geistes-, so wird auch die 
Religionsgeschichte (bewußtermaßen) mehr beiläufig berührt. Mittels 
des Registers ist das Material leicht zu erfassen. Gegen Ottos These, 
daß die römische Kaiserzeit dem Kulturbegriff des „Hellenismus“ nur

Gesamtantike und griechische Religion 1925—1935 3 5 7

1 J. Geffcken, Griech. Literaturgeschichte I : Von den Anfängen bis auf die 
Sophistenzeit (Bibi. d. klass. Altertumswiss. IV), Heidelberg 1926, Winter. Text­
band XII, 328 S., Anmerkungsband VIII, 317 S.

* W. Schmid, Geschichte der griech. Literatur, 1. Teil: Die klassische Pe­
riode, 1. Bd.: Die griech. Lit. vor der attischen Hegemonie. 2. Bd.: . . .  in der att. 
Hegemonie vor dom Eingreifen der Sophistik. (Handb. d. Altertumswiss. VII 1, 
1.2). München 1929, 1934. XVI, 805; XII, 781 S.

3 Dankenswerte Neudrucke von J. Burckhardts „Griechischer Kulturgeschichte“, 
zusammengefaßt und hrsg. von R. Marx (in 3 Bänden) und seiner „Zeit Kon­
stantins des Großen“, hrsg. von E. Hohl, erschienen bei A. Kröner, Leipzig 
(Kröners Taschenausgabe Bd. 58—60 und Bd. 54).

4 W. Otto, Kulturgeschichte des Altertums. Ein Überblick über neue Er­
scheinungen. München 1925, Beck. X, 175 S.



als Unterabschnitt einzurechnen sei, ließe sich gerade von seiten der 
religiösen Lage hier nicht allzuviel einwenden; aber die sonstigen Be­
denken gegen diese Zusammenfassung des Jahrtausends von Alexander 
d. Gr. bis zu den Arabern als „Hellenismus“, die z. B. Wilcken, DLZ. 
1925, 1530ff. geäußert hat, sind doch m. E. durchschlagend.

Von der allgemeinen „Literatur über“ wenden wir uns den Q u e l l e n ­
s a m m l u n g e n  zu (Ausgaben einzelner Autoren oder Inschriftensamm­
lungen, Papyri sowie literarhistorische Spezialliteratur wird nach Mög­
lichkeit in den späteren Abschnitten systematisch eingereiht). Da nenne 
ich als Gabe hohen Wertes Jacobys H i s t o r i k e r f r a g m e n t e . 1 Lang 
vorbereitet und ausgereift, liegen abgeschlossen vor die Sagenzeit in 
Bd. 1, also etwa Hekataios, Pherekydes und andere alte Genealogen, 
die hellenistischen mythographischen Sammler wie Konon, und die un­
zuverlässigen Gesellen wie Herodoros, Dionysios Skytobrachion, Palai- 
phatos. Als Anhang kommt Euhemeros, leider ohne Kommentar, wäh­
rend alles andere von Jacoby auch erläutert ist; schon dadurch, wie 
überhaupt in jeder Hinsicht, ein großer Fortschritt über die alten HGF. 
Man versäume nicht, zu I die Addenda in II heranzuziehen. Hesiod, der 
vor das Ganze gestellt werden könnte, hat Jacoby als Divertimento 
zwischen den Frustula der Historiker für sich ediert (s. u.). Bd. II bringt 
auf über 2000 Seiten in Text und Kommentar die ganze Universal­
historie mit Männern wie Ephoros, Duris, Poseidonios, die Spezial­
geschichten eines Theopomp, Kallisthenes nebst den ganzen Alexander­
historikern, die Schilderer der Diadochen und Kaiserzeit, in Autobio­
graphie und Memoirenliteratur alle Reste, in den Chroniken die Reihe 
vom Marmor Parium über Apollodor bis auf Porphyrius. Ein gewaltiger 
Stoff, dessen W ichtigkeit für weite Strecken der griechischen und helle­
nistischen Religion —  man denke nur an Herrscherkult, Synkretismus 
u. dgl. — auf der Hand liegt. Und Jacobys grundgelehrter, mit Lite­
raturnachweisen ausgestatteter Kommentar läßt einen, auch wenn man 
ihn für religionsgeschichtliche Einzelheiten befragt, fast nie im Stich. 
Eine Leistung von bleibendem W ert!

Aus Clemens Sammlung der F o n t e s  H i s t o r i a e  R e l i g i o n u m  
habe ich nur das Schlußbändchen der von Hopfner2 vereinigten Quellen 
zur ä g y p t i s c h - h e l l e n i s t i s c h e n  Religion anzuzeigen, das die By­
zantiner von Malalas ab und Nachträge bringt und mit über 100 Seiten 
Register das Ganze bequem benutzbar macht. Die Fragmente des für 
ägyptische Religion, Geschichte, Schrift, aber auch für allerlei Paradoxa

1 F. Jacoby, Die Fragmente der griech. Historiker I (Genealogie und Mytho- 
graphie), II (Zeitgeschichte), Berlin 1923—1929. X, 536 -f- 7; X, 1257, 884 S.

* Fontes historiae religionis Aegypticae coll. Th. Hopfner p. V (Font. hist, 
rel. II 5). Bonn 1925, Marcus u. Weber, S. 711—932.

3 5 8  Otto Weinreich



und Vegetarismus (s. u. Haußleiter) interessierten C h a i r e m o n ,  der Neros 
Lehrer gewesen war, sammelt Schwyzer.1 Nicht ein wissenschaftliches, 
sondern ein pädagogisches Ziel setzte sich Kleiüknechts in Gemein­
schaft mit K i t t e l - W e i n r e i c h  ausgearbeitetes ÜAN& EION2, eine für 
Theologen im griechischen Ergänzungskurs gedachte, aber auch für Se­
minarübungen zur griechischen Religion brauchbare Sammlung religiöser 
Texte von Homer bis in die Spätantike. Mit Absicht sind Stücke auf­
genommen, die in Nilssons und Lattes schon früher angezeigten Teilen 
aus Bertholets religionsgeschichtlichem Lesebuch deutsch gegeben sind. 
Dank der Güte A. D. Nocks kann ich nachträglich auch noch auf die 
ziemlich umfängliche Anthologie von religiösen Stücken von Homer bis 
auf Alexander hinweisen, die Cornford3 in englischer Übersetzung dar­
bietet. Voraus geht eine Einführung in die griechische Religion, in der 
wie in den Textproben der Nachdruck auf der Hochreligion liegt, daher 
wenig Epigraphisches aufgenommen ist. Vereinzelt ist auch nachalex- 
andrinisches und römisches Material aufgenommen.

Einige Inschriftensammlungen werden, wie gesagt, in späteren Ab­
schnitten bei der Kultgeschichte eingereiht. Hier aber sei eines Hilfs­
mittels gedacht, das den e p i g r a p h i s c h e n  Zuwachs an Quellen grie­
chischer Religionsgeschichte leicht erfassen läßt, dank der Bemühung 
von Hondius4 und seines internationalen Mitarbeiterstabes.

Für die p a p y r o l o g i s c h e n  Q u e l l e n  sind wir, wie schon im 
letzten Bericht betont, Preisigkes5 W ö r t e r b u c h  verpflichtet, das 
nunmehr vollendet ist. Mit Kießlings Hilfe ist der alphabetische Teil im 
zweiten Band zum Abschluß geführt; er hat die Artikel (pvXä66a>—coxqcc 
ausgearbeitet. Vom dritten Band sind uns die systematisch angeordne­
ten Gruppen Herrschertitulaturen, Monatsnamen, Beamten- und Ehren­
titel und namentlich auf S. 369—407 das lexikalische Material für heid­
nischen Kultus, Götter, christlichen Kult die wichtigsten.

Gesamtantike und griechische Religion 1925— 1935 3 5 9

1 H. R. Schwyzer, Chairemon (Klass. Philol. Studien 4). Leipzig 1932, Har- 
rassowitz. 110 S.

8 11 A N 0 E IO N , Religiöse Texte dts Griechentums, in Verbindung mit
G. Kittel u. 0 . Weinreich hrsg. v. H. Kleinknecht. Stuttgart 1929, Kohlhammer. 
XVI, 115 S.

3 F. M. Cornford, Greek Religious Thought from Homer to the age of 
Alexander. London 1923, Deut. XXXV, 252 S.

4 I. I. E. Hondius, Supplementum epigraphicum Graecum, Bd. 3—7, Leiden 
1929—1934, Sijthoff. 163, 163, 40, 160, 180 S.

5 F. Preisigke, Wörterbuch der griech. Papyrusurkunden mit Einschluß 
der griech. Inschriften, Aufschriften, Ostraka, Mumienbilder usw. aus Ägypten. 
Mit einem Nachruf von 0 . Gradenwitz hrsg. v. E. Kießling. I 3 (Sp. 641—860),
II (IV, 782 Sp.), III (VI, 426 S.). Berlin 1925 — 1931, Selbstverlag der Erben, 
Gr. Preisigke, Berlin-Steglitz, Bergstr. 71 a I.



3 6 0 Otto Weinreich

Unter den für religionsgeschichtliche Arbeit hilfreichen L e x i k a  
darf auch Suidas genannt werden, der, wohl selbst byzantinischer Mönch, 
sich in der Auswahl seines Stoffes anerkanntermaßen auch durch theo­
logische Interessen hat bestimmen lassen (Adler, RE. IV A 681). Wir 
verdanken die neue Ausgabe Adel Adler1, die eine hervorragende Lei­
stung damit vollbracht hat. Mit dem doppelten Apparat der Quellen­
stellen und Ausschreiber des Suidas läßt sich auch die Parallelüberliefe­
rung gut erfassen, und über Suidas’ Arbeitsweise hat die Herausgeberin 
in der RE. a. a. 0 . alles Erforderliche gesagt.

Als letztes Stück wäre hier zu verzeichnen K ittels2 im Bunde mit 
vielen Fachgenossen bearbeitetes W ö r t e r b u c h  z u m N e u e n  T e s t a ­
m e n t ,  das ja die religiöse Begriffsgeschichte des urchristlichen W ort­
materials auf dem jüdischen und griechisch-paganen Sprachgut aufbaut. 
Da aber die besondere Sehweise dieser bedeutsamen Arbeitsgemein­
schaft zusammenstimmt mit gewissen Strebungen in der heutigen Reli­
gionswissenschaft, die erst im Abschnitt über „Antike und Christentum“ 
charakterisiert werden können, so genüge vorerst die bibliographische 
Nennung eines auch für Philologen völlig unentbehrlichen Arbeitsmittels.

II. GESCHICHTE DER GESAMTANTIKEN UND DER  
GRIECHISCHEN RELIGION

6. Wide-Nilssons3 bewährte Gesamtskizze, über deren Art oben 
Bd. 23, 5 3 f. gesprochen wurde, ist neu durchgesehen und namentlich 
in den letzten Abschnitten ergänzt worden.

Aus Vorlesungen über allgemeine Religionsgeschichte an der Theo­
logischen Fakultät in Graz ist das Lehrbuch von Michelitsch4 hervor­
gegangen, in dem ca. 50 Seiten den Griechen und Römern einschließlich 
des Synkretismus gewidmet sind, nicht ohne manche Mißverständnisse 
im einzelnen und aufs Ganze gesehen hinter dem zurückbleibend, was 
z. B. von Turchi in einem ähnlichen Werk erreicht war. Über die ande­
ren Teile wage ich kein Urteil.

6. Die einzige n e u e ,  in der Berichtszeit erschienene G e s a m t d a r ­
s t e l l u n g  der g r i e c h i s c h e n  und r ö m i s c h e n  R e l i g i o n ,  die im

1 Suidae Lexikon ed. Ada Adler, I—III. Leipzig— Berlin 1928, 1931, 1933, 
B. G. Teubner. XXXII, 549; XII, 740; XIV, 622 S. Die hier nicht genannten 
Teile sind schon teils erschienen, teile vor dem Erscheinen.

s Theologisches Wörterbuch zum Neuen Testament. In Verbindung mit . . .  
(39 Namen) hrsg. v. G. Kittel. 1 (a—y), II {§—7]), III Lief. 1—7 (0cc(iag—xafl1- 
icmjfM). Stuttgart 1933—36, Kohlhammer. XII, 24*, 793 S.; XII, 958; 448 S.

8 S. Wide und M.P. Nilsson, Griechische und römische Religion (in: Gercke- 
Norden, Einlührung in die Altertumswissenschaft II4 Heft 4). Leipzig-Berlin 
1931, B. G. Teubner. II, 101 S.

* A. Michelitsch, Allgemeine Religionsgeschichte. Graz 1930, Styria. XV, 931 S.



Sinne Albrecht Dieterichs philologische und vergleichend religions­
wissenschaftliche Methode bewährt, rührt von Pfister1 her. Sie ver­
knüpft in origineller W eise Systematik und Forschungsbericht, nachdem 
sie in zwei Einleitungskapiteln über Ziel und Methode sowie hierfür 
einschlägige Literatur kritisch den Boden bereitet hat. Dann folgen, als 
organisches Werden betrachtet, die Epochen der antiken Religions­
geschichte von der kretisch-mykenischen Zeit ab bis zur römischen. 
Eingegliedert sind systematische Kapitel über Gottesvorstellung, Mythos, 
Kult, Aberglaube und Magie, während dasjenige über Lokalkulte, weil 
das ganze Mittelmeergebiet umfassend und mit dem W esten schließend, 
den Übergang zum letzten Kapitel, dem der römischen Religion bildet. 
Es ist billig, sich etwa am häufigen „Orendismus“ und „orendistisch“ zu 
stoßen (was ja gerade die tun, die sich nicht die Mühe nehmen, über 
das Wesen solcher religionsgeschichtlicher Terminologie sich zu infor­
mieren). Gewiß könnte statt orenda auch ö-vva/xig oder ivsQysia gesagt 
werden, aber weder Dynamik noch dynamistisch noch Energie wäre 
terminologisch verwendbar. Der Blick für die Hochreligion fehlt doch 
Pfister gewiß nicht, nur ist diese bisher doch so überwiegend im Vorder­
grund der antiken Religionsgeschichten gestanden, daß gewissermaßen 
eine pädagogische Unterstreichung der anderen Wesensseiten notwendig 
war. Für deren Verständnis ist ethnologisch-volkskundliche Schulung 
unentbehrlich, vergleichendes Verfahren unerläßlich. Das kann gewiß 
dazu führen, und hat Pfister wohl auch hie und da dazu verführt, indi­
viduelle Unterschiede zugunsten eines gemeinsamen Untergrundes zu 
übersehen oder Wertunterschiede nicht zu betonen. Aber andererseits 
wird das Bestreben nach Differenzierung, Bewerten des Unterscheiden­
den doch erst dann fruchtbar, wenn man erst einmal das Allgemeinsame, 
Verbindende erkannt hat und Sonderentwicklungen aus dem spezifischen 
Wesen z. B. des Griechentums oder Christentums davon absetzen kann. 
So sollte das Buch nicht nur nachgeschlagen, sondern vor allem in seinen 
klar aufgebauten und präzis definierenden systematischen Abschnitten 
namentlich von denen gelesen werden, die meinen, für das Verständnis 
antiker Religion genüge es, griechisch-lateinische Quellen humanistisch 
traktieren zu können. Im allgemeinen gilt ja wohl der Satz, daß der 
Autor eines großen philosophisch-geschichtlichen Werkes etwas von 
Philosophie als solcher, einer Geschichte der griechischen Sprache etwas 
von allgemeiner Sprachwissenschaft und Sprachpsychologie, ihren Phä­
nomenen, Gesetzen und besonderen Methoden verstehen sollte, ansonsten

1 F. Pfister, Die Religion der Griechen und Römer mit einer Einführung 
in die vergleichende Religionswissenschaft, Darstellung und Literatuxbericht 
1918—1930 (Bursians Jahresberichte 229). Leipzig 1930, Reisland. VII, 424 S. 
(Vgl. auch oben Bd. 28, 319.)

Gesamtantike und griechische Religion 1925—1935 36 1



3 6 2 Friedrich Pfister

man Gefahr laufe, das Unternehmen mit unzureichendem Rüstzeug an­
zufassen und beispielsweise Umwelt und Außensicht Platons schön zu 
beschreiben, aber den innersten Kern, den Philosophen, einem schuldig 
zu bleiben. Daß die Archäologie ohne Kunstwissenschaft nicht aus­
kommt, ist allmählich begriffen, in der Literaturgeschichte ist das Ent­
sprechende im Werden, aber bei der Religion der Griechen genügt, 
scheint es, „griechisch“ noch immer. Daß einer das religionsgeschicht­
liche Rüstzeug, das er besessen hat, wegwirft zugunsten ahnungsvoller 
Ergriffenheit (oder vielleicht auch nur gute alte Methode gegen neueste 
Kulturmorphologie eintauscht?), ist ein Sonderfall, der mir nicht vor­
bildlich erscheint. Es wird auf derlei Fragen im weiteren Bericht noch 
zurückzukommen sein.

DIE FORSCHUNGEN VON J. W1NTHUIS 
ÜBER DAS ZWEIGESCHLECHTERWESEN

VON F R IE D R IC H  P F IST E R  IN WÜRZBURG

Seit vier Jahren schien dem Fernerstehenden der Streit zwischen 
Winthuis und dem Anthroposkreis, wenigstens in der Öffentlichkeit, bei­
gelegt, und als gegen Ende des vorigen Jahres ein neues Buch1 des 
inzwischen in Innsbruck Habilitierten erschien, wurde man in dieser 
Ansicht bestärkt, da es mit keinem polemischen Anhang belastet war, 
vielmehr in einem Punkt sogar eine Annäherung an die Gedankengänge 
jenes Kreises zeigte. Aber aus dieser Ruhe wurde man jäh durch eine 
weitere Schrift2 herausgerissen, die bald darauf den Kampf wieder auf­
nahm. —  W egen des hohen Wertes der Winthuisschen Forschungen 
muß auf sie hier näher eingegangen werden, und da sein Kampf gegen  
den Anthroposkreis die Gegenwartslage der Religionswissenschaft von 
einer Seite her hell beleuchtet, kann auch dieser hier nicht ganz beiseite 
gelassen werden. Doch beschränke ich mich bei letzterem auf eine knappe 
Darlegung der Geschichte dieses Streites, ohne dabei sämtliche Aus­
lassungen, die sich zudem noch in zahlreichen Tageszeitungen zerstreut 
finden, namhaft zu machen.

Im Jahre 1928 erschien als Band 5 der von Thurnwald heraus­
gegebenen Forschungen zur Völkerpsychologie und Soziologie das Buch 
von W i n t h u i s ,  Das Zweigeschlechterwesen bei den Zentralaustraliem

1 J. Winthuis, Mythos und Kult der Steinzeit. Versuch einer Lösung uralter 
Mythosrätsel und KultgeheimnisBe. Stuttgart 1935, Strecker u. Schröder. XVI, 
296 S. Geb. JIM, 16.— .

2 J. Winthuis, Mythos und Religionswissenschaft. P. W. Schmidts „Metho­
dologisches“ untersucht auf Wurzelkrankheit. Im Selbstverlag des Verfassers, 
Moosburg (Oberbayern) 1936. III, 161 S. Mit Porto J i J i  2.70.



und anderen Völkern. Lösungs versuch der ethnologischen Hauptprobleme 
auf Grund primitiven Denkens.1 Es wurde sogleich von dem Religions­
historiker Jos .  S c h n i t z e r  im Unterhaltungsblatt der Voss. Ztg. vom 
18. Dez. 1928 warm begrüßt, und dieser Gelehrte warf sogleich bereits 
die Frage auf, die später noch eine Rolle spielen sollte: „Lassen sich 
übrigens nicht Spuren einer ursprünglichen Doppelgeschlechtlichkeit 
schon in der Bibel, im Talmud, bei den alten Indern, Persern, Babyloniern 
und selbst bei Plato nach weisen?“ Ferner trat in der Literar. Beilage 
des Bayerischen Kuriers vom 1 8 .Februar 1929 T h u r n w a l d  für W. ein, 
indem er „die große Bedeutung der Arbeit“ hervorhob, die darin bestehe, 
„daß W. vom Standpunkt der Eingeborenen aus wirklich ihre Denk­
symbolik zu durchleuchten versuchte, und zwar in gewiß richtiger W eise“, 
und in der Frankf. Ztg. vom 28. Aug. 1929 sagte ich eine „lebhafte Dis­
kussion“ voraus, die dies Buch hervorrufen werde, da diese neuen Re­
sultate den Lehren solcher Forscher widersprechen, die vom grünen 
Tisch aus, etwa von Wien oder Rom aus, die Gewohnheiten und An­
schauungen der Primitiven bestimmen wollen.“ Inzwischen war auch der 
Angriff tatsächlich eröffnet worden, und zwar, wie zu erwarten war, vom 
Wiener Anthroposkreis aus, als dessen Vorkämpfer zunächst Dr. W a l k  
in der Wiener Reichspost vom 27. Jänner und 17. März 1929 auftrat. 
Gegen diesen wandte sich der Afrikanist W. W a n g e r 2 in der Literar. 
Beilage der Augsburger Postzeitung vom 25. Sept. 1929, dem W a l k  
ebd. im November antwortete. In der Berliner Germania vom Sept. 1929 
Nr. 19 verdächtigte J. P e t e r s  W. als Anhänger der Freudschen Psycho­
analyse und als „Evolutionisten“, wie ihm schon W a l k  „Pansexualis- 
mus“ vorgeworfen hatte. Eine Erwiderung W a n g e r s  wurde von der 
Germania nicht aufgenommen.3

Nun erschienen auch die ersten Besprechungen in wissenschaft­
lichen Zeitschriften, so die von S c h n i t z e r ,  Zeitschr. f. Völkerpsychol. 
u. Soziol. 1929, 2 1 2 ff. und von S p e i s e r ,  Schw. Arch. f. Volksk. 29 
(1929) 70 ff., beide in anerkennendem Sinn, und S i e g f r .  P a s s a r g e 4 
wandte die Ergebnisse der W.schen Forschungen auf die alttestament- 
liche Überlieferung an. Aber auch der Anthropos selbst trat jetzt in 
den Kampf ein, und er ließ bereits durch W a l k  in der Augsb. Postztg. 
vom 13. Nov. 1929 dies Ereignis ankündigen, wonach gleich zwei Mis­
sionare sich mit W. auseinandersetzen würden. Diese Besprechungen er­

1 Vgl. die ausführliche Besprechung von F. R. Lehmann, AR W. 29 (1921) 144 ff.
2 Sein Aufsatz ist auch abgedruckt bei Winthuis, Einf. in die Vorstellungs­

welt primitiver Völker S. Vff., wo es aber fälschlich 25. XII. 29 heißt.
3 Er steht jetzt bei Winthuis, Die Wahrheit über das Zweigeschlechter­

wesen S. Vff.
4 Passarge, Das Judentum als landschaftskundlich-ethnologisches Problem, 

1929.

Die Forschungen von J. Winthuis über das Zweigeschlechterwesen 3 6 3



3 6 4 Friedrich Pfister

schienen von Missionar P. G e r h a r d  P e e k e l  (Anthr. 24 [1929] 1005 
bis 1072) und P. Jos .  M e i e r  (Anthr. 25 [1930] 75—135), denen sich 
er selbst, das Haupt der Schule von St. Gabriel, anschloß (Anthr. 26 
[1931] 55—98); so war in dieser Zeitschrift ein Raum fast so groß wie 
der, den das Buch selbst umfaßte, gegen dies Buch zur Verfügung ge­
stellt worden, und dazu kamen noch verschiedene „Erklärungen“ über 
„Vernichtung von Manuskripten“ (Anthr. 25 [1930] 1 0 8 5 —1088) oder 
sonst persönlicher Art (Anthr. 26 [1931] 950— 951), zum Teil mit der 
Androhung gerichtlicher Klage geschmückt (Anthr. 26 [1931] 323 bis 
324). Selbstverständlich setzte sich W. hiergegen zur Wehr, zunächst 
gegen P e e k e l  in seiner Schrift1: Die Wahrheit über das Zweigeschlech­
terwesen durch die Gegner bestätigt ( Beilage zur Zeitschr. f. Völker­
psychologie u. Soziol. 6, 1930). Dann erschien sein Buch: Einführung in 
die Vorstellungswelt primitiver Völker. Neue W ege der Ethnologie, 1931, 
in welchem er sich (im 2. Teil des Werkes) mit P. M e i e r aaseinandersetzte.

Daß dieser Kampf durchaus nicht auf wissenschaftliche Fragen be­
schränkt blieb, ist bereits angedeutet und war auch zu erwarten bei 
einem Gegner, von dem schon vor über 20 Jahren ein bedeutender 
Ethnologe2 sagte, daß in ihm „noch ein Rest von dem geistlichen Ter­
rorismus“ steckte, „der aus dem Mittelalter stammt“. Diese Kampfes­
weise zusammen mit dem von W. gegen die Schriftleitung des Anthro- 
pos erhobenen Vorwurf der Vernichtung von Manuskripten, gegen den 
P. W. S c h m i d t  nur eine gewundene Erklärung abgeben konnte (Anthr. 
25 [1930 | 1085 ff.), berechtigte schließlich zu dem Urteil3: „Damit 
scheidet wohl P. W. Schmidt endgültig aus der Schar der wissenschaft­
lichen Forscher aus“, ein Urteil, das von Passarge4 in einem „Offenen 
Brief“ noch unterstrichen und weiter begründet wurde. Die Entgegnung 
Schmidts5 und seiner Freunde6 haben hieran nichts zu ändern vermocht, 
und daß man auch auf katholischer Seite von ihm abrückte, zeigen die 
„Fragen an Pater W. Schmidt in Sachen des Dr. J. Winthuis“, die „von 
einem katholischen Theologen“ in der Literar. Beilage zur Augsb. Postztg.

1 S. hierzu auch K. Th. Preuß, DLZ. 1931, 2141 ff.
2 Georg Friederici, Pater W. Schmidt S. V. D., der Redakteur des „Antliro- 

pos“, Meine Antwort, 1914.
3 Pfister, Religion der Griechen u. Römer, 1930, 47.
4 Passarge, Dr. Winthuis und der Anthroposkreis. Offener Brief an Herrn 

Professor Dr. Pater W. Schmidt in Mödling-Wien, 1931.
5 P. W. Schmidt, Randbemerkungen zu Prof. Dr. S. Passarges „Offenem 

Brief an Herrn Prof. Dr. W. Schmidt“, 1931. Hiergegen der Einblattdruck Pas­
sarges: Antwort auf die „Randbemerkungen“ von Pater Schmidt, Febr. 1932.

6 Anton Böhm, Schönere Zukunft vom 6. Dez. 1931 S. 222 f. und vom 10. Jan. 
1932 S. 338; Anonym., Augsb. Postztg. 18. Nov. 1931; s. auch Winthuis ebd. 
25. Nov. 1931.



vom 16. März 1932 gestellt wurden.1 Und nun nach vier Jahren kommt 
die wissenschaftliche Auseinandersetzung von W. mit Schmidt selbst, 
nachdem er es zuvor nur mit den Vorkämpfern Peekel und Meier zu 
tun batte. —  So stellt sich der Verlauf dieses Streites dar, wobei ich 
die Denunziationen, Klagen vor dem geistlichen Gericht, Vorwurf der 
Häresie u. a., wovon in dieser Literatur des öftern die Rede ist, ganz 
beiseite gelassen habe. —  Das Wesentliche ist für uns: Was hat Win­
thuis wissenschaftlich geleistet?

W . war in den Jahren 1902— 1914 bei dem Südseestamm der Gu- 
nantuna auf der Gazelle-Halbinsel in Neupommern als Missionar tätig, 
und er lernte ihre Sprache so vollkommen, daß er sie nicht nur völlig 
beherrschte, sondern auch in ihren Geist völlig eindrang. Dadurch lernte 
er an der Quelle das primitive Denken kennen und konnte auch wert­
volles Material über Gesänge, Tänze, Feste usw. der Gunantuna sammeln. 
In seinen Arbeiten verwendet er auch das von ändern Feldforschern zu­
sammengetragene Material, insbesondere von Strehlow über die Zentral­
australier, aber in der Ausdeutung kommt er auf Grund seiner Kenntnis 
des primitiven Denkens zu ganz anderen Ergebnissen als diese. Denn 
er entdeckte eine, wie er es nennt, „Symbolsprache“, zunächst bei den 
Gunantuna, dann auch bei den Zentralaustraliern, und seine Forschungen, 
die zunächst auf die Gunantuna beschränkt waren, erweiterten sich auf 
das primitive Denken überhaupt. Ich stelle nun zunächst die Haupt­
ergebnisse seiner Forschungen hier zusammen.

1. Im Denken der Primitiven herrscht das Sexuelle durchaus vor; 
man kann geradezu von einer weitgehenden Sexualisierung ihres W elt­
bildes sprechen; ihr Denken ist völlig auf das Geschlechtliche eingestellt.

2. So denken sie auch bei an sich harmlosen Wörtern vielfach so­
fort an etwas Geschlechtliches, so etwa bei den Wörtern für Auge, 
Mund, Ohr, Höhle usw. an vagina, bei Nase, Zunge, Lanze, Tragstock 
usw. an membrum virile. Sie haben eine „Bildersprache“ ausgebildet, 
und so enthalten ihre Gesänge und ihre Mythen einen „exoterischen“ 
Sinn, wie ihn die Worte an sich geben, der für uns Europäer oft un­
verständlich, oft auch belanglos, zusammenhangslos oder töricht ist, und 
einen „esoterischen“ Sinn, der jedem Eingeborenen verständlich ist, da 
er die Bedeutung der Bildersprache und der Metaphern kennt. Dieses 
Vorhandensein eines bildlichen, esoterischen Sinns ist den Forschern 
bisher verborgen geblieben, und W. sucht ihn durch eine genaue Einzel­
besprechung vieler der von Strehlow aufgezeichneten, aber von ihm in 
ihrem richtigen Sinn nicht verstandenen Mythen und Kultgesängen zu 
enthüllen. Auch hier handelt es sich durchweg um geschlechtliche Dinge, 
um den actus generationis, die immer wiederholte schöpferische Betäti­

1 Dagegen W. Schmidt, Augsb. Postztg. 1932 Nr. 17.

Die Forschungen von J. Winthuis über das Zweigeschlechterwesen 3 6 5



3 6 6 Friedrich Pfister

gung des Zweigeschlechterwesens, für die die Bildersprache Tausende 
von Bildwörtern als für den Hauptgedanken dieser Mythen und Lieder 
enthält.

3. Dieses Zweigeschlechterwesen ist zugleich das höchste Wesen der
Australier, aber zugleich auch der eine und einzige Gott, den sie kennen; 
denn die Namen der „verschiedenen“ Totemgötter, die in den Mythen 
und Gesängen Vorkommen, sind nur Bildwörter für dieses eine Urwesen. 
So bekennen sich also die Australier zu einem Monotheismus, zum Glau­
ben an einen einzigen persönlichen Gott, der zugleich Zweigeschlechter­
wesen ist und als Schöpfer durch den actus generationis alles einzelne 
erschafft. Zweigeschlechterwesen sein bedeutet eben im ewigen Zustand 
des Schöpfungsaktes sich zu befinden. *•

4. Und diesen ewigen Zustand des actus zu erlangen, d. h. selbst 
ein Zweigeschlechterwesen zu werden, darauf ist der Sinn des Menschen 
als auf das höchste Ideal gerichtet. Aber dies bedeutet für ihn nur, den 
ursprünglichen Zustand wieder zu erreichen. Denn in der Urzeit waren 
auch die Menschen androgyn, dann wurden sie in zwei Teile, einen 
männlichen und einen weiblichen, gespalten, und ihre Sehnsucht ist es 
nun, diesen Urzustand wiederherzustellen. Und diesem Zweck dienen 
die Kulte und Initiationsriten. Wegen der Entweihung dieser Kultgeheim- 
nisse waren die androgynen Menschen der Urzeit von dem Urfcotemgott 
gespalten worden; aber dieser lehrte sie auch wiederum die Riten, die 
ihnen den Urzustand wieder verleihen können. Einmal in der Urzeit 
wegen der Preisgabe der Geheimnisse bestraft, hüten die Australier jetzt 
diese Mysterien und hüllen die Erzählung von ihnen wie auch die Mythen 
in die nur den Eingeborenen verständliche Bildersprache ein, die sie 
auch dem Forscher nicht erklären. Ja gelegentlich machen sie auch in 
diesen Erzählungen falsche Angaben, um die Entdeckung des wirklichen 
Sinns zu verhindern.

Das Wesentliche dieser Grundgedanken war, von einem Stück ab­
gesehen, von W. bereits in seinem ersten Buch ausgesprochen und in 
seinen späteren Schriften weiter begründet worden. Sie werden jetzt in 
dem neuen Werk durch Einzelinterpretationen, die sich auf die zentral­
australischen, zumeist von Strehlow gesammelten Texte beziehen, weiter 
gestützt, und da für W. die Zentralaustralier „waschechte Primitive oder 
Steinzeitmenschen“ sind, wird ihre Religion als „Mythos und Kult der 
Steinzeit“, d. h., wenn man von einigen „Entartungen“ absieht, als die 
ursprüngliche Religion des Menschengeschlechts betrachtet. Zur Kon­
trolle wäre freilich ein Vergleich dieser australischen Religion, wie sie 
sich für W. darstellt, mit der Religion des Paläolithikums, wie wir sie 
(gewiß unzulänglich) aus den vorgeschichtlichen Funden kennen, anzu­
stellen, und bei einem Buch mit diesem Titel erwartet man wohl mit



Recht zum mindesten neben den australischen Zeugnissen auch eine B e­
rücksichtigung der steinzeitlichen Funde, und man hätte auch gerne, 
zum mindesten auf Grund der vorhandenen Literatur, einige Hinweise 
darauf in der Einleitung gelesen, inwiefern man berechtigt ist, die 
Zentralaustralier den Steinzeitmenschen gleichzusetzen. Ferner wird es 
noch Sache der Feldforscher sein, denen die australischen Sprachen ver­
ständlich sind, die von W. gegebenen Textinterpretationen nachzuprüfen. 
Einwände sind hiergegen ja bereits früher erhoben worden, die sich 
gegen das erste Buch von W. wandten, und W. hat sich mit ihnen aus­
einandergesetzt, so zuletzt in der 1936 erschienenen Kampfschrift (s.o. 
S. 362 Anm. 2) mit P. W. Schmidt. Aber die Interpretationen des letzten 
Werkes scheinen mir noch kühner, d. h. noch mehr der Nachprüfung 
bedürftig zu sein als die des ersten. Und schließlich wäre noch zu fragen, 
inwiefern die Religion der a u s t r a l i s c h e n  Steinzeitmenschen über­
haupt als d ie  Religion der Steinzeit betrachtet werden kann.

Trotz der noch bis zuletzt vorhandenen äußerst scharfen Polemik 
gegen P. Schmidt muß aber der Leser des neuen Buches doch feststellen, 
daß in e i n e m  wichtigen Punkt sich eine bedeutsame Annäherung des 
Verfassers an die Anschauungen seines Gegners vollzogen hat. Ich habe 
gelegentlich einmal die Schule Schmidts als die „idyllisch - romantische, 
apologetische, katholische“ Ethnologenschule bezeichnet1 und ihren Zu­
sammenhang mit dem 1. Buch Mosis, der mittelalterlichen Wissenschaft 
und dem Tridentinum aufgezeigt. Es herrscht hier eine Idealisierung 
der Primitiven, die in der Schilderung ihrer Gottesvorstellung (Mono­
theismus), ihrer Ethik (Altruismus) und ihrer Eheverhältnisse (Mono­
gamie) zutage tritt, wobei oft freilich die Zeugnisse vergewaltigt werden 
müssen, damit ja kein Makel an den „Kindheitsvölkern der Menschheit“ 
bleibt.2 Davon findet sich in W.s früheren Schriften nichts, und in der Tat 
ist es auch schwer, die Unsittlichkeit der Gunantuna, von der W. des 
öftern spricht, oder das geschlechtliche Denken der Primitiven, in dem 
der Geschlechtsakt die Hauptrolle spielt, irgendwie zu verherrlichen; 
man kann lediglich diese Tatsachen feststellen auf Grund der ethno­
logischen Berichte und die entwicklungsgeschichtlichen Folgerungen 
daraus ziehen. So spricht W. etwa in seiner „Einführung“ S. 68 von 
der „geradezu ungeheuern Unsittlichkeit, der wir bei den Australiern 
sowohl wie bei vielen ändern Primitivvölkern begegnen“, bringt Bei­
spiele hierfür und sagt dann (S. 102f.): „Diese Sittenlosigkeit und damit 
das vorherrschend sexuelle Denken nicht zugeben zu wollen, ist, an­
gesichts der vielen Belege, die wir dafür besitzen, d a s G e g e n t e i l  
v o n  W i s s e n s c h a f t . “ Wenn der höchste Wunsch der Australier nach

Die Forschungen von J. Winthuis über das Zweigeschlechter wesen 3 6 7

1 Philol. Woch. 1926, 933 ff. 2 Völkerkunde 1926, 129 ff.
Archiv für Religionswissenschaft XXXIII. 3/4 24



3 6 8 Friedrich Pfister

W.s eigenen Forschungen der ist, dauernd den Geschlechtsakt auszu­
üben, wenn sie immerzu hieran denken, wenn ihre Kulte sie in diesen 
Dauerzustand zu versetzen versprechen und ihr Leben nach dem Tode 
in diesem Dauerzustand besteht, so ist es m. E. unmöglich, selbst für 
den, der die christliche Auffassung des Geschlechtlichen1 verwirft, hier­
über folgendes zu schreiben (Mythos 246): „Man sieht, es ist eine groß­
artige —  wenn auch durch das Sexuelle getrübte —  eschatologische 
Anschauung, die sich in diesen Sagen offenbart, der Gedanke der mensch­
lichen Unsterblichkeit und der Rückkehr des Verstorbenen zu Gott, der 
dem Menschen das Leben gab.“ Und unbegreiflich scheint es, wie W. 
(Mythos 269) schreiben kann: „Mit der Religion, vor allem mit dem 
Jenseitsglauben unzertrennlich verbunden ist die E t h i k ,  wie ja bei 
den zentralaustralischen Kultfeiern schon die zum Ausdruck gebrachten 
strengen Moral Vorschriften erkennen lassen, sowie das Bewußtsein von 
sittlichen Vergehen, von Gut und Böse, Schuld und Strafe.“ Unbegreif­
lich zwar nur für den, der nicht weiß, daß im Tridentinum der Zustand 
der ersten Menschen verbindlich und ausdrücklich bestimmt wurde als 
sanctitas et iustitia accepta a deo, und der nicht weiß, daß dieser Zustand 
nun auch von den katholischen Ethnologen als Anfangszustand der 
Menschheit angenommen werden muß, wenn sie sich nicht mit der Bibel 
und den Lehren der Kirche in Widerspruch setzen wollen.2 Deshalb 
streift nun auch W. alles Sexuelle als sekundär und spätere Degenera­
tion ab und sagt „wenn auch durch das Sexuelle getrübt“ oder „abge­
sehen also vom Erotischen“, als ob man diesen zentralen Punkt außer 
acht lassen könnte. Oder man vergleiche, wie W. 1935 die Aranda- 
Kinder schildert (S. 129): „Wie die Liebe zur hehren alknarintja-Göttin 
bereits in den Herzen der Aranda-Kinder im zartesten Alter entbrennt, 
ist aus den Mitteilungen Strehlows über die Aranda-Kinderspiele zu 
ersehen.“ Und S. 131: „So ist die androgyne Idee, wie das Sexuelle 
überhaupt, schon den kleinen Aranda-Kindern bekannt. Durch ihre Spiele 
sollen auch sie schon die seelische Einstellung auf den ureigentlichen 
Zweck des Kultes erhalten und vor allem mit Ehrfurcht vor dem Ur- 
wesen, namentlich vor der fruchtbaren Göttin, erfüllt werden, die ja 
auch dem Kult ihr Gepräge gibt und dementsprechend im Jenseits­
glauben eine bevorzugte Stellung einnimmt.“ Das klingt gewiß idyllisch­
religiös; aber im ersten Buch (1928) schildert er das erotische Denken 
und Handeln der Kinder ohne diesen Schleier einer idyllischen Bilder­
sprache, und da vermag auch die rauhe Wirklichkeit von W. nur in 
lateinischer Sprache wiedergegeben zu werden (Zweigeschlechterwesen 
13): „Pueri et puellae trium vel quattuor annorum ab ipsis parentibus

1 S. hierzu jetzt auch B. Kummer, Hdwbch. d. d. Ab. III 735 ff.
2 Hdwbch. d. d. Ab. VI 560f.



ad copulam carnalem adducti sunt. Parentes non solum liberis adstanti- 
bus actum generationis exercuerunt, sed etiam liberos suos ad eundem 
actum cohortati sunt. Liberi in silvis quotidie ter vel quater vel quinquies 
vel saepius commercium carnale, uti scio, magna cum libidine habuerunt, 
ad quod adulti non solum tacuerunt, sed etiam riserunt. Ne putes, ma- 
turitatem horum liberorum prius adfuisse quam apud liberos in nostris 
regionibus, sicut exploratores certe cognoverunt.“ Hier ist noch nicht 
davon die Rede, daß die Liebe zur hehren Göttin in den Herzen der 
Kinder im zartesten Alter entbrannt sei, sondern hier handelt es sich 
um eine andere Liebe und ihre Betätigung.

Zu solcher idealisierenden Schilderung der Primitiven gehört natür­
lich auch der Urmonotheismus, wie der Leser des Anthropos wohl weiß 
und wie man ja auch aus dem 1. Buch Mosis folgern kann, das jetzt 
auch von W. auf der 1. Seite als beweiskräftiges Zeugnis angeführt 
wird. Während der Urmonotheismus im 1. Buch bei W. noch keine Rolle 
spielte, ging W. später in zwei Aufsätzen1 näher auf ihn ein und suchte 
zu beweisen, daß er auch bei den Australiern geherrscht habe. Aber 
„infolge der immer mehr rein auf das Sexuelle eingestellten Kulte und 
späteren ganz und gar unmoralischen Geheimbünde, in denen ex officio 
der Unzucht gefrönt wird, verblaßte der Gottesgedanke bei jenen Stäm­
men immer mehr. Nicht Gott zog sich von dem Menschen zurück, son­
dern dieser zog sich von Gott zurück“.2 Danach findet sich also heute 
auch bei den Australiern kein Monotheismus vor —  wie überhaupt bei 
keinem Volk auf Erden in der Gegenwart als wirklicher Volkglaube3 —  
sondern nur die Verehrung eines höchsten Wesens, über das freilich die 
Ansichten der verschiedenen Forscher auseinandergehen. In dem neuen 
Buch aber lesen wir geradezu Hymnen auf den Eingottglauben der 
„Wilden“ und auf ihre tief religiöse Gläubigkeit.4 So etwa S. 6: „Da­
gegen dürfte die Tatsache nicht wenig überraschen, daß —  nach dem 
Mythos —  die Zentralaustralier tiefgläubige Menschen sind, und nicht 
nur das, sondern auch ausgesprochene Monotheisten. . . .  So ist der Ur-

1 Ztschr. f. Missionswiss. 19 (1929) 225 f f .; 20 (1930) 363 ff.
2 a. a. 0. 20 (1930) 367. 3 ARW. in diesem Bd. o. S. 161.
1 Eine erste Andeutung davon Zweigeschlechterwesen 265 f., wo es u. a. 

heißt: „Ehrfürchtiges Staunen erfaßt ihn, wenn er das Brausen des Schwirr-
holzes hört, das die Stimme, ja die Anwesenheit des höchsten Wesens selbst 
verrät bzw. dieses WeBen selber ist; in seiner Gegenwart wagt er kaum zu 
atmen usw.“ Aber S. I l l  lesen wir von diesem doppelgeschlechtigen Schwirr- 
holz: „Es soll den Frauen Begierden nach den Männern erwecken. . . . Wenn 
nun die Mädchen das Brummen hören, so fühlen sie einen stechenden Schmerz 
im Bauche, als ob sie von einem feurigen Pfeil getroffen wären. . . .  Es ist 
demnach die Stimme des Schwirrholzes die Stimme des in actu coniugali sich 
befindenden höchsten Geistes.“

Die Forschungen von J. Winthuis über das Zweigeschlechterwesen 3 6 9

24*



3 7 0 Friedrich Pfister

mythos in Wahrheit der Eingang zum Tempel der wahren Gottes­
erkenntnis, der Vorhof zum christlichen Glauben an die ursprüngliche 
Wirkursache, den allmächtigen, aus dem Nichts schaffenden — weil un­
endlichen — höchsten Geist. . . .  So bezeugt selbst der kulturell niedrig 
stehende, aber tiefreligiöse Bewohner Australiens in seinem heißen 
Drang nach ewig währender Glückseligkeit (lies: nach dem ewig dauern­
den Geschlechtsakt) das Dasein des Unendlichen (l.: das Dasein des im 
andauernden Geschlechtsakt verweilenden Zweigeschlechlerwesens), da dem 
Unendlichen allein der Drang nach dem ewigen Glück (ebenso zu ver­
stehen) entquellen kann. Zutiefst ward Gottes Urbild der Menschenseele 
aufgeprägt, zutiefst erfüllt den gottesebenbildlich geschaffenen Menschen­
geist die Sehnsucht nach dem Göttlich-Schönen, -Wahren, -Reinen und 
-Guten (in Wirklichkeit nach dem Geschlechtsakt). . . .  So hören wir auch 
aus s e i n e m  Kultgesang den Schrei nach Erlösung (ebenso), der auch 
in seinen Steppen und Wäldern nicht verstummen wird, bis der letzte 
ihrer Bewohner „heim“gefunden haben wird zum „Vater“haus (ebenso). 
So lesen wir ergriffen auch in s e i n e m  Mythos, wie er nach dem Gött­
lichen sich sehnt (ebenso), wie diese unausrottbare geheime Sehnsucht 
ihm in allen Gliedern brennt. . .“ Wenn man nun von W. selbst gehört 
hat, was diese Sehnsucht wirklich ist, die dem Australier in allen Glie­
dern brennt, was das „Heimfinden“ ins „Vaterhaus“ wirklich bedeutet, 
so begreift man diesen und andere ähnliche Hymnen nicht, begreift aber 
auch nicht, was der Vergleich dieses australischen gütigen Urwesens mit 
dem griechischen Zeus soll, von dem W. eine so merkwürdige Vorstel­
lung hat (S. 23): „Von diesem mannweiblichen Urwesen hat er eine 
andere Vorstellung, als das Hellas-Volk vom Zornesgott Zeus sie hatte, 
wie Phidias ihn meißelte: mit den Racheblitzen in den Händen, dem 
Falken und dem Tiger zu seinen Füßen, die die Zornesopfer des Ge­
waltigen erspähen und vernichten sollten.“ Woher in aller Welt hat W. 
dieses Bild des olympischen Zeus?

So glaube ich also nicht, daß die Religion der Steinzeitmenschen in 
diesem Buch richtig gezeichnet ist; aber auch wenn der Titel des Buches 
hieße „Mythos und Kult der Zentralaustralier“, was m. E. richtiger wäre, 
müßten viele Fragezeichen zum Einzelnen gesetzt werden. Diese Fragen 
zu klären, wird noch die Aufgabe künftiger Untersuchungen sein müssen. 
Aber die künftige Forschung wird auch das, was bei W. schon jetzt sich 
als richtig herausgestellt hat, bei der Erforschung anderer Religionen 
vor Augen haben müssen. Dabei mag zunächst einmal festgestellt wer­
den, daß der gegen W. erhobene Vorwurf, Anhänger der Freudschen 
Psychoanalyse zu sein1, auf keinen Fall zutrifft, wie W. selbst des öftern

1 Ja sogar ron Passarge sagt Böhm a. a. 0 . 222: „scheinbar (soll wohl 
heißen: anscheinend) ein Schüler oder Verehrer Freuds.“ Ebenda 338: „das



nachgewiesen hat. So wenig diese etwas für die Religionswissenschaft 
geleistet hat, so fruchtbar sind W.s Gedanken, wenn man sich von den 
Übertreibungen freihält, die jeder großen wissenschaftlichen Leistung 
nun einmal von Anfang an anhaften. Für die weitere Forschung möchte 
ich noch auf folgende Punkte hinweisen:

1. Gleichzeitig haben W e i n r e i c h 1 und ich2 auf die sexuelle Meta­
phorik in der Sprache auch der Kulturvölker aufmerksam gemacht. 
Weinreich, nachdem er auf die neuere Literatur3 hierfür verweist: „aber 
das Problem müßte, auch für die Antike, einmal im Großen angenom­
men werden.“ Ich, indem ich auf tßxog (Eitrem, Festskrift til A. Kjaer 
1924; Kalitsunakis, Phil. W. 1924, 670ff.; 1925, 627), &V̂ 6S (Gnomon 
1929, 97), hasta, nsötov (Aristoph. Lys. 88; Latte, Phil. W. 1925, 691), 
ferner auf Radermacher, Aristoph. Frösche, 1921,183,  205f. aufmerksam 
machte: „Für die doppelte Bedeutung von Wörtern läßt sich auch aus 
der antiken Literatur manches anführen, was einmal gesammelt betrachtet 
werden könnte.“ So pflegten auch die römischen Redner4 die Verbindung 
zweier Wörter zu vermeiden, wenn bei ihrem Zusammenklang der An­
klang an ein obszönes W ort sich ergeben konnte. So sollte man nicht 
hintereinander cum nos, cum nobis, cum Numerio sagen, weil hierdurch 
der Hörer an cunnus erinnert werden konnte; vgl. Cic. ad fam. IX 22; 
Charisius, Gramm, lat. I 270 u. a. An derselben Stelle weist Cicero auf 
den Satz eines Redners hin, der ebenfalls an sich harmlos sei, aber an 
Obszönes denken lasse: Hane culpam maiorem an illarn dicam? Bei den 
letzten zwei Wörtern könne man an landicam (Klitoris) denken. Ja so­
gar bei dem harmlosen Wort bini laufe man Gefahr, daß die Hörer 
etwas Obszönes dabei denken, da sie an das griechische W ort ßiveiv

umstrittene, offenkundig von der Psychoanalyse stark beeinflußte Buch von 
Dr. Winthuis.“ Daß Freuds und Winthuis’ Forschungen in keinem Zusammen­
hang stehen, habe ich schon in m. Bel. d. Gr. u. R. gezeigt, wo ich die gesamte 
psychoanalytische Religionswissenschaft ablehnte, W. aber anerkannte.

1 Fabel, Aretalogie, Novelle (S.-Ber. d. Heidelb. Ak. 1930/31, Abh. 7, S. 49,1. 
[Vgl. auch Weinreich, Menekrates-Zeus (Tübinger Beitr. z. Altertumswiss. 18) 
Register unter „Zweigeschlechterwesen“. Gedankenreich, z. T. stark spekulativ
0 . Eberz, Das Zweigeschlechterwesen (Hochland 28 [1930] 402 ff.). Über andro- 
gyne Gottheiten zuletzt A. Bertholet, Das Geschlecht der Gottheit, 1934, 17 ff., 
der S. 20 zu einer ähnlichen Beurteilung von Winthuis’ früheren Arbeiten ge­
langt wie ich selbst. W e i n r e i c h.]

2 Rel. d. Gr. u. R. 32 f.
3 Spitzer, Wörter u. Sachen 5, 206 ff.; Sperber, Imago 1 (1912) 405 ff.; 

Rohlfs, Arch. f. d. Stud. d. n. Spr. 146, 126ff.; Goldberger, Glotta 18, 4 2 ff. 
Ferner noch O. Keller, Zur lat. Sprachgesch. 2, 181 ff.; 0 . Hey, Arch. f. lat. Lex.
11 (1900) 528 ff.; G. Vorberg, Glossarium Eroticum, 1932.

4 W ie ich nachträglich sehe, steht das Folgende bereits bei Winthuis, 
Mythos 144 (vgl. 89); aber er hat es meinem Brief an ihn vom 2. 1. 1933 ent­
nommen, dies aber zu erwähnen vergessen.

Die Forschungen von J. Winthuis über das Zweigeschlechterwesen 37 1



erinnert werden, das coire bedeutet. Für hasta im Sinn von membrum 
virile vgl. noch Carmina Priapea 43 und zu dem Cicerobrief W. Wendt, 
Ciceros Brief an Paetus, Diss. Gießen 1929.  —  Auch sei hier noch als 
Gegenstück zu den metaphorischen australischen Gesängen das Lied­
chen genannt:

Kuckuck und die Pimpelmese 
Sassen beide im Lowe (Laub).
Kuckuck nam en stiewen Stel 
Slaug die Mese in’t Oge.
Warum hast du dat getan,
Hast de Mese in’t Oge slan.

Dabei ist zu beachten, daß der hier gebrauchte Ausdruck für Meise in 
seinem ersten Bestandteil an die vulgäre Bezeichnung für coire, der 
zweite an die für vulva erinnert und daß die Metapher „ins Auge schla­
gen“ in demselben Sinn auch bei den Australiern gebraucht wird; vgl. 
Winthuis, Mythos 37: Stock ins Auge stoßen =  coire; ebenso auch 
S. 216:  er schnitt ihr ins Auge.

2. Es ist weitere Umschau zu halten, wo sich sonst noch in den 
Religionen ein Zweigeschlechterwesen findet. Im Orient scheint es häufig 
zu sein; aber auch in der griechischen Religion kommt es vor, wo es 
jedoch in manchen Fällen sicher auf orientalischen Einfluß zurückzufüh­
ren ist. Viel Material bei Ziegler, N. Jbb. 31 (1913) 529 ff.; Norden, 
Agnostos Theos 228 f.; Keyßner, Gottes Vorstellung u. Lebensauffassung 
im griech. Hymnus 2 6 f.; Bolkestein, Theophrasts Charakter der Deisi- 
daimonia 4 8 f.; Fr. R. Schröder, Germ.-rom. Monatsschr. 19 (1931) öff.; 
Eitrem, Kronos in der Magie (Ann. de l’Inst. de Philol. et d’Hist. Orient.
2 [1933/34] 356f.); Jessen, RE. s. Hermaphroditos; Herter, De Priapo, 
RVV. 23 (1932); Güntert, Der arische W eltkönig 320; Kummer, Hdwbch. 
d. d. Ab. 3, 7 2 5 ff. — Beachtenswert ist, daß in den archäologischen 
Funden der kretischen und mykenischen Kultur fast nichts vorkommt, 
was sich auf Geschlechtliches bezieht. Doch war der uQog yd/iog zweifel­
los der Religion der mykenischen Zeit bekannt; über diesen s. jetzt 
Alb. Klinz, 'Isqoq yccpos, Diss. Halle 1933; ders., RE. Suppl. 6, 107ff.; 
Gnomon 1934, 217 f.; Keyßner, Phil. Woch. 1934, 529 ff. —  Ein Zwei­
geschlechterwesen scheint ursprünglich auch der römische Mutunus 
Tutunus gewesen zu sein; vgl. Thurneysen, Rhein. Mus. 77 (1928) 335, 
aber auch Herter 299, 1 und Vahlert, RE. 16, 979 ff.

So bieten die Forschungen von Winthuis Anregungen in Fülle, und 
die Wissenschaft wird genug zu tun haben, um die Grundlagen zu 
prüfen und auszubauen und weiteres darauf zu errichten. D i e s  wollen 
wir tun, und wenn es dabei ohne Kampf nicht abgeht, wollen wir ihn 
auch nicht vermeiden — aber wir wollen ihn auch nicht unnötig suchen.

3 7 2  Fr. Pfister: Die Forsch, von J. Windhuis über das Zweigeschlechterweaen



DIE RELIGIÖSE SENDUNG DES DEUTSCHEN
VOLKES

VON F R IE D R IC H  P F IST E R  IN WÜRZBURG

Man kann dies Thema historisch betrachten und mit einer deutschen 
Glaubensgeschichte antworten, wobei man jedoch Sorge tragen muß, 
nicht in einer Kirchengeschichte stecken zu bleiben. Oder man faßt die 
in historischer Entwicklung gewordene Gegenwartslage ins Auge und 
stellt die Frage für die Zukunft und antwortet mit Richtlinien und 
Reformen oder einem Ausblick auf die deutsche Religion der Zukunft.

Aber auch Standpunkt und Voraussetzungen können verschieden 
sein, von denen aus man diese oder jene Antwort gibt, und zwar muß 
in diesen Voraussetzungen die Stellung des Betrachters zum deutschen 
Volk und zur Religion, vor allem zur christlichen Religion, festgelegt 
sein. So ergeben sich auch weltanschaulich bedingte Unterschiede in 
der Behandlung des Themas.

Doch gibt es für jeden Standpunkt etwas fest Gegebenes, das es 
sowohl bei der historischen Betrachtung wie bei der Gegenwarts- und 
Zukunftsschau zu beachten gilt: die deutsche Glaubensenergie. Für die 
historische Betrachtung zeigt sie sich in ihrer ersten Erscheinungsform, 
der germanischen Religion, weiterhin in der Auseinandersetzung zwischen 
Germanentum und Christentum und schließlich in der Spaltung von 
dogmatischem Kirchenglauben und deutschem Volksglauben; für die 
Gegenwartsschau gilt es nachzuweisen, inwieweit dieser Glaubensenergie 
die religiösen Gegebenheiten der Gegenwart entsprechen, und wie der 
deutschen Glaubensenergie gemäß weiterhin die Entscheidung zu treffen 
sein wird. Und zwar läßt sich die gegenwärtige religiöse Lage des 
deutschen Volkes in Kürze etwa folgendermaßen kennzeichnen:

1. Die Spaltung des Christentums in zwei große Konfessionen, die 
Doppelkonfessionalität, wie sie in dieser Art kein anderes Volk kennt.

2. Die deutsch-völkische Bewegung, in der sich in der Gegenwart 
in stärkstem Maß die Auseinandersetzung der deutschen Glaubensenergie 
mit dem Christentum zeigt, und zwar in zahlreichen Gruppen und Bünden, 
die sich aber je nach ihrer Stellung zum Christentum zusammenfassen 
lassen in solche, die das Christentum ganz verwerfen (wie die deutsche 
Glaubensbewegung), und solche, die eine Angleichung der christlichen 
Religion an die deutsch-völkische Gläubigkeit vornehmen wollen (wie 
Arthur Bonus und die Deutschkirche).



3 7 4 Friedrich Pfister

3. Die religionsfreie Weltanschauung, die auch, ohne organisiert zu 
sein, in allen Kreisen, auch unter den „Christen“, zahlreiche Anhänger hat.

4. Die Stellung des nationalsozialistischen Staates zur Religion, der 
Gewissensfreiheit gewährleistet. Was hierunter zu verstehen ist, muß 
hier kurz auf Grund maßgeblicher Kundmachungen gezeigt werden, da 
hierüber in dem Buch von H e i n r i c h  F r i c k ,  auf das unten noch näher 
einzugehen ist, eine andere, m. E. mit diesen Verlautbarungen nicht zu 
vereinende Ansicht herrscht.

Zunächst der Führer selbst1: „Die Bewegung lehnt jede Stellung­
nahme zu Fragen, die entweder außerhalb des Rahmens ihrer politischen 
Arbeit liegen oder für sie als nicht von grundsätzlicher Bedeutung be­
langlos sind, entschieden ab. Ihre Aufgabe ist nicht die einer religiösen 
Reformation, sondern die einer politischen Reorganisation unseres Volkes. 
Sie sieht in beiden religiösen Bekenntnissen gleich wertvolle Stützen 
für den Bestand unseres Volkes und bekämpft deshalb diejenigen Par­
teien, die dieses Fundament einer sittlich religiösen und moralischen 
Festigung unseres Volkskörpers zum Instrument ihrer Parteiinteressen 
herabwürdigen wollen.“ Und an anderer Stelle2: „Dem politischen Führer 
haben religiöse Lehren und Einrichtungen seines Volkes immer unan­
tastbar zu sein, sonst darf er nicht Politiker sein, sondern soll Refor­
mator werden, wenn er das Zeug dazu besitzt.“

Ferner Punkt 24 des Programms der NSDAP: „Die Partei als solche 
vertritt den Standpunkt eines positiven Christentums.“

Schließlich erklärte der Stellvertreter des Führers in einem Erlaß3, 
daß in Glaubensfragen kein Zwang herrschen soll, und daß niemand 
deswegen geringer gewertet wrerden soll, weil er sich nicht zum Christen­
tum oder überhaupt zu keiner Religion bekennt.

Und endlich der Ministerpräsident Göring, der 1934 in seiner Rede 
in der Sitzung des Staatsrates zur Kirchenfrage sich so äußerte4: „Wenn 
jemals der Grundsatz des Großen Friedrich gegolten hat, es möge jeder 
nach seiner Fapon selig werden, so soll er jetzt gelten. Adolf Hitler, 
unser Führer, und wir alten Nationalsozialisten wissen alle das eine, 
daß wir keinen wegen seines Glaubens antasten werden. Andererseits 
aber kann es dem Staat nicht ganz gleichgültig sein, was auf diesem 
Gebiet vor sich geht.“ Und nachdem er versichert hat, daß die drei 
alten Bekenntnisse der preußischen Landeskirche, Reformierte, Unierte 
und Lutheraner, auch in der neuen Reichskirche als gleichwertig dem 
Staat gegenüber dastehen werden, fährt er fo r t: „Auf der ändern Seite 
aber möchte ich an dieser Stelle die Geistlichen innerhalb der preußischen 
Landeskirche sehr ernst ermahnen, endlich zum Abschluß ihres Streites 
zu kommen, weil dieser Streit dazu beiträgt, Deutschland, das bisher 
als führendes evangelisches Land gegolten hat, von dem die Ideen und

1 Adolf Hitler, Mein Kampf I 379 f.
2 Ebd. I 127; im Original ist diese Stelle gesperrt gedruckt.
3 S. etwa Wartburg 1934, 127. 4 Ebd. 249.



Die religiöse Sendung des deutschen Volkes 3 7 5

Gedanken eines Luther in die W elt geströmt sind, dieser Führung der 
evangelischen Kirchen zu berauben. Wir verlangen, daß endlich Ruhe 
und Zufriedenheit auf diesem Gebiet eintritt, daß man nicht länger auf 
dem Rücken des Kirchenvolkes die Streitigkeiten innerhalb der 
preußischen Landeskirche austoben läßt.“

Damit ist der Begriff der Gewissensfreiheit eindeutig bestimmt: 
Sie wird gewährleistet, ohne auf die christlichen Bekenntnisse be­
schränkt zu sein; aber sie hat, wie jede individuelle Freiheit, da ihre 
Grenze, wo die Schädigung des deutschen Volkes beginnt, wo ihre Be­
tätigung die Grundlagen von Staat und Volk an greift. So kann also der 
vierte Punkt bezeichnet werden: Individuelle Gewissensfreiheit, die 
nicht durch religiöse, sondern durch politische Grenzen umschlossen ist, 
durch die Rücksicht auf das Wohl der Gemeinschaft.

Wer nun die religiöse Sendung des deutschen Volkes in der Ver­
gangenheit umfassend betrachten will, für den handelt es sich um eine 
deutsche Glaubensgeschichte, und wer die religiöse Sendung des deutschen 
Volkes in Gegenwart und Zukunft beleuchten w ill, wird die eben auf­
geführten vier wesentlichen Punkte berücksichtigen müssen. Wir er­
läutern dies weiterhin an Hand von zwei Büchern, die kürzlich er­
schienen sind, von denen das eine der ersten, das andere der zweiten 
Schau gewidmet ist:

Herbert Grabert, Der protestantische Auftrag des deutschen Volkes. 
Grundzüge der deutschen Glaubensgeschichte von Luther bis Hauer. 
Stuttgart 1936, Gutbrod. 287 S. Geb. J lJ l  5.70.

Heinrich Frick, Deutschland innerhalb der religiösen Weltlage. 
Berlin 1936, Töpelmann. IX, 273 S. Geb. J lJ t  6.— .

Wir wollen zunächst versuchen, in je einem Satz den Hauptgedanken 
der beiden Bücher herauszuheben und ihn in seiner Formulierung zu­
gleich zu unserm Thema in Beziehung zu setzen.

G r a b e r t  will durch die Glaubensgeschichte des deutschen Volkes 
von Luther bis zur Gegenwart zeigen, wie die arteigene deutsche 
Glaubensenergie um ihre Selbstbehauptung gerungen hat und heute 
noch ringt; die religiöse Sendung unseres Volkes sieht er im Durch­
bruch seiner Glaubensenergie, die sich auch gegen das Christentum zu 
behaupten hat.

F r  ic k  will durch eine geopolitische Betrachtung darlegen, daß die 
religiöse Sendung Deutschlands als eine Sendung innerhalb der religiösen 
Weltlage aufzufassen ist; das Problem wie seine Lösung erwachsen aus 
innerdeutschen Voraussetzungen, aber sie müssen gleichzeitig verstanden 
werden als der deutsche Anteil an einer universalen religiösen Aufgabe; 
und die Lösung ist der erneuerte Christusglaube.

B e i d e  liefern also einen Beitrag zu unserem Thema. Aber verschieden 
ist einmal ihre Blickrichtung: Grabert betrachtet die Vergangenheit und 
geht von hier zur Gegenwart; Frick betrachtet die Gegenwart und 
schaut von hier in die Zukunft. Verschieden ist zweitens ihr Blickfeld:



376 Friedrich Pfister

Grabert scliaut nur auf sein eigenes Volk; Frick auf seine Stellung und 
Sendung in der Welt. Verschieden ist drittens ihr Standpunkt: Für 
Grabert ist es der deutsche Glaube, für Frick das Evangelium Christi. 
Und verschieden ist auch der Entwicklungsgang der Verfasser selbst: 
Beide gingen von der protestantischen Theologie aus; aber Grabert hat 
diesen W eg verlassen und sich der Deutschen Glaubensbewegung zu­
gewandt. So steht gegenüber dem Christentum Grabert im Angriff, 
Frick in der Verteidigung. Aber bei aller Verschiedenheit ist beiden 
Verfassern das eine gemeinsam: der W ille, aus dem gegenwärtigen 
Glaubensringen des deutschen Volkes einen „W eg“ zur „Entscheidung“ 
(beide Worte stehen in jedem der beiden Bücher im Vorwort) zu zeigen, 
und die heilige Überzeugung, daß ihr W eg der richtige ist. Grabert 
sucht diesen W eg von der deutschen Glaubensgeschichte her, Frick aus 
der Betrachtung Deutschlands innerhalb der religiösen Weltlage.

Niemand wird die Größe der Schwierigkeiten verkennen, die einer 
solchen religiösen Entscheidung im W ege stehen, und es gilt in erster 
Linie, die Mächte zu erkennen, die das deutsche Volk auf ihre Bahn 
herüberziehen wollen, und sich mit ihnen auseinanderzusetzen, ob ihr 
W eg der richtige sei. Diese sind nach F r i c k  einmal die Religions­
feindlichkeit, die jetzt in „Moskau“ eine feste Ausgangsstellung bezogen 
hat, ferner die Christusfeindlichkeit, d. h. der Glaube ohne das Evan­
gelium, als deren Hauptvertreter die Deutsche Glaubensbewegung zu 
nennen ist, und schließlich die christliche Religion, die aber in Deutsch­
land in die beiden großen Konfessionen gespalten ist. Mit der Religions­
feindlichkeit und der Deutschen Glaubensbewegung setzt sich Frick von 
seinem Standpunkt aus ausführlich auseinander und er lehnt die beiden 
von dort aus gegebenen W ege als ungangbar ab; denn „wer bewußt 
Christ sein will“, muß „jede andere Möglichkeit religiöser Entscheidung 
ablehnen.“ Damit ist natürlich bereits die Entscheidung bestimmt.

Freilich wenn Frick hier meint (S. 164), der leitende Gesichtspunkt, 
der Lenin (die Gottlosenbewegung) und Hauer (die Deutsche Glaubens­
bewegung) zur Ablehnung und Bekämpfung des Christentums führte, 
sei der gleiche, die Ablehnung der christlichen Eschatologie, so ist dies 
nicht richtig. Zunächst lehnt ja jener die Religion überhaupt, dieser 
aber nur die christliche Form der Religion ab. Gewiß findet sich hier 
wie dort der Hinweis auf die Erde und das irdische Dasein, für das wir 
kämpfen müssen, anstatt für das Jenseits zu leiden. Das ist der gleiche 
Unterschied des Lebensideals, den wir schon beim altgriechischen Heroen­
ideal im Gegensatz zum Ideal des christlichen Heiligen erkennen. Aber 
der Gründe für das Ablehnen des Christentums sind doch in der Deutschen 
Glaubensbewegung noch mehr. Hier, in der Würdigung Hauers, ist 
G r a b e r t  zweifellos den Tatsachen mehr gerecht geworden als der 
protestantische Theologe, und es ist besonders zu begrüßen, daß Grabert 
auch auf die Glaubensentwicklung Hauers selbst genauer eingeht.

Die gesamte deutsch-völkisch bestimmte religiöse Bewegung hat ja 
«ine sehr breite und tiefbefestigte Grundlage, nicht nur den schmalen



Die religiöse Sendung des deutschen Volkes 3 7 7

Grund des Gegensatzes gegen ein einzelnes christliches Dogma, und 
zwar wurde diese Grundlage1 geschaffen einmal von der Rassenforschung2, 
die lehrte, daß jede Rasse ihre eigene Kultur und auch ihre eigene Re­
ligion hervorbringe, die nur für sie angemessen ist und sich eignet, für 
andere Rassen aber ein fremdartiges Element ist, das als artfremd nicht 
annehmbar ist; dann von der modernen Religionswissenschaft, die dar­
legte, daß auch die christliche Religion wie jede andere Religion eine 
historisch gewordene Erscheinung sei, der gegenüber das Recht der 
Kritik und auch der Ablehnung bestehe, das Recht der Kritik vom 
Standpunkt des arteigenen Glaubens aus. Erst das Rassenbewußtsein 
und das erwachende Recht selbständiger Stellungnahme gegenüber den 
Lehren des Christentums hat die deutsch-völkische religiöse Bewegung 
ermöglicht und hat die der deutschen Art widersprechenden Lehren des 
Christentums zu deutlichem Bewußtsein gebracht, hat den Konfliktstoff 
aufgezeigt, der im Christentum für die deutsche Auffassung verborgen 
lieg t3, und hat diese Bewegung und Erkenntnis in weitere Kreise ge­
tragen.

Freilich auch schon vor derRassenforschung und der modernen Religions­
wissenschaft war die Glaubensenergie immer wieder in allen früheren 
Jahrhunderten tätig und hat sich da und dort gegen das Christentum 
oder einzelne christliche Lehren erhoben, aber seit der Reformation ist 
noch nie mit solcher Leidenschaft um neue Glaubensformen gerungen 
worden wie in der Gegenwart, wo die religiöse Sendung des deutschen 
Volkes aus dem Bewußtsein einzelner Führer in das Bewußtsein des 
ganzen Volkes einzutreten beginnt. Wie sich diese Glaubensenergie und 
ihr Wirken und Leben in der deutschen Glaubensgeschichte zeigt, davon 
spricht vor allem Gr a b  er t :  es ist sein Hauptthema.

Als ich sein Buch las, war ich überrascht von der Ähnlichkeit seiner 
Gedankengänge und Forderungen mit den meinigen. Gleichzeitig, da 
Grabert an seinem Buch arbeitete, schrieb ich den Artikel „Religion“ 
für das Handwörterbuch des deutschen Aberglaubens, den einleitenden 
Aufsatz in diesem Band des Archivs für Religionswissenschaft und mein 
Buch „Deutsches Volkstum in Glauben und Aberglauben“, in dem ich 
eine germanisch-deutsche Glaubensgeschichte zu geben versuchte. Und 
ebenso ward auch Grabert „die Aufgabe einer deutschen Glaubens­
geschichte sichtbar. Noch ist diese Glaubensgeschichte nicht geschrieben. 
Aber sie muß und wird geschrieben werden.“ Den Versuch habe ich, 
wenn auch nur in kurzem Umriß, gewagt, und es hätte mir als dem 
Älteren wohl die größere Bedächtigkeit geziemt, mit der Grabert vor­
geht, der, wie er bescheiden sagt, nur eine „notwendige Vorarbeit“ 
liefern will, „die aber bereits selbst ein Stück deutscher Glaubens­

1 S. Hdwbch. d. d. Abgl. VII 677 ff.
2 Hier waren vor allem die Arbeiten von Hans F. E. Günther bahn­

brechend.
3 Vgl. Pfister, Deutsches Volkstum in Glauben und Aberglauben 161 ff.



3 7 8 Friedrich Pfister

geschichte ist“ : Von Luther bis Hauer. Hier will nun Grabert zeigen, 
wie die „Rieht- und Abwehrkräfte“, die „protestantischen Urkräfte des 
deutschen Volkes“ in der Glaubensgeschichte dieser Zeit Zeugnis ab- 
legen für die deutsche Seele und für die deutsche Art. Er nennt das, 
was ich als germanisch-deutsche Glaubensenergie bezeichne, die pro­
testantischen Urkräfte des deutschen Volkes, und diese will er aufzeigen 
bei Luther und Jakob Böhme, in der deutschen Aufklärung und im 
deutschen Idealismus, schließlich bei Arthur Bonus, Rosenberg und 
Hauer. So ziehen die letzten vierhundert Jahre an uns vorüber, in denen 
immer wieder die Erhebung einzelner Persönlichkeiten sichtbar wird, 
in denen die deutschen Urkräfte wirken, eine „protestantische“ Seelen­
haltung, die sich vom Christentum ab wendet.

Grabert gebraucht das Wort „protestantisch“, das auch im Titel 
seines Buches erscheint, anders als der gewöhnliche Sprachgebrauch. 
Er spricht von protestantischen Urkräften, die bereits lange vor Luther 
vorhanden waren, und versteht darunter die arteigene, rassisch be­
stimmte, nordisch-deutsche Glaubensenergie; er spricht von protestan­
tischer Seelenhaltung und meint damit ein Leben und Schaffen aus ur- 
deutschem Wesen. Ich halte es nicht für gut, dem durch die Geschichte 
fest ausgeprägten Begriff „protestantisch“ nun einen ganz ändern Sinn 
unterzulegen. Gewiß ist der Protestantismus eine Bewegung des deutschen 
Blutes; aber er ist eine einmalige Erscheinung der deutschen Glaubens­
geschichte, und diese Bezeichnung, die nun einmal historisch festgelegt 
ist, sollte nicht auch auf andere Erscheinungen, die ebenfalls deutschem 
Blut entsprungen sind, angewandt werden. Es handelt sich hier um die 
Erweiterung eines geschichtlich gegebenen Begriffs und um seine An­
wendung auf Erscheinungen, die der gleichen Wurzel entsprungen sind; 
und diese Wurzel soll eben das „Protestantische“ sein. Daneben ge­
braucht Grabert das W ort „Protestantismus“ wieder im gewöhnlichen 
historischen Sinn und spricht auf derselben Seite seines Buches vom 
Ende des Protestantismus (hier ist der historische Begriff gemeint) und 
vom Ewig-Protestantischen (d. h. der nordisch-deutschen Urkraft) und 
nennt Karl Barth den größten „protestantischen“ Scholastiker, wo also 
sicher nicht protestantisch =  nordisch-deutsch gefaßt ist. So würde also 
der Titel des Buches deutlicher lauten: Die arteigene religiöse Sendung 
des deutschen Volkes oder Der Kampf des deutschen Volkes um seinen 
arteigenen Glauben.

Eine Frage hätte ich noch an Grabert: W ie beurteilt er den Kampf 
E r n s t  H ä c k e l s ?  Ich bin überzeugt, daß er diesen großen Natur­
forscher nicht mit dem Schlagwort „Materialist“ einfach beiseite schieben 
w ird1, und ich habe die Hoffnung, daß er auch in ihm den „protestan­
tischen“ Auftrag, die religiöse Sendung des deutschen Volkes erkennt, 
daß er auch in ihm etwas von der deutschen Glaubensenergie findet. 
Auf jeden Fall bin ich der Ansicht, daß Häckel in einer deutschen

1 S. darüber auch Heinz Brücher, NS. Monatshefte 1936, 1088 ff-.



Die religiöse Sendung des deutschen Volkes 379

Glaubensgeschichte von Luther bis Hauer einen Platz beanspruchen 
darf, und ich glaube auch, daß das, was F r i c k  „Gottlosigkeit“ nennt, 
in vielen Fällen nur vom Standpunkt des Christentums aus so zu be­
zeichnen ist, von dem aus auch Häckel als „gottlos“ bekämpft wurde. 
Aber diese naturwissenschaftliche, biologische religionsfreie Weltan­
schauung, nach der alles, was geschieht, nur als Wirkung einer natür­
lichen Ursache geschieht —  (das ist der verpönte „materialistische 
Evolutionismus“) —  und die wir oben als eine der vier Erscheinungen 
aufgezählt haben, die heute unsere religiöse Lage bestimmen, ist zweifel­
los von der russischen Gottlosenbewegung unabhängig. Und hiermit 
muß ich mich noch einmal dem Buch von F r i c k  zuwenden.

Wenn im Ganzen Graberts Buch von meinem Standpunkt aus an­
zuerkennen und warm zu begrüßeu ist, so muß ich naturgemäß Fricks 
Buch als Ganzes ablehnen, vor allem zunächst die zweite Hälfte, über 
die ich schon sprach, worin er den W eg zur Entscheidung darlegt. Aber 
auch die erste Hälfte des Buches erscheint mir nicht glücklich; denn 
man kann die Kapitel IV—VI verstehen, ohne die Kapitel I—III gelesen 
zu haben, so gering ist der Zusammenhang zwischen beiden Teilen. 
Wenigstens nach meinem Urteil; freilich Frick sieht gerade darin sein 
Hauptproblem, den W eg zur Entscheidung, den er im Kap. IV—VI dar­
legt, zu finden durch die Betrachtung der religiösen Weltlage, in der 
Deutschland steht und die er in Kap. I—III aufzeigt. Hier sucht er die 
Frage „Wie ist die religiöse Lage Deutschlands im Raum?“ durch eine 
geopolitische Betrachtung zu beantworten und durch Karten, auf denen 
man den aktuellen Ort deutscher Frömmigkeit ablesen könne, zu illu­
strieren. Aber abgesehen davon, daß gegen diese Karten und ihre Er­
klärung mancherlei einzuwenden ist \  kann ich nicht finden, daß die aus 
ihnen gefolgerten Ergebnisse, soweit sie richtig sind, nicht auch ohne 
diese geopolitische Betrachtung hätten gefunden werden können. Und 
wenn wir schließlich S. 179 lesen „Es wäre ein Leichtes, nachzuweisen, 
daß die geistige religiöse Lage der Gegenwart unter allen Völkern, die

1 Vor allem gegen den von Frick konstruierten Parallelismus zwischen 
Ost und West innerhalb des Zerrungsgürtels. So gibt es doch im Westen z we i  
weltmissionierende Religionen, und der Islam kann schwerlich mit dem Hin­
duismus als „schollengebunden“ verglichen werden. Die östliche missionierende 
Religion, der Buddhismus, ist im Vergleich zu den im Westen missionierenden 
nur wenig aas dem Zerrungsgürtel herausgetreten, auf jeden Fall auch der 
Islam viel weiter als der Buddhismus, während der Hinduismus fast ganz 
in n erh alb  dieses Raumes bleibt. Die Volksreligionen Chinas sind überhaupt 
nicht berücksichtigt; sie zählen mit 270 Millionen mehr Anhänger als jeweils 
Islam oder Hinduismus, und auch nach Abzug der chinesischen Buddhisten 
bleibt für den Konfuzianismus und den TaoismuB noch eine so große Zahl 
übrig, daß man sie nicht übergehen darf. Wir müssen also im Zerrungsgürtel 
auf jeden Fall mehr als vier Religionen von Bedeutung annehmen, auch wenn 
man ganz von der iranischen Hochreligion und dem Judentum abaehen will. 
Und schließlich ist Deutschland von allen Ländern des Zerrungsgürtels am 
wenigsten „den werbenden Einflüssen und fremden Geistesströmen von allen 
Seiten her“ (S. 74) ausgesetzt, viel weniger doch als Länder, die außerhalb 
dieses Raumes liegen.



in den geschichtlichen Gesamtstrom einbezogen sind, grundsätzlich keine 
andere ist, als bei uns“, so wird hierdurch ja bestätigt, daß die Lage 
im Raum, also auch die geopolitische Betrachtung hier von geringer 
Bedeutung ist. Das jedoch ist richtig, was bereits D i e t r i c h  S c h ä f e r 1 
gezeigt hat: „Nirgends auf der Erde kann noch etwas von Belang ge­
schehen, das nicht überall beachtet, überall, sei es als Förderung, sei es 
als Hemmnis, mitempfunden würde. . .  . Eine W eltgeschichte, die als 
erstes Erfordernis einen unter den Völkern der Erde bestehenden Zu­
sammenhang voraussetzt, kann erst einsetzen mit dem Zeitpunkte, da 
es Menschen gab, deren Blick die gesamte Erde zu umfassen anfing. 
Das ist vor den sogenannten Entdeckungen nicht der Fall gewesen.“ 
Und demgemäß gilt besonders auch für die Glaubensbewegungen2: 
„Solche Stürme pflegen sich nicht auf e in  Volk zu beschränken, sondern 
fegen über die ganze Erde hinweg, wie wir auch heute deutlich er­
kennen, wo der Glaube bei allen Kulturvölkern in Bewegung gerät und 
die Religion hier erschüttert, dort gänzlich abgeschafft wird.“

Wenn nun Frick sagt, daß die Völker im „Zerrungsgürtel“ unmittel­
bar vor der großen Alternative stünden „Glaube oder Unglaube, Re­
ligion oder Gottlosigkeit?“, so gilt dies auch für die Kulturvölker außer­
halb dieses Bereichs in der gleichen Weise, und wenn er die heutige 
Ausgangsstellung des Kampfes gegen die Religion in Rußland erblickt, 
so wird übersehen, daß Rußlands Einwirkung auf uns vorüber ist und 
daß, wenn in Deutschland eine biologische Weltanschauung ebenso wie 
in ändern Kulturvölkern, im Vordringen begriffen ist, diese von innen 
heraus, nicht von außen kommt. Und es steht doch wohl außer Zweifel, 
daß das Christentum zahlenmäßig den Höhepunkt seiner Ausbreitung 
bereits überschritten hat und im Rückgang sich befindet, zumal wenn 
man die äußeren Verluste in Rußland und die inneren in Amerika be­
achtet, und wenn man bedenkt, daß die Erstarkung des Rassenbewußt­
seins seiner Ausbreitung weitere Schwierigkeiten in den W eg stellen 
wird, nicht nur bei den arischen Völkern. Gerade in den Völkern 
Europas und Amerikas ist die Hauptmacht, auf die das Christentum 
zur Erhaltung seines zahlenmäßig feststellbaren Bestandes sich noch 
stützen kann, die Macht der Gewohnheit.

W ie sich in diesen Kämpfen die religiöse Sendung des deutschen 
Volkes in Zukunft für unser Volk selbst gestalten wird, darüber kann 
nur Glaube und Hoffnung Auskunft geben und die Gewißheit, daß 
seiner Glaubensenergie noch niemals seit anderthalb Jahrtausenden so 
reiche Möglichkeiten zur Entfaltung geboten waren wie in der Gegen­
wart.

3 8 0  Friedrich Pfister: Die religiöse Sendung des deutschen Volkes

1 W eltgeschichte der Neuzeit I 3 f.
2 Pfister, Deutsches Volkstum S. 1.



IV. ARCHIV FÜR RELIGIONSWISSENSCHAFT
M IT T E IL U N G E N  UND H IN W E ISE

ANTIKE UND FRÜHCHRISTLICHE KULTMUSIK

Den Zusammenhängen, die hier vorliegen, ist mit großer Umsicht 
J o h a n n e s  Q u a s t e n 1 nachgegangen. W ie man bei einem Schüler 
F. J. Dölgers erwarten kann und in der Arbeit bestätigt findet, ruht sie 
auf gründlicher Verwertung der literarischen und bildlichen Überliefe­
rung, und die zahlreichen Abbildungen halten sich nicht nur an das be­
quem Erreichbare, sondern geben auch Entlegeneres oder Bekanntes in 
vergrößerndem Ausschnitt. Die hier wie dort vorhandenen Beziehungen 
zwischen Opfer und Musik, zwischen Musik und Mysterium, Musik und 
Mystik in ihrer Spannung (Aoyixrj ftvaia als Gegensatz zur reinen Instru­
mentalmusik), Musik im Brauchtum beim Mahl, Hochzeit, Totenkult: 
alles ist umfassend bewältigt, neben den offensichtlichen Gemeinsam­
keiten namentlich auch die Eigenentwicklung im alten Christentum 
herausgestellt und auf ihre Gründe befragt. Eine Abnahme der antiken 
Musikfreudigkeit im christlichen Privatleben ist verständlich, ebenso 
auch, daß man in der Liturgie die als zu weltlich empfundene antike 
Instrumentalmusik ablehnt und nur Gesang zulassen will, und zwar ein­
stimmigen, wegen des Einen Gottes und der seelischen xoivoovia der 
Gläubigen. Auch daß man den Frauengesang zugunsten des kindlich un­
schuldigen Knabengesanges zurückdämmt, ist verständlich, und wird mit 
Recht in dem Sinne motiviert, den Fehrle für die Wertung der Keusch­
heit im antiken Kult schon gegeben hatte. Im antiquarischen Detail 
ließen sich natürlich hier und da Nachträge2 geben; die (idyaöig z .B.  
wird nur gelegentlich erwähnt, die in der phrygischen Kultmusik offen­
bar wichtig war; vielleicht gab es da sogar den Rang eines aQ%i(iaya- 
[(J]£i;?, vgl. L. Robert, Melanges Bidez II 806 ff. ( =  Annuaire de l’Institut 
de Philologie et d’Histoire Orientaliste, Brüssel 1934). Für die Heilkraft 
der Musik und antike psychophysische Therapie durch sie habe ich mir

1 J. Quasten, Musik und Gesang in den Kulten der heidnischen Antike 
und christlichen Frühzeit (Liturgiegeschichtliche Quellen und Forschungen 25). 
Münster 1930, Aschendorff. XII, 274 S. mit 38 Taf.

8 Ein für christliche Kultmusik um 500 lehrreiches Zeugnis darf ich hier 
notieren, da es aus einer antiken Inschriftenpublikation heraus nicht so leicht 
den W eg zu den Interessenten findet. In einer Inschrift aus Amasia (Anderson- 
Cumont-Gr^goire, Studia Pontica III n. 101) heißt es von Mamas (wohl Bischof 
an der St. Theodoroskirche dort, die als Q’qovos Isq&v hvgttjqicov bezeichnet 
wird): o xcc&ccqotcctos (tvotrjg, xirtf phv asi rotg &£0TtvxT0 ig äcfiaßiv tt]v yX&r- 
rav, TtXrjg&v tfjs  Ttvtv^icetfufjs £op(t)/ag r6 v8 t to v  totcov, £%x(c)i Sh q>il0<pQ0GW7] 
[ “ ]? a v to v  u7tav(T<xs).



3 8 2 Mitteilungen und Hinweise

früher einmal mancherlei gesammelt, aber ob das christliche Entspre­
chungen hat, weiß ich nicht; in der Antike spielt es ins Religiöse hinein. 
Quasten kommt hierauf nicht zu sprechen.

Ich habe nur eine wesentliche Tatsache bei Quasten vermißt, die ich 
deshalb hier gesondert —  losgelöst vom dicken Antikenbericht —  ver­
zeichne. Ich meine die nachweisbare Ü b e r n a h m e  a n t i k e r  M e l o ­
d i e n  i n d e n  a l t c h r i s t l i c h e n  G e s a n g ,  eine Tatsache, die m. W. 
auch in philologischen Fachkreisen unbeachtet ist. Ich selbst wurde erst 
durch das treffliche Buch von 0 . U r s p r u n g  (dessen Arbeiten zum 
neuen Hymnus aus Oxyrhynchos Quasten S. 161 zitiert) darauf auf­
merksam, das wohl erst nach Quastens Buch herauskam. Ich referiere 
großenteils mit Ursprungs eigenen Worten (Die katholische Kirchen­
musik S. 5 , in Bückens Handbuch der Musikwissenschaft): „Wie sehr 
auf die hellenistischen Kreise der jungen Chritengemeinde Rücksicht 
genommen wurde, beziehungsweise wie stark der Hellenismus das Wer­
den des kirchlichen Gesangsschatzes beeinflußt hat, zeigt sich unter 
anderem daran, daß auch s c h o n  v o n  d e n  w e n i g e n  a n t i k e n  M e ­
l o d i e n ,  d i e  e r h a l t e n  s i n d ,  verschiedene Ü b e r e i n s t i m m u n g e n  
größeren oder geringeren Umfangs m it  c h o r a l i s c h e n  G e s ä n g e n “ 
(gemeint ist natürlich der altchristliche, wie die antike Musik, einstim­
mige Choral) n a c h z u w e i s e n  s i n d “ (von mir gesperrt). Eine der be­
kanntesten antiken Melodien ist die —  weltliche —  des S e i k i l o s -  
l i e d c h e n s :  Ö6ov £fjg <pa£vov, firjösv oka>g 6v  k v ito v , TCQog oU yov ia z i to 
ffjv , to  xikog o %Qovog cutcciTei, die der Dichter auf seinem Grabstein in 
Tralles hat einmeißeln lassen (Crusius, Philol. 53,160;  v. Jan, Mus. script. 
Gr. 452). Diese Melodie auf einen durchaus hedonistischen Text der 
ersten Kaiserzeit oder —  wie Ursprung auch für möglich hält —  „eine 
ihr zugrunde liegende sogenannte Urmelodie wurde für die vom Volk zu 
singende Antiphon Hosanna filio Davicl zur Palm weihe am Palmsonntag 
benützt“ (vgl. die Synopse der Melodien bei Ursprung Notenbeispiel 4).1 
W ichtiger ist der andere Fall, weil die religionsgeschichtliche Sphäre 
des Textes und der Musik hinzukommt: „Bruchstücke aus dem H e l i o s - 
h y m n o s  des M e s o m e d e s . . .  wurden zum Alleluia-Jtibilus des Pfingst­
sonntags umgeschmolzen.“ Ein weiterer Fall (Notenbeispiel 5 bei Ur­
sprung): „Ein Stück ('Gnadenbitte’) des um 140 entstandenen und laut 
Zitat bei dem ägyptischen Bischof Synesios noch im 5. Jahrh. gesungenen 
N e m e s i s h y m n u s  d e s  M e s o m e d e s  wurde zu einer Kyriemelodie 
(später als Kyrie rex genitor benannt, Kyriale Vaticanum no. VI).“

Das ist, wie Ursprung bemerkt, „bei der textlichen Herkunft der 
Kyrieanrufung aus dem ägyptischen bzw. vorchristlich-heidnischen Sonnen-

1 Sollte nicht eine „Urmelodie“, Bondern das Seikilosliedchen selbst über­
nommen sein, so wäre hinzuweisen auf den überaus häufigen Fall von Über­
nahme profaner Lied- und Tanzweisen für geistliche Choräle und Gesänge in 
der neuzeitlichen Kirchenmusik, wo die Grenzen zwischen Profanem und Sa­
kralem fließend sind, Wechselwirkungen hinüber und herüber gehen, in den 
Texten ja auch. Es gibt auch ein itaQtpSslv in umgekehrter Richtung!



Mitteilungen und Hinweise 3 8 3

ku l t . . .  doppelt interessant“. Nebenbei bemerkt: wenn hier Ursprung das 
schon in den ersten christlichen Jahrhunderten so ausgedehnt verwendete 
„Kyrie eleison“ als aus dem heidnischen Sonnenkult stammend bezeichnet, 
so engt er F. J. Dölgers Nachweise (Sol Salutis2 79 ff.) in der gleichen 
Weise ein, gegen die sich Dölger einer Arbeit Bolls gegenüber schon
S. 82 A. 1 gewendet hat. Aber daß das Kyrie eleison auch im Sonnen­
kult verbreitet war, belegt Dölger selbst, jedoch weist er es auch in 
anderen heidnischen Ritualien nach und betrachtet nur die spezielle 
Herkunftssphäre des von der christlichen Liturgie übernommenen Kyrie 
als nicht genau bestimmbar. Ursprung und Boll, die es jeweils mit 
Helios zu tun hatten, haben also ihres Themas wegen vereinfacht, aber 
nichts eigentlich Falsches festgestellt, und auch uns kommt es auf die 
kultischen Berührungen gerade zwischen Sonnenreligion und Helios- 
hymnos und die textlich-musikalischen Berührungen im Kyrie an.

Bei einem weiteren Fall von Melos-Entlehnung gibt Ursprung leider 
keine genaue Bezeichnung, wenn er fortfährt: „Eine andere Melodie 
findet sich in mönchischen Kreisen als Antiphon Secus decursus wieder. 
Anklänge an die Schlußbildungen (Periodenschlüsse) in der griechischen 
Musik kommen in den Gesängen für die österliche Zeit mehrmals vor.“ 
Dieser Schlußsatz bestätigt Eindrücke, die wohl jeder von uns empfunden 
hat, wenn er zum erstenmal in Athen die Osterfeier erlebt und geglaubt 
hat, in der byzantinischen Kirchenmusik die antike Art noch erahnen 
zu können.

Wenn man bedenkt, wie gering die Reste antiker Musik sind, und 
daß das W enige schon solche Übereinstimmungen in Einzelnachweisen 
gestattet (schade, daß ich Ursprungs Notenbeispiele nicht reproduzieren 
kann), dann ist die grundsätzliche W ichtigkeit wohl klar. Bei den Texten 
der antiken Hymnendichtung hat man in den Formen und in einzelnen 
Wendungen der religiösen Sprache die Kontinuität mit der rivalisieren­
den altchristlichen Hymnik oft genug aufgezeigt (besonders J. Kroll). 
Das christliche Drama hat mittels Euripides, das Epos mittels Homer 
und Virgil christliche Inhalte besungen, Horazoden wie Tibullverse sind 
christianisiert worden (Hermes 62,114ff.) ebenso wie Platons Symposion, 
Zauberformeln sind in christliche Phylakteria, antike Glaubensdevisen 
in christliche Konkurrenzrufe umgestaltet worden, und für die Entwick­
lung von der antiken Kunst zur christlichen gilt Entsprechendes. Die 
Homöopathie des „similia similibus“ in Kult, Kunst, Lehrschriftformen 
und Hymnik des alten Christentums hat sich offensichtlich auch auf 
dem Gebiet der Melodiebildung als wirksames Mittel erwiesen, oder 
aber die enge Kulturberührung hat auch hier wie anderswo in mehr 
ungewollter W eise das Alte im Neuen fortleben lassen.

Tübingen. Otto Wei n reich.

Archiv für Religionswissenschaft X X X III. 3/4 25



3 8 4 Mitteilungen und Hinweise

DIE INSCHRIFT DES CONSUSALTARES IM CIRCUS MAXIMUS

Über den Ursprung des Larenkultes ist viel gestritten worden, wo­
von zuletzt Tabeling (Mater Larum, Frankf. Stud. I passim) ausführlich 
berichtet hat. Dieser Streit soll hier nicht fortgesetzt, sondern nur eine 
merkwürdige von Tabeling übergangene und auch sonst nicht genügend 
gewürdigte Einzelheit behandelt werden. Gleichgültig, ob man den 
Larenkult von den Lar es compilales ausgehen läßt (Wissowa), vom L ar  
familiaris (Samter) oder beide für gleich alt hält (W. F. Otto), immer 
bleibt die Tatsache bestehen, daß der Kult am Compitum etwas Spe­
zifisches und Charakteristisches besitzt, während der des Lar familiaris 
mit denen der anderen im Hause verehrten Gottheiten zusammenrinnt. 
Dieses Besondere verbürgt nicht nur ein hohes Alter, sondern dürfte 
sich auch im Bewußtsein der Römer als das Wesentliche dargestellt 
haben. Darum gehe ich davon aus.

Wissowa schildert die örtliche Lage des Larenheiligtumes folgender­
maßen (RuK1 149, ähnlich 2167):  „Die Laren werden auf dem Lande 
verehrt an den compita, d. h. an den Kreuzwegen bzw. an den Stellen, 
wo mehrere Grundstücke Zusammenkommen; dort steht die Larenkapelle, 
ebenfalls compitum genannt, mit so vielen Eingängen, als dort Besitzungen 
angrenzen, und ebenso vielen Altären, deren jeder 15 Fuß vor dem be­
treffenden Eingänge steht, so daß jeder Anlieger angesichts des Com­
pitum auf seinem eigenen Grund und Boden opfern kann.“ Es ist also 
der Punkt, wo die fundi mehrerer villae zusammenstoßen.

Behalten wir dies im Auge, so wird vielleicht auch die berüchtigte 
Inschrift verständlich, die nach Tertullian de spect. 5 auf dem unter­
irdischen Altäre des Consus im Circus Maximus gestanden haben soll. 
Sie lautete nach Tertullian:

Consus consilio, Mars duello, Lares coillo potentes. Die erste Schwierig­
keit liegt in coillo, das allgemein für korrupt gilt.1 Nehmen wir einmal 
an, coillo sei ein Synonym von compito, was Heinsius sinngemäß durch 
Konjektur hersteilen wollte, und versuchen wir von da aus die Er­
klärung. Gehen wir nämlich davon aus, daß das Larenheiligtum am com­
pitum  den verschiedenen, an dasselbe angenzenden villae gemeinsam ist, 
so läßt sich coillo vielleicht etymologisch deuten. 1. vicus ist aus *uoikos 
entstanden, entsprechend setzt man für villa ueiks-la nach got. weihs an, 
da die s-Stämme im Simplex e-Vokalismus haben. Nach dem Verhältnis 
von olxog: ßvvoinog würde ein dazu gebildetes Adjektiv gleicher Be­
deutung ko-uoiks-lo- lauten2 und mit zu ergänzendem locus oder fanum

1 Pisani 1F 53 (1935) 28 (der mit Recht das Fehlen des Wortes im The­
saurus rügt), macht eine Ausnahme. Er setzt als Bedeutung: „Das Innere des 
Hauses, wo die Laren verehrt wurden“ und stellt es als *covinelotn zu cavus, 
covile. ^

2 Mit o -Vokalismus wie K&ev&og: ScuoXovQ'os, dazu den Einfluß von *uoikos.



Mitteilungen und Hinweise 3 8 5

das compitum bezeichnen können, ko- statt con- stünde wie in 1. contio 
<  *coventio (Sommer, Handb. d. lat. Laut. u. F. L. 265). In *ko-uoiks-lo- 
mußte u lautgesetzlich schwinden (Sommer 157 f.) und -oikslo-~>Ulo- 
werden. Damit ist coillo sachlich und sprachlich erklärt: bei Tertullian 
ist hier nichts zu ändern.

Die nicht alltägliche Verbindung von Mars und Lares, die bekannt­
lich im Arvalliede wiederkehrt, erweckt an sich ein gewisses Vertrauen 
in die Altertümlichkeit der ursprünglichen Inschrift Lares statt Lases 
und die Ablative auf -o könnten auf Rechnung unserer Überlieferung 
gesetzt werden. Was aber schlechterdings eine religionsgeschichtliche 
Unmöglichkeit wäre, ist die Ableitung des Consus von consilium, und 
doch ist sie so alt wie unsere antiquarische Überlieferung, da sie schon 
Varro (Aug. de civ. -4,11) und Verrius Flaccus (Paul. Fest. 36 Lds.) 
gekannt haben. Für Tertullian ist Sueton der Vermittler. Wir stehen 
also vor der Alternative, daß die römischen Antiquare sich entweder 
durch eine Fälschung haben täuschen lassen oder einem Irrtume (sei es 
eigenem oder fremdem) zum Opfer gefallen sind. Daß letzteres zutrifft, 
läßt sich, denke ich, erhärten.

Der Name des Consus ist als „Berger (der Ernte)“ einwandfrei ge­
deutet (Walde-Hofmann s. v.). Zu ihm gehört als Kultgenossin Ops Con- 
siva oder Consivia als Göttin der „dem Berger gehörenden Fülle“, d. h. 
der Ernte. Frumcntum *conshium wäre „das dem Berger gehörende Ge­
treide“ wie Ianus consivius (carm. Sal.) der Gott des Erntebeginns. Mit­
hin dürfte es nicht zu kühn sein, ein altes Neutrum *Consivium =  „Ernte“ 
vorauszusetzen. Führen wir dieses für consilio in unsere Inschrift ein, so 
hat das Ganze einen schlüssgen Sinn:

Consus consivio, Mars duello, Lares coillo potentes. Daß die vermutlich 
schwer les- oder sichtbare Inschrift des unterirdischen Altares von Varro 
oder seinem Gewährsmann leicht verlesen werden konnte, liegt auf der 
Hand. H. Krähe macht mich darauf aufmerksam, daß dies bei archaischer 
Schrift noch viel leichter war, da V und V bei einiger Verwitterung 
bis zur Ununterscheidbarkeit ähnlich wurden. Durch die zwei nach­
gewiesenen altertümlichen Worte ist die Echtheit der Inschrift unbe- 
zweifeibar. Ist die Ableitung von coillo <  *ko-uoiks-lo- richtig, so ist die 
Fassung — vgl. iouxmenta — auch dann ziemlich spät, wenn -us für -os, 
-o für -od, Lares für Lases sich aus der schriftlichen Überlieferung er­
klären solle. Etwa 400 v. Chr. dürfte terminus post quem sein.

Jena. A l b r e c h t  v o n  B l u m e n thal .

25*



BIBLIOGRAPHIE
(1. Januar 1936— 30. Juni 1936)

1. Allgemeine Religionswissenschaft und Reli­
gionsgeschichte. Religionsphilosophie und 
Religionspsychologie.

2. Religiöses Volkstum, Volksmythologie (Sage, 
Märchen, Legende), Volksaberglaube.

3. Vorgeschichtliche Religionen.
4. Religionen der Naturvölker.
6. Ostasiatische und amerikanische Kultur­

religionen.
6. Ägyptische Religion.
7. Vorderasiatische Religionen.

8. Israel und Judentum.
9. Islam.

10. Indoarische und indogermanische Religion.
11. Indische Religionen.
12. Iranische Religion.
13. Die antiken Religionen. Synkretismus.
14. Nordisch-germanische Religion.
15. Christentum.
16. Germanentum und Christentum. Geschicht­

liches und Frömmigkeits-Typologie.

AJA =  American Journal of Archaeology 
Anthr =■ Anthropos
APF =  Archiv für Papyrusforschung
dt =  deutsch
HThR =  Harvard Theological Review
JbLitW =  Jahrbuch für Liturgiewissenschaft 
Laogr =  jlaoyQ aipia
OLZ =  Orientalische Literatur-Zeitung
OZVk =  Oberdeutsche Zeitschrift für Volks■

künde
REA =  Revue des lStudes Anciennes

RHPR =  Revue d’Histoire et de Philosophie 
religieuses 

RM =  Römische Mitteilungen
RhM =  Rheinisches Museum
SAVk =  Schweizerisches Archiv für Volks­

kunde
SB =  Sitzungsberichte
StM =  Studi e Materiali dl Storia delle

Religioni 
Sy =  Syria
ThRdsch =  Theologische Rundschau
Vk =  Volkskunde
vkl =  volkskundlich

1. Allgemeine Religionswissen­
schaft usw.

B a r i o n ,  Jak., Philosophia perennis 
als Problem u. als Aufgabe. Mchn., 
Hueber. 59 S. 2.80

B i 11 i c s i c h , Friedr., Das Problem 
d. Theodizee i. philos. Denken d. Abend­
landes 1: Von Platon bis Thomas von 
Aquino (Philos. Abh. d. österr. Leo- 
Ges 1). Innsbruck, Tyrolia. 264 S. 8 40 

B r o c k - U t n e ,  A lb., Der Gottes­
garten. Eine vergleich, relgesch. Studie 
(Avh. Norske Vidensk.-Akad. ’36, 2). 
Oslo, Dybwad. VIII, 136 S. Kr. 7.— 

B r o s c h ,  Jos., Das Wesen d. Häresie 
(Grenzfragen zw. Theol. u. Philos. 2). 
Bonn, Hanstein. 120 S. 3.80

D i e t s c h ,  Walt., Das Problem d. 
Glaubens i. d. Philosophie d. dt Idea­
lismus. Ein Beitr zu e. Relphilos. (Beitr. 
z. Philos. 31). Hdbg., Winter ’35. 134 S.
6.—

F e r g e r ,  N., Magieu.Mystik. Gegen­
satz u. Zusammenhang. Zürich, Nie- 
hans ’35. 262 S. 6.60

G e y m ü l l e r ,  H. de,  Swedenborg

u. d. übersinnl. Welt. Übers, v. P. S ak-  
mann.  Durchges. u. erg. v. H. Dr i e s c h .  
Stgt., Dt. Verl.-Anst. 395 S. 8.50 

H o h m a n n ,  Finnin, Bonaventura 
u. d. existenzielle Sein d. Menschen 
(Abh. z. Philos. u. Psychol. d. Rel. 35/36). 
Würzburg, Becker ’35. XI, 239 S. 6.—  

E e i l b a c h ,  Wilh., Die Problematik 
d. Rel. E. relphilos. Studie m bes. 
Berücks. d. neuen Relpsychol. Pader­
born, Schöningh. 271 S. 4.80

K l a r r ,  Herrn., Die Utopie v. Erden­
paradiese b. Nowgorod zeff. Unter Be­
rücks. einiger Eigentüml. d.russ. Rechts­
philos. (Abh. d. Inst. f. Politik, ausl. 
öffentl. Recht u. Völkerrecht a. d. Univ. 
Lpg. 15). Lpg., Noske. X, 90 S.

K ö h l e r  ,W., Geschichtsphilosophie. 
ThRdsch 8, 70 ff.; 129 ff.

K ö p p e r s ,  Wilh., Der Totemismus 
als men schheitsgesch. Problem (Anthr 
31) S. 159 ff.

L e h m a n n ,  Fr. R., Dei incerti. Über 
d. Ungewißheitsfaktor in rel. Vorstel­
lungen. Mittbl. d. Ges. f. Völkerk. 6, ’36. 
S. 23 ff.



Bibliographie 38 7

L i e n  e r ,  Jos., Psychologie d. Un­
glaubens (Die Zukunft d. Rel. 1). Inns­
bruck, Tyrolia ’35. 258 S. 7.20 

M e r k e l ,  R. Fr., Anfänge d. Erfor­
schung amerikan. Rel. StM 12, 66 ff.

M o o r e ,  Edw. C., The Nature of 
Rel. New York, Macmillan. 368 S.

P e t t a z z o n i ,  R.,  La confeesione 
d. peccati II 3: Siria, Hittiti, Asia Mi- 
nore, Grecia (Storia delle Rel. 12). 
Bologna, Zanicbelli. X, 294 S.

P e u c k e r t ,  Will-Erich, Pansophie. 
Ein "Vers. z. Gesch d. weißen u. schwar­
zen Magie. Stgt., Kohlhammer. 588 S. 
(ill.). 18.—

P r a 11, James B., God and the Moral 
Law, HThR 29, 153 ff.

P r e u ß ,  K. Th., Die rel. Bedeutg. d. 
Paradiesmythen (Festschr. f. R. R. Ma- 
rett) 119 ff.

S c h m i d t ,  Loth., Paul de Lagardes 
Kritik an Kirche, Theol. u. Christen­
tum (Tbg. Stud. z. syst. Theol. 4). Stgt., 
Kohlhammer’35. XII, 173 S. 7.50 

S c h ü t z ,  Ant., Gott in der Gesch. 
Eine Geschmetaphysik u. -theol. Übers, 
v. V. Z o l t ä n .  Salzbg., Pustet. 292 S.
7.20

S im  o n s , Walt., Rel. u. Recht. Vor- 
lesgn., geh. f. die Olaus Petri-Stiftg. i. 
d. Univ. Upsala. Dt. Ausg. Bln., Bott. 
218 S. 5.—

T h i e l i c k e ,  Helm., Vernunft u. 
Offenbarung. Eine Studie üb. d. Rel- 
philos. Lessings. Gütersloh, Bertels­
mann. IX, 161 S. 8.50

W e i l l ,  R., Le champ des roseaux 
et le champ des offrandes dans la rel. 
funeraire et la rel. generale. Paris, 
Geuthner. 176 S.

W e i n h a n d l ,  Ferd., Philosophieu. 
Mythos (Kieler Univreden. N. F. 7). 
Hbg., Hanseat. Verl.Anst. 16 S. 1.— 

W i l l ,  R., Magie et religion, RHPR 
16, 2 3 ff.

W i n t h u i s ,  J., Mythos u. Relwiss. 
P. W. Schmidts „Methodologisches“ 
unters, auf Wurzelkrankheit. Moos­
burg, Selbstverl. III, 161 S. 2.50 

Z w em  e r , S. M., The origin of rel. 
Ldn., Marshall. 256 S.

2. Religiöses Volkstum usw.
A n g e r h a u s e n ,  Jul., Die schwarze 

Muttergottes. Legenden um d. schmerz­
hafte Mutter v. Telgte. Warendorf, 
Schnell. 136 S. 1.50

B a i d i n g e r ,  Max, Aberglaube u. 
Volksmedizin in d. Zahnheilkunde, 
SAVk 35, 23 ff.

B a u m a n n , Ulr., Schwäbische Bräu­
che. 1. Advents- u. Weihnachtszeit. 
32 S. 2. Fastnacht u. Ostern. 32 S. 
(Aus Schwabens Vergangenh. 41/2). 
Stgt., Kepplerhaus. Je —.25

B o l t e ,  Joh., Das Echo i. Volks­
glaube u. Dichtg. Nachträge (SB Berl. 
’35, 26). Bln., de Gruyter’35 13 S. 1.— 

B r e c h e n m a c h e r ,  Jos., Teufel, 
Hölle, Himmel i. dt Sippennamen 
(Schriftenreihe Sippenforschg. 21). Gör­
litz, Starke. VIII, 42 S. 1.—

F r e d r i c h ,  Eva, Der Ruf, e. Gat­
tung d. geistl. Volksliedes (Germ. Stud. 
174). Bln., Ebering. 165 S. <>.60 

G l a s e r ,  O., Die Perdikkassage (e. 
Sonnenmärchen) u. a. Dynastiegründer­
sagen b. Herodot, Hum. Gymn. 47, 21 ff.

G r e ß ,  K. u. L omi n er ,  V., Holz­
landsagen. Sagen, Märchen u. Gesch.
a. d. Vorbergen d. Thür. Waldes, Hei- 
matgesch. a. d. Altenburger Westkreise.
3. Aufl. v. Fr. B. S t ö r z n e r .  Lpg., 
Wartig ’35. 238 S. (ill.). 3.—

G u n d e l ,  Wilh., D ekanen. Dekan- 
J  sternbilder. Ein Beitr. z. Gesch.d. Stern­

bilder d. Kulturvölker. Mit e. Unter- 
I suchg. üb. d. ägypt. Sternbilder u. Gott­

heiten d. Dekane v. S. S c h o t t  (Stud.
d. Bibi. Warburg 19). Glückstadt, 
Augustin. X, 451 S. (ill.). 20.—

H a n d b u c h  der dt Vk. Hrsg. v. 
Wilh. P e ß l e r  u. a. 1. Potsdam, Atbe- 
naion ’35. 324 S. (ill.), 13 Taf. 4°. 22.50

H e e g e r ,  Fr., Pfälzer Volksheil­
kunde, e. Beitr. z. Vk der Westmark. 
Neustadt a. H., Meininger. 144 S.

H o y e r ,  Ernst, Kanonistisches z. 
Atlas d. dt Vk (Sudetend. Zeitschr. f. 
Vk. Beih. 3). Prag, Calve ’35. 54 S. 2.— 

K a i s e r ,  Fr., Volksbrauch u. Aber­
glaube sowie anderes Absonderliches a. 
Jahrtausenden. Schatzkästlein wissens­
werter Dinge. Bln., Bernard & Graefe. 
71 S. (ill.). 1.50

K o c h ,  G., Zu Gesch. u. Stand d. 
rel. Vk i. Zusammenhang d. allgem. 
Vk, ThRdsch 8, 9 6 ff.: 146ff.

K o c h ,  Rud., Das Zeichenbuch, wel­
ches alle Arten v. Zeichen enthält, wie 
sie gebraucht worden Bind i. d. frühe­
sten Zeiten, b. d. Völkern d. Altert., i. 
früh. Christent. u. i. MA. . . . Abschn 
üb. d. Runen v. Fr. v. d.L e y e n .  Lpg., 

! Insel. 109 S. (ill.). 6.—



3 8 8 Bibliographie

K o r e n ,  H., Vk als gläubige Wissen­
schaft (Texte u. Arb. z. rel. Vk 1). Lpg., 
Pustet. 75 S. 3.—

D ie  d t  K u l t u r g e s c h i c h t e .
1. Gesch. d. dt Kultur v. G. S t e i n -  
h a u s e n .  4. Aufl. Neubearb. y. E. D i e ­
sel .  657 S. (ill ). 2. Bilderatlas z. dt 
Kulturgesch. v. Fr. S c h u l t z e .  474 S. 
(ill.). 4°. Lpg., Bibi. Inst. 35.— 

L o h m e y e r ,  K. , Die Sagen v. d. 
Saar, Blies, Nahe, v. Hunsrück, Soon- 
u. Hochwald. 3., stark verm. Aufl. d. 
Sagen d. Saarbrücker u. Birkenfelder 
Landes. Saarbrücken, Hofer’35. 616 S. 
(ill.). 5 . -

L u c k , G., Rätische Alpensagen. 
Gestalten u. Bilder a . ' d. Sagenwelt 
Graubündens. 2. verm. Aufl. Chur, Bi­
schofsberger ’35. 123 S. (ill.). Fr. 3.80 

M a c k e n s e n ,  L., Bibliographie z. 
dt-balt. Vk. Unter Mitarb. v. H. D i e -  
w e r g e  u. F. A. R e d l i c h .  (Veröff. d. 
vkl Forschgsstelle a. Herderinst, zu 
Riga, 4). Riga, Plates. 74 S. Ls 2.20 

M a r z e l l ,  H., Der Zauber d. Heil­
kräuter i. d. Antike u. Neuzeit, Arch. 
Gesch. Med. 29, 3 ff.

M e m m e r , A., Die altfranzös. Berta­
sage u. das Volksmärchen. (Romanist. 
Arb. 25). Halle, Niemeyer ’35. XVI, 
245 S., 1 Kt. 9.— |

N a u m a n n ,  L., Weihenamen d. i 
Kirchen u. Kapellen i. Bistum Zeitz- j 
Naumburg. E. Beitr. z. Patrocinien- 
Forschg. Naumburg a. d. S., Sieling. 
44 S. —.80

R u m p f ,  Max, Dt Bauernleben 
(Rumpf, Das gemeine Volk 1 [ =  Schrif­
ten d Dt Akad. 28]). Stgt., Kohlham­
mer. XX, 912 S. 24.—

S c h e i d t ,  Hub., Die Taufwasser- 
Weihegebete i. Sinne vergl. Liturgie- j 
forscbg. unters. (Liturgiegesch. Qu. u. 
Forschgn. 29 =  Veröffentl. d. Ver. z. 
Pflege d. Liturgiewiss.). Mnstr., Aschen­
dorff’35. 104 S. 5.60

S c h m i d t ,  Fr. H.,  Osterbräuche 
(Meyers bunte Bändchen 15). Lpg., 
Bibi. Inst. 54 S. (ill.). —.90

S c h n e e w e i s ,  Edrn., Grundriß d. 
Volksglaubens u.Volksbrauchs d. Serbo- 
kroaten. Cilli, Druzba ’35. 267 S. (ill.). 
Din. 124.—

S c h n e l l ,  H. K. M., Der baierische 
Barock. Die volkl, d. geschichtl. u. d. 
rel. Grundlagen. Sein Siegeszug durch
d. Reich. Mchn., Dreifaltigkeitsverl. 
VIII, 243 S. 8.40

S c h o t t ,  G., Weissagung u. Erfül­
lung i. dt Volksmärchen (Für dt Er­
neuerung 1). Mchn., Eher. 207 S. 3 .— 

S c h r e i b e r ,  Gg., Deutschland u. 
Spanien. Vkl u. kulturkl. Beziehgn. 
Zshänge abendl. u. ibero-amerik. Sa­
kralkultur (Forschg. z. Vk 22/24). Dssd., 
Schwann. XVII, 528 S. (ill.), 71 Taf. 
18.—

S e e g e r ,  Reinh., Herkunft u. Be- 
deutg. d. Schlagwortes: „D. Rel. ist 
Opium f. d. Volk“ (Theol. Arb. z. Bibel-, 
Kirchen- u. Geistesgesch. 3). Halle, 
Akad. Verl. ’35. 45 S. 2.40

S p a n i e r ,  A d., Dt Fastnachtsbräu­
che. Jena, Diederichs. 71 S. (ill.). 1.80 

5000 Jahre Niedersächs. S t a m m e s ­
k u n d e .  Hrsg. von H. S c h r o l l e r  u.
S. L e h m a n n  (Darstellgn. a. Nieder­
sachsens Urgesch. 3). Hildesheim, Lax.
VIII, 281 S. (ill.). 7.50

T e o d o r o w i c z ,  Jos., Konnersreuth 
i. Lichte d. Mystik u. Psychologie. 
Salzbg., Pustet. 535 S. 9.— 

V i d o s s i , G . , La poesia popolare 
rel. i. Italia, StM 12, 83 ff.

Die dt V o l k s k u n d e .  Hrsg. v. 
Ad. S p a m e r .  2., verb. u. verm. Aufl. 
1. 632 S. 2. Bilderatlas d. dt Vk (ill.),
9 Farbtaf. u. 4 z. T. färb. Orig.-Beil.,
e. Personen u. Sachverz. u. e. vkl Schrift- 
tumsverz. 513, 87 S. Lpg., Bibi. Inst. 
Je 17.50.

V o l k s k i .  B i b l i o g r a p h i e .  Mit 
E. H o f f m a n n - K r a y e r  hrsg. von 
P. G e i g e r .  Jg. 13. ’29 u. ’30. Bln., de 
Gruyter ’35. XXXVI, 578 S. 36.— 

W e i t k a m p ,  Fr., Von unsrer Väter 
Art u. Sinnen. E. Sammlg. heimatl. 
Sagen, Märchen u. Gesch. Osnabrück, 
Schöningh ’35. XII, 327 S (ill.)- 4.80

W i l d ,  E., Gesch. u. Volksleben d. 
Vogtlandes i. Qu. a. 700 Jahren. Plauen, 
Neupert. XV, 528 S. (ill.), 1 Taf. n . _  

W i l l i a m s ,  Ch. A. , The german 
legends of the hairy anchorite. With 
two old french texts of La vie de 
St. Jehan Paulus, ed. by L. Allen. Illi­
nois Stud. i. lang. a. lit. 18, ’35. 140 S.

W o l f r a m ,  Rieh., Schwerttanz u. 
Männerband. Lfg. l .  Kassel, Bären­
reiter. 112 S. (ill.). Subskr. 4.80

3. Vorgeschichtliche Religionen
A d a m a  van Scheltema, Fred., Die 

Kunst uns. Vorzeit. Lpg., Bibi. Inst.
190 S., 68 Taf. 4.80



Bibliographie 3 8 9
B i r k n e r ,  Ferd., Ur- u. Vorzeit 

Bayerns. Mchn., Knorr & Hirth. 216 S. 
(ill.), 20 Taf. 6.90

H e r t z ,  Am., Le röle de la rel. dans 
les civilisations pregrecques, Scientia 
58, 296 ff.

K l a a t s c h ,  Herrn., Das Werden d. 
Menschheit u. die Anfänge d. Kultur. 
Fortgef. v. J. A n d r e e ,  H. W e i n e r t ,
J. L e c h l e r .  Bln., Bong. XX, 404 S. 
(ill.). 13.50.

R a d i g ,  W em., Sachsens Vorzeit. 
Einf. i. d. Vorgesch. d. sächs-böhm. 
Grenzraumes. Bielefeld, Velhagen & 
Klasing. 100 S. (ill.), 28 T a f , 2 Kt. 3.40 

U e h l i ,  E., Atlantis u. d. Rätsel d. 
Eiszeitkunst. Stgt., Hoffmann. 267 S. 
(iü.). 11.—

W i n t h u i s ,  J., Mythos u. Kult d. 
Steinzeit. Stgt., Strecker & Schröder ’35. 
XV, 294 S. 16.—

4. Religionen der Naturvölker
B a u m a n n ,  Herrn., Schöpfung u. 

Urzeit d. Menschen i. Mythus d. afrik. 
Völker. Bln., Reimer. X, 435 S. (ill.), 
22 Kt. 30.—

C l e m e n ,  Carol., Fontes hist. rel. j 
primitiv., praeindogerm., indogerm. ! 
minus not. (Fontes hist. rel. ex auct. 
Graec. Lat. 6). Bonn, Röhrscheid. 120 S.
8.20

G eu r  tj  en  s , H.,Unter d.Kaja-Kajas 
v. Südneuguinea. Paderb., Schöningh 
’36. 268 S. (ill.), 1 Kt. 4.80

K ö r n e r ,  Theo, Totenkult u. Lebens­
glaube b. d. Völkern Ost-Indonesiens 
(Stud. z. Völkerkde. 10). Lpg., Jordan
& Gramberg. XV, 207 S. 7.—

R a h  m a n n ,  Rud., Gottheiten d. 
Primitiv.:,tämme i. nordöstl. Vorder­
indien, Anthr 31, 37 ff.

P r e u ß , K. Th., Rel., Recht u. König­
tum i. Amerika, Ztschr. vgl. Rechtsw. 
50, 256 ff.

S c h e b e s t a ,  P . , Der Urwald ruft 
wieder. 2. Reise z. d. Ituri-Zwergen. 
Salzbg., Pustet. 208 S. (ill.), 1 Kt. 7.20

5. Ostasiatische nnd amerikanische 
Kulturreligionen

H a s l u n d - C h r i s t e n s e n . H . ,  Za- 
jagan. Menschen u. Götter i. d. Mongolei. 
Vorw. v. Sven H e d i n .  Stgt., Union. 
276 S. (ill.), 1 Kt. 8.50

H ö l t k e r ,  G., Das Sündenbewußt­
sein b. d. Azteken i. alt. Mexiko, Anthr 
31, 213 ff.

R o s e n k r a n z ,  Gerh., Der Nomos 
Chinas u. d. Evangelium. Rasse u. 
Volkstum f. d. mission. Verkündg. i. 
China (Missionswiss. Forschgn. 10). 
Lpg., Hinrichs. XII, 196 S. 9.80

6. Ägyptische Religion
B is  s i n g ,  Fr. W. v., Ägypt. Kult­

bilder d. Ptolom.- u. Römerzeit (D. alte 
Orient 34). Lpg., Hinrichs. 37 S., 8 Taf. 
2.70

F r i e d r i c h ,  Joh., Himmelszeichen 
i. ägypt. u. hethit. Kriegsber., OLZ 135 ff.

R o e d e r ,  Günther, Das Ichneumon 
i. d. ägypt. Rel. u. Kunst, Egypt. Rel. 
IV, 1 ff.

S t e c k e w e h ,  H., Die Fürstengräber 
v. Qäw. Beitr. v. G. S t e i n d o r f f ,
E. K ü h n ,  W. W o l f  u. H. G r a p o w  
(Veröffentl. d. E. v. Sieglin-Exped. i. 
Ägypt. 6). Lpg., Hinrichs. 72 S., 38 Taf. 
2°. 25.—

7. Vorderasiatische Religionen
Siebenter vorläuf. B e r i c h t  d. Dt 

Forschgsgemeinsch.üb.Ausgrab.i.Uruk- 
Warka. 40 Taf. (Abh. Berl. ’35, 4). Bln., 
de Gruyter 57 S. 4°. 24.—

B o i s s i e r ,  A.,  Mantique Babylon,
e. Hittite. Paris, Geuthner ’35. V, 79 S.

D e l a p o r t e ,  L., Les Hittites (Bibi, 
de Synthese hist. 8). Paris, Renaiss.
d. Livre. X, 371 S. Fr. 40.—

E b e l i n g ,  E., Weissag, a. W eih­
rauch i. alt. Babylonien. Bln., de Gruy­
ter ’35. 14 S. 4°. 1.—

F u r 1 a n i , G., Divinitä gemelle n. 
Pantheon Elam.?, StM 12, 50 ff.

G a s t  er ,  Th. H.,  Notes on Ras 
Shamra Texts II, OLZ 401 ff.

G ö t z e ,  Albr., Hethiter, Churriteru. 
Aßsyrer. Vorderasiat. Kulturentwicklg.
i. 2. Jahrtaus. v. Chr. (Inst. f. sammen- 
lign. Kulturforsk. A 17). Lpg., Harasso- 
witz. XV, 194 S. (ill.), 5 Kt. 8.20 

J i r k u ,  A., Die Keilschrifttexte v. 
Ras Shamra u. d. AT, ZDMG 89, 372 ff.

K o s c h a k e r ,  P ., Götti, u. weltl. 
Recht n. d. Urkdn. a. Susa, Orientalia
4, ’35, 38 ff.

L o d s ,  A. ,  Sur 1. poemes myth. d. 
Ras Shamra e. leur rapports avec 
TAT, RHPR 16, 101 ff.



3 9 0 Bibliographie

M o n t g o m e r y ,  J. A. et H a r r i s ,  
Z. S., The Ras Shamra Myth. Texts, 
Mem. Am. Phil. Soc. 4, ’35, 134 S.

M o r e t , Rituels agraires de l ’Ancien 
Orient ä 1. lumiere d. nouv. textes d. 
Ras-Shamra, Ann. Inst, phil hist. Orient. 
Univ. Bruxelles 3, ’35, 311 ff.

R o n z e v a l l e ,  S., Bronce libanais, 
M61. Beyrouth 19, ’35, 1 ff.

v. S o d e n ,  Wolfr., Rel. u. Sittlich­
keit n. d. Anschgn. d. Babylonier, ZDMG 
89, 143 ff.

V i r o l l e a u d ,  Ch., 'Anat et la Ge- 
nisse, poeme d. Ras-Shamra, Sy 17, 
150 ff.

8. Israel und Judentum
H e i n e m a n n ,  Is., Altjüd. Allego- 

ristik. Brsl., Marcus. 85 S. 3.20 
H e m p e l ,  Joh., Gott u. Mensch im 

AT. Studie z. Gesch. d. Frömmigkeit,
2. Aufl. (Beitr. z. Wiss. vom A u. NT
3, 2). Stgt., Kohlhammer. VIII, 324 S. 
15.—

K ö h l e r ,  L., Theol. des AT. Tbg., 
Mohr. XI, 252 S. 10.20

—, Atl. Theol. ThRdsch 8, 55 ff. 
M ö l l e r ,  Wilh., Schäden u. Schuld 

der atl. Wissenschaft. Zwickau, Herr­
mann. 44 S. 1.50

S c h m ö k e l ,  Hartmut, AT u. heu­
tiges Judentum (Samml. gemeinverst. 
Vortr. u. Schrift, aus d Gebiet d. Theol. 
u.Relgesch. 182). Tbg.,Mohr. 28 S. 1.50 

Talmud babli. Der babylonische 
T a l m u d .  Nach d. 1. zensurfreien 
Ausg. unt. Berücks. d. neuer. Ausg. u. 
handschriftl. Materials neu übertr. durch 
Laz. G o l d s c h m i d t .  11. Hulin. Be- 
khoroth. A'rakhin. Bln.,Jüd. Verl. 761 S. 
18.—

W e r d e n  u. W esen des AT. Vor­
träge, geh. auf d. internat. Tagg. atl. 
Forscher z. Gött. ’35. Hrsg. v. P. Vol z ,
F. S t u m m e r  u. J. H e m p e l  (Ztschr.
f. d. atl. Wiss. Beih. 66). Bln., Töpel- 
mann VIII, 239 S. (ill.), 5 Taf. 12.—  

Z o b e l ,  M., Das Jahr d. Juden i. 
Brauch u. Liturgie (Büch. d. Schocken 
Verl. 55/56). Bln., Schocken. 207 S. 2.50

9. Islam
Ib n  a l - G a z a r i ,  Samsaddin Mu­

hammad (ibn Muhammad). D. biogr. 
Lexik, d. Koranlehrer. Hrsg. v. G. B e r g - 
s t r ä s s e r f  u. O. Pre t z l .  T. 1. 2 (Bibi.

Islam. 8 a. b). Kairo 1933—35. Drucke­
rei As-Sa'äda. Lpg., Blockhaus. 622;
IX, 412 S. 4°. 20.—

W i n k l e r ,  H. A.,  Die reitenden 
Geister d. Toten. Eine Studie üb. d. 
Besessenheit d. 'Abd er-Rädi u. üb. 
Gespenster u. Dämonen, Heilige u. Ver­
zückte, Totenkult u. Priestertum in e. 
oberägypt. Dorfe. Stgt., Kohlbammer. 
VIII, 144 S. (ill.). 6.—

10. Indoarische u. indogermanische 
I Religion
| Ge r m a n e n  u.Indogermanen. Volks- 
| tum, Sprache, Heimat, Kultur. Festschr. 
i f. H. Hi r t .  Hrsg. v. H. A r n t z .  1. Er- 
i gebn. d. Kulturhist. u. Anthropol. XIII, 

436 S. (ill.). 2. Ergebn. d. Sprachwiss.
VI, 623 S. (ill.) (Indogerm. Bibi. Abt. 3, 
15). Hdbg., Winter. 42 50 

K r a u s e ,  Wolfg., Die Kelten u. ihre 
geistige Haltung (Schrift, d. Kgl. Dt 
Ges. z. Kgbg. Pr. 12). Kgbg., Gräfe Sc 
Unzer. 47 S. (ill.). 1.—

11. Indische Religionen
E li  a d e ,  M., Yoga. Essai sur les 

| origines de la mystique indienne. Paris, 
P. Geuthner. IX, 346 S.

G l a s e n a p p ,  Helm, v., Der Bud­
dhismus i. Indien u. i. Fern. Osten. 
Schicksale u. Lebensformen e. Erlö- 
sungsrel. Bln., Atlantis. 402 S. (ill.), 
16 Taf. 4°. 12 —

—, Ein Initiations-Ritus i. buddhist. 
Java, OLZ 483 ff.

Die K a t h a - U p a n i s h a d .  Übertr. 
u. erl. v. Rud. O t t o  (Aus d. W elt d. 
Rel., Rel.wiss. Reihe 24). Bln., Töpel- 
mann. 64 S. 3.80

K o h l ,  Jos., Zum indischen Stein­
kult, ZDMG 90, 432 ff.

Z i m m e r ,  Heinr., Maya. Der ind. 
Mythos. Stgt., Dt Verl.-Anst. 506 S.,
12 Taf. 11.—

12. Iranische Religion
H e r t e l ,  Joh., Der Planet Venus i. 

Awesta (Ber. Lpz. 87, ’35, 1). Lpg., 
Hirzel. 107 S. 4.—

H ü s i n g , G , Der Mazdahismus. Mit
e. Anh.: Das Götterbild der Anähitä 
(Bausteine z. Gesch., Völkerkde. u. 
Mythenkde. 5). Wien, Eichendorff’35. 
82 S. 3.80



Bibliographie 3 9 1
M e s s i n a ,  G.,  Mito, leggenda e J 

storia nella tradizione iranica, Orien- 
talia, N. Ser. 4, ’36, 257 ff. !

13. Die antiken Religionen. !
Synkretismus |

B i d e z ,  J., Les 6coles chaldeennes j 
sous Alexandre et les Selencides, Ann. 
de l ’Inst. de philol. et d’hist. Orient. I 
Bruxelles 3, ’36, 41 ff. j

B l u m e n t h a l ,  Albr. v., Zu einigen i 
OBkischen Götternamen, RhM 86, 64 ff. j

B o c k ,  M., Die Schlange im Traum | 
der Klytaimestra 71, 230 ff. j

B o l k e s t e i n ,  Joh. Christ., "Ociog j 
en Evasßijg. Bijdrage tot d. godsdienst. j 
en zedel. terminol. v. d. Grieken (Diss.), 
225 S.

B o y a n c e ,  P., Un rite de purifica- 
tion dans les Argonautiques de Vale­
rius Flaccus, Rev. des et. lat. 22, ’35, 
107 ff.

—, Une allusion ä l ’oeuf orphique, i 
Melanges d’arch. et d’hist. 32, ’36, 95 ff.

Brady,  Thom. All., The reception ! 
of the Egyptian cults by the Greeks j 
(330—30 b. C.), Columbia ’35, The Univ. ! 
of Missouri stud. X 1.

Burr i s ,  E. E., The Terminology of 
Witchcraft, ClPh 31, 137 ff.

B u t a ▼ a n d , F., Le secret du Texte 
Etrusque de la Momie de Zagreb, Paris, 
Adrien-Maison-neuve.

C h a r l e s w o r t h ,  Mart. Perc., Pro­
videntia and Aeternitas, HThli 29,107 ff.

C u m o n t ,  Fr., Les noms d. planetes 
et l ’astrolatrie chez 1. Grecs, L’ant. 
dass. 4, 1 ff.

D e l a t t e ,  L., Uterque Neptunus, 
L’ant. dass. 4, 45 ff.

—, A., Les doctrines pythagoric. des 
livres de Num a, Bull, de la classe d. i 
lettres de l ’acad. r. de Belgique, 5. Ser. ! 
XXII, 19 ff.

E l d e r k i n ,  G. W., The seated Dei- 
ties of the Parthenon Frieze, AJA 40, 
92 ff.

E r i k s s o n ,  N ils, Religiositet och 
irreligiositet hos Tacitus. Lund, Lunds 
Univ. Arsskr. N. F. 1, 31, 8. 74 S.

F u r 1 a n i , G., Dei e dömoni bifronti 
e bicefali dell’ Asia occident. ant., 
Miscell. orient. ded. Ant. Deimel, ’35, 
136 ff.

G e r o j a n n i s ,  K., 'ff illr]vixr] &erj-
ani-icc K a l  7] f c o o i a r p f i a ,
34/35, 18 ff.

G u a r d u c c i ,  M., II culto di Anna 
e delle Paides, StM 12, 25 ff.

H a d a s , Moses, The tradition of a 
Feeble Iason, Class. Philol. XXXI, 166 ff.

H e n n i n g ,  W ., Neue Materialien 
z. Gesch. d. Manichaeismus, ZDMG 90, 
lf f .

Neue astrolog. Texte d. H e r m e s  
Trismegistos. Funde u. Forschgn. auf d. 
Gebiete der antik. Astron. u. Astrol. 
v. W. G u n d e l  (Abh. Mchn. N. F. 12). 
Mchn., Beck., VII, 378 S. 40.—

H e r t e r ,  H., Theseus d. Ionier, RhM 
85, 177 ff.; 193 ff.

J ü t h n e r ,  Jul., Zu Vergils vierter 
Ekloge, Phil. Woch. 958 ff.

K e r a m o p o u l l o s ,  A. D ., Tb IIc- 
Xacyinov, to ’AöuXriitifTov, a i oSol a i  
avd yo va u i itgog t ä  T lgoitiX aia , ’A q%. 
’EgjTjfi. ’34/35, 85 ff.

K e r e n y i , Karl, Das persische Mil­
lennium im Mahäbhärata, b. d. Sibylle 
u. Vergil, Klio 29, lf f .

K r a p p e ,  A. H.,  Les Aloades, StM 
12, 1 ff.

K r a u s e ,  W. ,  Die Ausdrücke f. d. 
Schicksal bei Homer, Gl. 25, 143 ff.

L a b r i o l l e ,  Pierre, Quelques cas 
d’ordalie dans les milieux popul. ant., 
Rev. des et. lat. 13, ’35, 322 ff.

M a g n i e n , V . , Le mariage chez 1. 
Grecs anc. L’initiation nuptiale, L’ant. 
class. V, 115 ff.

I M e t m a n ,  Ph., Mythos u. Schick- 
I sal. Die Lebenelehre d. antik. Stern- 
j Symbolik. Lpg., Bibi. Inst. VIII, 226 S., 
| 16 Taf. 4.80
i M e w a l d t ,  Joh., Der Kampf des 
I Dichters Lukrez geg. d. Rel. Wien, 
I Höfels ’36. 24 S. 1.20

N i 1 s s o n , M. P., L’origine rel. d’une 
evolution morale dans la Grece ant., 
RHPR 16, 131 ff.

P e r r e t ,  Jacques, Le „mythe de 
Cybele“ (Lucrece II COüff.), Rev. des 

j et. lat. 13, ’35, 332 ff.
P e t e r s o n ,  Erik, Der Monotheis­

mus als polit. Problem. Ein Beitr. z. 
Gesch. d. polit. Theol. i. Imp. Rom. 
Lpg., H egner’35. 158 S. 4.50

P l o t i n u s ,  Schriften. Übers, von 
R. H a r d e r  2. Die Schriften 22—29 
d. chronol. Reihenfolge. 206 S. (Philos. 
Bibi. 211b). Lpg., Meiner. 11.—

P o l o t z k y ,  H. J., Zu einig. Heidel­
berger koptisch. Zaubertexten, Orien- 
talia N. S. 4, ’35, 416 ff.



3 9 2 Bibliographie

E a i n g e a r d ,  P., Hermes Psycha- 
gogue. Essai sür 1. origines du culte 
d’Hermes. Paris, Les Beiles Lettres ’35. 
fr. 60

R o b e r t ,  L., Reglement rel. de Si- 
nope, BCH 69, ’35, 431 ff. Fausse Divi- 
nites, ebd. 471 ff. XiXiaßrriQSs de Samos, 
ebd. 477 ff.

R o b e r t s ,  C., Th. C. S k e a t , A. D.  
N o c k ,  The Gild of Zeus Hypsistos, 
HThR 29, 39 ff.

R u n  e s ,  M., Der etrusk. Text d. 
Agramer Mumienbinde. Neu hrsg. u. 
erl. Mit e. Glossar v. S. P. C o r t s e n  
(Forschgn. z. griech. u. lat. Gramm. 11). 
Gttg., Vandenhoeck & Ruprecht ’35. IV, 
104 S. (ill.), 14 Taf. 16.—

d e R u y  t , Fr., La necropole romaine 
de l’Isola Sacra et l’archigalle de Cy- 
bele, L’ant. dass. 5, 26 ff.

— , Les traditions Orient, dans 1. 
d^monol. etrusque, L’ant. dass. 6, 139 ff.

S b o r d o n e ,  Fr., La fenice nel culto 
di Helios, Riv. ind.-gr.-ital. 19, 1 ff.

S c h a e d e r , H .  H., Manichaeismus 
u. spätantike Rel., Ztschr. f. Missions- 
kde. 50, ’35, 65 ff.

S c o t t ,  W., Hermetica IV: Testi­
monia. With Introduct., Add. a. Indd. 
by A. S. Ferguson, Oxford, Clarendon 
Press XLIX, 576 S.

S m e r t e n k o  and G. N. B e l k n a p ,  
Studies in Greek rel., Univ. of Oregon 
public, stud. in the humanities I 2, ’35.

S o k o l o w s k i ,  F ., Note sur les 
NvxzocpvX<x£icc ä D61os, BCH 59, ’35, 
382 ff.

S t e g e m a n n ,  V., Über Astronomi­
sches i. d. kopt. Zaubertexten, Orien- 
talia N. S. 4 /3 6 , 391 ff.

S t r o d a c h ,  G. K.,  Pietas, Horace 
and Augustannationalism, Class. weekly 
39, 137 ff.

T a e g e r ,  Fr., Orient u. Occident i. 
d. Antike (Philos. u. Gesch. 58). Tbg., 
Mohr. 27 S. 1.60

W e b e r ,  Leo, Die Alkestissage, RhM 
85, 117 ff.

W o r r e 11, W. H., Coptic Magical and 
Medical Texts, Orientalia N. S. 4, ’36,
1 ff.; 184 ff.

W u r m s ,  H., Das Schicksal Roms 
u. d. Götter b. Tacitus, Hum. Gymn. 
47, 10 ff.

W y t z e s ,  J., Der Streit um d. Altar 
d. Viktoria. Texte d. betr. Schriften d. 
Symmachus u. Ambrosius m. Einl.,Übers, 
u. Komment. Amsterdam. 159 S. Fl. 2.90

A n d r e e ,  Jul., Die Extemsteine. 
Eine germ. Kultstätte. Mnstr., Coppen- 
rath. 63 S. (ill.). 1.70

A r n d t ,  E. Mor., Nord. Vk. Hrsg. 
v. O. H u t h  (Univ.-Bibl. 7318). Lpg., 
Reclam. 74 S. —.35

B ü s c h ,  P., Hakenkreuz u. Heilruf. 
Entstehg. u. Bedeutg. Opferglaube, 
Feuerkult u. Nordland (Gegenw. u. Zuk. 
101). Lpg., Kultpolit. Verl. 63 S., 2 Taf. 
1.—

B u s c h  a n ,  G., Altgerm. Überliefgn. 
i. Kult u. Braucht, d. Deutschen. Mchn., 
Lehmann. 257 S., 16 Taf. 7.80 

G ü n t h e r ,  R., Die Externsteine nach 
dem neuesten Stand der Forachg., 
ThRdsch 8, 22 ff.; 166 ff.

G u n n a r s s o n ,  Gunnar, Nordischer 
Schicksalsgedanke. Mchn., Langen. 18 S. 
— .80

H a r t m a n n .  W. ,  Die germ. Gott­
heit d. Jahres u. d. Lebens. Halle, Akad. 
Verl. ’35. 62 S. 2.80

H ö f l e r ,  O., Der germ. Totenkult 
u. d. Sagen v. Wilden Heer, OZVk 10, 
33 ff.

H o f m e i s t e r ,  Herrn., Germanen­
kunde. Ffm., Diesterweg. VIII, 254 S.

I (ill.), 8 Taf. 6.— 
j K e r s t e n , K . ,  Zur älteren nordischen 
| Bronzezeit (Veröffentl. d.Schlesw.-holst. 
j  Universitätsges. Reihe 2, Nr. 3). Neu- 
I münster,Wachholtz. 176 S. (ill.), 42 Taf. 
! 4°. 18.—
| K ö h l e r -  Irrgang, R uth, Die rel. 
i Grundl. d. Sippengedankens i. d. Is- 
I ländersaga (Red. u. Aufs. z. nord. Ge- 
j  danken 36). Lpg., Klein. 26 S. —.70 
j  L e h m g r ü b n e r , W.,Die Erweckung 
| d. Walküre (Hermaea 32). Halle, Nie- 
i meyer. 109 S. 3.80

M e y e r ,  Herb., Recht u. Rel. bei d. 
| Germanen, Ztschr. Akad. dtsch. Recht,
| ’35, 8 ff.
| M ü l l e r ,  Rolf, Himmelskundl. Or- 
| tung auf nordisch-germ. Boden. Lpg.,
! Kabitzsch. 85 S. (ill.), 8 Taf. 2.80 
j  P f i s t e r ,  Fr., Tacitus u. d. Ger- 
i  manen. I : Die Kultgelage d. Germanen 

(Würzb. Stud. z. Altertumswiss. 9). 
Festschr. f. Hosius. S. 59 ff.

R e i c h a r d t ,  Konst., Runenkunde. 
Jena, Diederichs. 124 S. (ill.). 3.80

S c h u l z ,  K., Der Tod i. germ. Er­
leben (Das dt. Werde. Folge 6). Brsl. 
Nickisch. 43 S. (ill.). —.76

14. Nordisch-germanische Religion



Bibliographie 3 9 3
S c h u l z ,  Waith., Indogermanen u. 

Germanen. Lpg., Teubner. VI, 104 S. 
(ill.). 2.40

S c h ü t t e ,  Gudmund, Gotthiod u. 
Utgard. Sagengeographie i. neuer Auf­
fassung 2. Buch 1, Kap. 6—8. Buch 2.
3. 372 S. Jena, Frommann. 8.—

S t u m p f  1, Rob., Kultspiele d. Ger­
manen als Ursprung d. mittelalt. Dra­
mas. Bln., Junker & Dünnhaupt. XIV, 
448 S. 14.—

S ü ß k a n d ,  P., Germanisches Leben 
i. Spiegel d. altnord. Dichtung. Bln.. 
Junker & Dünnhaupt. 123 S. 3.80 

W i e s e l g r e n ,  Per., Quellenstudien 
z. Volsungasaga (Acta et Comment. 
Univ. Tartu. 34, 3). Dorpat ’35, Mat­
tiesen. 432 S. 10.—

15. Christentum
A c t a  conciliorum oecumenicorum. 

Iussu atque mandato Societ. scient. 
Argentorat. ed. Ed. S c h  w a r t  z. 2, 5. 
Concilium universale Chalced. Col- 
lectio Sangerman. XXII, 167 S. Bln., 
de Gruyter. 4°.

A s t o r i , Alfr., L’Eucaristia nei primi 
tre secoli della chiesa. Milano, G. Da- 
verio ’35. 221 S. L. 6.—

B a r t o n , A., The Apostolic Age and 
The NT. Univ. of Pennsylvania Press. 
XI, 157 S.

B u l t m a n n ,  R., Neueste Paulus- 
forschg., ThRdsch 8, 1 ff.

C a s e y ,  R., Der d. Athanasius zu­
geschriebene Traktat I leg l na.Q%'£vlcig. 
Bln., de Gruyter. 26 S. 4°. 1.60

C o r b i s h l e y ,  Th., Quirinus and 
the Census: a R e-study of the Evi­
dence, Klio 29, 81 ff.

C u l l m a n n ,  O., La signification de 
la Sainte-Cene dans le christianisme 
primitif, RHPR 16,1 ff.

D ö 1 g e r , Fr. Jos., Antike u. Christen­
tum 5, 1 — 3. Darin u. a .: Lumen 
Christi. Nonna, e. Kapitel üb. christl.. 
Volksfrömmigkeit d. 4. Jh. Das Schuh­
ausziehen i. d. altchristl. Taufliturgie. 
Das Niedersitzen nach d. Gebet. N il­
wasser u. Taufwasser. Anulus pronubus. 
Unser tägl. Brot. Domina mater eccle- 
sia u. die „Herrin“ im 2. Joh.brief. 
© E O T  &SINH.

E h r h a r d t ,  Alb., Überlieferung u. 
Bestand d. hajjiograph. u. homilet. Lit. 
d. griech. Kirche v. d. Anfängen bis z. 
Ende d. 16. Jh. T. 1. Die Überlieferg.

Lfg. 1. 160 S. (Texte u. Unters, z. Gesch. 
d. altchristl. Lit 50, 1). Lpg., Hinrichs.

F i l t h a u t ,  Ephr., Roland v. Cre- 
mona u. d. Anfänge d. Scholastik i. 
Predigerorden. Ein Beitr. z. Geistes- 
gesch. d. alt. Dominikaner. Vechta, 
Alb.-Magnus-Verl. XV, 224 S.

G l o e d e ,  G., Theologia naturalis b. 
Calvin (Tüb. Stud. z. systemat. Theol. 
5). Stgt., Kohlhammer ’35. XVIII, 355 S.
12 .—

G r a b m a n n ,  M., Mittelalterl. Gei­
stesleben. Abh. z. Gesch. d. Scholastik 
u. Mystik 2. Mchn., Hueber. XII, 649 S. 
24.—

G r e v e n ,  Jos., Die Kölner Kartause 
u. d. Anfänge d. katholischen Reform 
i. Deutschland. Aus d. Nachlasse d. 
Verf. mit seinem Lebens bilde hrsg. v. 
W. N e u ß  (Kath. Leben u. Kämpfen i. 
Zeitalter d. Glaubensspaltg. 6). Mnstr., 
Aschendorff. XV, 120 S. 3.40

G r o s d i e ,  R. , Der katholische Be­
griff der Kirche, NJb 12, 247 ff.

G u a r d i n i ,  R., Die Bekehrung d. 
hl. Aurelius Augustinus. D. innere Vor­
gang i. s. Bekenntnissen. Lpg., Hegner 
’35. 294 S. 7.50

G ü n t h e r ,  Ernst-Eb., Die Anschau­
ung Luthers v. Seligkeit, Heil u. Kirche 
i. d. vorreformat. Schriften v. 1517 bis 
1522 u. i. sein. Septembertestament 
(Theol. Axb. z. Bibel-, Kirchen- u. Geistes- 
gesch. 4). Halle, Akad. Verl. ’35. 61 S.
2.40

—, R., Streit um die Grabeskirche 
i. Jerusalem als Streit um d. Extern­
steine, ThRdsch 8, 166 ff.

H a r d e r ,  G., Paulus u. d. Gebet 
(Ntl. Forschgn. 1, 10). Gütersloh, Ber­
telsmann. 228 S. 6.—

H a u g g ,  Don., Die zwei Zeugen. 
Eine exeget. Studie üb. Apok. 11, l—3 
(Ntl. Abh. 17, 1). Mnstr., Aschendorff.
VII, 140 S. 6.90

H e n n i g ,  Rieh., Das Geburts- u. 
Todesjahr Christi. Eine wissenschaftl. 
Prüfg. d. überlief. Unterlagen. . .  Essen, 
Fürstenau. 62 S. 1.75

H e n t s c h e l ,  Erh., Die Mythen v. 
Luzifers Fall u. Satans Rache in d. 
altsächs. Genesis (Rel. u. Gesch. 4). 
Stgt., Kohlhammer ’35. XIX, 82 S. 4.80 

H i r s c h ,  Em., Stud. z. vierten Evan 
gelium. Text, Literarkritik, Entstehungs- 
gesch. (Beitr. z. hist. Theol. 11). Tbg., 
Mohr. VII, 190 S. 12.70



3 9 4 Bibliographie

H u c k ,  A ., Synopse d. drei ersten 
Evangelien. 9. Aufl. Unter Mitwirk. v.
H. G. Opi t z  völlig neu bearb. v. H. 
L i e t z m a n n .  Tbg., Mohr. XX, 213 S. 
4°. 4.80

J a n s s e n , K., Die Entstehung d. 
Gnadenlehre Augustins ( =  Diss. Ro­
stock). Rostock, Hinstorff. VII, 142 S.
4.50

K u r f e s s ,  A., Kaiser Konstantin u. 
d. Sibylle, Theol. Quartalschr. 117, l l f f .

L a d n e r , Gerh., Theologie u. Politik 
vor d.Investiturstreit. Abendmahlstreit, 
Kirchenreform, Cluni u. Heinrich III. 
(Veröff. d. österr. Inst. f. Geschtorschg. 
2). Baden b. Wien, Rohrer. 160 S. 10.50 

L a s C a s a s ,  Barthol. de, Im Zeichen 
d. Kreuzes. Die „Verwüstg. Westin­
diens“, d. h. d. Massenansrottg. d. süd- 
u. mittelamerik. Indianer nach d. Denk­
schrift d. de Las Casas, Bisch, v. Chiapa, 
v. 1542. Neu bearb. u. hrsg. v. Alfr. 
M i l l e r .  Lpg., Klein. 156 S. (ill ). 2.50 

L e b r e t o n  et Z e l l e r ,  Histoire de 
l’eglise 2, De la fin du 2. Biecle ä la 
paix Constantinienne. Paris, Bloud & 
Gay. 500 S. fr. 60.—

L e i p o l d t ,  Joh., Jesus und Paulus, 
Jesus oder Paulus? Ein Wort an Pau­
lus’ Gegner. Lpg., Dörffling & Franke. 
94 S. 3.80

L i v i n g a t o n e ,  R. W ., Christianity 
and Hellenism, The Hibbert Journal 
33, ’36, 357 ff.

L ü t g e r t ,  W. ,  Die theol. Krisis d. 
Gegenwart u. ihr geistesgesch. Ursprung. 
Gütersloh, Bertelsmann. 100 S. 2.50 

L u p a § ,  Joan, Ursprung u. Entwick­
lung d. bedeutendsten konfess. Minder­
heiten i. Rumänien (Vom Leben u. 
Wirken d. Romanen 2, 8). Jena, Gro­
nau. 23 S. —.60

St. L y o n n e t ,  S. Marc, La version 
armenienne, Mel. Beyrouth 19, ’35, 23 ff.

M a r s h ,  H. G , The use of M T -  
E T H P IO N  in the writings of Clement 
of Alex, with special reference to his 
sacramental doctrine, Journ. of theol. 
stud. 37, 64 ff.

M o f f a t t ,  James, An Approach to 
Ignatius, HThR 29, 1 ff.

N o i v i l l e ,  J., Les origines du Na- 
talis Invicti, REA 38, 145 ff.

P f e i f f e r ,  Erw , Bonifatius. Sein 
Leben u. Wirken. Mchn., Hueber. 119 S.
2.40

P r e i a s ,  Th., A propos de Kierke­
gaard, RHPR 16, 46 ff.

P r f i m m ,  Karl, Der christl. Glaube 
u. d. altheidn. Welt. 2 Bde. Lpg., 
Hegner ’35. 505, 531 S. 44.—

R o t h ,  Paul, Die Reformation i. 
Basel 1. Die Vorbereitungsjahre (1525 
bis 1528). 54 S. (ill.). Basel, Heibing & 
Lichtenhahn. 3.—

S a i n t - Y v e s ,  P., Saint Christophe 
successeur d’Anubis, d’Hermes et d’He- 
racles. Paris, Nourry. 55 S. fr. 10.— 

S c h m a l t z , K . ,  Kirchengesch.Meck­
lenburgs 2. Reformation u. Gegenre­
formation. 256 S. Schwerin, Bahn. 9.—  

S c h m i d l i n ,  Jos., Papstgesch. d. 
neuesten Zeit 3. Papsttum u. Päpste 
i. 20. Jh. Pius X. u. Benedikt XV. (1903 
bis 1922). XIX, 350 S. Mchn., Kösel & 
Pustet. 17.—

S c h m i d t ,  W olfg., Die Pfingstbe- 
wegung i. Finnland (Suomen Kirkko- 
historiallisen Seuran Toimituksia 27). 
Helsingfors, Akateeminen Kirjakauppa 
’35. 256 S. Finn.M. 6 0 —

S c h ö f f l e r ,  H.,  Die Reformation. 
Einf. in e. Geistesgesch. d. dt Neuzeit 
(Das Abendland 1). Bochum-Langen­
dreer, Pöppinghaus. 106 S., 2 Kt. 2.30 

S e e g  e r ,  E ., Evangelische Dogma­
tik u. Judentum. Eine rassen- u. rel.- 
soziol. Untersuchg. Marbach, Teuto- 
burg-Verlag. 115 S. 1.90

S e i t e r i c h ,  Eug., Die Gotteabeweise
b. Franz Brentano (Freib. theol. Stud. 
42). Frbg., Herder. XV, 240 S. 4.— 

S t a r r ,  Joshua, An eastern Christian 
sect, the Atbinganoi, HThR ’29, 93 ff.

S t u c k i ,  A. ,  Christus i. Italien. 
Gesch. d. ev. Bewegg. i. Italien u. unt. 
d. ital. sprech. Bevölkerg. d. Schweiz. 
St. Gallen, Buchh. d. Ev. Ges. 324 S.
4.40

S t u f l e r ,  Joh., Gott, d. erste Be­
weger aller Dinge. Ein neuer Beitr. z. 
Verständnis d. Konkurslehre d. hl. Tho­
mas v. Aquin (Philos. u. Grenzwissensch.
6, 3/4). Innsbruck, Rauch. 183 S. 6.— 

S t u p p e r i c h ,  Rob., Staatsgedanke 
u. Relpolitik Peters d. Gr. (Osteurop. 
Forschgn. N. F. 22). Kgbg.,Ost-Europa- 
Verl. IX, 110 S. 5.80 

T e l l e n b a c h ,  Gerd, Libertas. Kir­
che u Weldordng. i. Zeitalter d. In­
vestiturstreites (Forschgn. z. Kirchen- 
u. Geistesgesch. 7). Stgt., Kohlham­
mer. X, 243 S. 15.—

V i e i l l e f o n d ,  J.-R., Les pratiques 
I rel. dans l ’armee byzantine d’apr&s 1. 
I traites militaires, REA 37, 322 ff.



Bibliographie 3 9 5

V ö g t l e ,  Anton, Die Tugend- u. 
Lasterkataloge i. NT. Exegetisch, rel.- 
u. formgesch. unters. (Ntl. Abh.16, 4/6). 
Mnstr., Aschendorff. XVIII, 253 S. 12.75 

W a g n e r ,  Friedr., Gesch. d. Sitt­
lichkeitsbegriffes 3. Der Sittlichkeits- 
bogriff in d. christl. Ethik d. MA. 380 S. 
(Münst. Beitr. z. Theol. 21). Mnstr., 
Aschendorff. 14.50

W e i l a n d ,  H. Chr., Het Oordeel der 
Kerkvaders over het Orakel. Diss. U t­
recht ’35, 95 S.

16. Germanentum und Christentum. 
Geschichtlicheg und Frömini^keits- 

typologie
B a u e r ,  W ., Die dt Wende u. die 

Kirche, NJb 12, 15 ff.
B i e n e r t ,  W., Goethes pietist.-hu - 

manist. Privatchristentum (Theol. Arb. 
z. Bibel-, Kirchea- u Geistesgesch. 5). 
Halle, Akad. Verl. ’35. 68 S. 3.—

B r a u n ,  Fr., Orthodoxie u. P ietis­
mus in Memmingen (Einzelarb. a. d. 
Kirchengesch. Bayerns 18). Mchn., 
Kaiser ’35. XVII, 203 S. 6.—

D au  s e n d ,  H., Germ. Frömmigkeit
i. d. kirchl. Liturgie. Wiesbaden, Grüne- 
wald-Verl. 151 S. 2.40

D i e t r i c h ,  M., Theol. Ontologie i. 
modern. Anglikanismus (Stud. z. Gesch. 
d. neuer. Protestant. 16). Bln., Töpel- 
mann. VII, 141 S. 8.—

Meister E c k h a r t ,  Die dt u. lat. 
Werke. Hrsg. i. Auftr. d. dt Forschgs- 
gem. Die lat. Werke 3. Expositio Sancti 
Evangelii sec. Iohannem. (Hrsg. u. übers, 
v. K. C h r i s t  u. J. Koch. )  Lfg. 1. IV; 
XXXI, 80 S. Stgt., Kohlhammer.

F a b r i c i u s ,  Cajus, Positives Chri­
stentum i. neuen Staat. Drsdn., Püschel. 
76 S. 1.80

F i e b i g ,  P., NT. u. Nationalsozia­
lismus. 3 Univ.-Vorlesgn. üb. Führer­
prinzip, Rassenfrage, Kampf (Schrift, 
d. Dt Christen 11). Drsdn., Dt.-christl. 
Verl. 70 S. 1.—

F r e n s s e n ,  G., Der Glaube d. Nord­
mark. Stgt., Gutbrod. 145 S. 3.90 

F r i c k , H ., Deutschland innerhalb 
d. rel. Weltlage. Bln., Töpelmann. IX, 
273 S., 10 Kt. 6.—

F u c h s ,  Käte, Die Religiosität d. 
Joh. Jak. Christoffel v. Grimmelshausen 
(Palaestra 202). Lpg., Mayer & Müller 
’35. IV, 152 S. 8.80

F u h r m a n n ,  E., u. S c h n e i d e r ,  A., 
Stätten dt Heiligkeit. Paderborn, Schö- 
ningh 191 S. (ill.), 1 Kt. 3.80

G r a b  er  t ,  H., Der protestant. Auf­
trag d. dt Volkes. Grundzüge d. dt 
Glaubensgesch. v. Luther bis Hauer. 
Stgt., Gutbrod. 287 S. 5.70

G r u p e ,  W., Rudolf G. Binding, ein 
Künder dt Gottschau (Dt Wesen 2). 
Stgt., Gutbrod. 76 S. 1.—

G ü n t h e r ,  H. F. K., Frömmigkeit 
nord. Artung. 3. Aufl. Jena, Diederichs. 
43 S. 1.20

G um  b e i ,  H., Dt Kultur v. Zeit­
alter d. Mystik bis z. Gegenreforma­
tion 1 (Handb. d. Kulturgesch. Lfg. 31). 
Potsdam, Athenaion. 48 S. (ill.), 2 Taf.
2.80

H a m m e r s c h m i d t ,  F., Der christl. 
Erlösungsgedanke. Seine Lebensform 
in d. germ .-dt Dichtg. (Die rel. Ent- 
scheidg. '.)). Warendorf, Schnell. 72 S.
1.50

H a n k a m e r ,  P., Dt Gegenreforma­
tion u. dt Barock. Die dt Lit. i. Zeit­
raum d. 17. Jh. (Epochen d. dt Lit.
2, 2). Stgt., Metzler ’35. VIII, 543 S.
15.50

H e u s e r ,  Ad., Die Erlösergestalt i. 
i d. belletrist. Lit. seit 1890 als Deuterin 

der Zeit (Grenzfragen zw. Theol. u. 
Philos. 3). Bonn, Hanstein. 197 S. 6.20 

H o l m s t r ö m ,  Folke, Das eschatolog. 
Denken d. Gegenwart. 3 Etappen d. 
theol. Entwicklg. d 20. Jh. Neubearb.
u. verkürzte Ausg. Ins Dt übers, v.
H. K r u s k a .  Gütersloh, Bertelsmann. 
XX, 424 S. 15.—

H o r n ,  P., Mensch u. W elt i. dt Pro­
testantismus d. Gegenwart, NJb. 12, 
261 ff.

I r m e r ,  W., Hindenburg als Christ. 
Erinnergn. an d. Reichspräsidenten. 
Bln., Acker-Verl. 48 S. —.60

J e s s e n ,  H. ,  Gott u. der König. 
Friedrichs d. Gr. Rel. u. Relpolitik (Der 
Eckart-Kreis 26). Bln., Eckart-Verl. 
239 S. 2.85

K i n d e r , E., Natürl. Glaube u. Offen­
barungsglaube. Eine Untersuchg i. An­
schluß a. d. Glaubensphilos. Fr. H. Ja- 
cobis (Forschgn. z. Gesch. u. Lehre d. Pro­
testant 8, 1). Mchn., Kaiser. 136 S. 3.50 

K n o p f ,  O , Christentum od Wissen­
schaft? Lpg., Dörner. 176 S. 3.20 

L e e s e ,  Kurt, Natürl. Rel. u. christl. 
Glaube. Ein theol. Neuorientierg. Bln., 
Junker & Dünnhaupt. 74 S. 2.80



3 9 6 Bibliographie
L ü t g e r t ,  W ., Der Kampf d. dt 

Christenheit m. d. Schwarmgeistern. 
Gütersloh, Bertelsmann. 79 S. 1.60 

M ü l l e r ,  Fr., Völkerentwicklung u. 
Christentum. Stgt., Kohlhammer. 38 S. 
1.20

M u e l l e r - S e n f t e n b e r g ,  M., Er­
wachender Mythos. Bln., Kämmerer ’35. 
511 S. 8.50

M ü s e b e c k ,  E ., Wandlungen des i  
rel. Bewußtseins i. d. dt akad. Jugend | 
währ. d. Weltkrieges. Bln., Furche, j 
100 S. 2.—

N o a c k ,  ü ., Katholizität u. Geistes­
freiheit. Nach d. Schriften v. John Dal- 
berg-Acton. 1834— 1902. Ffm., Schulte- 
Bulmke. 377 S. 6.80 

N o t h ,  G., Paul Ernst u. d. Er- 
neuerg. d. Christentums. Merseburg, 
Stollberg. 29 S. —.65 

N ü d 1 i n g , Gr., Ludwig Feuerbachs 
Relphilos. „Die Auflösung der Theol. 
i. Anthropol.“ (Forscbgn. z. neuer Philos. 
u. ihrer Gesch. 7). Paderborn, Schö- 
ningh. 216 S. 4.80

O b e r h e i d ,  H., Unpolit. dt Chri­
stentum. Ein Wort üb. d. „polit. Chri­
stentum“ d Prof. Paul Althaus. Bonner 
Univ.-Buchdr. 52 S. —.75 

R a b l ,  K. O., Christentum u. Volks­
tum bei W. E. Gladstone. Aufgewiesen 
a. seiner Kritik d. brit. Orientpolitik 
z. Zt. d. Blner Kongresses (Mchener 
hist. Abh. 1,10). Mchn., Beck. VI, 67 S. 
3.—

S c h m i d t ,  Kurt Dietr., Die Bekeh­
rung d. Germanen z. Christentum 1. 
Gttgn., Vandenboeck & Ruprecht. 82 S.

S c h l o z ,  Wilh., u. L a i b l i n ,  W., 
Vom Sinn d. Mythos (Schrift, z. dt 
Glaubensbewegung 7). Stgt., Gutbrod. 
173 S. 4.20

S c h u s t e r ,  Herrn., Der Prophet d. 
Deutschen. Luthers Art u. Glaube. Ffm., 
Diesterweg. 85 S. 2.40

S e e g e r ,  R einh., Friedrich Engels. 
Die rel. Entwicklg. d. Spätpietisten u. 
Frühsozialisten (Christentum u. Sozia­
lismus 7). Halle, Akad. Verl. ’35. XXV, 
207 S. 5.80

S t ä h l i n ,  Fr., Humanismus u. Re­
formation i. bürgerl. Raum. Eine Unter- 
suchg. d. biogr. Schriften d. Joach. 
Camerarius (Schrift, d. Ver. f. Refor- 
mationsgesch. 53, 1). Lpg., Heinsius.
VIII, 107 S. 3.80

S t e i n b ü c h e l ,  Th., Der Umbruch 
d. Denkens. Die Frage nach d. christl. 
Existenz erläut. a. Ferdinand Ebners 
Menschdeutg. Regensbg., Pustet. 182 S.
4.80

S t o m p s ,  M. A. H., Die Anthropo­
logie Martin Luthers. Eine philos. 
Unters. (Philos. Abh. 4). Ffm., Kloster­
mann ’35. 153 S. 8.—

S t r u c k ,  W ., Der Einfluß Jakob 
Böhmes a. d. engl. Lit. d. 17. Jh. (Neue 
dt Forscbgn. Abt. Engl. Philol. 6). Bln., 
Junker & Dünnhaupt. 262 S. 10.— 

Evangel. T h e o l o g i e  vor dt Gegen­
wart. Vorträge d. Theol. Tagung i. 
Wittenberg, Okt. ’35 (Kirche i. Bewegg.
u.EntBcheidg. 24). Bonner Univ.Buchdr. 
’36. 143 S. 6.—

W a l t e r s c h e i d ,  Joh., Heilige dt 
Heimat.. Dasdt Kirchenjahr m. s. Festen, 
s. Volksbrauch, d. Volksheiligen, rel. 
Lit. u. rel. Kunst. 2. Juni bis Novem­
ber. XI, 407 S. (ill.). Hannover, Giesel.
5.20

W e i ß l e d e r ,  Karlernst W., Goethes 
„FauBt“ u. d. Christentum (Stud. u. 
Bibliogr. z. Gegenwartsphilos. 19). Lpg., 

i  Hirzel. XI, 39 S. 1.40
W i e s e r , Max., Das Schrifttum z. 

dt Glauben (Literaturführer z. nord. 
Gedanken 3). Lpg., Klein. 56 S. 1.— 

W i n k l e r ,  Die Mystik d. dt Glau- 
bensbewegg. u. d. Mystik d. christl. 
Glaubens (Kirche i. Bewegg. u. Ent- 
scheidg. 27). Bonner Univ.Buchdr. 34 S. 
—.60

W i t t e ,  Joh., Die Christus-Botschaft
u. d. Rel. Gttgn., Vandenhoeck & Ru­
precht. 279 S. 9.80

Z a n t h i e r ,  Chr. M. v., Der Schick­
salsglaube d. Dithmarscher. Hebbel, 
Grotb, Frenssen, Groß. Eine relgesch. 
Untersuchg. Heide. 174 S. 2.40



REGISTER
Ainu 151 
Anthesteria 175 f. 
Apollon Smintheus 40 ff. 
Arianismus 209 ff.
Arvales 63 ff. 119 
Arvalia 71 
Auspizien 294 ff. 
Aufklärung 9

Baumkult 221 f. 
Bildersprache 365 ff. 
Buddhismus 138 ff. 305 f. 

335 ff.

China 45 f. 304 ff.
Cisa 21 ff.
Consus 384 f.

Delos 102 f.
Deutsche Glaubensbewe­

gung 11. 375 ff.
Diana 105 f.
Diskus von Phaistos 282 ff. 
Dreiköpfiger Reiter 170 f.

Edda 5. 53 f. 230 ff. 
Eigenkirchenwesen 212 f. 
Epiphanie 128. 168 
Etrusker 58. 64 f. 101 ff.

105 ff.
Externsteine 15. 19

Gebetsegoismus 120 
Germanentum u. Christen­

tum 7 ff. 15 ff. 38 f. 203 ff. 
229. 373 ff. 

Gewissensfreiheit 374 f. 
Glaubensenergie 11 ff.

200 ff. 373 ff. 
Glaubensgeschichte 2 ff.

191 ff. 373 ff. 
Gottesverächter 2 f. 246 ff.

Gott Gropp 176 f. 
Gottmenschentum 176 f. 
Gottschalk 215 ff. 
Grabovius 70 f. 
Griechische Religion 40 ff. 

| 84 ff. 166 ff. 175 f. 246 ff.
i 345 ff. 372. 381 ff.

| Hackel 378 f.
Hera 98 
rjQtos 97 ff.
Herrgott von Bentheim 16 
Ieqos ydpog  372 
Höchstes Wesen 6. 153 ff.

346 f. 366. 369 
Homerische Religion 84 ff. 
Horatier u. Curiatier 75 ff.

Jahwes Lehrlinge 171 ff. 
Janus 109 ff. 121. 130 
Japanische Religion 136 ff. 
Iguvinische Tafeln 70 ff. 
Indigites 112 f. 
interpretatio Romana 123 
ius magistratus 119.294ff.

Kaiserkult 114 ff. 
Kalender (röm.) 59 ff. 
Karoluskreuz 17 ff. 
Katalaunische Geister­

schlacht 162 ff. 
Katholische Ethnologie 

160 f. 367 ff. 
Kirchengeschichte 8.202ff.

373 
Klages 75 ff.
Konfuzius 139 ff. 305 f.

311 ff.
Kreuzweg 222. 384 f. 
Kultmusik 381 ff. 
Kummemus 15 ff.
Kyrie eleison 382 f.

I Lactanz 242 ff. 246 ff. 
Lapis manalis 270 ff.
— niger 118
Lares 63 ff. 103 f. 117. 132.

384 f.
Luperci 68 f. 117

| Mamurius Yeturius 61 ff. 
j Mana 116. 318  
; Manichaeer 237. 239 ff. 

336 f.
Mars 61 ff. 65 ff. 
Mäusegottheit 40 ff. 
Menekrates 176 f. 
Mesomedes 282  
Mission in China 338 ff.
— — Japan 148 ff. 
Mithras 123 f.
Moira 89 ff.
Mönchtum 2 1 1 f. 215 ff. 
Mutterrecht 6 
Mykenische Religion 84 ff. 
Mysing 53 f.

Nationalsozialismus und 
Religion 374 f.

Nerio Martis 73 f. 
Neujahr (röm.) 61 f.

Oktoberroß 67 f.
Orphik 101 f. 
oscilla 64. 108 f.

Pietas 101 
Pittakos 55  
Psychoanalyse 370 f. 
Psychologische Methode

11 ff. 75 ff. 157 ff.
Ptah 43 f.
Puppen 64

Rasse 4 .1 1  ff. 1 5 5 f. 194 ff. 
377



3 9 8 Register

Regenzauber 270 ff. 
Religion und Glaube 2 ff. 

197 ff.
Religionslosigkeit 2 f.

376 f. 380 
Römische Religion 67 ff. 

76 ff. 100ff. 270 ff. 294 ff. 
352 ff.

Rndra 43 
Runen 226

Salii 67 f. 118 
Saturnalien 64 
Saulus-Paulue 264 fl. 
Schatzfunde 

(vorgescliichtl.) 220 ff. 
Semones 65 f. 74 
Sexuelles Denken 365 ff. 
Sibyllinische Bücher 121. 

126
Sondergötter 73 f. 104 f.

Sonnenkult 15 ff. 112 ff. 
286 ff.

Steinzeit 366 ff. 
Stellvertretender Kampf 

75 ff.
Strafe der Götter 246 ff. 
Synagoge von Dura 350

Tacitus 5. 15. 77 f. 
Tanaquil 114 
Taoismus 305 ff. 317 ff. 
d'sofiaxog 246 ff. 
Totemismus 366 
Totenkult 91 ff.
Tuisto 232 
Türwunder 120

Univer8ismus 306 ff. 
Urmonotheismus 6. 154 ff. 

347. 367 ff.

Yergils 4. Ecloge 126 ff. 
Völkische Religionswis­

senschaft 1 ff. 191 ff. 
373 ff.

Vogelschau 294 ff. 
Volcanus 69 
Volkssage 227 f. 330 f. 
Volto Santo 18 f.

Wassergottheiten 222 f. 
W  eltentstehungssagen 

230 ff. 328

Ymir 230 ff.

Zeus 85 ff.
— Keraunios 166 fl. 
Zweigeschlechterwesen 

231 f. 362 ff.
! Zweikampf 76 ff.

-v

Verantwortlich für den Inhalt: Prof. Dr. F r ie d r ic h  P f i s t e r ,  Würzburg.
Printed in Germany. Verlag und Druck von B. G. Teubner in Leipzig.



I

ARCHIV FÜR 
RELIGIONSWISSENSCHAFT

VEREINT MIT DEN

BEITRÄGEN ZUR RELIGIONSWISSENSCHAFT
DER RELIGIONSWISSENSCHAFTLICHEN GESELLSCHAFT IN STOCKHOLM

UNTER MITWIRKUNG VON A. BERTHOLET / O. KERN
H. LIETZMANN / E. LITTMANN /  K. TH. PREUSS

HERAUSGEGEBEN VON

FRIEDRICH PFISTER OTTO WEINREICH
WÜRZBURG TÜBINGEN

UND

MARTIN P. NILSSON
LUND

XXXIII. BAND 
H E F T  1 / 2

1 9  3 6

L E I P Z I G  /  B.  G. T E U B N E R  /  B E R L I N

Ausgegeben am 30. J u n i 1936



herausgegeben von 
P rofessor  D r. F riedrich  P fister, W ürzburg , H ofprom enade 1 
P rofessor  D r. O tto  W ein reich , T ü b in gen , M elanchthonstr. 2 4  

vereint mit den

B e i t r ä g e n  z u r  R e l i g i o n s w i s s e n s c h a f t
der R e lig io n sw issen sch a ft lich en  G ese llsch a ft in  S tock h o lm

herausgegeben von
P rofessor  M. P . N ils so n , L u n d /S ch w ed en , B redgatan  2 3

Verlag von B. G. Teubner, Leipzig C 1, Postschließfach 380, Postscheckkonto Leipzig 51272
Gedruckt m it  U nterstü tzung der D eutschen Forschungsgem einschaft (N otgem einschaft der D eut­
schen W issen sch a ft) in  B er lin  u n d  der Religionsw issenschaftlichen Gesellschaft i n  Stockholm

1936: 25 Bogen in zwei Doppelheften. Preis JO f 20.— bei laufendem Bezug. Einzelhefte 
können nur bo weit überzählig geliefert werden. Bestellung durch alle Buchhandlungen

oder direkt durch den Verlag.
Manuskripte für das Archiv für Religionswissenschaft sind an den Verlag B. G. Teubner  zu richten, 
soweit nicht mit den Herausgebern anders vereinbart. Manuskripte skandinavischer Forscher für die 
„Beiträge zur Religionswissenschaft“ sind an deren Herausgeber, Prof. M. P. N i 1 s s o n , zu senden. 
Für unverlangt eingesandte Manuskripte wird keine Gewähr übernommen. Rücksendung „eingeschrieben“ 
erfolgt nur, wenn entsprechendes Rückporto beiliegt. — Besprechungsexemplare sind nur an die Verlags­

buchhandlung zu senden.

INHALTZum neuen Jahrgang.
I. A r c h iv  für R e l i g i o n s w i s s e n s c h a f t  / A b h a n d l u n g e n :

Die Religion und der Glaube der germanischen Völker und ihrer religiösen Führer.
Eine Problemstellung. Von F ried rich  P f i s te r ............................................................. 1

Die nordische Religionsvorstellung vom Sonnengott und ihr Gestaltwandel. Von
Prof. Dr. K a r l B örnhausen , Frankfurt a. M., Parzivalstr. 5 ..............................  16

Die Augsburger Cisa — eine germanische Göttin? Von Stud.-Rat Prof. Dr. R . K öhl,
Kiel, Niemannsweg 19 a. (Mit 6 Abbildungen im T e x t ) .......................................  21

Apollon ZiLiv&svg and the Teutonic Mysing. Von Prof. Dr. A lexa n d er  H aggerty
K rappe , Washington, D. C. 409 Seventh Street S. W ...............................................  40

Über das Wesen römischer Religiosität. Von Prof. Dr. W o l f  A ly ,  Freibarg i. Br.,
Lorettostr. 4 1 ....................................... ..................................................................................  67

Symbolisches Denken in Livius' Bericht über den Kampf der Horatier und Curiatier.
Von Dr. H ans-E berhard  W ilhelm , Berlin-Lichterfelde, Luisenstr. 2 8 .................. 76

II. B e i t r ä g e  zur R e l i g i o n s w i s s e n s c h a f t  der R e l i g i o n s w i s s e n s c h a f t l i e h e n
G e s e l l s c h a f t  zu St o c kho l m:

Mycenaean and Homeric Religion. Von M a rtin  P . N i l s s o n .......................................  84
III. A r c h i v  für R e l i g i o n s w i s s e n s c h a f t  / Be r i c h t e :

Römische Religion 1926—1933. Von Prof. Dr. L u d w ig  Deubner, Berlin-Schlachten­
see, Ahrenshooper Zeile 6 6 ............................................................................................ 100

Die neuesten Forschungen auf dem Gebiet der japanischen Religionsgeschichte.
Von Dr. K a r l  W eid inger, Berlin SO, Fontanepromenade 1 0 ........................... 136

„Der Ursprung der Gotteßidee“. Eine historisch-kritische und positive Studie von 
P. W. Schmidt. Von Prof. Dr. J . W . H auer, Tübingen, Eberhardshöhe . . .  162

Zum Dogma vom Urmonotheismus. Von F riedrich  P f i s t e r ....................................160
IV. A rch iv  für R e l i g i o n s w i s s e n s c h a f t  / Mi t t e i l u n g e n  und  Hi n we i s e :

Die Katalaunische Geisterschlacht. Von Prof. Dr. Leo Weber, Düsseldorf, Grafen­
berger Allee 1 3 7 ............................................................................................................. 162

Eine neue Weihung an Zeus Keraunios aus Niedermoesien. Von Dr. Christo M . D ano ff,
Sofia, Boul. Zar Oswoboditel 6. ^Mit 1 Abbildung im T e x t ) ...........................166

Ein neues Relief des dreiköpfigen Reiters. Von Prof. Dr. G aw ril I .  K a za ro w ,
Sofia, Boul. Eulogij Georgieff 134. (Mit 1 Abbildung im T ext)......................  . 170

„Jahwes Lehrlinge“ im Buch Jesaja. Von Pfarrer D. Dr. J u liu s  Boehm er, Kassel,
Parkstr. 2 7 .......................................................................................................................... 171

Das Alter des Anthesterienrufes. Von Prof. Dr. A . v. B lu m en th a l, Jena-Karfreit,
Erfurter Str. 1 2 ................................................................................................................. 176

Neues von Gott Gropp in Halle. Von Otto W e i n r e i c h ............................................176
B i b l i o g r a p h i e .  (1. Juli 1935— 1. Dezember 1 9 3 6 ) ............................................................ 178
H i n w e i s e  u n d  A u f g a b e n  .................................................................................................... 190

Archiv für Religionswissenschaft



$tz  (Bott Oec C^ciften unfl Ijetf en
33on (£ricf) ^afdjet
Tprofeffot bet Theologie an bet UntDerfttät 3ena

.Rart. JIM 2 . ~

„(Jä ift eine SBoljltat, unter ben in frudjtlofer negatiner '^Polemik perfjärteten Schriften, 
bie fidE) ^eute mit bem ÄirdEjenftreit befdfjäftigen, enblicf) einmal ein QDort 3U finben, ba£ 
pofitioen 3Deg je ig t.. .  (£3 märe 5U roünfcfjen, bafc biefeö 33udfj allen ßreifen bekannt roirb, 
unb baf» bet 2Beg, ben ber 1 ?erfaffer gefjt, ein allgemeiner roirb.“

(T^eoIogif(f>e JadE)fdE)aft b. ^ I j i l i p p ^ U n i o . ,  J f ta rB u rg . 15. I. 35.)

Die Kdigion 
und die (Bcmemfdjoftsmad'jte

<8egentoacttffcagen Oec JUUgionsifojtologtt
35on P f a r r e r  D r . J U f re b  S ra t i^ f c o p f  /  Hart. JIM 2.40

„©ie Äuöfüljrungen be£ Serfaffer3 liegen auf einem feljr Ijoljen 2tit>eau unb roerben 
jroeifelloä im Greife ber Jacfjgenoffen ftärfcfteä Ontereffe ftnben. 2Ttan Rann nur roünfcfyen, 
bafi eä bem 33erfaffer gelingen möcfjte, audf) in bie Breitere Jro n t ber Theologie mit feinem 
Anliegen Dorjuftojien, 3umal er im SdEjlufjaBfdjnitt be3 33uct)e3 Beachtliche ßinien ju r praft= 
tifdfjen Theologie 3ie^ .*  C ip a fto ra lB lä tte r , © re ib e n .)

t t ec l og  öon 15. 6 . 3 e u 6 n e t  In Eet p3 ig unä $ e c l i n

7leuevfdjem ung! ^
P-

Ct)ocoftccolo0ic
UTit 12 flbbüöungen auf 4 (Tafeln. <5eb. JIJL 8.60

tDas ift Gljaraffer ? IDieroeit ift er erfaßbar und roic bedingt? Jjeltoig unterfudjt mit 
felbftänbiger Ktiti! bie gefamten Probleme ber moöemen (Ojarafterfotfdjung: Struftur* 
pfyajologie, CEypenletyre, Raffentunbe, Dererbungsleljre, Pfydjoanalyfe, 3nbtDiöual* 
pfydjologie, efperimentelle Gfyarafterfunbe, Pfydjopatfyologie ufro. <Zr bietet bamit bie 
©runblegung 3U einer neuen £el}re com Gljarafter.

ftus den erften Urteilen:
„Diefes Bud? bringt in flarer Spraye einen ooüftänbigen Überblid über bie heutigen 
teuren 6er Gljaranerologie, fotooljl ber geiftes* toie naturunffenfdjaftlidjen. Die fritifdje 
(Erfaffung aller roefentlidjen Gljarafterlebren unb iljrer Problemati! im Deretn mit einer 
forgfältigen 3ufammenfteIIung bes einfajlägigen Schrifttums madjt bas Bud} 3U einem 
toiüfommenen Had}f$Iageioerf für $arafterologi[cf?e fragen."

(Prof. Dr. ID. <En!e, ITlarburg, Unio. 6. 2. 1936.)

B e r i n g  pon £ . 6 . d e u b n e r  in £ e f p 5 f g und B e r l i n

Durcf) alle Buchhandlungen ju öejiefien



Veröffentlichungen der Forschungsinstitute an der Universität Leipzig 
Institut für Kultur- und Universalgeschichte

Neuer Band: Petrus de Bosco
(Pierre Dubois) Summaria brevis et compendiosa doctrina felicis 
expedicionis et abreviacionis guerrarum ac litium regni Francorum

Nach dem Cod. Lat. Nr. 6222 C der Bibliotheque Nationale zu Paris

Herausgegeben von Dr. H e l l m u t  K ä m p f  
(Quellen zur Geistesgeschichte des Mittelalters und der Renaissance. 4 . Band)

Geh. M M  2.80
Die vorliegende Ausgabe soll das Bild des vielleicht interessantesten fran­
zösischen Publizisten aus der Zeit des beginnenden nationalpolitischen Denkens 
und Handelns um 1300 vervollständigen. Die oft zitierte, noch nie vollständig 
veröffentlichte Schrift wird hier erstmals als Ganzes vorgelegt. An den gerade 
heute sehr merkwürdigen Gedankengängen des Pierre Dubois lassen sich alle 
,, Grundkategorien" französischer Mentalität und Politik in Vergangenheit und 
Gegenwart klar erkennen.

A ls  B d . 5 4  der Beiträge zur K ulturgeschichte des M ittelalters un d  der Renaissance erschien 
von dem Herausgeber des obigen B uches:

Pierre Dubois und die geistigen Grundlagen des französ. Nationalbewußtseins um 1300
Geh. JIM 5-60

V e r la g  von  B. G .T e u b n e r  in L e ip z ig  und Ber l in

Paul de Lagardes Kritik an Kirche, 
Theologie und Christentum

Von Dr. L. S ch m id
1935- 180 Seiten. 8°. Broschiert JIM 7.50

Von den verschiedensten Seiten her ist heute die Frage nach dem Verhältnis von Deutsch­
tum und Christentum gestellt. Immer wieder wird hiebei — ausdrücklich oder unaus­
gesprochen — auf die diesbezüglichen Gedanken und Forderungen Lagardes zurück­
gegriffen. Es ist darum eine absolute Notwendigkeit, diese Gedanken und Forderungen 
zu kennen und sich über deren Tragweite klar zu sein. Die vorliegende Arbeit ist aus dem 
Bewußtsein dieser Notwendigkeit herausgewachsen. Sie möchte mit dazu helfen, daß zu­
nächst einmal der Tatbestand deutlich erfaßt würde. Nur so kann es dann zu einer sauberen 
geistigen Auseinandersetzung kommen. Jeder, der sich mit Lagarde beschäftigt, merkt 
bald, welch eine fruchtbare Situation eine Auseinandersetzung gerade mit ihm bedeutet. 
Bei Lagardes Kritik am Christentum handelt es sich ja nicht um mehr oder weniger 
zufällige, zeitgebundene Streitfragen, sondern letztlich um Zentralpunkte des Gegen­
satzes zwischen christlicher und idealistischer Weltanschauung. Dieser Gegensatz ist 
immer neu herauszustellen und auszutragen. Gerade auch heute. So gesehen, ist 
Lagarde nicht bloß im landläufigen, sondern in einem höheren Sinn aktuell.

W. K o h l h a m m e r  V e r l a g  S t u t t g a r t

Hip.ry.n Beilage de» Verlage« Junker Sl Dflnnhauol Berlin, die der Beachtung der Leser empfohlen wird.










