


VWIS a

%









ARCHIV FUR
RELIGIONSWISSENSCHAFT

VEREINT MIT DEN

BEITRAGEN ZUR RELIGIONSWISSENSCHAFT

DER RELIGIONSWISSENSCHAFTLICHEN GESELLSCHAFT IN STOCKHOLM

UNTER MITWIRKUNG VON A. BERTHOLET ; 0. KERN
H. LIETZMANN / E. LITTMANN / K. TH. PREUSS

HERAUSGEGEBEN VON
FRIEDRICH PFISTER OTTO WEINREICH
WURZBURG UND TUBINGEN

MARTIN P. NILSSON

LUND

DREIUNDDREISSIGSTER BAND

Gedruckt mit Unterstiitzung
der Deutschen Forschungsgemeinschaft in Berlin und der
Religionswissenschafilichen Gesellschaft in Stockholm

&

1 9 3 6

LEIPZIG UND BERLIN
VERLAG UND DRUCK VON B.G.TEUBNER

1928 2,40



Q‘Q\Av\.‘\
rysy
Y

SSfadf-
o

PRINTED 1IN GERMANY



INHALTSVERZEICHNIS

Zum neuen Jahrgang

I. ARCHIV FUR RELIGIONSWISSENSCHAFT

ABHANDLUNGEN Seite
Die Religion und der Glaube der germanischen Vélker und ihrer religidsen
Fihrer. Von Friedrich Pfister in Wiirzburg. . . . . . . . . . . 1
Die nordische Religionsvorstellung vom Sonnengott und ihr Gestaltwandel.
Von Karl Bornhausen in Frankfurta. M. . . . . . . . . . ... 15

Die Augsburger Cisa — eine germanische Gottin? Von R. Kohl in Kiel 21
Apollon Suwdeds and the Teutonic Mysing. By Alexander Haggerty
Krappe in Washington. . . . . . . . . . . . . . ..., 40
Uber das Wesen romischer Religiositit. Von Wolf Aly in Freiburg i. Br. 57
Symbolisches Denken in Livius' Bericht iiber den Kampf der Horatier und
Curiatier. Von Hans-Eberhard Wilhelm in Berlin-Lichterfelde . 175
Allgemeine Religionsgeschichte und volkische Glaubensgeschichte. Von

Herbert Grabert in Tdbingen. . . . . . . . . . . . .. .. .. 191
Zur Deutung vorgeschichtlicher Schatzfunde durch jingere Kulturerschei-

nungen. Von H.-L.Janssen in Konigsbergi. Pr. . . . . ., . . . .. 220
Ymir. Von Fr. Bértzlerin Bremen. . . . . . . . . . . ., .. .. 230
Legenden vom Tod der Gottesveriichter. Von Wilhelm Nestle in Stutt-

gart-Degerloch. . . . . . . . .. . . . ... ... ... 246
Der sogenannte lapis manalis. Von Franz Bémer in Miinchen . . . . 270
Zum Diskus von Phaistos. Von A. Guth in Kénigsberg . . . . . . . . 282

I1. BEITRAGE ZUR RELIGIONSWISSENSCHAFT
DER RELIGIONSWISSENSCHAFTLICHEN GESELLSCHAFT
ZU STOCKHOLM

Mycenaean and Homeric Religion. By Martin P. Nilsson in Lund . . 84
Die romischen Auspizien in ihrem Zusammenhang mit der Magistratur.
Von Harry Eriesson in Stockholm . . . . . . .. . ... ... 294

III. ARCHIV FUR RELIGIONSWISSENSCHAFT
BERICHTE

Romische Religion 1925—1933. Von Ludwig Deubner in Berlin . . . 100
Die neuesten Forschungen auf dem Gebiet der japanischen Religions-
geschichte. Von Karl Weidinger in Berlin. . . . . . . . . . .. 136



v Inhaltsverzeichnis
Seite

,Der Ursprung der Gottesidee.“ Eine historisch-kritische und positive
Studie von P. W. Schmidt. Von J. W. Hauer in Tiibingen . . . . . . 152

Zum Dogma vom Urmonotheismus. Von Friedrich Pfister in Wiirzburg 160

Neuere Forschungen zur Religion Chinas 1920—1932. Von W. Eberhard

in Leipzig . . . . . . . . . . . oo e e 304
Gesamtantike und griechische Religion 1926—1935. Von Otto Weinreich

in Tibingen. . . . . . . . ... ..o o oL 346
Die Forschungen von J. Winthuis iber das Zweigeschlechterwesen. Von

Friedrich Pfister in Wiirzburg. . . . . . . . . . . . . . ... 362
Die religitse Sendung des deutschen Volkes. Von Friedrich Pfister

in Wirzburg . . . . . . .00 0oL 3173

IV. ARCHIV FUR RELIGIONSWISSENSCHAFT
MITTEILUNGEN UND HINWEISE

Die Katalaunische Geisterschlacht. Von Leo Weber in Diisseldorf . . . 162
Eine neue Weihung an Zeus Kegavviog aus Niedermoesien. Von Christo

M. Danoffin Sofia. . . . . . . . ... ... 166
Ein neues Relief des dreikdpfigen Reiters. Von Gawril I. Kazarow in

Sofia . . . . L L e e e e 170
nJahwes Lehrlinge¢ im Buch Jesaja. Von Julius Boehmer in Kassel . 171
Das Alter des Anthesterienrufes. Von A. v. Blumenthal in Jena. . . . 176
Neues von Gott Gropp in Halle. Von Otto Weinreich in Tibingen . 176
Antike und friihchristliche Kultmusik. Von Otto Weinreich in Tiibingen 381
Die Inschrift des Consusaltares im Circus Maximus. Von Albrecht von

Blumenthalin Jena . . . . . . . . . .. ... ... ... .. 384
Bibliographie (1. Juli—30. Dezember 1935) . . . . . . . . . . . . . 178
Hinweise und Aufgaben . . . . . . . . . . . .. ... ..., .. 190
Bibliographie (1. Januar—30. Juni 1936) . . . . . . . . . . . . .. 386

Register zum vollstindigen Band . . . . . . . . . . . . .. .. .. 397



ZUM NEUEN JAHRGANG

Das Archiv fiir Religionswissenschaft hat seit der Neugestal-
tung im Jahre 1904 mehr als drei Jahrzehnte lang im Mittel-
punkt religionswissenschaftlicher Forschung des In- und Auslandes
gestanden. Wir erhoffen dies auch fiir die Zukunft. Und wenn
wir mit einer neuen Problemstellung hervortreten, so halten wir
doch mit Uberzeugung an der Lehre fest, die wir von Hermann
Usener und Albrecht Dieterich empfangen haben, daf die
Grundlagen aller Religionswissenschaft nur nach den Grundsitzen
der philologisch arbeitenden Geschichtswissenschaft geschaffen
werden kann, deren auch die Religionspsychologie und die Reli-
gionsphilosophie nicht entbehren darf. Die beiden Herausgeber,
von denen der eine neu in die Schriftleitung eingetreten ist, haben
in langer wissenschaftlicher Titigkeit diese Methode in Arbeiten
erprobt, die der allgemeinen Religionswissenschaft, insbesondere
den antiken Religionen, und der deutschen Volkskunde gewidmet
waren.

Uber die Hauptprobleme, denen das Archiv fiir Religions-
wissenschaft fortan gewidmet sein soll, gibt der einleitende Auf-
satz Auskunft. Diese Fragen, die kiinftig in erster Linie behandelt
werden sollen, sind so umfassend und greifen so tief in das Leben
der Gegenwart ein, dafi sie eines festen Sammelpunktes bediirfen.
Und zu ibrer Bearbeitung sind viel mehr Forscher nétig, als heute
vorhanden sind. So will das Archiv auch einen religionswissen-
schaftlichen Nachwuchs heranziehen, der sich mit diesen Pro-
blemen befafit. Wenn die neue Problemstellung in erster Linie

sich auf die germanischen Vélker in Vergangenheit und Gegen-
Archiv fiir Religionswissenschaft XXXIII. 1/2 1



Zum neunen Jabrgang

wart bezieht, so sollen deshalb Gelehrte anderer Nationen von
der Mitarbeit sich keineswegs ausschlieBen, sondern nach wie vor
in unserm Archiv verkehren, da ja ein grofier Teil dieser Pro-
bleme auch sie unmittelbar beriihrt. Und so soll auch kiinftighin
unser Archiv zu seinem Teil dazu beitragen, daf die Vertreter
vieler Nationen in gegenseitiger Achtung und gegenseitigem Ver-
stehen sich im gemeinsamen Ringen um gemeinsame Fragen ver-

einen.

DER VERLAG DIE HERAUSGEBER
B. G. TEUBNER FR. PFISTER O. WEINREICH



I. ARCHIV FUR RELIGIONSWISSENSCHAIT

ABHANDLUNGEN

DIE RELIGION UND DER GLAUBE
DER GERMANISCHEN VOLKER UND IHRER
RELIGIOSEN FUHRER

EINE PROBLEMSTELLUNG
VON FRIEDRICH PFISTER IN WURZBURG

Im Mittelpunkt der Forschungsarbeit des Archivs fiir Religions-
wissenschaft soll kiinftighin das Thema stehen: Die Religion und der
Glaube der germanischen Vélker und ihrer religiosen Fiihrer.

Im folgenden soll dieses Thema erliutert und sollen die wichtigsten
Probleme, die es bietet, aufgezeigt werden; nicht etwa, als ob diese
Fragen bisher noch nie Antworten gefunden hitten oder gar iiberhaupt
noch nicht aufgeworfen worden wiren: Es handelt sich hier nur um
eine erstmalige systematische Darlegung dieser zum Teil alten Einzel-
probleme, die von unserem Thema zusammengefafit werden, die es jetzt
erneut in unserer Zeit zu bearbeiten gilt und in deren Behandlung unsere
Zeitschrift von nun an eine wesentliche Aufgabe erblicken wird. Wenn
dabei von mir der Versuch gemacht wird, auch Richtung und Ziel der
kiinftigen Forschung da oder dort anzudeuten oder gar einmal eine be-
stimmte These aufzustellen oder ein Urteil zu fillen, so will ich hier-
durch ihr keineswegs vorgreifen, sondern lediglich sagen, wie ich mir
selbst den weiteren Weg denke, nachdem ich mich dreiBig Jahre lang
mit religionswissenschaftlichen und volkskundlichen Problemen beschif-
tigt habe. Ihn oder einen anderen einzuschlagen wird von den Mit-
arbeitern abhingen. Und da hoffe ich zusammen mit dem Mitheraus-
geber unserer Zeitschrift, Otto Weinreich, daB sowohl solche, die
lange erprobt sind auf dem Gebiet der Religionswissenschaft, unserem
Problemkreis sich zuwenden, als auch jingere Krifte in seiner Erfor-
sc.:hung heranwachsen. Denn die Fragen, um die es sich hier handelt,
sind brennend in der Gegenwart, nicht nur fiir die germanischen Vélker,
sondern zum Teil auch fiir alle Kulturnationen der Welt.

1*



2 Friedrich Pfister

L

Zunichst ist im allgemeinen zu unserem Thema folgendes zu be-
merken:

Wenn wir hier ,Religion“ und ,,Glaube* nebeneinanderstellen, so soll
damit gesagt sein, daB wir einmal die Religion als objektiv erkennbare
Kulturerscheinung in Vergangenheit und Gegenwart, also die objek-
tive Religion, wie sie sich vor allem in Gottesvorstellungen, im
Kultus und in der religissen Erzahlung (im Mythos und in der Legende)
gubert, erforschen wollen, dann aber auch die subjektive Religion
in unseren Betrachtungskreis ziehen, d. h. die Religion als Tatsache der
religiosen Erfahrung und des eigenen BewuBtseins, die Religiositit. Und
wenn wir von ,,Vélkern“ und ,Fiihrern* sprechen, so deshalb, weil wir
wissen, dafl es in der Religion eines jeden Volkes, und zumal eines
Kulturvolkes, ,,Schichten der Religion* gibt, die, jeweils wiederum
gegliedert, sich darstellen einmal als die Religion des Dogmas, die
offizielle Religion der Kirchen oder einzelner, in einem Volk vertretener
Bekenntnisse oder einzelner Sekten, die dogmatisch unveréinderliche Re-
ligion, die niemals mit der eigentlichen lebendigen Volksreligion zu-
sammenfillt; dann der Volksglaube selbst, innerhalb desselben Volkes
verschieden schon nach Stimmen und Landschaften, noch mehr aber
nach Bevolkerungsgruppen ; und schlieBlich die ,Religion der Héhe*,
die Religion besonders ausgewihlter Individuen, der grofien Genien der
Religion, die nur einmalige Erscheinungen in der Religionsgeschichte sind,
und tiberhaupt der grofien Fiihrer, soweit sie etwa wie Friedrich d. Gr.
oder Bismarck einen in irgendeiner Form ausgeprigten religissen Cha-
rakter haben. Unter ,religiosen Fiihrern“ verstehen wir also hier nicht
blof diejenigen, die gewissermaBen berufungsgemiB als solche von selbst
anzusprechen sind, sondern alle diejenigen, die entweder auf die Reli-
gion oder den Volksglauben irgendwie einwirkten oder die von vorbild-
licher oder ausgesprochener oder personlich eigentiimlicher Religiositit
waren, aber auch umstrittene Personlichkeiten wie Thomas Miinzer und
solche, die unbestritten unerfreulich wirkten, Sekten gebildet und An-
hinger geworben haben, wie die Fiihrer der Anthroposophen und Theo-
sophen, bis zu den Afterfiilhrern, die das religiose Gebiet zum Tummel-
platz ausgefallener Ideologien und Hirngespinste machten. Und dicht
daneben stehen als Gegenspieler die Verkiinder der Religionslosig-
keit und Gottlosigkeit: der Atheismus des einzelnen, atheistische Strs-
mungen und die Gottlosenbewegung, deren Ursprung, Auswirkung und
Erscheinung zu betrachten ist. Wenn man in AuBerungen nordischer
Minner der islindischen Sagas, die nur auf ihre eigene Macht vertrauen
wollten, eine Neigung zum Atheismus hat finden wollen, so scheint mir



Die Religion und der Glauhe der german. Vélker und ihrer relig. Fihrer 3

diese Ansicht auf ihre Berechtigung genauer gepriift werden zu miissen,
Auf jeden Fall: Volkstiimlich ist ein Atheismus niemals gewesen; ein
véllig religionsloses Volk hat es, soweit unsere Kunde reicht, weder
in der Vergangenheit gegeben, noch gibt es ein solches in der Gegen-
wart.

Und weiterhin ist zu beachten, daf die Begriffe Religion und
Volksglauben sich bei keinem christlichen Kulturvolk decken, dah
Teile der christlichen Religion nicht in den Volksglauben eingedrungen
sind und Teile des Volksglaubens nicht dem Gebiet der Religion an-
gehoren, daff wir also einen religiosen und einen profanen Volksglauben
und nichtvolkstiimliche christliche Lehren feststellen kénnen, und es
ist zu untersuchen, wie es zu dieser Spaltung von Religion und Volks-
glauben gekommen ist, und wie diese zentrifugale Bewegung im Bereich
der Religion gewirkt hat, vermdge deren ehemals religiose Elemente
aus dem religiosen Bezirk heraustretend zu Bestandteilen des profanen
Volksglaubens, ja schlieblich zum Aberglauben, zum Spiel und zur
Belustigung wurden.

Gelegentlich wird gesagt, Kulthandlungen, Mythen und Legenden
seien keine , eigentliche Religion“, diese sitze vielmehr im Herzen,
und es komme nur auf die Erforschung des Glaubens, nicht aber auf
die Formen seiner Objektivationen an. Dem gegeniiber ist zu betonen,
daB man doch die objektive von der subjektiven Religion zu unter-
scheiden hat, daB neben der religionspsychologischen Forschung und
der Erforschung der individuellen und der kollektiven Frommigkeit
und Religiositit auch die Erforschung der Kultushandlungen und der
religigsen Erzihlung an sich zu fordern ist, nicht nur die religiése Ge-
sinnung, die dahinter steckt. Aufgabe der Religionswissenschaft ist es
also, die objektive wie die subjektive Religion in ihren Bereich zu ziehen.

IL.

Unser Thema verlangt eine dreifache Behandlung. Die Reli-
gion und der Glaube der germanischen Vélker und ihrer religitsen
Fihrer ist zunichst einmal eine Erscheinung der Vergangenheit und
ihre Erforschung ist zunichst ein rein historisches Problem. Es handelt
sich um die Geschichte der Religion und des Glaubens der germanischen
Vélker und um eine geschichtliche Betrachtung der einzelnen religits
hervorra,genden PFiihrer und ihrer Wirkung. Da die Germanen aus einer
Verschmelzung nichtindogermanischer und indogermanischer Volksteile
entstanden sind und es wahrscheinlich, zum mindesten moglich ist, daff
auch die Religion der Germanen religiose Vorstellungen der Volker
enthilt, aus deren Blut die Germanen selbst hervorgegangen sind,
80 sind hier zunichst mit Hilfe der Vorgeschichte die religiosen



4 Friedrich Pfister

Anschauungen der Triger der paléolithischen Kulturen Europas, dann die
des Neolithikums, wo zum erstenmal auch Indogermanen auf deutschem
Boden auftreten, zu untersuchen, und dabei kann mit Sicherheit ge-
legentlich der Nachweis gefiihrt werden, daB paliolithische nichtindo-
germanische Glaubenselemente sich sogar noch im heutigen Volksglauben
finden. Das zweite Hauptelement fiir den Aufbau der altgermanischen
Religion haben sodann indogermanische Stimme geliefert, und so fallt
auch die Erforschung der Religion der Indogermanen und der
einzelnen indogermanischen Stimme in unseren Gesichtskreis, insbeson-
dere die Religion der uns zumeist verwandten Volker, der Griechen
und Romer. Vor allem wiire es hier wichtig festzustellen, welche reli-
givsen Vorstellungen, Gttergestalten, Kulte und Mythen diese Stimme
bei ihrer Einwanderung in die Balkan- und Apenninhalbinsel mit sich
brachten. Schon bei diesen prihistorischen Forschungen ist auf die
Rassenfrage zu achten; denn die nichtindogermanische Bevslkerung
Europas im Paliolithikum und Neolithikum gehorte ganz verschiedenen
Rassen an. Schon die altpaliolithischen Neandertaler sind ganz anders-
artig als die jungpaldolithischen Cro-Magnon-Leute mit ihren langen
Schidelformen und die ebenfalls jungpaldolithischen Kurzképfe der
schwiibischen Ofnethohle, und die indogermanischen Stimme haben sich
naturgemif im Siiden anders entwickelt als im Norden.

Und hier riickt nun das Problem der Entstehung der germa-
nischen Religion in unseren Gesichtskreis, wobei auch die Frage
nach der Herkunft und Entstehung der Germanen beachtet werden
mufl. Wenn wir als Komponenten ihrer Religion nichtindogermanische
und indogermanische Elemente annehmen, so ist noch eine religions-
bildende Kraft in Rechnung zu setzen, die sowohl in den verschiedenen
Stimmen, aus denen sich die Germanen bildeten, als auch spiter in den
Germanen selbst wirkte: eine allgemeinmenschliche Grundkraft des
Fiihlens, Vorstellens und Wollens, die sich in religiésen Grund-
formen #ufiert, d. h. seelische und geistige Krifte, die den Menschen
vom Tier unterscheiden und deren religisse AuBerungen als Grundformen
des religiosen Fiihlens, Vorstellens, Wollens und Handelns die verglei-
chende Religionswissenschaft in groBer Fiille bereits nachgewiesen hat.
Solche Grundformen begegnen uns schon seit dem Paliolithikum, sie
finden sich auch bei den indogermanischen Stimmen, in der germani-
schen Religion, und auch auf héchster Kulturstufe verliert ein Volk nicht
die Fihigkeit, in solchen religiosen Grundformen zu denken. Daher
wurden im Verlauf der Entwicklung solche Grundelemente des Glaubens
immer wieder aufs neue erzeugt und blieben auch in unserem Volk
vollig lebendig bis auf den heutigen Tag, so daB wir auch im heutigen
Volksglauben zahlreiche solcher ,Elementargedanken® noch finden.



Die Religion und der Glaube der german. Volker und ihrer relig. Fihrer 5

Nun erheben sich die groBen Fragen, die die germanische Religion
selbst stellt. Hier besonders kann nicht scharf genug mit den Worten
Albrecht Dieterichs betont werden, dal Religionsgeschichte nur
nach den Grundsitzen und mit den Mitteln der philologisch arbeitenden
Geschichtswissenschaft betrieben werden kann, daf also die Interpre-
tation der Quellen die Grundlage liefern muB, wobei unter den Be-
griff der Quelle jedes Zeugnis fillt, das irgendwie Auskunft iiber die
germanische Religion gibt, sei es ein romischer Schriftsteller oder ein
nordischer Text, eine Inschrift oder eine Felszeichnung, ein Griberfund
oder ein theophorer Ortsname, eine kirchliche Verordnung oder ein Bau-
werk. Gerade bei der Diirftigkeit der uns hier zur Verfiigung stehenden
Quellen ist ihre genaue Priifung und Erklirung erste Pflicht und fiir
mehr oder minder gut begriindete Hypothesen ist es dann immer noch
Zeit. DaB die Religionsvergleichung mit Hilfe der Vélkerkunde von
Nutzen ist, ist ebenso selbstverstindlich, wie es leider auch sicher ist,
daB wahllos zusammengetragenes und schlecht interpretiertes Vergleichs-
material mehr schadet als niitzt. Uber den Quellenwert der eddischen
Texte und der Sagas bestehen noch Meinungsverschiedenheiten unter
den Forschern, aber es ist unbestreitbar, daB wir aus den Sagas ein
herrliches Material zur Erklirung der Germania des Tacitus gewinnen
konnen, was freilich noch kaum in Angriff genommen ist, und mir wenig-
stens ist es gewiB, und daB die sog. Religion der Edda nie ein wirklich
lebendiger Glaube des Volkes gewesen ist, so wenig die ,homerische
Religion“ einmal auflerhalb des Epos und des Dichtergenius wirklich
existiert hat. Auch dariiber sind die Meinungen geteilt, inwieweit die
Untersuchung des heutigen Volksglaubens zur Kenntnis der alt-
germanischen Religion beitragen kann, und auch hier wird, glaube ich,
die weitere Forschung zeigen konnen, dall sehr viel Altgermanisches
sich noch in heutigen volkstiimlichen Vorstellungen erhalten hat, sowohl
in Sagen und Mirchen, als auch in Volksbriuchen und Festen, wie auch
im sog. Aberglauben.

Die ideale Forderung wire wohl, eine germanische Religions-
geschichte zu schaffen, die iiber die gemeingermanische Religion und
die Religion der einzelnen Hauptstimme und ihre Entwicklung Auskunft
gibt. Aber schon die Uberlieferung iiber die Siid- und Nordgermanen
ist nach Alter und Wert sehr verschieden, und nirgends ist die Uber-
lieferung so, daB sie uns fiir irgendeine Zeit ein einigermafien genaues
Bild liefert. Und vorher sind noch viele Einzelprobleme in Angriff zu
nehmen, wobei man moglichst deutlich die Quellen zum Reden bringen
und die Theorien zuriicktreten lassen moge, und man moge beherzigen,
daB da, wo man tiber Tatsachen des Kultes unterrichtet ist, man einen
verhiiltnismii.ﬁig guten Boden unter den Fiilen hat. Eine griindliche



6 Friedrich Pfister

Erérterung verdient auch einmal das Problem des Mutterrechts, das mir
freilich nur eine sehr geringe Rolle zu spielen scheint, und das ohne
Bachofens teilweise phantastische Darlegungen, die seit einiger Zeit
erneut wieder aufbliithen, in der Religionswissenschaft nie zu der Gel-
tung gekommen wire, die ihm von manchen Forschern zugebilligt wird.
Ein weiteres Hauptproblem ist die Entwicklung der Gottesvorstellungen,
unter denen die orendistischen sicher zu den #ltesten gehéren und sich
bereits in der vorindogermanischen Bevélkerung finden. DaB man keinen
Monotheismus nachweisen kann, versteht sich, da ein solcher nur in
semitischen Religionen vorkommt; und wenn es gelinge, irgendwo ein-
mal bei den Germanen eine ,henotheistische Stimmung* aufzuzeigen, so
mdge man beachten, da der Henotheismus, der sich ja niemals als
Gottesvorstellung eines ganzen Volkes findet, ebenso wenig wie die Vor-
stellung eines héchsten Wesens ein Monotheismus ist.

Wie die grundlegenden Elemente der germanischen Religion ver-
schiedener Herkunft sind, so hat sie auch im Verlauf der weiteren Ent-
wicklung mannigfache Einfliisse von aufien erfahren und auch hier
liBt sich oft feststellen, daf solche fremden FElemente sich bis zum
heutigen Tag im deutschen Volksglauben erhalten haben. Da wiren zu-
nichst die Kelten zu nennen, die bereits in der Bronzezeit die Nach-
barn der Germanen waren. Auch dies weist uns darauf hin, die Vor-
und Friihgeschichte Europas auch auBerhalb der germanischen Stimme
in unseren Problemkreis aufzunehmen. Mit den Romern betreten wir
den Bereich der antiken Kultur, die durch die Rémer, die Griechen
und die Orientalen auf die Germanen, auch in der Religion, einge-
wirkt hat. Wann dieser Einfluf der Mittelmeerkultur beginnt, ist noch
ganz unsicher; aber er setzt schon vor dem ersten Einbrechen germa-
nischer Stimme, der Cimbern und Teutonen, in das Rémerreich ein;
auch die Entstehung der Runenschrift ist dlter. Dann wire vor allem
das Religionsgemisch in den gallischen und germanischen Provinzen zu
beachten, aber auch andere Wege, auf denen antikes und orientalisches
Gut zu den Germanen kam. Bei solchen Untersuchungen ist danach zu
streben, einmal daB man die Zeit solcher Beeinflussungen nach Moglich-
keit feststellt, in der sie stattgefunden haben, und dann auch den Bereich,
in dem sie gewirkt haben, ob lediglich in der Literatur, wie in der aus
der Wikingerzeit stammenden Voluspa, oder bei einzelnen Stammesge-
nossen, die etwa ein synkretistisches Amulett getragen haben, oder gar auf
die Religion des Volkes selbst oder eines einzelnen Stammes. Im Mittel-
alter und in der Zeit des Humanismus ist der griechisch-orientalische Ein-
flu wahrscheinlich sehr viel stirker gewesen als in dlterer Zeit und da
ging er den Weg von oben, aus der wissenschaftlichen und pseudowissen-
schaftlichen Literatur in diinnen Ausldufern herab in den Volksglauben.



Die Religion und der Glaube der german. Vélker und ihrer relig. Fihrer 7

Hier ist also das groBe Problem zu erortern, wie die antik-
orientalischen Pseudowissenschaften gewirkt haben, die
Astrologie, Alchemie, die systematisierende Magie, die mystischen Natur-
wissenschaften, Erscheinungen, die mit ihren letzten Wurzeln im antik-
orientalischen Volksglauben ruhen. Vor allem lateinisch geschriebene
oder ins Lateinische iibersetzte Schriften waren es, wie das Werk des
Plinius, oder volksbotanische und volksmedizinische Schriften oder der
Physiologus oder astrologische und alchemistische Traktate, ferner in
spiterer Zeit die Ubersetzungstitigkeit der Araber, die solches antik-
orientalische Gut weitergaben, oder die jiidische Kabbala. Solche Schriften
haben Material geliefert fiir diese magisch-mystischen Wissenschaften
des Mittelalters, also fiir Leute wie Vinzenz von Beauvais, Thomas von
Cantimpré, Konrad von Megenberg, Agrippa von Nettesheim, Theo-
phrastus Paracelsus, Hieronymus Cardanus, Georg Pistorius, Jean Bodin,
Del Rio und viele andere; aber vieles drang auch in die volkstiimlichen
Zauber-, Los-, Traum- und Wahrsagebiicher ein, die durch Schrift oder
Druck verbreitet wurden und zum Teil noch heute gebraucht werden.
Inwieweit der Einfluf der Kreuzziige zur Belebung dieser Stromungen
beitrug, ist ebenfalls zu untersuchen.

Und schlieBlich der gewaltigste und stirkste Einflu, den die ger-
manische Religion von auBen her erfahren hat: der Einfluf des Chri-
stentums, das getragen von ebenbiirtiger Kraft mit dem germanischen
Glauben gerungen hat in einer Auseinandersetzung, die bis zum heutigen
Tag noch andauert. Dem Christentum ist es gelungen, die germanische
Religion als Religion zu verdringen, sie teilweise zu vernichten, teil-
weise in den Bereich des profanen Volksglaubens zu verweisen, teilweise
an den christlichen Glauben heranzuziehen. So wird man zunichst ein-
mal die Christianisierungsgeschichte der Germanen vom
germanisch-deutschen Standpunkt aus zu betrachten haben, nicht mehr
lediglich, wie bisher fast stets, vom christlichen. Die Frage, warum das
Christentum gesiegt hat, ist schon oft aufgeworfen worden, sie ist fiir
die nordische Welt anders zu beantworten als fiir das Mittelmeergebiet,
da hier die Verhiltnisse ganz anders lagen als dort, sowohl hinsicht-
lich der Aufnahmebereitschaft als auch hinsichtlich der politischen Ver-
hiltnisse — die Germanen waren uneinheitlich, in Stimmen von der
Krim bis nach Spanien und von Skandinavien bis Nordafrika verteilt —
und auch die Mission vollzog sich hier anders wie dort, in der Mittel-
meerwelt mehr von unten nach oben, bei den Germanen mehr vom
Fihrer aus zum Volk, und auch die Art der Missionierung muBite bei
den Germanen eine andere sein als in der hellenistischen Welt. Die
Griinde fiir die Aufnahme der neuen Religion, der Widerstand dagegen,
das Mirtyrertum und die Missionsmethoden sind Einzelprobleme, die



8 Friedrich Pfister

aufs neue untersucht werden miissen. Vor allem aber gilt es, einmal
‘umfassend darzulegen, inwiefern allgemein und in einzelnen Punkten die
christlichen Lehren germanischer Weltanschauung und Gesittung wider-
sprachen. Man wird dabei, glaube ich, auf Rassenunterschiede gefiihrt wer-
den; denn gerade die wesentlichen Anschauungen, die dem Germanentum
fremdartig sind, teilt das Christentum mit den zwei anderen groBen semi-
tischen Religionen, mit der israelitisch-jiidischen Religion und dem Islam.

Der Christianisierung der Germanen steht gegeniiber die G erma-
nisierung des Christentums, die von beiden Seiten ausging, von
der Kirche, die in ihren Bereich zu ziehen nicht ablehnte, was von
germanischen Anschauungen und Einrichtungen ihrem Wesen nicht
allzusehr widersprach und angeglichen werden konnte, und vom ger-
manischen Volk selbst, das in seinem Volksglauben christliche Lehren
in seinem Sinn auffaBte und umbildete. Auf diesen Prozef ist zu einem
groBen Teil die Mannigfaltigkeit des heutigen deutschen Volksglaubens
zuriickzufiihren, iiber die weiter unten noch zu sprechen ist. Es handelt
sich hierbei, im ersten Fall, wenn die Kirche germanische Elemente an
sich zog, um die zentripetale Bewegung innerhalb der religitsen Sphire,
die sich einmal in dem Hineinstreben profaner, weltlicher Erscheinungen
in den Bereich der Religion zeigt, dann aber auch darin, daB die zur
Herrschaft gelangende neue Religion aus dem Schatz der im vélkischen
Untergrund noch lebendigen Vorstellungen und Briuche der #lteren
Religion schépft und diese an sich kettend der Wirkung der zentri-
fugalen Bewegung entzieht und vor Profanierung schiitzt. So sind
manche germanische Feste von der christlichen Kirche iibernommen
und mit einem der christlichen Religion angepafiten Geist erfiillt wor-
den oder alte Volksfeste wurden mit kirchlichen Festen verbunden und
werden nun gleichzeitig mit diesen gefeiert.

Auch die Geschichte des Christentums auf germanischem
Boden bietet uns viele Probleme, die zum Teil bisher unter dem Be-
griff der Kirchengeschichte behandelt wurden. Dahin gehort zundchst
einmal die Entwickelung, die innerhalb des Christentums und der Kirche
selbst stattfand, also der Arianismus der germanischen Stimme, die
Bildung der katholischen Kirche und der zunehmende Universalismus
der Kirche, die Bildung einzelner Sekten und die Kirchenspaltung der
Reformation, das Auftreten mystischer Stromungen, die Religions-
geschichte des Auslandsdeutschtums, das Verhdltnis von Staat und
Kirche in seiner geschichtlichen Entwickelung und der Kulturkampf als
religionsgeschichtliches Problem. Und das fiihrt weiterhin zu einer Be-
trachtung des geschichtlichen Verhiltnisses der Religion zu anderen
Kulturerscheinungen, also zum Staat, zur bildenden Kunst, zur Musik,
zur Dichtung und zur Wissenschaft.



Die Religion und der Glaube der german. Vélker und ihrer relig. Fiihrer 9

Aber es sind auch die geistigen Bewegungen zu beachten, die von
der christlichen Religion abfiihrten oder sie gar bekimpften. So kam
neben der antik-orientalischen Afterwissenschaft zur Zeit der Renais-
sance und des Humanismus auch die echte griechische Forschung wieder
zur Geltung und mit ihrer Hilfe wurde das geozentrische Welthild ge-
stiirzt und zugleich der einzige Vertreter wirklicher griechischer Wissen-
schaft, der im Mittelalter noch lebendig und fiir die Hochscholastik
grundlegend war, Aristoteles, entthront, eine selbstindige Naturforschung
setzte nach einem Winterschlaf von rund anderthalb Jahrtausenden
wieder ein und diese Revolutionierung der Weltbetrachtung blieb nicht
ohne Folge auch fiir die religiose Entwickelung. Man begann gegen die
Philosophia perennis wie gegen die Religio perennis anzukimpfen, die
wissenschaftliche Erkenntnis gegen die géttliche Offenbarung einzusetzen
und das Streben nach Wahrheit dem Besitz der Wahrheit vorzuziehen.
Hier wurde die sog. Aufkldrungszeit vorbereitet, die doch der nicht
verketzern darf, der in ihr mit Kant den Versuch des Menschen erblickt,
sich der eigenen Vernunft zu bedienen und aus der selbstverschuldeten
Unmiindigkeit herauszukommen, und der weif, daf iiber Leibniz eine
gerade Linie zum deutschen Idealismus fiihrt, und daB in dieser Linie
auch der grobe PreuBenkonig steht. Ja, es wire eine Aufgabe, gerade
den germanischen Anteil an der Aufklirung zu untersuchen und die
vilkischen Unterschiede in dieser Bewegung aufzuzeigen, die etwa zwi-
schen der franzosischen, englischen und deutschen Aufklirung bestehen.
Vielleicht konnte man sogar nachweisen, daB in ihr gerade eine Auf-
lehnung der germanischen Glaubensenergie gegen das ihr fremde Chri-
stentum steckt.

Mit dieser historischen Betrachtung der Religion geht Hand in Hand
eine Untersuchung der Geschichte des eigentlichen Volksglaubens.
Die Spaltung von Religion und Volksglauben beginnt auf germanischem
Boden wohl eigentlich erst mit der Herrschaft des Christentums, und
es wire zu untersuchen, inwieweit eine solche Spaltung bereits zur Zeit
der Herrschaft der germanischen Religion bestanden hat, ob wir schon
tir die germanische Zeit von ,Schichten“ des Glaubens und der Reli-
gion sprechen diirfen. Und das fiihrt weiterhin zur Darstellung der reli-
gidsen Fiihrerpersonlichkeiten in dem oben angegebenen Sinn und ihrer
Gegenspieler.

III.

Das wiren die wichtigsten historischen Probleme. Aber Religion
und Glauben sind auch Michte in unserer eigenen Gegenwart und es
gilt nun weiterhin, die Religion und den Glauben der germanischen
Vélker und ihrer Fiihrer als Erscheinung der Gegenwart zu erkennen.
Zu ihrem Verstindnis vor allem soll ja auch jene historische Betrach-



10 Friedrich Pfister

tung beitragen; denn sie allein kann uns lehren, welche Krifte gewirkt
haben, um Religion und Volksglauben der Gegenwart zu gestalten, in
denen sich die ganze Religions- und Glaubensgeschichte widerspiegelt,
und es ist eine der Aufgaben der historischen Forschung, die mannig-
fachen Bestandteile, aus denen sich der Volksglaube der Ge-
genwart zusammensetzt, auf ihre Herkunft zu untersuchen. An sich sind
nach dem, was wir bisher gesagt haben, folgende Méglichkeiten gegeben:
Es kann sich um allgemeinmenschliche Grundformen handeln oder um
Reste der altgermanischen Religion, wobei wieder manches gelegentlich
sogar auf Vorindogermanisches oder Urindogermanisches zuriickgefiihrt
werden kann, oder um Keltisches oder Romisches oder um griechisch-
orientalische oder um christliche Elemente. Bei den christlichen Bestand-
teilen des Volksglaubens, in den ja ein Teil der kirchlichen Dogmen
keine Aufnahme gefunden hat, lassen sich drei verschiedene Arten
unterscheiden: Einmal die offiziellen Lehren der Kirchen, die ohne wei-
teres unverindert aufgenommen wurden; sodann volkstiimliche Umbil-
dungen und Ausdeutungen christlicher Lehren und Anschauungen und
schliefilich germanisch-deutsche Glaubenselemente, die christianisiert
wurden und die sich in der Aufnahme von alten Elementen des Volks-
glaubens in den christlichen Bereich zeigen.

So tritt im Volksglauben der Gegenwart uns eine ungeheure Mannig-
faltigkeit entgegen schon im Hinblick auf die verschiedenartigen Be-
standteile, die er als historisch sich entwickelnde Erscheinung aufweist.
Aber dieser mannigfach gestaltete Glaube ist auch durchaus nicht in
gleicher Weise vorhanden in allen seinen Trigern in der Gegenwart,
d. h. bei allen germanischen Stimmen und in allen Schichten des
Volkes, sondern wir konnen hier nach drei Richtungen hin Unterschiede
in seinem Bestand feststellen. Einmal Unterschiede des Blutes: der
Volksglaube ist stammesgemif verschieden. Dann Unterschiede des
Bodens: es lassen sich landschaftliche Verschiedenheiten aufweisen. Und
schlieBlich Unterschiede der Gesellschaftsschicht: neben allgemein ver-
breiteten Glaubenselementen finden sich Besonderheiten, die nur be-
stimmten Kreisen und Berufen angehoren.

Und auch in der Gegenwart steht neben dem Volksglauben die Re-
ligion der Kirchen und Sekten und mannigfaltiger theologischer
Richtungen, stehen religise und antireligiose Bewegungen, von Fiihrern
getragen und im Volk selbst lebhaft umkampft, steht die Kirchenaus-
tritts- und Gottlosenbewegung, die Anthroposophie und die Theosophie
und manche andere Stromung. Ja vielleicht noch nie seit der Reforma-
tion wurde mit solcher Leidenschaft um neue Glaubensformen und -in-
halte gerungen und hat auch die Auseinandersetzung des ger-
manisch-deutschen Glaubens mit dem Christentum eine



Die Religion und der Glaube der german. Volker und ihrer relig. Fiihrer 11

solche Spannung erzeugt wie in unserer Zeit, die in eine neue Phase
jener grofien Entwicklung eingetreten ist, die mit der Christianisierung
der Germanen begann, und noch nie ist das Verhiltnis von Volksglauben
und Kirchenglauben als brennende Frage so sehr im Vordergrund: des
Meinungskampfes gestanden. Diese neue Auseinandersetzung, soweit sie
von der germanisch-deutschen Glaubensenergie getragen wird, hat ihre
Wourzeln in der Rassenforschung des 19. Jahrh., hat durch die Folgen
des Weltkriegs einen neuen Aufschwung genommen und ist seit der
Machtergreifung durch den Nationalsozialismus in Deutschland zu einer
der wichtigsten Fragen der deutschen geistigen Entwicklung geworden.
Wenn auch das Deutsche Reich der Herd und Ausgangspunkt dieser
Bewegung ist, so ist doch nicht abzusehen, in welchem Umfang auch
die iibrigen deutschen und germanischen Stimme und Volksteile von
dieser Glaubensbewegung noch ergriffen werden konnen. Ich nenne nur
ein paar Gruppen und Namen: Deutschkirchliche Bewegung, Deutsche
Glaubensbewegung, Reichskirche und Bekenntniskirche — Arthur Rosen-
berg, Wilhelm Hauer, Ludendorff, Ernst Bergmann, Karl Barth, Her-
mann Kutter.

Es versteht sich von selbst, da diese Fragen der Gegenwart mit
dem Takt und dem Verantwortungsgefiihl behandelt werden miissen,
die der wissenschaftlichen Forschung eigen ist, wenn sie sich im Dienst
ihres Volkes stehend weiB.

Iv.

Die Religion ist aber auch, wie wir sagten, eine Tatsache der reli-
giosen Erfahrung und des eigenen BewuBtseins, ein seelisches Erleben,
eine psychische Erscheinung, und auch sie gilt es zu untersuchen und
die Krafte zu erforschen, die die Religion als objektive Erscheinung
hervorriefen. Religions- und Volkstumspsychologie haben die Aufgabe,
die Religiositdt und den subjektiven Volksglauben zu erforschen. Wih-
rend die Religionspsychologie immerhin auf ein paar Jahrzehnte
ihres Bestehens zuriickblicken kann, steht die Volkstumspsycho-
logie noch in ihren Anfingen. Sie ist ein Teil der Volkskunde, worunter
wir diejenige Wissenschaft verstehen, die die Kultur eines Volkes in
Vergangenheit und Gegenwart und zugleich die volkischen seelischen
Krifte, die diese Kultur geschaffen haben und tragen, erforscht; so ist
sie .historische Volkskunde, Gegenwartsvolkskunde und psychologische
Forschung. Ein Teil dieser Volkskultur besteht nun in den Erscheinungs-
formen des Volksglaubens in Vergangenheit und Gegenwart, und deren
MutterschoB ist die Glaubensenergie, und gerade diese Glaubens-
energie ist wesentlich der Gegenstand der Volkstumspsychologie, soweit
sie sich mit den religiosen Fragen und dem Volksglauben befaBt. Diese



12 Friedrich Pfister

Glaubensenergie ist nicht lediglich eine blinde Kraft, sondern sie ist ein
Fiihlen, Vorstellen und Wollen, in ganz bestimmter Ausprigung rassisch
gebunden, und sie gehort einem Volke ebenso fest an wie seine iibrigen
geistigen und kérperlichen Merkmale und vererbt sich ebenso wie diese
fort. Die germanische Glaubensenergie bildete sich also zugleich mit
der Entstehung der Germanen, und sie ist iiberall da vorhanden, wo
germanisches Blut lebt, durch das sie bedingt ist. Sie im einzelnen zu
charakterisieren ist mdglich durch eine Untersuchung derjenigen germa-
nisch-deutschen Personlichkeiten, vom westgotischen Bischof Ulfila an
iiber den Verfasser des Heliand, Luther, Jakob Bshme, Holderlin, La-
garde, Bismarck bis zu Wilhelm Hauer, in denen eine besonders starke
Religiositdt in Erscheinung tritt, aber auch durch eine Untersuchung
der germanisch-deutschen kollektiven Volksfrommigkeit, wie sie sich in
der germanischen Religion und im deutschen Volksglauben offenbart.
Zu dieser germanisch-deutschen (laubensenergie gehdrt nun auch
eine grofie Resonanzfihigkeit gegeniiber anderen Religionen und fremden
Glaubensformen, d. h. eine Toleranz und Aufnahmefihigkeit einerseits
und andererseits ein Mangel an Propagandatitigkeit fiir den eigenen
Glauben. So hat, wie wir sahen, in den germanisch-deutschen Volks-
glauben im Laufe der Zeit vieles Fremde Aufnahme gefunden, und hier
liegt eine schwere, bisher kaum beantwortete, ja kaum gestellte Frage
vor: Wenn fremde Religions- und Glaubenserscheinungen iibernommen
wurden, wenn die germanische Religion als objektive Religion sich
dnderte, wenn die Germanen christianisiert wurden, hat sich dann
auch die Glaubensenergie gewandelt? Konnen wir von einer deutsch-
christlichen Glaubensenergie sprechen, so wie es vorher eine germa-
nische Glaubensenergie gab? Oder ist auch heute noch eine germanisch-
deutsche Glaubensenergie lebendig, wobei nur die #uleren Erscheinungs-
formen christlich oder zum Teil wenigstens christlich sind? Und wenn
sich eine Wandlung der Glaubensenergie feststellen lit, geht damit als
Ursache Hand in Hand eine Verdnderung der Rasse? Das auf jeden Fall
ist sicher: wenn auch die germanische Religion nach der Zeit Karls d. Gr.
auf dem Boden des heutigen Deutschen Reichs (im Norden etwas spiter)
als Religion tot war, so ist nur diese zeitgebundene Erscheinungsform
wie alles Zeitgebundene abgestorben; die Glaubensenergie aber, die
diese Form geschaffen hatte, ist von so langer Dauer, als ihre Triger
noch schopferisch titig sind, und sie wirkte auch in der spiteren Zeit
noch weiter, hiufig im Kampf gegen nicht artgemille Anspriiche und
Forderungen des Christentums, durch das ganze Mittelalter hindurch
bis zum heutigen Tag, wo sie sich stirker denn je machtvoll entfaltet.
So lange die Rasse besteht, ist auch die ihr angehorige Glanbensenergie
lebendig, und diese ist wiederum nach Rassen verschieden, ein Satz, der



Die Religion und der Glaube der german, Volker und ihrer relig. Fiihrer 13

noch durch eine Untersuchung vieler Religionen in seiner Giiltigkeit
nachgewiesen werden mufl — oder zu widerlegen ist.

Eine solche psychologische Forschung hat auch eine Typologie
der Frommigkeit aufzustellen, in Volksreligion, Hochreligion und
den einzelnen Sekten, wobei auch auf den Unterschied von Stimmen
und Landschaften und auf die verschiedenen Schichten und Gruppen
der Bevolkerung zu achten ist, und hat das Verhiltnis der speziell ger-
manisch-deutschen religiésen Vorstellungen zu den allgemeinmensch-
lichen Grundformen aufzuhellen.

V.

Ein Teil der Religionswissenschaft ist auch die Religionsphilosophie,
worunter hier nicht eine religios-philosophische Weltanschauung, son-
dern eine Prinzipienlehre der Religionswissenschaft, ein Nachdenken
iiber das Wesen der Religion zu verstehen ist. Auch sie wird, so hoffe
ich, in unserer Zeitschrift sich zum Wort melden, aber auch durch die
Beitrige dieser Zeitschrift befruchtet werden. Denn die bisherige Tren-
nung der Religionsphilologie und Religionsphilosophie gereicht beiden
sum Schaden, am meisten wohl der letzteren. Denn Fragen, wie die
nach dem Wesen des Glaubens an das Heilige — (nicht nach dem Wesen
des Heiligen selbst, was zu erforschen Sache der Theologie, nicht der
Religionswissenschaft ist) —, Fragen nach dem Wesen des Kultus und
Mythos oder einzelner Erscheinungen wie des Opfers oder des Gebets
oder gar der Religion selbst kénnen nur gelést werden auf der festen
Grundlage, die eine philologische Religionsforschung liefert. Und diese
selbst wird gefordert, wenn sie iiber das Einzelne hinweg nach einer
Gesamtschau strebt, und wenn sie sich bewufit ist, daB zwar die ge-
wissenhafte Arbeit am Einzelnen und Kleinen auf jeden Fall gefordert
werden mufl, weil ohne Kirrnerarbeit nun einmal kein Bau errichtet
werden kann, daB diese aber immer nur notwendiges Mittel zu einem
hoheren Zweck ist.

* * *

Es war natiirlich unméglich, die Fiille der Einzelprobleme® hier in
ihrer ganzen Mannigfaltigkeit auszubreiten, und ich bin mir bewuBt,
daf mancher Mitforscher gerade sein Lieblingsgebiet in meiner Auf-
stellung vermissen wird. Aber davon abgesehen, dafi es dem einzelnen
nicht gegeben ist, alle Probleme zu iiberschauen, wollte ich nur ver-
suchen, den Aufgabenkreis im allgemeinen zu umreifien und seinen In-
halt in Kiirze anzudeuten.

! Ein Teil von ihnen ist in meinem im Druck befindlichen Buch ,Das
deutsche Volkstum in Glauben und Aberglauben* behandelt.



14  Friedrich Pfister: Die Religion und der Glaube der german. Vilker

‘Wenn nun das Archiv fiir Religionswissenschaft eine herzliche und
dringende Aufforderung an alle Mitarbeiter ergehen liBt, zur Losung
dieser gewaltigen Aufgaben beizutragen, so verkennen Weine Herausgeber
doch nicht, daB neben diesen Problemen auch unendlich viele andere
religionswissenschaftliche Aufgaben noch der Bearbeitung harren, Pro-
bleme, wie sie die Religion jedes Volkes stellt. Schon im vorausgegan-
genen ist darauf hingewiesen worden, dall neben der germanischen und
der christlichen Religion auch die griechische und rémische Religion
und der Synkretismus, ferner die keltische Religion und die prihistori-
schen Religionen Europas von selbst in unseren Bereich fallen und daf
die Volkerkunde und die Volkskunde uns unentbehrliche Forschungs-
arbeit leisten. Aber dariiber hinaus erforschen die Vertreter einer jeden
einzelnen Philologie und einer jeden einzelnen , Volkskunde* auch den
.Glauben des Volkes, denen ihre Arbeit gilt, und es braucht wohl nicht
besonders betont zu werden, daB unsere Zeitschrift nach wie vor als
ein Verbind ungsglied zwischen ganz verschiedenen Einzelwissenschaften
auch diesen Forschungen dienen wird.



DIE NO..VISCHE RELIGIONSVORSTELLUNG
VOM SONNENGOTT UND IHR GESTALTWANDEL

ERWEITERTER VORTRAG BEIM 6. INTERNAT. KONGRESS
FUR RELIGIONSGESCHICHTE IN BRUSSEL, SEPT. 1935

VON KARL BORNHAUSEN IN FRANKFURT A. M.

Uber der nordeuropiischen Gottesvorstellung waltete in der Religions-
geschichte ein Unstern seit jenen Tagen, da Tacitus die Behauptung
aufstellte, die Germanen hitten weder Tempel noch Gotterbilder. Denn
wir wissen zwar, daB Cdsar mit seiner Behauptung der germanischen
Sonnenverehrung Recht hat; wir wissen auch, dal diese Verehrung des
lichten Himmels friith zu Gottervorstellungen gefiihrt hat, wie es die
Sprachgeschichte beweist.! Aber literarische oder kultische Belege, Unter-

lagen haben wir nicht. Wenn wir uns hier gerade auf bildliche Darstellungen
’ einstellen, so sind diese aus der altesten Zeit infolge des verginglichen
Materials: Holz verschwunden.? Die einzige Kultstitte grofien Stils sind
die Externsteine. Wenn auch ihr letzter Zustand vor ihrer Zerstorung
durch Karl d. Gr. 772 schon spite rationalisierte Ziige tragen mag, so
ist diese Stiitte doch sicher eine Sonnenverehrungsstitte gewesen. Und
zwar hatte die Anbetung der Sonne sowohl zur Sommersonnenwende
als auch zur Wintersonnenwende nicht so agrarischen als nationalen
Sinn. Und dem entspricht, daB damals der Sonnenglaube sich symbolisch
aussprach.

Zweimal findet sich an den Externsteinen der Urbogen: als Grab
und als Rune des die Arme senkenden Wintersonnenwend-Gottes. Auf
diese Stelle fiel die Sonne des 21. Dezember. Dieser Bogen mit den zwei
Lilienenden ist zum Heiligenschein des Nordens geworden und findet
sich wieder am Oberwinterthurer Kummernus. Die mit ausgebreiteten
Armen dastehende Konigsgestalt ist unter dem Schutz des Firmaments,
des Sonnenbogens. Der verlorene Schuh zeigt, dab es der Gott der
Wintersonnenwende ist, der zwar den Fufi oder die Hand vom Fenris-
wolf oder der Midgardschlange abgebissen bekommt. Aber dem Sonnen-
gott wichst mit Neujahr neue Kraft. An diesem Kreuzgott, der in
das 13. Jahrhundert gehdren mag, zeigt sich also die Zahigkeit des altger-

manischen Sonnenglaubens. Von einer Kreuzigung im christlichen Sinne
ist keine Spur,

! Vgl. E. Bickel, Die Glaubwiirdigkeit des Tacitus und seine Nachrichten
iber den Nerthuskult .. . Darmstadt 1934, S. 1—5.
*a. a 0. 6f

Archiv fiir Religionswissenschaft X XXIII. 1/2 2



16 Karl Bornhausen

Damit ist also doch eine anthropomorphe Tradition bewiesen und es
fragt sich, ob diese nicht dltere steinerne Zeugen hinterlassen hat. Zunéchst
stoht man da auf das Mannchen von Oechsen, das keineswegs einzig dasteht.
Im Museum in Speyer befindet sich eine dhnliche Tafel des Friibmittel-
alters, ferner am Brunhildis-Stuhl bei Diirckheim, und im Prov.-Museum
in Bonn der sog. merowingische Krieger. Am bekanntesten sind die drei
Darstellungen am Turm von Peter und Paul zu Hirsau. Es handelt sich
hier um eine ganz zusammengefalite symbolische Wiedergabe des Sonnen-
gottes, dessen erhobener Arm den Sommer, dessen gesenkter Arm den
Winter darstellte. In Hirsau ist damit die Tag- und Nacht-Gleiche dar-
gestellt. Haufig steht die Gestalt unter dem Urbogen.

Diese Symbolik lie sich aber auch in einer Form wiedergeben, die
mit dem Christengott zu verwechseln war. Denn der Sonnengott war
ja der Gott im Rad, der dessen vier Speichen gefaBt hat und iiber den
Himmel rollt. Die Germanen kannten also zur Zeit, als das Christentum
ins Land kam, schon einen Sonnengott, der vor einem gleichschenkligen
Kreuz steht.

Wichtiges Denkmal dafiir ist der Herrgott von Bentheim, der im
19. Jahrh. auf dem Kreuzkamp 400 m siidlich dieser Stadt ausgegraben
wurde. Die Bekleidung des Gekreuzigten ist ein Hiiftschurz; Wundmale
an Hinden und Fiifen sind nicht mehr zu finden. Die Absicht war wohl,
die deutsche Sonnengott-Vorstellung dem Christuskreuz anzugleichen.
Denn die gewinkelte Armhaltung ist nur als symbolische Darstellung
der Winter- und Sommersonnenwende zu verstehen. AuBerdem ist der
Gott lebend und schmerzlos dargestellt. Dieses Thingkreuz kann zwar
erst um 1000 n. Chr. entstanden sein, weil man zur Karolinger Zeit die
Gestalt wohl ganz bekleidet hitte. Aber das ist nicht ausschlaggebend.
Sicher liegt eine iltere Tradition vor. Spit-Karolingische Entstehung ist
wohl die richtige Annahme.

Vorchristliche Sonnenverehrung wird noch deutlicher am Mersebur-
ger Christus, der auch nur einen Lendenschurz hat. Bei diesem Kreuz
ist kein Zweifel, daf Christus und der Sonnengott zugleich gemeint sind.
Und die Sonnensymbolik ist stirker betont. Die Armhaltung nach oben
bedeutet die Sommersonnenwende, die scheinbare Einbeinigkeit durch
Hintereinanderstellung der Fiile die Wintersonnenwende. Hinter dem
Haupt ist ein Radnimbus, auf dem ein aus vier Sonnenbogen gebildetes
Kreuz ist. Und der Kopf ist noch mit einem Zackenkranz, Strahlenkranz
umgeben. Und damit ja nicht mifverstanden werde, es sei wirklich der
Sonnengott, ist ein Feuerrad iiber dem Kopf des Gottes ausgemeiBelt.
Hinde und Fiile haben keine Wundmale; aber die Seitenwunde ist da,
in der Christus und Odin sich angleichen. Das christliche Eigengut an
diesem Kreuz beschrinkt sich auf das Langkreuz und den Lendenschurz.



Die nordische Religionsvorstellung vom Sonnengott und ihr Gestaltwandel 17

Ahnlich doppelsinnige Kruzifixe in Emmerich a. Rhein, Sakristei von
St. Martin, und in Telgte bei Miinster i. W. haben zwar keine Sonnen-
symbolik, aber volle Bekleidung.

Die Behauptung, solche Doppelsinnigkeit hitte den alten Deutschen
nicht gelegen, ist kraftlos. Denn alle Kulturreligion wird symbolisch
doppelsinnig. Es handelt sich um Denkmailer hoher Religionskultur, in
der Christentum und Sonnenglauben zusammenklingen.

Zu diesen Kruzifixen, die in der deutschen Tradition als Sonnenkreuze
zu gelten haben, gehért auch das sog. Karoluskreuz auf dem Hiilfens-
berg bei Eschwege zwischen Thiiringerwald und Werra. Der Berg ist ein
vorchristliches Religionsheiligtum gewesen, wahrscheinlich dem Donar
geweiht, der dem Baldur-Eres nachfolgte. Auch hier soll die Donar-Eiche
gestanden haben, die dem Bonifatiusden Gefallentat, durch Altersschwiche
zermorscht nach einigen Axthieben zusammenzufallen. Dann zog die christ-
liche Legende Karl den Grofien in diesen Kreis; er soll vor einer Sachsen-
schlacht ein Kruzifix fiir den Berg gelobt haben. Das romanische Kreuz,
das den Heiland nackt mit Lendentuch darstellt, ist spiter, wohl aus der
Zeit um 1000. Dann ist es im 15. oder 16. Jahrh. durch eine Feuersbrunst
sehr beschiddigt worden, biiite dabei den Unterteil der Beine bis zu den
Knien und den linken Unterarm ein; auch die Riickseite war zerstort.
Von dieser Zeit an, wenn nicht schon friiher, wurde die Christusgestalt
in kostbare Gewinder gehiillt, bekam eine Krone aufgesetzt und bot da-
durch dem Volk AnlaB, sich seines alten Glaubens an den Sonnengott,
dessen Uberlieferung auf dem Hiilfensberg und der Angleichung an
Christus zu erinnern. Aus dieser Erbiiberlieferung kam der Glaube an
den Kummernus auf dem Hiilfensberg in neuerer Zeit immer mehr auf
und ist Mitte des 18. Jahrh. 6ffentlich anerkannt und literarisch belegt.
Der Gekreuzigte trug damals statt der Krone ein geflochtenes mit
Nigeln gespicktes Seil um die Stirn und wurde Wilgefortis genannt.
Wie auch in Tirol ist erst in der Barockzeit die Umwandlung des ménn-
lichen Kummernus in die weibliche virgo fortis erfolgt, und zwar bei
Kruziﬁxen, deren Minnlichkeit ebenso dem Klerus wie dem Volk bekannt
war. Wenn gegen alles Wissen ausgerechnet im Zeitalter der Aufkla-
Tung solcher religiose Geschlechtswechsel ohne jede sinnliche Beeinflus-
Sung erfolgte, so miissen ganz tiefe und alte Glaubensgriinde diese paradoxe

nergie aufgebracht haben. Die deutsche Volksseele sucht immer wieder
Wichtige Vorstellungen des vorchristlichen Glaubens mit dem christlichen
Glau.ben 2usammenzufiigen, wozu in der Barockzeit der volksverstindige
Jgsultenorden wichtige Dienste leistete. Dagegen erfolgte erst um 1800
dl,ef_ katholisch-kirchliche Kritik. Der Bischof von Mainz verbot in seiner
10zese die Kummernisverehrung. Auf dem Hiilfensberg wurde erst
1837 das weiblich gekleidete Karoluskreuz aus der Kirche entfernt und
2%

)

T T



18 Karl Bornhausen

seltsamerweise durch eine echte am Kreuz hingende Wilgefortis, eine
weibliche Gestalt mit einem Vollbart, ersetzt.

Dadurch wurden weder Wallfahrten noch Volkszulauf vermindert,
auch das Karoluskreuz nicht vergessen. Priesterliche Reaktion holte es in
den 1850er Jahren aus der Rumpelkammer und restaurierte es als
minnlichen unbekleideten Christus, ging aber dabei so tendenzids vor,
daf von dem altdeutschen Charakter nur das knopfartige Brustbein und
die Strichen gleichenden Rippen blieben; die Ubermalung ist im
gotisierenden Barockstile gemacht. Diese Verfilschung wurde 1902 da-
durch vermehrt, dag auf Rat von Professor Schniirer in Freiburg (Schweiz)
das Karoluskreuz dem Volto Santo in Lucca angeglichen wurde. Jetzt
ist hinter dem Kreuz ein dunkelroter Samt ausgespannt, auf dem der
Volto-Santo-Bogen wie eine Mandorla die ganze Gestalt des Heilands um-
gibt. Prof. Schniirer steht némlich auf dem Standpunkt, der deutsche
Kummernus sei nicht deutsch, sondern eine Nachahmung des romanischen
Christus in Lucca, der als ,Heiliges Angesicht®, Volto Santo im Mittel-
alter hochberiihmt war. Diese Ansicht hat Prof. Schniirer von 1880 bis
1900 und spiéter in einer grofen Anzahl kunstwissenschaftlicher Auf-
sitze verfochten, konnte aber mit ihr nicht durchdringen, da man doch
argwohnisch geworden war, alles Fromme aus Italien stammen zu lassen.
Das groBe Werk iiber den Volto Santo, das Schniirer und Ritz 1932
in den Verdffentlichungen des Volkskundlichen Instituts von Prof. Schrei-
ber in Miinster erscheinen lieflen und das im wesentlichen eine Samm-
lung der veralteten Aufsitze Schniirers iiber den Volto Santo unter
Weglassung allen nicht zu seiner Theorie passenden Materials ist, stellt
einen volligen Fehlschlag und Irrtum dar. Auch in diesem Werk fin-
den sich Bild und Beschreibung des Karoluskreuzes. Aber damit ist
der Charakter des deutschen Kreuzes verdorben und eine italienische
Abhingigkeit vorgespiegelt, die niemals vorhanden war. Auch die
kiihnste Gelehrtenphantasie hat bisher noch keine Abhingigkeit oder
Zusammengehorigkeit von Volto Santo und Karoluskreuz herstellen
konnen; es ist der ultramontanen ,Wissenschaft katholischer Theo-
logen vorbehalten geblieben, solche Irrwege im neuen Deutschland zu
weisen.

Da aber durch doppelte Negation wieder etwas Positives herauskommt,
hat sich diesmal die romische Tendenz iiberschlagen. Denn der Bogen
am Volto Santo ist gar keine Mandorla aus Byzanz, sondern der nordische
Urbogen mit Lilienenden, der spiter dem Lucca-Kreuz in Nachahmung
nordischer Sonnenkreuze zugefiigt wurde. Im Norden war der offene
Ring heilig, in dessen Liicke die Gottheit selbst eintritt. Denn die Sonne
vollzieht jeden Tag in ihrem Lauf den offenen Ring, unter dessen hoher
Wolbung das Kreuz steht. Daher hat der filschlich in romanisierender



Die nordische Religionsvorstellung vom Sonnengott und ibr Gestaltwandel 19

Absicht dem Karoluskreuz zugefiigte Urbogen von 1902 dieses Kreuz
zum deutschen Sonnenkreuz gemacht.

Sehr seltsam ist ein viel spiterer Kummernus in Bingen, im Pfarrhaus,
der voll bekleidet die Seitenwunde zeigt. Ende des 17.Jahrh. kann dieses
Schnitzwerk frithestens entstanden sein.

Der Merseburger Kreuzgott ist das bedeutendste Denkmal einer
Religionszeit, in der eine symbolhafte Durchdringung von nordischem
Sonnenglauben und geschichtlichem Christusglauben méglich schien. Diese
Periode hat etwa bis zum Beginn des 2. Jahrtausends gedauert. Als im
11.Jahrh.an den Externsteinen die Kreuzabnahme eingemeifielt wurde, bei
der Joseph von Arimathia die umgehauene Irminsul als Stuhl benutzt,
ist zwar der Niedergang des nordischen Sonnenglaubens noch ein wenig
verschleiert, aber der Sieg des christlichen Kreuzes klar.

Nun wird der Sonnenglaube ein blofler Volksglaube, um den sich
Theologie und Kirche nicht mehr kiimmern. Aber er lebt und tritt im
14. Jahrh. wieder auf mit einer Lokalisierung in den Niederlanden, in
Steenbergen. Die Volkslegende erzihlt von einer christlichen K&nigs-
tochter in Portugal, die von ihrem heidnischen Vater habe gezwungen
werden sollen, einen unwiirdigen Freier zu ehelichen. Sie habe Jesus um
Verunstaltung gebeten. Und der habe ihr einen Bart wachsen lassen.
Daraufhin habe der Vater sie den gleichen Tod wie ihr Heiland sterben
lassen. Diese Legende ist besonders klar in einem niederlindischen Ge-
betbuch dargestellt, wo der Vater und der Freier die Ontkommer ver-
héhnen.

Es ist anzunehmen, daB Darstellungen in Art des Oberwinterthurer
Kummernus, die eine nordische Koénigsgestalt am Kreuz wiedergaben,
aber dem gotischen nackten Christus widersprachen, zu dieser Fabel An-
lall gaben. Die langen Gewinder wirkten weiblich, und so wurde der
Bart legendarisch erklirt. Ferner mufl aber eine religisse Sehnsucht der
nordischen Frauenwelt mitgewirkt haben nach einem weiblichen Heiland.
Sonst 1afit sich der ungemeine Aufschwung des Kiimmernisglaubens
nicht erkliren. Die Onkommer hat selbst viel Kummer erlitten und da-
her kann sie von Kummer befreien. Besonders ist ihr Grab in Steen-
bergen bis zur Reformationszeit wichtigste Wallfahrtsstitte geworden.

Alsbald nimmt sich die hohe Kunst der Heiligen an. Auf dem burgun-
dischen Krénungsornat, einer altflandrischen Arbeit ca. 1450 (jetzt in
Wien), ist ihre Gestalt dargestellt, sehr dhnlich dem Gemilde von Memling,
der AuBenseite einer Beweinung Christi, 1480 im Johannes-Spital in
Briigge. Bei beiden Gestaltungen fillt die zarte Weiblichkeit auf; der
Bart ist bei Memling sogar fortgelassen. Gerade die niederldndische
Bildnerei hat sich von der absurden Vorstellung einer virgo barbata
oder Wilgefortis friih entfernt, wihrend diese im bayrischen, tiroler und



20 Karl Bornhausen: Die nordische Religionsvorstellung vom Sonnengott usw.

schlesischen Religionsgebiet bis heute festgehalten wird. Vom alten Sonnen-
gott bleibt aber der Jungfrau die keusche Lichtreinheit und die wirmende
Liebe, die sie nunmehr den Frauen und den Kindern in aller Not ge-
wihrt, bis in die Grabkapelle hinein, in die sie heute hiufig verbannt
ist als letzte Trosterin.

In der Reformationszeit hat dieser Glaube ein Ende gefunden, be-
sonders hart in den evangelischen Landen. In Steenbergen ist auch keine
Spur mehr vorhanden. In Belgien dagegen ist ein reiches Material und
auch einige religiose Tradition lebendig geblieben. Zun#ichst hat der
Bollandist Cuper zum 20. Juli seines Calendariums reichlich iiber die
Kiimmernis geschrieben. Sein Stich nach einer verschollenen Figur in
Mecheln ist sehr wichtig durch die zarte weibliche Auffassung und die
Taube der Reinheit als Symbol. Die Kiimmernis hat im Volksglauben
zeitweise die Maria zuriickgedringt.

Ganz volkstiimlich ist die Kiimmernis im Kloster der Armen Claren
Coletinen in Briigge. Eine bartlose Holzfigur mit keinerlei weiblichen
Merkmalen wird mit weiblicher Kleidung angetan und als die Wilgefortis
verehrt. Dieser Brauch war besonders in Siidtirol hiufig, wo manche
romanische Christusfigur in Weiberkleidern sich bis heute hindurch ge-
rettet hat.

Von der Nachwirkung der Onkommer in Belgien bis heute haben
wir aus Westflandern, dem abgelegenen Weiler Beveghem bei Moen,
Bez. Gent einen Beleg. Dort gibt es noch Gebetbuch-Bilder der Heiligen;
auf der Vorderseite ist sie mit unférmlicher Krone und auf dem Gewand
mit Sonnensternen dargestellt. Auf der Riickseite steht ein Gebet zur
heiligen Onkomena, Patronin von Baveghem, wo sie besonders um einen
leichten Todeskampf gebeten wird. Darauf folgt eine Ablafiverleihung
des Bischofs von Gent von 1899. Damit ist bewiesen, daf die alten
Erinnerungen an die niederlindische heilige Onkomena noch fortwirken
und jiingst erneuert worden sind. Zweifellos ist die Heilige in Belgien
besonders gepflegt worden, ihr der Name Wilgefortis gegeben worden,
sie auch hier ins Martyrologium des Breviers gekommen, alles durch die
Bollandisten. Ob diese feinen Gelehrten den autochthonen Geist der
Kummernus spiirten?

Somit scheint es religionswissenschaftlich festzustehen, dafl nordisches
Volkstum seine religiose Hauptvorstellung durch zwei Jahrtausende unter
schwerster Verfolgung sich erhalten hat, daB die Erberinnerungen reli-
gidser Art unaustilgbar sind und daB insbesondere die Frauenwelt mit ihrer
starken Naturgebundenheit die volkischen Sonnen-, Wahrheits- und
Reinheitsvorstellungen bewahrt hat.



DIE AUGSBURGER CISA —
EINE GERMANISCHE GOTTIN ?
VON R. KOHL IN KIEL
MIT 5 ABBILDUNGEN

Durch Jacob Grimms Deutsche Mythologie lebte ein Problem auf, das
bereits die siiddeutschen Humanisten mannigfach beschiftigt hatte, nach
ihnen jedoch in Vergessenheit geraten war: die Frage nach dem Vorhanden-
sein einer schwibischen Gottin Cisa. Seit Grimm ist man ihr gegeniiber
freilich immer kritischer geworden, so daB Golther! erklirte, ,die von
J. Grimm in der Mythologie 266f. aufgestellten altdeutschen Gottinnen
Hruoda, Ostara, Ricen, Zisa sind aus den Glaubensvorstellungen der alten
Deutschen zu streichen“. Andererseits hat es an Verteidigern nicht ge-
fehlt. ,,So oft sie in ein Nichts aufgelost wurde, erstand sie immer wieder
zu neuem Leben“?, und noch kiirzlich hat Carl Clemen in seine Fontes
historiae religionis Germanicae die Textstelle, von der man auszugehen
hat, unbeanstandet aufgenommen.

Es diirfte daher angebracht sein, noch einmal Umschau zu halten, zu-
mal im Laufe der Zeit mancherlei neue Gesichtspunkte vorgebracht sind.
Auch ist man meist zu einseitig literarhistorisch vorgegangen, wihrend
daneben eine volkskundliche und kunstgeschichtliche Betrachtungsweise
ihr Recht fordern. Das Kunstgeschichtliche ist bislang tiberhaupt nicht
im Zusammenhang behandelt worden. Mit seiner Priifung moge hier der
Anfang gemacht werden.?

Man findet verschiedentlich angebliche Cisabildnisse erwihnt, die ent-
weder noch vorhanden sind oder aus dem Schrifttum erschlossen werden
miissen. Sicher ist ein gewisses Unbehagen gegeniiber diesen phantastisch
beschriebenen Bildern in manchen Fillen der Grund gewesen, das Dasein
der Cisa ginzlich abzulehnen oder sie mit Stillschweigen zu iibergehen.

Beginnen wir mit dem Vorhandenen. Noch heute zeigt die Wetter-
fahne am Perlachturm in Augsburg eine fiinf Schuh hohe, sitzende Frauen-
gestalt, die ihre Rechte mit dem Wahrzeichen der Stadt, von dem gleich

! Handb. d. germ. Mythologie, Leipzig 1895, 489.

® Fr. Roth, Ztschr. d. Histor. Vereins f. Schwaben u. Neuburg 36 (1909) 127,

® Es spielen bei diesen Dingen die Augsburger Orts- und Geschichtsver-
hiltnisse eine solche Rolle, daB dem Verfasser die Bearbeitung hiitte aussichts-
los erscheinen miissen, wire ihm nicht in dem Konservator am Maximilian-
museum zu Augsburg, Herrn Dr. Lieb, ein stets auskunftbereiter Helfer er-
standen. Thm sei auch hier nochmals herzlich gedankt!



22 R. Kohl

zu reden sein wird, gleichsam segnend ausstreckt (vgl. Abb. 1 nach ,,Das

schone Augsburg®, Verlag B. Filser, Augsburg 1928). Seit dem Ende des

14. Jahrh. kennt man Windfahnen in Augsburg.1l Dies Stuck ist jedoch

sicher nicht so alt, denn es stammt

wahrscheinlich erst aus der Zeit

des Turmaufbaus, den Elias Holl

1614/15 ausfuhrte. Er selbst sagt

néamlich in seiner Lebensbeschrei-

bung2: ,,Den 20. August [1615]

habe ich im Namen Gottes das

sitzend Bild, die Circe genannt,

auch hinaufgesteckt.“ Zum minde-

sten beweist die Stelle, daR fir

Holl keine lebendige Uberlieferung

zur Cisa hin bestand. Die Wind-

fahne wird wohl eine Schépfung

dieser Zeit sein; allenfalls kénnte

man sie bis 1521 zurickdatieren,

wo ebenfalls der Turm erneuert

wurde. Wahrscheinlich ist dies aller-

dings kaum. — Eine &hnliche Dar-

stellung glaubte im 16. Jahrh. Mar-

Abb. 1. Wetterfahne am Perlachturm zu Augsburg cus Welser bereits auf rémischen

(angeblich Cisabild). Miinzen nachweisen zu kénnen und

beanspruchte sie nebst anderen Sticken fir Augsburg. Er hat sich je-

doch durch Erdichtungen oder Irrtimer des Holldanders Hubert Goltzius

(1527—83) tauschen lassen, und diese Miunzen — z. T. Verwechslungen

mit Stucken der spanischen Kolonie Irippo — sind fiir die Cisafrage
ganz ohne Bedeutung.3

Weiter gehdrt hierher das Augsburger Pyrwappen, in dessen Kapi-

tellsockel sich zwischen den Voluten an der Vorderseite vielfach ein

Frauenkopf mit hoher Kopfbedeckung — auch an undeutlichen Stiicken

wohl stets als Mauerkrone zu deuten — befindet, der gelegentlich als

Cisakopf angesprochen worden ist. Nun ist der Pyr, aus rémischer Zeit

stammend, als Fruchtbarkeitssymbol gedeutet, nicht immer von Haus

aus mit einem Kapitell verbunden. Auf Grabmaélern mdgen in rémischen

Zeiten kleinere Stlicke gestanden haben, andere sind als Altarbekrénung

denkbar. Allerdings findet sich nach Dr. Liebs Angabe, der gerade diesen

1 A. Vetter, Alt-Augsburg 1 (1922) 32.

2 Chr. Meyer, Die Hauschronik der Familie Holl, Minchen 19102 66.

3 Vgl. die erschépfende Darlegung von M. Bernhart, Marcus Welser als
Numismatiker (Oberbayer. Archiv 25 [1910] 139 f.).



Die Augsburger Cisa — eine germanische G&ttin ? 23

Fragen eingehend nachgegangen ist, auch unter den rémischen Pyrs in
Augsburg bereits ein Stiick mit sicher zugehorigem Untersatz, der einen
Frauenkopf zeigt. Leider ist Genaueres iiber Zeit und Ort des Fundes usw.
nicht bekannt. Es ist aber kaum anzunehmen, dafi gerade von diesem
Stiick oder allenfalls einem etwa verschwundenen eine durchlaufende,
geradlinige Verbindung in die Folgezeit festzulegen ist. Das grofte dieser
Stiicke wurde 1467 hinter der Kirche St. Ulrich ausgegraben® und auf
dem Kaiserplatz vor der gleichen Kirche aufgestellt, natiirlich mit einem
Sockel oder Pfeiler der Zeit. Dort hat es bis etwa 1810 gestanden;
jetzt befindet es sich ebenfalls im Maximilianmuseum, allerdings ohne
Untersatz. Wihrend nun Urkundensiegel, éltere Miinzen und Drucke bis
1537 den Pyr mit einem gotisch-polygonalen Sockel ohne Frauenkopf
zeigen, auch noch der Kupferstich , Eines ehrbaren Rats der Stadt Augs-
burg Ehrenkleinod des 1545. Jahres“ einen runden Untersatz, taucht in
dieser Zeit zum ersten Male im Stadtwappen (nicht im Stadtsiegel) ein
korinthisches Kapitell mit Frauenkopf auf, und zwar in dem Holzschnitt-
werk des J. Kobel, Wappen des Heiligen Rémischen Reichs, Frankfurt
1545, auf dem Augsburger Bannerblatt. Weitere Belege sind 1550 ein
Wappenflugblatt des Augsburger Verlags Melchior Kriegstein — dessen
Text von Kybele spricht —, ein anderes Wappenblatt von 1568 aus
dem Verlag Philipp Ulhart (Augsburg), 1595 die Pyrs bei Welser-Wer-
lich, Antiqua Monumenta (Frankfurt), wihrend ein Wappenblatt aus
den ersten Jahrzehnten des 17. Jahrh. in der Bibliothek Wolfenbiittel
ein korinthisches Kapitell ohne den Frauenkopf zeigt.? Entsprechend ist
auf den Stadtmiinzen der Kopf erst seit 1560 nachweisbar.?® — Von
dem oben erwihnten Stadtpyr von 1467 gibt es mehrere Abbildungen,
so von Thomas Biick aus der zweiten Hilfte des 17. Jahrh., oder von
1720 den Kupferstich des Karl Remshard im Verlag J. Wolff (Augs-
burg): beide ohne Frauenkopf; dagegen zeigt ein Kupferstich dieses
Pyrs von Jakob Andreas Fridrich (1684—1751) ein korinthisches Kapi-
tell mit Fravenkopt.

Aus all diesem diirfte klar werden, daB der mit der Mauerkrone dar-
gestellte Kopf nichts unverbriichlich Bestehendes, nichts Altes ist, son-
dern erst eine Neuschopfung der Zeit, die, wie wir sogleich deutlicher
sehen werden, einer damals iiblichen Cybelebegeisterung Rechnung tragen

' Vgl. Chronik des Hektor Milich (zum Jahre 1467) (= Chron. d. deutsch.
Stidte 22 [1892] 214).

* Vgl. auch Pr. Roth, Das Aufkommen der neuen Augsburger Stadtpir mit
d?m Capitil und dem Cisa- oder Cybelekopf um 1540 in Ztschr. d. Histor. Ver-
eins f. Schwaben u. Neuburg 35 (1909) 1151,

* Man vgl. das 10-Kreuzer-Stiick in ,Die Saurmasche Miinzsammlung* 1892,
Taf XXI.



24 R. Kohl

wollte. Veranlassung dazu scheint der Italiener Mariangelo Accursius ge-
geben zu haben, der 1530 zum Augsburger Reichstag kam und spiter
ein Schriftchen iiber die Zirbelnufl verfaRte!, das in Humanistenkreisen
umlief. Er stellte die Etymologie auf: cyrbelnuB videlicet pro Cybelis
nux und sagt weiter: is enim fructus, quo facilius ex pinu esse cognos-
catur et Cybeli, magnae matri sacer, columnae capitulo impositus est:
tum, ut omnis ambiguitas tollatur, in unoquoque latere, ubi florem
praecipue architecti veteres sculpere consuevere, ipsius deae capitis
imago eminet turrim pro corona gestans. Nun wuBten die Augsburger
wenigstens, was ihr Stadtpyr zu bedeuten hatte, und man suchte das
recht augenfillig zu machen. Seit 1544 setzt in dieser Richtung eine
wabre Schwirmerei ein, derzufolge man iiberall das neue Wahrzeichen
anbrachte. Wie Roth a. a. O. gezeigt hat, ging dies soweit, daB sogar
eine Gegnerschaft in mancherlei Form sich geltend machte. Nebenbei
sei bemerkt, daB es sich nicht, wie meist behauptet wird, bei der Dar-
stellung um die Zirbelkiefer (Pinus Cembra) handelt, sondern um einen
Pinienzapfen (Pinus Pinea).? Man sieht, mit der Cisa, die Accursius gar
nicht einmal erwihnt, hat dergleichen nicht zu tun, vielmehr konnte nur
durch fabulierende Gleichsetzung von Kybele und Cisa solch eine Be-
hauptung aufkommen.

Weiter steht zu hoffen, daB man zu groBerer Klarheit kommt durch
angebliche Cisaskulpturen, die von dem Stadtpyr unabhingig sind. Ge-
legentlich hat man als solche angesprochen eine noch vorhandene Ge-
sichtsmaske auBien an der Vorderseite der Galluskirche® (am ,,Gallus-
bergle*), eine Steinplatte, leider ziemlich verwittert und z. T. sogar ab-
geschlagen. Ein dhnliches Stiick aus Holzen, etwas grofier, ebenfalls im
Flachrelief, befindet sich im Augsburger Maximilianmuseum. Eine neuere
Untersuchung von Ferri* stellt diese Stiicke als eine Entartung des
klassischen Medusentypus in der rémischen Provinzialkunst des 2. nach-
christl. Jahrh. fest. Es scheint auch nicht so, als wenn man hierin immer
ein Cisabild gesehen hat; jedenfalls tritt die Wertung des Galluskirchen-
bildes in der Literatur fast ganz zuriick gegeniiber dem gleich zu be-
sprechenden an St. Ulrich. Im 14. Jahrh. hat man es kurzweg ,den
Teufel” benannt und in den Steuerregistern zu dieser Stelle eine Teufels-
fratze beigesetzt.® Fiir uns war ja lediglich zu priifen, ob eine beweis-

1 Vgl. Fr. Roth a. a. O. 116f.

t Alban Voigt, Der Pinienzapfen im Augsb. Wappen, Bl f. Miinzfr. N. F. 4
(1927—29) 560. 3 Vgl. A. Vetter a. a. O. 20.

4 Annali della R. Scuola Normale Superiore di Pisa, Serie II, Vol. I (1932)
298. Fiir romischen Ursprung tritt auch ein der Kreisheimatpfleger fiir Schwaben
und Neuburg, Dr. Eberl in Obergiinzburg (Briefl. Mitteilung).

® Herberger, ,Batfeld und Burgfeld in der Pfarrei Ehingen¢, 23. Jahresber.
d. Histor. Kreis-Vereins v. Schwaben u. Neuburg f. d. Jahr 1857, Augsb. 1858, 181.



Die Augsburger Cisa — eine germanische Gottin? 25

kriftige Verbindung mit Cisa sich ergibt; die ist indessen nicht fest-
stellbar.

Das eben genannte Bild, einst am Predigthaus bei St. Ulrich (jetat
Evangelisch St. Ulrich B 44) eingemauert, war noch 1807 zu sehen’, ist
seitdem aber verschollen. v. Seida a. a. O. beschreibt es als ,ein altes, in
Stein gehauenes Bild, das am Kopf und Hals mit Nattern und Schlangen
umgeben, an der Stirn aber mit zwei Fliigeln versehen ist. Sowohl Peu-
tinger als Welser haben dies Gétzenbild, von dem gesagt wird, dah es
geweissagt habe, fiir die Medusa oder Empusa gehalten.* Diese Berufung
auf die Humanisten wirkt sich fiir die Bildbeschreibung nicht gerade
giinstig aus, wie man zugeben mufi; denn Seida verfolgte keine archio-
logischen Zwecke, und er hat wohl einfach iibernommen, was er bei
jenen vorfand. Aber an der Existenz des Bildes noch um 1807 zu zwei-
feln ist natiirlich kein Grund.

Was wir eben lasen, deckt sich mit dem, was A. P. Gasser in seinen
Annales civitatis ac rei publicae Augsburgensis (1576) schrieb?: Exstat
sane supra Ulrichiani Auditorii valvas praegrandis ac lapidea facies,
quam vulgus olim responsa Delphicis oraculis veriora dedisse ac caput
simulachri Cisae eius fuisse persuasum habet; sed angues capillis collo-
que impliciti alaeque geminae fronti annexae in diversum plerosque
rapiunt, nam aut Medusae aut Empusae caput repraesentare videtur.
Diese Worte gingen als Zitat in die Chronik des Marcus Welser und
damit in deren deutsche Ubersetzung, besorgt von E. Werlich (1595),
iiber, und es wird hier sogar ein entsprechendes Bild des Kopfes bei-
gegeben. Wer freilich um die Bildbeigaben in humanistischen Druck-
sachen Bescheid weiB, wird nicht von vornherein von seiner Echtheit
und Wirklichkeitsnihe iiberzeugt sein.

Was Clemens Sender in seiner Chronik (1535) bietet, kann hier
auBer Betracht bleiben, da es fiir das Bild nichts Wesentliches besagt.
Er erwihnt dabei zwei Verse, die uns weiter unten noch beschiftigen
werden (Quem male polluerat etc.), von denen Herberger a. a. O. 80 be-
hauptet, Sender habe sie dort noch selbst gelesen. Das braucht man
aber Senders Worten nicht zu entnehmen. Dies nebenbei.

Die Deutung des Bildes als Medusa geht zuriick auf Peutinger, Serm.

MEI. spricht von Cisa = Isis, 148t sich aber beim Schreiben

! v. Seida und Landensberg, Historisch - statistische Beschreibung atler

Kirchen-, Schul-, Erziehungs- und Wohltatigkeitsanstalten in Augsburg (1807)
21 — Dr. Lieb vermutet, daB das Stick um 1710 beim Umbau von Evang.
St. Tlrich von dort entfernt wurde und in das kath. Ulrichskloster kam, dessen
Prilat immer Herrschaftsrecht iiber Evang. St. Ulrich behauptet habe. Seida
nennt nimlich als Ort des Kopfes ,das vormalige St. Ulrichkloster®.

s * Angefiihrt nach der Ausgabe in J. B. Menckenii Script. rer. Germ. I (1728)
p. 1327,



26 R. Kohl

von seinem Neffen Christian Welser belehren, dal das Bild eine Medusa
sei: me (d. h. Peutinger) super effigie lapidea vetustissima, aedibus sacris
S. Udalrici praefixa admonet [Christianus] eam non esse Cisae, ut vulgus
credidit, sed Medusae, cum sculptos habeat crines grossos vipereos, col-
lum eius plectentes.

Die bei Gasser genannten kleinen Fligel an der Stirn, die ja bei
einem Medusenhaupt zunéchst Uberraschen, erwéhnt er nicht. Allerdings
war ihm eine genaue Beschreibung auch wohl nicht wichtig, da er das
Bildwerk als bekannt voraussetzte, oder er hat sie nicht beachtet, weil
sich das Bild ja ziemlich hoch — super valvas — befand.

Voreinigen Jahren habe ich selbst beildufig versuchtl, dies Bild
eilem Kreisbestimmter Darstellungen zuzuweisen, wobei fir mich eine
noch &ltere Beschreibung maRgebend war, und zwar die Meisterlins in
seiner Augsburger Chronik von 1456.2 Er hat eigens ein Kapitel von

der Cisa, die er mit Ceres gleichzu-

setzen sich bemuht, denn Augsburg

liege inmitten reicher Kornlander,

auBerdem habe sich am Schiff der

Ceres eine geflligelte Schlange befun-

den. Es heit darin: Also main ich,

sy habent auch mit dem wort getan,

das sy Ciza fur Ceres sprechen oder

Cyzaris fur Cereres. Und wider das

so maochst du sprechen: War vmb

denn das staine haupt, das noch vor-

handen ist3 vnd Ciza sol sein, mit

Abb. 2. Kapitell mit ErdendarstelJung von  nattern vmb den hal wart gemalt vnd

St. Andre in Bordeaux. flugel zu dem haupt? Dem ich ant-

wurten mag also: das dienattern der hellischen géttin, die in latein

Furien werdent genant, an ir haupt werdent gemalt vnd nit Cereri,

doch so wolten die Vindelici ain gedachtnuf? han von dem auf} tayllen

des korns, wie sy das hett auBgeschickt auff nattern, die fligel hetten,

alz der hayden gedieht sagt. Dar vmb so liessend sy ir nattern an den

hal? malen, die klain fligel hetten, die da hinder dem haupt auff gand

vnd den nattern zu gehdrent. Doch so sag ich das nicht fir die war-
hayt, sunder ich rede, sam ob es etwas geleich dar zu sey.

Man sol sy auch nit malen mit blossen schultern, den also maleten

1 R. Kohl, Das Melusinenmotiv. Eine symbolgeschichtliche Studie zur
Sirenen-, Erd- und Sindendarstellung, Bremen 1934, 35.

* Joachimsohn, Die humanistische Geschichtschreibung in Deutschland.
Heft 1: Sigismund Meisterlin, Bonn 1895, 295.

8 Vgl. auch Chroniken d. deutsch. Stadte 4 (= Chroniken d. schwéb. Stadte 1)
(1865) 281.



Die Augsburger Cisa — eine germanische Goéttin? 27

die hayden iren ab-
gott Martern, den
sy fur ain gott des
streittes hielten, zu
ainem zaychen, das
ain yedlicher kéck
man sich soll vmb
sein vatterland
kéacklich in dem
streitt geben.

Dies letztere
bringt der lateini-
sche Textlmit den
Worten: depicta
est nuper pene nu-
dato, male quidem,
pectore. Hier wird
auch klar, was er
unter ,,der hayden
gedieht* versteht:
es sind Erwéhnun-
gen der Furien bei
Yergil, Claudian
und Ovid, die fir
unsere Sachenichts
besagen.

Hieraus ergibt
sich ein neues Bild.

Die Flugel hatten also nicht am Kopf gesessen, sondern den Schlangen
zugehort, und von der Entbl6Rung der Brust war er anscheinend pein-
lich beruhrt.

Diese Gesichtspunkte bewogen mich an der genannten Stelle, dies
Bild fiir eine Erden- oder Luxuriadarstellung in Anspruch zu nehmen.
Das Motiv kommt in mannigfacher Abwandlung vor, stammt aus der
franzosischen Plastik und findet sich nicht selten auch an romanischen
und gotischen Kirchen in Deutschland. Als Beispiel bringe ich (Abb. 2)
ein Kapitell von St. Andre in Bordeaux, wo allerdings die Erde ganz-
figurig dargestellt ist.2 Dem Cisabild, das Meisterlin entwirft, durfte
vielleicht noch mehr eine Erdenplastik an der Minsterkirche zu Her-
ford i. W. (Abb. 3) entsprechen, wo Drachen an den Brusten der Frau

1 Joachimsohn 295.
4 Entnommen dem Bulletin monumental X1 (Paris 1845) 177f. m. Taf.



28 R. Kohl

saugen und ihrerseits wieder ihrer Brut Kraft und Nahrung spenden.
Zu den Ohren der Frau hin erstrecken sich wolkenartige Gebilde, die
ritselhaft sind und noch der niheren Erklirung harren. Man begreift
aber leicht, daB sie bei geringer Variation als Fliigel am Kopf der

Frau oder gegebenenfalls als Fliigel der Drachen — mit denen sie
bei der Herforder Skulptur nichts zu tun haben — angesehen werden
konnten.

Diese Deutung des Bildes, die ich dort mit Vorbehalt und Hinweis
auf die anderen als Cisa angesprochenen, bereits erwihnten Gesichts-
masken gab, mochte ich hier noch weiter einschrinken, und zwar aus
zwei Griinden. Meisterlin, der z. B. aus der Erwihnung der Genaunen
bei Horaz (Od. IV 14, 10) kurzweg zu anderen noch einen weiteren
alten Stadtnamen fiir Augsburg, Gennaunia, konstruiert!, hat mit seinen
gefliigelten Schlangen offenbar zu sehr im Banne seiner Cereshypothese
gestanden. Wie kiimmerlich es um seine eigenen Cisaforschungen aber
bestellt war, das wird uns der folgende Teil, der der literarischen Cisa
gilt, ja noch zur Geniige lehren.

Der zweite Grund liegt darin, daB der bei Welser-Werlich abgebil-
dete Kopf, dessen Naturtreue oben zunidchst mit einem Fragezeichen
versehen wurde, der ja aber den literarischen Angaben, abgesehen von
Meisterlin, entspricht, tatsichlich durch einen Fund seine Bestitigung er-
halten hat. Dieser wird von Dr. Eberl? Dr. Lieb und Ferri (a. a. O.) als
ein Stiick bezeichnet, das ebenso wie der Kopf von Holzen sicher rémi-
scher Provinzialkunst zuzuschreiben ist. Seit 1931 befindet es sich im
Augsburger Maximilianmuseum und erscheint in der Literatur (so bei
Ferri, auch bei mir im Melusinenmotiv S. 36) sowie in der Museums-
katalogisierung als Medusakopf von Langenneufnach. Nachforschungen
von Dr. Lieb haben aber ergeben, daB er nicht von dort stammt, son-
dern aus dem Friedhof des nahegelegenen Dorfes Wollmetshofen. Hier
war er als Sockel eines (nach des Steinmetzen, der ihn fand, Angabe
mindestens hundert Jahre alten) eisernen Grabkreuzes in die Erde ein-
gesenkt. Oben ist in den Kopf daher ein Standloch eingehauen, und
unten soll sich — was bei der jetzigen Aufstellung im Museum nicht
sichtbar ist — ein groBes altes Zapfenloch befinden, so daB sogar das
denudatum pectus nicht ganz auBier dem Moglichkeitsbereiche lige. Diese
Plastik (Abb. 4) hat nun unverkennbar die beiden Fligel am Kopf. —
Ahnliche Stiicke sind auch anderwirts nachweisbar, beispielsweise in

! Joachimsohn a. a. O. 47 und 296.

t Dr. Eberl hatte die dankenswerte Giite, auf die Angaben bei Raiser, Der
Oberdonaukreis unter den Romern I (1830) 35f.; II (1832) 73 Taf X u. a. auf-
merksam zu machen.



Die Augsburger Cisa — eine germanische Gottin? 29

dem Trierer Provinzialmuseum, so dal
jeder Gedanke an eine landschaftliche
Besonderheit in sich zusammenbricht.

Es scheint nicht ausgeschlossen, da
in diesem Kopf von Wollmetshofen ,,der
grof} steinerin Gotz* vorliegt, von dem
Welser in seiner Chronik, Gasser fol-
gend, sagt, ,,s0 noch auff heutigen Tage/
vber dem Thor S. Virichs Kirche zu
sehen / Cisae BildnuB seyn soll / vnd vor
Jaren geweissaget haben®. Ist er es aber
nicht, so sah er ihm entweder gleich
oder bot allenfalls eine den Erdendar-
stellungen verwandte Form: in all die-
sen Féallen werden wir eine echte Be-
ziehung auf ein vorchristliches Cisabild
ablehnen. DafRl aber eine unverstandene und auffallige Plastik mit dem
vorliegenden Cisanamen in Verbindung gebracht wurde, ist durchaus
begreiflich.

So bleibt als letzte der Darstellungen ein Bild, gemalt von Hektor
Milich 1457 fir seine Verdeutschung von Meisterlins Augsburger Chro-
nik (Abb. 5).2 In einem kleinen Geb&ude knien vier Personen um eine
Séule, die das vergoldete Standbild der Gottin tragt. Sie ist ganzlich
unbekleidet, in der Rechten halt sie einen Speer, links einen Schild, der
seltsamerweise Gesichtszlige zeigt. Nach der einleuchtenden Vermutung
von Prof. Weinreich ist hier das Gorgoneion, das sich so oft auf antiken
Schilden befindet, zur fratzenhaften Gesamtform des Schildes entwickelt.
Um eine Schulter und den Hals windet sich eine nach oben ziingelnde
Schlange; das Haupthaar ist flammenartig emporgerichtet. Hierin mehr
als ein frohliches Stlick Fabulierkunst der Zeit sehen zu wollen, wird
niemandem in den Sinn kommen.

Zusammenfassend glaube ich sagen zu dirfen, daB das archéologische
Material zur Annahme einer Cisa in keiner Weise verpflichtet.

Abb. 4. Medusakopf von Wollmetshofen.

Das Problem der literarischen Cisa ist mannigfach durchgearbeitet.
Es wird sich hier um eine kritische Uberschau handeln mussen, bei der
es die Hauptpunkte herauszustellen gilt. Wesentlich Neues kann ich nur
an einer Stelle beibringen.

1 Hettner, Die rdm. Steindenkmaler des Prov.-Museums zu Trier (1893),
Nr. 708; vgl. auch Nr. 263.

* In der Augsburger Stadtbibliothek, Cod. Haider 1, fol. 25. Mit frdl. Er-
laubnis der Direktion wird das Bild hier zum ersten Male wiedergegeben.



30 R. Kohl

Abb. 5. Cisatcmpel (Buchillustration des Hektor Miilich).

Eine Wiener Handschrift des 11. Jahrh. und einige spétere bieten
unter dem Titel Excerptum ex Gallica historial den phantastischen Be-
richt, es sei eine Stadt Cizaris von den Romern samt Hilfsvolkern be-
lagert worden, und zwar vom 1. August ab; am 59. Tage danach, also
am 28. September, gerade am Festtag der Landesgdttin Cisa, sei das
rémische Heer jedoch vernichtend geschlagen worden. Diese Stadt, liest
man da, heiBe nach der Gottin Ciza, deren Name noch an einem Hugel

1 Herausgegeben u. a. Mon. Germ. Hist. Scr. XXII1 (1871) 385f.; J. Grimm,
Deutsche Mythologie |4 (1875) 242f.; Clemen, Fontes historiae religionis Ger-
manicae, Berlin 1928, 53.



Die Augsburger Cisa — eine germanische Gottin? 31

hafte, auf dem einst ihr Tempel stand. — Der Bericht mag um das
Jahr 1000 verfaBt sein.

Alles, was nun in dieser Schilderung irgendwie eine geographische
Bestimmung zulief und unbenannt geblieben war, ist in der #ltesten
Handschrift von derselben oder fast gleichzeitiger Hand glossiert, und
zwar mit Namen, die der Augsburger Gegend entnommen sind. Da, wo
die Hohe mit dem Tempel erwihnt wird, ist beigefiigt: usque hodie ab
incolis Cizunberc nominatur.

Leider ist nun die ganze Nachricht vollig unhistorisch, und ein
griindlicher Kenner, J. Miedel, hat geradezu behauptet , sie erwecke den
Eindruck, als sei sie eigens erfunden, um fiir bestimmte Namen der
Gegend um Augsburg eine Erklirung zu bringen. Hierbei ist aller-
dings nicht klar, warum dann die Namen dem Text nicht gleich ein-
gefiigt, sondern erst spiter zugesetzt sind. Aber darin mag ja gerade
der Beglaubigungstrick bestehen.

Dieser alte Bericht bat nun, mittel- oder unmittelbar, schon den
Vorldufern der dlteren Humanisten vorgelegen, und sie werden es nicht
miide, darauf hinzuweisen: Andreas von Regensburg (um 1420), Kiichlin
in seiner Reimchronik (um 1440), wihrend Meisterlin (1456) an Cisas
Existenz zweifelt, sie dann aber, wie wir bereits sahen, mit Ceres iden-
tifiziert. Sehen wir von anderen ab, so ist noch beachtlich, daf Peu-
tinger Cisa mit Isis und den Zisenberg mit Isenberg = Eyssenberg —
von dem weiter unten die Rede sein wird — gleichsetzte in Anlehnung
an Tacitus? was neue Verwirrung schuf. Spiterhin mehren sich die
Zweifel an dem Dasein einer Gottin Cisa, nachdem in der bereits er-
wihnten Gleichsetzung mit Kybele wohl der Hohepunkt der Wert-
schitzung iiberschritten war, ja man stoéfit auf vollige Ablehnung wie
bei Marcus Welser.

Schon in der Einleitung ist gesagt, daB die Frage nach der Gottin
neue Bedeutung gewann durch das Ansehen Jacob Grimms, der in seiner
1.V.Iy1:hologie3 erklirte, all der Unsinn hebe den Wert der merkwiirdigen
Uberlieferung nicht auf. Infolgedessen hielt er an einer swebischen
Géttin Cisa fest, lehnte jedoch eine Verbindung mit Isis ab. Es moge
wohl ein weibliches Gegenstiick zu Ziu hierin zu sehen sein, und der

Stadtname Cisara sei vielleicht MiBverstindnis oder Neubildung aus
Cisae ara.

! ,Augsburgs Namen im Verlauf seiner Geschichte¢ im Archiv f. d. Gesch.
d. Hochstifts Augsburg 5 (1916—19) 92f. — Vgl. auch M. Hertz in Ztschr. f.
deutsch. Altert. 10 (1856) 291 f.

* Germ. 9: pars Sueborum et Isidi sacrificat.

® Deutsche Mythologie 14 (1875) 242f.

Archiv fiir Religionswissenschaft XX XIIL. 1/2 3



32 R. Kohl

Einen fast todlichen StoB versetzte der Cisa indessen ein kurzer
Beitrag von Joseph Bachlechner, der! den Namen Ciesburg aufgespiirt
hatte und ihn als Ziwesburg — Burg des Ziu erklirte, dem ein Ziwestag
= Zistag = Dienstag zur Seite stehe. Aus Cieseburg habe man die weib-
liche Gottheit konstruiert.

Dies klang iiberzeugend. Als ihm aber J. Miedel a.a.O. kritisch
nachging, stellte es sich leider als nicht stichhaltig heraus. Aus vielen
Parallelhandschriften geht ndmlich hervor, daB neben ciesburc oder
ciesborc ganz andere Lesarten stehen, die es wahrscheinlich machen,
daf lediglich ein Schreibfehler, ein Verlesen aus acsburc oder oesburc
(= ogesburg)? vorlag. Damit fillt der ,hieratische Name“ des alten
Augsburg und, wie Miedel meint, die letzte Stiitze der Gottin Cisa.
Denn auch den oben erwidhnten Stadtnamen Cizaris liBt er nicht als
echt gelten. Auch ihn sanktionierte nach seiner Ansicht nur ein Irrtum,
ein Verlesen auf einer der alten Weltkarten, wo vielleicht der FluBname
Isara dicht hinter einem Augusta c[ivitas| stand; der schon erwihnte
Zitzen- oder Zintzenberg am Lechhang ostlich von St. Ulrich habe dann
die Lesung Cisara — Cisae ara nahegelegt. Wenn aber die #ltere Form
nicht Cisara, sondern Cizaris laute, so kénne nach Miedel die Karte auch
wohl statt Isara die (anscheinend heute nicht mehr nachweisbare) Form
Isaris geboten haben, eine Parallelitit, die sich auch bei andern Namen
nachweisen laft.

Diese letzte Deutung ist zwar geistreich, aber man darf wohl zwei-
feln, ob sie iiberall Beifall gefunden hat. Wenn das Exzerpt, das die
dlteste Erwihnung des Namens Cizaris bietet, gerade von einem orts-
kundigen Manne geschrieben ist, wie ja auBler Zweifel steht, so ist
nicht ersichtlich, warum er einen offenbaren Irrtum nicht berichtigt hat.
Die Erwihnung Cizaris oder Cisara ist ja selten, und der Name liBt
sich stets, soviel ich sehe, irgendwie auf die Historia Gallica zuriick-
fiihren. Praktische Bedeutung hat er nicht gehabt; urkundlich ist er
nicht belegt. Er wird, wie spiiter Gennaunia, eigens fiir unsere Stelle
zur Erhéhung des heimatlichen Ruhms erfunden sein; aber daB er an-
dererseits keine Beziehung zu Cisa haben kénne, das wird man nach dem
von Miedel Vorgebrachten nicht mit Bestimmtheit behaupten kénnen.

‘Was will das sonderbare Exzerptum? Sein Verfasser hat sich offen-
bar aus Lokalpatriotismus zu einer Filschung verfiihren lassen. »Aus
dem Schatze seiner Gelehrtheit und aus Volksiiberlieferung, an Ortlich-
keiten und am Brauch seiner Zeit boten sich ihm Namen und Erschei-
nungen dar, die ihn zu Vermutungen und Verkniipfungen anregten.“ Er

! Ztachr. f. deutsch. Altert. 8 (1851) 587f.
? J. Schnetz, Archiv f. d. Gesch. des Hochstifts Augsburg 5 (1916—19) 660.



Die Augsburger Cisa — eine germanische Gottin? 33

wollte wohl ,eine Art romischen Gegenstiicks zur Ungarnschlacht”. Da-
bei ,band er sich die Maske des romischen Schriftstellers vor. Gedacht
hat er offenbar an die Varusschlacht, fiir deren Ortsbestimmung man
damals ja ganz im Dunklen tappte. A. Schroder, dessen Abhandlung
»Das Kirchweihfest und die Patrozinien des Domes zu Augsburg“! die
eben gebrachten Anfiihrungen entnommen sind, hat nun eine sehr ein-
gehende Untersuchung iiber die Art angestellt, wie der Exzerptor die
Beglaubigung seiner Behauptungen sich zu schaffen bemiihte. Er kommt
zu dem Schluf, die namentliche Einfiihrung der Cisa beweise, daB er
nicht an volkstummiBige Uberlieferung angekniipft, vielmehr Cisa wie
Cisaris frei aus Cisenburg erfunden habe, wiahrend ihm dic Tatsache
eines grofien alemannischen Festes, freilich durch das spitere Kirchweih-
fest des Domes iiberlagert, volkstummiBig vorlag.

In den Ergebnissen stimme ich Schroder zu; nicht ganz iiberzeugt
bin ich von der Beweiskraft seines Gedankenganges. Die sehr kritische
Art Schréders wiirde beweisend sein, wenn der Verfasser des Exzerpts
ein ebenso kritischer Kopf gewesen wire. Das war er aber nicht, viel-
mehr ein phantastischer Mensch. Er brauchte, wie bereits gesagt, eine
Benennung fiir die alte Siedlung vor dem Namen Augusta Vindelicorum.
So wird er sich Cisaris erfunden haben nach dem Namen Cisas. Daf
aber ebenso der Name der Gottin Erfindung sein miisse, weil er bei
volksmiBiger Uberlieferung ihn ebensowenig hitte zu beglaubigen
brauchen wie den des Verres oder den 1. August (der tatsichlich seit
jeher ein ,Geschichtstag erster Ordnung fiir Ritien war), dies heifit
dem Verfasser wirklich zuviel zutrauen. Wenn er fiir die Teilnahme des
Titus Annius am Kampf es sich hat entgehen lassen, Anhausen als ge-
gebenen Beleg zu zitieren, so ist das in Schroders Augen ein vorteil-
hafter Zug: frei von Pedanterie habe er sein iibliches Verfahren durch-
brochen. Bei der Cisa aber erweckt ein Abweichen gleich ,,die ungiin-
stigste Meinung iiber die Beweiskraft der Beglaubigung*!

Schroder wiirde diese Kleinigkeit wohl kaum so superlativisch aus-
gewertet haben, wenn nicht etwas anderes als Stiitze daneben stinde.
Und hier liegt tatsichlich ein starkes Bedenken.

Das Exzerpt hat bei der Namenerwihnung Cizaris als Beifiigung am
Rande ein Distichon:

Quem male polluerat cultura nefaria dudum,
Gallus monticulum nunc tibi, Ziza, tulit.

All diese Zusitze sind in dem Chronicon Urspergense?® bei der
Wiedergabe des Abschnitts kurzerhand in den Text aufgenommen worden,

! Arch. f. d. Gesch. d. Hochstifts Augsburg 1925, 233f.
? Ebenfalls bei Grimm, D. M. I* 244,

3*



34 R. Kohl

ja unsere Verse werden dort als eine Steininschrift bezeichnet.! Das
ist natiirlich miiBige Erfindung, die dadurch nicht glaubwiirdiger wird,
dal manche der Humanisten sie nachsprechen.

Der Wortlaut der Verse ist in der Uberlieferung nicht ganz einheit-
lich (z. B. hunc statt nunc; Zizera statt Ziza); es wird aber klar, daB
der hl. Gallus der Cisa die Stitte ihres schindlichen Kultus fortgenom-
men habe. Nun befindet sich der Gallusberg etwa zwei Kilometer nsrd-
lich von der Stelle, die Zitzenberg hiefi. Beides sind Teile eines durch-
laufenden Terrassenzuges, der als alter Uferrand des Lech anzusehen
ist. Der Geldindeabfall wird durch eine Reihe von Bergstrafen in ein-
zelne an sich kaum gesonderte Teile zerlegt, die alle die Bezeich-
nung ,-berg“ tragen. Zwischen Zitzen- und Gallusberg liegt nun auch
noch ein ,Eisenberg”, den man — entsprechend wie Aventin® aus
der Isis eine Frau Eisen machte — um 1500 ebenfalls mit Cisa in
Verbindung brachte und mit dem Cizunberg identifizierte.® Dies be-
weist, wie auch Schréder es ausspricht, daB keine volkstummiBige Uber-
lieferung, auch nicht zur Zeit des Anonymus, iiber die Kultstitte be-
standen hat.

Aber wieder bleibt ein Bedenken. Wenn ein Kenner der Ortlichkeit
die Cisa frei erfand nach einem etymologisch ganz anders zu deutenden
Cisenberg, warum miihte er sich mit zwei Glossen ab, von denen eine
der andern nur Abbruch tun kann? Er muB zum mindesten in gutem
Glauben gehandelt haben mit seiner Cisaangabe: er fand bereits zwei
Gegebenheiten vor, die er nicht mehr als widerspruchsvoll empfand:
den Bergnamen und eine Uberlieferung, daf der hl Gallus einem ale-
mannischen Kult den Boden entzog.

Welcher der beiden Stitten (hier Cisen-, dort Gallusberg) der Vor-
zug zu geben ist, wenn man an der Existenz einer Cisa festhalten will,
ist nicht zu sagen. BEs ist auch durchaus im Bereich der Moglichkeit,
dafl auf dem Hohenzuge mehrere Heiligtiimer gelegen haben.

‘Wire nicht dies eigenartige Exzerpt, das ja als geschichtliches Do-
kument nichts besagt, sondern nur Fabeleien bietet, so wiirde niemand
in Cisa etwas anderes als eine Gelehrtenerfindung gesehen haben. Alles
in allem bleibt darin aber auch nicht mehr als einzig der Cisenberg be-
stehen; der Stadtname Cizaris lifit sich in keiner Weise halten, die
Verse besagen fiir das Dasein der vorausgesetzten Cisa nichts. Sehen
wir uns also in der iibrigen Literatur um.

! in quo postmodum in lapide exsculpti hi versus sunt repertiv.

* Bayer. Chron. I c. 40 (= Samtl. Werke IV 1 [1882] 118).

3 In Wirklichkeit kommt der Name daher, daB hier der Rat 1407 unter-
irdische Gefiingnisse, ,die Eisen“ genannt, anlegen lieB.



Die Augsburger Cisa — eine germanische Gottin? 35

Eine vom Exzerpt unabhingige Erwihnung bietet Berthold von
Regensburg, wo er die Abgdtterei der alten Zeit schildert!: Iupiter
et Hercules Rome, Dyana in Grecia, Astaroth in Bawaria, Venus in
Suevia (oder in einer andern Handschrift: in Augusta Sueviae). Der
Name Cisa wird also gar nicht erwihnt! Und woher seine Kenntnis
der Venus? Schon Schénbach hat bewiesen, daB das der Legende der
hl. Afra in Augsburg entnommen ist, die bereits vor dem Exzerptum
bestand. Es heiBt da z. B. in einem Gesprich der Mutter Afras®: parentes
mei genere Cyprii fuerunt (weil Cypern die Insel der Aphrodite war!)
et inde venerunt cum sacris Veneris. Et Venus coli non potest nisi ab
his feminis, quae fuerint fornicatae. Ideo ego denique filiam meam sacris
Veneris consecravi, quasi deae Veneri servituram, et de opere meretricio
Placituram in prostibulo manere permisi usw. Von hier aus gewinnen
die Worte der Inschrift cultura nefaria vielleicht noch ihren besonderen
Sinn! DaB einem speziellen Venuskult der St. Afra nichts Positives zu-
grunde liegt, ist klar. Man hat wohl (so vermutet auch Schénbach) den
Namen Afra mit Aphrodite in Verbindung gebracht.

Die niichste Kunde gibt Andreas Presbyter aus Regensburg im Chro-
nicon generale (um 1420). Diese Stelle ist wenig beachtet worden; ich
gebe sie daher wortlich®: Augusta namque tribus nominibus invenitur
appellata. Vocabatur namque Cycza ab ydolo Veneris Cycza de Cypro
insula illuc translato, quod in eadem urbe in loco, qui adhuc dicitur
Cyczzenberg (andere Handschriften: Cycznberkch, Cyczenberg, Citzen-
perg), ob reverenciam pro dea colebatur. Unde beatissima martir Affra
quondam Veneris cultrix precipua de Cypro insula cognoscitur oriunda.
Der andere Name, fihrt er fort, sei Vindelicia, spiter Augusta. Zu den
Namenformen bemerke ich beiliufig, daB cz vielfach den Laut z ver-
korpert, weil mit z in einigen Gegenden das weiche s bezeichnet wird.*
Was Andreas vorher bringt, beweist seine Bekanntschaft mit dem Ex-
zerptum. Thm verdankt er daher den Hinweis auf den Zisenberg. Wenn
er aber den Namen mit dem Kultbild der Venus in Verbindung bringt,
so scheint er, von der Passio St. Afrae mit der Cypernerwihnung her-
kommend, hier eine Etymologie gesehen zu haben, die uns befremdet.

Und doch, wer will sagen, ob nicht hier ein Stiick Wahrheit steckt?
Ist der Anonymus des Exzerpts vielleicht selbst nur getiuscht? Konnte
nicht etwa in der Zyzera des Distichons — das dann allerdings zwei

! A. E. Schonbach, Stud. z. Gesch. d. altdeutsch. Predigt in Wiener Sitz.-
Ber. phil.-histor. K1. 142 (1900) 7f.
* AASS 6. Aug. 551 .
® Andreas von Regensburg, simtl. Werke, hrsg. von G. Leidinger (= Quellen
u. Erorter. z. bayer. u. deutsch. Gesch. N. F. 1), Miinchen 1903, 7.
* Wattenbach, Anleitg. z. lat. Paliographie, Leipzig 1869, 20.



36 R. Kohl

Hexameter voraussetzen wiirde — Cypria, Cythera o. 4. als Beiname der
Venus verborgen sein, vielleicht in einer entstellten oder verlesenen
Form? Natiirlich liegt mir fern, dergleichen als die richtige Erklirung
hinzustellen. Es soll nur einmal die Moglichkeit erwogen werden, daB
von der nefaria cultura der Aphrodite zur heidnischen Anbetung einer
heimatlichen Gottin, oder besser von dem ydolum Cypreum zu Cysa fiir
das Zeitbewufitsein kein weiter Weg war. Es ist doch wohl beacht-
lich — den Hinweis verdanke ich wiederum Dr. Lieb —, daB die Stadt-
beschreibung von 1700 der Angabe ,am Zitzenberg® beifiigt: ,,so man
nennt Affrawaldt”. Dazu schreibt Chr. J. Haid': ,Der Ursprung dieser
Benennung diirfte im 10. und 11. Jahrh. zu finden sein, wo dieser Stadt-
teil noch mit Holzgrund {iberwachsen war. So viel ist indessen gewi8,
daB die Gebidude daselbst in der zweiten Hilfte des 14. Jahrh. entstan-
den sind und daher nur noch der Name ,Afrawald‘ als ehrendes Denk-
mal der grauen Vorwelt iibrig geblieben ist.“ Die Strafie heiit noch
heute so; ganz in der Nihe liegt die kleine Afragasse.

Unbedeutend fiir unsere Frage ist die Reimchronik des Kiichlein
(um 1440)3, lediglich Versifizierung der alten Fabeleien. Dagegen ist
ein Lichtblick Meisterlin, der anscheinend der Gestalt, die sich uns ins
Nichts zu verfliichtigen droht, mit besonderem Spiirsinn nachgegangen
ist und tatsichlich Dinge bringt, die man bei seinen Vorgingern nicht
lesen kann. Es heiBt bei ihm im Index monasterii S. Udalrici et Afrae
(1483)%, man habe ihr Horn mit Met gefillt aufgestellt und daraus
einzeln gespendet (Ea [sc. urbs] olim dicebatur a dea Cereris Zizara
barbarico ritu, nam eam religiosissime colebant, festo die, qui erat ante
penultimam septembris, instituto, dextre illius cornu plenum ydromello —
vulgariter met ab ydro, aqua et melle — ponentes ex eoque singuli li-
bantes pro fructibus copiose iam collectis iubilantes). Dasselbe bringt,
nur noch etwas weiter ausgefiihrt, Felix Fabri* (1488); allerdings nennt
er die Gottin Fortuna und verlegt ihr Fest auf Ende November.

Nun hat bereits Joachimsohn?® fiir Meisterlin festgestellt: ,Benutzt
ist Wilhelm von Malmesbury (De gestis Anglorum M. G. Scr. X [1852]
466), der dasselbe von einer Géttin Fortuna berichtet, welche die Vin-
delici verehrten.“ Wir diirfen hinzufiigen, daf Fabri sein Wissen aus der
gleichen Quelle schdpfte, ja sie sogar so wortlich abgeschrieben hat, daB
die genaue Anfiihrung sich hier eriibrigt. Wie die Bekanntschaft mit

1 Historische Nachweise iiber die urspriingliche Benennung aller StraBen,
Plitze usw. in Augsburg 1833, 1.

2 Chron. d. dentsch. Stidte 4 (1865) 347.

$ Meisterin a.a. 0. 133.

4+ Historiae Suevorum lib. I c. 11 (ed. Goldast in Suev. rer. seript. 1605, 11).

5 Meisterlin 133.



Die Augsburger Cisa — eine germanische Gottin? 37

der Handschrift zustande kam, ist nicht ganz klar; Joachimsohn ver-
mutet, dafl Meisterlin sie im Elsah kennengelernt hat.

Somit scheint uns in diesem Willelmus ein neuer Zeuge fiir den
Cisakult zu erstehen, der sein Wissen aus uns nicht weiter feststellbaren
Quellen hat. Hierbei ist aber leider bisher ganz iibersehen worden, dafl
Meisterlin wie Fabri einem groben Irrtum zum Opfer gefallen sind, wobei
sogar der Verdacht besteht, daB Meisterlin, der aus November kurzerhand
der lokalgeschichtlichen Gegebenheiten halber September macht, bewufit
eine Filschung vorgenommen hat. Zwar spricht Wilhelm von Malmesbury
von einer Fortuna Vindelicorum in dem Kap. II 189 De Henrico impera-
tore, aber dah Heinrich IIl. gegen die Augsburger zu Felde gezogen sei,
ist doch bisher nie festgestellt worden. Wenn es hier heifit, er habe Vin-
delicos et Leuticios unterworfen, so sind damit nicht die Augsburger ge-
meint, sondern die Wendelici, die Wenden, wie auch die Anmerkung in den
Monumenta richtig erklirt Vindelicos = Wenedos. Es sei zur Klarstellung
der Abschnitt hierher gesetzt.

Erat imperator multis et magnis virtutibus praeditus et omnium pene ante
se bellicosissimus, quippe qui etiam Vindelicos et Leuticios subegerit ceterosque
populos Suevis conterminos, qui usque ad hanc diem soli omnium mortalium
paganas superstitiones anhelant. Nam Saraceni et Turchi Deum creatorem
colunt, Mahumet non Deum, sed Dei prophetam aestimantes. Vindelici vero
Fortunam adorant; cuius idolum loco nominatissimo [in eminentissimo Fabri]
ponentes, cornu dextrae illius componunt plenum potu illo quod Graeco voca-
bulo ex aqua et melle hydromellum vocamus ... Unde ultimo die Novembris
mensis in circuitu sedentes in commune praegustant; et si cornu plenum in-
venerint, magno strepitu applaudunt, quod eis futuro anno copia cornu respon-
sura sit in omnibus; si contra, gemunt. Hos ergo ita Henricus tributarios
effecerat, ut omnibus solempnitatibus quibus coronabatur, reges eorum quatuor

lebetem quo carnes condiebantur, in humeris suis per anulos quatuor vectibus
ad coquinam vectitarent.

Durch diesen Umstand wird ganz besonders klar, wie schlecht es um
die Cisaiiberlieferung in Augsburg selbst bestellt war. Denn was Wil-
helm von Malmesbury berichtet, ist glaubhaft; es beriihrt sich mit an-
dern, unabhingigen Nachrichten vom slawischen Kult. Mit der Cisa aber
besteht keine Verbindung. Damit brechen dhnliche Fabeleien nach Mei-
sterlin — z. B. iiber die angebliche Orakelkraft des Bildes am Prediger-
haus bei St. Ulrich — in sich zusammen. Nach ihrer meist unkritischen
Art haben die Humanisten immer wieder einer vom andern abgeschrie-
ben. Und daB man stets die gleichen Dinge auftischte, ist begreiflich,
wenn man an den Heimatstolz dieser Leute denkt, die vor andern
Stadten damit etwas voraus haben, ein moglichst hohes Alter beweisen
wollten, die ja sogar in den Griindungssagen der Stadt unmittelbar an
Troja oder die Amazonen ankniipften!



38 R. Kohl

So bleibt noch einiges Volkskundliche zu priifen. Es sei hier eine
personliche Bemerkung gestattet. Die Arbeit ging urspriinglich von den
Angaben bei Meisterlin aus, und solange diese als giiltig gewertet wur-
den, schien dem Verfasser die Existenz der Cisa zwar nicht zu beweisen,
immerhin aber als moglich zu erweisen. Als sich aber der hier klar-
gelegte Irrtum Meisterlins ergab, da nahm gerade auch das, was an
Volkskundlichem beigebracht werden kann, ein wesentlich anderes Aus-
sehen an, und es bleibt tatsichlich nichts Uberzeugendes.

Die ganze humanistische Uberlieferung erwies sich uns als Wirrsal
und Irrtum; ungeklirter Rest sind lediglich die Angaben des Exzerptums.
Der alte Name Cisenberg (oder Zitzenberg, auch Zintzenberg) bleibt nach
wie vor bestehen. Urkunden nennen ihn schon um 1300. DaB er das Dasein
einer Cisa erfordere, ist unmdéglich zu behaupten, wenn auch Miedels
Namensdeutung als ,,Berg, auf dem Zeisige nisten“ oder (bei kurzem i)
»Berg mit der Form einer mamma“ nicht durchaus befriedigen. — Uber
den Eisenberg ist schon gesprochen, und auch der zwischen Zisen- und
Eisenberg gelegene Butzenberg, auf den Herberger' aufmerksam machte,
weil dort allerlei Poltergeister ihr Wesen getrieben haben sollen, ist
nicht beweiskraftig.

Das Exzerpt bietet noch eine andere beachtliche Angabe. Es laBt
die Romerkdmpfe mit dem 1. August beginnen, d. h. dem den Augs-
burgern aus Horaz carm. IV 14, 34 und Oros. VI 19 wohlbekannten
Datum des Drusussieges im ritischen Kriege. Wenn es nun den Kampf
nach 59 Tagen beendet sein lifit, so spricht alle Wahrscheinlichkeit
dafiir, daB auch hierin eine ortsgeschichtliche Anspielung verborgen
liegt. Tatsdchlich feiert Augsburg gerade am 28./29. September das Fest
der Domweihe; auch die Herbstmesse der Stadt, die St. Michaelisdult,
auf Bischof Simpert (778—807) zuriickzufiihren ?, nimmt an diesem Tag
ihren Anfang. Gleichzeitig wurden im Mittelalter und spiter grofie ,,Um-
reiten” veranstaltet, an denen sogar die Biirgermeister teilnahmen, und
noch heutzutage erscheint dann am Perlachturm zur Volksbelustigung
das ,,Thuramichele“, das mit dem Speer auf den iiberwiltigten Héllen-
fiirsten zu seinen FiiBen einsticht.}

Schréder a. a. O. hat iiberzeugend dargetan, daB das grofie Kirch-
weihfest des Domes seit dem Jahre 1000 ein germanisches Hochfest
iiberlagerte, daB an der Stelle des Galluskirchleins ein altes Gotter-
heiligtum gewesen ist, und daB auch in dem gleichzeitig gefeierten
Engelweihfest wohl etwas Alemannisch-Heidnisches vorausgesetzt wer-
den muf.

!aa0. 81 2 A.Vetter, Alt-Augsburg 1 (1922) 26.
® Nachrichten dariiber bei Birlinger, Aus Schwaben 2 (1874) 144.



Die Augsburger Cisa — eine germanische Gottin? 39

Es ist ja auch ohne dies fast selbstverstindlich, daB die Augsburger
Gegend vor Einfithrung des Christentums ein Kultzentrum gewesen ist
und daB hier Keltisches oder Germanisches durch Christliches ersetzt
wurde. Aber eine Cisa ist damit nicht erwiesen. Bezeichnenderweise
stellen erst die Humanisten diese Verbindung her, und es sagt z B.
Marcus Welser!: ,Dise Gottin haben sie verehret / vnd yr zu gefallen
ein Jartag vnd herrlichen Vmbgang gehalten / an S. Michaels Abendt
[d. h. am Vorabend von St. Michael] / an welchem sie nach altem Brauch
noch heutiges Tags auch die Kirchweyhe vnd JarmeB begehen.“ Unge-
zwungen stellt sich das Fest in die Reihe der grofien Herbst- und Ernte-
feste, die iiberall nachweisbar sind. — Diesen dies deae Cisae, wie ihn das
Exzerpt nennt, hat Laistner? zu der Vermutung bewogen, in dem Cisa-
tag einen ,sisatag® zu sehen, der neben bezeugtem sisesang = ,Toten-
klage* einen ,,Tag der Klagelieder*, des Totengedenkens, bedeuten wiirde.
Belegt ist das Wort nicht. Es liegt auch ein Widerspruch darin, daf
das Exzerpt ausdriicklich sagt: cum is dies deae Cisae apud barbaros
celeberrimus ludum et lasciviam magis quam formidinem ostentaret, und
daf die Folgezeit ebenfalls den Tag zu einem Freudenfest stempelte.

Herangezogen hat man ferner® die eigenartige Tatsache, daf man den
Zies- oder Zinstag der alemannisch-schwibischen Mundarten, der vom
Gottesnamen Ziu herzuleiten ist, zwischen Iller und Lech , Aftermin-
tag" nennt. Man kénnte ja aus der naheliegenden Verbindung Ziestag
= Cisatag Veranlassung genommen haben, in diesem Gebiet mit allem
Nachdruck fiir einen unverfinglichen Namen einzutreten, wie ja bekannt-
lich ein Gleiches bei Mittwoch und Sonnabend vorliegt. Je nach dem
Standpunkt kann man dergleichen mit einem Plus-, aber auch mit einem
Minuszeichen versehen; Gewifheit kann es nur in Verbindung mit an-
deren Tatsachen geben.

Hierzu treten noch diese und jene Kleinigkeiten, die hier aufzuzihlen
zu weit fithren wiirde; sie alle nehmen naturgemif auch nur eine Rand-
stellung ein. Beispielshalber nenne ich noch eine von Birlinger* beige-
brachte Besegnung gegen den Brand:

nEisa frau giht durch des land
und hdt an feurige brand

in der hand.

brand schlah aus und it ein
der brand soll geldschet sein.

Man schlage 3 kreuze iiber die wunde und hauche 3mal hin, bete
sodann 3 Vaterunser.“

! Deutsch von E.Werlich, 1595, 4; er zitiert aus Gassers Annalen.
* Wiirttewb. Vierteljahrsh. f. Landesgesch. 1892, 5.

3 So Schmeller-Frommann, Bayer. Worterbuch 2 (1877) Sp. 1071.

* Wolfs Ztschr. f. d. Myth. 4 (hrsg. von Mannhardt), 1859, 416.



40 Alexander Haggerty Krappe

Solange wir iiber die Entstehungszeit solcher Dinge nichts wissen,
und wenn sie sich nicht mindestens bis vor 1450 zuriickverfolgen lassen,
entbehren sie der tieferen Bedeutung. Deshalb muB der dritte Teil
unserer Untersuchung ebenfalls mit einem non liquet enden.

Als einziger Anhaltspunkt ist uns also das viel genannte Exzerpt
geblieben, das aber keine einzige sichere Stiitze neben sich hat, viel-
mehr selbst wegen all seiner Phantastik in bhéchstem MaBe verdichtig
und darum wohl abzulehnen ist. Falls sich nicht neue Tatsachen er-
geben, wird man gut tun, der wissenschaftlichen Sauberkeit wegen die
Cisa aus der germanischen Gotterlehre zu streichen.

APOLLON IMINGEYZX
AND THE TEUTONIC MYSING

BY ALEXANDER HAGGERTY KRAPPE IN WASHINGTON, D.C.

One of the most curious, certainly one of the most archaic figures
of the ancient Hellenic religion is Apollon Zuiv8eig, on whose origin
and character many a battle royal has been fought in the annals of
modern scholarship, though we are still far, it seems, from a definite
solution of the central problem.!

In antiquity, Aristarchos derived the name of the god from that of
the city of Zulvdy or Zulvdoeg,® a suggestion which does not lead us
very far (inasmuch as one would naturally ask how the city came by its
name) and which was refuted long ago by Hoeck.? The forced etymologies
proposed to connect the name more or less plausibly with one or other
of Apollon’s generally known features and functions are even more
untenable, and even the school of Adalbert Kuhn could not deny the
close connexion between Apollon Zuwwv&evg and the mouse. The explanation
current in antiquity, namely that Apollon Zu:vdsig owes his name to
his useful function of protecting the fields from mice and other vermin,

t Joseph V. Grohmann, Apollo Smintheus und die Bedeutung der Miuse
in der Mythologie der Indogermanen. Prag 1862; Andrew Lang, Custom and
Myth ? London 1885, p.103—120; cf. also Modern Mythology. London 1897, p.81f.;
Frazer, Spirits of the Corn and the Wild. London 1914, ii, p. 282 f; Hastings,
Encyclopaedia of Religion and Ethics, i, p.523; O.Gruppe, Griechische Mythologie
und Religionsgeschichte. Miinchen 1906, ii, p. 1229, n. 2; R.E. ii, 68f., 1896;
J.Ilberg in Roschers Lex. iv 1083ff. The study of J. Oestrup in Orientalische
Studien, Festschr. f. Th. Noldeke. GieBen 1906, ii, p. 865 {f., has not been accessible
to me.

* Ed. Lehrs ?, p. 179.

3 C. F. C. Hoeck, Kreta. Gottingen 1823—29, ii, p. 284.



Apollon Suw9edg and the Teutonic Mysing 41

a function which he shares with certain saints of more modern times!
and on which Polemon tells a good story? is in itself quite plausible
and appears to have been adopted by many modern mythologists,
Ludwig Preller® and Sir James G. Frazer? among others, and even
Andrew Lang hesitated to reject it altogether, however contrary it
was to his pet theory.® In fact, the chief and only objection that can
be urged against it is the supposition that it fails to explain certain
other traditions connected with Apollon Zuwvevg.

There is, first, the story of the Teucrians being told by the god to
settle where they should be attacked by the “earth-born” (ynyeveic). The
oracle was realized near the site of Hamaxitos in the Troad, when all
the leather of their weapons and other equipment was destroyed by
mice.® A similar tale is told by Ailianos of the Cretans.” Yet these
stories really do not contradict the tradition according to which the
chief function of the god was to protect the fields against mice. For it
is a well-known fact, attested in numerous instances by mediaeval
hagiology, that a saint who protects against certain diseases can also
most effectively punish by sending these very diseases. To quote just
one example out of many: The Bulgarian women used to celebrate the
day of S. Nestor (October 27th) in order that the mice might spare
their household furniture. The story goes that once upon a time certain
ladies with Voltairian leanings made fun of the saint and of his day.
The punishment was not long in coming: the justly offended saint sent
mice, who in the night gnawed off the noses of these female esprits
forts!® Similarly Suwdevs (when thought in anger) may well have
been credited with sending mice in punishment, or else (as in the above
tales) in fulfilment of an oracle. It is at all events altogether inadmissible
to explain these stories on the assumption that the mouse is merely an
oracular animal, as was done, for example, by Hoeck.? That my explanation
is correct is shown by the story of Polemon referred to above. There
the god, angered by his priest Krinis, causes the fields to be devastated
by mice. The attribution of prophetic or oracular powers to the avertor
of mice may in fact be secondary. Such functions are after all so banal
and man’s desire to peer into the future is so inveterate that such

! G. F. Hill, Journal of Hellenic Studies xxxvi (1916) 147 ff.; Grohmann op.
cit. p. 38.

® Schol. in IL i, p. 89 (F.H.G. iii, p. 114 M).

* Griechische Mythologie. Leipzig 18564, i, p. 161.

* Op. et loc. cit. 5 Modern Mythology, loc. cit.

¢ Strabo xiii 1, 48, p. 604.

7 Aelian, Nat. anim. xii 5; Tzetzes, Lyk. 1302.

8 Adolf Strauss, Die Bulgaren. Leipzig 1898, p. 349.

? Op. cit. ii, p. 282; cf. R.E. ii, 68.



492 Alexander Haggerty Krappe

functions have been given to almost any deity credited with sufficient
power and importance.

Less easy to explain, indeed unexplained thus far, are the sinister
functions of Apollon Zwwvdeis as set forth in the first book of the
Tliad. Quite ridiculous is the explanation given by Pott, who attributes
the mouse to the sun-god (sic) Apollon as a symbol of time, the rodent
representing the tooth of time!' Even less tenable is the suggestion of
De Gubernatis, according to whom “The Pagan sun-god crushes under
his feet (the statue of Apollon Juvdeis standing on a mouse as shown
in a temple of the Troad is referred to) the Mouse of Night”, — whatever
that may mean.? Grohmann applied the cloud and thunder mythology of
F.L. W.Schwartz and saw in the mouse the lightning.® Finally Andrew
Lang came along and boldly proclaimed Apollon an old totem-god of
the pre-Hellenic population of Greece and Asia Minor.*

Andrew Lang certainly was right in at least one point: Apollon Zu.v-
Delc is indeed a pre-Hellenic divinity: the word ouiv&oc is pre-Hellenic.®
That does not prove of course that Apollon Zuiwdsic was a “totem”,
for there is nothing to prove and everything to disprove a theory that
the pre-Hellenic Greeks were savages or barbarians: their civilization
was on the contrary on afar higher level than that of the northern invaders.

In historical times the cult of Apollon Zutvdevc flourished especially
in the north-west corner of Asia Minor, to which many of the cult traditions
and the “mouse stories” refer.® Archaeology merely confirms this fact.’
Nor can it be an accident that the first book of the Iliad has for its
setting this very region: as a local divinity Apollon Zutvdevs was the
logical person to protect the Trojans and to punish the Greeks. Now
we can very well picture a mice-averting god, if angered, as a god
sending mice in punishment, and we should expect that Apollon Zusvdevg,
to avenge an injury done to his priest, should punish the Greeks by
invasions of mice and rats which, as every one fighting in the late un-
pleasantness fully knows, can make the life of a besieging army as
miserable as possible. What we do not understand is that this god should
punish them by sending an epidemic. Not that contagious diseases as
such are improbable: on the contrary, all wars, down to very recent
times, have been regularly accompanied by epidemics; but we fail to see

1 Zeitschr. f. vgl. Sprachforsch. ix (1860) 180.

¢ A. De Gubernatis, Zoological Mythology. New York 1872, ii, p. 68.

3 Op. cit. passim. 4 Custom and Myth, passim.

® Schol. Lyk. 1803: ouivior yie mage Kenoly oi uveg; cf. also Wilamowitz,
Hermes xxxviii (1903) 575. R.E. s.v. emin®-, Sminthe etc.

¢ Mitteilungen d. Schles. Ges. f. Volkskunde, xiii-xiv, p. 267.

7 Bull. de Correspondance hellénique 1 (1926) 501 ff,



Apollon Zuivdets and the Teutonic Mysing 43

why the function of the disease-sending god should have been attributed
to Apollon Zuw@eig, whose department is obviously quite different.
What connexion, if any, is there between mice and the plague?

Strange coincidences do occur, in mythology and religion as in
grammar and in real life. Since we are quite ignorant of the local
conditions prevailing at the birth of Apollon Zusv8evs, and since we
are no less ignorant of the circumstances in which he received his various
functions, it is well to look further afield, in the hope of finding related
figures elsewhere, thus enlarging the basis of our enquiry.

The Yajur Veda, that great store house of ancient Indian magic,
which throws open the Dionysian side of Vedic religion, calls the mouse
the animal of Rudra.! Now Rudra (= the Red one) is the Vedic god
of Death; his name is one of those circumlocutions used to avoid naming
the dread divinities from fear of attracting them. He is a god of bow
and arrow, like Apollon Zuwdevg, who never misses his victims.? His
weapons are dread diseases and poison.® He is implored not to use his
deadly weapons killing cattle and men* On the other hand he is also
the best of physicians® (cf. the widespread European tale of Godfather
Death!). He is horrible to behold. Of blue-black color, the color of corpses,
he is the image of Death the Destroyer. His successor, in post-Vedic
times, was Shiva, one of whose many forms is Ganeca, according to
the genealogy of the gods Shiva’s son by Parvati, better known as the
terrible Kali, the Hindoo Persephoneia. It is curious to note that the
mouse (rat) is the animal of Ganega, who is represented as riding on
it, just as in the temple of Chrisa in the Troad Apollon Suwdsic was
seen standing on a mouse.! We may say therefore that in Vedic India
the mouse (rat) was closely connected with, was in fact the favorite
animal of, the dread god of disease and death, the god of plagues and
epidemics of cattle and men, the fearful Rudra himself.

Returning now to the Mediterranean countries, we find a strange
and oft-quoted story in Herodotos (ii 141): One Sethos, a priest of Ptah
(the Egyptian Hephaistos), was king of Egypt. Having incurred the
displeasure of the military class, he found himself without an army when
Sennacherib invaded Egypt. Sethos fell asleep in the temple (it is evidently

! Quoted in full by Grohmann, p. 4; cf. also A. Kuhn, Ztschr. f. vgl. Sprach-
forsch. iii (1854) 335.

® R.V.ii 38, 10; 14; vii 46, 1; etc. A. V. xvi 13; 12.

3 R.V.i114; vii 8, 10; A. V. v 11, 2; 12; xi 2, 22; 26.

*R.V.i114,10; A. V. xi 2, 21.

¢ R.V.i43,2;i 114, 5; ii 83, 4; 13 ete.

® R.V. Russel, The Tribes and Castes of the Central Provinces of India.
Londonr 1916, ii, p. 124.



44 Alexander Haggerty Krappe

an example of incubation), when the god, appearing to him in a dream,
told him that divine succor would come to the Egyptians. In the night
before the battle, field-mice gnawed the quivers and shield-handles of
the foe, who fled on finding themselves thus disarmed. “And now”, the
historian adds, “there stands a stone image of this king in the temple
of Hephaistos, and in the hand of the image a mouse, and there is this
Inscription: “Let whoso looketh on me be pious!”

Here it is then the god Ptah who sent the mice and who was the
Egyptian mouse god (or one of them). Whether the mouse mentioned
by Herodotos was the god’s original symbol or merely a votive offering
is of no importance for the purpose of this study: what is clear is that
Ptah (if it was Ptah), like Apollon Zusw@etc and the Vedic Rudra, was

der Herr der Ratten und der Miuse,
der Fliegen, Frosche, Wanzen, Liuse. . .

Was he also a god of the plague and of Death? This is at least
likely, for a different variant of the story is told by the Jewish annals
of the same Assyrian king, on the occasion of the siege of Jerusalem
by the Assyrians':

And it came to pass that night that the angel of the Lord went out,
and smote in the camp of the Assyrians an hundred fourscore and five
thousand: and when they arose early in the morning, behold, they were
all dead corpses.

Inasmuch as this episode refers to the same Assyrian king and to the
same war, it is fairly certain that the feat here naturally attributed to
Jahveh or his “angel” is but a different variant of the same manifestation
attributed by Herodotos (or his Egyptian authorities) to Ptah. In one
version the god works with mice, in the other with plague.

The same close connexion between mice and plague recurs in a
story of the first Book of Samuel?:

The Philistines had captured the Ark of Jahveh and placed it in the
temple of Dagon at Ashdod:

“But the hand of the Lord was heavy upon them of Ashdod and He
destroyed them, and smote them with emerods, even Ashdod and the coast
thereof.”

On the Ark being taken to Gadh, the phenomenon is repeated; so it
is at Ekron. Finally it is decided in council to return the Ark to the
Israelites and to propitiate the angry deity by presenting Him with five
golden emerods and five golden mice (vi 4). A subsequent commen-

1 2 Kings xix 35.
t 1 Sam. v-vi; ¢f. The Expository Times, xii, p. 378 ff.; Classical Review xv
(1901) 284f.



Apollon Zutydsdg and the Teutonic Mysing 45

tator, who no longer understood the meaning of the golden mice, added
(vi 5) to the word “mice” the further remark “that mar the land”, though
the rest of the text says nothing about a mice plague. Similarly, the
translator of the LXX believed such additions necessary for an easy
understanding of the text. As a matter of fact, such an addition is quite
unnecessary, as was clearly seen by Hitzig,! who properly pointed out
the Hellenic analogue of Apollon Zuiv@evg. The description of the plague
in question leaves little doubt about the fact that it was some form of
the bubonic plague.? Whether or no it was accompanied by the appear-
ance of swarms of mice (as seems likely enough in the light of what
I shall try to bring out below), what is certain is the close connexion
of the disease with the vermin.

Herodotos’ version of the story strongly reminds us of a story current
in China®:

Une armée de Hioung-nou (Tures) trés considérable vint faire une in-
vasion dans le royaume de Khotan. Le roi de ce pays n’avait pas de forces
suffisantes pour s’opposer & 'ennemi. Il fit donc préparer un sacrifice aux
rats du désert et les supplia d’étre ses auxiliaires. La méme nuit il vit en

songe un gros rat qui lui dit: “Vous avez réclamé notre secours; disposez
vos troupes pour livrer bataille demain matin et vous serez vainqueur.”

Le lendemain le roi attaqua & I'improviste les Hioung-nou. Ceux-ci sur-
pris voulurent monter & cheval et endqgsser leurs armures, mais il se trouva
que les harnais de leurs chevaux, les habits des soldats, les cordes des
arcs, les courroies de leurs cuirasses, tout ce qui était fait d’étoffe ou de fil
avait été entidrement rongé et mis en piéces par les rats. Ainsi privés de
tout moyen de défense, ils tombérent sous les coups de leurs ennemis.

Leur général fut tué et I'armée entitre faite prisonniere. . .

The tale goes on to relate how the king, moved by gratitude, built a
temple and offered sacrifices to the helping Rat.

The Great Rat referred to in this text is by no means an isolated
phenomenon. It reminds us of the daemon represented by the ancient
pillar or rude idol which the Chams of Indo-China call yang-tikuh
or “God Rat” and to which they offer sacrifices whenever rats infest
their fields in excessive numbers.* It reminds us further of the Russian
abmift or forest daemon, who is the king of mice and rats, whose
armies he controls and directs, the MHIIRHEN{ 9aph, as the Russian pea-
sant calls him.® It reminds us, finally, of the Pommeranian Birlibi, the
King of Rats, of whose sinister activities in the nightly fields and forests

! Ferdinand Hitzig, Geschichte des Volkes Israel. Leipzig 1869, i, p. 124f.

* The Expository Times loc. cit.

3 Journal asiatique, Iére sér., iii, p. 307; cf. Felix Liebrecht, Zur Volkskunde,
Heilbronn 1879, p. 13.

1+ E. Aymonier, in Revue de I'histoire des religions xxiv (1891) 236.

¢ Georges Dumézil, Le Probléme des Centaures. Paris 1929, p. 41.



46 Alexander Haggerty Krappe

Ernst Moritz Arndt tells a delightful story.’ It is easy to see that in
these cases we are not dealing with a full-fledged, anthropomorphized
god of rats and mice but merely with a daemon, often nameless or
merely known by an epithet as “Great Rat” or “King of Rats”, hence
an embryonic divinity of the type so well elucidated in the works of
Wilhelm Mannhardt and Hermann Usener. This rustic daemon, still therio-
morphic, is the direct precursor of such figures as Apollon Juwvdzig,
Rudra, and the Egyptian god of the Rat. Let us however return to the
main problem, the reason of the close connexion between the mouse
(rat) and plague.

Tt is well to begin our enquiry with an investigation of the role of
the mouse and rat in modern folk-lore. In Bohemia the appearance of
mice was considered by the peasants as a sign of impending war and
pestilence.? “Viel Miis, wenig Liit”, that is, “Many mice, few people”, is a
well-known Low German proverbial saying.® Among the Czech population
of Bohemia, a violation of the widespread spinning taboo during the
“Twelve Nights” is believed to induce the Morena (= Ved. Murut, Mdrutas,
Ir. Mor(r)igain, A.S., O.N.mara (whence Fr. cauchemar, Engl. nightmare,
Germ. Makrt), Rus. mora (“spectre”), Lat. mors, Lit. maras (“death”,
“plague”) to come, announcing her appearance by swarms of rats, mice,
toads, and other vermin breaking into the house.*

Mice generally portend an impending death.® Dreaming of dead mice
points to a death in the neighbourhood. If a mouse gnaws the bed straw
under the pillow of a patient or any of his clothing, he will soon die.
It they are found running on the window sill, they again portend a death.
Near Flensburg a white mouse is a death omen.® In Bohemia the in-
vasion of a house by mice indicates that one of the inmates will soon
fall ill.7

Even more instructive than superstitions, because as a rule more
tenacious, are customs. Of particular bearing on our subject is the old
English institution (if this term may be used) of the “pollard-ash”:

1 E.M. Arndt, Mérchen und Jugenderinnerungen. Leipzig 1902, i, p. 271. The
story of mice gnawing bowstrings is said to be found also in the mythology
of two Indian tribes of North America (A. Lang, Classical Review xv [1901] 320).
The fact that the bubonic plague was unknown among the Red Indians can
of course not be advanced against the old world facts, marshalled in this study;
we may be dealing with a simple migratory legend which, like many others,
reached North America from Asia.

¢ Grohmann, p. 28f.
3 E. L. Rochholz, Deutscher Glaube und Brauch im Spiegel der heidnischen

Vorzeit. Berlin 1867, i, p. 157.
¢ A.Kuhn und W. Schwartz, Norddeutsche Sagen, Miirchen und Gebrinche.

Leipzig 1848, p. 416.
¢ Rochholz op. cit. ii, p. 173. ¢ Ibid. i, p. 157. ” Grohmann, p. 60.



Apollon Zuw@eds and the Teutonic Mysing 47

At the south corner of the area near the church (Selborne, Co. Southamp-
ton) there stood about twenty years ago a very old grotesque hollow
pollard-ash, which for ages had been looked on with no small veneration
as a shrew-ash. Now a shrew-ash is an ash whose twigs or branches,
when gently applied to the limbs of cattle, will immediately relieve the
pains which a beast suffers from the running of a shrew-mouse
over the part affected, for it is supposed that a shrew-mouse is of
so baneful and deleteriousanaturethat whereveritcreeps
over a beast, be it horse, cow, or sheep, the suffering
animalis afflicted withcruel anguish,and threatened with
the loss of the use of the limb. Against this accident, to which
they were continually liable, our provident forefathers always kept a shrew-
ash at hand which, when once medicated, would maintain its virtue for
ever. A shrew-ash was made thus: into the body of the tree a deep hole
was bored with an auger, and a poor devoted shrew-mouse was thrust in
alive, and plugged in, no doubt with several quaint incantations long since
forgotten.!

Nor must it be supposed that the shrew-mouse alone is blamed for
diseases of this type:

A superstitious custom they have in this county of making nursrow
trees for the cure of unaccountable swellings in their cattle. For to make
any tree, whether oak, ash, or elm, a nursrow tree they catch one or more of
these nursrows or field-mice,whichthey fancy bite their cattle
and make them swell, and having bored a hole in the centre in the
body of the tree, they put the mice in and then drive a peg in after them
of the same wood where they, starving, at last communicate forsooth such
a virtue to the tree that cattle thus swollen being whipped with the boughs
of it presently recover .. .2
Here we have then again the close connexion between mouse® and

disease, a connexion found also in the superstitions of the continent of
Europe: If a shrew-mouse be found in a stable, the owner sells his animals
as quickly as possible, from fear of an epidemic. A shrew-mouse penetrating
into a human dwelling portends the death of the father of the family.
Furthermore, the method of pegging up the animal into a hollow tree
is known to be used for a far more important purpose: to peg up the
plague. An example will make this clear*:

Not far from Neuenkirchen in Oldenburg there is a big farmhouse to
which, while the Thirty Years'War was raging, the plague came lounging
along from the neighbouring town in the shape of a bluish vapor. Entering

! G. White, The Natural History and Antiquities of Selborne. London 1789,
iv, p. 202ff. Cf. J. Grimm, Deutsche Mythologie, p. 977.

* Robert Flot, The Natural History of Staffordshire. Oxford 1686, p. 222;
of. Grimm op. cit., p. 977, n. . (I have modernized the spelling throughout).

$ The fact that the shrew-mouse is no rodent at all can safely be neglected:
the folk, as the name indicates, classed it with mice and rats.

4 L. Strackerjan, Aberglaube und Sagen aus dem Herzogtum Oldenburg. 1909,
ii, p. 120

Archiv fiir Religionswissenschaft XXXTII. 1/2 4



48 Alexander Haggerty Krappe

the house it popped into a bole in the door-post of one of the rooms. The
farmer saw his chance, and quick as thought he seized a peg and hammered
it into the hole, so that the plague could not possibly get out. After a
time, however, thinking the danger was past, he drew out the peg. Alas!
with the peg came creeping and curling out of the hole the blue vapor
once more. The plague thus let loose seized on every member of the family
in that unbappy house and left not one of them alive.

Again the great plague which devastated the ancient world in the
reign of Marcus Aurelius is said to have originated in the curiosity and
greed of some Roman soldiers who, pillaging the city of Seleucia, came
upon a narrow hole in a temple and incautiously enlarged the opening
in the expectation of discovering treasure. But that which came forth
from the hole was not treasure but the plague. It had been pent up in
a secret chamber by the magic art of the Chaldeans; but now released
from its prison by the rash act of the spoilers, it stalked abroad and
spread death and destruction from the Euphrates to the Nile and the
Atlantic.!

Nor does the English superstition of the pollard-ash stand alone in
this respect. In Bohemia, to rid a house of mice, one takes an old shoe
and goes to a river on some great holiday of the Christian year, preferably
Good Friday or Easter Sunday, early in the morning before sunrise.
Then the shoe is thrown over one’s shoulders into the water, which promptly
carries it off. The walk to and from the river must be performed in ab-
solute silence. We are further told that exactly the same method is
used in Bohemia to rid a house of the fever.?

There is no reason to differentiate, in these customs, and superstitions,
between cattle diseases and epidemics afflicting human beings: there is
in fact a close relationship between the two (as will also be set forth
below). Homer is careful to note that in the Greek camp the dread
arrows of Apollon Zuiv&els began by hitting dogs and mules, and the
Vedic poet implores Rudra: “Do not take our cows; do not take our
goats and sheep; turn elsewhere, O Terrible One!”?

The close association of rats and mice with contagious diseases is
by no means an arbitrary fancy of European folk-lore. It is a familiar
phenomenon in the countries of the Orient, India, and China, where the
name of “rat plague” is used to denote one of the most dreadful of
diseases, the bubonic plague. “That a relation exists between certain
epizootics and epidemics of plague has been a current belief for many
centuries. The epizootic was generally looked upon either as a sign of
coming plague or as the actual disease attacking animals precedent to
its affecting human beings. The latter view is held by the Chinese at

! Ammianus Marcellinus, xxiii 6, 24.
? Grohmann, p. 60 f. 3 AV xi2 21,



Apollon Zutpfsds and the Teutonic Mysing 49

the present moment and led, by those who held it, to the doctrine
that plague is a soil disease attacking first the animals which burrow
in the ground.”! Speaking of India, a witness of the Pali plague of
1836—38 reports: “They (i. e. the rats) lay dead in all places and di-
rections in the streets in every town that was attacked in Marwar, so that
the inhabitants of every house instantly quitted it on seeing a dead rat.”?
In Yunnan, Western China, it was reported by a French visitor that a
rat mortality preceded the several outbreaks of the plague.® The same
fact was corroborated by English witnesses.* During the great plague of
1905 it was observed that a large mortality of rats occurred in the first
affected quarters of Canton before the plague appeared among human
beings: some 22,000 rats were taken out of one gate of the city and
buried. Likewise in Hongkong there was a great mortality of rats during
the plague epidemic of 1894, and the same occurred in the subsequent
recrudescences of the disease.’> A chart for Hongkong drawn up in 1900,
prepared by the Medical Health Officer, shows that the rise and fall in
the epizootic is similar to the rise and fall of the epidemic. The very
rapid rise in the rat mortality antedates the epidemic outbreak for se-
veral weeks; it reaches its maximum a week or so before plague and
declines with the plague mortality.® Dr. A. Lyall of Swatow, in referring
to the order of occurrence in plague, states: “It is generally recognized
by the Chinese that rats die first. During the year I have often been
told that ‘rats are dying in such and such a street, men not yet’.” In
Taiwan, Formosa, Dr. J. L. Maxwell’s experience was that, shortly after
hearing that rats were dying in such and such a house, he would be
called to a case of plague in the same house.” Mice as well as rats are
sometimes observed to be affected during a plague epidemic. According
to Yamagiva mice died of plague during the epidemic of plague in For-
mosa. The same phenomenon was observed in Yedda in 1898, when the
plague was there.® A dead rat (or mouse, as I was informed by a Chi-
nese friend) found in a Chinese house is generally considered as a por-
tent of the most dreadful of diseases, the bubonic plague. A similar state
of facts obtains for India. Dead rats found in houses generally induce
the population of the vicinity to abandon their dwellings and to remove
their families.® The inhabitants of Hindustan appear to have been familiar
with the connexion existing between rat mortality and plague, for in
the Bhagavata Purana, going back to the Middle Ages (if not farther),

! W. J. Simpson, A Treatise on Plague. Cambridge 1905, p. 96.

* Tbid. p. 99. s Ibid. p. 99 £.
* Ibid. p. 100. 5 Ibid. ¢ Ibid. p. 101.
7 Ibid. p. 103. s Ibid.

® J. Campbell Gibson, The Expository Times, loc. cit.
4*



50 Alexander Haggerty Krappe

they are instructed to leave their dwellings immediately they notice a
mortality among rats.!

The plague has become, fortunately, of rare occurrence in the countries
of the West. Yet since it was not so formerly, we are naturally led to
ask whether the Europeans of former times paid attention to the same
portents as the Chinese and Hindoos do now. This question must be
answered in the affirmative.

The Arab philosopher Avicenna, in Mesopotamia, recognized a con-
nexion between the plague and the noxious vermin. He mentions the fact
that on the approach of plague mice and other animals, which usually
live underground, leave their holes and move about in a staggering
manner, as if they were drunk.?

During the great plague of 1348, generally known under the name
of “Black Death”, other animals besides rats are mentioned as having
been affected. Nikephoros Gregoras says: “Nor was it mankind alone
that the plague thus harassed as with as courge, but all other animals
that dwell or associate with human beings took the disease; dogs and
horses and fowls as well, and even the mice that lived within the walls
of their houses.”?

Nor can it be reasonably supposed that the Mediaeval Church allowed
the matter to escape is notice. Thus the bishops variously recognized
caterpillars, locusts, rats, mice, and even June beetles as clear indications
of the coming plague and promptly excommunicated them (Berne 1478,
Troyes 1516, Lausanne 1541).* A sudden invasion of mice announced
the coming of the “Black Death”, hence it was at that period a
common question in all witch trials whether the accused had produced
mice.” While the beneficent effects of such measures are unfortunately
less clear than would be desirable, it is certain that subsequent authors
repeat the observation that rats, moles, serpents, conies, foxes, badgers,
martens, and adders are known to die before or during plague epidemics,
and that their appearance in unusual numbers was generally considered
to be the harbinger of the plague.® In treating of the plague of London,
in the reign of Charles II, Thomas Lodge mentions rats and moles and
other creatures accustomed to living underground, foresaking their holes
and habitations and, like the Chinese, he attributes this to corruption
of the soil.”

t Simpson, p. 97. % Tbid.

3 Nicephori Gregorae Historiae Byzantinae, xvi, 1.

¢ Johannes Nohl, Der schwarze Tod. Potsdam 1924, p. 148,

5 Rochholz, i, p. 158.

6 Simpson, p. 98.

* Thomas Lodge, A Treatise of the Plague. London 1603, cap. IIL



Apollon Zuwdsig and the Teutonic Mysing H1

The connexion of the plague with rodents of this general type seems
to be known even in Africa. Thus we hear that in Uganda the plague
in man is preceded by plague in rats, and that the natives of Kisiba
leave their huts on this sign.!

This connexion between rats and mice on the one hand and the plague
on the other is of course not accidental, though the exact nature of the
curious relationship became known only in recent years. The truth of
the matter is that plague is communicated to man by fleas from the
bodies of rats first attacked by the disease. The flea bites the man and
leaves a poisonous substance around the bite. Man, scratching the bite,
scratches the poison into his skin, and the deed is done. The appearance
of sick or dead rodents constitutes therefore the first condition for the
spread of the epidemic among human beings. It has also been proved
that almost all varieties of rat fleas, under favorable circumstances, will
bite man and that the most common human flea (Pulex irritans) is
frequently found upon rats, the flea, generally speaking, being much less
particular in the choice of hosts and his permanence of residence than
most insects.? Nor is it confining itself to any particular genus of rodents.
While it is true that it seems to prefer the various species of the genus
Mus, the foremost of which are the diverse European and Asiatic rats3,
yet in California, for example, the ground squirrel (Citellus beecheyi),
a rodent closely related to the marmots of Asia, plays a similar réle.*
It is further-more known that the short-tailed field-mouse is the carrier
of the disease in a number of places, for example in the South East of
European Russia, particularly the Volga region.’?

As is well known, the Black Death spread from Alexandria and
Constantinople to the Mediterranean sea-ports of Western Europe. It is
supposed to have reached the Near East from India, whither it had
probably been carried from China. The carriers in all these cases seem
to have been ships’ rats. It is therefore obvious that the campaign against
the disease must start with a campaign against the plague-carrying rats.
Thus far little headway has been made, owing chiefly to Hindoo sus-
ceptibilities.® All the same the British Government’s behests are not
unfrequently followed: when rats begin to die, people will evacuate their
villages and flock into the nearest dispensary begging for inoculation.’

! Simpson, p. 103.

* T. W. Jackson, Plague (1916), p. 28ff.

3 Ibid. p. 98 ff. 4 Ibid. p. 28.

5 J. U. Powell, Folk-Lore xi, p. 173 ff. 3
¢ Francis A. Gasquet, The Black Death. London 1908, p. vi1.
7 Katherine Mayo, Mother India. New York 1927, p. 875.



52 Alexander Haggerty Krappe

It goes without saying that the true nature of this relationship
between the disease and the animals cannot have been known in anti-
quity. Yet to use this fact as an objection to the theory proposed in
this enquiry is quite beside the point. The true nature of the connexion
between two phenomena observed by the folk, as for example in weather
predictions, is practically never known, which does not prevent such ob-
servations and inferences from being essentially correct. That swallows
flying low presage rain and ravens following a marching army a coming
battle are well-known facts the exact reasons of which are known to
the zoologist, though not to the peasant and soldier, who merely notes
them, to draw his own inferences.

‘What happened then in antiquity is what still happens in China and
India: people observed the arrival of rats and mice and their dying. They
noticed the outbreak of the plague following very soon, with its
devastations among the domestic animals and men. So they drew the
further conclusion that the vermin caused the disease — and in this
they were quite right. It was equally natural, considering the mental
outlook of men in those days, that they came to consider the scourge
as of daemonic origin and that they gave the god or daemon held
responsible for it the shape of a mouse or rat. This happened in China,
in Vedic India, in Egypt, in Asia Minor, and in Greece. It also happened
in Central and Northern Europe, where however the plague aspect of
the matter seems to have been lost in the course of the centuries, the
daemon in question now being responsible only for invasions of field-
mice and rats or related vermin. The development was probably quite
independent in most countries, though there seems to have been some
connexion between Egypt and pre-Hellenic Greece. Later on, when divine
anthropomorphism became all powerful, particularly in Greece, the old
mouse daemon sloughed off his animal shape; he was identified with
Apollon, and the mouse came to be his sacred animal or symbol. There
is thus no need whatever to drag in totemism to explain the puzzling
figure of Apollon Zucvdsig.

There is still another element which may have been responsible for
the permanency of the association of the plague with mice: the suddenness
of both disasters and the rapidity of their spreading. At all events, the
mouse and plague god in the Greek, Jewish, and Egyptian traditions,
as well as in the Chinese story quoted above, acts with surprising,
usually a fulminating, promptness. Nor is there reason to suspect the
story-tellers of gross exaggeration, considering the unsanitary conditions
prevailing in the ancient (and mediaeval) armies. On the other hand,
invasions of vermin such as rats, mice, locusts, etc.are known to be just



Apollon Zuvieds and the Teutonic Mysing 53

as sudden: a single night (in the case of locusts a single afternoon) may
reduce to ruin a whole countryside. Nor can the terror produced by them
be very well exaggerated. These facts may be important in an attempt
to answer the question whether there existed Northern parallels of
Apollon Zucvderg.

Snorri Sturluson has preserved one of the most curious of Eddic poems,
the Song of Grotti, and with it a prose version (though probably
not the work of Snorri himself) relating how King Frodi had a magic
mill and how he set two giantesses, Menja and Fenja, to work, who had
to grind for him health, wealth, and happiness, how he overworked
the daemons (for such they are) and how as a result they ground de-
struction. The same night a viking fell upon the royal residence, slaugh-
tered the king and his court, and reduced the royal palace to ruins. Thus
the golden age represented by Frodi's reign came to a sudden and un-
expected end.!

Snorri’s poem attributes the fall of Frodi’s kingdom to the famous
Hrolfr Kraki; the prose version calls the destroyer Mysing. Since the
other traditions, quite numerous, about Hrolfr Kraki know nothing about
this exploit, whereas Mysing is a figure otherwise unknown, it is probable
that Hrolfr Kraki, as the better known figure, has merely usurped the
place of Mysing. Now Mysing is the Teutonic equivalent of Zuwwdeic,
the god with the mouse, the Mouse-God. If we consider furthermore the
improbability of a rich kingdom being destroyed and a golden age brought
to a close in a single night, and if we bear in mind the Eastern parallels,
where mice are said to have incapacitated whole armies and where the
“angel” of the Lord, taking over the function of Him of the Mouse, strikes
down a besieging host between dusk and dawn, the conclusion will appear
justified that the enigmatic Mysing of the Norse text is none other than
the god of mice and the plague. It would then appear that a sudden
epidemic ruined Frodi’s realm and brought to an end the golden age
associated with the name of this king, just as the plague is known to
have terminated the golden age of the Antonines in Imperial Rome. The
extant Norse text is merely an euhemerized and anthropomorphized story
of the event.

The next question is: How are we to explain the Scandinavian story,
by independent origin or by migration? The following facts will help,
I trust, to settle this problem.

Out of 91 lines of the Eddic song 74 are devoted to the lament of
the two giantesses, a feature which suggests a dramatic or liturgic origin.

! The reader will find the full bibliographical material in a study of mine
published in Modern Language Review xix (1924) 325 ff.



H4 Alexander Haggerty Krappe

Frodi is known to be the humanized Frey, the great Norse god of love
and fertility, a god of plenty, whose reign was a golden age. Like all
such ages it came to a sudden and disastrous end. We furthermore know
that a festival of gemeral mourning was annually celebrated in Mysia,
where it was connected with the name of King Kyzikos, said to have
ruled over the Doliones in ancient times. Scholars are agreed in regard-
ing him as one of those many youthful divinities doomed to a premature
death: Hyakinthos, Hylas, Hippolytos, Attis, Adonis, etc., i. e. as a fertility
daemon. He, too, is slain all of a sudden during a nightly invasion from
the sea. Nor is this all. The most prominent feature of the annual festival
commemorating Kyzikos seems to have been a grinding ritual, a cere-
mony where the celebrants, generally women, took a hand-mill and ground,
accompanying their work with doleful dirges, the subject of which was
King Kyzikos and his fatal death. It is not difficult to conjecture that
such a ritual was known also in the North, as is proved by the mediaeval
cantilenae molares, that one of the songs accompanying the rites
was attached to the name of the god-king Frey-Frodi, and that it gave
origin to the story of the grinding giantesses. In other words, the myth
of Frodi’s death is an aetiological tale explaining why the death of the
mythical king was sung by grinding women at the grinding festival held
in commemoration of this death and the end of the golden age.

To Snorri’s Frodi there corresponds in Saxo’s Gesta Danorum
the Danish king Frotho IIL, who in this text is killed by a “sea cow”,
i. e., the horns of a wild animal. The sacred animal of Frey was the
boar, which in the East slays the fair Adonis. But the name Frey is
the exact equivalent of the name of the Syrian god: both mean “Lord”.

In his Heimskringla Snorri relates the death of King Fjolnir,
the successor of Frey, who ruled in Upsala, a contemporary of the Danish
king Frotho IIL Fjolnir falls at night into a vat of mead and is drowned.
A variant of the story is found in Saxo, who attributes it to the Swedish
king Hunding. Ludwig Uhland was the first to point out that this tragi-
comical incident is in harmony with the notion of the golden age and
its sudden end: the king dies in the abundance of all good things. Yet
the significant fact is that the same story occurs in Mysia, where Piagos,
the prospective father-in-law of King Kyzikos, meets with the same kind
of death: he is drowned in a vat filled with wine!?!

A contemporary scholar, Gustav Neckel, has pointed out the striking
analogy between the legend of Balder and the Attis myth of Asia Minor
as reflected in a story told by Herodotos.?

1 Strabo, xiii 3, 4.
* (. Neckel, Die Uberlieferungen vom Gotte Balder. Dortmund 1920, p. 142 ff.



Apollon Zuiydeds and the Teutonic Mysing 55

Lastly, — not to make this list too long —, there is an ancient
Lesbian mill-song (Diehl, Anth. lyr. IT p. 200):
"Adgt, pdla, &lst:
xol yoo Iitrands dle, peydiog
Murvlijves faciledo.

It is difficult so see why the old lawgiver of Mitylene (an historical
personage) is made to grind a hand-mill. I had an occasion to point
out, not so long ago, that the Pittakos of the song is not the lawgiver
at all but a mythical dwarf-king (Phryg.-Thrac. mirenég = “dwarf”) and
that the tale of the gold-grinding dwarf was well known in Ancient
Greece. On the other band, Menegold and Fenegold, corresponding in
Swiss legend to the giantesses Menja and Fenja of the Norse song, are
dwarfs!?!

When writing my study on Pittakos I overlooked two important
passages in the Lives of Eminent Philosophers of Diogenes Laertius
(i, 79, 81). In the first, Diogenes, on the authority of the grammarians
Favorinus and Demetrios, states that there was another Pittakos, called
the Less (pusgdg). In the latter he refers to the nicknames cagdmovg and
odgamog “the web-footed”, given to Pittakos of Mitylene by Alkaios,
according to some ill-defined tradition. The truth of the matter seems
to be that the nicknames in question refer to the dwarf Pittakos, for
dwarfs are generally credited with web-feet, i. e. goose or duck feet, in
the folk-lore of Central Europe.

There is then a whole cluster of legends current in Greece and
Northwestern Asia Minor and recurring in Scandinavia, all of them
connected with the Norse vegetation gods Frey and Balder. Let us now
look at the cult places of Apollon Zuwdsig. The scene of the god’s
sinister activity in-Homer is the Troad. There, at Hamaxitos, the image
of a mouse stood beside Apollon’s tripod in the god’s temple, and tame
white mice lived under the altar.®> The coins of Alexandria, which was
the successor of the ancient Hamaxitos, show the god with his bow and
the mouse on his hand.? To Hamaxitos also is attached the mouse story
quoted above.! Another tale from the Troad accounted for the cult of
the god on the hypothesis that he had once freed the land from mice.
At Chrysa, a town of the Troad, mice were held sacred, according to
Heraklides Pontikos.® According to Strabo the statue of Apollon Suivdetg

! Revue archéologique, Vo sér. xxxiii (1932) 142—153.
¢ Aelian, Nat. animal. xii 5.

3 De Witte, Revae numismatique, N. 8., iii (18568) 27f.
4 Eustath, ad. Il. 1 39.

5 Strabo, xiii 1, 48, p. 604 (F. H.G. ii 200).



H6 Alexander Haggerty Krappe: Apollon Zuiv@sig and the Teutonic Mysing

have delivered his priest from mice. The name of the Troad town of
Sulv®y or Zulvdog is certainly some how connected with the cult of
the god. Strabo knows two places of that name in this region. He
also knows of a cult of the god in the isle of Keos.! Apollon Zuvdevg
also had a temple in Tenedos, and the mouse appears on the coins of
the island.?

This striking agreement in the religious and legendary lore of
Northwestern Asia Minor and Teutonic Europe cannot be due to mere
chance. There must be some connexion, a conclusion drawn by Gustav
Neckel in his work quoted above. He naturally thought of the Thracians
as the logical intermediaries, in contact as they were with the Goths.
I am inclined to share this view, though I should hesitate to assume
that the transmission occurred as late as the Teutonic migration. The
trade route leading from the Propontis and the Black Sea to the Baltic
may well go back into pre-historic times. It is of course quite possible
that the movement had its origin in the Hellenistic revival of the ancient
cult of Apollon Zuwdeig in the Troad; but it seems to me on the whole
more likely that it is much older, going back to a time when the
“Mouse God” was not yet a deity of interest chiefly to antiquarians but
when he was as yet a god widely worshiped, because feared, in the
countries of the Eastern Mediterranean.

! Strabo, x 5, 6, p. 487.
* Spanheim, ad Jos. Flav.. vi 1, p. 312; Strabo, xiii 1, 46, p. 604.



UBER DAS WESEN ROMISCHER RELIGIOSITAT
VON WOLF ALY IN FREIBURG I. BR.

Wer die Rémer in ihrem geistigen Sein erfassen will, muf bei ihren
Gottern anfangen. Denn keine Geistesbeschiftigung beriihrt so sebr das
innerste Leben wie die Religion, die von unseren geheimsten Strebungen
Zeugnis gibt. Die staatlichen Formen des religiésen Lebens in Rom hat
Wissowa ! beschrieben, mit einer gewissen Uberschﬁtzung der staatlichen
Form, die fiir seine Zeit charakteristisch war. Eine neuere Darstellung
der romischen Religion ? hat gefordert, dall diese als Sonderdisziplin nur
auf eine romische Geschichte iiberhaupt hin orientiert sein kénne. Ich
zweifle, ob eine solche auf unsere Fragen Antwort geben wird. Denn
das Geschehen ist stets ein Ausgleich zwischen der Gestaltung des eigenen
Wesens und den Gestaltungsmoglichkeiten, die eine fremde Welt zulifit.
So kann es sein, daB sie das Wesen mehr verhiillt als offenbart. Wir aber
suchen einen Zugang zu dem, was hinter den sichtbaren Ereignissen
steht. Deshalb muB einmal die rémische Religion ganz neu geschrieben
werden. Wir meinen damit nicht die Gegenstinde dieser Geistesbeschif-
tigung, die Gotter, die Kulte, die Legenden, sondern wir meinen
diese Geistesbeschiftigung, die wir Religion nennen, selbst.® Freilich
konnen wir den Geist nur in seiner Verwirklichung an Objekten er-
kennen. Aber wir wollen uns bewufit bleiben, daB unser Interesse nicht
den Objekten gehort, sondern dem Lebensvorgange, der in den religiésen
Formen nach Ausdruck ringt fiir sein Innerstes und Tiefstes.*

Diese Religion ist nicht Privatsache. Zwar spielen sich die psychischen
Vorginge in verschiedenen Gehirnen ab. Wenn wir aber das rémische
Volk mit Recht ein Volk nennen® — und es hat wohl selten eines ein
grofieres Recht auf diesen Namen gehabt —, so sind wir berechtigt, aus
weit zerstreuten Einzelheiten Schliisse auf das Wesen des Ganzen zu
ziehen; denn Volksgenossen sind nach Art und Bildung gleichgerichtet.
Von den staatlichen Formen des Kultus wire jedoch erst zu beweisen,
daB sie den Glauben des Volkes wirklich wiedergeben, und wir werden

! Religion und Kultus der Romer, 2. Aufl. 1912 (Hb. d. klass. Altertumsw. V 3).

* Altheim, Romische Religionsgeschichte I (Samml. Goschen 1035) 1931, 5.

® Zum Prinzipiellen vgl. R.E. ,Mythos“, XV1 1874f.

* Vgl. Livius und Ennius (Neue Wege zur Antike 5) 50f.

® Womit ich freilich der Diskussion, wie lange und in welchem Sinne der
populus Romanus dem entsprochen hat, was wir heute ,Volk“ nennen, nicht
vorgegriffen haben mochte; wir sprechen hier nur von der libera respublica.



58 Wolf Aly

sehen, dafl gerade in Rom eine herrschende Minoritit Formen geschaffen
hat, die den Glauben der beherrschten Majoritit nur teilweise zum Aus-
druck brachten und Fremdes einmischten. Die Tatsachen sind seit Wissowa
(so gut wie) bekannt. Wir wollen hier, wo es uns nur auf die Betrachtungs-
art ankommt, ein Kapitel herausheben, das geeignet erscheint, etwas von
demjenigen Wesen zu erkennen, das, weil rassebedingt, immer wieder
durchgeschlagen ist, solange es echte Romer gegeben hat.

Pfister ! hat mit Recht das Bevolkerungsproblem an den Anfang seiner
Besprechung der romischen Religion gestellt (S.374). Wir kénnen heute
als erwiesen betrachten, daf die von Norden eindringenden Stimme
indogermanischer Herkunft eine Urbevélkerung vor sich hergeschoben
und seit der 2. Hilfte des 2. Jahrtausends Mittel- und Siiditalien besetzt
hatten, wobei unbekannt ist, in welchem Grade sich Urbevilkerung etwa
in den gebirgigen Teilen des Landes gehalten hat. Damals sind die
Etrusker aus Kleinasien eingewandert? und haben das Land der 12 Stidte
erobert. Herodot® nennt die besiegte Bevilkerung Toskanas umbrisch.
‘Wann der nachweisbare Zuzug aus Illyrien einsetzte, der sich fast aus-
schlieBlich auf der Ostseite des Apennin bemerkbar macht,* ist nicht be-
kannt. Seit der Mitte des 8. Jahrh.® beginnt die griechische Kolonisation
im Siiden, die aber nie weit iiber Kyme hinausgekommen ist, da sich
gleichzeitig die etruskische Macht nach Norden bis an die Alpen und
nach Siiden bis zu den Albaner Bergen und zur See an der Kiiste weiter
bis nach Kampanien ausbreitete.®* Um 530 sind die verbiindeten Etrusker
und Karthager die Gegner der damals schon inMassalia seBhaften Griechen.”
Es ist bekannt, daB Rom kurz darauf die etruskische Fremdherrschaft
abschiittelte und fortan mit den Massalioten verbiindet war.®

Wir miissen aber eine weitere Vorbemerkung hinzufiigen. Diese
Siedlungsverhiltnisse lassen von vornherein eine gegenseitige Beein-
flussung der verschiedenen Bevolkerungsteile vermuten. Soweit es sich
dabei um religiose Dinge handelt, wie die Ubernahme des etruskischen

! Religion der Griechen und R&mer (Jahresberichte iiber die Fortschr. d.
klags. Altertumsw. 229, 1930).

? Vgl. Herod. I 94; ich betrachte also die Frage nach der Herkuntt der
Etrusker als endgiiltig beantwortet.

3 gmnéodar €s Opfoinods, Evde opéas éndodsastar mddies {..) (die Zahl
ist ausgefallen, vgl. Strabo V 219).

1 Vgl. R.E. ,lapyges®, IX 743f

& Fiir die Richtigkeit der iiberlieferten Zahlen (vgl. R.E. ,Apoikia“, 12829 ff)
s. Karo, Athen. Mitt. 1920, 146.

¢ Diese Auffassung allein entspricht der Tatsache, daB es vor dem Bau der
Via Appia eine sichere Landverbindung von Latiun nach Kampanien nicht gab.

7 Uber die welthistorische Bedeutung der Seeschlacht bei Alalia vgl. Hermes
62, 316 f.

8 Nachweisbar seit 396 (R.E. ,Massalia%, XIV 2132), aber sicher dlter.



Uber das ' Wesen romischer Religiositit 59

Volcanus® oder des griechischen Apollon (kurz vor und kurz nach 500),
hat sich die Forschung eine VeriduBerlichung zuschulden kommen lassen,
die den Gott fast wie einen transportablen Gegenstand behandelte. Wissen
wir denn im Einzelfall, ob mit dem fremden Namen nur ein geliufiger
Vorstellungskreis neu bezeichnet wurde oder ob mit dem neuen Namen
auch etwas Geistigfremdes mit iibernommen werden konnte, ob neue
Vorstellungen unter bekannten Namen vereinigt wurden mit Altem oder
ob unter dem neuen Namen sich Altes mit Neuem verschmolz? Es kommt
nicht auf den Namen allein an und nicht auf die Kultformen allein ?, sondern
lediglich auf das Numen, das Vorgestellte, das Geglaubte und im Glauben
Wirkliche, das dahinter steht.

DER AUSGANGSPUNKT

Rom liegt in Latium exzentrisch. Der natiirliche Mittelpunkt der Land-
schaft ist der Monte Cavo, der in der Verehrung des Iuppiter Latiaris
zugleich der religiose Mittelpunkt des Stammes gewesen ist. Damals war
Alba der Vorort Latiums. Die natiirliche Nordgrenze sind die Berge am
rechten Tiberufer.® Da, wo die Hiigel von Siiden her festungsartig dicht
an den Strom treten und zugleich eine alte Briicke war, lag die Grenz-
wacht.* Dieses Volk war nicht vom Meere aus gekommen, denn die
Tradition sagt, daB Ostia erst nach der Eroberung von Alba gegriindet
wurde.® Dieselbe Tradition schildert uns Rom als Ackerbiirgerstadt, in
der das biuerliche Leben vorherrschte. Rom ist nicht als Handelsplatz
grofi geworden.

Das einzige Zeugnis aus dieser Zeit ist der biirgerliche Kalender.
Seine Datierung ist durch die sonderbare Bevorzugung der ungeraden
Zahl (im Zusammenhang mit gewissen pythagoreischen Lehren) einiger-
mafen moglich.® Er wird in weitesten Grenzen aus dem 6.Jahrh. stammen,
jedenfalls vor Vertreibung der Konige. Eine gerade in ihrer Paradoxie
glaubwiirdige Uberlieferung vom sog. Romulusjahr von 10 Monaten ’ ver-
rit einen Widerstreit zwischen dem biuerlichen und dem biirgerlichen
Kalender. Die 10 Monate laufen vom 1.Mirz bis zum Beginn der Winterruhe

! Altheim 23, 39, 85; anders Wissowa 229; wesbalb dic Gleichung
Volcanus = Velchanos (kretisch) immer noch angezweifelt wird, ist nicht zu be-
greifen (s. Philologus 1912, 473).

* Das Grundsiitzliche hat Otto, Das Heilige entwickelt.

$ Jetzt Monte Mario.

* Capitolium, Tiberinsel; den urspriinglichen Charakter der romischen
Berge zeigen heute noch unverfilscht die Monti Parioli an der Via Flaminia.

& Liv. I 38,9.

¢ Uber Pythagoras s. Macrob. Sat. I 13,5, vgl. die Polemik bei Cicero de
rep. 1I 28f.

7 Vgl. Censorin. de die nat. 22,9—13, Macrob. Sat. [ 12, 38, Ovid. fast. III 99.



60 Wolf Aly

Ende Dezember.! Der biirgerliche Kalender ist ein, freilich in der sonderbar-
sten Art verunstalteter Mondkalender, der infolge der Schaltmonate gegen-
iiber dem Sonnenlauf um - 16 Tage schwankt. Nach ihm konnte sich der
Bauernichtrichten, der vielmehr auf die Fixsternphasen angewiesen war, da
aberauchnichtnach Beobachtung,die zuschwierigund vomWetter abhingig
ist, sondernnach Regeln, diesehraltesinternationales Gutsind.®In denferiae
conceptivae lebt noch die Anpassung des Kultus an das wirkliche Leben.?
Wir horen, daB der Stand der Saaten vielfach erst die Abhaltung ge-
wisser Feste* ermoglichte. Hier liegt also ein verknochertes Schema iiber
dem Abbild eines organischen Lebens. Doch sind die Notwendigkeiten
des bauerlichen Lebens im biirgerlichen Kalender nicht ganz iibersehen.
Sie sind vielmehr mit anderen Anforderungen des Staates zusammen ge-
arbeitet, so daB wir mehrere Festkreise unterscheiden miissen, die z. T.
miteinander konkurrierend im Kalender zusammengeflossen sind. Wir
unterscheiden etwa®

1. politische Feste. Dahin gehért vor allem QRCF am 24. Mirz
und 24. Mai mit den beiden Tubilustria® davor, dann aber auch die
eigentlichen Kalenderfeste, Kalendae und Idus, nach denen sich (vor Ein-
fiihrung der Nundinae ) der Wochenmarkt richtete; endlich der Vestakult
mit den Vestalia am 9. Juni und dem QStDF am 15. Juni.

2. Familienfeste. Dahin gehoren die Totenfeiern im Februar bis
zu den Terminalia und die N-Zeiten im Mai, Juni, Juli und Dezember.
Eine allgemeine Erwigung sagt uns: wenn eine kriegerische Unternehmung
mit dem Ackerbau konkurrierte, ging jene vor; wenn ein Totenfest mit
einer kriegerischen Unternehmung konkurrierte, ging gewili diese nicht
vor. So lagern sich verschiedene Interessenkreise iibereinander, so daf
wir nicht einmal aus der zeitlichen Nachbarschaft zweier Feste auf irgend-
welche Beziehungen schliefen konnen.

3. Biuerlichen Ursprungs ist vor allem der Anfang des Jahres.
Nach einer 5 tigigen Vorbereitungszeit (Advent) beginnt mit dem 1. Mirz
die Friihlingsarbeit. Die Salier tanzen im M#rz wie im Oktober, wobei

1 60 Tage nach Hesiod, Erga 564.

? Vgl. Mommsen, Rém. Chronologie 76.

8 Wissowa 440, 4.

4 Plinius N.H.XVIII 14: priusquam frumenta vaginis exeant nec antequam
in vaginas perveniant.

¢ Anders Domaszewski, Abh. iiber rom. Religion 171: Die Festzyklen des
rém. Kalenders.

¢ Die Deutung der Tubilustria bei Wissowa 144 ist falsch.

? Nundinae und Nonae sind offenbar urspriinglich dasselbe, vgl. die Ety-
mologie von annona. Wir wissen nicht, wann die regelmiBige 8tigige Woche
in Rom eingefiihrt ist, nach Macrob. Sat.I 13, 16 nicht allzu friih. Als ProzeB-
termin schon in den XII Tab. (Gell. XX 9, 52).



Uber das Wesen romischer Religiositit 61

wir einstweilen ganz davon absehen, daB der Monat den Namen des
Kriegsgottes fiihrt! und der Tanz der Salier fiir einen Kriegstanz gilt.
In der N-Zeit des April, die wir absichtlich oben nicht mitgenannt haben, ist
die Erde schwanger. Jetzt feiert man die Fordicidia, die Cerealia und
die Robigalia. Auch die nicht festen Ambarvalia gehoren in diese Zeit..
Und auch die Vinalia sind fiir einen bestimmten Teil der Landwirtschaft
bedeutungsvoll (23. April und 19. August), freilich nicht sowohl fiir das
Wachstum der Reben als fiir das Werden des neuen Weines. Nicht fest
im Kalender ist die Feier der 1. Garbe und das Erntedankfest. Hier
kreuzt sich der bauerliche Bereich mit dem der Familie, wenn die Feld-
frucht eingeheimst, aufbewahrt und verbraucht wird. Das winterliche
Fest der Compitalia bedeutet den Beginn der Winterruhe und die Feriae
sementivae das Ende der Wintersaat. Diesen Vorstellungskreis gilt es
nun aus sonstigen Zeugnissen zu vervollstindigen und seine grundlegende
Bedeutung fiir das alte Rom zu erweisen.

NEUJAHR

Bei dem Versuche, rémischen Glauben an den Jahresanfang anzu-
kniipfen, treffen wir zunichst auf rein kalendarische Briuche, von denen
Macrob. Sat. I 12, 5ff. spricht: Am 1. Médrz wird neues Feuer auf dem
Herde der Vesta entziindet; im Anfang des Monats wird der Lorbeer an
der Regia, den Curiae und den Hiusern der Flamines erneuert; im Mirz
opfert man 6ffentlich und privat der Anna Perenna, ut annare perennareque
commode liceat. Weniger feierlich ist die Gehaltszahlung an die magistri,
die auspicatio der Komitien, die Verpachtung der Vectigalia und die
Bewirtung des Gesindes durch die Hausfrau. Aus Ovid Fast.III 135 bis
150 kommt nichts Wesentliches hinzu. Wir haben also nebeneinander
rituelle und biirgerliche Briuche, die simtlich nur den neuen Anfang
kennzeichnen.

Eine zweite Reihe von Neujahrsbriuchen gilt der Iuno Lucina Esquiliis.
Der Name des Festes ist Matronalia. Geschenke des Mannes an seine Frau
und das gemeinsame Opfer fiir den Bestand der Ehe deuten wieder auf
ein Jahresfest.? So wie eine Abwesenheit von drei Nichten im Jahr noch
im XII-Tafelrecht den Usus der Ehe unterbricht, so wird am Neujahrs-
tage der eheliche Bund fiir ein weiteres Jahr garantiert.

Nur ein Name fiihrt weiter auf unbekanntes Gebiet, Mamurius
Veturius3, von dem es heifit,daBl er imSalierlied angerufensei. Wisso wat,
der ihn unter ,,Mars“ behandelt — offenbar in dem Glauben, dag der Name
irgendwie mit Mars zusammenhiénge —, weill nur die rationalistische

! Vgl. R.E. ,Salii“, T A 1874.
* Gaius Inst. I 111. 8 Fest. p. 131 M. 4 a. a. 0. 147.



62 Wolf Aly

Erklirung: daf man den Namen M. V.aus den unverstindlich gewordenen
Worten des Salierliedes herausgelesen habe. Das ist nicht viel anders,
als wollte man die Abendmahlsworte ,hoc est corpus“ fiir eine volks-
etymologische Ausdeutung von Hokuspokus erkliren! Das Material steht
lingst bei UsenerKL Schr.IV 122 ff. beisammen, und nur die nicht not-
wendige Ankniipfung andenNamen des Mars hat gehindert, daf man Useners
Ausfiihrungen volle Aufmerksamkeit geschenkt hat. Damit ist M. V. nicht
erklirt, dab Wissowa mit einer gewissen Befriedigung feststellt, Useners
Kombinationen hitten hier die Grenze des Glaublichen iiberschritten.
Was die sprachliche Erklirung anbelangt, so wollen wir nur festhalten:

1. daB niemand bisher Veturius *vetusius nicht von vetus abgeleitet
hat so, wie Venusia die Stadt der Venus ist.

2. daB Mamers als oskische Sonderbildung in Rom nichts zu suchen
hat, und Mamurius jedenfalls von Mavors® nicht hergeleitet werden kann.
Die umbrische Form Marte und Martie (adj.) 1aBt freilich die Moglich-
keit offen, daB Mavors nicht die einzige Urform des Namen ist, die sich
auch mit dem oskischen Mamers nicht leicht vereinigen lifit. Dagegen
laBt sich Mamurius grammatisch einwandfrei zwar nicht mit mart-, wohl
aber mit der Turris Mamilia verbinden, deren Bedeutung uns noch be-
schiftigen wird.

Wir wollen die Sage von dem Schmied der 12 ancilia einstweilen
auf sich beruhen lassen.? Die sog. Tradition in Rom ist so um all ihren
Kredit gebracht, daB wir von dorther nicht beginnen kénnen. Das einzig
Sichere bleibt der Ruf der Salier: Mamuri Veturi!

In dem, was der Romer Mars nannte, liegt ein seltsamer Widerspruch.
Mars wurde extra pomerium verehrt®: der Kriegsgott gehort nicht in
den befriedeten Kreis der Stadt, die sich gerade nach romischem Ritus
so deutlich gegen die AuBenwelt absetzt.* Der campus Martius liegt vor
den Toren und ist das Glacis gegen die etruskischen Feinde. Und doch
gibt er dem 1.Monat des Bauernvolkes den Namen; er ist der Vater des
Stadtgriinders5, wenn auch die Liebesszene richtig an den Fluf auBer-
halb der Mauern verlegt wird. In der Regia wird sein Fetisch, die heilige
Lanze, in einem sacrarium aufbewahrt.® So vereint sich hier etwas Fiirchter-
liches mit dem Gefiihl allerndchster Zusammengehérigkeit. Man komme
picht mit der billigen Wendung, dal der Krieg damals der normale Zu-
stand des Offentlichen Lebens war, daB die Rémer damals Quirites im
eigentlichen Sinne, d. h. Lanzenméinner” gewesen seien. Ein Kriegsgott

1 Ingchriftlich nur einmal MAVRTE (CIL I* 249). * Ovid. fast. III 379 fF.

3 Wissowa 146. 4 Zur Lage des Pomeriums vgl. Wissowa 528, 8.

5 Ennius Ann. 351T. 6 Wissowa 144.

7 Ich will damit nur eine Moglichkeit erwogen haben, vgl. Walde, Et. Wb.2
635f; genaueres wissen wir nicht, vgl. Anm. 3, 8. 67.



Uber das Wesen romischer Religiositit 63

hat in der Stadt nichts zu suchen, und die Piorte, die im Krieg getffnet
ist, ist Ianus heilig, nicht Mars.!

Nun gibt es eine Erklirung, weshalb Rom so besondere Beziehungen
zu diesem Gotte hatte. Mars gehérte das ver sacrum, und wir wiirden
alles verstehen, wenn der Populus Romanus einst ein ver sacrum war,
das auszog, wir wissen nicht von wo, um auf dem Palatin eine neue
Heimat in der Fremde, im Reiche des Mars, zu finden. Jedenfalls ist an
Mars das Wesenhafte, daB er drauBen zu Hause ist, nicht drinnen.

DIE 3 COLLEGIA
a) DIE FRATRES ARVALES

Welche Anliegen hatte das Volk an diesen Gott? Wir wissen, daB
es sich hier wie in anderen Fillen eines Kollegiums bediente, einer Bruder-
schaft, die im Besitze der Riten und Carmina war, um den Gott zufrieden
zu stellen. Drei solcher collegia werden im Laufe des Jahres titig sein,
die Salii im Mirz und Oktober, die Fratres Arvales Anfang Mai und die
Luperci im Februar. Wir beginnen mit den Fratres Arvales, weil ein
gliicklicher Zufall einen Teil ihrer carmina erhalten hat. Trotz seiner
Altertiimlichkeit ist dieser Text verstindlich genug, um folgendes mit Ge-
wiBheit auszusagen: Der Name Amb-arvalia zeigt uns einen Flurumgang,
er ist konzeptiv und {fillt in die 2. Hilfte Mai. Das Alter des Festes zeigt
die Engigkeit des umschrittenen Ager.? Uns interessieren dabei weniger
die bekannten Piacular- und Lustralopfer als die Gotter, die dabei an-
gerufen werden: Lases (= Lares), Marmar (= Mars) und Semunis
(= Semones). Die Gleichungen sind so augenfillig, da dariiber nie ein
Zweifel bestanden hat.

1. Lares.? Mit der Erklirung ,chthonisch“ ist nicht alles gesagt.
Die Zweigesichtigkeit alles Chthonischen ist nur zu bekannt. Der Lar
gehort zuerst aufs Land und ist erst in die Stadt tibertragen. Das ist bei
Plautus lingst vollzogen*, weil Rom im 4.Jahrh. zur Polis wurde. Aber
in den Compitalia ist die alte Anschauung gut erhalten. Jeder Kleros hat
seinen Lar und alle Lares zusammen eine mater Larum. Ob die Gleich-
setzung mit Mania alt oder sekundir ist, wissen wir nicht.> Die Com-
pitalia wurden konzipiert finita agricultura® kurz nach den Saturnalien
mit folgender Formel”: Die noni populo Romano Compitalia erunt; quando
concepta fuerint, nefas. Der Ort der Feier ist die Wegkreuzung, wo mehrere
Acker zusammenstoBen. Man hing dabei pilae und effigies auf®, die man

1 Wissowa 104.

* Vgl. RE. 1780 und 1796. 3 Vgl. R.E. ,Lares, XII 822 nach Samter.
* Mit dem Bau der sog. Servianischen Mauer nach dem Gallierbrand.

5 Wissowa 174. 6 Schol. Pers. 4, 28. 7 Gell. X 24, 3.

¢ Festus p. 239 M.
Archiv fiir Religionswissenschaft XX XIII. 1/2 5



64 Wolf Aly

lingst mit den oscilla verglichen hat.! Dieser Brauch der Saturnalien-
feier 2 ist an und fiir sich dunkel. Aber man denke daran, daff die Arval-
briider ihr Jahr mit den Saturnalien beginnen®, daf inschriftlich Saeturnus
geschrieben wird?, daB also zum mindesten das Fest in Rom als Saat-
fest umgedeutet worden ist. Man erklirt heute Saturnus allgemein fiir
einen Etrusker.® Das mag richtig sein; aber man wolle doch nicht ver-
gessen, wie gefihrlich es ist, die Erklirung aus einer uns unbekannten
Sprache eines uns unverstindlichen Volkes zu ziehen, wo wir sehen, daf
zum mindesten griechische Entlehnungen dort sehr zahlreich sind, und
daB bei Zusammenfall mit lateinischen Worten die Wahrscheinlichkeit
fiir Entlehnung aus dem Lateinischen nie ausgeschlossen werden kann.
Ob also primir oder sekundir, die Saturnalien sind das kalendarisch fest-
gelegte und mit fremden Bestandteilen durchsetzte Fest der Winter-
aussaat, die Compitalien sind dasselbe béuerlich gedacht und zur richtigen
Zeit gefeiert. Die Puppen verlangen noch ein Wort gegeniiber den un-
befriedigenden Bemerkungen Wissowas 167, 6.% Puppen sind Ersatzopfer;
mit der Puppe kauft sich das Familienglied los, nicht vom Geopfertwerden,
sondern vom Tode. Den Laren ist der Mensch in doppeltem Sinne ver-
fallen, einmal wegen der Doppelbeziehung alles Chthonischen, die je-
doch fiir verbrennende Stimme nicht ohne weiteres gilt, dann aber und
hauptsichlich wegen der Moglichkeit des Verhungerns, wenn Mifernte
eintritt. Da spielen Gedankenginge hinein, die Mannhardt’ behandelt
hat, der ehemalige blutige Opfer fiir durchaus méglich hélt, um sich des
Erntesegens zu vergewissern.

Es sei aber auf ein merkwiirdiges Zeugnis hingewiesen, das geeignet
ist, die hier vorliegende Entwicklung aufzuhellen.! Man (vermutlich
Varro aus ilterer Quelle) wollte wissen, daB Tarquinius Superbus an
den Compitalia Menschenopfer eingefiihrt habe, und Brutus die spiter
giiltige Ersatzform schuf. Das wiirde heifien, daff bei diesen chthonischen
Michten eine Verschiebung des Akzents zum Finsteren, Unterweltlichen
hin stattgefunden hat. Und es hat einen Sinn, den etruskischen Kénig
dafiir verantwortlich zu machen. Wir kennen die Lebhaftigkeit etruskischer
Unterweltsvorstellungen aus den Grabgemilden. Rom hat sich immer
gegen Menschenopfer verwahrt, und wenn diese trotzdem nachweisbar

1 Macrob. Sat. I 7, 31 und 11, 48.

2 Roscher, Mythol. Lex. IV 436. 8 Wissowa 562, 5.

4« R.E. ,Saturnus“, II A 218. ® Altheim 39, nach Herbig,

¢ ,Wer darin ein Substitutionsopfer sieht, kommt zu der Konsequenz, da8
vor der Ablosung der Menschenopfer durch den stellvertretenden Brauch alle
Bewohner des Hauses geopfert wurden!

? Vgl. Handwb. d. D. Abergl. ,Binden“ nach Mannhardt.

8 Macrob. Sat. I 7, 34.



Uber das Wesen romischer Religiositat 65

sind, so kann die Tradition nur bedeuten, daB sich romisches Wesen
gegen etwas Fremdes verwahrte, das wir alles Recht haben etruskisch zu
nennen.

So sind die Lares agrarisch zu verstehen, gefeiert am Ende desBauern-
Jahres nach der Winteraussaat und am Anfang der Erntezeit im Wachse-
monat Mai.

2. Semones. Gotterspaltung und Géttervereinigung ! ist ein Thema,
das, nachdem es lange genug der Gegenstand leidenschaftlicher Debatten
gewesen ist, allmihlich zur Ruhe kommen kénnte, da wir gesehen haben,
daB beides vorkommt. Nur hat man verabsiumt zu fragen, warum beide
Vorginge so nahe liegen. Der Name Semo ist durchsichtig; die sehr alte
Bildung neben semen (wie termo — termen neben griech. téguwy > tégue)
gehort zu sero sevi, einem sehr altertiimlichen Verb mit Stammabstufung
(aus *sizo, dissimiliert aus *sisa-0). Wir kennen Semo in der Einzahl auf
dem Quirinal, wo bei der Porta Sanqualis (Sancualis) das Heiligtum des
Semo Sancus lag, der friihzeitig dem Dius Fidius gleichgesetzt wurde.
Da es unmittelbar dabei? ein Heiligtum der Salus Semonia (an der porta
Salutaris) gab, so befinden wir uns in einem verstindlichen Sinnzusammen-
hang, zunichst fiir die Quirinalgemeinde. Verwandte Vorstellungen
miissen die Namen Seia Segetia Tutilina® (zu tufus wie Lentulus zu lentus,
mit Femininendung wie regina gallina) bezeichnet haben. Man kdnnte
erstaunt sein, gerade auf dem Quirinal ein solches Kollegium von agrarischen
Dimonen zu finden, wenn nicht die Ubertragung vom Einzelnen auf die
Gemeinde und vom Lande in die Stadt eine bekannte Erscheinung wire.
Die Gemeinde verehrt einen Semo Publicus, wie sie eine Vesta, eine Fortuna
populi Romani verehrt. Die Mehrzahl der Semones im Arvallied erklirt
sich wie die der Lares.

‘Wenn wir uns in so leicht verstindlichen Zusammenhéngen bewegen,
kann der Mars, der mitten darin angerufen wird, nicht weit ab sein.

3. M ars. Esist unfruchtbar, dltere Ansichten zu kritisieren. Wir wollen
einmal ganz voraussetzungslos das auf uns wirken lassen, was wir an sicher
alten Zeugnissen iiber diese gottliche Potenz erfahren?, und beginnen mit
dem Arvallied, das uns bisher gefiihrt hat:

»LaB nicht Lues und Rues auf noch mehrere kommen! Sei satt, wilder
Mars!“ Dann folgen zwei Imperative, von denen man nicht weif, wer
das einstweilen Unverstindliche tun soll. Dann folgt: ,,Er wird herbei-
rufen alle Semones hier und da (alternei Lokativ)“ und endlich: ,Marmor
(= Mars, Mars) hilf uns!* Das ist erstaunlich viel in einem so kurzen
Liede, und doppelt erstaunlich fiir jemand, der an Mars denkt, wie ihn

! Vgl. Bertholet, Gtterspaltung und Géottervereinigung 1933.
* Roscher IV 297, 3 Macrob. Sat. I 186, 8.
* Zusammenstellung bei Marbach R.E. XIV 1934 ff

L5



66 Wolf Aly

sich etwa die Kaiserzeit vorstellte. Die ersten Aussagen sind negativ.
»Sei satt! Er frit also. So handelt er selbst. ,,L.aB nicht Lues und Rues
kommen.“ Das sind Démonen aus seinem Kreise, die er hemmen kann.
Der Wechsel der Person entspricht der Er-Pradikation des Hymnos, die
Norden! erkannt hat. ,Er wird alle Semones herbeirufen‘; das kann, da kein
Name vorhererkennbarist, ebenfallsnurauf Marsgehen; folglich kénnen sich
die Imperative davor nur an die Ténzer richten, die eine magische Handlung
vollziehen miissen, um mit Gewilheit sagen zu kénnen: Er wird das tun.
Was freilich die Ténzer tun sollen (limen sali sta berber), bleibt ungewif.
Mars kann also auch auf segnende Démonen einwirken. Er ruft sie, wihrend
er die anderen hemmt. Damit ist nicht gesagt, daf die Semones seinem
Thiasos angehsren. Man hat vielmehr den Eindruck, daff Mars sie einlidt,
indem er seine Schreckgespenster zuriickhilt. Die beiden Imperative suvate
und {uvafo erhellen das noch mehr, wie bei Plautus: accipe et dato.2 Das
eine geschieht gleich; das andere soll in Zukunft geschehen.

Wir denken daran, daB wir uns auf dem Felde befinden. Hier aufier-
halb des befriedeten Mauerkreises herrscht ein Gott, der Lues und Rues
schicken kann. Das kann nur auf Gefahren gehen, die der Saat auf dem
Felde drohen. Aber der magische Tanz (sali und sta ist jedenfalls zu er-
kennen; das letzte konnte verber(a) sein) zwingt ihn, die segnenden Di-
monen zu rufen.?

Man wird kaum fehl gehen mit der Annahme, daB der Gott, dessen
Kinder eine Wolfin sidugt, selbst Wolf gewesen ist. Und der Wolf ist
das reifiende Tier der Wildnis, auf dessen Pfaden der Verbannte und
Geuchtete geht (s. lvxémodes, Wolfgang?). Deshalb wird auch das ver
sacrum dem Wolfgotte geweiht, indem es den Zauberkreis des sulcus
primigenius verliBt. Das DrauBlen ist das schlechthin Feindliche. Krieg
und Raub sind inbegriffen, aber sie erschépfen den Begriff nicht. Dafl dar-
aus ein Kriegsgott werden konnte, dem man die ziemlich friih nachweisbare
Duellona an die Seite stellte, ist begreiflich.® Aber da wir nicht den
Mars des Staatskultus, sondern #ltesten rémischen Glauben suchen, so
haben wir die sonstigen alten Zeugnisse von Mars zu priifen, wo er in
dieser allgemeineren Funktion noch nachweisbar ist. Und wir werden
sehen, daf das iiberall im Rahmen der rémischen Bauernreligion der

Fall ist.

1 Agnostos Theos 631F.

* Leumann, Lat. Grammatik 323.

® Mit limen ist nichts anzufangen; hat man schon (sadli men @) sali ver-
sucht? Erwihnt wird der Dreitakt beim Saliertanze RE.I A 1891, 41.

4 Schol. Aristoph. Lys. 664, Hes. Suid. Die nichtantike Deutung beruht auf
der Tatsache, daf die Alkmaioniden wihrend ihrer Verbannung so hieBen.

5 Wissowa 151.



Uber das Wesen romischer Religiositit 67

b) DIE SALII

Dies zweite Kollegium hat man in besonderem Mafle als ausgesprochen
kriegerisch charakterisiert. Ihr Aufzug sei kriegerisch, ein richtiger Kriegs-
tanz. Bedenken genug bleiben. Nach der iiberwiegenden Uberlieferung
tragen sie keine Waffen, sondern aufler den ancilia einen Stab, mit dem
sie Lirm machen.! Der Schild ist also nicht Abwehr, sondern Tympanon.
Ihr Weg durch die Stadt ist nicht bekannt. Die Saliermihler kénnten
sekundir sein, da sie zu einem Kriegstanz schlecht passen. Aber man
wullte noch, daf das Opfer des Oktoberrosses geschah o0b frugum eventum
(Fest. p. 220 M.), und das Haupt des Rosses war mit Broten geschmiickt.
Soll Mars satt gemacht werden mit diesen Broten, und ist es die Schnellig-
keit des geopferten Rosses, die Mars erteilt werden soll, um ihn m&glichst
rasch zu entfernen?? Auch bei den Robigalia spielen Wettliufe eine Rolle,
und da steht die Schnelligkeit sicher in einer Beziehung zu der die
romische Mark verlassenden Gottheit. Und Schnelligkeit spielt auch eine
Rolle, wenn der Schweif des Rosses so rasch zur Regia gebracht wird, daf
noch Blut auf den Herd tropft. Wichtig wire es, wenn wir den Wett-
kampf um den Kopf des Rosses verstiinden. Siegen die Sacravienses, so
kommt der Kopf an die Regia, siegen die Suburaner, so kommt er an
die Turris Mamilia. DaB hier noch der Gegensatz der beiden Urgemeinden
zu erkennen ist, scheint zweifellos. Aber die Regia ist nicht ein Teil
der Palatingemeinde, sondern der geeinten Stadt, wir konnen wegen der
durch den Synoikismos notwendig gewordenen Hereinnahme des Kapitols
und des Forums sagen: der Tarquinierstadt. Die Subura gehort zur
Quirinalgemeinde, die in Quirinus ihren eignen Mars besai. Wenn Qui-
rinus ,der mit der Lanze" ist (wie Censorinus, Cloacina, Loucina)® so
wire denkbar, daB dieser die Entwicklung zum Kriegsgott vorweg-
genommen und beschleunigt hat. Vielleicht gehdrt ihm urspriinglich die
Lanze in der Regia. In dem Kampf der Suburaner sehe ich also den
Rest eines alten Rechtes, den Kopf des Rosses an die Turris Mamilia zu
nageln, der es spiter die Regia streitig machte. Und es ist weiter als
moglich offen zu halten, daf der Empfinger dort Mamurius Veturius
war — Rofopfer empfingt vor allem Helios!* Entscheidend scheint mir
die Verwendung des Blutes zu Lustralzwecken an den Parilien.’ Der Sinn
dieses Festes ist bekannt: eine magische Abwehr der Viehkrankheiten;
man benétigt dazu Blut des Oktoberrosses, Asche der an den Fordicidia

! Die Schilderung von Wissowa 556 ist ungenmau, vgl. seine Anm. 5 und
R.E. 1A 1891,

? Wissowa 196.

® pder mit der Zensur“, ,die an der Cloaca“, ,die im Haine“; die Deutung
von Walde Et. Wb. unter Quirites ist zu eng.

4 ,Helios* R.E. VIII 71. & Ovid. fast. IV 733.



68 Wolf Aly

verbrannten Kilber und Bohnenstroh. Davor weichen die Dimonen. Mit
dem Kriege hat das gewil nichts zu tun. Aber Bohnen sind die Speise
der Unterirdischen.! Hier ist also das leere Stroh gemeint, wo fiir die
Inferi nichts mehr zu holen ist. Das Jungvieh ist durch die Vorleistung
der Fordicidia vom Tode losgekauft. Und das Oktoberro? Ich kann mir
nur denken, dab auch hier die Schnelligkeit dem Analogiezauber seinen
Inhalt gibt. So schrnell sollen die Dimonen entweichen. Da nun Mars der
Empfinger ist, muf er an den Parilia irgend wie beteiligt sein; und
niemand ist an den Gefahren des Draufien so beteiligt und so der Erz-
feind des Wolfes wie der Hirt.

Ich mochte aber endlich noch auf eine Besonderheit der Salier hindeuten.
Tanus wird von ihnen angerufen als Duonus Cerus, Iuppiter als Leucesius,
Iuno (?) als Lucia Volaminia (Volumnia ?), Mars (?) als Mamurius Vetu-
rius. Auch das klingt alles eher als kriegerisch. Wir wissen vielmehr,
daB der Umzug alle Heiligtiimer beriihrte, sowie, daB auch spiter auf-
genommene Gottheiten einschlieflich des Kaiserkultes in die Litanei der
Salier einbezogen sind. Wir haben also einen Flurumgang der Form vor
uns, daB das zu schiitzende Gebiet nicht umgangen, sondern nur betreten
wird. Dazu gehdrt, oft belegt, das Lirmmachen, dahin auch die gemein-
same Mahlzeit.® Aber die Sitte, keinen der Gotter mit seinem richtigen
Namen zu rufen, sondern Geheimnamen zu verwenden, erinnert an or-
phische Gebriuche.?

c) DIE LUPERCI

Das dritte Collegium wirkt im Februar. Ob die Doppelheit des Colle-
giums ebenso wie die der Salier aus dem Synoikismos zu erkliren ist, ist
zweifelbaft, weil der Ort ihrer Handlung immer nur der Palatin gewesen
ist. Zwei Familien besafien eben das Charisma der Lustration. Sie mégen
es aus der Fremde mitgebracht haben, aber sie iibten es nur am Palatin.
Die Literatur iiber die Luperci ist umfangreich.* Wir konnen hier jedoch
nur die angesponnenen Gedanken konsequent weiterfiihren, gleichgiiltig,
ob dabei etwas Neues oder Allbekanntes herauskommt. Der Kalender
fiihrt auf die feste Verbindung des Lupercerumlaufs mit der Februatio.
Diese gehort mit den Parentalia und Feralia, der Cara cognatio und den
Terminalia zu den Festen, die den kalendarischen Jahresabschluf} bilden.
Eine 14 tigige N-Zeit geht voraus. So steht der ganze Monat, soweit
er nicht Advent ist, unter demselben Zeichen. Damit ist bewiesen, daf
das Fest keinen agrarischen Charakter hat.

1 Wissowa 235. ? Vgl Handwb. d. D. Abergl. unter ,Flurumgang®.

$ *Houxencios, Hoehepdoy usw. Ich halte also die orphischen Gétternamen
zum groBen Teil nicht fir Reste lokaler Kulte, sondern fiir kiinstliche Gebilde,
vgl. Handwb. d. D. Abergl. unter Name und Namensinderung

4+ R.E. ,Lupercal“ ff., XIII 1815ff.



Uber das Wesen romischer Religiositiit 69

Der Lauf der Luperci geht vom Lupercal an der Westecke des Palatin
durch das Circustal, links herum iiber die Velia und das Forum abwirts
zum Ausgangspunkt zuriick.! Das war also ein Zauberkreis. Die Riten
deuten ausnahmslos auf Fruchtbarkeitszauber. Da aber nur von weiblicher
Empfingnis gesprochen wird, so ist ebenfalls klar: die Gemeinde denkt
beim Totenfest an die neuen Geburten, wobei der verbreitete Glaube an
die Reinkarnation der Ahnen mitgespielt haben kann. DaB die Beteiligten
creppi ,,Bocke“ heifen, ist? bei der allgemeinen Bedeutung des Bockes
verstindlich. Thr Dromenon ist lingst als der Schlag mit der Lebensrute
erkannt. Und woriiber sich die Viter der Kirche ereifert haben?, hat
ebenfalls mit der conceptio Zusammenhang gehabt.* Dadurch lassen sich
auch die beiden Knaben deuten, die mit Blut beschmiert, mit milchgetrankter
Wolle abgewischt, lachen miissen.? Wir gehen von letzterem aus. Menschen-
kinder lachen erst nach einem knappen Vierteljahr, das Gotterkind lacht
sofort, wie uns das Norden verstindlich gemacht hat.® So diirfen wir
in diesem Ritus einen Geburtsakt sehen, die Siuberung des Neugeborenen,
dessen Lachen es sofort als besonders begnadet erkennen lifit. Aber was
hat Faunus dabei zu tun? Die Deutung des Namens als ,, Toter, reilender
Wolf“ ist so iiberzeugend’, und die Etymologie Luperci = Wolfabwehrer
so einwandfrei®, daB man diesen Weg der Deutung ungern verlassen wird.
Der Umgang schlieft feindliche Dimonen aus dem Kreise der Stadt aus;
wenn dabei an Nachkommenschaft gedacht wird, so konnen jene Dimo-
nen nur Kindbettfieber und Kinderkrankheiten sein, deren diémonischer
Charakter allgemein anerkannt ist. Und nur darin ist einige Vorsicht
notwendig, daB durch das Bild des Woulfes (das auch wir hiufig und
vieldeutig verwenden)® nicht die ganze Marsmythologie hereingezogen
werden darf. Moglich, daf in dieser Verwendung des Wolf-Bildes eine
iltere Bevolkerung spricht, die von Mars nicht wuite, mit der die Mars-
gliubigen spiter verschmolzen sind.!

ITALISCHE PARALLELEN

Wir blicken einen Augenblick zuriick. Es liegt uns nichts daran, eine
neue ,Deutung des Gottes Mars“ zu entwickeln. Unsere Absicht ist, im

! Am besten bei Jordan, Topographie der Stadt Rom I 163 Anm. 19 f.

* Paulus-Festus p. 57 M. creppos id est lupercos . . .

® Handwb. d. D. Abergl. ,Lebensrute, vgl. Anm. 4.

4 Liv. F. 14 bei Gelasius. & Plutarch Rom. 21, 6.

¢ Geburt des Kindes S. 59 fF. 7 Altheim, Rém. Rel. IT 71 ff.

® lupos arcere antik bei Serv. ad Aen. VIII 343, dazu Wissowa 209, 11,
Walde, Etym. Wb. unter L.

® Vgl. Fleischwolf, sich einen Wolf laufen, Hunger wie ein Wolf, Wolf im
Schafakleid, lupusin fabula, Wolfsrachen, mit den Wolfen heulen,Wolfsmilch u. a.m.

19 Vgl. RE. ,,Mythos*, Abschn. 10.



70 Wolf Aly

romischen Ritus dasjenige zu erkennen, was so alt und eingewurzelt war,
daB es unter und trotz aller staatlichen Regelung sich lebendig erhalten
hat. Wir haben gesehen, welche Anliegen das waren, und wiirden sinn-
gemiB damit fortzufahren haben, die Néte und Wiinsche des romischen
Bauern im Kult von Liber und Ceres, von Venus, Flora und Pomona zu
entwickeln, die sich in ihrer schlichten Verstindlichkeit so deutlich von
dem Schema und der Starrheit der staatlichen Regelung aus der Etrusker-
zeit unterscheiden. Wir wollen statt in die Breite zu gehen, lieber aus
der bedeutendsten Urkunde italischer Religion aufierhalb Roms, aus den
Iguvinischen Tafeln’, hinzunehmen, was dort in erstaunlichem Um-
fange mit dem rémischen Ritus iibereinstimmt, iiberzeugt davon, daf
wir so gemeinitalischen Vorstellungen nahekommen, die, dlter als die
Etruskerherrschaft, diese iiberlebt und die religidse Grundhaltung des
romischen Volkes dauernd bestimmt haben.

Auch die Iguvinischen Tafeln bieten uns das Ritual einer Bruderschaft,
der fratres Atiedii, die #hnliche Aufgaben hat wie die fratres Arvales
in Rom. Wihrend wir in Rom im Kalender eine Zusammenschiebung
mehrerer Kreise besitzen, haben wir hier also nur einen Kreis, allerdings
sehr vollstindig, soweit wir die Worte verstehen, vor uns. Wir haben
es mit einer umbrischen Stadt auf dem linken Tiberufer zu tun, die wie
Rom Verbiindete hat und mit den Etruskern im Kampfe liegt. Von einer
friilheren Etruskerherrschaft ist hier im Binnenlande keine Spur. Gemein-
sam ist die Beobachtung des Vogelfluges, die auch altgriechisch ist ; augur
ist ein lateinisches Wort.? Die Absteckung eines templum ist genau be-
schrieben. Ferner ist, wie in Rom vorgeschrieben, ein rituelles Verfahren
zu wiederholen, wenn ein Fehler vorgekommen ist. Die drei wichtigsten
Akte sind die Lustration der Burg, des Volkes und der Acker, die wir
hier nicht ausfiihrlich darstellen kénnen. Wir beschrinken uns auf das,
was die obigen Ausfiihrungen erldutert.

Draufien regieren andere Herren als drinnen. Vor den drei Toren wird
dem Iuppiter Grabovius (Divus Grabovius), dem Mars Grabovius und
dem Vofionus Grabovius geopfert, hinter dem Tor dem Trebus Iovius,
dem Fisius (Fisovius) Sancius und dem Tefer Iovius. Die adjektivischen
Zusitze scheinen die betr. Gotter bestimmten Kreisen zuzuweisen.® Die
draufen heiBen simtlich Grabovii. Man hat das léngst mit Mars Gradivus,
das wegen der Linge des & nicht mit gradus verbunden werden kann,
in Beziehung gesetzt. Man konnte an eine Urform *Grabidivos (zu Hes.

1 Text bei Biicheler Umbrica (1883).

® qugurare Wie aucupare. Ein 7 aus s wie in honos = honor miiBte bei
einem sakralen Worte irgendwo nachweisbar sein, vgl. Walde, Etym. Wb. Dann
konnte die Bezeichnung allerdings nicht ilter als das Jahr 300 sein.

® Vgl. den Nachtrag 8. 73ff.



Uber das Wesen romischer Religiositit 71

voefdv: oneplov, f6Boov) denken. Mars gehort also zu den Gottern drauBen.
Von den Gottern drinnen erkennen wir in Fisius Sancius den Semo
Sancus und den Dius Fidius wieder. Schon Biicheler wies darauf hin ?,
daB die Verwendung der runden Scheibe oder des Rades als Symbol
des Vertrages dem Semo Sancus? mit Iupater Safe gemeinsam ist. Es
ist das Zeichen der allsehenden Sonne.

Nun kommen aber noch zwei Opfer dazu ad aedemn Joviam an Mars
Horse (Hudie) und ad aedem Coredii (Curitii ?) an Hontus Cerfius. Die ge-
nannten Tempel scheinen nur Ortsangaben zu sein. Biicheler hat bereits
Cerfius als Cerealis gedeutet; wir werden dieser Klasse von Ddmonen
bei den Arvalia wiederbegegnen. Hontus gehort zu hontra ,,infra“ und
ist ,,eine Gottheit der Tiefe, die wachsen laft. Auch Hudie scheint zu
hontra zu gehéren und wiirde Mars als den Unterirdischen bezeichnen.
Nach rémischen Parallelen denkt man sich diesen Mars als Gegenstiick zu
dem guten Hontus, als den ,,Bisen in der Tiefe.

Die lustratio populi vollzieht sich wie in Rom die Robigalia und die
Feier am Pomonal, am Terminus, an der Grenze der Feldmark.® Es er-
folgt eine dreimalige Umwandlung, bei der angerufen werden: Cerfus
Martius, Praestita Cerfia Cerfi Martii und Tursa Cerfia Cerfi Martii. Die
Nordrichtung (i aquiloniam) scheint dabei ebenso wesentlich zu sein,
wie bei den Robigalia. Die drei beteiligten Gotter kénnten wir lateinisch
Bonus Cerus, Tutilina und Tellus nennen. Was Mars dabei zu suchen
hat, ist trotz der namentlich angefiihrten Feinde, deren man sich erwehren
will, nicht so rasch gesagt, da auch Schnee, Regen und Donnerwetter
zu Hilfe gerufen werden. Man wird auch hier an alle Unbill zu denken
haben, die von draufien kommen kann, die der ,wilde Mars* sendet.

Ein weiteres Fest sind die Arvalia, die ,,nach einem Sechstel Jahr*,
also um den 1. Mai draufien gefeiert werden. Hier heilen die Hauptgotter
Iuppiter, Pomonus Publicus, Vesuna Pomoni Publici. Letztere beiden sind
offenbar dic Hauptpersonen, an die ein groBies Gebet gerichtet wird.
Wenn wir sagen wollten, daB wir ganz in rémischen Anschauungen stehen,
wiirden wir das alte Rom viel zu sehr in den Mittelpunkt stellen. Man
sieht es richtiger umgekehrt: Rom steht hier in italischen Gedanken.
Zwar Pomona ist in Rom weiblich geworden; ihren ménnlichen Partner
kennen wir nicht; Vesuna ist weit bekannt, aber in Rom nicht nachweis-
bar. Trotzdem ist die Feier am rémischen Pomonal nahe verwandt. Vesuna
gehort ihrem Namen nach zu ver *vesar und ihr méannlicher Partner bei
den Marsern, Erine patre, vermutlich zu Herentas, der oskischen Form

! Umbrica 148.

* Liv. VIII 28, 8; urfeta tab. Jg. IIb 23 lat. orbita, vgl. Ps. Ascon. zu Verr.
1L 1, 154 _rota®,

* Robigalia s. Wissowa 196; Pomonal ebda 198,



79 Wolf Aly

der Gartengéttin Venus, weshalb sie auch neben dem etruskischen Diony-
sos Fufluns erscheint. In Pomonus und Vesuna verbindet sich also das
Wirken des Friihlings und des Herbstes, und wir werden kaum fehlgehen,
wenn wir die Floralien, das Fest des Bliihens (keineswegs nur der Blumen)
damit verbinden, fiir das wir zufillig zwar oskische und sabinische, aber
keine umbrischen Belege haben. Soviel hat Biicheler aus den weiteren
Opfern dieses Festes in Iguvium herausgeholt, daB Spenden am Altar
unterhalb des Heiligtums und oberhalb gemacht werden — die Gotter
heiBen Purtupite ,,Spendenempfinger* (?) Hula und Tursa —, worin nur zu
erkennen ist, da Fruchtbarkeit eben von den Géttern ir der Héhe und
in der Tiefe kommt.!

EndlicheineArtBundesfest von zehn verbiindetenGemeinden, vergleich-
bar den feriae Latinae, bei dem dem Iovis Almo und dem Iovis Sancius
geopfert wird. Almo, in Rom Name eines Baches, gehort zu alere, San-
cius zu sancire. Der Gesamtbegriff der hier titigen gottlichen Macht
entspricht ziemlich genau dem Semo Sancus und garantiert Erndhrung
und Vertragstreue; es scheint zu fehlen, was in Rom verstindlich hinzu-
gesetzt wird, Salus als Ergebnis dieser Feier.

Wir haben damit einen Ausschnitt aus dem Glauben einer verwandten
und dhnlich gelegenen Stadt kennen gelernt. Wir wollen weniger Wert
darauf legen, daB sich unsere Deutung des Mars? hier bestitigt hat, als
vielmehr darauf, daf sich so — vielleicht in noch weiterem Umfange
durch Hinzuziehung weitererDenkméleraus umbrisch-oskischem Gebiete —
die Wichtigkeit und die Lebensnihe der agrarischen Kulte klar gezeigt
hat. Dieser ganze Bereich ist frei von etruskischem Einflu, wie denn
iiberhaupt die Etrusker als eroberndes Volk in ihren zwdlf Stidten oder
besser Burgen gesessen haben, wihrend das Land umbrisch war und
blieb. Deshalb fehlt auch den agrarischen Kulten jene Angst und Klein-
lichkeit, die auf altlateinisch im engeren Sinne religiosus heifit. Das, was
man vielfach fiir typisch rémisch zu halten geneigt ist, Aberglaube, Uber-
schitzung des Rituellen, religiése Pedanterie, lieB sich in praxi zwar auf
agrarische Kulte auch anwenden; wir konnen unsern Beweis hier nicht
vollstandig zu Ende fiithren. Aber man wird sagen diirfen, daB} in der hier
behandelten Sphire von einer eigentlichen Zauberei, wie sie den Etruskern
gelaufig war, nichts zu spiiren ist. Getragen ist dieser Kult freilich nicht
so sehr von der Staatsautoritit als von einem Consensus omnium bonorum,
der uns die Frage aufdringt, woher denn die Einrichtung einer Staats-
kirche in Rom iiberhaupt gekommen sei, deren &ltestes Denkmal die

1 entsprechend der romischen Scheidung von di superi und di inferi.

2 Man kann noch auf manches andere verweisen, wie auf den Mars Silvanus
(Cato de agr. 83) in dem wvotum pro bubus, ut valeant (vgl. Domaszewski a. a.
0. 67).



Uber das Wesen romischer Religiositiit 73

Kalendertafel ist. Da ist schon Etruskisches drin. Man setzt sie mit guten
Griinden noch ins 6. Jahrh., d. h.in die Tarquinierzeit, und kann sich dem
Schlusse nun nicht entziehen, daB diese Art staatlicher Autoritit kein
rein latinisches Gewichs gewesen ist, kein Glaube mehr, sondern ein
Gesetz, das nicht der reine Ausdruck rémischer Geistigkeit war, wihrend
jener Glaube im Volke und gerade in den rein latinischen Schichten des
Landes, im Plebeiertum lebte, und noch in Cato seinen reinen Ausdruck
gefunden hat.
NACHTRAG

DaB es sich bei den paarweise zusammengeordneten italischen Gott-
heiten verschiedenen Geschlechts nicht um Gotterehen handelt, ist bekannt.
Was bedeutet die Zusammenstellung dann? Am bekanntesten ist die
Domaszewskische Deutung der ,,Eigenschaftsgottin®, die intelektuell eben
so iiberzeugend wie mythisch unzulinglich ist. Die Zusammenordnung
tritt in zwei Formen auf:

1. durch Zusatz eines Genitiv: Nerio Martis,

2. durch Zusatz eines Adjektivs: Here Martia.

Vereinzelt bildet man Formen beiderlei Geschlechts von demselben
Stamm: Liber-Libera; das scheint eher auf der Vorstellung zu beruhen,
daB man nicht weif, ob die betr. Macht im Augenblick als méinnlich oder
als weiblich anzusprechen ist. Desgleichen sind die polaren Doppelnamen:
Panda Cela nicht hergehérig; sie bezeichnen die gottliche Potenz als
in entgegengesetzter Richtung wirksam, wie das ohne besondere Bezeich-
nung bei vielen Gdttern anerkannt ist.

Wir kennen folgende Fille:
aus dem Lateinischen (unvollstindige Sammlung ex libris sacerdotum
P. R. bei Gell. XIII 23,1) Nerio Martis, Moles (Plural) Martis, Numisius
Martis, Here Martia, Mamersa (Lykophr. 1417), Hora Quirini, Virites
(Plural) Quirini, Praestana Quirini,' Lua Saturni, Maia Volcani, (Stata
Mater??), Salacia Neptuni, Vires (Neptuni®) Heries Iunonis, Ianus Iunonius,
Ops Consiva, ferner marsisch Vesune Erinie und umbrisch (in latinisierter
Form) Iovis Grabovius, (auch Divus Gr.) Mars Grab., Vofionus Grab.,
Trebus Iovius, Fisius Sancius (oder Fisovius dazu etwa Dius Fidius ),
Tefer Iovius, Mars Hodius (?), Hontus Cerfius, Cerfus Martius, Praestita
Cerfia Cerfi Martii, Tursa Cerfia Cerfi Martii, Tursa Iovia, Vesuna Po-
monis Publici, Vesticius Sancius (lateinisch jedoch Semo Sancus), Hon-
tius Iovius, Iovis Almo, Iuppiter Sancius, Actus (?) Iovis et Martis.

1 Arnob. adv. nat. IV 3 Praestana dicta, quod Quirinus in iaculi missione
cunctorum praestiterit viribus.

2 5. Dessau 3306: Volcano et Stabae Matri.

3 CIL V 4285.



14 Wolf Aly: Uber das Wesen romischer Religiositat

Der einzige Unterschied zwischen Genitiv und Adjektiv scheint zu sein,
daB Tanus Iunonius die Existenz anderer Iani anerkennt, Nerio Martis
aber auch definierend gemeint sein kann, ohne daB es eine zweite Nerio
gibt, man kennt sie nicht und setzt hinzu: Martis.

Eine Unterscheidung von Fall zu Fall ist unméglich. Ungemein klirend
ist das Auftreten von Semones im Plural, woraus wir erkennen, daB Semo
Sancus einer aus einer Schar ist, vermutlich, da die Semones aufs Land
gehoren, der stidtische Reprisentant derselben, entsprechend dem Pomo-
nus Publicus, dem Repriisentanten aller Ddmonen des Reifens. So heifien
mehrere Dimonen draufien Grabovii; einzelne werden mit Eigennamen
versehen. Der umgekehrte Fall scheint vorzuliegen bei den Iovii, Martii,
Quirinii, wenn ich es kurz so ausdriicken darf. Diese drei Gotter vor
allem (vielleicht auch andere) haben Helfer neben sich — wir haben Lues
und Rues neben Mars schon kennen gelernt —, die sehr zahlreich sein
konnnen, wie die Virites Quirini und die Moles Martis. Andere haben
individuelle Namen erhalten, kénnen aber doch nicht anders als im Be-
reiche ihres Gottes auftreten. Dahin méchte ich die Di Cerfii in Iguvium
rechnen, die zahlreich sind wie die Namen der rémischen Litanei. Ein
Zusatz ist dann besonders wichtig, wenn der Name an sich wenig aus-
sagt, wie z. B. Here Martia, Heries Iunonis, Hora Quirini und Vesuna
(H)erinia den gleichen Namen zu fijhren scheinen. Setzen wir einmal den
Fall, daB der Name nur bedeutet ,der Grofie, der Herr, der Michtige*
oder dhnl.,, so mufite man freilich hinzusetzen, welchen Gott man meinte.
Ein Sonderfall scheint endlich noch zu sein, wenn Gétter mit ausgeprigtem
Eigenleben, wie Iuppiter oder Mars in verschiedenen Bereichen wirksam
sind. DaB Iuppiter innerhalb und auBerhalb der Mauern ist, lehrt der
Augenschein.! Will man das unterscheiden, so sagt man Iuppiter Grabo-
vius oder Iuppiter Sancius. Wie weit dabei die Unitas der géttlichen
Person vorgestellt wird, ist zweifelhaft, da Varro noch von den trecenti
Toves sprechen konnte. Der Unterschied ist ungefihr derselbe, als wenn
wir sagen ,,der Teufel” oder ,ein Teufel“. Religioses Vorstellen empfindet
dabei ebensowenig Verlangen nach statistischer Klirung wie in der Familie
des Teufels, der bekanntlich nur eine GroBmutter und eine Tochter hat.
Eine so weite Geltung hat vor allem auch Tursa = Terra, die iiberall
ist; sie ist ebensogut Tursa Iovia wie Tursa Cerfia. Das ist teils reine
Ortsbestimmung, teils wesenhafte Zugehorigkeit, ohne daB wir beides
unterscheiden konnen.

1 Ich meine, daB sich derselbe Himmel iiber das Pomerium und iber das
Lend drauBen spannt. Man muB solche Dinge konkret sehen lernen.



SYMBOLISCHES DENKEN
IN LIVIUS' BERICHT UBER DEN KAMPF DER
HORATIER UND CURIATIER

VON HANS-EBERHARD WILHELM IN BERLIN-LICHTERFELDE

Die nachfolgende Betrachtung der bekannten Erzéhlung vom Kampfe
der Horatier und Curiatier bei Livius (I 24—26) macht den Versuch
den seelischen Voraussetzungen, dem Weltbilde und der Denkform nach-
zuspiiren, aus denen heraus die Geschichte wohl urspriinglich einmal
entstanden ist. Es ist das Verdienst des Seelenforschers Ludwig Klages,
mit den Mitteln seiner Wissenschaft eben jene Voraussetzungen griind-
lich untersucht und eine biindige Ableitung und Beschreibung jener Denk-
form gegeben zu haben, die er gern ,symbolisches Denken* nennt; —
wir konnten es auch als magisches Denken bezeichnen. Auf die For-
schungen von Klages, wie sie in seinem Hauptwerke niedergelegt sind?,
stiitzt sich die ganze folgende Betrachtung; die dafiir wesentlichen Er-
gebnisse seien deshalb kurz in zwei Abschnitten vorangestellt.

1. DIE WELT DER DINGE UND DIE WELT DER BILDER

Die unserem Erleben unmittelbar gegebene Wirklichkeit ist, wie
schon Herakleitos weiB, in stetiger Verinderung begriffen. Unser ur-
teilendes, ,begreifendes’ Denken sucht diese stromende Wirklichkeit
gleichsam in einem Netzwerke von Dingbegriffen zu fangen und solcher-
gestalt eine feste, meBbare, berechenbare Ordnung hineinzubringen. Das
Weltbild, das dabei herauskommt — eine feste Ordnung von starren,
toten, zeitunabhingigen ,,Dingen* —, unterscheidet sich wesentlich von
dem Weltbilde, das sich dem unmittelbaren Erleben darbietet. Hier
finden wir — wie festzustellen ist durch Riickbesinnung auf beliebige
eigene Erlebnisse, die ohne Mitwirkung des urteilenden Bewubtseins
zustande kamen — eine Fiille von stetig sich wandelnden ,Erschei-
nungen®, deren Eindruck gekennzeichnet ist durch eine unmittelbar
unser Gemiit oder unsere ,Seele* — so nennt Kl. den Triger des in-
neren Erlebens gegeniiber dem ,Geist* als dem Triger der Bewult-
seinsakte — irgendwie beeinflussende und verwandelnde Wirkung; man

1 L. Klages, Der Geist als Widersacher der Seele. 4 Bde. Leipzig, J. A. Barth
19291939,



76 Hans-Eberhard Wilhelm

denke etwa daran, wie die Erscheinung eines hochragenden Buchen-
waldes unseren seelischen Zustand wandelt, indem sie uns ernst und
feierlich stimmt. Was da in den Erscheinungen auf die Seele wirkt, sind
keinesfalls tote Dinge, sondern man mufl diese Wesenheiten vielmehr
als wirkende Michte bezeichnen. Kl nennt sie im Hinblicke darauf,
daB sie sich in den Erscheinungen #ufiern, auch , Urbilder oder einfach
»Bilder”, und eben an diese Welt der Bilder schlieft sich das symbo-
lische Denken an, so wie sich das begreifende, ,logische Denken an-
schliefit an die Welt der Dinge.

2. BEGREIFENDES UND SINNBILDERNDES DENKEN

Es leuchtet ein, daf ein Denken, welches dem Zusammenhange der
Wesensbilder mit den Erscheinungen nachgeht, zu andersartigen Ergeb-
nissen kommen muB als ein solches, das dingliche Tatsachen nach dem
Verhiltnisse von Ursache und Wirkung zu verkniipfen strebt. Der be-
greifende Denker fragt: ,,Wo beobachte ich Tatsachen, die sich ursich-
lich miteinander in Beziehung setzen lassen?** Der symbolisch Denkende
fragt: ,,Wo erlebe ich Ahnlichkeiten der Erscheinungen, die mich auf
Wesenszusammenhinge schlieBen lassen?“

Ein einfaches Beispiel: Der verstandesméfiig denkende Mensch stellt
etwa fest, daB auf das Trinken eines bestimmten Pflanzensaftes der Tod
des Trinkenden zu folgen pflege. Er sieht sich genétigt, diese beiden
Vorginge — das Trinken und das Sterben — unter dem Verhiltnisse
von Ursache und Wirkung anzusehen, obschon sie kaum eine erlebbare
Ahnlichkeit miteinander haben diirften. Falls er also etwa heimlich einen
Feind umbringen will, wird er versuchen, ihm solches Gift beizubringen,
und als Erfolg den Tod des Gehafiten erhoffen. Anders der symbolisch
denkende Mensch. Der erlebt etwa die wesensmiBige Ahnlichkeit zwi-
schen einem Menschen und seinem Abbilde. Dann wird er im gleichen
Falle durch irgendeine besondere Handlung, z. B. eine Art Taufe, das
Wesen einer Puppe mit dem seines Feindes in eins setzen, danach die
Puppe verbrennen oder sonstwie vernichten und damit die Vernichtung
des Feindes selbst zu vollziehen glauben. Was dabei ins Spiel tritt, ist
der Hauptgrundsatz des magischen Denkens iiberhaupt, der von KI. so
benannte Grundsatz der ,jelementaren Ahnlichkeiten* oder der »Symbo-
lischen Identitit" (Wesen ~ Erscheinung) gegeniiber dem Hauptgrund-
satze des logischen Denkens, der Dingidentitit (A = A).

Eine Abart der symbolischen Identitit, die als wesenhaft erlebte
Ahnlichkeit zwischen dem Vertreter einer Menschengruppe und der
ganzen Gruppe, soll uns nunmehr bei der Betrachtung unserer Livius-
erzéihlung beschiftigen.



Symbol. Denken in Livius’ Bericht tiber den Kampf der Horatier u. Curiatier 77

Der Inhalt der Geschichte, die nach dem Zeugnisse des Properz
(8, 8, 7) schon der alte Ennius erzahlt hat, — um 90 v. Chr. wird sie
bereits in der Schule gelernt und der ,Fall Horatius* zum Gegenstande
juristischer Aufsitze gemacht (Cicero de inv. 2, 78) — ist kurz folgender:
Die Romer unter ihrem dritten Konige Tullus Hostilius liegen im Kampfe
mit ihrer Mutterstadt Alba. Auf den Vorschlag des albanischen Diktators
hin einigt man sich, den Streit durch den Kampf der Drillingsbriider
entscheiden zu lassen. Dies wird durch einen feierlichen Vertrag bekrif-
tigt; danach schreiten die Jiinglinge zum Kampfe; zwei Romer fallen,
dem dritten gelingt es, die verwundeten Gegner zu trennen und einzeln
niederzustrecken. Als der Sieger, von seinen jubelnden Kameraden fest-
lich geleitet, in Rom einziehen will, begegnet ihm vor dem Tore seine
Schwester, die Braut eines seiner Gegner; sie beginnt zu klagen und
nach jhrem toten Verlobten zu rufen, worauf der Bruder sie nieder-
stoBt.

Der Gedanke, den Kampf zweier Volkerschaften durch wenige Strei-
ter stellvertretend entscheiden zu lassen, tritt auch sonst im Altertum
auf, jedenfalls bei nordisch-indogermanisch beeinfluften Vélkern. Hero-
dot (1, 82) erzihlt von einem Kampfe zwischen Argos und Sparta aus
der Zeit des Kroisos (gegen 550 v. Chr.), der durch ein Gefecht zwischen
Jjederseits 300 Kampfern entschieden werden sollte; der Zweck wird
dann freilich nicht erreicht, weil man sich nicht einig werden kann,
wer wirklich gesiegt habe! Ahnlich wird nach der Uberlieferung bei
Pausanias (5. Buch 4, 1) zur Zeit der dox:i'schen ‘Wanderung ein Sireit
zwischen den Eleern und eindringenden Atolern dadurch ausgetragen,
daB die einen einen Bogenschiitzen, die anderen einen Schleuderer zum
Einzelkampfe stellen; der siegende Atoler gewinnt seinem Anfiihrer
die Konigswiirde und seinen Kameraden Landbesitz in Elis. Im Osten
des Mittelmeerbeckens begegnet uns der Gedanke bei den Philistern
in der biblischen Erzihlung von David und Goliath (1. Sam. 17); der
Philister sagt in seiner Herausforderung ausdriicklich (Vers 9), die Be-
siegung des kimpfenden Vertreters solle die Unterwerfung des betreffen-
den Volkes zur Folge haben. Tacitus zeugt noch vom lebendigen Ge-
brauche der Sitte bei den Germanen, wenn er berichtet (Germania 10),
man fange vor entscheidenden Kémpfen einen Angehorigen des feind-
lichen Stammes und lasse ihn dann gegen einen Kimpfer des eigenen

1 Nachdem der Kampf bis zum Eintritte der Dunkelheit gegangen ist,
bleiben zwei Argiver und ein Spartaner iibrig. Die Argiver meinen gesiegt zu
haben, weil sie in der Mehrzahl sind, und eilen mit der Freudenbotschaft nach
Hause; der Spartaner dagegen zieht den toten Feinden ordnungsgemiB die
Ristungen ab und beweist damit, daB er das Feld behauptet habe, wihrend
die Gegner geflohen seien.



18 Hans- Eberhard Wilhelm

Stammes antreten. ,Der Sieg des einen oder anderen“, setzt T. hinzu,
»wird als vorgreifende Entscheidung angesehen.

Die Bemerkung des T. weist uns auf den urspriinglichen Sinn! auch
des stellvertretenden Kampfes, von dem Livius berichtet. Die dem
flachen Verstande naheliegende Erklirung, man habe eben durch den
Einsatz nur weniger Kampfer unnétiges Blutvergiefien vermeiden und
Krifte sparen wollen, erscheint bei tieferer Betrachtung noch nicht zu-
reichend. Es handelt sich doch immerhin darum, ob Rom — oder Alba —
noch als selbstindiges Staatswesen fortbestehen oder dauernd unter die
Herrschaft des Gegners kommen soll; und wenn die beiderseitigen Staats-
leitungen fiir eine solche Entscheidung den Einsatz auch der letzten
Krifte scheuen sollen, so miite es den Rémern wie den Albanern mit
der Verteidigung ihrer Freiheit — etwa wegen der Bedrohung durch
einen gemeinsamen iibermichtigen Feind (L. nennt die Etrusker) — nicht
gar so ernst sein. Aber wozu dann erst die ganze Zuriistung und der
Auszug mit der gesamten Heeresmacht auf beiden Seiten? Und weiter
fragt man sich: Was zwingt denn eigentlich die Albaner, sich nach dem
Falle ihrer Kimpfer widerstandslos den Rémern zu unterstellen? Kurz-
um: Handeln nicht beide Heerfiihrer unglaublich leichtfertig, wenn sie —
verstandesmifBig angesehen — ,drei Kimpfern die Entscheidung iiber
das Schicksal ihrer Volker iiberlassen“?? Nein: Soll die ganze Abmachung
einen Sinn haben, so erhilt sie ihn nur von einer Anschauung aus, fiir
die mit dem Falle der albanischen Kdampfer die Entscheidung zwischen
den beiden kidmpfenden Michten wirklich und wesentlich schon ge-
fallt ist. Es trifft sich gliicklich, daB die Spur einer solchen urspriing-
lichen Anschauung noch in der Erzihlung des Livius selbst aufzufinden
ist. Vom Beginne des Kampfes heifit es (25, 3): ,Man gibt das Zeichen,
und mit widereinander gekehrten Waffen wie Schlachtreihen stiirmen
jederseits die drei Jiinglinge auf die Gegner los, die Seelenkraft
grober Heere in sich tragendX Magnorum exercituum animos
gerentes: Ja wirklich, auch fiir das eigene BewuBtsein der Jiinglinge ist
das, was jetzt in ihnen lebt und wirkt, mehr und Hoheres als nur
ihr kleines Eigenleben; nein, es trigt und hebt sie weit iiber sich
selbst hinaus die gesammelte Seelenkraft ihres Volkes, die sie in sich
hochst wirksam spiiren. Und genau so ist umgekehrt das Volk in
Waffen — das zuschauende Heer — mit seinen Kdmpfern durch das
seelische Band tiefsten Miterlebens innig verbunden; als die beiden Rémer
fallen, da ist nicht der iibergebliebene Romer, sondern sind die rémischen

1 Diesen hat bereits Fehrle in seinem Kommentar zu Tae. Germania
(1929) 81 richtig erkannt, zweifellos ohne von Klages beeinfluBt zu sein. Fehrle
verweist auch noch auf Livius 21, 43 (Pf)

? Liv. 1, 27, 1: tribus militibus fortuna publica commissa fuerat.




Symbol. Denken in Livius’ Bericht iiber den Kampf der Horatier u. Curiatier 79

Legionen, wie Livius sagt (25,6), ,zu Tode entsetzt anstatt des einen
Kampfers, um den die drei Curiatier standen (ezanimes vice unius, quem
tres Curialii circumsteterant).“ Kurzum: Nach der Auffassung, die sich in
solchen Worten #ufiert, kimpft in den Horatiern Rom, in den Curiatiern
Alba, und als der Horatier den letzten Albaner niedersticht, erhélt die
albanische Freiheit selber den t&dlichen Stof, von dem sie nie wieder
aufstehen wird. So ist es denn fiir die Albaner nicht blof sinnlos, sich
gegen diese Entscheidung auflehnen zu wollen, sondern es tritt nicht
einmal der Gedanke in ihr Bewufitsein, daB eine solche Auflehnung
iiberhaupt moglich sei.

Solche Spuren urtiimlicher symbolisch-magischer Denkweise — es
kann sich natiirlich nur um iibriggebliebene Spuren handeln von einem
Weltbilde, das gewiBl schon dem BewuBitsein der Annalisten, denen Li-
vius folgt, nicht mehr deutlich war — finden sich auch sonst bei Livius
in den Erzahlungen von dhnlichen Kémpfen. Als M. Valerius den riesen-
haften Gallier im Einzelkampfe getotet hat (7,26), haben die Rémer in
der gleich darauf folgenden Feldschlacht leichtes Spiel, denn ,es hatten
beide Heere das Schicksal der beiden Kiémpfer vorgreifend in ihre Seele
genommen (duorum militum eventum, inter quos pugnatum eral, utraque
acies animis praeceperat: 26, 8)“; mit anderen Worten: die Romer fiihlen
sich bereits als Sieger, die Gallier als Besiegte. Der Latiner, der den
jingeren Manlius herausfordert, tut dies in der ausdriicklichen Absicht,
»damit man doch gleich an unser beider Schicksal ersehen kann, wieviel
besser die latinische Reiterei ist als die romische (ut nostro duorum iam
kinc eventu cernatur, quantum eques Latinus Romano praestet: 8, 7, 7).
Ahnlich fordert auch der Gallier, mit dem dann der iltere Manlius den
Kampf aufnimmt, den tapfersten Rémer zum Kampfe heraus, ,damit
unser beider Schicksal zeige, welches Volk im Kriege tiichtiger ist (ut
noster duorum eventus ostendat, utra gens bello sit melior: 7, 9, 8)“; und
als der Gallier gefallen ist, ziehen seine Landsleute daraufhin in der
nichsten Nacht kampflos ab, erkliren sich also fiir besiegt.

Genau so fliehen iibrigens in der biblischen Erzéihlung nach Goliaths
Tode die Philister (1. Sam. 17, 51). In der altnordischen Erzihlung von
Finnbogi (Kap. 835 = Sammlung Thule Bd. 10, S. 183—184) wird es
Gunnbjérn, der den Wikingerfiihrer Raud im Einzelkampfe besiegt hat,
als besonderer Edelmut angerechnet, daf er die Mannschaft des Besieg-
ten in Frieden ziehen 14Bt; die Manner hiitten sich also anscheinend auch
nicht gewehrt, wenn der Besieger ihres Herrn hirter mit ihnen verfahren
wiire.

Die eigentliche Kampferzahlung wird gleichsam eingerahmt vom
Bericht iiber den Vertragsabschluf und der Erzahlung von der Totung
der Schwester. Auch hier wird das, was Livius berichtet, erst voll ver-

Archiv fiir Religionswissenschaft X XXIII. 1/2 6



80 Hans-Eberhard Wilhelm

stindlich vom Standpunkt der magischen Denkweise. Gerade fiir die
eigentiimliche Form des Vertragsabschlusses ist dies ja wohl auch all-
gemein bekannt; es sei nur auf die entscheidende Schlufhandlung hin-
gewiesen: Der Priester erklirt feierlich, das romische Volk werde diesen
Vertrag nicht zuerst brechen, und fihrt dann fort: ,,Wenn es ihn zuerst
bricht auf Volksbeschlufl in bsser Absicht, so sollst du, Diespiter droben,!
das rémische Volk so schlagen, wie ich dieses Schwein hier heute schlagen
werde; und um so mehr sollst du es schlagen, je mehr du kannst und
Kraft hast. ,Mit diesen Worten“, sagt Livius, ,schlug er das Schwein
mit einem Feuerstein zu Tode.” Der urspriingliche Sinn der Handlung
liegt wohl klar zu Tage: Durch den Spruch des Priesters — carmen nennt
so etwas der Romer — wird der Eidbrecher mit dem Opfertiere magisch
in eins gesetzt, und der zerschmetternde Schlag, der das Schwein trifft,
trifft mit gleicher todlicher Sicherheit den Bundbriichigen. Wir erinnern
uns dabei, daB der Schwurgott Iuppiter geradezu in einem solchen
Steine erscheinen kann und dann als Juppiter Lapis verehrt wird.

Eine #hnliche Verfluchung durch Ineinssetzung der Opfergabe mit
dem Eidbriichigen findet sich iibrigens bei Homer, bezeichnenderweise
nicht im Munde der vertragschlieBenden Herren selbst, in deren recht
aufgeklirtes Weltbild eine solche urtiimliche Denkweise nicht mehr hinein-
pabt, sondern im Munde des einfachen, weniger verstandesgemi denkenden
Mannes: ,,So sprach da mancher von den Achaiern und Troern: Zeus,
kraftvollster, groBter, und ihr anderen unsterblichen Gotter! Wer hier zu-
erst iiber die Eide hinweg Leid stiftet, — so moge denen das Gehirn zu
Boden rinnen wie dieser Wein, ihr eigenes und ihrer Kinder, .. .

(I 297—301:)
©de 0¢ tig eimeonev ‘Ayoudv ve Todov Te
wZeD n00L6Te uéprove xel &ddvaror Feol &lioc,
omméregos wodTegor Vmio Sonia myuAveLav,
®0¢ o’ dyxépalog yauddig Géor, G 8de olvog,
(13

adTdY ol Tenfov, . .

Vor schwierigere Fragen stellt uns die seltsame Erzédhlung von der
Totung der Horatia. Livius selber weiff dariiber bewulit nur zu sagen,
die Klage der Schwester bei dem Siege und bei der grofien Freude des
Volkes habe den wildgemuten Jiingling so erregt, daB er das Midchen
niedergestofien habe.? Wenn das weiter nichts als eine leichtfertige
Affekthandlung gewesen sein soll, so wire es kaum zu begreifen, wie
die Familie der Horatier diese Tat ihres sagenhaften Ahnherrn fiir so

1 Jlle Diespiter; die iiblichen Ausgaben bieten die Verschlimm-besserung
illo die, Diespiter; vgl. jedoch z.B. Plautus Curculio 27: nec me dlle sirit Tuppiter.

* Liv. 1/26, 3: movet feroci tuvent animum comploratio sororis in victoria sua
tantoque gaudio publico.



Symbol. Denken in Livius’ Bericht iiber den Kampf der Horatier u. Curiatier 81

bedeutsam habe halten konnen, daf sie sie von Geschlecht zu Geschlecht
weitergab, — denn irgendwie aus der miindlichen I'jbeljlieferung des alten
Adelsgeschlechtes mufi die Geschichte doch urspriinglich stammen. Und
gliicklicherweise hat uns Livius so viel von dieser alten Uberlieferung auf-
bewahrt, da wir sie tiefer deuten kénnen, wenn wir sie némlich wiederum
aus der magischen Weltansicht betrachten. Was wiire es danach, was den
Horatius so erregt? DaB die Klage des Midchens, die so grell in den
festlichen Einzug hineinfillt, fiir das ganze feiernde Volk ein Unheil —
nicht blo8 vorbedeutet, wie wir geneigt sind zu sagen, sondern selbst
das Unheil wirkt. In den Lauten der Klage #uBert sich bereits die Un-
heilsmacht selber, deren unmittelbare Wirkung das feiernde Volk schon
an dem lihmenden Entsetzen spiirt, das alle iiberfillt. Ja, die Schwester
ruft sogar, wie Livius berichtet, ,,weinend mit Namen ihren toten Ver-
lobten“. Name und Wesen sind, symbolisch gesehen, eins; mit der Ver-
lautbarung des Namens beschwort sie den Schatten des toten Curiatiers
selbst herauf, der sich groBer, michtiger, drohender als der Lebende vor
den siegesfreudigen Rémern aufreckt und ihrem Vormarsch Einhalt ge-
bietet. Ein Mittel gibt es, das aufsteigende Unheil zu bannen, und Horatius
zbgert nicht, es anzuwenden, wenn er auch das groBite Opfer bringen
muB, das ihm moglich ist, seine eigene Schwester. Er stoBt sie nieder
und wieder sind es die begleitenden Worte, die den Sinn der Handlung
allererst verstindlich machen: ,Fahre hin zu deinem Verlobten mit deiner
unzeitigen Liebe, die du vergessen hast der toten Briider und des lebenden,
vergessen hast der Vaterstadt. So fahre jede Romerin hin, die
jemals einen Feind betrauert (26, 5).“ Die Schwester hat es ge-
wagt, die richende Seele des toten Feindes heraufzubeschworen, ja, sich
geradezu zum Werkzeug dieser Seele herzugeben; nun schleudert er sie
samt ihrem Verlobten zu den Toten zuriick und trifft zugleich in ihr vor-
greifend und magisch zwingend jede Romerin, die sich je eines gleichen
Volksverrates vermessen sollte. ,,Sic eat, quaecumque Romanalugebit hostem* ;
diese Worte enthalten den Schliissel zum Verstindnisse der Erzihlung.
Durch das Schwesteropfer wandelt Horatius das drohende Unheil in
kiinftigen Segen. .

Genau so erklirt sich iibrigens auch die bekannte Geschichte von der
Tétung des Remus durch seinen Bruder Romulus. Der gemeine Rechen-
verstand sagt sich: ,,Bine Mauer soll etwaigen Feinden erschweren, in
die Stadt einzudringen; wenn Remus noch dariiberspringen kann, so ist
sie eben noch zu niedrig und muB erhsht werden.* Ein verniinftiger Grund,
auf Remus so zornig zu werden, wire danach fiir Romulus gar nicht vor-
handen. Aber Romulus sieht eben in der Mauer etwas anderes. Es ist be-
kannt, welche feierlichen Veranstaltungen nach altitalischem Brauche bei

der Ziehung eines Mauerringes getroffen werden; dadurch wird die Mauer
6 *



82 Hans-Eberhard Wilhelm

zum abwehrenden Bannkreise; und wenn nun Remus sie iiberspringt, viel-
leicht — es handelt sich ja um den Streit um die Konigswiirde — um
seinem Bruder augenscheinlich zu beweisen, dall der ja garnicht der rechte
Konig sei und gar nicht die Macht habe, einen solchen Bannkreis zu ziehen,
80 hat er damit den Bann gebrochen und alle Vorkehrungen unwirksam
gemacht, sofern ihn nicht auf der Stelle der Tod trifft. Wieder erschliefien
die Worte des Romulus, die Livius iiberliefert, den Sinn seiner Tat: ,,So
gehe es kiinftig jedem anderen, der je iiber mein Mauerwerk springt
(sic deinde, quicumque alius transiliet moenia mea: 1,7,2).” Der Bann bleibt
nicht nur gewahrt, sondern er wird durch das blutige Opfer und die gleich-
zeitige Verwiinschung noch verstirkt: In Remus wird jeder mitgetroffen,
der es kiinftig unternehmen sollte, die magische Schranke zu durch-
brechen.

Wir diirfen Livius nur dankbar dafiir sein, daf er uns mit treuem
Sinne alte Uberlieferung aufbewahrt hat und uns so — wahrscheinlich
meist unbewulit — tiefe Einblicke in die Seelenhaltung der Vorzeit seines
Volkes tun laBt. DaB solche Bewahrung durchaus nichts Selbstverstdnd-
liches ist, zeigt ein Blick auf die Darstellung der gleichen Geschichte
bei Dionysios von Halikarnassos (Antiqu. Rom. 3,12—21). Dort ist vom
Atem der Vorzeit auch kein Hauch zu verspiiren. Schon die Begriindung
des Kampfes ist bei Dionysios so verstandesmifiig wie moglich: Die beiden
Heerfiihrer sind sich eigentlich wegen der von Fidenae und Veii her
drohenden Gefahr fiir alle beide Stidte schon einig, ihre beiden Biirger-
schaften zusammenzuschliefien; an der Frage zweiten Grades, welche von
beiden Stidten dabei als die fiilhrende anzusehen sein solle, entziinden
sich wiederum die Gegensitze, und man entschliefit sich nach endlosen
Reden, diese Sache auskimpfen zu lassen. Aus dem Kampfe selbst macht
er ein Riihrstiick erster Giite: Die beiden Miitter der Horatier und Curiatier
sind nach ihm Schwestern, die Jiinglinge selbst also, die iibrigens an ein
und demselben Tage geboren sein miissen, sind Vettern; weswegen sie
denn auch vor dem Kampfe die Schwerter abgeben und sich mit vielen
Trinen um den Hals fallen, nachdem sie noch kurz vorher als ihre Uber-
zeugung erklirt haben, daf natiirlich die Mannestugend, die dgers], den
verwandtschaftlichen Beziehungen, dem jévog, vorzugehen habe. Die
Horatier haben iibrigens, als vorbildlich gehorsame S&hne, vorher die
Erlaubnis des Vaters zum Kampfe eingeholt. Die Kampfhandlung stattet
Dionysios mit genauer anatomischer Angabe der Verwundungen aus; das
Zusammentreffen mit der Schwester baut er ganz bihnenmifig auf: Sie
kommt ,,wie eine Minade“ gestiirzt und hilt ihrem Bruder eine Schelt-
rede, die er mit einer entsprechenden Ansprache erwidert; als SchluB-
effekt stoft er sie dann nieder, damit sie dem Vater und den Briidern
keine Schande mehr machen kénne. Die vollige Verstindnislosigkeit des



Symbol. Denken in Livius’ Bericht dber den Kampf der Horatier u. Curiatier 83

Dionysios fiir den inneren Gehalt der ganzen Sage zeigt sich dann schlief-
lich in dem sanften Tadel, den er sich gedrungen fiihlt auszusprechen
(8, 21): ,So sprach Horatius, und er hielt bei seinem Abscheu gegen
das Schlechte nicht das MaB inne, sondern zornig, wie er war, stofit er
ibr das Schwert in die Seite, und als er so die Schwester getdtet hatte,
trat er vor den Vater. Doch so voll Abscheu gegen das Schlechte und
so eigenherrlich war der damaligen Romer Gesinnung und Denkart, und —
wenn man sie priifen will an den jetzigen Taten und der Lebensart unserer
Zeit — so roh und hart, und vom tierischen Wesen nicht weit ab, daB
der Vater, als er ein so schlimmes Ereignis horte, nicht etwa unwillig
wurde, sondern die Tat als recht und angemessen aufnahm.“ Es kann
nicht wundernehmen, da8 bei einer solchen Behandlung von echtem alten
Gute, wie wir es bei Livius noch haben finden konnen, nichts mehr iibrig
geblieben ist. Es fehlt dem Dionysios eben, schon weil er selber kein
Italiker ist, die Einfiihlung in die BewuBtseinslage der alten Zeit, die
sich auf liebevolle Versenkung in die Denkmiler eben dieser Zeit griindet.
Uud gerade diese Liebe zur Friihzeit des eigenen Volkes ist es, die
Livius auszeichnet und ihn befihigt, vieles von ihrem Wesensgehalte zu
liberliefern. Was ihm bei seiner Arbeit widerfahren ist, bezeugt er uns
selbst mit den schénen Worten (43, 15, 2): ,Wenn ich die Ereignisse
der alten Zeit niederschreibe, so wird mir, ich weiB nicht wie, die Seele
selber vorzeitlich®: Mihi vetustas res scribenti mescio quo pacto antiquus fit
animus.

NACHTRAG

Ein hiibsches Beispiel von stellvertretendem Kampfe erzihlt uns noch,
mitausdriicklichem Hinweise auf die Bedeutung der Angelegenheit, Plutarch
(Leben Alexanders, Kap. 31), der hier nach seiner eigenen Angabe aus
Eratosthenes schopft. Als die Makedonen zur Entscheidungsschlacht gegen
die Perser ziehen, bildet Alexanders Gefolge im Spiele zwei Parteien,
deren Fiihrer zum Scherze als ,Alexander* und ,Dareios® bezeichnet
werden. Neckereien der beiden Gruppen untereinander arten alsbald in
eine wilde Priigelei aus; der Konig hort davon und 148t die beiden Fiihrer
allein miteinander fechten, wozu er selbst den ,Alexander ausriistet.
»Das Heer aber®, fihrt Plutarch fort, ,schaute zu und betrachtete das,
Was vorging, als eine Art Wahrzeichen fiir die Zukunft (9zdro 0" &
O0Tgatdg 2y 0lwvd Teve 100 pélhovtog Tidépevos To yiyvépevov).” Der siegende
nAlexander wird daraufhin vom Konige reichlich beschenkt.



II. BEITRAGE ZUR RELIGIONSWISSENSCHAFT
DER RELIGIONSWISSENSCHAFTLICHEN
GESELLSCHAFT ZU STOCKHOLM

MYCENAEAN AND HOMERIC RELIGION!
BY MARTIN P. NILSSON, LUND

People who have read my book on the Minoan-Mycenaean religion
will certainly think that I identify the two, although I have made cer-
tain reservations. The difference that cuts deepest is, however this, that
the Minoan and the Mycenaean religions belong to two different peoples.
In the book I refer to I advanced the opinion that the Greeks entered
Hellas and became its ruling people at the beginning of the Mycenaean
age. Nowadays many scholars think that the break between the Early
and the Middle Helladic ages is the sign of the earliest Greek immigra-
tion. So far as religion is concerned this difference of opinion is irrele-
vant. But Sir Arthur Evans and many with him hold that the Minoans
conquered and colonized the mainland, introduced their culture and
ruled it in Mycenaean times. On the other hand even Sir Arthur admits
that during this time the Greeks formed a large part of the population
of the mainland, although subdued by the Minoans, and that at last,
towards the end of the Mycenaean age, they got the upper hand re-
placing their Minoan lords. This view would afford a simpler explanation
of the predominance of Minoan art, especially in religion, but it encount-
ers objections which cannot be ignored. Still, even if this view is accept-
ed, there were Greeks, and consequently native Greek religion, in
Greece during the Mycenaean age which at last won the upper hand.

The treatment of the Minoan and the Mycenaean religions as a
unity was imposed by the materials, which are exclusively archaeological,
a picture book without text, as it is said, and which are the same,
whether found on Crete or on the mainland. Consequently I was com-
pelled to this treatment faute de mieus, but I have never shut my
eyes to the possibility, nay the probability that the same figures and pic-
tures and implements may serve widely differing religious ideas; I
looked for instances which may point to an influence of the Greeks and
I found two. On a limestone tablet found at Mycenae there is painted

1 Lecture delivered by special invitation in the Universities of Cambridge
and Manchester in January 1936.



Mycenaean and Homeric Religion 85

the huge Mycenaean shield with head, arms, and feet of a woman, a
warrior goddess who is rightly said to be a prototype of Athena.! In a
room of a Mycenaean house at Asine a ledge was found and on and
near it a number of idols and vessels, a house-sanctuary of the Minoan
type, though not a small chapel but a corner of a large room. Among
the idols there were a large bearded male head, the so-called Lord of
Asine, and a stone axe.? Although I believe that Professor Persson inter-
preted the inscription on the rim of a jar found in the same place
rightly® I cannot with him believe that the god is Poseidon. The stone
axe is always the thunder-weapon and proves that the god whom it
accompanied is the Greek Zeus.

I pointed to another difference, concerned this time *with the cult
of the dead. It is a curious fact that we have almost no tombs from
the great age of the Minoan culture except for the recently discovered
magnificent construction near Knossos? if it is in origin a tomb. This
tomb has been thoroughly robbed so that very little can be made out
for its earlier periods. Apart from this Minoan tombs belong generally
to the time before the erection of the great palaces or to a late period
in which Mycenaean influence began to make itself felt. There is a
difference in funeral customs. Contrary to Minoan practice idols and
animal figurines are found abundantly in the Mycenaean tombs, parti-
cularly in the poorer tombs, whereas in the richer they do not occur.
They were evidently substitutes for real gifts and offerings. It appears
that the Mycenaean people knew of a cult of the dead, and I put for-
ward the opinion that the Greek cult of the heroes had its origin in
this period.’

This is all. The conclusions are perhaps far-reaching but vague and
uncertain. They prove that a difference existed, but do not add much
to an intimate and detailed knowledge of the Mycenaean religion. I
recur to the possibility at which I hinted that the same figures, pictures,
and monuments may cover and disguise widely different religious ideas,
and I might illustrate this by an example which shows how perilous
it is to make inferences in regard to religious ideas from the employ-
ment of types of art. If we had no literary tradition of the Persian
religion, if we knew only the Achaemenid monuments showing the god

' See my Minoan-Mycenaean Religion, pp. 298 and 428.

* ibid. pp. xx with plates iii and iv.

* A. W. Persson, Schrift und Sprache in Alt-Kreta, Program, Uppsala 1930
and Die spatmykenische Inschrift aus Asine in Corolla archaeologica (Acta In-
stituti Romani R. Sueciae, vol. ii) pp. 208.

‘ A.J. Evans, The Palace of Minos, iv, pp. 962.

® My Minoan-Mycenaean Religion, pp. 514.



86 Martin P, Nilsson

Ormuzd hovering above the Great King in the guise of the god Assur,
a circle with the upper part of a man’s body, wings, tail, and a bird’s
legs, what should we think of Ormuzd? Should we be able to guess or
should we dare to suggest that he was the principle of good with no
other gods at his side but only beings which may be called archangels
or personifications of various aspects of his essence? The altars teach
something of the fire cult but the tombs are at variance with the pre-
scribed funeral customs. The religion of Zoroaster would be left in the
dark for us.

This example perhaps goes too far, because Zoroastrianism was a
revealed, spiritual religion. Greek religion no less than Minoan was a
religion with®a great number of deities and daemons, for I am not
able to believe in the one Great Goddess who comprised this world and
the Underworld in her person. This similarity facilitated the trans-
ference of artistic forms which had been developed and fixed by the
Minoans. The dominating force of Minoan art and the susceptibility of
the Greeks caused them to take over the fixed types rather thought-
lessly, although their religious ideas may have differed greatly from
those of the Minoans who created the artistic types.

Thus the question arises whether there are any other ways of reach-
ing some notion of the Mycenaean religion other than those afforded by
archaeology, the monuments and their interpretation. I think there are.
1 take it as granted that mythology in its main lines, especially the
great cycles of myths, goes back into the Mycenaean age. I have tried
to prove this in another book, and I shall not discuss it here at length,
only remark that it has certain consequences for religion. Mythology
is not religion, but the myths are so closely bound up with the gods
that they cannot be separated. E. g. we cannot imagine the myth of
Herakles without Zeus and Hera. But this proves no more than that
a few Greek gods were known in Mycenaean times and this would
be sure enough if the Mycenaeans were Greeks.

We have to turn to Homer. I take it as granted that epic poetry
goes back into the Mycenaean age and that our Homer is the outcome
of an epic tradition lasting through centuries and that he preserves
much of Mycenaean tradition.! I hope to be dispensed from the task of
proving this at length in spite of the fact that opinions are more at
variance in the Homeric question than in any other problem. The archaeo-
logical evidence in Homer that points to the Mycenaean civilization
has been so much discussed that it is superfluous to speak of it. Less

11 have given a comprehensive account of my views in my book, Homer
and Mycenae, 1933.



Mycenaean and Homeric Religion 87

attention is paid to the fact that there is linguistic evidence to the same
effect. There exist in Homer some words belonging to the Arcado-Cy-
priote dialect. They are few but extremely important, for they must
have been received before the time when the Arcadians were shut off
from the sea, i. e. before the Doric immigration at the end of the My-
cenaean age. Archaeology and linguistics agree in proving that some
elements in Homer go back into the Mycenaean age, i. e. that Homer
is the last outcome of epics which arose and were sung in this truly
heroic age of great wars and sea expeditions to which the imposing
ruins of the Mycenaean fortresses in Greece and some historical in-
formation from the East testify.

A comparison with epics of other nations shows that although many
elements of later times may be incorporated into epics during their long
existence there is a background derived from the time of their creation,
the relation of its heroes to each other and to the people. We are wont
to call this a state organization, although it is a very imperfect one. Aga-
memnon is a king by hereditary right, a king who has received his
sceptre from Zeus who protects the rights of kingship. He is a war-king,
leader of an army composed of vassals who are bound to place them-
selves and their troops at his disposal but who often are obstinate and
strive to assert their independence. From the traits in Homer we are
able to piece together a picture of a loose feudal state organization
consistent with the conditions which epics of other peoples show, simi-
lar to those among the migrating Teutonic tribes, and agreeing with
those which for other reasons we may suppose to have obtained during
the stormy Mycenaean age.!

This is very important for religion too, for it proves that the Greek
State of the Gods was created in the Mycenaean age. All will be likely
to acknowledge that the State of the Gods, the Pantheon, is modelled on
the human state. So it is everywhere, where a Pantheon is found; it is so
in Egypt, in Babylonia, and in Assyria etc., and so it mustbe in Greece too.
Scholars have tried to find the model in later times, but neither in the
aristocratic rule of the Ionian cities in the early historical age nor in
the Thessalian confederacy under the leadership of the tagos is there
to be found a corresponding model. It is found solely in the feudal
Mycenaean kingship of which Homer has preserved traces easily recogniz-
able if we care to see them.?

Zeus is the ruler by hereditary right, he inherited the kingdom of
the heavens as the eldest son of Kronos. In fact he dethroned his father,
but there may have been such revolutions in the kingly Mycenaean

! Cp. op. cit. Pp. 215.

! See my Mycenaean Origin of Greek Mythology, 1932, ch. iv.



88 Martin P. Nilsson

houses as there were later in ruling families. He divided the empire of
the world with his brothers, the sea was allotted to Poseidon and the
Underworld to Hades, just as the younger sons receive portions of the
dominion in feudal times. Zeus has full power by right of inheritance
just like Agamemnon. The other gods appear as his vassals or retainers
whom he summons to councils or to meals, just as Agamemnon summons
his chiefs. Just as the war-king summons the army assembly, so Zeus sum-
mons the assembly of the gods in which even the lesser gods take part.
Too much attention has been directed towards the quarrels and the strife
between the gods. Of course they were stubborn and refractory like vassals
trying to assert themselves against their king, but they show him also great
veneration, they recognize his rule as self-evident and obey his orders
sometimes reluctantly, sometimes without any opposition.

This picture corresponds precisely to the feudal organization, the
army assémbly, the vassals or retainers, the war-king at their head,
which we may reasonably surmise to have existed in the warlike My-
cenaean age. The city of the Gods, surrounded by walls, in which the
palace of Zeus is situated on the highest peak, may also have borrowed its
colours from the walled cities and kingly palaces of the Mycenaean age, but
another conception gave an important contribution to the picture, the
conception of the cloud-capped mountain peak on which Zeus dwelt.
For in origin Zeus is the weather-god, the cloud-gatherer, and the
hurler of the lightning. For this reason he became the supreme god, a
place which the god of the lightning occupies among many other peoples.
He raised the other gods up to his dwelling place on his mountain
or in the heavens which in Homer are identical with Olympus. Thus
Olympus, the State of the Gods, was created, the gods became the
Olympians, although they dwelt in the places where their work is vi-
sible, e. g. Poseidon in the sea, Artemis in the forests, Athena on the
acropolis of the cities, etc. The monarchical State of the Gods goes
counter to the republican ideas of the historical Greeks;it was an heritage
of the old Mycenaean monarchical rule, impressed by the authority of
Homer on the following ages. If we turn not to the literature but to
the cults of the classical age, it appears that Zeus no longer has the
dominating place which he enjoys in Homer. He is by preference the
weather-god dwelling on the nearest mountain top, and a political god
too, protector of freedom and state life, but this more in theory than
in practice; as city goddess Athena is even more prominent in other
cities than at Athens. In use and practice the rule of Zeus is weakened
and this is not to be wondered at, for the Homeric picture of the State
of the Gods represents the ideas of the ruling classes of the Mycenaean
age, not those of the republican Greeks of the classical period.



Mycenaean and Homeric Religion 89

From the existence of the State of the Gods the existence of its citizens
too follows, but it does not settle who these were. Of course the brothers of
Zeus accompanied him, but new citizens may have been received later,
e. g. Dionysos and according to my conviction Apollo, and old deities
may not have been presentable at the Olympian court, for instance the
goddess of the peasants, Demeter, who is mentioned very little in Homer.
Here it is impossible to enter into details which would chiefly be of a
hypothetical nature.

In Mycenaean times Zeus was the King of the Gods and like the
King of men he had kingly duties. The first one was to protect the
kingship, i. e. to maintain the political and social order of the time. It
may perhaps be surmised that his duties went further, that he protected
the moral order of society, the unwritten laws, as he did in the historical
age. There were of course suppliants and exiles, foreigners and beggars
in Mycenaean times too, and I should think that then, just as later,
certain moral notions prevailed in regard to their treatment, but this is
of course very hypothetical.

I am a little more certain in regard to another function of Zeus,
his connection with Moira, Fate. The words moira and aisa signify
simply “share, portion”. Man receives his share of life just as he receives
his share of the meal, for which the same words are used. There is true
fatalism in Homer; every man has a fate allotted to him at his birth.
The conception of Fate in Homer has been very actively discussed, but
the discussion has been vitiated by two unfounded assumptions.

One assumption is that fatalism is a philosophically mature con-
ception of life. It may be called a kind of philosophy but only in a very
general sense, a philosophy of very simple people. It is the attitude
towards life which Swedish peasants express by the phrase: “when he
was to...”, i. e. what happens that is bound to happen. We use a
philosophically coloured word : “it is inevitable”. All warlike peoples are
given to fatalism; the belief that what happens is bound to happen
carries them through the many risks and perils of a warring life. The
general believes in his lucky star, the soldier believes that if success and
booty come they were bound to come, and if death comes it was bound
to come. This fatalism is a product of circumstances and it fosters the
daring of such peoples and such an age. The Vikings were fatalists in
this manner and still better known is the ingrained fatalism of the
Mahometans, kismez. T need not say that the Mycenaean people was
a warlike people and the age was filled with wars. Fatalism suits this
people and this age extremely well, and the age which invented the
State of the Gods could rise to the level of this simple philosophy, if
it may be named so.



90 Martin P. Nilsson

The other point of view which has vitiated the issue is the theolo-
gical attempt to define the relation between the inevitable Destiny and
Zeus who rules everything. This question did not exist in the heroic
age, it is an outcome of the logical reasoning of a later age. In the
history of religions we find very often among simple people contradictory
ideas allowed to exist side by side without any care of their logical incon-
sistency or attempt to harmonize or to confront them, e.g. the belief in
the powerless shadows of Hades and the cult of the dead which pre-
supposes their power. In regard to fatalism and the will of the highest
god we find the same lack of logic. The Swedish peasant who be-
lieves that what happens is bound to happen goes piously into the
church and professes the almightiness of God. The Mahometan to
whom kismet is inevitable believes at the same time that Allah is truly
almighty. The question of the relation is simply not put, and so it
is in Homer too. Sometimes Zeus rules the battle, sometimes Fate
decides.

But the two powers were brought face to face, and so Zeus became
the dispenser of Fate. He takes the scales of destiny, and this conception
is so old that it is embodied in an only half-outspoken formula: “he
knew the holy scales of Zeus”. By this conception I tried to explain the
picture of a Cypro-Mycenaean vase found in the Swedish excavations
at Enkomi.! It belongs to the class of the so-called chariot vases, and
it shows two men in a chariot, before the horses a man with a pair of
scales, and below the chariot a standing warrior. This interpretation,
that Zeus the dispenser of fate is here represented, was not received
favourably; by those who had an ingrained aversion against connecting
the Mycenaean and the historical ages it was regarded as too daring.
But I do not know of any other interpretation which is possible. The
man with the balance cannot be a judge of the dead, for this con-
ception does not appear until the fifth century B. C.; Minos in the
Odyssey is not a judge over the dead but a judge among the dead,
he simply continues the life he led on the earth. The balance as a symbol
of justice does not appear until the Christian era. Nor can I believe
that this picture is derived from the Egyptian Book of the Dead. Not
to speak of the general improbability, in the Book of the Dead the
balance stands by itself and is not held by any god. I shall not criticise
the high authority of Sir Arthur Evans who regrets that I should have
been so far carried away as to compare this picture with the well-
known scene in the Iliad and thinks that it represents a deceased Minoan’s

1 My Homer and Mycenae, p. 267 with fig. 66; a full discussion in my
paper, Zeus mit der Schicksalswaage auf einer cyprisch-mykenischen Vase,
Bulletin de la Société royale des Lettres de Lund, 1932/33, ii.



Mycenaean and Homeric Religion 91

household in its sporting or military and economic aspect.! To him the
balance is the natural emblem of stewardship. I remark only that the
chariot vases are Mycenaean whatever the other tomb furniture may be.
That the man with the balance is a steward seems to be a conjecture
not supported by Mycenaean evidence.

I therefore stick to my old interpretation till a better one is found.
If it is accepted it is proved that the belief in Destiny as reflected in
Homer goes back into the Mycenaean age. If it is not accepted I should,
however, dare to say that it is possible that the belief in Destiny like
many other elements in Homer, e. g.the State of the Gods, is derived
from this age and that it is excellently suited to the circumstances of
life that prevailed in this age.

I pass to another problem which is much more difficult and compli-
cated, the cult of the dead and the heroes. On the one hand there is
an outstanding discrepancy between the Mycenaean age and Homer in
regard to burial customs: in the Mycenaean age inhumation only is
known, Homer mentions only cremation, On the other hand there seems
to be a connexion between Mycenaean and post-Homeric times; the
cult of the dead prevailed in both and the hero cult seems to have its
origin in the Mycenaean age. Homer knows of neither. Finally the dis-
crepancy between the beliefs in the powerless shadows in Hades and
the power of the dead in their tombs, to which the cult testifies, should
be noted.

The discrepancy in burial customs has been reduced as a consequence
of recent finds and research. To begin with the tombs, there are several
kinds of tombs in the Mycenaean age, bee-hive tombs, chamber tombs,
and shaft graves. Sometimes shaft graves are found in a bee-hive tomb.
Homer mentions only the mound which is heaped over the urn in which
the ashes were deposited and the stone standing erect on the top of
the mound. It is just this mound that is said to be missing in the Myce-
naean age. This is not quite true. In the bee-hive tombs the top of the
subterranean cupola was always raised over the surface of the ground
and it must needs have been covered by a mound. There are bee-hive
tombs built on flat ground and covered by mounds.? There were then
mounds in the Mycenaean age, as there were in the preceding and follow-
ing ages. Dr. Valmin thinks that there is some evidence pointing to
the fact that stomes were erected on these Mycenaean mounds. The
evidence is not decisive but he is possibly right.

The most outstanding difference is that between inhumation and
cremation, the former prevailing solely in Mycenaean times except for

! A. J. Evans, The Palace of Minos, iv, p. 569. )
* N. Valmin, Tholos Tombs and Tumuli, Corolla archaeologica, pp. 216.



92 Martin P. Nilsson

their very end, the sub-Mycenaean period, and the latter being alone
mentioned by Homer. It has, however, long been wellknown that
traces of fire were observed in many, perhaps most, Mycenaean tombs.
They seemed enigmatic in view of the prevailing custom of inhumation.
Sir Arthur Evans explained them from a purification of the tombs, and
Professor Wace thinks that the graves were fumigated when re-opened
and points to the occurence in the tombs of incense burners, clay scoops,
and braziers, but he states also that large fires were kindled in the
tomb.!

I venture to think that this embarrassing problem has been solved
by the finds in the bee-hive tomb at Dendra which my colleague Pro-
fessor Persson was fortunate enough to discover.? The dead were inhumed
in two shaft-graves in the tomb, but it also contained two shallower
pits. The larger one was filled with earth and charcoal containing mixed
fragments of bronze and ivory, glass paste and semi-precious stones.
Professor Persson drew a vivid picture of the scene, how a pyre was
heaped up in the tomb; on this pyre valuable gifts were laid and it
was then kindled and burnt. I think he is right, for the contents of
the pit were evidently burned on the spot. And by the state of things
in the tomb at Dendra the traces of fire in the other tombs will be
explained.

The report of the excavation of the bee-hive tomb at Marathon is
regrettably meagre, but in the tomb was a pit in which a fine gold cup
was found, and above the pit on the floor a thick layer of ashes mixed
with many bones of oxen, sheep, and birds; between big stones, probably
fallen from the collapsed vault, more bones, charcoal, and sherds of My-
cenaean and unpainted pottery were found.? It seems perhaps better to
explain this state of things as the result of setting alight a large funeral
pyre in the tomb rather than of repeated funeral offerings.

Thus in the Mycenaean age we find a curious mixture of inhumation
and burning.* The corpses were inhumed with rich gifts, but other gifts

1 A. J. B. Wace, Chamber Tombs at Mycenae, 1932, pp. 140.

2 A. W. Persson, The Royal Tombs at Dendra, 1931, pp. 68.

* Hoaxtixd vijs deyaroloyinils fvougsiag, 1933, 36; cp. Archiol. Anzeiger,
1935, pp. 179. — In an account of his excavations of a tholos tomb at Berbati
near Mycenae last summer, published in a Swedish newspaper, Professor Persson
states that sherds, blackened by fire, and much charcoal were found in the
grave-shaft in the tholos, and on its floor near the door a heap of ashes, char-
coal, and burnt objects.

¢ The word roeyde Wwhich occurs thrice in Homer (Il. XVI, 456 and 674,
7. 70uPo ve orifly ve, referring to Sarpedon, and VII, 85, referring to some Greek)
has given rise to various and sometimes improbable explanations. The old view
that the word is identical with zweiyedw and conmsequently sigmifies “embalm,



Mycenaean and Homeric Religion 93

were burned in the tomb. This mixture which is recorded nowhere else
raises a fresh problem and requires an explanation. It seems hardly
possible to understand the burning of gifts to the dead if it is not a
survival of the custom of burning the gifts to the dead together with
the corpse of the dead, which implies that the Greeks when immigrating
knew cremation, but that having settled in Greece they succumbed to
the Minoan culture in burial customs as well as in other habits of life
and in art but kept the burning of gifts to the dead in his tomb as a
survival of their old custom.

The funeral of Patroklos in the Iliad was long ago adduced as a
Proof of the survival of earlier and cruder burial customs in Homer.
Achilles slaughters four horses, nine dogs, twelve Trojan captives, and
flings their corpses on the pyre on which Patroklos’ body is burned,
together with sheep and oxen. Although the often repeated assertion
that human sacrifices were made at the shaft-graves at Mycenae is
proved to be erroneous by the English excavations, there are more
certain traces of human and animal sacrifices in the bee-hive tomb of
Dendra. In Homer Patroklos’ corpse also is burned, contrary to Myce-
naean custom. But the lavish sacrifice of wealth and lives is the same
which we find in the Mycenaean age.

If my above supposition is correct, that the Greeks were at first
wont to burn their dead but then, under the influence of Minoan civili-
zation and Minoan habits laid this custom aside except for a rudiment,
the burning of some gifts to the dead, one may understand that as the
Greek elements ever more strongly asserted themselves and as Minoan
culture faded away, cremation was taken up again, as we see in sub-
Mycenaean tombs and in Homer.

I know an objection that may be made. Professor Blegen and Pro-
fessor Wace in an important paper!' have shown the similarity between
Middle Helladic and Mycenaean tombs, and inferred from this fact that
the Greeks were settled in Greece during the Middle Helladic age. They
adduced an instance of cult at a tomb and explained the fact that in Middle
Helladic the tomb furniture is meagre or wanting by assuming that the
gifts were placed upon the grave and not in it. Here I may be allowed
to bring in a question of some importance. To which people belongs

mummify” is the most likely. In both cases a person who fell in a foreign
country is referred to. Cp. the attempt of M. Meurer, Der Goldschmuck der
mykenischen Schachtgriber. Jahrb. des archiol. Instituts xxvii (1912), pp. 208,
to prove that the golden objects found in the shaft-graves at Mycenae were
decorations of anthropoid sarcophagi like the Egyptian ones.

! C. W. Blegen and A.J. B. Wace, Middle Helladic tombs in Symbolae
Osloenses ix (1930), pp. 28.



94 Martin P. Nilsson

the belief in Hades with its powerless shadows? Certainly not to the
Minoans. Consequently this belief belongs to the Greeks, and it is well
suited to a wandering, warlike people who were often prevented from
recovering their dead and still more from paying a cult to them, and
which perhaps burned them. But I would remark that a cult of the dead
may have existed side by side with this belief; I pointed above to the
logical inconsistency which often is found in religious matters. At all
events the shadowy Hades, which was so ingrained in the Greek mind
that it braved a new religion with a most concrete teaching of After-
life and still survives, must be a Greek conception. The other view may
have been re-inforced when the Greeks settled in Greece and it may
have been promoted by the funeral customs and the tomb cult, but tomb
cult encounters difficulties with a people given to wars in distant coun-
tries. The belief in Destiny, the inevitable Moira of Death, goes together
with the belief in the shadowy Hades. When life is over, all is done.
If the Mycenaeans had not shared this idea, if they had believed in a
great power of the dead and in a concrete Afterlife, it is hardly possible
that the idea of Hades would have prevailed to such an extent that in
Homer no other is even hinted at.

To Homer man is done with when he once has passed the gates of
Hades. No gifts to him are mentioned, no cult is performed. The mound
is but an honorific memorial keeping his memory alive among coming
generations. The old funeral customs survive but they are not under-
stood. Rich clothes are burned on the pyre, but Andromache says of
this that it was of no use to her husband because he would never be
covered by them but it would be an honour among the Trojans.' Great
games were celebrated at the funeral and a funeral banquet was given.
To Homer all this has no religious meaning, it is but a display of riches
in honour of the dead, just as the mound is an honorific monument
that keeps his memory alive.

This point of view concerning funeral customs was always very
strong. We know the display and waste of wealth in the funerals of
the nobility of the early archaic age which Solon forbade, and the great
games and banquets. It persisted in the classical age in the refined form
of the beautiful monuments of the Dipylon necropolis; Demetrios of
Phaleron prohibited the funeral luxury once more. In the Mycenaean
age the luxury and display of wealth were still larger; to them we owe
the treasures of the Mycenaean tombs and the stateliest of all existing
Mycenaean monuments. Thus the only surprising point in the Homeric
attitude is that Homer seems to have forgotten that offerings were

! Tliad XXII, vv. 510.



Mycenaean and Homeric Religion 95

made to the dead and a cult performed to them. It is of course an
argumentum ex silentio but in this case it seems to be valid.

The explanation offered long ago and often repeated says. that
Homer is not in the direct line of Greek religion. He belongs to a
colonial area and whilst old customs were kept in the mother country
they became olsolete and were forgotten in the colonies, for the people
having left their old country traditions were cut off. People were uprooted
and accordingly customs were liable to oblivion. Especially the cult of
the dead vanished, for people could not bring their graves with them
to the new country as they did their gods.

This view must now be modified when we know that many elements
of a much earlier age, the Mycenaean age, are preserved in Homer. We
must put the question not only of Homer’s relation to the following
times but also of his relation to the foregoing age. We have already
hinted at the fact that the honorific motive, the displaying and wasting
of riches and pure wantonness took a large place in Mycenaean funeral
customs, and indeed this was more and more lavish the greaterand richer
and mightier the dead man was. It is not certain that the Mycenaeans were
of a very religious mind. Fatalism and religion may exist side by side,
but in fact fatalism is a substitute for true and deep religion. It does
not impair the belief in the existence of the gods nor, in a measure,
the belief in their power, but it impairs the finer and inner religious
instincts. It leaves undiminished funeral luxury but it weakens the be-
lief in Afterlife; the shadowy images of Hades are consistent with
fatalism. Epics were in origin court epics. Philologists remarked that
Homer avoids mentioning base and mean things. The epics are an ex-
pression of the world of princes and noblemen. Display and being kept
in honour is the first and foremost thing to a Homeric hero. Even gifts
and wealth are considered from this point of view; they display the
riches of the giver and augment the honour of the receiver.

It is no wonder that among the nobility the honorific motive of
funeral customs was put into the foreground to such an extent as to
obliterate the religious sense they once had. If we consider the luxury
of the Mycenaean tomb buildings and tomb furniture we may perhaps
think that such was the case in that age already, although old cult
customs were not forgotten. We shall recur to this topic. Further when
epics were transferred to a colonial country and there remodelled and
reshaped, I am very willing to believe that the fact that in this country
no old tombs existed and the cult of the ancestors was cut off added
to the emphazising of the honorific side of funeral customs to such a
degree that their religious meaning was quite forgotten and the dead
were believed to be mere shadows. .

Archiv fir Religionswissenschaft XXXITI. 1/2 7



96 Martin P. Nilsson

So much as to funeral customs; the cult of the dead remains to be
considered, viz. the continued cult of the dead which is performed on
certain occasions after the funeral and sometimes continued through
years and ages. Of this cult common to the historic Greeks Homer
knows nothing, although his constantuse of patronymics, which disappeared
in later time, proves a pride in noble pedigree to which ancestor
cult is excellently suited. There are traces of a continued cult of the
dead in Mycenaean Greece which I collected in my book, but it is to
be admitted that they are few and faint. But in order not to be unjust
we ought to remember that traces of such a cult easily vanish and are
difficult to prove archaeologically. The niches in the dromos of certain
chamber tombs are perhaps made for such a cult. Traces of a cult are
found in two or three bee-hive tombs; by far the most important in this
respect is the bee-hive tomb at Menidi, the ancient Acharnae, in Attica.
After the tomb was closed in Late Mycenaean times, the cult in the
dromos went on uninterruptedly to the time of the Peloponnesian war.
There are Mycenaean sherds blackened by fire, ashes, fragments of bones,
Geometric, Corinthian, black- and early red-figured Attic vases, coarse
terracotta horses and shields, votive tablets, cauldrons, etc.!

On the strength of this evidence I ventured to suggest that hero
cult did arise in Mycenaean times. I want to express my opinion more
precisely. I do not contend that hero cult as such existed in a deve-
loped form in the Mycenaean age, I would only say that its origin is to
be found in this age, viz. in the cult of the dead performed in this age
and, in certain instances, continued through the following ages.

This suggestion is conditioned by one’s views on the nature of the
hero cult. I venture to think that it is commonly recognized nowadays
that {in origin it is a cult of dead men. Small anonymous local deities
and faded gods may have been received among the heroes, but the
forms of the cult agreeing with those of the cult of the dead prove that
in principle and in origin the cult of the heroes was a cult of the
dead, as the Greeks themselves always maintained. But there is of
course a difference. The cult of the dead is a concern of the deceased’s
family. It may be continued through generations and then it becomes
a cult of ancestors. If the family dies out, ancestor cult ceases. It is,
however, possible that the veneration of a dead man who was once
mighty and the belief in his power is shared by the people generally
and that they too show their veneration of the dead by a cult and apply
to him for help. This is the fundamental supposition if we think that the
cult of the heroes originated in the cult of mighty dead, and it is very

! Das Kuppelgrab von Menidi. Athens 1880.



Mycenaean and Homeric Religion 97

natural. If the people generally took part in the cult of such a dead
man the cult did not cease with the extinction of his family; the name
of the dead man might be forgotten but the cult continued through
sheer force of old custom. There is no time in which such a thing was
more likely to happen than the dark age after the downfall of the
Mycenaean civilization.

If this is so, it is quite clear why hero cult does mot appear in
Homer. The scene of the Iliad is laid in a foreign country. In this there
were no old time-honoured tombs. There were mounds, but foreigners
were laid in them whom the people neither knew nor cared for. They
were but topographical land-marks such as the tomb of Ilos. Even the cult
of the ancestors had been cut off by the emigration, for the emigrants had
left the tombs of their ancestors in the old country. In this respect the
Homeric epics are coloured by the circumstances of their country of com-
position, and if we ask for possible survivals from the Mycenaean age,
it is to be said that in this the hero cult had not attained to its full
development but was only in its beginning. I think it was developed
during the dark age and the feuds of the petty Greek states in this
age and in the beginning of the historical age. I shall presently return
to this topic. The cult of ancestors certainly existed in the Mycenaean
age, but in the pictures of wars and battles in a foreign country there
was no place to mention it.

The word fjowg occurs frequently in Homer but refers always to liv-
ing men, signifying “champion, warrior”, whilst in the historical age
it refers to cult heroes or mythological heroes. Its use in Homer has
certain peculiarities. Rarely and then always in the plural it is used for
warriors in general (12 ex.). More often, however, the words Javaol or
“Ayonol (13 ex.) or at least &vdgss (6 ex.) are added. Most often it is put
in the singular and then it refers always to a certain man; sometimes
(in 19 cases) his name is not added, more often (in 53 cases) it is. That
is to say that the word comes very near an honorific title such as Sir
or Lord. This is of course the result of a long usage which certainly
began in Mycenaean times. Herein Homer represents the language of
the upper classes, though the lower people of course knew the word
too as a designation of lords and warriors, and applied it even to the
buried dead heroes whom they venerated. In the course of time their
use of the word prevailed; it went out of use in secular life and was
only used to connote the heroes of cult and myth. I venture to think
that this is a corroboration of my view.

Our consideration of the cult of the heroes, its origin and its absence
from Homer leads us to consider the role of the heroes and how they

are replaced in Homer. In the classical age the heroes were the cham-
7t



98 Martin P. Nilsson

pions of their cities in war. They take bodily part in the battle. Thus
in the battle at Marathon, they are carried with the army and are some-
times sent as helpers to another people. The gods are not said to
interfere in a battle before the Hellenistic age. But in Homer they do.
They often take part in the battles as helpers of the Greeks or the
Trojans, there is even a battle of the gods, and they go at the head of
the army when it marches to the battlefield.!

This is Mycenaean. I have tried to show that Athena was the palace
goddess and protectress of the Mycenaean king, and this explains
the myth of the rape of the palladium. Consequently Athena is a war-
ring goddess who marches at the head of the army. Hera, “Hpy, is pro-
bably a feminine form of the same stem as fjpwc and denotes “the La-
dy”, viz. the Lady of a certain city. Neither the Mycenaeans nor Homer
had need of the heroes as champions, they were content with the gods
who protected the king, the city, and the people. In the following dark
ages war did not cease, but the wars and expeditions against foreign
peoples ceased, the difference between the Greek and the pre-Greek
tribes was obliterated, both coalescing into one people, the historical
Greeks. The wars were wars between Greek peoples and cities which
believed in the same gods, e. g. Athena, who was city goddess in many
cities. It was difficult to let Athena of Athens lead an army against
Athena of Thebes; we know the same difficulty, having been told of
one God of the Prussians and one God of the Russians, and finding it
absurd. The Greeks extricated themselves from the dilemma by turning
to the heroes as leaders. Confined to their tombs and to their country,
they were the natural champions of their people and of nobody else.

The picture I have drawn of Mycenaean religion is very dissimilar
to that which results from the monuments. There are connecting links,
but they are few. We have found a warlike upper class which created
a State of the Gods on the model of their own feudal organization,
which braved the risks of a life of warfare by the belief in Destiny,
which saw the palace goddess and protectress of the king marching at
the head of the troops to battle, which inhumed their dead in stately
tombs with wanton wasting of wealth and considered existence after
death as shadowy but also had a cult of ancestors. There was also a
lower class. The great contempt of it which the nobles show in Homer
is due to the fact that to a great extent it incorporated the indige-
nous, subject inhabitants of Greece. We may have reason to suppose
that these people believed in various daemons and nature gods of which

! Cp. my paper, Gétter und Psychologie bei Homer, in this Archiv xxii
(1924) 372.



Mycenaean and Homeric Religion 99

some were raised up to Olympus, but some were not presentable in the
Olympian court as the corn-goddess Demeter, that they favoured certain
rites and beliefs tinged with some mysticism, e. g. the ascent of the
daughter of the corn-goddess from the subterranean siloes in the autumn
sowing, and the conception of the Divine Child which abandoned by
its mother was nurtured by the powers of Nature, and finally that they
revered the heroes of the upper class so much that they paid a cult to
them even at their tombs.

This is of course hypothetical and I am prepared for objections. But
I deprecate the common habit of erecting a screen between the prehis-
toric and the historic ages and deeming it unscientific to try to peep
through the screen. The Mycenaeans were the forefathers of the Greeks,
there is no clean cut between the Mycenaean and the earliest historical
ages; the latter is born from the former. The connexion is undeniable
and we have to acknowledge it in respect of history, as we do in re-
spect of archaeology. It is unscientific to obscure the connexion or push
it aside by professing our ignorance. The gaps in our knowledge must
be bridged over at the cost of hypotheses. I have ventured to propose
such hypotheses, and may only hope that further research may correct
them and make the bridge safer.

ADDENDA

S. 88. In an important paper, “Zeus the Father in Homer”, printed
in the Transactions of the American Philological Association which,
through the kindness of the author, I received after this paper was set
up, Professor G. Calhoun contests my opinion that the king of heavens
is patterned after the Great King of the Mycenaean Age and suggests
that the pattern is rather to be sought in the patriarchate. I cannot see
that there is any serious discrepancy. As his name proves Zeus is much
older than the Mycenaean age and belongs to the old Indo-Europaean
stock. Probably he was originally represented according to the pre-
vailing patriarchal ideas but the conception of him was coloured by the
conditions of the Mycenaean age.

S. 89. In Clara M. Smertenko and G. Belknap, “Studies in Greek
Religion” (University of Oregon Publications, V, No. 1,1935) p.17 I find
an illuminating instance of fatalism from the Great War of our own
time. American soldiers, to whom nothing was more alien than resigned
(i e. philosophical) fatalism, developed almost universally the conviction
that “no bullet can hit you unless your name is on it”.



III. ARCHIV FUR RELIGIONSWISSENSCHAFT

BERICHTE

ROMISCHE RELIGION 1925—1933
VON LUDWIG DEUBNER IN BERLIN

G. Sanna teilt der Plan einer Bibliographie der rémischen
Kaiserzeit mit!, in der auch die Religionsgeschichte, insbesondere die
Geschichte des Urchristentums und der #ltesten Kirche, gebiihrende Be-
riicksichtigung finden soll. — An neuen Texten gingen dem Referenten
Senecas Apocolocyntosis von RoBbach®und dieScriptores histo-
riae Augustae von Hohl® zu. — Als ein sehr wertvolles Hilfsmittel
zum Studium der rémischen Religion ist das topographische Wgr-
terbuch des alten Rom von S. B. Platner und Th. Ashby zu be-
griiBen? an dem auch Chr. Huelsen titigen Anteil genommen hat. Wer
sich iiber ein rémisches Heiligtum orientieren will, wird kiinftig hier am
schnellsten iiber die vorhandenen Reste wie iiber die inschriftlichen und
literarischen Nachrichten Bescheid erhalten. Die Behandlung der ein-
zelnen Heiligtiimer geht iiber Tatsachenfeststellung und Baugeschichte
weit hinaus. Die wissenschaftliche Literatur ist — wie das nicht anders
zu erwarten war — mit grofler Sorgfalt benutzt und zitiert. Ein von
509 v. Chr. bis 609 n. Chr. reichendes, 14 Seiten umfassendes chrono-
logisches Verzeichnis der datierten Monumente (S, 587 ff.) gewihrt einen
schnellen Uberblick iiber die allmihliche Entwicklung der Stadt, als
deren Grenze im allgemeinen die Aureliansmauer gilt.

In die Quellen des Ciceronischen Somnium Scipionis leuchtet
mit eindringender Analyse R. Harder hinein® und erkennt im Gegen-
satz zu frilheren Auffassungen vornehmlich platonisch-altakademisches
Gedankengut, neben dem auch hellenistische Vorlagen sichtbar werden.
Die Schrift verfolgt zugleich auf das Eingehendste die in dem Somnium
zutage tretende Arbeitsweise Ciceros. — Fiir das im zweiten Buch von

1 G. Sanna in: La Nuova Italia 1933, Sep.-Abdr., Firenze, La Nuova Italia
editrice.

* I, Annaei Senecae divi Claudi apotheosis per saturam quae Apocolocyn-
tosis vulgo dicitur ed. O. RoBbach, Bonn 1926, Marcus & Weber.

s Scriptores historiae Augustae ed. Hohl I, II, Lipsiae 1927, B. G. Teubner.

4 8 B. Platner —Th, Ashby, A Topographical Dictionary of Ancient Rome,
London 1929, Milford.

s R.Harder, Uber Ciceros Somnium Scipionis, Schriften der Konigsberger
gel. Gesellsch , geisteswiss. Klasse H. 3, Halle 1929, Niemeyer. A4 3,—.



Romische Religion 1926—1933 101

Plinius’Historia naturalis steckende posidonianische Gedankengut sind
wichtig die von W. Kroll zu jenem Buche gegebenen kommentieren-
den Ausfiihrungen.! — Eine Darstellung der metaphysischen Grund-
lagen der Ethik Senecas hat M. Gentile dargeboten.? Die Schrift
gliedert sich in die sechs Kapitel Posizione ed origine della metafisica
senecana, La dotirina dei principt, La razionalitd universale, Ragione ed
affetti, Attivismo etico, Etica e teologia. — Der Begriff der Pietas wurde
von Th. Ulrich nach der politischen Seite untersucht?: sie erscheint
im Verhiltnis zum Staate als das auf dessen Erhaltung gerichtete Pflicht-
bewuBitsein. In diesem Sinne mdchte der Verfasser auch die picfas des
Ehrenschildes des Augustus verstanden wissen. In der Kaiserzeit gewinnt
das Wort die Bedeutung der Loyalitit und Treue gegeniiber dem Herr-
scher, insonderheit beim Heere, und kann dann umgekehrt das entspre-
chende, der clementia verschwisterte Verhalten des Kaisers gegeniiber
seinen Untertanen bezeichnen. In der piefas der Kaiser lebt auch die
alte Bedeutung des Wortes als eines freundwilligen Verhiltnisses zu den
Géttern und innerhalb der Familie fort. Der Beiname des Antoninus
umschlieBt so ziemlich alle Abwandlungen des Begriffs, wihrend Com-
modus, bis zu dem die Betrachtung gefiihrt ist, als auctor pietatis titu-
liert wird, weil er speziell das kultische Wesen durch fremdartige Gotter-
dienste bereichert hat.*

R.S.Conway hat seine Hibbert-Vortréage verdffentlicht, die
in lockerer Form und vergniigtem Ton einige Punkte der altitalischen
Religionsgeschichte behandeln. Er vergleicht alte und moderne rituelle
Umziige in Gubbio-Iguvium, sucht (kaum mit Recht) die venetische
Gottin Rehtia mit der spartanischen Orthia und der kretischen ,,Schlangen-
gottin“ zusammenzubringen, bespricht den Orphismus in Unteritalien,
woran eine Erdrterung des recht weit davon abliegenden Somnium Sci-
pionis gehingt ist, schildert etruskische Divination und Eschatologie,
wobei zur Annahme orphischer Einfliisse auf letztere doch wohl ein be-
deutendes Fragezeichen gesetzt werden muB, untersucht das Verhiltnis

! W. Kroll, Die Kosmologie des Plinius, Abhandl. d. Schles. Gesellsch. f.
vaterlind. Kultur, Geisteswiss. Reihe H. 3, Breslau 1930, M. & H. Marcus. 2./ 5,60.

? M. Gentile, I fondamenti metafisici della morale di Seneca, Pubblicazioni

della Universita Cattolica del Sacro Cuore, Scienze filos. vol. 19, Milano 1932,
Vita e pensiero. .

® Th. Ulrich, Pietas (pius) als politischer Begriff im romischen Staate bis
zum Tode des Kaisers Commodus, Kornemann-Kaehlers Histor. Untersuchungen 6,
Breslau 1930, M. & H. Marcus. A/ 5,60. .

* Als Erginzung zu den Ausfihrungen des Verf. sei auf Alf6ldi, Herm. 65
(1930) 375f. hingewiesen. S. auch Liegle, Ztschr. f. Numismati}c 42 (1932) 59 ff.

® R. 8. Conway, Ancient Italy and Modern Religion, Cambridge 1933, Univ.
Press. 10 sh. 6 p.




102 Ludwig Deubner

Vergils zum griechischen Mythos und stellt die Saturnalia als einen Vor-
laufer des Weihnachtsfestes dar. Betreffs der Datierung der geliufigen
Form der Orpheus-Eurydikesage in hellenistische Zeit hitte der Verfasser
Otto Kern nicht folgen sollen; denn dem bekannten Relief die entspre-
chende Deutung vorenthalten zu wollen, die ihm allein jene unerhérte
seelische Konzentration verleiht, vermag damit kaum begriindet zu wer-
den, daB Orpheus in der Sage des 5. Jahrh. nicht mit dem Makel der
Neugierde behaftet werden konne.! Als eine iiberraschende Entgleisung
mubf es bezeichnet werden, wenn in diesem 1933 erschienenen Buche
eines gebildeten Englinders davon die Rede ist, daB fiir die Kriegsopfer
von neun Millionen Menschenleben eine Gesellschaft unwissender und
kriegslustiger PreuBen (a knot of ignorant and war-loving Prussians)
verantwortlich sei (S. 1161£.).

M. Bulard hat die von ihm publizierten und auf das genaueste be-
schriebenen Malereien religiésen Inhalts in den rémischen Hiusern von
Delos (vgl. seine Description des revétements peints & sujets religieus, Ecole
francaise d’ Athénes, Exploration archéologique de Délos IX, Paris 1926) zu
einer dickleibigen Untersuchung und Darstellung des Privatkultes
der italischen Kolonie von Delos verarbeitet? bei deren Stu-
dium man jene erste Publikation dauernd zur Hand haben muf, da das
systematische Buch auf Abbildungen im wesentlichen verzichtet. Die
logische Vollstindigkeit der Leistung ist nahezu iiberwiltigend. Jedem
einzelnen Problem wird mit minutitsester Sorgfalt bis in die letzten
Winkel nachgegangen. Fast krankt das Buch — um einen Ausdruck des
Verfassers zu gebrauchen — an einer abondance un peu prolize, denn
viele Dinge werden von verschiedenen Gesichtspunkten aus betrachtet,
so daB es ohne reichliche Wiederholungen nicht abgeht, im Dienste der
dullersten Erschpfung des Materials und fast — des Lesers. Dabei ist
die Sicherheit der Resultate vielleicht nicht iiberall so grof,, wie der
Verfasser zu meinen scheint, und auch unbedingt unrichtige Einzeldeu-
tungen finden sich gelegentlich, so wenn die pracfexfa der Kinder, die
zweifellos wie die zugehorige bulla eine apotropiische Bedeutung hat,
darauf zuriickgefiihrt wird, daf jene dauernd im Kult als Ministranten
verwendet wurden, wozu sie der praefexta als der kultischen Kleidung
bedurft hitten (S.30). Sehr zweifelhaft ist mir, ob die Malereien in
magischer Weise den Zweck hatten, die zu Ehren der Gotter vorgenom-
menen Riten zu perpetuieren. So sehr eine derartige Auffassung fiir
archaische Zeiten in Betracht kommen kann, so wenig scheint sie mir

1 Vgl. Kern, Orpheus 13.

1 M. Bulard, La religion domestique dans la colonie italienne de Délos
d'aprés les peintures murales et les autels historiés, Bibliotheque des écoles
frangaises d'Athénes et de Rome CXXXI, Paris 1926, Boccard.



Rémische Religion 19256—1933 103

fiir die hellenistische postulierbar. Aber mit all dem soll nichts gegen
das grofie Verdienst und die bewundernswerte Denkenergie dieses Buches
gesagt sein, das uns nicht nur iiber Riten und Agone, Gotter und Sym-
bole (Tiere und Gegenstinde) der delischen Kolonisten unterrichtet,
sondern auch so manchem allgemeineren Problem der rémischen Reli-
gionsgeschichte zugewendet ist. Wohl die sensationellsten Abschnitte
sind diejenigen, in denen die aus Pompeji bekannte anthropomorphe Ge-
stalt des Genius aus dem in Delos vertretenen Bilde des opfernden
Hausherrn und die ebenfalls aus Pompeji bekannten Larendarstellungen
aus den delischen Bildern von menschlichen T#inzern mit pileus und
Rhyton abgeleitet werden. Zweifellos sehr beachtenswerte Kombina-
tionen; nur daf man, bevor die Laren in den Ténzern geschaut wurden,
die Bilder der agonistischen Kdémpferpaare, die zu den Freuden des
Kompitalienfestes beitrugen, als Verkérperung jener Gotter (als Lares
ludentcs) betrachtet habe, vermag ich nicht zu glauben: das wire eine
zu komplizierte Entwicklung. Richtig, wie mir scheint, wird das Auf-
treten von Hercules und Mercurius unter den Gottern des Hauses mit
ibrer apotropiischen Bedeutung erklirt, wodurch Beziehungen zu Genius
und Laren nicht ausgeschlossen werden. Sehr hiibsch ist die Sicherung
der Zugehorigkeit des omphaloiden Symbols zum Kulte der Vesta
(S. 278ff.); aber wozu das seitenlange Abstechen des armen Roscher,
wo doch die epigraphische ‘Eotia én’ dupalot xadnuévny (S. 310) jedes
weitere Wort iiberfliissig macht? Ubrigens vermisse ich eine Ausfiih-
rung dariiber, was denn nun eigentlich der Omphalos als Symbol der
Vesta bedeute. S. 388 ff. stehen zwei allgemeine zusammenfassende Ka-
pitel, innerhalb deren ich den Abschnitt iiber die Verteilung der ver-
schiedenen Kategorien von Bildern auf Altar, Nische und Hausfront so-
wie die Ratio dieser Verteilung hervorheben mochte. Besonders wir-
kungsvoll aber ist der Versuch, den streng romischen Charakter der
behandelten religitsen Dokumente herausznarbeiten. Man glaubt die
zihe Treue des kolonialen Menschen zu spiiren.! Keine exotischen Ele-
mente sind zugelassen, nicht einmal Apollon, der Herr der Insel, erhilt
Zutritt. Und unter den Preisen fiir den siegreich bestandenen Kompi-
talienagon begegnet hiufig der rémischem Niitzlichkeitssinn und rémi-
schem Magen so angemessene Schinken.

Mit einer Abhandlung iiber die Mutter der Laren eroffnet E. Ta-
beling die von Walter F.Otto herausgegebenen Frankfurter Studien zur
Religion und Kultur der Antike 2, deren Aufgabe es sein soll, ,den Grund
fiir eine neue Gesamtbetrachtung der griechischen und romischen Antike

! Vgl. jedoch Latte, Gétt. gel. Anz. 1935, 116. o
* E. Tabeling, Mater Larum, zum Wesen der La.renrehgl.on, Frankfurt a. M.
1932, Klostermann. ./ 6,—. Vgl. Nilsson, Deutsche Lit.-Zeit. 1933, 172 ff.



104 Ludwig Deubner

vorzubereiten* (so die Ankiindigung auf der letzten Seite des Umschlags).
Seit der Auffindung des neuen Fragments der Arvalacten, demzufolge
die Breitopfe fiir die Larenmutter als Mahlzeit hinabgeworfen werden,
war es deutlich, daB jene und mit ihr die Laren selbst dem Kreise der
Unterirdischen angehdren. Mit vollem Recht vertritt auch Tabeling
diesen Standpunkt. Desgleichen kann man nur zustimmeu, wenn er die
schon von Varro bezeugte Gleichsetzung der dea Mania mit der Laren-
mutter wieder aufnimmt und in den am Kompitalienfeste aufgehingten
maniae fratzenhafte Maskenbilder der Unterweltsgottin erblickt. Auch
die Identitit der dea Tacita mit der mater Larum scheint mir gesichert.
‘Weniger zuversichtlich bin ich betreffs der Gleichsetzung der Laren-
mutter mit Acca Larenti(n)a, fiir unbewiesen und unwahrscheinlich halte
ich die mit Genita Mana. Ebenso muB ich den Versuch ablehnen, Be-
ziehungen der mater Larum zu Mond und Geburt nachzuweisen. Auch halte
ich alle Kombinationen, die sich um den ,,Wolfsgott* Faunus gruppieren,
fiir unrichtig. Die vielfach an diinnsten Fiden hidngende Methode des
Verfassers erinnert weithin an die seines Lehrers Altheim, dessen Mei-
nungen so gut wie ohne Einschrinkung tibernommen werden. Flora ist
z. B. fiir Tabeling ,zweifellos eine Erscheinungsform der grofien Mutter
Erde“ (S. 55). Sehr bedenklich ist das Verfahren, aus dem Zusammen-
fall oder der Nachbarschaft von Festen auf Beziehungen der an diesen
Tagen verehrten Gottheiten zu schlieBen (z. B. S. 82), da es keineswegs
immer notwendig ist, daB solche Beziehungen vorhanden waren, vgl
unten S. 134. S. 88f. wird fiir die Verbindung der Larenmutter mit der
Geburt aufler ,allgemeinen Erwigungen* eine Kombination ins Feld ge-
fiihrt, die sich auf eine sehr zweifelhafte Konjektur griindet, dann heiBit
es S. 92, daB wir ,unverkennbare Spuren einer Beziehung (der Laren-
mutter) zur Geburt fanden“. Der an sich zu begriiBende Versuch, bei
Properz 4, 4, 77£. die Uberlieferung cumque super raros faeni flammantis
acervos traicit inmundas ebria turba dapes zu halten, wodurch den Parilia
ein Akt vindiziert wird, der dem Fortwerfen der xa8dopare der Hekate
gleichen soll (S.13,3), ist m. E. unméglich, da in den vier Versen,
mit denen Properz das Fest charakterisiert, nicht etwas erwartet wer-
den kann, was in den iibrigen Schilderungen der uns wohlbekannten
Parilia nirgends vorkommt, wihrend der eigentiimlichste Brauch, daf
die Menschen iiber das Feuer springen, gar nicht erwihnt wird. Zudem
wire das Hiniiberwerfen unsauberer Speisen iiber das Feuer gar nicht
zu verstehen. Man hat also mit Recht schon friih in inmundos — pedes
verbessert.

H.Lindemann beschiftigt sich mit der Frage, warum und in
welcher Weise Augustin bei seinem Angriff auf die heidnische Re-
ligion die aus Varro entnommenen ‘Sondergétter’ verwendet



Romische Religion 1925—1933 105

habe.! In einem Anhang bekimpft er die Bickelsche Auffassung von
einer weitgehend volksetymologischen Umdeutung gentiler Gottheiten
zu Sondergdttern und macht es wahrscheinlich, daf die Deutungen der
Sondergétter in der Hauptsache auf Varro zuriickgehen. Schliefilich
sucht er nach Spuren echter Sondergdtter.

Fiir eine Reihe altromischer und altlatinischer Gotter untersucht
F. Altheim? ,Alter und Art der griechischen und etruskischen Ein-
wirkungen“ (S. 3). Das Buch darf als der bedeutsamste Vorstof be-
zeichnet werden, der seit Wissowa auf dem Gebiet der rémischen Re-
ligion gemacht worden ist. Es bewegt sich groBenteils auf der Linie
der seit lingerem erhobenen Forderung, daB das Verhiltnis der rémi-
schen zur etruskischen Religion zusammenhingend und umfassend unter-
sucht werden miisse, und will die rémische Religionsforschung aus ihrer
Isolierung (S. 1) herausfiihren. Der Verfasser bringt dazu alles nétige
Riistzeug mit. Er ist nicht nur Philologe und Religionshistoriker, son-
dern er besitzt auch eine beachtenswerte sprachwissenschaftliche Schu-
lung und beherrscht das fiir die Friihgeschichte Italiens wichtige
archiologische Material. Durch Kombination all dieser Elemente, ver-
bunden mit einer Rehabilitierung des von der Kritik verworfenen ita-
lischen Legenden- und Sagenmaterials, kommt er zu hochst iiberraschen-
den Ergebnissen. So ungew®&hnlich aber, ja so staunenswert die Kom-
binationsgabe des Verfassers ist, so unsicher sind seine Resultate. Ja,
es mufl gesagt werden, daB auf diesen iiber 200 Seiten auBierordentlich
wenig bewiesen ist. Es bleibt fast nur bei Moglichkeiten, die nicht selten
von hochst vager Art sind. Das hindert nicht, daB jeder Beteiligte ge-
zwungen ist, des Verfassers Ausfilhrungen mit durchzudenken, mag ihm
dabei auch gelegentlich der Atem ausgehen. Zuweilen ist die Fiille der
Gesichte wahrhaft verwirrend: Diana (= Artemis) soll wie Juturna,
Mercurius und Volcanus aus Griechenland iiber Etrurien nach Rom ge-
langt sein (S. 165), und zwar sollen die Etrusker die lydische Gottin
und ihren Namen aus ihrer kleinasiatischen Heimat mitgebracht haben
(8. 171). Anderseits soll die aventinische Diana von Phokiern aus Mas-
salia nach Rom gebracht worden und mit der ephesischen Artemis
identisch sein (S. 137). Das Heiligtum der Diana von Aricia hingegen
soll von einem Tarquinier gegriindet sein, dessen Abstammung von einem
korinthischen Geschlecht die niheren Beziehungen dieses Kultes zur
Peloponnes zu erkliren vermoge (S. 134). DaB die Gdttin auf etruski-

! H. Lindemann, Die Sondergdtter in der Apologetik der Civitas Dei Augu-
stins, Diss. Miinchen 1930.

* F. Altheim, Griechische Gotter im alten Rom, Rel. Vers. u. ‘Vorar.b. 22,1,
GieBen 1930, Toepelmann. ZA 11,25, Vgl. Nilsson, Deutsche Lit.-Zeit. 1980,
2224 ff.; Rose, Gnom. 7 (1931) 26 ff.



106 Ludwig Deubner

schem Boden ihren griechischen Namen beibehalten hat, auf latinischem
dagegen Diana heiit, wird damit erkldrt, daB zwei Schichten ihrer
Rezeption® zu unterscheiden seien (S. 170), von denen dann nur die
zweite auf Latium weitergewirkt hat. Hochst merkwiirdig bliebe auf
jeden Fall die Umnennung der Gottin in Diana. Denn dies soll die
,Leuchtende*“ bedeuten und die Funktion der Mondgittin bezeichnen.
Es ist aber doch mehr als fraglich, ob man im 6. Jahrh. v. Chr., der Zeit,
wo die Umnennung frithestens erfolgt wire, zu diesem Zweck mit Be-
wubBtsein die Wurzel div- herangezogen hitte.? Alle Erdrterungen iiber
den mit der aricinischen Diana zusammenhingenden Rex Nemorensis
erscheinen gegenstandslos, solange sie nicht zur Erklirung dieses Titels
und des damit verbundenen Zweikampfes fiihren, Dingen, die von einem
anderen Standpunkte aus eine zureichende Erklirung bereits gefunden
haben. In der Heranziehung der spiten romisch-italischen Sageniiber-
lieferung scheint mir der Verfasser viel zu optimistisch zu sein. Wenig-
stens vermag ich in einer so naheliegenden genealogischen Verbindung
wie der der Juturna mit Volturnus und Fontus, die Arnobius berichtet,
keine tieferen mythologischen Hintergriinde zu erblicken. Uberhaupt
diirfte der Chronologie der Zeugnisse hiufig eine grioBere Aufmerksam-
keit zu schenken sein, als es von seiten des Verfassers geschieht. Auch
bei der Verwendung des archiologischen Materials ist zuweilen, wie ich
glaube, mehr Vorsicht geboten. Es erscheint namentlich fraglich, wie
weit aus den Darstellungen des T'empelschmucks religionsgeschichtliche
Schliisse gezogen werden diirfen, da vermutlich weithin mit ornamen-
talen Gesichtspunkten zu rechnen ist. Wenn vollends auf importierten
griechischen Vasen des 7. und 6. Jahrh., die in Etrurien gefunden wur-
den, die wizvie Fnoddv dargestellt ist, so beweist dies doch nichts fiir
das Eindringen des Artemiskultes (vgl. 8. 1671.). Desgleichen mull aus
methodischen Griinden die Folgerung abgelehnt werden, die der Ver-
fasser 8. 15f. aus der im Juturnaheiligtum gefundenen, dem 5. Jahrh.
angehorenden, spiter restaurierten Dioskurengruppe zieht. Diese be-
weist weder eine Kultverbindung der Juturna mit den Dioskuren im
Juturnaheiligtum, von der sich sonst nichts nachweisen lafit, noch gar
daB diese Verbindung schon im 5. Jahrh. bestanden habe, denn jene
Gruppe kann natiirlich zu jeder spateren Zeit von woanders her in das
Juturnaheiligtum verbracht worden sein. Von der Darstellung eines
Doppelphallos an der Wand eines Kiichenherdes im Veliergrabe von
Orvieto kann man keineswegs sagen, daB sie der Sage von der Geburt

! Gemeint ist nach dem Zusammenhang offenbar: ihrer Rezeption durch
die Etrusker.

* Zum Dianakapitel des Buches vgl. auch A. E. Gordon, Transactions of
the Amer. Philol. Ass. 63 (1932) 177ff.



Romische Religion 1925—1933 107

des Romulus und des Servius Tullius, wo sich ein Phallos aus der Glut
des Herdes erhebt, genau entspreche (8. 52). Jene Darstellung im Velier-
grabe ist ein einfaches Apotropaion, wie es auch die Tépfer an ihren
Ofen anbrachten. Die Uberlieferung vom Ankauf der sibyllinischen
Biicher durch einen der Tarquinier (S.163) halte auch ich fiir geschicht-
lich begriindet. Sehr gut ist der Nachweis, daB beide Teile des Namens
Mutinus Titinus den Phallos bezeichnen (S. 53 ff.), sehr beachtenswert
die Auffassung, da der Dioskurenkult auf dem Forum angesiedelt sein
miisse, bevor dieser Platz in das Pomerium einbezogen wurde, eine Auf-
fassung, die auch Wiinsch gesprichsweise zu vertreten pflegte. Mit Dank
verzeichnen wir den Hinweis auf den etruskischen Charakter des Marica-
heiligtums von Minturnae. — Bereits nach Jahresfrist ist Altheim mit
einem zweiten Buche hervorgetreten, das in dhnlicher Weise die Herkunft
rémischer Gétter aus Griechenland und Etrurien nachzuweisen sucht,
und zwar sind die behandelten Gotter dadurch zusammengehalten, daB
sie insgesamt zur Erde und Unterwelt in Beziehung stehen oder stehen
sollen, daher der Titel des Werkes.! Was vom ersten Buch und seiner
Methode gesagt wurde, gilt auch von diesem zweiten. Vielleicht daB der
Sturm der Kombinationen eine etwas geringere Windstirke aufweist.
Wir finden auch hier eine iibereilte, durch das zu erreichende Ziel be-
feuerte Art des SchlieBens, ein Zusammenriicken von Dingen, die nichts
miteinander zu tun haben, ein Aufzeigen von Analogien, die bei ge-
nauerer Analyse zerflieBen, ein Haften an #uBerlichen Ahnlichkeiten,
die einen Schluf auf Ubereinstimmung des Wesens nicht gestatten. Was
soll man dazu sagen, daB der Zusammenhang des Dionysos mit dem
Seelenglauben darauf basiert wird, daB bei manchen Bildern des Gottes
das Gesicht rot gefirbt wurde und anderseits die rote Farbe im Toten-
kult eine Rolle spielt (S.80£.)? Immerhin, es gibt gelegentlich Ausfiih-
rungen des Verfassers, die man mit Zustimmung begleiten kann: so
scheint mir die Identitit des Rinderdiebes und des Sehers Cacus glaub-
lich (S. 45) und die Beziehung des Dativs vezkei in der Inschrift von
Agnone auf die Stadt Vescia sehr ansprechend. Der Herleitung des ita-
lischen Liber aus dem bootischen Stidtchen Eleutherai vermag ich nicht
zu folgen, und daB seine Genossin Libera, die der zu erschlieBenden
Ortsnymphe von Eleutherai, Eleuthera, gleichgesetzt wird, ihren Namen
Spaterhin noch einer anderen Géottin, nimlich der Kore, geliehen habe,
verlangt einen schier Berge versetzenden Glauben. Die Identitit von
Liber und Dionysos kann auch nicht dadurch bewiesen werden, daf in
beiden Kulten Kuchen und Phallen vorkommen (S.181f.): die Phallen sind

! F. Altheim, Terra Mater, Untersuchungen zur altital. Religionsgesch.,
Rel. Vers. u. Vorarb. 22,2, GieBen 1931, Toepelmann. A4 8,60. Vgl. Nilsson,
Deutsche Lit.-Zeit. 1931, 2368 ff.; Weinstock, Glotta 22, 161f.




108 Ludwig Deubner

doch bei Fruchtbarkeitsgottern selbstverstindlich (iibrigens: wo wird
der Phallos des Dionysos in einem xovodv herumgetragen? der Verfasser
bezeichnet dies als gewdhnlich, S. 21). Ein gutes Beispiel fiir die Fixig-
keit der Kombination bieten die Ausfiihrungen, die den Nachweis unter-
nehmen, daf bei der Verpflanzung des Dionysoskultes aus Eleutherai
nach Rom Kyme die Vermittlerin gespielt haben miisse (S.30): Griinder
von Kyme war ein Chalkidier, daneben waren vielleicht auch Kolonisten
aus Tanagra beteiligt. Diese konnten den Kult aus ihrer Nachbarstadt
(die aber doch viel unbedeutender war und von Tanagra weiter abliegt
als ein gutes halbes Dutzend anderer Ortschaften) mitgebracht haben, zu-
mal der angebliche Griinder des Dionysoskultes von Eleutherai als Vorfahr
des Griinders von Tanagra gegolten habe. Damit ergibe sich ein glattes
Resultat. In dem maskierten, harlekinartig aufgeputzten und tanzenden
gersu der tomba degli auguri sollen wir einen etruskischen Unterweltsgott
erkennen, ja der Verfasser méchte von diesem tanzenden Unterweltsgott
sogar die tanzenden Laren ableiten (S. 58). Aber ist es denkbar, dab
man einem Unterweltsgott ein solches Kostiim gab und ihn tanzen lief ?
Doch der Verfasser geht noch viel weiter und sieht in dem etruskischen
Totengott das Vorbild der spitzbértigen komischen Typen der Atellane
und des Mimus. Wie diese Metamorphose moglich sein soll (das schwie-
rigste Problem des betreffenden Abschnitts), hat ihm keine grofie Sorge
bereitet. In einer voriibergehenden Parenthese (S. 62f.) wird Literatur
dafiir zitiert, daf auch sonst Totengottheiten als komische Figuren er-
scheinen. Schligt man aber nach, so findet man zwar bekannte Dinge
iiber deutsche Kobolde und griechische Popanze und Schreckgestalten,
aber keine Komddienfiguren. Und wenn der vom Verfasser selbst ange-
fiihrte Atellanentitel “Die Mania als Arzt’ wirklich so geheifien hat und
auf die Gottin geht (vielleicht steckt aber ein menschlicher Name da-
hinter), so ist es doch etwas sehr Verschiedenes, ob in einer Komddie
ein Unterweltsgespenst auftrat, oder ob sich ein Totengott mit seinem
Kostiim zu einer typischen Lustspielfigur entwickelt, deren Ursprung
spiter ginzlich in Vergessenheit gerit. Fiir das Aneinanderriicken von
Dingen, die nur eine fliichtige Ahnlichkeit aufweisen, scheint mir be-
sonders das Kapitel iiber die oscilla charakteristisch. Diese Masken haben
m. E. weder mit den aufgehingten Géttinnen, noch mit den Masken des
Dionysos 6zfilog etwas zu tun, der iibrigens nicht zu den Choen, sondern
zu den Lenden gehort!, womit die darauf gebauten Schliisse des Ver-
fassers entfallen. Die oscilla, die er auf Grund der rémischen Gram-
matikerzeugnisse erneut dem Feste der Aiora zuteilen will, beruhen, wie
schon festgestellt wurde, auf Kontamination des romischen Brauches,

1 Vgl. meine Attischen Feste 133f.



Romische Religion 1926—1933 109

solche Masken aufzuhingen, mit dem attischen Ritus, demzufolge sich
Menschen schaukelten. Jene Kontamination tritt bei Serv. zu Georg.
2, 389 deutlich zutage, denn hier, wo die itiologische Erigone-Ikaros-
Geschichte erzéhlt wird, in deren Verlauf sich die athenischen Midchen
aufhingen, heibt es, daB sich infolge eines Orakelspruches zunichst die
Menschen schaukelten, dann aber, als zu viele herabfielen, Masken ge-
schaukelt wurden. Wenn irgendwo, wird die Kontamination in diesem
Falle an der Torheit der Begriindung des zweiten Ritus deutlich. Sie
wurde dadurch erleichtert, daB oscillum auch die Schaukel bezeichnen
kann, eine Tatsache, mit der sich der Verfasser nicht auseinandergesetzt
hat. Altheim lehnt den Gedanken an Kontamination ab und zieht es vor,
fiir die Aiora zwei Briuche anzunehmen, das Schaukeln der Menschen
und das Schaukeln der Masken. Infolgedessen wird er zu der Vermutung
gedringt, daB beide Briduche durch dasselbe Aition erklirt worden
wiren, was keineswegs iiblich ist. Die Zuriickfiihrung der Anna Perenna
auf etruskische Gottinnen besitzt einige Wahrscheinlichkeit, und auch
ihre Beziehung zu Ceres scheint gegeben, doch ist es zweifelhaft, ob
sie als ‘Indigitation’ der Ceres bezeichnet werden kann, und sie als
Unterweltsgsttin aufzufassen, sehe ich keinen AnlaB. Ablehnen muf ich
auch die Identifizierung von Ceres, Tellus und Flora mit Demeter und
damit jhre Herleitung aus dem griechischen Kult. Was soll noch boden-
stindig sein, wenn es die Erdgsttin nicht ist? DaB Ceres iiber die Be-
deutung als Ackergottin hinaus der Unterwelt nahe steht, kann richtig
sein, nur haben die péyxoe, in die an den Skira (nicht an den Thesmo-
phorial) Ferkel und andere Dinge geworfen werden, nichts mit dem
Totenkult zu tun. Ebensowenig kann Flora mit diesem in Verbindung
gebracht werden. DaB der Blumengtttin Rosen dargebracht werden,
erlaubt doch wirklich keine Schliisse in dieser Richtung, mag es auch
ein Totenfest Rosaria gegeben haben (S. 137), und das revueartige Auf-
treten der Hetéren als Gladiatoren an den Floralia, von dem der Scho-
liast zu Juvenal berichtet, wird man nicht damit zusammenbringen
wollen, daf die Gladiatorenspiele im Totenkult wurzeln (S.1391.). Dea Dia
als Mondgéttin (S. 131£.) scheint mir bei der primiiren Bedeutung, die
diese Gottheit fiir die Arvalen hat, unméoglich, denn wiewohl der Mond
das landliche Jahr gliedert, spielt er doch fiir das agrarische Leben eine
héchst untergeordnete Rolle. Die Auffassung des Triumphators als eines
Ebenbildes des Juppiter (S. 802) fiihrt ein allzu zéhes Leben.®

Eine besondere Anziehungskraft iibte die Gestalt des Janus aus.
Uber die antike Spekulation, die an diesen Gott ankniipft, verbreitet

! Vgl. meine Attischen Feste 42.
* Vgl. Altheim, Rom. Religionsgesch. (s. unten S. 132 ff.) 2, 25.
* Vgl. Herm. 69 (1934) 316 ff.



110 Ludwig Deubner

sich F. Bortzler.! Besonderes Interesse erregt das Kapitel iiber die
Vermittlung der Janusvorstellungen durch die Mithrasmysterien und
iiberhaupt die Nachwirkung jener Vorstellungen im Synkretismus der
Kaiserzeit. Indessen bereiten die mangelhaite Beweisfiihrung und das
Vorwalten subjektiver Uberzeugungen, die auch in den iibrigen Teilen
der Abhandlung sich unvorteilhaft bemerkbar machen, eine vollkommene
Enttiuschung. — Im Fahrwasser Rudolf Steiners segelnd, bemiiht sich
R. Karutz um die Lisung des Ritsels des Janus *. das fiir die Wissen-
schaft keines ist. Der Verlag hat fiir den Fall, daf der Rezensent des
Archivs nicht in der Lage sein sollte, sich selbst mit dem Inhalte niher
zu befassen, in liebenswiirdiger Weise einen Druckzettel beigefiigt, der
als Grundlage fiir die Besprechung benutzt werden mochte. In diesem
Zettel wird versichert, daf das Buch zu den letzten Griinden von Kunst
und Mythos im physiologischen Leben und Sein des Menschen vordringe,
den Ursprung der Janusvorstellung im Mysterienwesen aufdecke und
ihren Platz innerhalb der rémischen, der antiken, der afrikanischen Ge-
schichte, in der Geschichte des menschlichen BewuBtseins iiberhaupt fest-
stelle. Es sei ein fiir Philologen, Psychologen, Archiologen, Kunsthisto-
riker, Religionsgeschichtler, Ethnologen,Mythen-, Méirchen-, Sagenforscher
gleich unentbehrliches Buch. Ich kann das Letzte nur fiir die Psycho-
logen zugeben. Die Altertumswissenschaft kann mit diesem Roman aus
der Urgeschichte des Geistes nichts anfangen. Ein paar Proben werden
geniigen. S. 29f.: Numa war ,ein Meister und Fiihrer etruskischer
Mysterien, der die geistigen Urkrifte des Wasserelementes auf der Erde
als den kosmischen Ather hellseherisch und prophetisch beherrschte*;
S. 30: ,Die pythagoreische Schule vermittelte dem Westen die kosmi-
schen Schauungen des alten persischen Ostens und die Weisheit vom
Menschen, wie sie im #gyptischen Siiden bewahrt und gelehrt wurde.
Durch sie erwarb Numa sein spirituelles Wissen, mit dem er das junge
Rom einer htheren Kultur zufiihrte“; S. 46: ,,Aus 6stlichen, durch die
pythagoreische Einweihung gegangenen Impulsen erlebte Numa die Ein-
heit des Januskopfes als die Imagination einer kosmischen Ureinheit
und seine Doppelung als die Imagination einer kosmischen Polaritit*;
S. 103: ,‘Janus kommt mit Saturn’, so hief es in Rom; das will sagen:
Der in die Saturnmysterien der kosmischen Urzeit und des Menschen-
wesens in ihr mit seinem unbewufiten, traumhaft hellsehenden Seelen-
leben Eingeweihte kommt von den westlichen Mysterienstitten der
atlantischen Kiisten zu den Ostlichen heraklischen J upitermysterien der

1 F. Bortzler, Janus und seine Deuter, aus: Abhandlungen und Vortrige,
herausgeg. von der Bremer Wissenschaftl. Gesellschaft 4 (1930), Verlag Schiine-
mann.

* R. Karutz, Das Ritsel des Janus, Basel 1927, Geering.



Romische Religion 1925—1933 111

kosmischen Sonnenstufe und des Menschenwesens auf ihr mit dem ersten
Beginn eines WachbewuBtseins durch #uBere Sinneswahrnehmungen und
eines ersten Rhythmus verschiedener BewuBtseinsarten®. Usw. usw. —
Einen weiteren Deuter fand Janus in O. Huth.! Seine Methode und
deren Resultate miissen ebenfalls abgelehnt werden. Er verschiebt die
klaren und einfachen Linien der natiirlichen Entwicklung der Gottes-
vorstellung, bedient sich in einer dem romischen Denken nicht Rech-
nung tragenden Weise germanischer Parallelen, deren Verwendung
ihm in der gemeinsamen Herkunft der Italiker und Germanen ihre Be-
rechtigung zu finden scheint, und gelangt auf dem Wege hemmungs-
loser, sich zuweilen geradezu iiberstiirzender Kombinationen zu einem
Gesamtbilde, dessen in den mannigfachsten Farben schillernde Ziige um
50 seltsamer anmuten, als es sich offenbar um lauter urspriingliche Seiten
des Gotteswesens handeln soll. Janus ist nach H. Lebens-, Fruchtbarkeits-,
Licht-, Sonnen-, Wasser-, Jahr-, Toten-, Kriegs-, Musik- und Widdergott
(8. 20, 271, 33, 351f, 60). Es wird geniigen, daneben zu stellen, dab
Vesta — wie es scheint Licht- und Quellgsttin zugleich (S. 26) — als
Géttin der neuen Jahressonne bezeichnet (ebenda), das Schiff auf dem
romischen As als Totenschiff erklart (S. 26, 28), der Mundus dem deut-
schen Wort ‘Mund’ sprachlich gleichgesetzt wird. Die bei der Hochzeit
dem Brautpaar nachgeworfenen Schuhe, ,,die immer paarweis zusammen-
gehdren, sind Sinnbild der Urpolaritat® (S. 79). Betont sei, daB in dem
trimmerhaften Fragment des Salierliedes bei Varro de 1. 1. 7, 26 fiir die
Bezeichnung des Janus als dwonus cerus kein ernsthafter Anhalt ge-
geben ist (vgl. S, 15). Stutzig macht die auf S. 45 ausgesprochene Be-
hauptung, daB sich auf einem As iiber dem Doppelkopf des Janus ein
durch eine Senkrechte halbierter Kreis befinde, der mit der germani-
schen Rune fiir ‘Jahr’ identisch sei. Anm. 214 fiigt hinzu, daB das be-
treffende Exemplar (Babelon 1, 328) beschidigt sei, doch liefie sich der
Kreis iiber dem Doppelkopf mit Sicherheit ergéinzen. Schien es auch
merkwiirdig, daB in relativ so spiter Zeit ein germanisches Symbol ver-
einzelt auf einer romischen Miinze auftrete, so verlangte diese Tatsache
doch irgendeine Erklirung. Regling, den ich um Auskunft bat, stellte
freundlichst fest, daB auf dem zitierten As von einem durch eine Senk-
rechte halbierten Kreis keine Rede sei, sondern daB es sich um eine
Mondsichel handle, wie sie Willers, Gesch. d. rém. Kupferprigung S. 22
auf 10 Varianten und 53 Exemplaren des Stiickes kenne. Auch Bahr-
feld, Num. Zeitschr. 28, S. 82, 6 bemerke, daB alle ihm bekannten Ab-
bildungen des Stiickes einen Halbmond zeigen. Die Folgerungen fiir die
Methode des Verf. sind leicht zu ziehen. Es entbehrt in diesem Zu-

' 0. Huth, Janus, ein Beitrag zur altrém. Religionsgeschichte, Bonn 1932,
Rohrscheid. #4 3,60.

Archiv fiir Religionswissenschaft X XXIIL. 1/2 8




112 Ludwig Deubner

sammenhang nicht des Reizes, dal Huth, S. 14 mit iiberlegenem Tone
den ,,gelehrten Pythagorier* (sic!) Nigidius Figulus fiir ,besser beraten“
erklirt ,,als manchen Gelehrten des 20. Jahrhunderts®.

Das viel erorterte Problem der di indigetes ist in der Arbeit von
C.Koch iiber italischen Sonnenkult! mit Erfolg neu angepackt wor-
den. Diese im allgemeinen methodisch und besonnen einherschreitende
Schrift ist das Beste, was die junge Frankfurter Schule bisher hervor-
gebracht hat. Sie stellt sich zur Aufgabe, die vereinzelten und zu Un-
recht vernachlissigten Zeugnisse fiir den italischen Sonnenkult in den
noétigen Zusammenhang zu riicken, und gelangt bei ihrer Untersuchung
zu wichtigen allgemeineren Fragestellungen. Zunichst wird die Bedeu-
tung der Sonne im religitsen Leben der Romer ins Licht gesetzt, die
Ableitung des Namens der Aurelii von dem italischen Worte *aus- aur
= Sonne sehr wahrscheinlich gemacht, der Zirkuskult von Sonne und
Mond besprochen und die Verehrung der Sonne in Etrurien nachgewiesen.
Zu diesem Abschnitte méchte ich nur zwei Vorbehalte machen. Es
scheint mir undenkbar, daf die Umkreisung beim Lustrum eine ,kultisch
imitierte solare Umleuchtung” gewesen sei, die den Zweck gehabt habe,
das umkreiste Objekt in unversehrtem Zustande zu erhalten (S. 26).
Von allem andern abgesehen, miifite dazu doch irgendein Mensch oder
Gegenstand an der Umkreisung beteiligt sein, der in irgendeiner Weise
die Sonne selbst hitte vorstellen konnen. Und was die Zirkuskulte an-
geht, so scheint es mir doch viel natiirlicher anzunehmen, daffi Sonne
und Mond einmal als Wagenlenker in diesen Bereich hereingezogen
sind (was ja frilh geschehen konnte), als an eine urspriingliche Ver-
ehrung der Gestirne im Zirkus zu glauben und damit an eine Dublette
zu dem zweifellos seit alter Zeit mit den Zirkusspielen verbundenen
Juppiter, die der Verf. selbst auf S. 55 als problematisch bezeichnen
mufB. Die Verbindung der Aurelii, die als ein sabinisches Geschlecht
bezeichnet werden und die vom Staate mit der Ausiibung des Sonnen-
kultes betraut waren, mit dem am 9. August auf dem sabinischen
Quirinal stattfindenden Opfer an Sol Indiges (S. 39) halte ich fiir sehr
einleuchtend : ich habe mich in meiner Vorlesung in analoger Weise ge-
dubert. Doch wichtiger als alles dies ist die Behandlung der Indigetes.
Ich glaube, Koch hat ihre Deutung als »Stammviter* sehr wahrschein-
lich gemacht und sie mit Recht neben die Tritopatoren gestellt. Soviel
ich sehe, hat von den Friiheren nur WeiBenborn zu Liv. 1, 2, 6 diese
Meinung bereits vertreten, wenn er die Indigetes als ,,Stamm- und Schutz-
geister des Volkes* betrachtet, pdessen Ahnherrn in denselben vergsttert

1 C. Koch, Gestirnverehrung im alten Italien, Sol Indiges u. d. Kreis der di
indigetes, Frankfurter Studien 8, Frankfurt a. M. 1933, Klostermann. A4 17,50.
Vgl. W. Kroll, Gnom. 10 (1934) 139 1.



Romische Religion 1925—1933 113

sind“.! Ein solcher Ahnherr war der pater Indiges von Lavinium am Nu-
micus, dessen Heroon und Grab Dionys von HalikarnaB 1,64 erwihnt.
Ob dieser gleichzeitig FluBgott war, scheint mir zweifelhaft. DaB von
Aeneas, nachdem er mit ihm gleichgesetzt war, die Entriickung in den
benachbarten Fluf erzshlt wurde, ist nicht beweisend, und die von
Dionys angefiihrte Inschrift des Heroons Ilatgdg @eoi ydoviov, d¢ mota-
uod Nomniov ¢edpe Océmee miiten wir in ihrer lateinischen Fassung
kennen, um imstande zu sein, einen so wichtigen Schluf daraus zu ziehen.
Vollends halte ich die Gleichsetzung jenes pater Indiges am Numicus mit
Sol trotz der Worte des Plinius n. h. 3, 56 lucus Solis Indigetis, wo das-
selbe Heiligtum gemeint ist, fiir ausgeschlossen, da Sol — trotz aller
harmonistischen Deutungen des Verfassers — unméglich an einem Grabe
verehrt werden kann. Die nur bei Plinius vorliegende Identifizierung des
Indiges vom Numicus mit Sol erklirt sich am ungezwungensten aus
einer Kontamination mit dem in Rom verehrten Sol Indiges, denn bei
der Seltenheit dieser singularischen Benennung lag eine solche Gleich-
setzung auBerordentlich nahe. Damit entfillt dann auch die vom Verf.
S.108,1 zugestandene Schwierigkeit einer doppelten Herleitung des
romischen Sonnenkultes. Und wenn mit Recht das Beiwort dagvngdgoc,
das Lydus de mens. S. 172, 21 W. dem rémischen Sol Indiges zuteilt,
mit dem numicisch-laurentischen Indiges zusammengebracht wird
(8. 108), so wiirden wir auch darin eine- Kontamination, und zwar in
umgekehrter Richtung, zu erblicken baben. Das Heiligtum der Sonne,
das Dionys 1, 55 erwahnt, ist von dem des Indiges am Numicus ver-
schieden und kann nicht als Analogie betrachtet werden. Die Indigites
sind also, wie es scheint, die Ahnen. Die Bedeutung ihres Kultes erweist
das Wort indigitare, das von indiges nicht getrennt werden kann. Die
allgemeine Verwendung dieses Verbums in der sakralen Terminologie
der Rémer mochte der Verf. damit erkliren, daB es nicht nur das An-
rufen der Gotter als Stammviter, sondern als Viter schlechthin be-
zeichnen konnte, indem auch die verbreitete Bezeichnung der rémischen
Gotter als pater genealogisch zu verstehen sei. Ich mdchte lieber an-
nehmen, daf indigitare zunéchst auf dem Ahnenkult der Geschlechter
beschrinkt war, und seine umfassendere Geltung ein Beweis dafiir ist,
wie grofi die Bedeutung des Ahnenkultes in Rom einst war. Damit er-
klért sich auch, warum so viele Gentilgbtter, die ihren Namen von der
Gens herleiten, Eingang in den Staatskultus gefunden haben, und iiber-
haupt paBt jene Bedeutung zu dem groBartigen Traditionalismus des
rémischen Wesens. Etymologisch freilich bleiben die Indigetes so un-
erklirt wie die Novensides, aber wenn diese in der Devotionsformel

! Vgl. dazu auch Klausen, Aeneas u. d. Penaten 2, 913, wo sich eine #ihn-

liche Formulierung findet.
8*



114 Ludwig Deubner

bei Liv. 8, 9, 6 zwischen den Laren und den Indigetes stehen, d. h. zwi-
schen den Ahnen des hiuslichen Kultus und denen der gentes, so werden
sie wohl am ehesten den Penaten verwandt gewesen sein, die sowohl
Ov. met. 15, 861f. mit den Indigetes verbunden erscheinen, als auch
gerade in Lavinium neben Vesta eine beherrschende Rolle spielen.

Weniger giinstig tritt die Methode der Frankfurter Schule in der
Abhandlung von L. Euing iiber die Tanaquilsage hervor.! Der
Versuch, diese Gestalt als eine G6ttin zu erweisen, die sowohl mit der
etruskischen Thetys wie mit der romischen Vesta verwandt sei, beruht
auf Kombinationen, denen ich keine Haltbarkeit zubillicen kann. Es
werden bisweilen Dinge unter den Gesichtspunkt der Analogie gebracht,
die in Wahrheit gar nichts miteinander zu tun haben. Die Auffassung,
dafl die Vestalinnen die Hausfrau, nicht die Toéchter des Hauses ver-
treten sollen, scheint mir nicht erschiittert. Was die Legenden von der
Weihung oder Schenkung des Campus Martius angeht, so mochte ich
jetzt das Aition fiir die Entstehung der Tiberinsel (Plutarch I) scharf
von der Schenkung der Vestalin Gaja Taracia trennen und in der ,Tar-
quiniafassung® (Plutarch II) eine Kontamination beider Sagen erblicken.
Die Schenkung der Gaia Taracia scheint mir nach wie vor der Schenkung
der Acca Larentia nachgebildet. DaB der Frauenname Gaia von der
Gottin Gaia iibernommen sei, kann ich nicht fiir méglich halten.

Ein sehr erfreuliches Buch hat Lily Ross Taylor tiber den romischen
Kaiserkult geschrieben.? Ihre Hauptabsicht ist auf die Darstellung
seiner Entstehung und Herausbildung unter Caesar und Augustus ge-
richtet. Einleitende Kapitel orientieren iiber die hellenistischen Vor-
stufen, sowie iiber die Ansatzpunkte, die sich bereits auf rémischem Boden
vorfanden. Die folgenden schildern Caesars auf ein hellenistisch-orien-
talisches Gottkdnigtum zustrebende Politik und die auf ihn gehiuften
gottlichen Ehren, das Eingreifen des Oktavian nach der Ermordung des
Diktators, die Einsetzung des Kultes des Divus Iulius, die Ausgestaltung
der Augustusverehrung in Italien und den Provinzen, die Vergottung
des toten Kaisers und die Nachwirkung der von dem lebenden be-
griindeten Formen. Man folgt mit Vergniigen der klaren und fliissigen
Darstellung, die in bezug auf die Ereignisse nach Caesars Ermordung
eine besonders gliickliche Lebendigkeit zeigt, und vertraut sich gern
dem im allgemeinen gesunden Urteil der Verfasserin an. Sie sagt Be-
achtenswertes iiber Caesars Standpunkt, fiir den die gottliche Verehrung

1 I,. Euing, Die Sage von Tanaquil, Frankfurter Studien 2, Frankfart a. M.
1933, Klostermann. Z.4 3,50.

® Lily Ross Taylor, The Divinity of the Roman Emperor, Philological
Mounographs publ. by the American Philological Association I, Middletown,
Connecticut 1931. Vgl. dazu Premerstein, Philol. Wochenschr, 1933, 1114 1F.



Rémische Religion 1925—1933 115

nicht eine angenehm empfundene Schmeichelei, sondern ein integrierender
Bestandteil des von ihm ins Auge gefaBten monarchischen Typus ge-
wesen sei (S. 76)1, desgleichen iiber die politischen Motive der Ver-
bindung des Antonius mit Kleopatra (S. 1101f.). Mit Recht sieht sie in
Oktavian vor allem andern den praktischen Staatsmann (S.143); auch der
Kaiserkult war in erster Linie ein Instrument seiner Politik (S. 237).
Fiir seine restaurierende Tatigkeit ist wichtig, daB ihm die Rolle des
Verteidigers der altromischen Uberlieferungen bereits durch den Kampf
mit Antonius zufiel, der den orientalischen Herrschertypus vertrat (S. 243).
Durchaus unterschreibe ich das Urteil, da Horaz’ Verhalten gegeniiber
Augustus eher der Ausdruck einer tiefen personlichen Bewunderung als
einer wirklichen religiosen Inbrunst gewesen sei (S. 235), und daB sich
diese Bewunderung bereitwillig in der Sprache kultischer Verehrung
gedubert habe (S. 235f.). In der Auffassung der vierten Ekloge gehen
unsere Wege auseinander; auch scheint es mir fraglich, ob die Herein-
ziehung des Agathos Daimon und die Deutung der beriihmten Prosky-
neseszene zu Baktra berechtigt ist. Nicht vergessen werden darf, dak
die weitgehende Benutzung des hochst instruktiven Miinzmaterials dem
Buch zu bedeutendem Vorteil gereicht. — Mancherlei Bemerkenswertes
zum antiken Herrscherkult hat auch O. Immisch vorgetragen.?
Er zeigt die innergriechischen Bedingungen des Phaenomens auf, in-
dem er darauf aufmerksam macht, dafl fiir den griechischen Menschen
die Grenzen zwischen Mensch und Gott zu aller Zeit flieBend waren.
Die grofie Mannigfaltigkeit der Formen, in denen sich die Verehrer der
vergottlichten Firsten und diese selbst bewegten, wird gut herausge-
stellt. Insonderheit wird das Auftreten des Antonius als Dionysos be-
handelt und unter dem Gesichtspunkt erklirt, daf seit dem Ineinander-
schmelzen der Bilder dieses Gottes und Alexanders des Grofien der Gott
das Symbol welterobernder griechischer Zivilisation geworden sei. Wenn
demgegeniiber die Apolloverehrung des Oktavian als bewubte Anti-
these aufgefaBit wird, so kann ich Bedenken nicht ganz unterdriicken.
Auf die Rolle des Oktavian bei der cena dwdexd®eoc vom Jahre 40
mdchte ich nicht viel geben. Freilich, dafl der palatinische Tempel schon
36 v. Chr., also vor Actium, gelobt wurde, ist sehr wichtig. Aber eine
Spitze gegen Antonius wird bei der Apolloverehrung des Oktavian in
unserer I"Jberlieferung nirgends sichtbar, und wenn dieser sich iiberhaupt
einen Gott zueignete, so konnte sein kiihles, klares, kluges, beherrschtes
Wesen kaum zu einem andern greifen als zu dem, in dem es sich am
meisten widergespiegelt sah, wofern nicht der Hauptgrund fiir dieses
! Doch vgl. Premerstein a. a. O. 1116f.

S *In dem Sammelheft Aus Roms Zeitwende, Leipzig 1931, Dieterich,
. 1—86.



116 Ludwig Deubner

Verhiltnis in den Beziehungen des julischen Geschlechtes zu dem Gotte
gegeben war.! — Unter dem Gesichtspunkt des romischen Kaiserkultes
hat O. Weinreich eine Anzahl von Epigrammen des Martial ausfiihrlich
interpretiert, deren schmeichlerische Pointe darin liegt, daf verschiedene
Tiere (vom Elephanten bis zu den Fischen) durch ihr Gehaben die Wit-
terung der Gottlichkeit Domitians verraten? BEs wird gezeigt, wie die
spielerischen Motive der Gedichte einen ernsthaften Untergrund volks-
tiimlicher Vorstellungen zur Voraussetzung haben, denen zufolge die Per-
son des Kaisers mit besonderen, iibernatiirlichen Wirkungskriften begabt
ist. Auch die Fische des Domitian (4, 30) nehmen an seiner Heiligkeit
teil. Wer sich an ihnen vergreift, an dem vollzieht sich ebenso ein Straf-
wunder, wie nach syrischem Glauben an denjenigen, die von den Fischen
der heiligen Tempelteiche essen.

H. J. Rose arbeitet in einem fiir weitere Kreise geschriebenen, ver-
gniigten und anregenden Buche die primitiven Elemente der ita-
lischen Kultur heraus?® nachdem er ein Jahr zuvor ein gleichartiges
Werk fiir das griechische Gebiet hat erscheinen lassen. Man lernt daraus
allerlei, und so manchem Problem wird schirfer zu Leibe gegangen.
Besonders erfreulich ist der Versuch, aus dem praehistorischen Material
eine Ubersicht iiber die religiosen Vorstellungen der Vorzeit zu gewinnen
(S.221f.). Ergibt sich doch vielleicht aus den individualititslos zusammen-
gepackten Urnenfeldern der bronzezeitlichen Terremare-Friedhofe eine
Erklirung fiir die kollektive Auffassung der di manes (S. 261.). Ethno-
graphische Parallelen sind, wie bei dem Verf. selbstverstindlich, mit
Takt verwertet, die Wirkungen des Mana unter dem Bilde des elek-
trischen Stromes mit gliicklicher Drastik verdeutlicht. Dies zeigt sich
namentlich bei der Erdrterung der Bestimmungen, denen zufolge be-
stimmte Personen, Fremde, Fraueu, Sklaven von bestimmten Kult-
handlungen ausgeschlossen werden. Der Fremde hat sein besonderes
Mana, das den Strom der einheimischen rituellen Aktion unterbricht
und stért: the magical atmosphere is getting decidedly electrical, and it is
important that the current should neither be interrupted nor discharged in
the wrong direction (S. 70). Das ist ausgezeichnet formuliert. Fiir sehr
beachtenswert halte ich die I"]berlegung, ob es nicht richtiger ist, in der
peinlichen Exaktheit romischer Rechtsformeln eine Nachwirkung ma-
gischer Sprechweise zu erblicken, statt, wie es geschehen, die romische

1 Vgl. Wissowa, Religion u. Kultus d. R.2 296.

2 0. Weinreich, Studien zu Martial, Literarhistorische und religionsge-
schichtliche Untersuchungen, Tibinger Beitrige zur Altertumswissenschaft H. 4,
Stuttgart 1928, Kohlhammer, 74—160.

s H. J. Rose, Primitive Culture in Italy, London 1926, Methuen & Co. Vgl.
dazu Nilsson, Litteris 5 (1928) 99 ff.



Roémische Religion 1925—1933 117

Religion unter juristischen Gesichtspunkten zu betrachten (S. 79). Sehr
einleuchtend ist die im Anschluf an Plutarch qu. Rom. 44 gegebene Er-
klirung, daB dem Flamen Dialis deswegen zu schwdren verboten sei,
weil die dem Eid inharierende bedingte Selbstverfluchung ihn beflecken
wiirde (S. 1131.,, 220). Desgleichen wird die Weihung der Midchen-
kleider durch die Braut mit Recht darauf zuriickgefiihrt, daB die Kleidung
in sympathetischem Zusammenhang mit ihrem Triger steht; die Gott-
heit hat also zu verhiiten, daB diesem mittels der Kleider ein Schaden
angezaubert wird (S. 139). Die hasta caelibaris, mit der das Haar der
Braut geordnet wurde, hat den Zweck, allen Unsegen daraus zu ver-
treiben (ebd.). Auch in diesem Buche des Verfassers finde ich manche
hochst erfreuliche Ubereinstimmung mit eigenen Ansichten (s. diese
Zeitschr. 23 [1925] 299), vgl. zu den Saliae virgines (S. 991.) Rom. Mitt.
36/37 (1921/22) 22f., zu den Fordicidia (S. 101) Neue Jahrb. 1911,
27, 332. Die Lupercalia erscheinen als ein Ritus der Wolfsabwehr
(8. 105), vgl. diese Zeitschr. 13 (1910) 485£., und S. 106 ist der sekun-
dire Charakter des Schlagens der Frauen seitens der Luperci klar her-
vorgehoben, vgl. a. a. 0. 492ff. DaBl die Vestalinnen als die Hausttchter
des Konigs betrachtet werden (S. 821f.), halte ich nicht fiir richtig, vgl.
oben S.114. Dem agrarischen Larenursprung (8. 81) ist durch die ollge,
die von den Arvalen der mater Larum als cena den Hiigel hinunter ge-
worfen werden, ein schwerer Stof versetzt worden, vgl. oben S. 104, sowie
Fornari Bull. com. 42, 8171f.; Lily Ross Taylor Amer. Journ. of Arch. 29
(1925) 2991, wo nur allzuviele Gttinnen, selbst Vesta, als Erdgsttinnen in
Anspruch genommen werden. Nicht zutreffend scheint mir die mit W, Otto,
Die Manen 59ff. sich beriihrende Auffassung von Genius und Juno als
den powers of reproduction of the family or clarn, noch die wohl von
Dieterich angeregte Meinung, da das romische Kind nach der Geburt
auf die Erde gelegt werde, damit es aus dieser seine Seele empfange,
vgl. meinen Artikel Birth in Hastings’ Encyclopaedia of Ethics and Religion
S. 649b; Goldmann, Zeitschr. d. Vereins f Volksk. 21 (1911) 410. —
Eine sehr niitzliche Zusammenstellung der primitiven Elemente
der romischen Religion hat E. E. Burriss auf Grund eigener fiinfjahriger
Quellenlektiire gegeben.! Neben vielen bekannten Dingen wird ein jeder
hier und dort auf Material stoBen, das ihm neu ist. Man wird den Deu-
tungen des Einzelnen in den meisten Fillen zustimmen kénnen, wie
z. B. bei der Zuriickfiihrung der skrupulésen Formalistik des romischen
Gebets auf die bei der magischen Beschwoérung geforderte wortliche
Genanigkeit (S. 187). Nachteilig bemerkbar macht sich, daB der Ver-
fasser nur wenig iiber die englische Fachliteratur hinausgeschaut hat.

t E. E. Burriss, Taboo, Magic, Spirits, a Study of Primitive Elements in
Roman Religion, New York 1931, Macmillan Company.



118 Ludwig Deubner

Ein weiterer Umblick hitte ihm zuweilen vielleicht plausiblere Er-
klirungsmoglichkeiten verschafft.! Den Talisman als apotropiisch und
das Amulett als segenbringend aufgefafit zu sehen (S. 146), war mir neu:
mir schienen diese Begriffe immer die umgekehrte Bedeutung zu haben.
Pales ist von den Parilia wahrscheinlich zu trennen (vgl. S.148). Das
Lachen der Luperci auf das Grinsen der Wolfe zu beziehen (S. 162),
geht doch wohl etwas weit. Die Tinze der Salier haben mit dem Hoch-
wachsen des Getreides nichts zu tun (vgl. S. 172). Pales war nicht un-
bestimmten Geschlechtes (S. 188), sondern durch je eine mannliche und
eine weibliche Gottheit des gleichen Namens vertreten: es gab zwei
Pales. Dafi die Fetialen urspriinglich ein Bild des Juppiter in fremdes
Gebiet mitnahmen (8. 199), hitte angesichts der Bildlosigkeit des altesten
Kultus dem Servius nicht geglaubt werden diirfen. S. 137 und 223 ent-
halten einen Widerspruch in der Deutung der Argei. Die zweite Auf-
fassung (Opfer an den Stromgott) ist mir die wahrscheinlichere.

Die auch fiir den romischen Kultus bedeutsame alte Inschrift
unter dem Lapis niger ist erneut von F. Leifer und E. Gold-
mann behandelt worden, deren Arbeiten in einem Beiheft der Klio
vereinigt sind.? Leifer teilt einen nachgelassenen Rekonstruktionsversuch
Graffunders mit und kritisiert sowohl diesen, wie den von Stroux (Philol.
86 [1931] 460ff.). Er lehnt beide ab. Die Rechtfertigung fiir die Publi-
kation des Graffunderschen erblickt er darin, daf die Erkenntnis trotz
des negativen Ergebnisses gefordert werde. Man darf zweifeln, ob dieser
Gesichtspunkt ausreicht, auch wenn man ihn mit dem der Pietit ver-
bindet. Die Deutung Goldmanns kann nicht befriedigen. Weniger wegen
der Unsicherheiten in der Erginzung als wegen des supponierten In-
haltes. Dall ein untadeliger Widder als ein Widder, ,der hinsichtlich
des Wollhaares nicht schlecht ist*, bezeichnet und dies durch die
Worte ovem masem, quoi ha(u) vel(l)od nequam est ausgedriickt sein soll,
erscheint nicht glaubwiirdig, und ebensowenig kann ich der Erginzung
Z. 7if. zustimmen. Nach dieser soll der Kénig, wenn er wihrend seiner
feierlichen Fahrt in Erfahrung bringt, daf ihm auf seinem Wege ein
Wagen entgegenkommmt, dem Kalator den Befehl geben, das Gefihrt
anzuhalten (,und damit eine Arbeitsleistung zu verhindern, die der Rex
nicht sehen darf“); ferner soll der Kalator die Zugtiere jenes Wagens
schnell ergreifen und ihn zur Seite wenden, bis der Kénig seinen Weg
rite fortgesetzt hat. DaB derartige Einzelheiten, deren Erledigung sich

! Fiir die S. 82 gegebene Erklirung des Quinquatrus war Wackernagel,
dieses Archiv 22 (1923/24) 215f. zu zitieren.

* Zum Problem der Foruminschrift unter dem Lapis niger: I F. Leifer,
Zwei neuere Losungsvorschlige, II. E. Goldmann, Deutungsversuch. Klio, 27. Bei-
heft (Neue Folge 14. Beiheft), Leipzig 1932, Dieterich. Z.4 5,60.



Rémische Religion 1925—1933 119

jeweils aus der besonderen Situation ergeben wiirde, in einer hoch-
archaischen lex vorgeschrieben sein sollten, halte ich fiir undenkbar. Wer
die Erginzungen von Stroux neben diesen neuesten Deutungsversuch
hilt, wird jenen trotz der von Leifer vorgetragenen Kritik unbedingt
den Vorzug geben. — Auf das gegenseitige Verhiltnis von Priester-
tumund Magistrat kommt F. Leifer in einer umfangreichen staats-
rechtlichen Abhandlung zu sprechen.! In einer Auseinandersetzung mit
Mommsen und Wissowa wendet er sich insbesondere gegen die Auf-
fassung von einer urspriinglichen Trennung zwischen Priestertum und
Magistrat und verficht die hypothetische These, daf zu Beginn der Re-
publik die Vorstandschaft des Pontifikalkollegiums nicht beim Pontifex
Maximus, sondern bei dem republikanischen Gemeindehaupt, dem Nach-
folger des Konigs, gelegen habe (S. 1221f.). Weiterhin stiitzt er diese
Ausfiihrungen durch ebenfalls hypothetische Analogien, die aus etrus-
kischen Beamten- und Priesterinschriften gewonnen werden: so wird
fiir die etruskischen Funktionire eine Vereinigung von weltlichen und
sakralen Funktionen angenommen (S. 290ff.). Mir scheinen in der ganzen
Frage primire Vereinigung verschiedener Funktionen in einer Person
und sekundire Kumulation von Amtern nicht geniigend geschieden zu sein.

Eine phantastische Erklirung des Arvalliedes bietet M. Budimir
in einer serbisch geschriebenen Abhandlung, der ein lateinisches Sum-
marium angehiingt ist.2 Es geniigt vielleicht anzufiihren, daB der Schluf
der zweiten Zeile Sinc’ urre, Rein, pleores! gelesen und iibersetzt wird:
Hinc averte imbres, Reine! Rein wird als Vokativ Sing. von Reinos ge-
deutet; dies sei der Name eines regenbringenden Démons, verwandt mit
Rhenus. — In einem linguistischen Riesenwerk von zusammen 890 Seiten
bemiiht sich M. Nacinovich um das Verstindnis des gleichen Textes,
dem sabinische Herkunft zugeschrieben wird.? Seine Deutung der zweiten
und dritten Zeile lautet: Ne voluerit Mars (et) Semones incurrere in pleores
(sc. fruges). Satur fuat Mars: (ideo ei) mola (et) sal imponantur (2,3311£.,334).

Zu Gebet und Wunder hat O. Weinreich eingehende, weit
tiber das romische Gebiet hinausgreifende, namentlich das griechische
miteinbeziehende Studien vorgelegt.® In einer ersten Abhandlung werden,

1 F. Leifer, Studien zum antiken Amterwesen, I. Zur Vorgeschichte des
romischen Fihreramts. Klio, 23. Beiheft (n. F. 10. Beiheft), Leipzig 1931,
Dieterich. A4 24,—.

* M. Budimir, Carmen Arvale, Serb. kgl. Akad., Beograd-Semun 1926.
15 Dinar.

8 M. Nacinovich, Carmen Arvale, L Il testo, IL I fonemi e le forme, Roma
1933, 1934, Tipografia del Senato.

* 0. Weinreich, Gebet und Wunder, zwei Abhandlungen zur Religions-
und Literaturgeschichte, Einzelausgabe aus Genethliakon W. Schmid, Tibinger
Beitr. zur Altertumswiss. H. 5, Stuttgart 1929, Kohlhammer.



120 Ludwig Deubner

ausgehend von einer Stelle in Terenz’ Andria, die egoistischen Gebete
vom Typus der Verse ,,0 heiliger Sankt Florian, verschon’ dies Haus,
ziind andre an!“ besprochen, wobei sich zeigt, dafi die Romer im Gegen-
satz zu den Griechen und ganz im Sinne der Florianformel das von sich
selbst weggewiinschte Ubel gern irgendwelchen Nachbarn zudachten.
Auch wird die den Romern eigentiimliche konkrete Auffassungsweise
bei der Erérterung der horazischen Ode 1, 21, wo der Dichter das Un-
heil zu den Persern und Briten wiinscht, gut betont; daB hingegen
der bellum, famem, pestem vertreibende Apoll (V.13£) orphischen An-
regungen verdankt werde (S.19), ist mir nicht glaublich. Die weit
groBere zweite Abhandlung gibt eine reich gegliederte Ubersicht iiber
alle moglichen Arten wunderbarer Tiir6ffnung: automatisches Aufspringen
von Tiiren vor einer Gottheit oder vor gottlichen (heiligen) Menschen
(die auch verschlossene Tiiren passieren konnen); omindse Bedeutung
selbsttitiger Offnung; wunderbare Befreiung von eingekerkerten gott-
lichen Personen durch Abfallen der Fesseln und Aufspringen der Ge-
fingnispforte; Offnung verschlossener Tiiren durch Zauber und Gebet.
In Legenden erscheint das Tiirwunder als Ordal zur Bekriftigung von
Unschuld, Recht und Heiligkeit, und Firmicus Maternus feiert mit
iiberschwinglicher Rhetorik Christi Macht iiber die Pforten der Hélle
und des Himmels. Mit besonderer Liebe hat sich der Verfasser (um von
den Befreiungswundern der Apostelgeschichte hier abzusehen) in die
Eingangsszenen des Curculio versenkt, in denen die Tiir zur Geliebten
eine Rolle spielt; er fiihrt uns in drei Stufen von der menschlich-affek-
tiven Tiirbelebung iiber eine dionysische Paratragédie zu magisch-
parodischer Tiirbeschworung (S. 205ff.). Um zunichst von dem letzten
etwas zu sagen, so vermag ich (unbeschadet des urspriinglichen Sinnes
von occentare, V. 145) eine Beschworung nicht zu erblicken. Die Riegel
werden personifiziert und wie Menschen dringlich gebeten, die Tiir frei-
zugeben und das Midchen herauszulassen, aber sie schlafen und héren
nicht: sieht dies nach Zauber aus? Vollends die Aufforderung an die
Riegel, wie Tinzer emporzuspringen (und dadurch die Tir zu 6ffnen),
darf doch nicht zu der Annahme fiihren, daB der Vergleich mit den
Tinzern die Riegel zu Medizinméinnern mache, die durch magisches
Springen das Middchen zwingen, herauszukommen (S. 226). Aber auch
in der Bewertung der zweiten Stelle (V. 911f.) kann ich dem Verf. zu
meinem Bedauern nicht folgen: mir scheint hier alles aus dem der Stelle
immanenten Spiel des Witzes ableitbar. ‘Wenn hier der an der Schwelle
ausgegossene Wein die trunksiichtige Alte aus dem Hause lockt und
diese erregt umherirrt, bis Phaedromus als Weingott sie triinkt, so kann,
glaube ich, von der Parodie einer Dionysosepiphanie doch nicht gut
geredet werden, geschweige denn daB wir weiter zu der Vermutung



Romische Religion 1925—1933 121

schreiten sollten, daB dem Canticum eine Tragtdie zugrunde liege, deren
erfolgreiche Auffiihrung die Parodie des Plautus hervorrief. Nur kurz
sei angemerkt, daB V. 93 ein selbsttatiges Aufgehen der Tiiren keines-
wegs angedeutet wird. Im Gegenteil weist die V.95 ausgesprochene
Aufforderung zur Ruhe (die mit dem kultischen ebpnueiv doch nichts
zu tun hat!) darauf hin, daB die erwartete 6ffnende Person zunichst
beobachtet werden soll. Wenn Phaedromus auf die Frage der Alten,
wie weit der ‘Gott’ entfernt sei, auf die gezeigte Lampe oder Laterne
verweist (V. 117), so soll das Licht (die Szene spielt ja nachts) eben
die Stelle bezeichnen, wo er steht, schwerlich den Lichtglanz der Epi-
phanie parodieren (S. 214), und wenn dann weiter die Alte ihn auf-
fordert, sich ihr mit groBerem Schritt zu nihern (V. 118), so kann ich
das nicht auf das michtige Ausschreiten der Gotter (S. 2141.), sondern
nur auf die Stirke ihres Durstes, dem der Wein nicht schnell genug
kommen kann, beziehen (der Ausdruck grandiorem gradum ist ja zudem
auch um der Alliteration willen gew‘é.h]t). Schon V. 121 dankt die Alte
mit den Worten salve, oculissume homo, was doch wohl auf die Sphire
der ganzen Partie ein Licht zuriickwirft. Doch durch diese Bemerkungen
wird der Wert der Arbeit nicht geschmiilert, der darin besteht, daB
mancherlei Dinge, die einem in ihrer Vereinzelung da und dort entgegen-
traten, hier vereinigt, durch eine Fiille verwandten Materials vermehrt
und in jhrem Zusammenhange durchgedacht sind. Und sehr beherzigens-
wert ist die Einschirfung, daf die Tiir nirgends so lebendig personi-
fiziert worden ist wie in Rom, wo sie ja auch in Gestalt des Janus als
Gottheit verehrt wurde (S. 351.).

Uber die Herkunft und Wesensinderung der Sibyllinischen
Biicher hat W. Hoffmann? Ansichten vorgetragen, die der iiblichen
Auffassung von Grund aus entgegengesetzt sind. Er nimmt an, daB die
Uibri urspriinglich gar nicht jene Bezeichnung getragen hitten, ja daB
sie iiberhaupt nicht griechischer Herkunft gewesen wiren. Vielmehr
handele es sich um eine rémische Einrichtung, eine Sammlung von
Siihnevorschriften, die erst nach 217 v. Chr, den Charakter einer Orakel-
sammlung angenommen habe und dann nach Analogie der in hellenisti-
scher Zeit aufkommenden sibyllinischen Wahrsagungsbiicher benannt
worden sei. Ich weif nicht, ob eine so scharfe Scheidung zwischen
Siihnevorschriften und Prophezeiungen durchgefiihrt werden kann. Eine
Formulierung in der Art wie die der carmina Marciana Liv. 25, 12, 10
hoc si recte facietis, gaudebitis semper fietque res vestra melior ist bei den
Prokurativen Siihnevorschriften jederzeit denkbar, und damit eine Verbin-

! Ein edpnusize wire auch im Munde des "Dionysosj selbst w'enig Pa,ssend.
* W. Hoffmann, Wandel und Herkunft der Sibyllinischen Biicher in Rom,
Diss. Leipzig 1933. Vgl. W. Kroll, Gnom. 10 (1934) 387f.



122 Ludwig Deubner

dung von Piacula und Orakel. Es konnte an den besonderen Umstinden
liegen, ob das eine oder das andere mehr hervorgekehrt wurde. Uber-
dies aber enthielten die Gutachten der Decemviri doch Deutungen
des in den libri Vorgefundenen, so daf ein RiickschluB auf den Wort-
laut jener mehr oder weniger mit einer unbekannten GroBe rechnet.
Auch dah die Biicher urspriinglich gar nicht sibyllinische genannt wor-
den seien, kann aus der Tatsache, daB Livius in den meisten Fillen dieses
Beiwort weglifit, nicht gefolgert werden, da es nur natiirlich ist, daf
man bei diesen libri xat’ foyrv auf das Beiwort verzichtete. SchlieBlich
aber — und dies ist das Gravierendste —: wie soll man es erkliren, daB
die Decemviri, die Vertreter des graccus ritus (Varro de 1. 1. 7, 88), mit
den Sibyllinischen Biichern verbunden sind, wenn diese eine altromische
Institution waren, von der Tatsache zu schweigen, daB die Decemviri
eben wegen jener Verbindung als antistites Apollinaris sacri bezeichnet
werden und die apollinischen Symbole, Dreiful und Delphin als Abzei-
chen filhren? Soll der ganze Begriff des graecus ritus erst im 2. Jahrh.
v. Chr. entstanden und sollen die alten libri in lateinischer Sprache
verfait gewesen und spiter durch griechische Orakel ersetzt worden
sein ?

Auf der Grundlage eines wilden Gallimathias von Religions- und
Sprachgeschichte gibt H. de Barenton eine neue Ubersetzung des als
Totenritual gedeuteten Textes der Mumienbinde von Agram.!
Der SchluBiteil der Abhandlung kommt zu dem Resultat, daf die Etrusker
von Chaldaa iiber Agypten, Syrien, Kleinasien und Griechenland nach
Ttalien gewandert sind. In Agypten safen sie wihrend der 1. und 2. Dy-
nastie. Als sprachliche Probe wird vielleicht die Erklirung des Namens
des Bakchos-Dionysos geniigen (S. 78). Er ist dgyptisch (wie das Etrus-
kische iiberhaupt ein #gyptischer Dialekt ist): bah — Palme, zu, zus
= opfern, di = machen, hun xus = Rebenopfer. Der Name des Gottes
bedeutet also: ,der Priester des Palmbaumes und der Reben.”

Von den verschiedenen Teilen des sehr verdienstlichen rémisch-
germanischen Atlas?® beziehen sich namentlich der dritte und vierte,
in denen die Grab- und Weihedenkmiiler von Koepp behandelt werden,
auf das sakrale Gebiet. Doch enthilt auch der zweite Abschnitt iiber
die biirgerlichen Siedlungen, den Drexel bearbeitet hat, hierher ge-
hoériges Material, némlich Abbildungen usw. von Gribern und Heilig-
tiimern. Wir lernen, daf die rémischen Friedh6fe auBerhalb der Sied-
lungen lagen, da im 1. und 2. Jahrh. n. Chr. nur Verbrennung iiblich

! H, de Barenton, Le texte étrusque de la momie d'Agram, Paris 1929,
Leroux.

* Germania Romana, ein Bilderatlas, zweite erweiterte Auflage, Text und
Tafeln, Bamberg ohne Jahr, Buchner.



Romische Religion 1925—1933 123

war und die Bestattung um 200 eindrang, daB die meisten Tempel gal-
lischen GrundriB, d. h. eine ungefihr quadratische Cella mit breitem
Siulenumgang auf allen vier Seiten aufweisen und dab dieser Grundri
auch von den germanischen Kulten iibernommen wurde. Drexels knappe,
prizise Darstellung ist dem Zweck des Atlas vorziiglich angepaBt. Von
Koepps etwas weitschweifigen Priambeln, die der Beschreibung der
Tafeln vorausgehen, kann man leider nicht das gleiche sagen. Uber die
Mainzer Juppitersiule oder iiber die Juppitergigantensiulen sich in
solcher Ausdehnung zu verbreiten, scheint mir an dieser Stelle um so
weniger angebracht, als schlieflich doch vieles im Problematischen
stecken bleibt. Gut dargelegt werden die angesichts der interpretatio
Romana sich hiufig ergebenden Deutungsschwierigkeiten sowie die Kri-
terien dafiir, ob in Name oder Bild ein rémischer oder einheimischer
Gott anzuerkennen sei (IV S. 5f,21). Auch wird mit Recht sehr skep-
tisch dariiber geurteilt, wie weit in den aus alter Symbolik stammenden
sepulkralen Motiven (Léwen, Sphinx usw.) noch der urspriingliche Sinn
gefiihlt werde (III S. 14, 251.). Zweilellos ist weithin blo ornamentale
Verwendung anzunehmen. Die Tischszene III T.19, 3 mochte ich an-
gesichts der von Kiiche und Weinkeller umgebenen irdischen Mahl-
zeit ebd. T. 37, 3 nicht auf die Tafelfreuden des Jenseits beziehen
(vgl. ebd. S.15£.), und auch in Taf. 19,1 liegt wohl eher eine Erin-
nerung an das irdische Beisammensein vor; dagegen muBl der Gestalt
des Orpheus eine eschatologische Bedeutung zugesprochen werden (ebd.
S. 451.). — Uber die Ausgrabungen in dem von ihm entdeckten einzig-
artigen Tempelbezirk des spatromischen Trier lief Siegfried
Loeschke einen vorldufig zusammenfassenden Bericht erscheinen.?!
Danach sind an die vierzig Tempel und Kapellen aufgefunden worden,
deren #lteste dem 1. Jahrh. n. Chr. angehoren. Namentlich die einhei-
mischen miitterlichen Gottheiten mit noch unbekannten Namen sind
vertreten, dazu die Pferdegéttin Epona. Die miénnlichen Gottheiten des
Landes erscheinen meist in der Interpretatio Romana. Neben Juppiter,
Herkules und Merkurius begegnet der bekannte Apollo Grannus und
der ganz neu auftretende, dem Vertumnus gleichgesetzte Pisintus, der
Menschenopfer empfangen zu haben scheint. Fiir die Deutung des iiber
einem liegenden Mann stehenden Stieres auf einen Wassergott wire
weitere Bestdtigung erwiinscht. Auch Mithras ist in dem Trierer Be-
zirk verehrt worden; es hat sich ein wertvolles Relief mit Darstellung
seiner Felsgeburt gefunden. Der Nachtrag des Berichts erwahnt, daB
man ein Theater festgestellt hat. Also gab es auch in diesem Temenos
kultische Auffithrungen.

! 8. Loeschke, Die Erforschung des Tempelbezirks im Altbachtale zu Trier,
Berlin 1928, Mittler & Sohn.



124 Ludwig Deubner

In Dieburg (etwa 15 km ostlich von Darmstadt) wurde ein Mi-
threum ausgegraben?, das durch eine Fiille neuer Ziige bemerkenswert
ist. Die Veroffentlichung hat Fr. Behn besorgt. Es lag auBerhalb der
Stadtmauer und war fast genau west-dstlich orientiert. Seine Zerstérung
erfolgte vielleicht durch Christen. Das um die senkrechte Achse dreh-
bare Kultbild zeigt auf der Vorderseite im Hauptfelde den reitenden
Mithras auf der Jagd, eine ungewd&hnliche Darstellung, die inzwischen
in dem Mithreum von Dura am Euphrat ihre Parallele gefunden hat?
so daf die Erklirung aus der Gleichsetzung des persischen Gottes mit
dem einheimischen Wodan entfillt. Auf der Riickseite des Kultbildes 3
erscheint Mithras als Phasthon* vor dem Sonnengotte. Er erbittet die
Sonnenrosse, um mit ihnen den Weltbrand zu erzeugen, den wir als per-
sische Lehre aus Dion von Prusa (S. 36, 39 ff.) kennen. Auch die Begleit-
bilder der Vorderseite enthalten wichtige neue, zum Teil noch nicht
geniigend geklirte Darstellungen, z. B. sieht man auf der rechten Seite,
auf dem zweiten Bilde von unten einen Baum mit drei Asten, auf deren
jedem ein Kopf des Mithras sitzt, eine bisher nicht vorhandene Aus-
drucksform fiir eine Art Dreieinigkeit des Gottes, zu der der zgiwidorog
Mi®oag bei Ps. Dionysios Areopagita ein Gegenstiick bietet (S.15).
Dafi Cautes und Cautopates beiderseits des jagenden Gottes auf dem
Hauptbilde der Vorderseite beide die Fackel aufrecht halten, ist ein sehr
seltener Zug: in der Regel ist die eine Fackel gesenkt. Von sonstigen
Funden, die im Heiligtum gemacht wurden, seien eine Statue des Mer-
kur (=Wodan?), die Fragmente einer Minerva und Juno, sowie die
Gruppe einer Muttergottheit mit Kind erwidhnt: weibliche Gottheiten
sind auch in anderen Mithreen beobachtet worden. Unter dem ausge-
grabenen Gerit sind Miihlsteine und Reibschalen wichtig, weil sie darauf
hinzuweisen scheinen, daB das Kommunionsbrot im Heiligtum selbst
hergestellt wurde. Zwei Gefifie waren als Bauopfer in den Boden des
Kultraumes eingegraben. Nahebei wurde auch der Brunnen, der das
nétige Wasser fiir die heiligen Handlungen lieferte, aufgedeckt. Fir das
als Beiname von Géttern so hiufig gebrauchte sanctus (S. 38) wire auf
Link De vocis “sanctus’ usu pagano, Diss. Konigsberg 1910, S. 28 ff. zu
verweisen. — Die bei Petron 39 aufgefiihrten Bezeichnungen fiir die
verschiedenen Charaktere, die unter den verschiedenen Tierkreis-

! Fr. Behn, Das Mithrasheiligtum zu Dieburg, Romisch- germanische For-
echungen I, Berlin und Leipzig 1928, De Gruyter. Vgl. dazu Nock, Gnom. 6
(1930) 80 fF.

* Vgl. Rostovtzeff, Rom. Mitt. 49 (1934) 190.

8 Vgl. Wiist, dieses Archiv 32 (1935) 219 ff,

4 Vgl. Cumont, Rev. de l'hist. des rel. 103 (1931) 36..; 104 (1932) 102f.;
Rose ebenda 105, 98 ff.



Romische Religion 1925—1933 125

zeichen geboren werden, ersrtert und interpretiert J. de Vreese in
einem trotz groBer Breite vielfach forderlichen Kommentar.? Sein Ver-
dienst wird dadurch nicht geschmilert, dag er in dieser oder jener Ein-
zelheit vielleicht nicht das Richtige getroffen hat (vgl Wilh. Kroll,
Philol. Wochenschr. 1927, 904£.). — F. Cumonts ausgezeichnetes und
unentbehrliches Buch iiber die orientalischen Religionen im rs-
mischen Heidentum ist in vierter Auflage erschienen.? Wahrend der
Text nur leichte Anderungen erfahren hat, sind die Anmerkungen er-
heblich vermehrt und durchgreifend umgestaltet worden: mehrfach wur-
den kiirzere Diskussionen wichtiger Probleme in jhnen untergebracht.
Neu ist ein sehr zu begriiiender Anhang iiber die dionysischen Mysterien,
deren Gesamtbehandlung Wilamowitz gleichzeitig forderte.® Auch ist
das Werk durch eine Anzahl sorgfiltig ausgewihlter Abbildungen be-
reichert.

In dem groB angelegten Werke von E. Stein iiber die Geschichte
des spitromischen Reiches* finden auch die Endkimpfe der heid-
nischen Religion ihren passenden Platz und manch interessante
Beleuchtung. Die politische Seite des Kaiserkultes wird zutreffend her-
vorgehoben (S. 10). Konstantins Kirchenpolitik wird im Gegensatz zu
Ed. Schwartz nicht so sehr auf staatsminnisch praktische, als vielmehr
auf ideelle Griinde zuriickgefiihrt, fiir die Verbindung von Staat und
Kirche iiberdies auf das Beispiel der zoroastrischen Staatskirche hin-
gewiesen (S. 147, vgl. auch S. 8). Maximinus erscheint in seinen Ver-
suchen, den heidnischen Kultus mit hierarchisch gegliederter Priester-
schaft zu organisieren und damit der christlichen Kirche einen Konkur-
renten gegeniiberzustellen, als Vorldufer Julians (S. 136), der auch im
einzelnen christliche Einrichtungen, wie die Kranken- und Armenpflege
nachahmte (S. 253). Dall die rein duBerliche Entsiihnung durch rituelle
Mittel eine wesentliche Ursache der Verbreitung des Mithraskultes und
des Christentums gewesen sei (S. 11), scheint mir mehr als zweifelhaft,
und auch die Frage nach der Moglichkeit eines endgiiltigen Sieges des
Heidentums tiber das Christentum im Falle des Unterliegens des Theo-
dosios (8. 329) unterschiitzt doch wohl die Stobkraft der neuen geistigen
Bewegung.

In einer an Nordens ‘Geburt des Kindes’ ankniipfenden, nicht sehr
erheblichen Abhandlung zur vierten Ekloge, die in einem Sammel-

1 ]J. de Vreese, Petron 39 und die Astrologie, Amsterdam 1927, Paris.

! F. Cumont, Les religions orientales dans le paganisme romain, 4. Auflage,
Paris 1929, Geuthner.

3 Studi Ital. 7 (1929) 99f.

* E. Stein, Geschichte des spitrémischen Reiches, Band I: Vom rémischen
zum byzantinischen Staate, Wien 1928, Seidel.



126 Ludwig Deubner

bande von philologischen Aufsitzen des Verfassers! wieder abgedruckt
ist, deutet E. Cocchia den puer bemerkenswerter Weise wieder auf
den erwarteten Sohn Oktavians (S. 143 ff.). — Auf einem ganz neuen
Wege sucht H. Wagenvoort das Ritsel der vierten Ekloge zu lgsen.?
Er geht von dem nach Caesars Tod erschienenen Kometen aus, der nach
astrologischer Lehre fiir Rom und Italien Gliick bedeutete (Serv. Aen.
10, 272), und den Augustus nach Plin. n. h. 2, 94 auf sich selbst bezogen
hat: interiore gaudio sibi illum natum seque in eo nasci interpretatus est.
Diese Worte erklart W. dahin, daB Augustus auf Grund der Erscheinung
des Kometen und des Sibyllinums von der Geburt des Weltheilandes in
sich selbst die Inkarnation einer Gottheit erwartet habe und damit seine
Wiedergeburt als Heiland und Friedensfiirst. Dieser Gedanke liege auch
der Ekloge zugrunde. Die Einwiinde, die sich gegen diese These erheben,
hat W. selbst formuliert und zu entkriften gesucht, nicht mit ausreichen-
dem Erfolge, wie ich glaube. Hinzufiigen m&chte ich noch, daB mir die
SchluBverse der Ekloge mit ihrem Einblick in die Intimititen der Wochen-
stube nicht verstindlich wiren, wenn wir in dem neugeborenen Welt-
heiland den wiedergeborenen Augustus zu erkennen hitten. Das se in
eo nasci der oben ausgehobenen Pliniusstelle glaube ich auf den Beginn
des eigenen Aufstiegs des Oktavian zur Macht beziehen zu miissen.?
Vollkommen zutreffend ist die Deutung der witima aetas (V. 4) auf
eine Ubergangszeit und deren Verbindung mit dem regnum Apollinis
(V.10).* — Eine neue Theorie zur Erklirung der vierten Ekloge Vergils
hat auch J. Carcopino vorgetragen®: sie soll ihre wesentlichen Mo-
tive der Gedankenwelt der pythagoreischen Kreise verdanken, deunen
Vergil nahe gestanden habe. Diese These zu beweisen, ist ihm ebenso-
wenig gelungen, wie die andere, dafl Saloninus, der Sohn des Pollio, der
erwartete puer sei. Auch der Versuch, diesen puer nur als einen Zeit-
genossen des goldenen Geschlechts darzustellen, der in keiner Weise als
ein besonderer Retter und Heiland zu gelten habe, muB abgelehnt wer-
den. Dagegen ist zu begriiben, daB der Frieden von Brundisium als die
notwendige Vorbedingung der Ekloge betrachtet und der pwer als ein
wirkliches Menschenkind angesprochen wird. Nordens Meinung, daB die
Ekloge ein Gratulationsgedicht fiir Pollio sei, findet eine glaubhafte

1 E. Cocchia, Studii critici di filologia classica e moderna I, Napoli 1926,
Rondinella und Loffredo.

* H. Wagenvoort, Vergils vierte Ekloge und das Sidus Iulium, Mededee-
lingen der Konminklijke Akademie van Wetenschappen, Afdeeling Letterkunde
67 A 1, Amsterdam 1929.

3 Vgl. auch E. Pfeiffer, Virgils Bukolika (s. unten S. 128) 8. 92, 111.

* Vgl. unten S. 129.

5 J, Carcopino, Virgile et le mystére de la IVe églogue, Paris 1930, L'ar-
tisan du livre. Vgl. Gnom. 6 (1930) 522 ff.



Rémische Religion 1925—1933 127

Umgestaltung, indem der tatsichliche Amtsantritt des Konsuls, wie nach-
gewiesen wird, nicht zu Beginn des Jahres 40, sondern eben nach dem
Frieden von Brundisium erfolgte. — Eine dionysische Interpretation
der vierten Ekloge versucht H. Jeanmaire.! Als Eltern des zu
erwartenden Kindes werden wieder einmal Antonius und Kleopatra be-
trachtet, was doch dem rémischen Publikum jener Zeit unmdoglich zu-
gemutet werden konnte. Neben Antonius, dem neuen Dionysos, stehe
Kleopatra als die neue Isis, auf die auch die Virgo des vergilischen Ge-
dichtes zu beziehen sei. Ein ganzes Kapitel ist dem hellenistischen
Dionysoskult und seiner Verschmelzung mit dem Herrscherkult gewid-
met, um den Hintergrund fiir die vorgetragene Hypothese zu schaffen.
V.10 der Ekloge soll bei der Nennung des Apollo zugleich mit an
Dionysos gedacht sein (S. 60). Datiert wird die Ekloge spitestens An-
fang November 41 (8. 43); sie sei vor der ersten Ekloge (S. 57) und
vor der 16.Epode des Horaz (S. 66) entstanden.2 Da8 das Gedicht einen
alexandrinisme trés étudié zeige (S. 8), paBt nicht recht dazu, daB ihm
gravité und religiosité zugeschrieben wird (S. 5). Eigenartige chronologi-
sche Phantasmata finden sich S. 95ff. mit Bezug auf das Datum der
Ekloge und die von der Prophetie des Gedichtes intendierte Periode
des Aufstiegs zum goldenen Sikulum. Ein Kapitel ist der Geburts-
geschichte Christi und der Herkunft ihrer Motive gewidmet (S.157 ff.). —
Hier muB auch der philologisch griindlichen Abhandlung gedacht wer-
den, die E. Linkomies (frilher Flinck) der vierten Ekloge gewidmet
hat.® Besonders begriifie ich in ihr die Auffassung, da8 die Ekloge nicht
von religiosem Gefiihl getragen sei (S.186), und daB man sie nicht
ernstlich pathetisch nehmen diirfe (S. 188). In mehreren wesentlichen
Punkten weiche ich freilich von dem Verf. ab. So bestreitet er, daB in
der Ekloge von einem Weltheiland die Rede sei und sieht in dem puer
wieder den einen Sohn des Pollio, Asinius Gallus. Die Verse 48ff., die
bei dieser Annahme Schwierigkeiten bereiten, betrachtet er (S.1511.) als
Anrede an Apollon, womit sich aber V. 10 nicht vereinigen lift. Auch
der temporalen Bewertung des quo in V.8 (8.156 ff.) vermag ich nicht zu
folgen, ebensowenig der Ablehnung des bedingenden modo ebenda (S. 1581.).
Undenkbar scheint mir, daB nach V. 7 die Gotter auf die Erde zuriick-
kommen sollen. Es steht diese Deutung im Zusammenhang mit dem
Gedanken des Verfassers, daf sich nach den Intentionen Vergils in der
letzten Periode vor dem goldenen Zeitalter, in der man sich befindet,
eine Riickentwicklung vom Schlechten zum Guten vollziehen werde, bei

! H. Jeanmaire, Le messianisme de Virgile, Paris 1930, J. Vrifx. .
* Dies zweite hat von den Fritheren namentlich Witte nachgewiesen, Philol.
Wochenschr. 1921, 1097 ff.

® In der finnischen Zeitschrift Arctos 1 (1930) 149—194.
Archiv fiir Religionswissenschaft X X XIII. 1/2 9



128 Ludwig Deubner

der sich in umgekehrter Abfolge die Dinge wiederholen wiirden, die
sonst bei der Entwicklung vom goldenen Zeitalter zum schlechten hin
eingetreten waren (S.1641f., vgl. 1891.). DemgemiB miisse vor dem gol-
denen Zeitalter eine heroische Zeit wiederkehren, in der die Gotter auf
die Erde zuriickkommen (S.1671f.). Aber abgesehen davon, daB in dem
Gedicht an eine heroische Zeitstufe erst in Verbindung mit der Jugend-
zeit des puer gedacht wird (V.34 ff.): fiir die Vorstellung, daf die Gotter
in heroischer Zeit auf Erden gelebt hitten, vermisse ich einen Nach-
weis. Die Stelle des Catull 64, 384 ff, auf die der Verf. S.1691. so
grofien Wert legt, spricht nur von gelegentlichen Besuchen der Gétter
bei den frommen Heroen und Sterblichen. Die Interpretation der
Verse 151, aber, die Linkomies auf das Leben deutet, das Pollios Sohn
in der heroischen Zeit in Gesellschaft von Gottern und Heroen auf
Erden fiihren werde (S.170), ist m. E. schon darum nicht haltbar, weil
die Worte ille deum vitam accipiect mehr bedeuten als ein Leben auf
Erden unter den Géttern oder gar in nur gelegentlicher Beriihrung mit
den Gottern. Dal der puer bei Abfassung der Ekloge schon geboren
war (S. 175), scheint mir angesichts der Verse 8ff. ebensowenig mog-
lich, wie daf sich risu (V. 60) auf das Lachen der Mutter bezieht
(S.1811f.). — Mit Umsicht und grofier Literaturkenntnis hat E.Pfeiffer
in seinem Buche iiber Vergils Bukolika das Problem der vierten
Ekloge behandelt.! Er findet, dah Vergils Gedicht in Form und Aufbau
von einer Poesie zu Ehren der Epiphanie von Géttern und Machthabern
abhingig ist, die sich aus den rhetorischen Vorschriften fiir entsprechende
hymnische 1dyo: rekonstruieren lifit. Bei der grofien Zahl der Abwei-
chungen von der Regel, die Pf. selbst aufzeigt, scheint es indessen ge-
raten, von einem Schema, an das Vergil sich angelehnt habe, lieber ab-
zusehen, zumal die einzelnen in Betracht kommenden Motive stark auf
das Konto der sibyllinischen Vorlagen geschrieben werden kénnen. Dem
puer wird auch von Pf. eine bestimmte Persénlichkeit vindiziert; dabei
liegt offenbar ein MiBverstindnis vor, wenn die von mir im Gnomon
1, 168 zitierte Bemerkung eines Kollegen, dafi eben diese Konkretheit
der Person des puer im Gegensatz zu der Vorstellung von einem unbe-
stimmten Weltherrscher spezifisch romisch sei, verworfen wird (8. 91).
Wichtig ist die Sicherung des Hysteron Proteron in V. 15—17 (S. 941.)
und des magnum Iovis incrementum (V. 49) als Ausdruck der Apotheose
(S.96£.). Patriis virtutibus (V. 17) mochte ich trotz der fir die gegen-
teilige Auffassung beigebrachten Parallelstellen lieber mit pacatum ver-
binden, da mir das reget orbem weniger einer niheren Bestimmung
zu bediirfen scheint als jenes Partizip und die GroRe des Weltheilan-

1 E, Pfeiffer, Virgils Bukolika, Untersuchungen zum Formproblem, Stutt-
gart 1933, Kohlhammer. %4 9,60.



Romische Religion 1925—1933 129

des durch die Orientierung seines Regiments an dem Vorbilde des
Vaters Einbufle erleidet. Zu der Befriedung der Welt durch den Vater
des Heilandes passen iiberdies gut die facta parentis (V. 26). GroBen
Wert legt der Verf. S. 105 ff. auf die Feststellung eines uniiberbriickbaren
Widerspruches zwischen der wltima aetas mit dem Regenten Apollo und
dem neuen saeculorum ordo, deren erstes, goldenes unter der Herrschaft
des Saturn steht (V. 4 ff.). Im ersten Falle handle es sich um die dexdry
yever) der Sibyllinen, die schlieBlich zum paradiesischen Zustand hinfiihre,
das goldene Zeitalter befinde sich also hier am Ende einer Weltperiode;
im zweiten Falle fange etwas Neues an, das goldene Zeitalter stehe also
dort am Beginn eines neuen Weltjahres. Nun mag ja Vergil auf die
gedankliche Einheitlichkeit seiner Konzeption wenig Wert legen (S. 113),
aber daB er von der Vorstellung A in V. 4 sofort in V. 5ff. zur Vor-
stellung B iibergegangen sei, dann V.10 wieder zu A und 11f. erneut
zu B, vermag ich nicht zu glauben. Ich bin jetzt der Ansicht, daB man
die ultima aetas durchaus vom aureum saeculum zu trennen hat. Es muf
der letzte Abschnitt des letzten saeculum der zu Ende gehenden Welt-
periode gemeint sein; von ihm wird das Sibyllinum gesprochen haben
(wenn es nicht Fiktion ist), in ihm werden die Vorbereitungen des
Kosmos auf das neue Zeitalter spiirbar (die Entwicklung in V. 18 ff. ist
ein Motiv fiir sich). Vielleicht ist es besser, den Ausdruck ,,Ubergangs-
periode", den Wagenvoort fiir die ultima aetas gebraucht (s. oben S.126),
zu vermeiden, da damit der Eindruck erweckt wird, als handle es sich
um eine besonders eingeschaltete Zeitspanne zwischen zwei Welt-
perioden. In der Sache hat Wagenvoort, wie ich glaube, vollkommen
recht. Dal es Vergil auf Stimmung mehr als auf Logik ankam, hat
Pf. richtig hervorgehoben (S. 113). Er machte diesem Faktor hier
ebenso die Fiille der sikularen Vorstellungen verschiedener Zeiten und
Kulturen dienstbar, wie er im sechsten Buche der Aeneis die mannig-
faltigen eschatologischen Motive zu einem grandiosen Gesamtbilde ver-
einigte.

In seinem Uberblick iiber die Religion der augusteischen Zeit
charakterisiert R. Heinze! diese als eine stoische Theologie. Wenn in
solchem Zusammenhange Vergils Epos als religitses Gedicht bezeichnet
wird, so kann ich mich einer derartigen Bewertung nicht anschliefien:
die dichterische Emphase empfinde ich nicht als religiose. Beachtens-
wert sind Hinweise auf die Tatsache, daf das Land und die Provinz an
dem alten Glauben auch noch in der augusteischen Zeit festhielten, und
auf die Wirksamkeit der Kyniker. Auch die Deutung des Genius als
eines an den einzelnen Menschen gebundenen gottlichen Wesens und

! R. Heinze, Die Augusteische Kultur, Leipzig-Berlin 1930, Teubner. 2.4 6,—
(8. 47—63) [2. Aufl. 1933].

9*



130 Ludwig Deubner

die Auffassung des Faunus als eines Wolfabwehrers wird man angesichts
abweichender moderner Theorien mit Interesse zur Kenntnis nehmen. —

A. Greniers kulturgeschichtliche Darstellung des rémischen
Geistes in Religion, Denken und Kunst?! beschiftigt sich u. a. mit der
altromischen Religion (S.101ff.), mit der Umbildung des religiésen Emp-
findens durch griechische und orientalische Einfliisse (S. 186 ff.) und mit
der augusteischen Religion (S.437ff.). Eine sonderliche Vertrautheit
mit dem behandelten Stoffkreise verrit das geschmackvolle Buch nicht:
denn wie konnte der ,Numanische” Kalender sonst an den Anfang der
Republik gesetzt werden (S. 108)? Es befremdet, daB die Equirria auf
etruskischen Einfluf zuriickgefiihrt (S. 122), die Salier aus Veji (8. 130),
die Mundusopfer zum Teil aus dem Orient hergeleitet werden (S. 18).
Auch geht es nicht an, den Totenkult als eine Fortsetzung des Genius-
kultes zu betrachten (S. 115f.). Ebensowenig stimmt es, dal die alt-
romischen Gotter keinen Willen (8. 105) und fast keinen Namen (S.117)
gehabt hitten. Laren und Penaten werden verwechselt (S. 107), Bei-
worte des Juppiter, die auf ganz verschiedener Fliche liegen, werden
zusammengeworfen (S. 110). Der Gott Janus soll dem Bogen seinen
Namen gegeben haben (S. 107), wihrend das Umgekehrte der Fall ist.
Derselbe Gott wird verkehrterweise als Himmelsgott und Vorldufer des
Juppiter bezeichnet (S. 109, vgl. 110, 113). Als sein weibliches Gegen-
stiick wird Diana angesehen (S. 109). Die aventinische Diana, die aus
Latium stammt, soll aus Marseille importiert sein (S. 62). Das Wesen
des altromischen Neptunus und Volcanus gilt als unbekannt (S.111).
Zur Erklarung des Festes der Saturnalien wird die abzulehnende Theorie
Frazers von der Verjiingung des Gottes herangezogen (S. 109). Die
Opferszenen auf den neuen delischen Wand- und Altargemilden werden
merkwiirdiger Weise als Beleg fiir die Lebhaftigkeit des religiosen Emp-
findens betrachtet (S. 439). Die Tradition iiber die Ausschreitungen, die
zu dem bekannten Bacchanalienskandal des Jahres 186 fiihrten, gilt als
pontifikale Ubertreibung und Verleuamdung (S.195f.), wozu man doch ein
groBes Fragezeichen setzen mochte. Weder kann Saturnus als Saatgott
(S. 108) noch Dius Fidius als eine Sondererscheinung des J uppiter
(S. 110) angesprochen werden, wie ich auch einmal glaubte: Wacker-
nagel machte mich vor Jahren freundlichst darauf aufmerksam, das Sa-
turnus nicht zu sdtio gehtren und Dius Fidius nicht gleich Juppiter sein
konne: Dius Fidius sei wohl einfach als Divus Fidius zu erkliren (vgl.
Diva Angerona). Sehr gliicklich ist die Bemerkung, daB man den Vesta-
tempel im Juni reinigte, um die penus Vestae fir die Aufnahme des
neuen, um diese Zeit reifenden Getreides vorzubereiten (S. 123). Gerne

1 A. Grenier, Le génie Romain dans la religion, la pensée et 1'art, Paris
1925, La renaissance du livre.



Romische Religion 1925—1933 181

notiere ich die Deutung der Lupercalia als eine Begehung zur Abwehr
der Wolfe (S. 108), vgl. oben S. 117. Sehr mit Recht wird der literarisch-
philosophische Charakter der Jenseitsvorstellungen hervorgehoben (S.117).
Besonders stimme ich der niichternen Einschitzung der augusteischen
Epoche zu. S. 415 wird von der ein wenig heuchlerischen Atmosphire
gesprochen, die Augustus um sich verbreitete, S. 437 wird seine reli-
gidse Restauration als eine wesentlich politische bezeichnet, S. 458 end-
lich heifit es: Mais une religion ne peut se contenter d’éire exclusivement
Dolitique ; il lui faut une légende mythologique ow philosophique ; il lui faul
surtout une atmosphére émotive et semtimentale. La légende de la religion
augustéenne élait pdle et sa philosophie faible; Uémotion et le sentiment lui
faisaient complétement défaut. L’artifice restait partout trop apparent. Es ist
schade, daB das an sich nicht gerade opulent ausgestattete Buch durch
eine Reihe sehr schlechter Abbildungen nahezu verunstaltet ist.

Eire Gesamtdarstellung der rémischen Religion unter beson-
deren Gesichtspunkten gibt das kluge und sympathische Buch von
C. Bailey.! Der Verf. zeichnet nicht die iibliche historische Entwick-
lung, sondern verfolgt sozusagen bestimmte religiose Denklinien, ohne
sich weiter um deren faktische geschichtliche Ankniipfung oder Ver-
kniipfung zu bemiihen. Zweifellos erreicht er durch diese Isolierung, daf
die einzelnen religiosen Formen besonders klar in die Erscheinung treten.
Er behandelt in acht Kapiteln die magische Schicht, die animistischen
Geister (spirits), die anthropomorphen Gétter (die beiden letzten Kate-
gorien je in zwei Kapitel aufgeteilt, von denen das erste die Glaubens-
vorstellungen, das zweite die Kultformen bespricht), die Ekstase und
Mystik der orientalischen Religionen, die Philosophie und den in Syn-
kretismus und Aberglauben gipfelnden Ausgang. Daneben ist aber noch
ein anderes Motiv in der Darstellung des Verf. wirksam. Er bekennt
sich zu dem Standpunkt, dal die Betrachtung der Religionsgeschichte
ihren wahren Wert erst dadurch erhalte, da8 man in den Religionen der
verschiedenen Volker die mannigfachen Stufen ihrer Suche nach Gott
erblicke. Ein jedes Volk hat zu der Erreichung des grofien Zieles bei-
getragen. Man’s search for God is never wholly without fruit and the best
in his thought will survive through all chamges (S. 274). Diese religitse
Bewertung zeigt sich z. B. darin, daB dem Animismus fiir die Heraus-
bildung eines echten Gottesbegriffes der Vorrang vor dem scharf kon-
turierten Anthropomorphismus zuerkannt wird (S.142). Sehr hiibsch
ist 8. 110 gezeigt, wie Geister mit bestimmten Funktionen sich im
Gegensatz zu lokal gebundenen rascher zu Personlichkeiten und damit
zu Gotten entwickeln konnen (S. 110). Magie und Animismus werden

! C. Bailey, Phases in the Religion of Ancient Rome, Oxford 1932, Uniy.
Press, London, Milford, 15 sh.



132 Ludwig Deubner

einander im Sinne Maretts angenihert (S. 32). Salus publica und For-
tuna publica erscheinen mit Recht als Vorliufer der Personifikation des
Staates selbst (S. 137). Ubertreibung des etruskischen Einflusses auf die
rémische Religion wird abgelehnt (S. 114). Sehr beachtenswert ist die
Auffassung, daB man aus Lukrez keineswegs auf eine allgemein ver-
breitete Todesfurcht seines Zeitalters schliefen diirfe (S. 196, 2201.).
Nicht iiberall kann ich mitgehen. Der Janus Geminus diente gewiB nicht
der rituellen Reinigung des zuriickkehrenden Heeres (8. 24). Das Ver-
bot zu schworen fiir Flamen und Vestalinnen wird sich aus der mit dem
Eid verbundenen Selbstverfluchung erkliren (S. 29), vgl.S.117. Der Lapis
manalis ist zweifellos zu unrecht mit dem Mundus verbunden (S. 39, 99).
Den Sonnenkult kann man fiir das alte Rom nicht mehr leugnen (8. 44),
vgl. oben S. 112. Hestia und Vesta hingen nach linguistischem Urteil
sprachlich nicht zusammen (S. 48). Die agrarische Deutung der Laren
scheitert an der Bedeutung der Mater Larum (S. 50, 103 ff.), vgl. oben
S.104. Saturnus hat mit der Aussaat nichts zu tun und kann mit serere
nicht zusammengebracht werden (S. 55), vgl. oben S. 130. Pales und
Parilia sind wahrscheinlich zu trennen (S. 59), vgl. oben S. 118. Quirinus
kommt nicht von quiris und kann keine Abspaltung von Mars sein: er
ist der Gott seiner Gemeinde und nach ihr benannt (S. 69). Auch Vic-
toria ist wahrscheinlich selbstindig und keine Abspaltung von Juppiter
Victor (S. 185). Die Devotion ist kein Votum, sondern eine magische
Selbstverfluchung (S. 94). Die Manen (di manes) als Gotter der Unter-
welt anzusehen, mit denen dann auch die grofie Schar der Toten in some
way identifiziert worden wiire, scheint mir nicht richtig (S. 112). Die
indigetes und novensides im Wissowaschen Sinne aufzufassen, geht heute
nicht mehr an (S.118), vgl. oben S. 112 ff., unten S.134. — Seinen beiden
untersuchenden Biichern (s. oben S.105ff.) hat Altheim sofort eine zu-
sammenfassende Behandlung der rémischen Religionsgeschichte folgen
lassen?, deren mit lebhaftem Dank zu begriifende Absicht darauf geht,
die romische Religion in den Rahmen der allgemeinen italischen Reli-
gionsgeschichte hineinzustellen, gemid den Forderungen, die das erste
Buch des Verfassers sogleich erhoben hatte. Dabei wird betont, daB es
sich nur um einen Versuch handeln kénne, denn fiir eine eigentliche
historische Darstellung sei der Gegenstand noch nicht reif. In der Samm-
lung Goeschen, deren Programm darin besteht, ,in allgemeinverstind-
lichen Einzeldarstellungen zuverldssige Belehrung zu bieten“, nehmen

1}, Altheim, Rémische Religionsgeschichte, I. Die #lteste Schicht, II. Von
der Griindung des kapitolinischen Tempels bis zum Aufkommen der Allein-
herrschaft, III. Die Kaiserzeit. Sammlung Goschen 1035. 1052. 1072, Berlin u.
Leipzig 1931. 32. 33, De Gruyter. £/ 1,80, 1,62, 1,62. Vgl. Nilsson, Deutsche
Lit.-Zeit. 1931, 2361fF.; 1935, 489 ff.



Ro6mische Religion 1925—1933 133

sich die kleinen Bénde freilich wunderlich aus: werden doch nicht nur
die geistreichen Hypothesen aus den friiheren Biichern des Verfassers
unbesorgt hereingenommen, sondern zum Teil hochst detaillierte sprach-
liche Untersuchungen eingeschaltet, die zu beurteilen nur eine kleine
Zahl von Fachleuten in der Lage ist. Mit um so gréBerem Interesse und
Nutzen werden sich eben diese in den reichen Inhalt vertiefen, zumal
es mancherlei zu lernen gibt und vieles, woriiber der durch Weite des
Umblicks und véllige Beherrschung des Stoffes ausgezeichnete Verfasser
den Leser griindlich nachzudenken zwingt. Der Wert dieser Religions-
geschichte beruht nicht nur in ihrer Erweiterung auf das Italische, son-
dern auch darin, daf sich ihre Phi#nomene von dem Hintergrunde des
gesamten geschichtlichen Lebens abheben. Allerdings lauern hier, je
hoher der Flug geht, um so grifiere Gefahren. Das wird besonders
deutlich im zweiten Bande, wo ,,die Rezeption der homerischen Gotter*
behandelt wird. Hier werden die Hypothesen iiber die Herkunft romi-
scher Gdtter aus Griechenland, die in den beiden ersten Biichern des Ver-
fassers entwickelt waren, als Tatsachen zugrunde gelegt, und dazu die
Konstruktionen Ottos iiber das Wesen der homerischen Géotter. Und in
solchem Zusammenhange heifit es (S. 42): ,,Es ist das Besondere dieser
Rezeption, daB es das damalige Rom verstanden hat, die klassischen
Gotter der Griechen von vornherein in ihrer ganzen Breite zu erfassen...
Die Intensitdt und Tiefe, mit der der Romer diese Gestalten erfafit hat,
geht soweit, daB er aus ihrem Geiste heraus dann und wann zu neuer,
eigenartiger Gestaltung fortgeschritten ist. Er hat es verstanden, das,
was im griechischen Vorbild gleichsam nur angelegt war, zu voller Ent-
faltung zu bringen.“ Noch héher schwingt sich der Verf. am Schluf der
Finleitung des zweiten Bandes hinauf, wo er das Postulat einer Epochen-
einteilung aufstellt, die ,auf eine bestimmte Idee hin in der Weise
orientiert wire, daf einer jeden geschichtlichen Epoche jeweils eine
Stufe in der allméhlichen Entfaltung dieser Idee entspricht. Der zeitlich-
geschichtliche Verlauf besifie demnach in einer systematisch-iibergeschicht-
lichen Welt sein Gegenbild; der Entwicklungsrhythmus liefie sich inner-
halb eines zeitlosen Bereiches als eine Ordnung darstellen, in deren
Gliederung der volle Gehalt jener Idee sich entfaltete.“! Damit sind
wir, wie ich fiirchte, bei geschichtsphilosophischer Romantik angelangt.
Und es muB nun doch noch einmal deutlich gesagt werden, dafi jene
»Rezeption der homerischen Gotter* vollig in der Luft schwebt und da-
mit alle darauf gebauten Schliisse zusammenfallen.?2 Ich schliefie gleich

! Vgl. desselben Verfassers Epochen der rémischen Geschichte (1934) 14
* Wihrend ich an dieser Besprechung arbeitete, erschien der zweite Band
von Wilamowitz’ Glaube der Hellenen. S. 329fF. lehnt er alle Herleitungen romi-
scher Gotter aus Griechenland, die Altheim in seinen beiden ersten Biichern zu



134 Ludwig Deubner

einige weitere Einwinde an. DaB Faunus = ,Wolf“ ist (2, 71{f.), halte
ich nicht fiir erwiesen, und daf derselbe Gott daneben ,,der Wolfische*
(Lupercus) geheifien habe, fiir unwahrscheinlich, trotz der Bemerkungen
auf S. 82f. Ebensowenig kann ich der Gleichsetzung der Furrina mit
den Erinyen folgen (1, 41ff.). Der Traum des Ennius, in dem der Dichter
durch Homer belehrt wird, erscheint dem Verfasser als eine spezifisch
romische Leistung, indem der belehrende Homer, dessen Seele in Ennius
eingegangen ist, als ,geistiger Ahnherr* aufgefaBt wird und damit als
ein Vorliufer des Africanus im Somnium Scipionis. Es sei die norma-
tive Bedeutung der rémischen maiores, die schon hier zum Ausdruck
gelange (2,126f.). Indessen die Seelenwanderung, die der Neuinkorpo-
ration des Homer zugrunde liegt und iiber die Ennius mit belehrt wird,
hat mit der Vorstellung eines Ahnherrn nichts zu tun. Im zweiten Bande
S. 140 ist von dem Sterben und Auferstehen des Attis die Rede. Man
konnte nach dem Wortlaut vermuten, daB der vom Verfasser zitierte
Dionys v. Hal. dariiber spricht. Das ist nicht der Fall: jene Vorstel-
lungen haben sich mit dem Attiskulte erst spit verbunden.! Ich méchte
nun aber auch noch einiges aus den beiden ersten Binden hervor-
heben, wo wir dem Verf. fiir Belehrungen, Anregungen, Warnungen
zu danken haben, wenn auch da im einzelnen manches Fragezeichen
gesetzt werden mufl. Dazu gehoren die Dinge, die iiber den Einflub
des griechischen Asylrechts (2, 44ff.), iiber das Alter der romischen
Sage (2, 621f.), iiber die Fusion der italischen Stimme (1, 91ff.), iiber
die Bedeutung der Masse fiir die Religionsiibung (2,144 ff.) gesagt
werden. Wichtig ist die negative Kritik an der Auffassung Wissowas
von den di indigetes (1, 32ff). Mit dem Vorhandensein etruskischer
Gétter im ,,Numanischen® Kalender wird man rechnen miissen (1, 38 ff.).
DaB dieser Kalender unmittelbar nach der Zusammenlegung von Septi-
montium und Quirinal aufgestellt wurde (1, 58), ist sehr einleuchtend.
Auch bestehen natiirlich solcher Neuordnung entsprechend in gewissem
Umfang gegenseitige Beziehungen von Festen, die einander kalendarisch
benachbart sind (1, 59 ff.). Nur darf m. E. dieser Gesichtspunkt nicht
zu dem Postulat fiihren, daf jede derartige Nachbarschaft zu einem
Schluf auf Wesensverwandtschaft zwingt. Es werden schlieBlich auch
suBere Griinde fiir die Ansetzung dieses und jenes Festes maBgebend
gewesen sein; nicht jedes ist durch seinen Inhalt notwendig fiir eine
bestimmte Stelle des Kalenders pridestiniert, und auch verschiedene In-
halte kénnen zu gleichem Zeitpunkte nebeneinander bestehen. Beachtens-

begriinden versucht hatte, ab, mit besonderer Schirfe die des Liber aus Eleu-
therai (334, 2), vgl. oben S. 107. Dabei liBt er der wissenschaftlichen Initiative
Altheims volle Gerechtigkeit widerfahren (329, 1).

1 Vgl. Gnom. 4 (1928) 439f



Rémische Religion 1925—1933 135

wert erscheinen mir auch die Argumente dafiir, daf Mars und Vesta
urspriinglich nur dem Gebiet des latinischen Stammes angehdren (1, 681f.),
Im Mittelpunkt des dritten Bandes, der die Kaiserzeit zum Gegenstand
hat, steht naturgemif die Behandlung des Augustus und der auguste-
ischen Zeit. Stoische Einfliisse auf die Religiositiat des Augustus werden
bemerkenswerter Weise abgelehnt (S. 75), sein Verhaltnis zu Apollo und
das BewuBtsein einer Wesensverwandtschaft mit dem Gotte, wobei die
Heranziehung von Ps. Acro zu Horaz epist. 1, 3, 17 wichtig ist, sehr gut
herausgestellt. Von der inneren Haltung des Kaisers gegeniiber der
Gottheit wird mancher eine andere Vorstellung haben als der Verfasser,
und was Sueton in seiner Biographie 90 ff. berichtet, méchte ich, wenn-
gleich dieser Autor das Wort religiones braucht, doch eher dem Gebiet
der superstitio zuweisen, so z. B. die Tatsache, dali Augustus aus Furcht
vor Donner und Blitz stets ein Meerkalbfell mit sich herumtrug. Der
gleiche Gegensatz der Auffassung wird sich angesichts der religitsen
Wertung der augusteischen Zeit regen. Die Einschitzung des von den
Dichtern Ausgesagten, wird immer subjektiv bleiben, und wenn der
parcus deorum cultor durch einen Donnerschlag aus heiterem Himmel
auch wirklich einmal in seinem Innersten erschiittert wurde, so ist es
nach dem ganzen Wesen des Horaz sehr wenig wahrscheinlich, daB er
dadurch eine zu grundsitzlichem Wandel seiner Weltanschauung und
Lebensweise filhrende Bekehrung erfuhr. Letzten Endes wird es bei der
Beurteilung dieser Epoche immer sehr darauf ankommen, was man unter
Religion versteht und wieweit man die mit den Tendenzen der Zeit
verbundenen geschichtlich - politischen, ethisch-pddagogischen und ro-
mantisch - poetischen Stromungen eben jenem Begriffe zuordnet oder
vielmehr die religitsen Formen als den gegebenen Ausdruck fiir die
gefiihlsmifige Aufthohung jener geistigen Bereiche betrachtet. Eine deut-
lichere Sprache als die Dichtung redet wohl die bildende Kunst der
Epoche, und das Pridikat ,kiihl*, das fiir diese nachgerade sprichwort-
lich geworden ist und auch gewiBlich zutrifft, sollte davor warnen, den
religiosen Gehalt der Zeit zu iiberschitzen. Die Meinung, daB diese Zeit
als klassisch gerichtete den klassischen Gott Apollo als den ihren er-
wihlt habe (S. 47), sieht von der personlichen Stellungnahme des Au-
gustus zu dem Gotte ab, die doch fiir die Zeit schlechthin maBgebend
gewesen sein muB. Fiir die nachaugusteische Periode der Kaiserzeit unter-
scheidet sich die Darstellung des Verfassers von der iiblichen dadurch,
daB er nicht eine Schilderung der orientalischen Kulte gibt, sondern die
Frage stellt, was sich von der eigentlich rémischen Religion weiterhin
behauptet habe. Die Herausarbeitung dieses Gesichtspunktes ist sehr zu
begriilen. Es wird deutlich gemacht, da in erster Linie der senatori-
sche Stand die alten Traditionen verkérpert und pflegt, auch als die



136 Karl Weidinger

Kaiser seit Septimius Severus eine abweichende Haltung einnehmen.
Aurelians pontifices Solis zeigen noch bewufite Ankniipfung an rémische
Kultform. Der Endkampf des Adels findet gebiihrende Wiirdigung. Von
prinzipieller Bedeutung scheint mir die Formulierung, daf sich alles
Gottliche als ein Seiendes dem Menschen zu erkennen gebe (S. 40),
wozu sich die Bemerkung gesellt, da die Dichter zuerst das Gott-
liche an Augustus gesehen hitten (S. 57). Es klingt so, als wiirde dem
Gottlichen absolute Existenz zugeschrieben, unabhingig vom Menschen.
Das ist keine Tduschung: in den Epocken der romischen Geschichte S. 61
vertritt der Verfasser im Anschluf an Ottos Dionysos in der Tat den
Standpunkt, ,,daB Gotter nicht Geschépfe ihrer Verehrer sind, sondern
seiende Michte, die als solche von auBen in das menschliche Leben
hineintreten, daB sie Realititen darstellen, die nicht willkiirlich erfunden,
sondern als existent befunden und erkannt werden“. Das ist doch wohl
Metaphysik.

DIE NEUSTEN FORSCHUNGEN AUF DEM GEBIET
DER JAPANISCHEN RELIGIONSGESCHICHTE

VON KARL WEIDINGER IN BERLIN

Unsere Kenntnis der japanischen Religionsgeschichte ist heute noch
sehr spirlich, wern man sie mit anderen Forschungszweigen des glei-
chen Faches vergleicht. Der Gelehrte, der die neuste Gesamtdarstellung
gewagt hat (Gundert), sagt zu Beginn seiner Arbeit, daf sie in keiner
‘Weise den Forderungen entspreche, die an eine solche Arbeit zu stellen
seien. Und er fiihrt bewegliche Klage dariiber, ,,dafl die europiische und
leider auch die deutsche Wissenschaft die Erforschung Japans und seiner
Kultur noch immer als ein letztes Anhiéngsel der Orientalistik, an Agypto-
logie und Assyrologie“ behandelt. ,,Mafigebend ist hier offenbar die ge-
wil unanfechtbare geographische Erwigung, daf Japan immerhin noch
sehr viel weiter hinten liegt als die Tiirkei, wobei nur iibersehen bleibt,
dab fir die Dynamik der Weltgeschichte vorn und hinten nicht un-
bedingt festliegen. Es ist in diesem Zusammenhang naheliegend, auf
die ungeheuerliche Diskrepanz hinzuweisen, die besteht zwischen den
Erkenntnissen iber unsere europiische Religionsentwicklung, die dem
modernen Japaner zur Verfiigung stehen, und dem, was wir iiber japa-
nische Religionsgeschichte als Spiegelbild des japanischen Geistes heute
nachlesen konnen. Wenn man den Vorteil iberdenkt, den die Japaner
in dieser Hinsicht iiber uns haben, erkennt man, daB auch japanische
Religionsgeschichte keineswegs eine Angelegenheit welt- und lebens-
ferner Spezialisten ist. Auch die Ergebnisse dieser Forschungen sind



Die neusten Forschungen auf dem Gebiet der japan. Religionsgeschichte 137

wertvoll zur Kenntnis der geistigen und seelischen Haltung eines Part-
ners im Weltverkehr und in der Weltpolitik. Was in unseren Zeitungen
und Zeitschriften iiber Japan geschrieben wird, ist in seinem Wert ab-
hingig von der Giite der rein wissenschaftlichen Forschungen; aus ihnen
wird das Bild geschopft, das unserem Volk von Japan vorgesetzt wird.

Es wire jedoch ungerecht, nicht anzuerkennen, daf die Vernachlissi-
gung dieses wichtigen Teilgebiets der Religionsgeschichte sich kaum
vermeiden lieB. Es ist nur natiirlich, daB die Erforschung des Islam in
Europa viel weiter gediehen ist, da doch vom Beginn der abendléndi-
schen Geschichte bis zur Neuzeit zahlreiche kriegerische Zusammenstofe
mit islamitischen Volkern erfolgten, die oftmals den Charakter welt-
geschichtlicher Entscheidungen trugen. Unsere kulturellen und Handels-
beziehungen mit dem ,Orient* waren jahrhundertelang solche mit dem
mohamedanischen Orient.

Verglichen mit unserer Kenntnis der japanischen Religionen ist selbst
die Erforschung des gleichfalls sehr schwierigen Gebiets des chinesi-
schen Konfuzianismus dlteren Datums. Denn seit der Wende des 17. und
18. Jahrh. besaB Europa eine ganze Anzahl von Werken, die auf den
Forschungen der jesuitischen China-Missionare basieren, sowohl Uber-
setzungen konfuzianischer Klassiker ins Lateinische und Franzdsische,
als auch kulturgeschichtliche Forschungen iiber Kultur, Religion, Ver-
fassung und Geschichte Chinas. (Zusammengestellt bei Th. Devaranne,
Konfuzius in aller Welt, Verlag der J. C. Hinrichsschen Buchhandiung
in Leipzig, 1929.) Was aus der Periode der Jesuiten- und Franziskaner-
mission in Japan im 16. und 17. Jahrh. durch Briefe an Nachrichten
iiber die japanischen Religionen in Europa bekannt geworden ist, ist
ganz unerheblich, ja vielfach ohne anderweits erworbene Vorkenntnisse
nicht verstdndlich. Frois’ wunderschéne Darstellung der Geschichte Ja-
pans von 1549—1587 lag bis vor wenigen Jahren als unbekannter
Manuskriptband in einer portugiesischen Bibliothek, und der Teil, in
dem sich Frois mit den japanischen Religionsverhiltnissen eingehend
befalit hat, ist zudem verloren. — Auch unsere Kenntnis der grofien
Religionen Indiens stand zu der Zeit, als Japan der westlichen Forschung
eben erst wieder zuginglich wurde, bereits auf einer beachtenswerten
Hohe.

So ist denn die japanische Religionsgeschichte ebenso wie die tibrigen
Zweige der Japanologie eine ganz junge Wissenschaft. Vor 70 Jahren
herrschte noch einfach tabula rasa. Bedenkt man, daB es sich dabei um
die Erforschung eines Zeitraumes von 1500 Jahren handelt, daf die
Quellen reichlich flieBen und die Stoffiille ungeheuer ist, daf sehr viel-
filtige Erscheinungen nebeneinander stehen und aufeinander eingewirkt
haben, und daB die sprachlichen Schwierigkeiten ganz ungemein sind,



138 Karl Weidinger

so bedeutet doch die bisherige Forschung eine gewaltige Leistung. Und
wenn man wieder einen lingeren Zeitraum iiberblickt, wie es in diesem
Aufsatz fiir die Jahre 1925—1935 versucht werden soll, sieht man, daf
ein stetiger Fortschritt zu verzeichnen ist.

Im Jahre 1925 erschien die 4. Auflage des ersten Bandes des be-
kannten Handbuchs der Religionsgeschichte von Chantepie de la Saus-
saye und darin eine allerdings nur teilweise Neubearbeitung des Ab-
schnitts , Die Japaner” von K. Florenz Dies Standardwerk des Alt-
meisters der deutschen japanologischen Forschung wird seinen Platz als
»Handbuch® wohl noch lange behalten. Fiir die Hauptpunkte der japa-
nischen Religionsgeschichte ist es bis heute die beste und reichhaltigste
Darbietung des Materials. Es wird in dieser Hinsicht auch von den
Werken englischer und japanischer Forscher, soweit sie in europiischen
Sprachen schreiben, nicht iibertroffen, etwa von M. Anesakis History
of Japanese Religion (1930), die, wie der Titel zeigt, ein Gesamtbild der
Religionen als Ausdruck des einen Japanergeistes zu geben versucbt,
aber dabei manchmal anstatt uns das erwiinschte Material zu bieten, uns
mit Geistreichigkeiten abspeist. Die Florenzsche Darstellung hat ferner
den groflen Vorzug, ziemlich leicht lesbar zu sein.

Der Forscher gilt auch unter japanischen Gelehrten als eine Auto-
ritat in der Kenntnis des alten Shint6. Und in der Tat sind insbesondere
die Austfiihrungen iiber dies Gebiet ein Stiick bester deutscher Gelehrten-
arbeit. Florenz hat ja die dltesten japanischen Schriftwerke, die zugleich
Quellen fiir die Gestalt des Shintd zur Zeit der ersten Ausbreitung des
Buddhismus in Japan sind, wirklich durchgearbeitet und z. T. selbst in
Ubersetzung herausgegeben. Das kommt der gesamten Darstellung sehr
zugute. Das japanische Pantheon, die Mythologie, die auf alten Vorstel-
lungen beruhenden Briuche, die Feste und Zeremonien werden bei ihm
nicht wie bei einer Bestandaufnahme des Materials einer primitiven Reli-
gion geschildert, sondern der Durchblick bis zu den uns erreichbaren An-
fingen stellt die Einzelheiten jeweils in die richtige Perspektive. Gerade
in bezug auf den Shintéismus wird man selten enttiduscht, ob man etwas
iiber einen hervorragenden Tempel, iiber die Entstehung einer Gotter-
gestalt und ihren Wirkungsbereich, iiber die alten Formen des shin-
thoistischen Priestertums usw. sucht.

Dem Abschnitt iiber den Buddhismus ist etwas weniger Raum ge-
widmet, was natiirlich ein MiBverhaltnis ist. Aber auch hier ist insbe-
sondere die Geschichte der Einfiilhrung des Buddhismus in Japan sehr
genau gegeben, und jede der in Japan neu entstandenen buddhistischen
Sekten hat einen groBen Paragruphen, in denen besonders Leben und
Eigenart des Sektenstifters, aber auch die Punkte, wo er in der buddhi-
stischen Tradition ankniipfte, und die Entwicklung, die die Sekte ge-



Die neusten Forschungen auf dem Gebiet der japan. Religionsgeschichte 139

nommen hat, geschildert werden. Es ist nur natiirlich, daB bei einer
solchen ersten Darstellung zuerst einmal die Hohepunkte einer genauen
Betrachtung unterzogen werden.

Aber es ist aus dieser Darstellung doch auch ersichtlich, daB ein
einzelner Gelehrter unméglich in allen Sitteln gerecht sein kann. Bei
seiner Darstellung sieht jedermann sofort, welches sein eigenstes For-
schungsgebiet ist, die #lteste japanische Literatur. Dem hieraus ge-
schopften Material ist im Verhiltnis zum Ganzen ein unverhaltnisméfig
grofer Raum gegeben. Dariiber kommen grofie Zeitabschnitte, in denen
es an Personlichkeiten iiberragenden Ausmafes fehlte, die aber doch ihr
sehr charakteristisches Eigenleben hatten, zu kurz. Die japanischen Reli-
gionen haben jahrhundertelang ein Leben mit-, neben- und durcheinander
gefiihrt, und die einzelnen Epochen haben je nach dem Hervortreten
dieser oder jener Erscheinung ihre scharf unterschiedenen Kennzeichen
gehabt. Die Nachzeichnung der Entwicklung muBl naturgemif zu kurz
kommen, wenn man die Darstellung des Shint6ismus vom Buddhismus
trennt, und wenn die Darstellung vor allem Wert legt auf die uns er-
reichbare Urgestalt einer religissen Bewegung. Die kurzen Nachtrige,
die dann den spiteren Epochen gewidmet sind, lassen sie einseitig als
epigonenhaft erscheinen und lassen nichts von dem Eigenleben auch
dieser Perioden ahnen. So sind z. B. die shintdistischen Sekten der Neu-
zeit nicht in ihrer Bedeutung und Eigenstindigkeit erkannt. Es ist also
gerade das Element der Religionsgeschichte, das bei Florenz noch
zu kurz kommt.

Der Konfuzianismus in Japan ist bei Florenz z. B. fast vollig auier
Acht gelassen. Es ist gewill ganz richtig, daB er in Japan fast nichts
Neues hervorgebracht hat. Aber es sind von ihm doch die tiefsten Wir-
kungen ausgegangen, etwa darin, daf er dem Shintdzeremoniell wenig-
stens ein gewisses MaB an Inhalt und Tiefe gegeben hat. Ja selbst so-
zusagen negative Wirkungen sind sehr bedeutend gewesen: Der Bud-
dhismus der Tokugawazeit wird wesentlich dadurch charakterisiert, daf
die filhrenden Kreise des Adels und der Ritter, vor allem die Regieren-
den und Beamten, sich innerlich vom Buddhismus zuriickgezogen und
eine Art von Konfuzianismus zur Moral und geistigen Grundlage ihrer
Kaste machten. — Bei der Darstellung des Buddhismus ist vor allen
Dingen die religiése Seite in den Vordergrund getreten. Die philoso-
phische und dogmatische Seite ist nur sehr spirlich behandelt. In dieser
Hinsicht wird uns freilich noch ein langes Warten beschieden sein, bis
wirklich einmal eine Darstellung, die eines ,Handbuchs“ wiirdig ist,
iiberhaupt moglich ist. So sind z. B. die sechs Narasekten, die gewisser-
mafen die gedanklichen Probleme des Buddhismus fiir Japan neu stellten,
in einem kurzen Paragraphen nur aufgezihlt. Auch bei der Darstellung



140 Karl Weidinger

der Tendai- und Shingonsekte sind die dogmatischen und philosophi-
schen Fragestellungen nur eben angedeutet.

So ist die Darstellung von Florenz einem Notbau zu vergleichen,
der zu einer Zeit, da die Forschung noch nicht genug Material bei-
gebracht hatte, doch einmal gewagt werden muBite. Manches ist fest
und dauerhaft gebaut und wird spiter einfach wiederverwendet werden
konnen. Anderes ist nur erst einmal in den mutmaBlichen spiteren For-
men des Baus zusammengestiickt. Die Dankbarkeit derer, die den Not-
bau beniitzen konnten, wird nicht beeintrichtigt dadurch, daB heute mit
reicherem und besserem Material der Bau schon in manchem verindert
werden konnte.

Im Jahre 1935 ist nun eine zweite zusammenfassende Darstellung
der japanischen Religionsgeschichte erschienen. (Japanische Religions-
geschichte, die Religionen der Japaner und Koreaner in geschichtlichem
Abriff dargestellt von Wilhelm Gundert, Leiter des Japanisch-Deut-
schen Kulturinstituts Tokyo, 1935, Auslieferung fiir Deutschland Verlag
D. Gundert, Stuttgart.) Es ist nur ein Abrif; aber es ist erstaunlich,
welche Fiille des Stoffes der Verfasser auf 187 Textseiten untergebracht
hat, wozu noch 16 Seiten iiber die Religion der Koreaner und ausfiihr-
liche Register sowie eine Religionsstatistik kommen.

Gundert hat sich ganz bewufit darauf eingestellt, vor allen Dingen
die historischen Entwicklungslinien zu geben. Er behandelt deshalb alle
in Betracht kommenden Religionen nebeneinander, um an ihnen ein
Stiick Entwicklung des japanischen Geisteslebens aufzuzeigen, wie er es
vor einigen Jahren fiir ein anderes Gebiet in seiner japanischen Lite-
raturgeschichte (Athenaion-Verlag Potsdam) schon getan hat. So kommt
dem Shintd sowohl in der Narazeit wie bei der Schilderung des Werkes
Ko6bo Daishis ein kurzer Abschnitt zu; die Rolle des Konfuzianismus
vor und zur Zeit der Taikwa-Reform und wieder in der Tokugawazeit,
die Bedeutung des Christentums im 16./17. Jahrh. wie in der Neuzeit,
die neuen shintdistischen Sekten, alles ist im richtigen Verhdltnis dem
Gesamtbild eingeordnet; aber der Buddhismus beherrscht entsprechend
der iiberragenden Rolle, die er gespielt hat, das Feld.

Aber diese sorgfiltige und iibersichtliche Darstellung der groBen
Entwicklungslinien sind nicht das einzig Neue an dem Buch. Bei aller
gedringter Kiirze bietet es auch eine Menge neuen Stoffes. Auf dem
Gebiet des Shintdismus bringt es naturgemif viel weniger als Florenz.
Aber dafiir ist die Narazeit nun ihrer wahren Bedeutung gemi# behan-
delt; ihre buddhistischen Fiihrer sowie die Sekten und ihre Lehren wer-
den in hinlénglicher Ausfiihrlichkeit geschildert. Auch Lehre und Praxis
der Tendai- und Shingonsekte sowie die magischen Praktiken der beiden
gind nun in ihren Grundziigen dargestellt. Die Tokugawazeit ist unter



Die neusten Forschungen auf dem Gebiet der japan. Religionsgeschichte 141

dem Gesichtspunkt der Abwehr gegen auslindische geistige Einfliisse
behandelt; nebeneinander stehen der Buddhismus als eine Art Staats-
religion, der Konfuzianismus als sittliche Grundlage des Staatslebens
und eine gerechte Wiirdigung der neueren shintoistischen Sekten, in
denen doch bei aller Primitivitat lebendige Religiositit herrscht. Eine
Glanzleistung ist das letzte Kapitel, der Einbruch der abendlindischen
Weltanschauung und die neuste Reaktion des shintdistischen Welt-
bewubtseins. Der Verfasser, der schon iiber 30 Jahre in Japan weilt, hat
hier in einzigartiger Weise aus eigenem Miterleben schpfen konnen.

So viel Stoff auf so engem Raum war nur dadurch moglich, daf der
Verfasser sehr geschickt folgende Methode anwendete: Er hat beson-
ders beim Buddhismus die Hauptbegriffe und Lehrsitze in allen in Be-
tracht kommenden Sprachen, Sanskrit, chinesisch, japanisch und deutsch
gegeben. Mit diesen kurzen Formeln &8t sich in der Tat, namentlich
fiir einen Kenner der chinesischen Zeichen, das Wesentliche geben. ,Mit
dem Studium des Buddhismus verhilt es sich #hnlich wie mit dem der
Chemie: ohne Kenntnis der Formeln kann man in beiden nichts an-
fangen“, sagte Gundert einmal sehr richtig zn mir. So enthilt das Buch,
wenn man die mit chinesischen Zeichen versehenen Register zu beniitzen
versteht, ein buddhistisches Lexikon in nuce. Nur wer selbst ein wenig
Einblick in die Welt der buddhistischen Begriffe hat und selbst ge-
zwungen war, japanische buddhistische Worterbiicher zu wiilzen, kann
diesen Teil der Arbeit richtig wiirdigen. Ich halte ihn fiir den wert-
vollsten.

Die Gesamtdarstellung ist nur dadurch moglich gewesen, daB der Ver-
fasser, wie es das einzig richtige ist, sich der japanischen Vorarbeiten
bediente und sich durch sie an die japanischen und chinesischen Quellen
hat heranfiihren lassen. Auf diesem entlegenen Gebiet, wo Lektiire der
japanischen Literatur schon mit den gréfiten Schwierigkeiten verkniipft
ist, muf dieser Arbeitsweise als der ratiomelleren vor der reinen For-
schung der Vorzug gegeben werden. Ob iiberhaupt je europiische Ge-
lehrte das gesamte Quellenmaterial werden durcharbeiten und eine Dar-
stellung, die sich Harnacks Dogmengeschichte vergleichen lifit, heraus-
bringen konnen, erscheint nach der heutigen Lage der Dinge sehr
zweifelhaft. Aber diese Methode, Hand in Hand mit der japanischen
Forschung zu arbeiten, kénnte uns viele Fragen in bezug auf die Geistes-
welt des fernen Ostens beantworten, an denen wir noch herumritseln.
Unsere Universititen hitten die Aufgabe, solche Studien viel mehr zu
ermutigen, als es heute geschieht.

Natiirlich bleiben auch bei diesem Buch noch Wiinsche genug iibrig.
Der Verfasser hat ja selbst mit einer Schirfe, die nur ihm selbst zu-
kommt, auf die Mangel hingewiesen. Es gibt in dem Buch viele Stellen,



142 Karl Weidinger

die nach einer naheren Ausfilhrung geradezu schreien. Man kann nur
den Wunsch aussprechen, es mdchte dem Verfasser vergonnt sein, ent-
weder eine erweiterte Neuauflage oder noch besser neben dem Abrifi
eine ausfiihrlichere Darstellung herauszubringen.

Neben diesen Gesamtdarstellungen geht die Einzelforschung her; die
Zahl der wertvollen Einzeluntersuchungen ist nicht gering; jedoch ist
es sehr schwierig, die Biicher auch wirklich in die Hand zu bekommen.
Ein guter Teil erscheint in auslindischen wissenschaftlichen Gesell-
schaften; andere, etwa Arbeiten japanischer Gelehrter, in Verlagen, die
mit unseren wissenschaftlichen Instituten keine Fiihlung haben. So kann
die folgende Aufzihlung leider auf Vollstindigkeit keinen Anspruch
machen. Neben den dem Verlag zur Besprechung zugegangenen Werken
zihle ich das wichtigste auf, was mir in die Hand gekommen ist.

Von Wilhelm Gundert besitzen wir noch eine schéne religions-
geschichtliche Einzeluntersuchung: Der Shintdismus im N6 -Drama, Mit-
teilungen der Deutschen Gesellschaft fiir Natur- und Vélkerkunde Ost-
asiens, Band 19, Toky6 1925. Né-Dramen sind halb sakrale Werke, die,
streng gebunden in Wort und Gebirde, hauptsichlich in vornehmen
Hiusern von geschulten Liebhabern, nicht etwa Berufsschauspielern, vor
geladenen Gisten aufgefiihrt werden. Ihre Entstehungszeit fillt in die
sog. Muromachiperiode (1392—1490), eine Zeit, wo der Buddhismus
lingst zur herrschenden Religion geworden und sich den Shintdismus
griindlich assimiliert hatte. Am lebendigsten war der Zen-Buddhismus,
der in seiner Einfachheit, seinem erlesenen Geschmack, seinem Streben,
sich iiber das Gewdhnliche zu erheben, und seiner Uberzeugung von der
verborgenen Einheit der Gegensiitze tiefe Wirkungen auf das Né-Drama
ausgeiibt hat. Gundert hat nun diejenigen N6-Dramen ausgewihlt, die
vorwiegend shintdistischen Charakter tragen; aber auch sie sind hinling-
lich mit Buddhismus getréinkt, um ein Bild der seltsamen Vermischung
beider Religionen zu geben. ,,Wir sehen wie in einem Spiegelbild, in
welcher Weise sich die Mythen, die Gotter, der Kult des Shints, die
Lehren und Geisteskrifte in der japanischen Seele auswirken.“ Das Buch
enthilt Inbaltsangaben, teilweise auch sehr schone ijersetzungen von
51 Stiicken, die sich an Shintdschreine anlehnen, und in einem zweiten
Teil eine zusammenhingende Darstellung des Materials, das zum Ver-
stindnis dieser buddhistisch-shintoistischen Mischreligion nétig ist. Die
wichtigen Shintobegriffe: Schrein, Shintai, Nebenschrein, Kami, heilige
Tiere und Biume usw. sowie die Grundbegriffe des Ryobu-Shints: Ver-
lassen des urspriinglichen Zustands, Hoben usw. werden unter Beniitzung
der japanischen Forschung erschopfend erklirt. Es ist eine Arbeit, bei
deren Lektiire man wissenschaftliche Belehrung und kiinstlerischen Ge-
nubl zugleich hat.



Die neusten Forschungen auf dem Gebiet der japan. Religionsgeschichte 143

Das nunmehr zu nennende Buch stehe ich nicht an, eine der aller-
schonsten religionsgeschichtlichen Arbeiten zu nennen, die in neuerer
Zeit erschienen sind; aber es ist leider auch bei Fachleuten vielfach
noch unbekannt: Hénen,the BuddhistSaint. His life and teaching,
compiled by Imperial order. Translation, hist. introduction, explanatory
and crit. notes by Rev. Harper H. Coates, M. A.D.D. and Rev. Ryi-
gaku Ishizuka, Ky6to, Chionin 1925, Sales agents: Kydbunkwan,
Ginza, T6ky6 and Maruzen Ltd., Nihombashi, Tékys. 955 S., 1 farb. Bild
und 32 Photos. 18 Yen (auBerordentlich billig!). Es ist ein unentbehrliches
Buch zur Erkenntnis der religidsen Welt Japans. Der Stamm des Buches
ist die klassische Biographie Honen Shénins, des Begriinders der Sekte
vom reinen Lande, die etwa 100 Jahre nach des Sektenstifters Tode auf
Anregung des abgedankten Kaisers Go Fushimi von dem Tendaipriester
Shunjs, der aber vollig im Bann der religiosen Art Honens stand, ver-
fabt wurde. Es ist also eine Heiligenbiographie, geschrieben von einem
Gliubigen, enthilt aber eine sorgfiltige Darstellung des Lebens und der
inneren Entwicklung des Meisters in 48 Kapiteln, seine neue Lehre,
seine Gebetsleistungen, sein seliges Ende, freilich auch Legenden von
seinen Wunderkréften u. dgl, die aber nicht weniger interessant sind.
Zahlreiche Reden und Gespriche sind mitgeteilt, sowie viele Mitteilungen
iiber Bekehrungen und Schicksale der Gliubigen. — Aber fast ebenso-
viel Raum wie diesen Text nehmen die Anmerkungen ein, die groften-
teils aus der dlteren buddhistischen Literatur geschépft sind. Alle Per-
sonen, Tempel, buddhistische Begriffe, die im Text vorkommen, und das
sind die meisten und wichtigsten dieses Gebiets, werden erklirt, so daB
man das Buch geradezu eine Enzyklopidie des sog. protestantischen
Buddhismus nennen konnte. Dazu kommen eine historische Einfithrung
der Herausgeber iiber Honen und seine Zeit, die Grundziige seiner Lehre,
die Entwicklung des Jédobuddhismus bis zur Gegenwart. Benutzbar
wird das Werk erst durch 75 Seiten alphabetischen Index mit chine-
sischen Zeichen und ein zweites, ein Zeichenregister, nach Strichzahl
geordnet, mit japanischer und vielfach auch chinesischer Lesung ver-
sehen (92 S.). Coates, der iiber 40 Jahre Missionar der methodistischen
Kirche in Japan ist und ein Japanisch spricht, wie ich es sonst nie von
Auslandern gehort habe, hat mit seinem getreuen japanischen Kollegen
zusammen in 15 jihriger Arbeit eine ganz iiberragende wissenschaftliche
Leistung vollbracht. Msge sie auch wirklich ausgeniitzt werden.

Im Jahre 1934 erschien bei der Deutschen Gesellschaft fiir Natur-
und Volkerkunde Ostasiens ein Buch, das fiir die Friihzeit des japani-
schen Buddhismus ebenso aufschluBireich ist wie fiir die Kenntnis der
frihen japanischen Literatur: Dr. Hermann Bohner, Legenden aus
der Friihzeit des japanischen Buddhismus, 2 Binde, Textband und An-

Archiv fiir Religionswissenschaft XXXIII. 1/2 10



144 Karl Weidinger

merkungen. Der Anmerkungsband ist mit Hilfe der Osaka T6y6 Gakkwai
(Osaka Asiatische Gesellschaft) herausgegeben. Der behandelte Text ist
das Buch Nippon koku gembd zenaku ryd i ki, verfaBt von dem Kle-
riker Kyokai. Der kaum iibersetzbare Titel bedeutet etwa folgendes:
Wunderbare Berichte iiber sichtbar-gegenwirtige Vergeltung im Guten
wie im Bosen, geschehen im Reich Japan. Das Buch ist etwa 822, d. h.
kurz nach der Verlegung der japanischen Residenz von Nara nach Heian
abgeschlossen, jedoch friiher begonnen und gesammelt worden. Man kann
sich an ihm das Einwurzeln der neuen Gedanken, die in der Narazeit in
breitem Strom in Japan einfluteten, und deren Verarbeitung im japani-
schen VolksbewuBitsein besonders gut klar machen. Am stirksten ge-
wirkt hat die Idee des Ingwa, der Kausalitit, namlich, daB jede Tat, ob
gut oder bose, eine Wirkung hat, die oftmals schon in diesem Leben
sichtbar-gegenwirtig wird; die meisten Legenden zeigen, wie Beobach-
tung oder Vernachlissigung des im Buddhismus Gebotenen gute oder
bose Frucht bringt, sei es in diesem, sei es im nichsten Leben. Aber
das ist nur das Auffilligste. Bohner, als Kenner des Chinesischen in
dieser Hinsicht besenders geschult, ist auch dem Eindringen der konfu-
zianischen Gedanken nachgegangen; er zeigt konfuzianischen Geist so-
wohl an der Komposition wie am Inhalt (5 Beziehungen, Idee des Li,
der Form, Schénheit und Sitte usw.), und im Gegensatz zu dem neuen
Ideengut hebt er auch das genuin Japanische, Grobheit und Primiti-
vitit, aber auch Frische und kindliche Naivitit hervor. — Aber Bohner
hat noch viel mehr aus seinem Stoff herausgeholt. Er hat die chinesi-
schen Vorginger des Rydiki und die spiteren japanischen Bearbeitungen
durchgesehen und vor allem im Anmerkungsband kommentatorisch ver-
wertet. Hier zeigt er uns Einheit und Unterschied der Legendenstoffe
in China und Japan, wobei das bei Japanern und Chinesen verschie-
dene Welterlebnis, wie es die Verschiedenheit etwa der Landschaft und
des Staatswesens bedingen, deutlich hervortritt. Die Vergleichung mit
den nachfolgenden japanischen Werken, die den gleichen Stoff ver-
wendet haben, zeitigt vor allem literarische Ergebnisse, weshalb hier
auf sie nicht weiter eingegangen wird. — Bohner hat uns dank seiner
Beschlagenheit in der chinesischen wie in der japanischen Sprache mit
einer tiefeindringenden Einzelstudie beschenkt. Die hdchste Anerkennung,
die er finden konnte, war wohl, daB japanische Gelehrte seine Forschung
fiir so wertvoll angesehen haben, daB sie die Verdffentlichung des nur
fiir wenige Europier lesbaren Anmerkungsbandes im Interesse der japa-
nischen Forschung ermoglichten.

Als vierte wertvolle Einzeluntersuchung nenne ich: Charles
Wiliam Hepner, The Kurozumi Sect of Shinté. With an Introduction
by GenchiKato. Tokyd, Meiji Japan Society 1935. 237 S, 7 S. Literatur-



Die neusten Forschungen auf dem Gebiet der japan. Religionsgeschichte 145

verzeichnis, 16 S. Register. Preis 5 Yen (10 Shillings, Dollars 2,50).
Genchi Katd, Professor an der Universitit Tokyo, Verfasser des Buches
A Study of Shints, the Religion of the Japanese Nation (im gleichen
Verlag), hat den Missionar der amerikanischen lutherischen Mission,
Charles W. Hepner, der ein Nachkomme deutscher Einwanderer in
Amerika ist, vor einigen Jahren zu diesem Buche angeregt: ein schones
Zeichen der Toleranz und des Zusammenarbeitens unter den japanischen
Religionen. Der greise japanische Gelehrte sagt in seiner Einfilhrung
folgendes: While distinguished scholars like Satow, Chamberlain, Florenz
and Knox are pioneers in the study of Shintd ...the material with
which they deal relates, for the most part, to primitive Shint6.... It
is not in the least an exaggeration to state that Dr. Hepner is the
pioneer in the field of Shinté in the Culture Religion Stage.“ Nun
konnte man gegen Katos Formulierung leicht einwenden, daf ,,Shintd
im Stadium der Kulturreligion“ eine Ubertreibung sei, ebenso wie die
grundlegende Formulierung seines eigenen Werks: Der Shintdismus
ebenso ethische wie intellektuelle Religion. Aber Tatsache ist, da Hep-
ner zum erstenmal sich ausfiihrlich mit dem Shintd befafit, der, nach
jahrhundertelanger Umklammerung durch den Buddhismus, sich loszu-
losen beginnt und trotz seiner Abhingigkeit von fremden geistigen
Giitern, den Versuch macht, wieder selbstindige Religion zu werden.
Kurozumi Munetada (1780—1850) fafite mit 19 Jahren den Entschlu8,
ein Gott zu werden. Im Jahre 1840 genas er von einem Lungenleiden.
Er wuflite sich geheilt durch den Sonnengeist, von dem er sich ganz in
Besitz genommen fiihlte, und glaubte fest, da er die Einheit mit Ama-
terasu Oomikami, der Sonnenkdnigin, erreicht habe. Sein Lebensideal
hat er nicht erreicht durch Vermeidung béser Taten, durch Anstren-
gungen oder durch Innenschau, sondern durch Inspiration und eksta-
tische Erfahrung der Gnade der Sonnengéttin. Die von ihm gegriindete
Kurozumisekte zihlt heute mehr als eine halbe Million ernsthafter An-
hinger. — Diesen Zweig des Shintd hat nun Hepner sehr genau be-
handelt; Leben, Lehre und Werk Kurozumis sowie auch die Organisa-
tion, Verfassung und Titigkeit der jetzigen Kurozumisekte sind nach
den japanischen Quellen sehr eingehend dargestellt. Besonders die Fort-
tiihrung bis zur Gegenwart ist sehr wertvoll, weil in diesen Abschnitten
die Verinderungen wihrend der Meiji-Restauration dargestellt sind. Die
damaligen Versuche des Shints, japanische Nationalreligion zu werden,
sind ja angesichts der neu entstandenen deutschen Glaubensbewegung
von besonderem Interesse. Fiir sebr wertvoll halte ich aber auch das
1. Kapitel Hepners (54 S.), in dem er einen Uberblick iiber die Gesamt-
geschichte des Shintéismus gibt. Und zwar vor allen Dingen deshalb,

weil hier die Probleme fiir eine kiinftige Erforschung des Shints sehr
10*



146 Karl Weidinger

klar dargestelit sind. Es wird auf die Wandlungen des Shint6 etwa
unter dem friilhen Einflul des Konfuzianismus und Buddhismus, des
Yang-Yin Lehre usw. hingewiesen; denn auch der Shintd, wie er in den
iltesten Quellen vor uns steht, ist das Produkt einer Entwicklung. Auch
auf die verschiedenen mittelalterlichen Theorien des Shinté wie auf die
Schilderung der Erneuerungsbewegung vor der Restauration sei hin-
gewiesen. Auch dieser Beitrag zur Forschung, den Hepner geleistet hat,
verdient, wie das ganze Werk, groBe Anerkennung. — Es ist natiirlich
kein Zufall, dafi die ebengenannten vier Einzeluntersuchungen entweder
von aktiven oder von friiheren Missionaren geschrieben sind.

Eine eigentiimliche, schwer verstindliche, aber trotzdem sehr wert-
volle Studie hat Bruno Petzold im 2. Teil des Jubiliumsbandes der
Deutschen Gesellschaft fiir Natur- und Volkerkunde Ostasiens, Tokyd
1933 verdffentlicht: Die Triratna, Grundsitzliches iiber das wahre
Wesen des Buddhismus. Petzold, der vor einigen Jahren einen hsheren
Rang der buddhistischen Tendaisekte erhalten hat, macht hier den Ver-
such, die wichtigsten buddhistischen Begriffe zu kliren, indem er ihrem
Bedeutungswandel auf dem Weg durch die Entwicklung vom Hinayana
bis zum japanischen Mahayana nachgeht. ,,Die im Buddhismus enthaltene
Philosophie und Metaphysik stellen nicht nur ein einzelnes System dar,
sondern eine ganze Reihe von Systemen, die in der geschichtlichen Ent-
wicklung von 2!/, Jahrtausenden aufeinander gefolgt sind, sich abgelsst
und einander erginzt haben. Einzelne dieser Systeme sind als Schulen
und Sekten abgestorben, leben aber als Philosophien weiter und gewihr-
leisten so der buddhistischen Gedankenwelt eine Mannigfaltigkeit, die
geradezu erstaunlich ist.“ Petzolds Bestreben ist es, die vielfiltige
dogmengeschichtliche Entwicklung an einigen Hauptbegriffen nachzu-
weisen und zu zeigen, daB trotz der Widerspriiche extremster Art eine
innere Einheit zwischen den verschiedenen Formen besteht. Das Werk
eines Tendai-Dogmatikers deutscher Zunge! Moge es Petzold gelingen,
seine umfassenden Studien, von denen dieser Aufsatz nur eine iiber-
mibig komprimierte Zusammenfassung ist, bald zu verdffentlichen.

An diesen umfassenden Aufsatz Petzolds schlieBt sich die Anzeige
einer weiteren Untersuchung iiber ein Spezialthema des philosophischen

1 In den beiden groBen Jubiliumsbinden dieser Gesellschaft, der groBten
wissenschaftlichen Leistung, die das Auslandsdeutschtum in letzter Zeit hervor-
gebracht hat, finden sich noch einige religionsgeschichtliche Aufsitze: Alfred
Bohner, Spuren der Kirishitan in Iyo; Georg Schurhammer, Die Jesuitenmissio-
nare des 16. und 17. Jahrh. und ihr EinfluB auf die japanische Malerei; Karl
Weidinger, Die Griindungssage des Senstji (Asakusa Kwannon Tempels) im
Lichte der japanischen Friihgeschichte; 8. Wakai, Meish6-Daishi (Honen Shonin),
der Begriinder der japanischen Jodo-Sekte; W. Gundert, Die Bananenstaude,
das Nospiel ,Basho“ von Konparu Zenchiku, iibersetzt und erliutert.



Die neusten Forschungen auf dem Gebiet der japan. Religionsgeschichte 147

Mahayana gut an: T. Yura, BewuBtseinslehre im Buddhismus, Einfiih-
rung in die Psychologie, Erkenntnislehre und Metaphysik des Mahayana-
buddhismus. Tokyé 1932. Deutsche Gesellschaft fiir Natur- und Véslker-
kunde Ostasiens. 78 S. Die Abhandlung ist hervorgegangen aus einer
Vorlesung im psychologischen Oberseminar von Prof. William Stern, der
der Arbeit auch ein Geleitwort vorausgeschickt hat. Bei der grofen
Schwierigkeit der Materie ist es geraten, dem Verfasser zur Angabe des
Inhalts selbst das Wort zu lassen. ,Im ersten Kapitel dieses Aufsatzes
schildere ich die geschichtliche Entwicklung des Mahayana-Buddhismus
und stelle seine Charakteristik klar. Im zweiten und dritten Kapitel lege
ich die buddhistische Psychologie oder die BewuBtseinslehre des Bud-
dhismus dar, wobei ich im letzteren Kapitel besonders die Allgemein-
heit und Giiltigkeit des achten, des Alaya-Bewufitseins demonstriere,
das ich auf diesem Grunde als ein transzendentales BewuBitsein verstehe;
mithin zeige ich, daB die transzendentale idealistische Begriindung, d. h.
Kopernikanische Wendung (im Kantischen Sinne) im Mahayana-Buddhis-
mus schon im 3. oder 4. Jahrh. n. Chr. vollzogen wurde. Im vierten Teil
betrachte ich die reine Phinomenologie des Bewufitseins im Buddhismus
analytisch, gebe ungeachtet der etwas subtilen Scholastik ein Bild von
der Klassifikation der 100 Arten alles Seienden, um zu zeigen, wie der
Idealismus, der der buddhistischen Welt- und Lebensanschauung zu-
grunde liegt, theoretisch genau durchgefiihrt ist. Im 5. Kapitel erdrtere
ich die dem Buddhismus eigene Karmanlehre von der Grundlage des
Idealismus der BewuBtseinslehre, indem ich sage, da nach meiner Auf-
fassung die Lehre der Vergeltung und Seelenwanderung nicht blof er-
dichtete Phantasie sei, sondern auf der tiefen Grundlage der moralischen
Forderung steht, daR auf gute Ursache gute Wirkung, auf btse Ursache
bose Wirkung folgen soll. Im 6. und 7. Kapitel wird die Beziehung
zwischen dem Idealismus der BewuBitseinslehre einerseits und der Meta-
physik und der Wissenslehre andererseits dargelegt und bewiesen, daB
jede von diesen auch die Charakteristik des Mahayana- Buddhismus
bildet.“

Ganz im Gegensatz zu der philosophischen Héhe, auf die uns die
letztgenannte Schrift fiihrte, gibt uns A. Bohner ein Bild von den Aus-
drucksformen der Religion des Volkes in seinem Buch: Wallfahrt zu
Zweien. Die 88 heiligen Stitten von Shikoku. Mit 88 Abb. und 1 Karte.
1931. 159 S. Mitteilungen der Deutschen Gesellschaft fiir Natur- und
Vélkerkunde Ostasiens, Suppl. Bd. 12. Die 88 heiligen Stéitten in Shi-
koku sind angeblich von Kob6é Daishi selbst zu einer Wallfahrt zu-
sammengestellt worden; der .Zweite", mit dem die Wallfahrt unter-
nommen wird, ist K6bo Daishi selber, dargestellt durch den weilen
Pilgerstab. Der Verfasser hat die Wallfahrt selbst mitgemacht und



148 Karl Weidinger

konnte dadurch eigentlich als erster griindliche Auskunft iiber das Ge-
biet der Wallfahrt, die ja im japanischen Buddhismus eine grofe Rolle
spielt, geben. Natiirlich hat er auch die einschligige japanische Lite-
ratur, besonders auch die populire, fiir den Pilger bestimmte, beniitzt
und schildert nun den Pilger, seine Ausriistung, sein Leben wihrend
der Wallfahrt, seine Motive. Der angebliche Begriinder der Wallfahrt
wird uns geschildert, die Geschichte dieses frommen Brauchs gegeben
und die einzelnen Tempel genau beschrieben. Die Photographien ent-
halten sehr gutes Anschauungsmaterial, nicht nur von den Tempel-
gebiuden und der Landschaft, sondern auch von den Anklebezetteln (o
fuda) der Pilger u. dgl.

,»Konkokyo die Lehre vom Konko* hat Wilhelm Roth unter Mit-
wirkung von Rydsuke Kondé dargestellt. Deutsche Gesellschaft fiir Natur-
und Vélkerkunde Ostasiens, Tokyo 1932. 35 S. Die Konkosekte ist eine
der 13 shintdistischen Sekten, begriindet von dem Bauern Kawate Bun-
jiré (1814—83), dem die Offenbarung zu Teil wurde, daB der Metall-
gott Konjin unser Vatergott sei. Glaube an ihn ist kindliche Gesinnung.
Die Sekte verehrt eine Trinitit: Sonnengttin, Mondgott und Metallgott
in schlichter Herzensfrommigkeit. Roth gibt eine dankenswerte Schilde-
rung der Lehre und Praxis der Sekte, vor allem nach den Schilderungen
seines japanischen Gewdhrsmanns. Leider fehlt ihm der Blick fiir die
den Religionsgeschichtler vor allem interessierenden Fragen; deshalb
vermiit man die Herausarbeitung der Eigenart der Sekte. Auf nahe-
liegende Fragen (z. B. wie die Anklinge an das Christentum zu erkliren
sind) wird nicht eingegangen. Trotzdem ist es sehr dankenswert, daB
Roth, der sich selbst als Laien bezeichnet, diese Mitteilungen gemacht
hat, da er von seinem Wohnsitz in Himeji aus so gute Gelegenheit
hatte, das Hauptquartier dieser Sekte im Okayamaken zu besuchen.

Die Erforschung der Geschichte des alten japanischen Christentums
hat sich Georg Schurhammer S. I. zum Spezialgebiet erkoren. Nach
mancherlei Vorarbeiten erschienen im letzten Jahrzehnt drei Arbeiten
von ihm, die unsere Kenntnis dieses interessanten, aber leider so sehr
vernachlissigten Abschnitts der christlichen Kirchengeschichte wesent-
lich gefordert haben. Vor allen Dingen: Die Geschichte Japans 1549
bis 1578 von P. Luis Frois S. I. Nach der Handschrift der Ajuda-Biblio-
thek in Lissabon iibersetzt und kommentiert von G. Schurhammer und
E. A. Voretzsch. Verlag der Asia Maior, Leipzig 1926. Dies Buch, ein
Quellenwerk von einigen hundert Seiten, ist von einem Augenzeugen
der wichtigsten Ereignisse im angegebenen Zeitraum, dem P. Luis Frois,
gest. 1597, in ungemein sorgfiltiger Weise abgefalit und bietet ausfiihr-
liche und lebendige Schilderungen aus den ersten Jahrzehnten der Japan-
mission. Es liest sich vielfach spannend wie ein Roman, ist aber von



Die neusten Forschungen auf dem Gebiet der japan. Religionsgeschichte 149

grofiter Genauigkeit und hat uns nun endlich das Material zur Beant-
wortung der Frage geliefert, wie es dem Christentum nach so unschein-
baren Anfingen (wie unscheinbar, haben wir auch erst eigentlich durch
dies Buch erfahren) geradezu sprunghaft gelungen ist, voriibergehend
eine gewaltige geistige Macht in Japan zu werden. Sodann sind von
Schurhammer zwei Einzeluntersuchungen zu nennen: Das kirchliche
Sprachproblem in der japanischen Jesuitenmission des 16. und 17. Jahrh.
Mitteilungen der Deutschen Gesellschaft fiir Natur- und Volkerkunde
Ostasiens, Band 23, Tokyo 1928 und: Die Disputation des P. Cosme de
Torres S. J. mit den Buddhisten in Yamaguchi im Jahre 1551 ; gleicher
Verlag wie oben, T6kyd 1929. Die erste Untersuchung schildert uns die
Entdeckung der iltesten Missionare, daf die von ihnen anfinglich in
gutem Glauben fiir die christlichen Begriffe gebrauchten buddhistischen
‘Worte einen anderen Sinn hatten, als sie meinten und wie man zu latei-
nischen und portugiesischen Worten iiberging. Ferner enthilt die Arbeit
eine Besprechung der alten christlichen Literatur aus der Presse der
Jesuiten und eine Aufzihlung einiger japanischer apokrypher Schilde-
rungen des Christentums. Auf das gute Literaturverzeichnis zur Ge-
schichte des japanischen Christentums sei besonders hingewiesen. Die
zweite Untersuchung bringt Quellen iiber die im Titel genannte sog.
Disputation bei, die in der i#lteren Literatur fabelhaft ausgeschmiickt
und iibertrieben worden war.

Die bisher genannten Biicher waren iiberwiegend Originalforschungen;
es bleiben noch einige Arbeiten zu nennen, die den Versuch machen,
die Ergebnisse der Forschung einem breiteren Publikum bekannt zu
machen. Das braucht nicht zu bedeuten, daf man diese Arbeiten von
vornherein geringer einschitzt. Auf einem so schwierigen Gebiet kann
auch eine gute Zusammenfassung der Forschungsergebnisse von grofiem
Wert sein.

Der Professor fiir Religionsgeschichte und Missionskunde an der Ber-
liner Universitit, J. Witte, hat den Versuch gemacht, das gesamte gei-
stige Gegenwartsproblem Japans in seiner Bedeutung fiir Japan und die
ganze Welt zu behandeln (Japan zwischen zwei Kulturen, J. C. Hin-
richssche Buchhandlung, Leipzig 1928. 505 S. Preis brosch. £/ 19,50,
geb. Z# 21,50). Bei den groBen Schwierigkeiten, die diesem Unter-
nehmen beim Stande unserer heutigen Japankenntnis anhaften, darf man
wohl sagen, daB der Versuch trotz mancher Mingel wohl gelungen ist.
Trotz der zahlreichen politischen, volkswirtschaftlichen und allgemein-
kulturellen Erorterungen bleibt das Buch eine religionsgeschichtliche
Arbeit, insofern Witte die Wurzeln des gesamten gegenwirtigen japa-
nischen Lebens in der Gegensitzlichkeit der alt-ostasiatischen und der
neuen westlichen Geisteskultur sieht. Die erste charakterisiert er als



150 Karl Weidinger

den Zustand der Allgewalt der Organisation, die letztere als die indivi-
dualistische Kultur, die nur die Norm der Verantwortung vor Gott
kennt, oder kennen sollte. In dem Ringen dieser beiden Geisteshaltungen
sieht er, m. A. nach richtig, das Charakteristikum des gegenwirtigen
geistigen Zustands Japans. Die Grundthese ist fiir die wichtigsten Le-
bensgebiete durchgefiihrt. Dabei sind freilich zahlreiche Fehlurteile oder
solche, iiber die man streiten konnte, unterlaufen. Aber das ist gar nicht
zu vermeiden; auch hat die seit 1928 rasend schnell fortgeschrittene
Entwicklung an einigen Punkten (Kaisertum, Parlamentarismus, Inter-
nationalismus, Gewerkschaftsbewegung, Kommunismus) bereits Fehl-
urteile aufgedeckt, auch an Punkten, wo sie 1928 noch kein Mensch
vermutet hitte. Trotz allem bleibt das Buch das Beste, was man zur
ersten Orientierung iiber die geistige Lage in Japan empfehlen kann.
Bei einer Neuauflage werden zahlreiche Anderungen nétig sein. Es sei
der Wunsch ausgesprochen, der Verfasser mochte dann das Buch vorher
einem Japanologen zur Durchsicht vorlegen, damit die zahlreichen kleinen
Irrtiimer ausgemerzt werden kénnen, und damit die Namensschreibung
einheitlich gestaltet werden kann. Es kommt vor, daB derselbe Name an
verschiedenen Stellen in drei verschiedenen Transkriptionen geschrie-
ben ist.

Ein #dhnliches Unternehmen von katholischer Seite liegt vor in dem
Buch von Thomas Ohm O.S.B., Kulturen, Religionen und Missionen
in Japan; Dr. Benno Filser Verlag G. m.b. H., Augsburg. 212 S. ,Die ge-
samten Ausfiihrungen iiber das Land und seine Bewohner, die sozialen
und sittlichen Zustinde, das geistige Leben und die akatholischen Reli-
gionen und Konfessionen haben letzten Endes den Zweck, unmittelbar
oder mittelbar den gegenwiirtigen Stand der katholischen Japanmission
zu erkliren.“ Das Buch ist sehr sachlich, gibt auch verschiedenen Ur-
teilen iiber dieselbe Frage Raum und kann ebenfalls zur ersten Orien-
tierung empfohlen werden.

D. Emil Schillers kleines Werkchen ,,Shint6* liegt in 2. Auflage
vor. Verlag der Ostasienmission, Berlin 1935. Es ist eine allgemeinver-
stidndliche Schilderung der japanischen Nationalreligion; da der Verfasser
37 Jahre in Japan lebte, ist es reich an eigenen, eigenartigen Beobach-
tungen und ganz zuverldssig. Leider ist auf das Problem ,Staatskult —
Volksreligion, das seit des Verfassers Abreise aus Japan wieder so
aktuell geworden ist (auch bei uns!), nicht so ausfiihrlich eingegangen,
wie zu wiinschen wire.

Ein eigenartiger Versuch ist die Arbeit von Fr. H. Spiegelber g:
Die Profanisierung des japanischen Geistes, als religionsgeschichtliches
Phinomen dargestellt an Hand einer Analyse der Farbenholzschnitte
des Ukiyo-ye. Verlag Eduard Pfeiffer, Leipzig 1929. Mit 16 Abb. Das



Die neusten Forschungen auf dem Gebiet der japan. Religionsgeschichte 151

Buch geht von dem Grundgedanken aus, daB das religionsgeschicht-
liche Quellenmaterial willkiirlich ausgew#hlt sei, wenn man etwa Stif-
tungsurkunden der Religion als primire Quellen, spitere schriftliche
Quellen, die Art der Kultiibung, religisse Kunst usw. als nichstwichtige
Quellen ansieht. Er stellt die These von der Unbeschrinktheit des reli-
gionsgeschichtlichen Materials auf; denn nicht die friilhesten Urkunden
vermitteln bereits allseitig und objektiv das Wesen der Sache selbst.
Sog. peripherische Erscheinungen zeigen manchmal tiefer das Wesen der
religiosen Verhiltnisse. Der Versuch ist orientiert an P. Tillichs Reli-
gionsphilosophie, in der Religion als eine alle Lebensgebiete durch-
ziehende Grundfunktion angesehen wird, die wohl abgewandelt werden
kann, aber niemals ganz fehlt.

Diese methodische These wird durchgefiihrt an einer Analyse der
Farbenholzschnitte der Ukiyoe-Schule, nachdem vorher die #ltere japa-
nische Kunst in ihrem Zusammenhang mit der Religionsgeschichte be-
sprochen ist. Ich muB jedoch gestehen, daf mir die religionsgeschicht-
lichen Erkenntnisse im Vergleich zu dem aufgewandten methodologi-
schen Scharfsinn mager erscheinen, und daf aus anderen Quellen das-
selbe und mehr leichter hitte abgelesen werden konnen. Es bleibt ein
wenig der Eindruck eines Versuchs am untauglichen Objekt. Der frisch-
frohliche Empiriker in der Religionsgeschichte schneidet diesem End-
ergebnis gegeniiber gar nicht so schlecht ab. Beachtlich scheinen mir
aber die methodologisch-prinzipiellen Erérterungen trotzdem zu sein;
der Verfasser erhebt ja wohl nicht die Forderung, Quellen der Art, wie
er sie zu erschlieBen sucht, mit der AusschlieBlichkeit zu verwerten, wie
er es in diesem iiberwiegend methodologischen Versuch tut.

Eine gute Arbeit iiber Religion der Ainu ist die Dissertation von
Willy Kremp, Beitrige zur Religion der Ainu, Inaugural-Disserta-
tion, Bonn. Prefverein Freiburg i. Br. G. m. b. H. 1928. Der Verfasser
sieht den Grundcharakter der Ainureligion in dem BewuBtsein von der
Erfiilltheit aller Dinge mit lebendigen Kriften. Glaubensvorstellungen,
Kult und Zeremonien, vor allem auch die ,,Wegsendung*-Zeremonien
(Schlachtung von Biren, auch Adlern und Fischen) werden auf dies
Grunderlebnis zuriickgefiihrt. Mit ihren 90 Seiten scheint die Arbeit
recht erschopfend zu sein. Die vorhandene Literatur, auch die japa-
nische, ist neben den eigenen Beobachtungen des Verfassers, der als
Lehrer in Sapporo durch Hokkaidé wandern konnte, herangezogen, und
gute Bilder dienen zur Veranschaulichung.



,,DER URSPRUNG DER GOTTESIDEE

EINE HISTORISCH-KRITISCHE UND POSITIVE STUDIE
VON P.W. SCHMIDT

VON J. W. HAUER IN TUBINGEN

Bd. I: Historisch-kritischer Teil, 1. Aufl. 1912, 2. Aufl. 1926. XL, 882 S.
Geh. AM 20,26, geb. A 22,60. Miinster i. W., Aschendorffsche Verlagsbuch-
handlung.

Bd. II: Die Religionen der Urvolker 1. Die Religionen der Urvolker Ame-
rikas. XLIV, 1065 S. Geh. AA 23,40, geb. A/ 25,65. Miinster ibid. 1929.

Bd. III: Die Religionen der Urvilker II. Die Religionen der Urvilker Asiens
und Australiens. XLVII, 1156 S. Geh. Z# 28,80, geb. A/ 31,60. Miinster ibid.
1931.

Bd. IV: Die Religionen der Urvilker III. Die Religionen der Urvilker Afrikas.
XXXII, 821 S. Geh. £/ 24,—, geb. AH 26,25. Miinster ibid. 1933.

Bd. V: Die Religionen der Urvilker IV. Nachtrige zu den Religionen der
Urvélker Amerikas, Asiens und Australiens. XXXVIII, 921 S. Geh. 24 27,—,
geh. B M 29,60. Miinster ibid. 1934,

Bd. VI: Die Religionen der Urvilker V. Endsynthese der Religionen der
Urvolker Amerikas, Asiens, Australiens, Afrikas. LIII, 600 S. Geh. 24 29,—,
geb. A/ 32,—. Miinster ibid. 1935.

Die zweite Abteilung des monumentalen Werkes von P. W. Schmidt,
»Der Ursprung der Gottesidee* hat nun mit einem VI. Bande,
»Endsynthese der Religionen der Urvilker Amerikas, Asiens, Austra-
liens, Afrikas“, ihren AbschluB gefunden. Der erste Teil des Gesamt-
werkes (1. Aufl. 1912, 2. Aufl. 1926) war eine historisch-kritische Studie,
die sich vornehmlich mit den religionsgeschichtlichen Theorien aus-
einandersetzte, wenn in sie auch ein positiver Teil iiber den Glauben
an das hochste Wesen bei den siidostaustralischen Stimmen eingebaut
wurde. Diese Studie fand eine Erweiterung und Vertiefung im ,Hand-
buch der vergleichenden Religionsgeschichte®, Ursprung
und Werden der Religion, Miinster 1930, das trotz einer Reihe von Ver-
zeichnungen und nicht ganz richtigen Einordnungen der verschiedenen
Forscher auf Grund der umfassenden Ubersicht zusammen mit jenem
1. Teil des Ursprungs der Gottesidee ein wertvoller Beitrag zur
Geschichte der Religionsgeschichte ist.

Demgegeniiber ist die 2. Abteilung eine positiv-geschichtliche Dar-
stellung der Religionen der Urvolker und ihrer gegenseitigen Bezie-
hungen gemif den Grundauffassungen von P. W. Schmidt. Es wird
keinen Religionsforscher geben, der Schmidt nicht begliickwiinschen
wiirde, daB es ihm vergonnt war, diese 2. Abteilung seines Werkes zu



nDer Ursprung der Gottesidee“ 153

vollenden, und der ihm nicht dankbar wire fiir diese seine Arbeit, an
die er nun etwa drei Jahrzehnte seines Lebens gesetzt hat. Wie man
sich auch zu den Theorien Schmidts stellen mag, niemand kann ihm die
Anerkennung, ja Bewunderung versagen fiir die Umsicht, mit der er die
ganze vorhandene Literatur durchforscht, fiir den Weitblick und die
Energie, mit der er Forscherreisen angeregt und wohl auch geistig diri-
giert hat, die ein ungeahnt wertvolles Material iiber die Religionen der
Urvélker, teilweise noch in letzter Stunde, der ewigen Vergessenheit ent-
rissen und uns zugiinglich gemacht haben. Man steht mit Staunen vor
dieser Arbeitsleistung und vor der Zielsicherheit dieses Schaffens. Ohne
Zweifel hat dabei stark mitgewirkt die Uberzeugung Schmidts, damit
nicht nur fiir die religiose Auseinandersetzung einen Beitrag zu leisten,
sondern sie entscheidend zu beeinflussen. Man merkt iiberall, besonders
im I, und VI. Band des Werkes, dafl ihm seine Forscherarbeit zugleich
religisser Dienst ist.

Kein Religionsforscher, der sich mit der sogenannten primitiven Re-
ligion befaft, wird in Zukunft mehr ohne dieses monumentale Werk
arbeiten konnen, weil es keinem, der die gesamte Religionsgeschichte
durchforschen und iiberblicken will, moglich sein wird (besonders dann,
wenn er noch auf einem besonderen Gebiet Fachmann sein soll), das
ungeheure Material iiber diese Urvélker, das Schmidt beherrscht, selbst
durchzuarbeiten. Er wird sich damit begniigen miissen, ausgedehnte
Stichproben zur Nachpriifung zu machen. Jedenfalls dies steht fest:
Schmidt hat damit, daf er die Dokumente iiber die Religion der Ur-
volker uns so ausfiibrlich vorfiihrt, der Religionsgeschichte einen Dienst
geleistet, den sonst vielleicht niemand leisten konnte, wenigstens heute
nicht. Und dieser Dienst wird ihm fiir alle Zeiten in dieser Wissen-
schaft einen anerkannten Platz sichern, unbeschadet unserer Vorbehalte
und Einwinde gegeniiber seiner Methode und vornehmlich gegeniiber
manchen seiner Schlubfolgerungen in dem letzten Bande zur Beantwor-
tung der eigentlichen Frage des Buches nach dem Ursprung
der Religion.

Das wirklich positive Resultat dieses Werkes, dariiber
scheint mir kein Zweifel mehr moglich zu sein, ist der Nachweis, daB
sich iberall bei den ,Urvolkern“ ein ausgesprochener
Glaube an ein hochstes Wesen oder doch ganz starke
Spuren davon finden. Ich wenigstens habe mich durch Schmidts
Werk davon iiberzeugen lassen. Was einstens Vermutung, stark an-
gezweifelte Behauptung oder zugestandene Moglichkeit war, steht nun,
nach meiner Meinung, mit den Dokumenten dieses Werkes als Tatsache
vor uns. Wenn auch, um hier gleich ein paar kritische Bemerkungen
einzuschalten, mir hiufig doch ein starker Zwiespalt sich aufzutun



154 J. W. Hauer

scheint zwischen den wortlich mitgeteilten Dokumenten #ltester Prigung
und der Gottauffassung heute lebender heiliger Personen bei den Ur-
volkern und vollends zwischen jenen Dokumenten und den Einzeldeu-
tungen Schmidts selber.

Ob dieser Glaube an ein hchstes Wesen allerdings als hoher sitt-
licher Monotheismus angesprochen werden darf, ist eine offene
Frage. Sie hingt mit daran, wie man Monotheismus definiert, vor allem
aber auch daran, welche Deutung man einzelnen Ausspriichen oder Hand-
lungen gibt. DaB der hochste Gott dieser Urvolker doch teilweise sehr
kindhaft aufgefallit wird, ist ja schon lingst erkannt worden. Ich behalte
mir das Einzelne meiner Kritik fiir eine ausfiihrliche Auseinandersetzung
mit P. W. Schmidt im n#ichsten Heft vor.

Vollends die Frage des Urmonotheismus und der Urreligion
muB offen bleiben, wenn man damit die Religion der @ltesten Mensch-
heit iiberhaupt meint. Selbst wenn es Schmidt gelungen wire, durch
seine vergleichende Methode einen gemeinsamen religiésen Ur-
besitz der Urvolker festzustellen (was mir einigem Zweifel zu
unterliegen scheint, wenn man, wie er es tut, den Bogen spannen will
von den arktischen Urvélkern bis zu den Stémmen Siidost-Australiens;
ich glaube, daf die Religion der dltesten Australneger trotz weitgehen-
der Ahnlichkeiten mit den andern Urvolkern einen besonderen Seiten-
zweig der religiosen Entwicklung der Menschheit darstellt), so kimen
wir damit héchstens in dasausgehende jiingere Paldolithi-
kum zuriick. Und selbst wenn wir diese Linie bis zur Entstehung
des homo sapiens zu Anfang der letzten Eiszeit und des Jungpalédo-
lithikums, also auf die Stufe vor zirka 100 000 Jahre zuriickfiihren (eine
Zeit, in der nach neuesten Forschungen Tasmanien und wohl auch Austra-
lien besiedelt wurde; vgl. dazu ,,Anthropos® Bd. XXXI [1936] Heft 1, 2,
S. 11f. ,,Zur Urgeschichte Australiens” von Christoph von Fiirer-Halmen-
dorf) und annehmen wiirden, daB gleich im Anfang dieser Entwicklung
der Glaube an das hchste Wesen steht, so wiren wir damit noch lange
nicht bei einer Urreligion angekommen. Denn vor dieser Zeit liegen
zwei oder drei grofie Epochen der Menschheitsgeschichte, iiber deren
religiose Entwicklung wir nichts oder herzlich wenig wissen. Dies sind
die Epochen des Sinanthropos und Pithekanthropos, des Homo Heidel-
bergensis und des Neandertalers (bei dem wir mit Wahrscheinlichkeit
rituelle Bestattung als den einzig positiven Anhalt fiir religiose Betiti-
gung feststellen konnen). Wenn wir die geliufige Chronologie einmal
nehmen wollen, so haben wir es immerhin mit einer Epoche von min-
destens 6—800000 Jahren von Menschheitsgeschichte zu tun, die sich
vor der Entstehung der ,,Urvolker* Schmidts, die alle zur Menschenform
homo sapiens gehéren, abgespielt hat. Dieser homo sapiens kann aber



»Der Ursprung der Gottesidee“ 155

nicht ohne weiteres nach riickwirts an die vorausgehende Entwicklung
der Menschheit angeschlossen werden. Die Beziehung des Neandertal-
menschen zum homo sapiens ist noch ganz ungeklirt, und iiber dessen
Beziehungen zum Homo Heidelbergensis und zum Sinanthropos und
Pithekanthropos 148t sich nichts mehr aussagen als dies, daB die ver-
schiedenen Menschenformen wohl irgendwie zu einer Entwicklungslinie
gehoren, die aber fiir unser Wissen durch weite Liicken durchbrochen
ist. Moglich ist hochstens eine Verbindung der Australneger iiber den
Wadjakmenschen Dubois zum Neandertaler, wie Weinert jetzt annimmt
(vgl. Klaatsch, Das Werden der Menschheit, 2. Aufl,, S. 370). Aber kein
anderes ,,Urvolk* steht dem Neandertaler so nahe, daB ohne Zwischen-
glieder anthropologisch eine Verbindung zu ihm hergestellt werden
konnte. Zu welchem Zeitpunkt der Menschheitsgeschichte also der
Glaube an das héchste Wesen entstanden ist, konnen wir mit einer
historisch - vergleichenden Methode schlechterdings nicht feststellen.
Schmidt zieht verschiedentlich den Sinanthropos herbei als einen Be-
weis fiir das hohe Alter der Menschheit in Nordostasien, wohin er,
sicher mit viel Wahrscheinlichkeit, den uralten Sitz der nérdlichen
Urkulturen verlegt. Aber dann darf er dies nicht auBler Acht lassen,
daB zwischen diesem Sinanthropos und den ,,Urvilkern“ eben eine
Epoche von vielen Jahrhunderttausenden liegt und zwar eine Epoche,
in der ungeheure Veréinderungen durch die vordringenden und sich
zuriickziehenden Eismassen wihrend der Eiszeiten und Zwischeneis-
zeiten in Nordostasien vor sich gegangen sind, so daf hier keine un-
gebrochene Entwicklung anzunehmen ist, die vom Sinanthropos zu den
»Urvolkern® fiihrte.

Hier mull auf einen sehr empfindlichen Mangel in Schmidts Werk
aufmerksam gemacht werden. Uberall da, wo er versucht, seine Urvélker
an die vor-und urgeschichtliche Menschheitund ihre Kul-
tur anzukniipfen, wird er unbestimmt. Man hitte mindestens eine ein-
gehendere Auseinandersetzung mit Menghins ,,Weltgeschichte der Stein-
zeit* erwartet. Diese Liicke mufl Schmidt unbedingt ausfiillen, wenn er
die historisch-positive Seite seines Versuches, den Ursprung der Gottes-
idee zu erkliren, zu Ende fiihren will.

Ferner mochte ich gleich hier auf einen anderen Mangel hinweisen,
den Schmidt zu beheben imstande wire. Sehr selten geht er auf die
rassischen Verhdltnisse seiner Urvilker ein. Und doch wire ge-
rade fiir die historische Betrachtung und die Zusammengehorigkeit der
verschiedenen Kulturen und Religionen die Feststellung der rassischen
Verhiltnisse bei den Urvolkern von hochstem Wert. Diesen Mangel
empfindet man besonders schmerzlich etwa bei der Auseinandersetzung
ber die Religion der Feuerlinder, die doch rassisch sehr verschieden



156 J. W. Hauer

sind. Die Selk'nam oder Ona gehéren in der Hauptsache zu der groB-
wiichsigen Rasse, welche Eickstedt die ,pampide* nennt. Die Pam-
piden gehéren aber ethnologisch nicht zu den Urvilkern, wihrend
die Halakwulup und Yamana weithin auch rassisch , Urvélker“ genanrt
werden diirften. Habent sua fata libelli mu man auch von dem grof-
angelegten Werk von Schmidt sagen. Es wurde begonnen, als die
Rassenfrage noch nicht zu der Bedeutung gekommen war, die sie heute
hat und verdient. Dieses Schicksal hat das Werk bis heute begleitet.
Es geht an der Rassenforschung und ihren bisherigen Ergebnissen zu
leicht vorbei, zum Schaden des Werkes. Ich bin sogar der Meinung,
daB das Hereinziehen der Rassenforschung zwar dies und jenes Einzel-
problem erschweren, aber aufs Ganze gesehen Schmidts Urvélker noch
klarer als solche kennzeichnen wiirde. Wer sich z. B. die Miihe nimmt
nach der rassischen Zugehorigkeit der nordamerikanischen Urvélker’
Schmidts zu suchen, der wird finden, daf jedenfalls die auch rassisch
niedrigststehenden Stdimme zu diesen Urvolkern gehdren. Allerdings
sind die Eskimo weder rassisch noch religiés in die Urvélker einzureihen.
Sie haben stark europide Ziige, die nicht aus Vermischung mit euro-
piden Rassen erklirt werden konnen.

Schmidt hat sich, wie er besonders deutlich in seiner Einleitung zum
V. Band, S. 7 ff. sagt, die Beantwortung dreier grofier Fragen vorgesetzt.
Erstens will er das Tatsdchliche der Religion der einzelnen
Urvolkergruppen herausstellen. Dann will er durch einen Vergleich
der Religion dieser Gruppen bis zur letzten gemeinsamen Reli-
gion der ,iltesten Menschheit“ vordringen. Und endlich soll die
Frage nach dem Ursprung dieser dltesten gemeinsamen Re-
ligion beantwortet werden. Die Beantwortung der ersten Frage ist
ihm, wie schon gesagt, weithin gelungen. Aber schon bei der Beant-
wortung der zweiten Frage muBiten wir den Einwand machen, daf wir
ja mit der Religion der Urvélker durchaus nicht zu der letzten gemein-
samen Religion der dltesten Menschheit, sondern héchstens zu
der iltesten gemeinsamen Religion des homo sapiens vor-
gedrungen sind (dies mit sehr groBer Vorsicht gesagt!). Wobei zwei
Fragen offen bleiben: erstens ob das héchste Wesen ganz am Anfang
steht und zweitens ob etwa der homo sapiens, der im Westen Europas
sich als der Aurignac- und Cromagnon-Mensch darstellt, nicht doch
rassisch zu unterscheiden ist von den ,Urvolkern“ Schmidts, in welchem
Fall wir ja fiir diesen westeuropdischen homo sapiens wohl einen an-
deren religiosen Urbesitz annehmen miifiten.

Aber ganz abgesehen davon ist ja dies nicht die dlteste Mensch-
heit, sondern, aut das Ganze der Menschheitsgeschichte gesehen, eine
sehr rezente Form der Menschheit. Da wir nun historisch



»Der Ursprung der Gottesidee“ 157

iiber die religisen Formen der wirklich éltesten Menschheit schlechter-
dings nichts wissen konnen, bleiben, historisch gesehen, die beiden
Fragen nach der letzten gemeinsamen Religion der dlte-
sten Menschheit und vor allem diejenige nach dem Ur-
sprung der Religion offen. Ich bin der Meinung, daB Schmidt
das sehen und anerkennen sollte. Es wire dann eine viel bessere Basis
zu einer Auseinandersetzung geschaffen, als sie auch jetzt noch da ist,
wo die Geister sich iiber die Frage der Entwicklung der Religion doch
sehr beruhigt haben.

Denn an diesem Punkte muf} eben die psychologische Methode
einsetzen. Ich bin der Uberzeugung, daB selbst dann, wenn wir iiber die
Religion des Neandertalers, des Homo Heidelbergensis und des Sinan-
thropos und Pithekanthropos historisch etwas wiiiten (was, wie schon
gesagt, nicht der Fall ist), die Frage nach dem Ursprung der Religion
doch nicht mit der historischen Methode gelést werden kénnte. Denn
gerade das wichtigste, wie der Mensch zu religiosen Konzeptionen und
damit zu ibrer Gestaltung in Kult usw. kommt, kann nie histo-
risch erklirt werden. Und hier liegt der Hauptmangel des Schmidt-
schen Werkes, ich mochte fast sagen, seine Tragik. Schmidt hat vor
30 Jahren die Arbeit in Angriff genommen, nicht nur mit einem hohen
Forschertrieb, den ihm jedermann, der ihn kennt, zugestehen muf, son-
dern mit der Absicht, sagen wir, einen religionspsychologischen und
religionsphilosophischen, ja theologischen Beitrag zur Frage
nach Ursprung und Wesen der Religion zu geben. Diesen ist er uns
nach meiner Uberzeugung fast ganz schuldig geblieben. Was er zur Be-
antwortung der Frage ,der Herkunft und des Ursprungs der iltesten
gemeinsamen Religion® auf den Seiten 468—508 des VL Bandes bietet,
ist nicht nur dem Umfang nach ein sehr geringer Teil des Gesamtwerkes,
auch die Resultate sind doch angesichts der Wucht der ¥rage nicht sehr
schwerwiegend. Es ist im Grunde nichts anderes, als was wir seit langem
von ihm als Erklérung fiir den Ursprung der dltesten Religion kennen.
SchlieBlich kommt es darauf hinaus, daB das natiirliche kausale Denken
der #ltesten Menschen an den Schopfungsgedanken heranfiihrt und das
finale Denken an die sittliche Zweckordnung des Diesseits und Jenseits
(VI, 491). Was er weiter iiber diese Frage sagt, hiingt mit diesen beiden
Triebkriften des religissen Werdens eng zusammen. Damit ist gegen-
iber den friiheren Epochen im Schaffen Schmidts nichts Neues gesagt.

Ich bin heute der Meinung, daB Schmidt mit diesen zwei Trieb-
kriften menschlichen Innenlebens ganz wichtige Wurzeln der religidsen
Entwicklung aufgezeigt hat, Wurzeln, die ich z. B. in meinem I. Band
»Religionen“ noch nicht in der Weise anerkannte, wie sie es verdienen.
Aber in ihnen in erster Linie, ja fast ausschlieBlich den Ursprung der



158 J. W. Hauer

Religion iiberhaupt zu sehen, scheint mir ebenso verfehlt zu sein, wie
der Versuch, diese nur aus iiberbewufiten Erlebnissen abzuleiten.

Schlieflich handelt es sich beim Religidsen um eine ganze Reihe
von Wurzeln und Antrieben, aus denen der Glaube und damit
die Kultform und die Gestaltung in Wort und Bild folgt. Ich bin im
Laufe meiner eigenen religionsgeschichtlichen Forschung mehr und mehr
zu der Uberzeugung gekommen, daf wir den Ursprung und das Werden
der Religion erst dann erfassen, wenn wir den Polymorphismus
des Religidsen begreifen. Damit meine ich dies, da man die Reli-
gion weder nur von einer Kraft, etwa dem Denken oder dem irratio-
nalen Erlebnis ableiten kann, noch daf man annehmen darf, die religise
Entwicklung habe sich in streng geschiedenen, historisch aufeinander-
folgenden Stufen abgespielt. Mit diesem einfachen, geradlinigen Evolu-
tionismus war ich im Grunde schon fertig, als ich den I. Band meiner
»Religionen® veréffentlichte, in dem ich davor warnte, die von mir auf-
gestellte Stufenreihe als chronologische Abfolge zu betrachten. Mit jener
Stufenreihe sind verschiedene Phasen der religissen Formwerdung ge-
nannt, die aber in Ansétzen alle auf jeder Entwicklungs-
stufe der Menschheit vorhanden sind. Ich glaube heute, daf
es nie eine Zeit gegeben hat, in der etwa nur Zauberei wirksam war,
und dab dann die anderen Stufen folgten, sondern in jeder Entwick-
lungsepoche war die ganze Fiille religitoser Krifte im Spiele.
In jeder bedeutenden Epoche steht aber ein Kriftebereich und damit
eine Phase, etwa die des Vaterglaubens im Mittelpunkt, wihrend die
anderen Kriftebereiche mit ihren entsprechenden religidsen Phasen im
Umbkreis sich mehr oder weniger deutlich in keimhaften Ansitzen grup-
pieren. Ich glaube, daB wir diese Tatsache auch beim Kinde beobachten
konnen, in dem ebenfalls die ganze Fiille religioser Antriebe sich zeigt
vom Glauben an den ,Macher® auf Grund der Kausalititsfrage bis zur
Personifikation von Gegenstinden und magischen Gefiihlen und Ver-
haltungsweisen. Und auch beim Kind sehen wir, wie in verschiedenen
Zeiten des inneren Werdens je eine bestimmte Phase in den Mittelpunkt
tritt und sozusagen der Entwicklungsepoche ihr Gesicht gibt, z. B. das
magische Tiererlebnis durch Identifikation etwa mit dem Hasen, ohne
daf damit die anderen verschwinden wiirden.

Da wo das klare Licht der Geschichte auf die religitse Entwicklung
fallt, konnen wir immer noch dieses Gesetz des Polymorphis-
mus betrachten, das in einem rhythmischen Auf und Ab sich auswirkt.
Denken wir z. B. an den stark monotheistisch gefirbten Himmelsglauben,
wie er noch in den Rgveda hineinspielt, der abgelsst wird von einer
vielschichtigen Gotterwelt und gesteigerten Opferpraxis, die wiederum
abgelost wird durch auBerordentlich wirksame monotheistische Ten-



,Der Ursprung der Gottesidee“ 159

denzen etwa im Rudra-Siva-Glauben der Svetasvatara-Upanisad oder im
Visnu-Glauben der Bhagavadgita, wo das Opfer kaum mehr einen Platz
hat und in denen sich der indoarische Monotheismus zu seiner héchsten
Héhe und zur Allgemeingiiltigkeit steigert. Danach haben wir, auf die
Gesamtentwicklung Indiens gesehen, wieder ein Zuriicksinken in die
hinduistische Gotterwelt des spiten Brahmanismus mit seiner tantrischen
Mystik und Magie. Ich lehne also den Evolutionismus ebenso
ab wie die Degenerationstheorie von Schmidt. Beides sind
dogmatische Standpunkte, zu denen man nicht durch die Tatsachen-
forschung, sondern durch bestimmte philosophische oder theologische
Voraussetzungen gekommen ist.

Dieses Vielfiltige des religiosen Lebens, Werdens und Gestaltens
kann aber, wie schon gesagt, nicht nur historisch erfaBt werden.
Hier miissen psychologische Methoden und psychologische
Einsichten in erster Linie mitwirken. Und gerade fiir diese Arbeit
bietet uns Schmidts Werk wenig. Er hat z. T. wertvollstes Material,
das ihm seine Forschungen gebracht haben, psychologisch fast ungeniitzt
gelassen. Darum auch ist die Antwort, die er am Schlufl auf die wich-
tigste seiner Fragen gibt, im Grunde fiir den auch psychologisch arbei-
tenden Religionsforscher so unbefriedigend ausgefallen. Ich glaube, hier
diirften wir noch viel voneinander lernen. Schmidt hat einstens in seiner
Kritik meiner Arbeit gesagt:

»Is wird nichts anderes iibrig bleiben, als da Hauer seine hervor-

ragende psychologische Begabung und Schulung durch eine gleich-

wertige historische Schulung erginze, um der Gesamtheit und der
wirklichen Aufeinanderfolge der religiosen Tatsachen gerecht zu

werden“ (Handbuch der vergleichenden Religionsgeschichte, S. 138.

Vgl. W. Schmidt, ,,Ursprung der Gottesidee* I, 605—9).

Ich habe mir diese Kritik zu Herzen genommen und hoffe, daB ich in
den mehr als zehn Jahren, die seit der Versffentlichung meines ersten
Bandes verflossen sind (die allerdings weithin durch indologische For-
schungen und Verdffentlichungen ausgefiillt waren), mit Beziehung auf
die historische und rassische Erfassung der primitiven Vélker viele
Liicken ausgefiillt habe (nicht zum wenigsten auf Grund der Verdffent-
lichungen Schmidts und seines Mitarbeiterkreises, was ich dankbar an-
erkenne). Es steht mir nicht an, P. W. Schmidt einen Rat zu geben.
Aber ich spreche den dringenden Wunsch aus, da8 er jetzt, nachdem er
sein groBes historisches Werk wenigstens mit Beziehung auf die Ur-
vilker abgeschlossen hat, sich auch daran mache, die Frage nach dem
Ursprung und dem Werden der Religion mehr mit Hilfe der Vélker-
und Religionspsychologie zu betrachten, als er das bisher getan hat.
Dadurch wiirden viele Einseitigkeiten seines Werkes beseitigt, vor allem
Archiv fiir Religionswissenschaft XX XIIT. 1/2 1



160 J. W. Hauer

auch die Tendenz, zu leicht iiber Formen des Religiésen bei den Ur-
vélkern wegzugehen, die nichts mit dem Glauben an ein hochstes Wesen
zu tun haben, wodurch ein unvollkommenes, ja schiefes Bild des reli-
giosen Gesamtlebens dieser Vélker entsteht.

Aber auch mit der Religionspsychologie ist noch nicht das Letzte
gesagt, wenn wir nach dem Ursprung der Religion fragen. Die Wur-
zeln der Religion liegen noch tiefer als in Antrieben im BewuBt-
sein und religiosen Erlebnissen, die wir psychologisch analysieren und
vielleicht durch starke Einfiihlung nachschaffen kénnen. Sie liegen
inder letzten Wirklichkeit selber, die alles trigt, und die sich
im Herzen des Menschen, sicher auch des Menschen der Urvélker, ja der
iltesten Menschheit, nicht unbezeugt gelassen hat, weil es unméglich
ist, daB die Tatsache des Getragenseins von letzter Wirklichkeit, die ja
schlieBlich der Inhalt jedes Glaubens ist, sich in einem Menschen, der
zum Selbstbewufitsein erwacht, nicht ankiindigt. In diesem Punkt bin
ich mit Schmidt durchaus eins, wenn ich auch seinen Offenbarungs-
glauben, gar in der Form eines Glaubens an die Mitteilung des Gottes
an den Menschen iiber Schopfungsvorginge usw., nicht teilen kann.

Mit der Zuriickfiihrung der Religion auf die letzten Quellen alles
Lebens und Schaffens sind wir allerdings aus dem Bereich der Wissen-
schaft in den der religiosen Erfahrung und Uberzeugung eingetreten.
Doch stehe ich immer noch auf dem Standpunkt, den ich schon im Jahre
1923 in der Einleitung zu dem I. Band meiner ,,Religionen‘ gehabt habe,
daB man Religionsgeschichte bis in ihreletzten Tiefen nur treiben
konne, wenn man Religion mit Religion anschaue. Nur diirfen
dabei keine Dogmen mitspielen, die man nicht antasten darf. Uber
unserer ganzen Arbeit steht das strenge Kriterium der Vernunft, die
allen zuginglich ist.

Ich hoffe dieser Besprechung des Schmidtschen Werkes bald eine
griindliche, ins einzelne gehende Auseinandersetzung mit Schmidt folgen
lassen zu konnen.

ZUM DOGMA VOM URMONOTHEISMUS

Da ich seit geraumer Zeit in wissenschaftlichem Kampf gegen
P.W. Schmidt und seine Schule stehe, fiihle ich mich verpflichtet, zu
dem oben abgedruckten Aufsatz meines Freundes Hauer einen ergin-
zenden Nachtrag zu liefern. Ich stimme Hauer in folgenden Punkten,
soweit sie Schmidts Lehre betreffen, zu, m6chte sie aber etwas schirfer
formulieren:

1. Bei zahlreichen Volkern ist der Glaube an ein hochstes Wesen
oder Spuren davon nachzuweisen, vorausgesetzt, daf die Berichte zu-
verlissig sind.



»Der Ursprung der Gottesidee“ 161

2. Der Nachweis ist nicht erbracht, daf dieser Glaube an ein héch-
stes Wesen irgend etwas mit Monotheismus zu tun hat.

3. Ebensowenig ist erwiesen, daB der Glaube an ein hichstes Wesen
oder gar ein Urmonotheismus als Urreligion am Anfang steht.

4. Die Frage nach dem Ursprung der Religion ist historisch nicht
zu beantworten und auch von Schmidt nicht geklirt.

5. Die Uroffenbarungstheorie ist abzulehnen.

Ich habe dies alles bereits in frilheren Auseinandersetzungen mit
Schmidt gezeigt’, und Hauer ist zu hnlichen Ergebnissen gekommen.
Wenn man aber dies zugibt, dann bleibt von Schmidts Werk nicht viel
mehr iibrig als eine grofe Materialsammlung, die jedoch, wie ich eben-
falls gezeigt habe, mit Kritik zu gebrauchen ist.

Aber weiterhin sind noch folgende Tatsachen festzustellen:

1. Es ist noch kein Volk in der Vergangenheit oder in der Gegen-
wart nachgewiesen worden, dessen Glaube ein reiner Monotheismus war.

2. Ein Monotheismus als Dogma findet sich nur in den drei gestif-
teten (also nicht aus dem Volkstum geborenen) semitischen Religionen,
im Judentum, im Christentum und im Islam.

3. Der Glaube der Volker, zu denen diese monotheistische Lehre
kam, hat sie stets abgelehnt und sie durch Aufnahme polytheistischer
,»Gotter beseitigt.

Und schlieBlich ist noch auf den Zusammenhang der Urmonotheismus-
theorie mit der biblischen Schopfungsgeschichte hinzuweisen. Weil im
Alten Testament steht, Gott habe sich den ersten Menschen offenbart,
so muf diese Uroffenbarung, also ein Monotheismus, an den Anfang aller
Religion gesetzt werden, und die Religion der ,,Heiden“ ist dann als ein
Abfall, eine Degeneration, zu betrachten. Hier scheiden sich die Geister.
Die Theo-logen gehen von Gott und der géttlichen Offenbarung aus,
die Anthropo-logen vom Menschen; und das Wesen der ,,Entwicklungs-
lehre*, von der manche eine so merkwiirdige Vorstellung haben, besteht
darin, daB sie grundsitzlich die géttliche Offenbarung nicht in Rechnung
stellt, weil diese nicht Gegenstand der Wissenschaft, sondern des Glau-
bens ist. Fiir die nichttheologische Wissenschaft ist lediglich der Glaube
an Gott und an die gottliche Offenbarung Gegenstand der Forschung,
nicht aber Gott und die Offenbarung selbst; dies ist Sache der Theo-
logie.

Wiirzburg. Friedrich Pfister.

1 Vgl. Blatter z. Bayer. Volkskunde 10 (1925) 64f.; Philol. Wochenschr. 1926,
933 ff.; Volkerkunde 1926, 127 ff.; Handworterbuch d. deutschen Aberglaubens
III 1668ff.; V1 545 ff.; Rel. d. Griechen u. Romer 1930, 45 ff.; 123 ff.

11*



IV. ARCHIV FUR RELIGIONSWISSENSCHAFT

MITTEILUNGEN UND HINWEISE

DIE KATALAUNISCHE GEISTERSCHLACHT

Nur zwei Jahrzehnte lang, seitdem er im Jahre 433 seinen Bruder
und Mitregenten Bleda beseitigt hatte, hat Attila die Geschicke des
Hunnenreiches allein gelenkt; aber diese kurze Zeitspanne, wihrend der
er wie eine verheerende Naturgewalt in die Gebiete der Alten Welt
einbrach, hat vollkommen geniigt, iiber sie die schwersten Erschiitte-
rungen heraufzufiihren. Die Macht, die von ihm ausstréomte, mit der er
nicht bloB die Linder Europas dauernd in Atem hielt, diinkte nament-
lich der Folgezeit zu grof, als dafl sie nicht von iibernatiirlichen Kriften
begiinstigt zu sein schien. Bereits die zeitgendssische Darstellung des Pri-
skos, der als Mitglied einer griechischen Gesandtschaft im Jahre 448
Attila in dessen Residenz kennen lernte, weil davon etwas: als dessen
Macht im Zenith steht, ereignet sich das Wunder der Auffindung des
siegverleihenden Aresschwertes.! In derselben Nacht aber, da Attila ein

! Excerpta de legationibus I 142 de Boor (Priskos liBt sich von Konstan-
tiolos, dem Fiihrer einer anderen gleichzeitigen Gesandtschaft an Attila, be-
richten): ¥oecdor 0% odx sic powmgav tijs magodens adrdr dvvduswg advEnciy:
onpaively xal Todro Tov DEdv TO 70D “Aosos Gvagrvavra Eipos, Gmee bv isodv
xal wopd tdY ZSwvdixdy Pacidéiov Tipdusvov, oiw 01 TdL épdowt T@Y molépwy
évansipsvov, év tols mdler &puviedijvar yodwvors, elre duk Pods edoedivar. —
Jordan. Get. 183 Mo.: qus (Attila) quamvis huius esset naturae, ut semper magna
‘confideret, addebat el tamen confidentia gladius Martis inventus, sacer apud
Scytharum reges semper habitus, quem Priscus istoricus tali refert occasione de-
tectum. cum pastor, inquiens, quidam gregis unam boculam conspiceret claudi-
cantem nec causam tanti vulneris inveniret, sollicitus vestigia cruoris insequitur
tandemque venit ad gladium, quem depascens herbas incauta calcaverat, effosum-
que protinus ad Attilam defert. quo ille munere gratulatus, ut erat magnanimis,
arbitrator se mundi totius principem constitutum et per Martis gladium potesta-
tem sibi concessam esse bellorum. — Da Jordanis bei der Erzihlung des Jaitux
auf Priskos sich beruft, muB dieser auch noch an anderer Stelle seiner isrogic
Bvfavriny el & nard tov Arridlay dessen Erwihnung getan haben; vermut-
lich weil er wuBte, daf die Uberbringung des heiligen Schwertes auf Attilas
impulsiv gefaBte Entschliisse von entscheidender Bedeutung war. Wichtig ist
hier der Hinweis auf Herodots Beschreibung der Aresheiligtiimer im Skythen-
lande (4, 62): von allen Gottern errichten sie nur dem Ares ein dyciuc, das
ein dxwdxng oidrjesos deyaiog ist. Unter dem Opfern, die vor allen anderen
Gottheiten besonders dem é&uivdxng alljahrlich dargebracht werden, befinden
sich neben Rossen und Menschen auch solche von weéfera. Das weist auf o
und bocula hin, denen nach Priskos bzw. Jordanis die Auffindung des Schwertes
verdankt wird. Und wie die Hunnen selbst oft als ,Skythen® bezeichnet wer-
den, 80 haben sie in ihren fritheren Wohnsitzen am Nordufer des Pontus den
sehr alten skythischen Kult von den unterworfenen Bewohnern des Landes ein-
fach iibernommen; so pflanzt sich in Attilas Glauben an sich selbst zugleich
die Tragdition skythischer K6nigsgeschlechter fort.



Mitteilungen und Hinweise 163

Jihes, unriilhmliches Ende findet, kiindigt eine gottgesandte Erscheinung
dem Herrscher in Byzanz die Katastrophe an.! Zwischen diese beiden
gegensitzlichen Ereignisse fillt die Vélkerschlacht auf den katalaunischen
Gefilden, in der Attilas rasch emporgestiegener Gliicksstern zum Nieder-
gange sich neigt. Es wiire seltsam, wenn nicht auch dieses weltgeschicht-
lich bedeutsame Ringen in den Bereich der Wunderlegende geriickt
worden wire. Hier ist es die Schlacht, die von den Geistern der Ge-
fallenen in den Liiften weitergefiihrt wird. Durch Kaulbachs bekanntes
Gemilde im Treppenhause des Berliner Alten Museums weiten Kreisen
nahe gebracht, erscheint sie uns nun wie ein urspriingliches Stiick ger-
manischer Heldensage.

Aber dem ist nicht so: sie taucht in der spitantiken Uberlieferung
an entlegener Stelle auf (ihren Nachweis verdanke ich Joh. Geffcken),
in den Exzerpten, die der Patriarch Photios dem Siog ’Imda’zgov entnahm.
In dieser Schrift, die Damaskios nach Theon, seinem Lehrer in Alexan-
dreia, vor 526 verfaBte, wird u. a. erwihnt, die Schlacht zwischen Ro-
mern (d. h. Aetius und seinen Verbiindeten) und den ,Skythen“ unter
Attilas Fiihrung sei so blutig gewesen, dafi aufler den Fiihrern und
wenigen ihrer Mannen niemand mehr am Leben geblieben sei. Dann
heifit es dort weiter (Phot. bibl. cod. 242, I 339b 18f. Bekk.): o 2
nagaroydrarov (d. h. nach Photios’ Urteil), 67 gacly, énedy menrdxaciy
of wayousvor, Tolg GUpacly Gmeimovieg ETe Tais Yuyeis [oTavio molsuotvreg
¢t toei nufoag Bhag mel vixtag, 0botv TdYV {dvrwv iy dydva dmodeimi-
uevor, otze nate yelpag otte nare Bvudv. fwedto yoiv %al Nxovero v eldwla
16V Puydv dvtipegdpeve kol toig Omdocg dvrinatayodtvra. Die dunkle Kunde
entspringt der Auffassung einer Zeit, der das Wunder des Glaubens
liebstes Kind ist und der im besonderen das Wiederaufleben der Toten
eine vertraute Erscheinung ist.> HeiBit es doch im Auszuge des Photios
weiter: xai doyoia 0t &hlo toralte @douate moléuwy uéyor viv palvesdal
@neL, TAYY 0Tt Tedte To wiv &hhe, doe §dvieg &vdowmor xett mélepov Sod-
6y, 00Oy Votegeiv, @diyyeodar 0t ovdE émi pinpdv. Der Glaube, dah die
Geister der Toten den Kampf in den Liiften fortsetzen, ist indessen
schon #lteren Datums, denn Pausanias fiigt seiner Beschreibung des
Schlachtfeldes von Marathon hinzu (I 32, 4): évtedde dvd macev vixte
ral Inwav yoeperefovioy kel dvdody payoufvav oty aic®éedar xaracriver
0t &o dvagysi Déav émlndeg uiv odx &omev Grer cvviveyxev, th.

Aber noch ein weiteres prodigium von ganz anderer Art ist in der
legendiiren Uberlieferung mit dem Vélkerringen auf dem katalaunischen

t Jordan. Get. 255 Mo.: de quo id accessit mirabile, ut Marciano primjfpi
Orientis de tam feroci hoste sollicito in somnis divinitas adsistens arcum Attilae
th eadem mocte (sc. mortis) fractum ostenderet, quasi quod gens ipsa eo_telo mul-
tum praesumat (h. e. superbiat). hoc Priscus istoricus wvera se dicit adtestatione
Probare. mam in tantum magnis imperiis Attila terribilis habitus est, ut eius
mortem in locum muneris superna (sc. imperia) regnantibus indicarent.

* Vgl. die Schilderung dieser Zeit bei Joh. Geffcken, Mystiker, Schwirmer
und Heilige des ausgehenden antiken Heidentums (PreuB. Jahrb. 173, August-
Heft 1918, 1451F, bes. S. 156).



164 Mitteilungen und Hinweise

Gefilde verbunden. Wo die Welt aus den Fugen geraten ist, der vasta-
tor mundi ihre bestehende Ordnung zu zerstoéren sich anschickt, kiindigt
sich auch in wunderbaren Naturerscheinungen das drohende Unheil an.
Es berichtet in Zusammenhang mit diesem Kampfe Isidorus (¥ um 560,
+ 636) in seiner Historia Gothorum 26: multa eodem tempore caeli et
terrae signa processerunt, quorum prodigiis tam crudele bellum significa-
retur: nam adsiduis terrae motibus factis a parte orientis luna fuscata est.
a solis occasw stella comeles apparuit atque ingenti magnitudine aliquamdiu
fulsit. ab aquilonis plaga caelum rubens sicut ignis aut sanguis effectus est
permixtis per igneum ruborem lineis clarioribus in spccie hastarum rutilan-
tium deformatis. mec mirum, ut tam ingenti caesorum strage divinitus tam
mulla signorum demonstraretur ostensio. Mit diesem Teile der legendiren
Uberlieferung nihern wir uns zugleich Vorstellungen, die dem Glauben
unseres Volkes von altersher vertraut sind: das Erscheinen eines Ko-
meten, der blutrot gefirbte Himmel (wie hier verbunden mit nordlicht-
artigen Nebenerscheinungen) sind von jeher als Anzeigen drohenden
Unheils, insbesondere eines Krieges, gedeutet worden.! Die Legende
aber wird mit einem Male geschichtliche Wahrheit, wenn wir daran
denken, daB der von ihr erwéhnte Komet, wie lingst festgestellt ist, der
durch seine Grofie und Helligkeit ausgezeichnete Halleysche Komet ist.
Nach der astronomischen Berechnung tauchte er am 18. Juni 451 in den
Morgenstunden am Osthimmel auf, am 3. Juli trat er in sein Perihel und
tauchte nach diesem Tage abends am Westhimmel auf, wo er noch bis
zum 1. August sichtbar blieb. Das astronomische Ergebnis zeigt so iiber-
raschende Ubereinstimmung mit den Angaben des Isidorus, daB man
versucht ist, die Verfinsterung des Mondes im Osten vielmehr als das
Auftauchen des Kometen daselbst zu deuten.

Auf die Berechnung der Astronomie gestiitzt und an der Hand
dieses wichtigen Zeugnisses kénnen wir die Tage der katalaunischen
Schlacht mit hinreichender Genauigkeit angeben. Die Einnahme von
Metz durch Attila erfolgte nach Gregor von Tours (Hist. Franc. IL 6)
in der Nacht vor dem Osterfeste (8. April 451). Darnach wandte sich
Attila gegen Orléans: auf die Nachricht von seinem Herannahen war
der Bischof Anianus zum Westgotenkonig Theoderich geeilt und hatte
ihn um schleunige Hilfe gebeten. Auf dessen Frage, wie lange die Stadt
sich wohl werde halten konnen, hatte der Bischof den Johannistag
(24. Juni) als duBersten Termin bezeichnet.” Wenn wir der Angabe des
Sidonius Apollinaris Glauben schenken 3, war es Attila bereits gelungeu,

! Eine Erinnerung aus meiner Jugend mochte ich bei der Gelegenheit
wiedergeben. Als 1883 in Eisenach eines Tages der Abendhimmel in blutrote
Glut getaucht war, die Ursache des Phinomens nicht zu deuten war (erst ge-
raume Zeit spiter wurde der Ausbruch des Krakatau bekannt), horte ich rufen:
,Da hiingt unser Herrgott den Kriegsmantel heraus!“

* vlenus prophetiae spiritu VIII. Kal. Iulii diem esse praedizit* heiBt es
in der Vita S. Aniani.

3 Epist. VIII 15 (an den Bischof Prosper): . .. exegeras mihi, ut promitterem
tibi Attilae bellum stilo me posteris intimaturum, quo videlicet Awurelianensis



Mitteilungen und Hinweise 165

in die Stadt einzudringen, als in letzter Stunde, in hdchster Not, der
rettende Entsatz kam. Das genannte Datum wird demnach im ganzen
mit dem Tage zusammenfallen, an dem Attila zur Aufgabe der Belage-
rung von Orléans und zum Riickzug auf Metz sich gendtigt sah. Auf
ihm verfolgten ihn die Verbiindeten, deren Streitkrifte durch fortwih-
renden Zuzug sich allmihlich so weit verstirkt hatten, daB ihre Zahl
denen Attilas die Waage hielt. Dariiber verging eine Reihe von Tagen,
bis die Verfolger Attila bei Troyes gestellt hatten; auch Attila zogerte
noch und eréffnete den Kampf erst, als er seine Seher iiber den Aus-
gang befragt hatte (Jordan. Get. 195f.). Die abwigende Priifung der
Zeugnisse verbietet uns nicht, den Eintritt des Kometen in sein Perihel
und die Schlacht als gleichzeitig anzunehmen: somit diirfte das Volker-
ringen zu Beginn des Juli 451 auf den katalaunischen Feldern aus-
getragen worden sein. Der Angabe des Damaskios, zu der wir zum
Schlusse noch einmal zuriickkehren, drei Tage und Nichte hindurch
ununterbrochen habe der Geisterkampf in den Liiften getobt, wird man
symbolische Bedeutung beizumessen geneigt sein; vielleicht aber ent-
spricht sie auch der wirklichen Dauer des Kampfes auf dem von Strs-
men Blutes getrinkten Gefilde.!

So sehen wir, wie zwei Legenden aus ganz verschiedenem Bereich
um die Gestalt des groBen Hunnenherrschers sich ranken. Die eine, das
Erscheinen des Kometen, hat ihren Ursprung dort, wo er ein allen sicht-
bares Vorzeichen war; die Legende aber von der Geisterschlacht hat
die spatantike Literatur aufbewahrt und ihre Spur fiihrt nach Alexan-
dreia. Ob Mittelglieder dieser zweiten Legende nach Europa hinweisen,
liBt sich nicht mehr feststellen. Aber das eine geht aus ihr sicher her-

urbis obsidio oppugnatio inruptio mec direptio et illa vulgata exauditi caelitus
sacerdotis vaticinatio continebatur. Gemeint ist derselbe Bischof Anianus, den
auch Gregor von Tours nennt (l. ¢.); nur ist dessen Bericht bereits ganz in die
Sphiire des Wunders geriickt, das auch Sidonius als bekannt andeutet, nach-
dem er iiber die Kimpfe um Orléans einige als Tatsachen zu bewertende An-
gaben gemacht hat.

! Ich treffe hierin mit Ausfithrungen zusammen, die kiirzlich Rich. Hennig
gemacht hat (Die Himmelswelt 1934, 174ff). Wir beide sind unabhingig zum
gleichen Ergebnisse gekommen. In Ubereinstimmung mit Damaskios bezeugt
die ungeheuren Verluste der ringenden Vélker Jordanis (Get. 207f Mo.): si
senioribus credere fas est, rivulus memorati campi humili ripa praelabens, peremp-
torum vulneribus sanguine multo provectus est, mon auctus imbribus, ut solebat,
sed liquore concitatus insolito torrens factus est cruoris augmento. et quos illic
coegtt in aridam sitim vulnus inflictum, fluenta mizta clade trazerunt: ita con-
stricti sorte miserabili sorvebant putantes (h. e. pot.) sanguinem quem fuderant
sauciati. Die einleitenden Worte scheinen auf den Bericht eines Augenzeugen
hinzuweisen, wobei unentschieden bleibt, ob solcher durch Priskos oder Cassio-
dor vermittelt ist. Die altnordische Dichtung hat ein gleiches Bild festgehalten;
im alten Liede von der Hunnenschlacht, das Reminiszenzen an den geschicht-
lichen Vorgang mehrfach enthilt, heifit es: ,Da driingten grimmig/Die Goten
nach /Und hieben nieder/Der Hunnen Reihen./Es standen die Flisse / Und
stiirzten aus den Ufern; /In den Tilern tirmten sich / Tote Mannen. (Uber-
Setzt von Genzmer Edda I 24: Thule I, Jena 1912.)



166 Mitteilungen und Hinweise

vor: wie auf die romische und germanische Welt im Westen, so hat
auch auf die des Ostens! die Gestalt Attilas einen tiefen Eindruck
hinterlassen.?

Diisseldorf. Leo Weber.

EINE NEUE WEITHUNG AN ZEUS KERAUNIOS
AUS NIEDERMOESIEN

Die hier zu behandelnde Inschrift aus rémischer Zeit steht auf einer
viereckigen Ara aus Kalkstein, die profiliert und oben und unten stark
abgebrochen ist. Ein rundes Loch in der Mitte des unteren Randes riihrt

! Rich. Hennig stellt mir liebenswiirdigerweise die folgenden Zeilen zur
Verfiigung, die zugleich beweisen, wie weitverbreitet die Vorstellung von den
Kampfen der Geister der im Kampfe Gefallenen in den Liiften ist. Aus Ibn
Fadlans Bericht iiber die Gesandtschaftsreise von Bagdad nach Bulgar an der
Wolga (Miindung der Kama) im J. 921/2: ,lch sah in der ersten Nacht, die
wir in seinem Lande verbrachten (11./12. Mai 922), 1 Stunde vor Sonnenunter-
gang den Horizont intensiv gerdtet und horte in der Luft laute Stimmen und
ein Gergchel. Da erhob ich das Haupt, und siehe, da ist eine feuerrote Wolke
in meiner Néhe, und aus ibr kommen jene Stimmen und das dumpfe Getose.
Und siehe, in ihr sind Gestalten von Minnern und Rossen, und die Gestalten,
welche darin sind, halten Bogen, Lanzen und Schwerter in den Hinden, wobei
ich dies deutlich erkenne und mir vorstelle.

Und siehe, da ist ein anderes Heer, éihnlich wie sie, in dem ich ebenfalls
Minner, Waffen und Rosse sehe. Dies Heer riickt gegen jene an, wie sich eine
Reiterschwadron auf die andere stiirzt. — Wir erschraken und wandten uns
zu demiitigem Gebet, wobei die Einwohner des Landes iiber uns lachten.“

[Uber die weite Verbreitung des Glaubens an Geisterschlachten und -kimpfe
unterrichtet zusammenfassend Mengis in Bichtold- Stiublis Handworterbuch
des deutschen Aberglaubens III (1930/31) 546 ff. Da hier die Uberlieferung tiber
die katalaunischen Felder nur kurz gestreift wird, ist die quellenmiBige Auf-
arbeitung des Stoffes um so willkommener. Zu den bei Mengis genannten Uber-
lieferungen tber Marathon und die omina vor Caesars Tod (wobei auBer auf
Ovid auch auf die von Jahn zu Virgil, Georg. I 474 angegebenen Stellen zu ver-
weisen wiire) vgl. noch die Geisterschlacht vor der Zerstorung Jerusalems (Be-
lege bei Weinreich, Genethliakon Wilhelm Schmid 272 f. — Gebet und Wunder
106f.). Es ist eine zu groBe Vereinfachung des Problems, wenn O. Kern, Krieg
und Kult bei den Hellenen (Halle 1917) 18 in der katalaunischen Legende ,nur
eine Nachbildung der viel #lteren von den Geistern der bei Marathon Gefal-
lenen“ erblicken mochte. Weiteres bei Weniger, S. Archiv 9 (1906) 215, 220;
Pfister, Schwib. Volksbriuche 79. Der Zusammenhang der Vorstellungen von
Geisterschlachten mit dem speziell germanischen ,Totenheer® ist wichtig; We-
niger hat a. a. O. und Bd. 10 (1907) 611f., 2291f. vieles geklirt; vgl jetat
K. Meisen, Sagen vom Wiitenden Heer 19 ff. 0. Weinreich.]

* Die kurzen Ausfilhrungen betrachte ich zugleich als einen bescheidenen
Beitrag zu dem Attilabild, iiber das Helm. de Boor ausfiihrlich gehandelt hat
(Das Attilabild in Gesehichte und Legende und heroischer Dichtung. Bern
1932). Wie hier in diesem einzelnen Beispiel so sind auch in dem Gesamtbilde
Historisches und Legendires selisam ineinander verwoben, das zweite ist im
Grunde nur das immer weiter greifende Auswachsen des Ansatzes an das erste.
Und man staunt, wird man gewahr, wie von Priskos und seinem Ausschreiber
Jordanis iiberlieferte geschichtliche Ziige dieses Bildes liber die Zeit der Volker-
wanderung hinweg bis in das germanische Hochmittelalter hinein zih, wenn
auch mehrfach zeitgemiB veréndert, sich erhalten haben,



Mitteilungen und Hinweise 167

wahrscheinlich von spaterer Verwendung des Steines als Baumaterial
her. H. 0,64 m; Br. in der Mitte 0,32 m; D. 0,28 m. Die Ara wurde 1925
in Tirnowo, der alten Krénungsstadt Bulgariens, gefunden, und zwar in
den Ruinen der altbul-

garischen Koénigsfestung

Trapesitzal, wohin sie

sicherlich von Nicopolis

ad Istrum aus gebracht

worden war.2 Jetzt be-

findet sich der z. T. stark

verwitterte Stein im Mu-

seum zu Tirnowo.

Die Inschrift hat be-
sonders in ihrem zwei-
ten Teile sehr gelitten.

Das Erhaltene gestattet
jedoch eine ziemlich ge-
sicherte Lesung, bei der
mich Prof. Gawril Kazarow, der mir die Verdoffentlichung tbertrug, durch
Abklatsche und Photos unterstitzte. Zu Dank bin ich auch den Prof.
0. Weinreich und G. Klaffenbach verpflichtet. Bei einem Besuche in
Tirnowo habe ich Gelegenheit gehabt, den Text nochmals zu revidieren.
Nach unserer Lesung und Erganzung lautet die Inschrift:

Ayad'fii

4u Y.£QaVVI(0 BTtMpU-

vedTeczto naxa dveiQoy

ETViTceyrjv dEX(ilcc E7tLKtr}6ig

VtEQ [Qavrrjg v,ai rov av-

d()6j] z0e ... .i. HanLov

xa[l rlrév [rlixvcoy Kai t<elv

\OLav ev6r]s %dgiv avERvr]6[e

Der Gattenname der Weihenden ist schwer zu erraten. JsKjxiog
wirde fur den vorhandenen Raum kaum reichen.

Das Epitheton ksgavviog des Zeus betrifft den ,,stiirmenden, donnern-
den und blitzenden Gott des Gewitters, welchen Homer3in so vielen
Beinamen und Bildern schildert und dessen Macht alle Naturreligionen
in ihren Mythen und Anrufungen immer am meisten hervorheben“4

1 Uber Trapesitza vgl. V. Dimow, Bull. soc. arch. bulg 6 (1915) 112 ff. (bul-
garisch mit deutschem Resume).

2 Die altbulgarische Hauptstadt Tirnowo ist auch sonst an antiken Funden,
die direkt aus ihrem Boden stammen, auffallend arm. Davon (berzeugt schon
ein flichtiger Besuch des Tirnowoer Museums. Deshalb liegt der Gedanke an
Herkunft aus dem etwa 32 km entfernten Nicopolis ad Istrum nahe, aus dem
sehr viele Steine und Inschriften verschleppt sind.

8 H. Meylan-Faare, Les epithetes dans Homere, Diss. Lausanne 1899, 27 ff.

4 Preller-Robert, Gr. Mythologie I, 1, 117/8. Hinsichtlich des Zeuskultes
allgemeinen s. Cook, Zeus, 3 Bde (passim). Uber die Varianten des Zeusepithe-

im



168 Mitteilungen und Hinweise

Zeus Keraunios, der archaischen Zeit ein beliebtes Darstellungsmotiyv,
hat sich als sehr lebensfihig erwiesen. Es ist der Zeustypus, der auch
in der rémischen Kaiserzeit vielfach, wenn auch weitergebildet, auf
Miinzbildern und Reliefdarstellungen, wiederholt wurde. Bekannt sind
speziell in der rdmischen Kaiserzeit’ die Kultusbeinamen des Zeus
Boovrdy und xeavviog auf zahlreichen Weihungen in Kleinasien und
Syrien. In engem Zusammenhange damit steht die Frage nach der Ver-
breitung des Zeuskultes in den Balkanlindern, die aber hier nicht er-
ortert werden kann, so daB ich mich lediglich auf Nicopolis ad Istrum
beschrinken mufl. In dieser Stadt hat Zeus anscheinend hohes Ansehen
genossen.?

Die erste Weihung an Zeus xepavwiog, gleichfalls aus Nicopolis, ist
schon lingst bekannt, vgl. Arch. ep. Mitt. Osterr.-Ung. 10 (1886) 242
Nr. 7 = Dobrusky, Sbornik 18 (1901) 729 = Cagnat, Inscr. Gr. Rom. I
563: [dyad]ie vy | ik xnegavvion | edyagiorovon | 1§ mblig dvésrneev
7gd 1’ w(aravddv) Avyoverdw | Mebiup xt Iarégve dm(dvog). — (Jahr
233 n. Chr.)

Soviel mir wenigstens bekannt, ist unsere Inschrift die erste auf
bulgarischem Gebiet, worin ein Gott als émipavéierarog auftritt. Es han-
delt sich also um eine Epiphanie3, eine Offenbarung des Zeus, die in
unserem Falle im Traume der Weihenden vor sich gegangen ist, wobei
die Weihung auf Anweisung des Gottes aufgestellt wurde (xazd dvelgov
dmreyfv).t Ahnlichen Wortlaut bietet die Inschrift aus Nicopolis bei

tons xegadviog 8. O. Gruppe, Gr. Mythologie u. Religionsgeschichte 1111, Anm. 3.
Usener, Rhein. Mus. 60, 1. = Kl. Schriften 4, 471ff. Adler, R.E. 11, 267.

1 Preller-Robert a. a. O. 118; A. Korte, Ath. Mitt. 25 (1900) 398 ff.; Cook,
Zeus 1I, 808 Anm, 17.

2 Maria Britschkoff, Ath. Mitt. 48 (1923) 114, Nr. 26: Ilpwrdeyovra Bd-
An[vrle #dvtov Znwds O  iseje xrdh.; Cagnat, I Gr. Rom. I, 564 enthilt eine
Weihung an die Gottertrinitit, Zeus, Hera und Athena; Zeus Olympios,
Hera und Athena finden wir in derselben Stadt bei M. Britschkotl, Ath. Mitt.
48 (1923) 114, Nr. 27; bei Cagnat, 1. Gr. Rom. I, 565 finden wir: il ‘Olvumic
xe) "Hoo Zvyig xei A8nvd Iolidde xtd. Dazu gesellt sich noch die Weihung
an Zeus 'Oxxolnvés aus der Umgebung von Nicopolis ad Istrum, Cagnat I, 560
und eine lateinische Inschrift aus Wlaschko-Sgélo (Cagnat, ], 548 und eine
andere aus Nicopolis selbst, ebd. 566). — Die eben erwihnte Gottertrinitit er-
scheint iibrigens auch auf bildlichen Darstellungen von Nicopolis; auf einem
Basrelief, das spiter nach dem benachbarten Dorfe Jalare verschleppt worden
ist, erscheinen nebst den drei Gottheiten als Zentralfiguren noch Hermes und
Herakles, die die Trinitit flankieren. Ankniipfend daran erwihne ich eine
kleine, bronzene, fragmentierte Zeusstatuette aus dem gleichen Dorf. Uber
beide Funde Dobrusky, Sbornik 18 (1901) 730.

8 Uber Epiphanie vgl. Pfister, R.E., Suppl. IV, Sp. 277ff., dazu Pfisters
Nachtriige, Die Religion der Griechen und Rémer (Jahresber. Fortschr. klass.
Altertumswiss. 229, Suppl.-Bd. 1930) 26 ff. und b_esonders S. 70. Inschriftliche
Belege besonders bei Ch. Picard, @:ol émqaveic in Fémea i 1'Université natio-
nale de Gréce, Athen 1912, 79 ff.

+ Uber ,dedications in the form # Zmrayfis etc.“ vgl. A. D. Nock, J. H. Stud.
45 (1926) 95ff. Ich fiige noch die interessante Weihung an Dolichenus hinzu
bei G.J.Kazarow, Jahreshefte 27 (1932) 172, Nr. 3 (ex iusso [dei]).



Mitteilungen und Hinweise 169

Cagnat a. a. 0. I, 568: "Aya 8 tiyne | Ocoic Oclwn xei Aixalwr xatd émi-
tayfy Ovelgov 9 Povdd) xei 6 | dfjwog OvAw(lag) Newwomé dews tig modg
"Iotgov | Tov foudv dvéctnoey | émi cuvagy(lag) @ridexog Movke migews. Im
iibrigen verweise ich auf die Bemerkungen Cagnats zur Inschrift.

Im Namen der Weihenden, Dekmia, erkennt man den gut lateinischen
Namen Decimia! wieder. Epiktesis ist nicht allzu oft beleghar.2 Der
Vatername des in der Weihung erwihnten Mannes ist auch nicht ganz
geliufig; einen Sapius finde ich in CIL.V, 7172 (Piemont). Man konnte
allerdings, und das scheint mir in unserem Falle das Wahrscheinlichere
zu sein, in Sapius die latinisierte Form eines urspriinglichen Ethnikons
erblicken. Ich erinnere dabei an die thrakische Volkerschaft Zumeioc.

Wir haben bereits hervorgehoben, da Zeus Kegavviog in der romi-
schen Kaiserzeit vor allem in Kleinasien und Syrien verbreitet war. Be-
kannt ist aber auch, daB die Beeinflussung zwischen den Balkanlindern
und dem vorderen Orient eine gegenseitige und ununterbrochene war,
zumal in der Kaiserzeit und ganz speziell in Kultangelegenheiten. Was
Nicopolis ad Istrum selbst anbelangt, so muf man an die Anwesenheit
von Kleinasiaten in dieser Stadt erinnern, die ebenso inschriftlich be-
zeugt ist.

Die Anwesenheit dieser Asiaten hingt zeitlich wohl zusammen mit
der Tatsache, daB Kaiser Traianus Orientalen und hauptsichlich Klein-
asiaten als stidtebildendes Element in Moesien angesiedelt hat. Diese
kleinasiatischen Kolonisten sind zweifelsohne als die natiirlichen Ver-
breiter ihrer einheimischen Kulte zu betrachten.! Ob dies auch fiir den
Kult des Zeus Kegavwiog in Nicopolis ad Istrum gelten kann, ist eine
andere Frage. Immerhin méchte ich auch in unserem Falle betonen, daf}
die Mehrzahl der iiberlieferten Gotterepiphanien sich auf kleinasiatischem
Boden abspielt, oder, um mit Picard zu reden: ce sont ceux la surtout
qui vivent, et qui affirment, selon l’expression des inscriptions leur
»énergies”. Les dieux purement helléniques se montraient moins; c’étaient
de paisibles fonctionnaires.

Jedenfalls wird uns eine systematische Erforschung von Nicopolis ad
Istrum auch diesbeziiglich manchen wertvollen Aufschlufi gew#hren.

Sofia. Christo M. Danoff

1 Der Frauenname Decimia z. B. bei Dessau, ILS. 4108, 4109, 2699, 6516,
6671. Uber den Namen im Masculinum s. W. Schultze, Gesch. lat. Eigenn. 159.
In spiterer Zeit sind die Formen Aéxipos, Decimus sehr hiiufig; ihnen ist das
dénpog der Papyri gleichzusetzen (vgl. B. Meinersmann, Die lat. Worter u.
Namen in den gr. Papyri 73).

* Eine ’Emixrnois fibre ich aus SEG. VI, Nr, 40 (Galatien) an; eine andere
I\I}Zﬂ:iummg Avdgoveinov bei Mendel, Catal. sculpt. Mus. Othom. III, p. 214/5,

r. 1002.

% a) ein Adovxds Zévevos Newmousds x. Neaxomoleirns bei Cagnat I, 565,
b) I'drog Bidvogos Neawxeusts bei Cagnat I, 590; c) ein Nexoundsds bei Do-
brusgky, Sbornik 18 (1901) 738, Nr. 31 — Cagnat I, 587; d) Monatsberichte der
Berl. Akad. 1881, 459 Nexorsdsg.

+ {Jber die asiatischen Kulte in Nicopolis verweise ich z. B. auf die kurze
Zusammenfassung bei G. Seure, Rev. arch. 10 (1907) 275/6.



170 Mitteilungen und Hinweise

EIN NEUES RELIEF DES DREIKOPFIGEN REITERS

Zu den friher Arch. Anz. 1926, 7 Abb. 3; 1929, 231 Abb. 1x; Ger-
mania 19 (1935) 316 verdffentlichten Reliefs des dreikdpfigen Reiters,
die spéater auch von anderen Gelehrten besprochen worden sind2 kommt
ein viertes Stick, das schon vor Jahren ins Museum zu Sofia gelangt
ist, aber bis jetzt, in einer dunkeln Ecke versteckt, unbeachtet ge-
blieben war. Erst neulich hat mich der Kustos der numismatischen Ab-
teilung des Museums, Herr Gerassimow, darauf aufmerksam gemacht.
Nach einer Notiz des Museumsinventars wurde das Relief urspriinglich
in der Volksschule des Dorfes Cerven-breg (Bez. Lukovit in Nordbul-

garien) aufbewahrt; obwohl der genaue
Fundort nicht angegeben ist, mdchte
ich vermuten, daB es aus der Umgebung
desselben Dorfes stammt; etwa 6 km
nordwestlich von Cerven-breg liegt am
Jsker (Oescus) das Dorf Cumokovtzi, wo
eine Ansiedlung aus romischer Zeit fest-
gestellt ist3; in der Mitte der beiden
Dorfer liegt ein Hugel ,,Markova Mo-
gila®, wo vielleicht ein thrakisches Hei-
ligtum zu suchen ist.
Viereckige Marmorplatte, oben ab-
gerundet, H. 18 cm, Br. 13 cm, dick
3 cm, die Hir
flachem, roh ausgefihrtem Relief: Ju-
gendlicher Reiter, bekleidet mit kurzem,
enganliegendem Untergewand und rick-
wartsflatternder Chlamys, nach rechts
stirmend; sein linker FuB ist nur im Umrif gezeichnet; mit der er-
hobenen Rechten ziickt er den Jagdspeer, der, wie oft auf den Reliefs
des Heros, nicht angedeutet ist. Offenbar war das Reliefbild durch Be-
malung ergdnzt4, denn tatsachlich sind auf der Oberflache der Platte
schwache Spuren von roter Farbe noch sichtbar. Das Pferd, dessen
Zugel plastisch angegeben ist, setzt seinen Vorderful? auf einen pfeiler-
artigen Gegenstand, der wie ein Baumstumpf aussieht (Altar).5 Der

1 Wilamowitz, GIl. d. Hell. 1 53 hat meine Erganzung itccvQ'o[noi\<ti auf dem
Relief von Komatevo bezweifelt; neulich hat L. Weber, ARW. 31 (1934) 174
jrav™[3TT]a) vorgeschlagen. Nach den erhaltenen Resten ist das zweite TT nicht
verdachtig; darauf wirde der Raum fur Ol genligen, weil auch das vorher-
gehende O kleiner als die uUbrigen Buchstaben ausgemeif3elt ist. Ich mdchte an
den Heros ayccd’oaoiog, Dumonf-Homolle, Mal. d’arch. 376, 62" erinnern.

2 Weinreich, Arch. Anz. 1927, 19; L. Weber, ARW. 31 (1934) 174.

3 Vgl. Kalinka, Ant. Denkm. in Bulg. Nr. 397, 408, 470; Kanitz, Donaubulg
112 166.

4 Zur Frage der Bemalung des Reliefs vgl. Seure, Musee de Beigrade, Rev.
et. anc. 1923—24, 18 des SA.

8 Vgl. z. B. Kalinka 304.



Mitteilungen und Hinweise 171

mittlere Kopf des Reiters, fast in Vorderansicht, ist mit dichtem, unge-
gliedertem Haar, das Antlitz ohne Einzelheiten dargestellt; sein seit-
licher, rechts angefiigter Kopf, vielleicht im Profil, ist nicht ndher aus-
gefiihrt; der dritte, sorgfiltiger ausgearbeitete Kopf in Vorderansicht
ist iiber der Chlamys ohne Zusammenhang mit dem mittleren Kopf
angebracht; in dieser Beziehung unterscheidet sich das neue Relief von
den frither veroffentlichten Reliefs von Plovdiv und Komatevo.

In diesem Zusammenhang méchte ich auch das neugefundene Relief
mit Darstellung eines zweikopfigen Reiters aus Dimitrievo (Pizos) er-
wihnen (Bull. Inst. Arch. Bulg. 7 [1932—1933] 379, Abb. 128—129),
welches uns zeigt, dah auch die Dyadenvorstellung der thrakischen Re-
ligion nicht unbekannt gewesen ist.

Sofia, Gawril I. Kazarow.

»JAHWES LEHRLINGE« IM BUCH JESAJA

1. Von ihnen lesen wir Jes. 8,16; 50,4 (zweimal); 54, 13. Simtliche
vier Stellen sind lebhaft umstritten. Unzweifelhaft ist nur, daB auBer-
halb des Buchs Jesaja keine Lehrlinge (Schiiler, Jiinger) Jahwes vor-
kommen.

2. Zunichst heiBt es 8,16—18: ,Pack ein die Botschaft, verschliefie
die Lehre im Busen meiner Jiinger.“

»,Nun wohl, ich werde (das tun und) harren auf Jahwe, der (zur
Zeit) sein Angesicht vor dem Hause Jakobs verborgen halt: werde
weiter auf ihn hoffen. Habe ich doch wie die Sohne, die Jahwe mir gab,
(auch ferner) als von Jahwe der Heerscharen, dem Bewohner des Berges
Zion, gesetzte! Zeichen und Wunder in Israel zu dienen.**

Es ist je linger je mehr eine Art Mode geworden, den Imperativ-
Charakter von "7% und D011 16 zu bestreiten. Marti z. B. im Kurzen
Handkommentar nennt beide Formen ,auffallende Imperative und zwar
(unvorsichtigerweise) unter Berufung auf Gesenius-Kautzsch’ Grammatik,
wo indes etwas anderes zu lesen steht. Nimlich G. K.?® 187, 8§ 67n ver-
steht =1% als Imperativ ohne jede Einschrinkung. Ebenso ist 21 zu
nehmen, wobei héchstens die plene-Schreibung auffillt, die aber keines-
wegs unerhort ist, ib. 131, 2, Anm. 1, § 46 ¢c. Vulg. iibersetzt demgemif
liga und signa.

Ed. Konig, Buch Jesaja, bestimmt gar, daB "2 und “r ,nicht Im-
perative sein konnen“, wie vor ihm Delitzsch, von Orelli, Eichrodt woll-
ten. Nach unerheblichen Einwinden anderer Art, wie sie sich auch bei
Marti finden (,auffallend“) und #hnlichen Machtspriichen der Willkiir,
wie dem angefiihrten (,,zu erwarten wire“, ,unméglich® u. dgl.), fihrt
er fort: ,,Also ist 16 besser (!) als Selbstorientierung des Propheten . ..

! Kurz: gottgesetate. .
. * Also wird mein Harren und Hoffen nicht umsonst sein, nur einstweilen
miissen die genannten Zeichen und Wunder geniigen.



172 Mitteilungen und Hinweise

anzusehen.“ In der Anmerkung dazu lesen wir wieder: ,allerdings®,
»aber gewill nur* und ahnliche Wendungen, welche die Unsicherheit
der eigenen Stellung verraten.

B. Duhm, Das Buch Jesaja (im Géttinger Handkommentar) 1923,
S. 84 urteilt im ganzen ebenso, riumt aber doch ein: ,,Moglich wire
zur Not jener Befehl. Jiinger Jahwes wiren diejenigen, die sich durch
den Propheten haben belehren lassen.

Allgemein stofit man sich daran, auch die genannten drei Forscher,
daB zu 16 eine Wendung wie ,So spricht Jahwe* fehle. Ohne Grund.
Wenn dergleichen so oft in iiberfliissigen Wiederholungen erscheint,
so mag es auch einmal ausgefallen sein. Und nicht ausdriicklich ange-
zeigter Personenwechsel, wie er dann zwischen 16 (Jahwes Rede) und
17 (Rede des Propheten) anzusetzen wire, ist doch wahrhaftig in pro-
phetischer und poetischer Rede des Alten Testaments keine Seltenheit.
Wer ferner im vorhergehenden 8,13—15, weil angeschlossen an 11—12,
so oder so als Worte Jahwes gelten ldBt, was man wohl notgedrungen
mub, trotz des ,Jahwe* und ,er* 18.14, dem wird auch der unvermit-
telte Ubergang der Rede Jahwes 16 in die Rede Jesajas 17 nichts Auf-
fallendes, geschweige Unmogliches sein.

Im allgemeinen wire noch zu erinnern, dal der Text von 8, 16f.
ziemlich unsicher ist, wie ein Blick in LXX lehrt, und daher nicht auf
die Folter gespannt werden darf. Und wer gerne die plene- oder de-
fektive Schreibung und ihren Wert in der Uberlieferung betont, lasse
sich {iber den Unwert unterrichten aus der in den Warterbiichern von
Ges. Buhl und Ed. Kénig zum Ausdruck kommenden Meinungsver-
schiedenheit iiber die Schreibung gerade des hierher gehérigen 72> und
S22, auch von “72> und YPER! '

Nach allem ergibt sich, dal schon 8,16 von ,Lehrlingen Jahwes*
(nicht Jesajas) die Rede ist, was alsbald durch einen Blick nach 50, 4
als hiermit zusammenstimmend erkannt wird.

3. Hier steht nimlich aus dem Munde des (gleichviel wie aufgefal-
ten) Ebed-Jahwe zu lesen:

! Der sprachlichen Form nach gehdrt 9mmb zu den ,Nominalabbildungen
(nach Analogie) des gesteigerten Stammes“ (vgl. Ges. Kautzsch’ Grammatik
§ 84b) und steht hier unter i zu der Grundform qittil, deren Vertreter nach
den Gesichtspunkten ,konkret und ,abstrakt“, doch etwas unklar geordnet,
erscheinen. Jedenfalls tritt der Unterschied zwischen den iibrigen Bedeutungen
und den Formen nach Art von ="m> (angefiihrt wird auBerdem noch ry),
welche als eigenaitige (altertiimliche) Partizipien des Pual (iiberhaupt des
Passivs vom Steigerungsstamm) gefaBt sein wollen, in keinerlei Weise hervor. —
Ausfiihrlicher #duBert sich zur Sache Ed. Konig, Lehrgebiude der hebriischen
Sprache, Bd. 2, 1 (1895) 151 (vgl. auch 8. 150 u. 136f), wo er eine Reibe der-
artiger Bildungen dem Sinne nach oder gar ausdricklich (assuetus, geglittet,
gefalzt, collocatus, incisus, occultus, electus, stratus, diffusus, eingetaucht, cap-
tns) als Passiv-Partizipien kennzeichnet und selbst zu 72, nicht unméglicher
Weise part. pass. zum hif.“ S. 187 angibt. Gleichwohl ZuBert derselbe sich
brieflich unter dem 28. September 1931 dahin: ,Diese Nomina als Partizipia
des Verbalstamms quttal aufzufassen, finde ich weder AnlaB noch Recht.“



Mitteilungen und Hinweise 173

»Der Herr Jahwe gab mir die Jiinger-Zunge ... und weckt mich
Morgen fiir Morgen durch Zusprache ins Ohr, damit ich auf ihn hore
wie die Jiinger.*

Es liegt auf der Hand oder mindestens sehr nahe, da® wenn hier
Jahwe die Jiinger-Zunge gibt und Jahwe tiglich das Ohr des Ebed
zum Héren (auf Jahwe) dffnet, es sich wohl nur um Lehrlinge Jahwes
handeln kann. Das geben selbst die Bestreiter der ,Lehrlinge Jahwes®
8,16 zu. Marti schreibt: ,,Der Knecht Jahwes, der vertraute und treue
Jiinger Jahwes®, ferner ,,wie ein Jiinger Jahwes“, sogar mit einem (nach
flem vorigen) nicht ganz verstindlichen Hinweis auf die ,,Propheten-
Jinger“ 8, 16.

Ed. Kénig iibersetzt entgegen dem ,die Zunge der Propheten® bei
Budde (in Kautzsch’ Ubersetzung) und Dubhm wiederholt (S. 411, 412)
weine Zunge von Jiingern®, wobei er gleichfalls auf 8,16 verweist, und
gleich darauf beide Male (richtig) ,wie die Jtinger.“ Daher ist im Zu-
sammenhang jenes ,eine Zunge von Jiingern“ neben dem ,wie die
Jiinger* unméglich, mag es auch buchstéblich richtig wiedergegeben sein.

Duhm aber erértert zu 50,4: ,Bescheiden nennt er (der Sprechende)
sich nicht einen Propheten, sondern einen Propheten-Jiinger. Da doch
8,16 zugrunde zu liegen scheint, so gehdrt er also zu den Bewahrern
von Zeugnis und Gesetz ... Er ist der vollkommene Schriftgelehrte.*
Ob es da aber nicht doch geratener wire, statt bei einem fremden, fast
200 Jahre idlteren lieber bei dem gleichen Verfasser anzufragen und
54,13 zum Verstindnis von 50,4 heranzuziehen?

Gar Ges. Buhls Warterbuch scheint die beiden gleichen Worter >
50,4 verschieden zu verstehen. Er iibersetzt zuerst: ,eine Zunge Ge-
iibter“ = ,eine geiibte Zunge“; dann aber (nicht ,héren wie die Ge-
iibten“, sondern) ,,wie Jiinger Jahwes.“

Die iltesten Ubersetzungen aber helfen auch hier nicht weiter. Denn
LXX liest yA@ooa maideing und mardeie xvolov, was die hebriische Text-
vorlage als ganz unsicher hinstellt und mindestens zwei Moglichkeiten
offen lifit, nimlich 7. entweder im Sinne von ,unterrichtet* oder ,zu
unterrichten* zu verstehen. Fiir das auf das erste =. folgende ro¥ yr@ves
ist ja auch beides moglich. Vulg. aber verwirrt die Sachlage fast noch
mehr, indem sie zuerst lingua erudita und fiir das zweite “> quasi ma-
gistrum liest.

4. So kommt denn letztlich alles darauf an, was man 54,13 findet
und gewinnt. Und diese Stelle ist wenigstens in dem Punkt, auf den
es hier ankommt, eindeutig und klar. Dort heiBt es nimlich:

»Da werden alle deine Sthne Lehrlinge Jahwes sein,
und daher das Heil deiner Kinder grof sein.*

So wenigstens nach dem Wortlaut der LXX, welcher alles fiir sich hat,
wihrend TM zweimal ,,Sshne“ liest, und der Vorschlag, statt des ersten
7223 vielmehr 7°:2 zu lesen, sich daran stoBt, daf 1. ,Erbauer und
»S8hne“ keine eigentliche Parallele bilden, 2. die ,Erbauer* (13) Zions



174 Mitteilungen und Hinweise

Bewohner sind, wihrend 11—12 ausdriicklich Jahwe als Erbauer Zions
auftritt (so kann er nicht wohl 13 gewissermafien als ,Lehrer der Er-
bauer“ erscheinen), 3. aber anerkanntermafien ,dichterisch Kap. 54f.
hinter dem zuriickbleibt, was wir bei Deuterojesaja gewohnt sind*
(Budde in Kautzsch’® Ubersetzung des A.T.), daher selbst das nicht
wunderzunehmen braucht, wenn einmal ,die Wiederholung des gleichen
Wortlauts“! (wofern man gegen LXX an TM festhilt) nicht ,vermie-
den“ (Marti) wird.

Mit Recht macht zur Sache derselbe Marti auf Stellen wie Jes. 50, 4;
Jer. 31,34 (irrig 14); Joh. 3,1—2 aufmerksam, wonach im erneuerten
Jerusalem ,,alle Jahwe kennen und dem Willen ihres géttlichen Lehrers
gehorchen. Es scheint aber, als diirfte man hier noch einen oder zwei
Schritte weitergehen. Einmal ist es iiberhaupt von einem gewissen
Zeitpunkt an, mindestens seit Einfiilhrung des Deuteronomiums am Ende
des 7. Jahrh., fiir die Kennzeichnung der israelitischen Frommigkeit
wesentlich, dah sie in einem ,,Lernen“ de Deo besteht, vgl. Deut. 4, 10;
5,1; 6,1; 14,23; 17,19; 31,12.13, und dieses ,Lernen“ in der Schule
Gottes, wo Gott selbst als Lehrer waltet, statthat, Deut. 4,1.10; 6,1;
Jes. 26,9f. (von der ganzen Menschheit); 29,24; Ps. 119,7.71.73. An
allen diesen und anderen Stellen ist Tm> gebraucht. Nimmt man hinzu
die Stellen, die den gleichen oder verwandte Gedanken mit 3 oder
719771 2 ausdriicken, so wird erst recht deutlich, wie geldufig die Vorstellung:
Gott der Lehrer, die Menschen als Schiiler dem ganzen A.T. ist, z. B.
Ex. 2,12.15; 2 Sam. 22,35; Ps. 25,4£.; 25,9; 39,5 usw. Ganz abzusehen
hier von dem, was die spéteren apokryphischen Schriften zur Sache bieten,
von der Bildung der Jiingerschaften in den schriftgelehrten Kreisen des
palédstinischen Judentums, und erst recht von dem, was im N.T. aus Jesu
Mund und der Apostel Schriften von einem solchen ,,Lernen“ verlautet,
was im neutestamentlichen festgeprigten Begriff ua9nrnc?® seinen end-
giiltigen und bleibenden Niederschlag gefunden hat. Doch hat eben-
dieses Wort im alttestamentlichen, jesajanischen 72> nicht nur seinen
Vorgiinger, sondern seine genaue Vorausdarstellung. Denn das Wort
erscheint, ein Niederschlag des oben aufgewiesenen allgemein-alttesta-
mentlichen Gedankens von dem zwischen Gott und dem Frommen (den
Frommen) bestehenden Lehrer-Jinger-Verhiltnis, an den vier Stellen
im Buch Jesaja schon als festgeprigter Begriff, als terminus technicus.

1 Aber auch 57,15 liest man in Parallele zweimal r1"Mi5, wozu Budde
(bei Kautzsch) bemerkt: ,Das Verbum wird urspriinglich nicht zweimal das
gleiche gewesen sein.“ Man darf fragen: Warum denn nicht? wie, wenn der
Verfasser (im Augenblick) keinen Parallelausdruck fand? Wer hitte nicht
selber schon Zhnliches erlebt? — Ahnlich ist iibrigens liber das zweimalige
527 57,14 zu urteilen,

" ® Mit diesem Stamm_ wird einmal (Jes. 30, 20) Jahwe als ,Lehrer* Israels
bezeichnet, withrend das fiir Hi. 36,22 mindestens zweifelhaft bleiben muB,

3 Hier erscheint es (von anderen Menschen abzusehen) verbunden mit oder
bezogen auf Jesus, der in diesem Zusammenhang ganz an die Stelle Jahwes
getreten ist.



Mitteilungen und Hinweise 175

Was von jedem frommen Israeliten hiitte gelten sollen, was in der Zu-
kunft (Endzeit) einmal in ganz Israel und der Menschheit Wirklichkeit
zu werden in Aussicht gestellt wurde, das galt schon jetzt von und in
einer kleinen Gruppe, nimlich von und in dem Kreis prophetischer An-
hinger, mindestens schon zur Zeit Jesajas und noch in Deuterojesajas
Zeitalter, soweit nachweislich: hier waren ,die Lehrlinge Jahwes“ be-
heimatet, und sie wurden so genannt. Uber ihren Ursprung, ihre Ent-
wicklung, ihre Geschicke und Geschichte, ihren Ausgang zumal kdnnen
wir leider nichts niheres sagen, kaum Vermutungen (doch vgl. Sach.
13,2—6) hegen. Vor allem wissen wir nichts dariiber, ob etwa ein
und welcher Zusammenhang zwischen ihnen und den Prophetengilden
(-gruppen, -vereinen, -schulen, D78"237 %23) bestanden hat: wenn aber
auch kein duBerer, ein innerer (recht verstanden) sicherlich, vgl. 2. Kon.
2,3. 5.7 usw.; 4,38; 5,22; 6,1. Was dort naturhaften Grund hatte, ist
bei den ,Lehrlingen Jahwes* geistig (geistlich) geartet. Sachlich oder
duBerlich gesehen, waren diese gewi zuniichst (auch) Lehrlinge der
Propheten, und insofern kann man diese Auffassung auch zu Jes. 8,16
gelten lassen, wenn sie auch keinesfalls urspriinglich ist und 50, 4; 52,13
iberhaupt ausgeschlossen werden mub.
Kassel. Julius Boehmer.

DAS ALTER DES ANTHESTERIENRUFES

Die Anthesterien in Athen schlossen bekanntlich mit dem Rufe:
Sdgate, xijges, ovxér’ ‘Avdeoriote,

dessen hohes Alter allein schon durch das Wort xfjpec — yuyal verbiirgt
scheint.! Denn sollte auch die Fassung der iiberlieferten Formel jung
sein, so ist doch in ihr etwas sehr Altertiimliches autbewahrt. Farnell
hat gemeint, die metrische Form — der iambische Trimeter — weise
sie in verhiltnismiBig spite Zeit. Immerhin ist gut sich zu erinnern,
daB selbst der literarische Trimeter spitestens fiir den Anfang des
7. Jahrh. bezeugt ist: der Margites, in dem er eingestreut war, ist schon
Archilochos bekannt gewesen, und dieses parodische Gedicht deutet auf
idltere volkstiimliche Verwendung. Es kommt hinzu — was freilich fiir
den Trimeter nichts beweist — daB "Tupfog wahrscheinlich ein vorgrie-
chisches Wort ist und die Scherze der Iambe zum alten Bestandteil des
Demeterkultes gehren mégen.? Immerhin: an vorhomerische Entstehung
eines solchen Trimeters wird niemand glauben. Die Uberwindung der
Aporie ist Deubner zu danken; er schreibt a. a. O. 114: , Die Schwierig-
keit 15st sich, sobald man annimmt, daf statt des Trimeters zwei alte
Kurzverse vorliegen, die iambische Penthemimeres und das Lekythion.“
DaB Deubners Annahme richtig ist, ldBt sich beweisen, soweit Analogien,
die einer verwandten Sphire des gleichen Ortes entnommen sind, iber-
haupt fiir schliissig gelten diirfen.

! Literatur bei Deubner, Attische Feste 113f.
* Schmid-Stiahlin, Gesch. d. Gr. Litt. I 386, 5.

Archiv fiir Religionswissenschaft XXXTII. 1/2 12



176 Mitteilungen und Hinweise

Was Deubner jambische Penthemimeres nennt, hat Wilamowitz ! ge-
lehrt als die kiirzeste Form des Reizianums anzusehen, dessen allgemeine
Formel . x-v lautet, wobei . w sein kann. Mithin laft sich der

Anthesterienruf als Reizianum - Lekythion analysieren und es gilt Um-
schau zu halten, ob sich nicht nunmehr etwas vergleichbares findet. Bei
Aristophanes in den Acharnern (v. 43) eroffnet der Herold die Volks-
versammlung mit folgendem Rufe:

mdos’ &g 1o medaFev Reiz.

wderd’ s dg &v dvrog »

e 100 xaddouarog  Lek.

Hier kann iiber die Auffassung kein Zweifel sein: das an erster Stelle
isolierte Reizianum verlangt gebieterisch die Anerkennung dieses Kurz-
verses auch im zweiten Gliede, das also rhythmisch genau dem Anthe-
sterienrufe entspricht, nur dab bei dem Heroldsrufe die Reiziana mit
Doppelsenkung anheben.

Ob die Aristophanesstelle Originalzitat oder — wie ich glauben
mdchte — parodisch verdndert ist, lifit sich kaum entscheiden. Zvrog
10V xaddopatog ist zweifellos alter Sakralausdruck. In jedem Falle hat
sich Aristophanes an den Stil gehalten, was fiir unseren Zweck die
Hauptsache ist. Vielleicht ist es kein Zufall, daB in demselben Drama
das Wettrinken an den Xdeg? dem zweiten Anthesterientage, eine so
wichtige Stelle einnimmt.

Die Deubnersche Auffassung des Anthesterienrufes darf also durch
die beigebrachte attische Parallele als gesichert gelten: er ist formell
und inhaltlich von gleicher Altertiimlichkeit.

Jena. A.v.Blumenthal.

NEUES VON GOTT GROPP IN HALLE

In meinem Menekrates-Zeus, Studien zur Psychopathologie des Gott-
menschentums in Antike und Neuzeit (Tiib. Beitr. z. Altertumswissen-
schaft XVIII 1933, S. 110ff.) habe ich unter anderen Theomanen auch
den Gott Wilhelm Gropp behandelt. Stud. phil. Hans Buse in Halle a. S.
sandte mir freundlicherweise ein neues Dokument dieses Gottes, das
Buse an einem Baum gegeniiber dem Robertinum in Halle abgelsst
hat. Es ist datiert vom 13. Mai 1934, trigt wieder die gleiche Unter-
schrift: ,,Wilhelm Gropp, Gott der Allmichtige, Allwissende und Konig
der Erde, Konig der Tiere, vormals Jesus und Dr. Martin Luther ge-
wesen®, lehrt aber einige wichtige neue Tatsachen kennen. Zum Gott-
menschentum gehéren bekanntlich jene Briefe, in denen man der Mit-
welt zu verstehen gibt, daB man Gott ist (a.a. O. 191, 60 ff.). Solche
waren bisher fiir Gropp nicht nachweisbar. Aber die neue Kundgebung
besagt, daB er sein Gottestum (und die Tatsache, daf er , Welt, Men-
schen und Tiere geschaffen) folgenden Instanzen ,jin Einschreibbriefen

1 Griech. Verskunst 403. 431. 2 Deubner a. a. O, 96 fT.



Mitteilungen und Hinweise 177

mitgeteilt habe”: der Polizeiverwaltung und dem Magistrat Halle a. S.,
vier Expeditionen (gemeint sind wohl Zeitungsexpeditionsstellen), dem
katholischen Pfarramt, dem Landgericht, 26 auslindischen Regierungen,
den Magistraten Eisleben, Erfurt, Magdeburg, Eisenach und Schkeuditz,
der Reichsregierung und der Universitit Wittenberg. ,,Zugleich gebeten,
meine Schreiben in die Zeitungen zu veréffentlichen. ist nicht ge-
schehen“ (von Gropp unterstrichen). Und nun kommt die neue Tat-
sache, die Gropp dem Menekrates und den auf Heilwunder stolzen Theo-
manen (a.a.0.4ff.481f.) anreiht: ,,Deshalb hinzufiige, daB ich auch habe
die Krankheitsursache der Krankheiten erforscht, die auBer mir keiner
griinden kann.“ So hat er auch eine neue gesundheitliche Kleidung er-
funden, die Schwindsucht verhindert. Ob er sie wohl selbst trigt und
einen Gottesornat hat? In dem von mir a. a. O. verdffentlichten Doku-
ment legitimierte sich Gropp durch seine gottlichen Siegel (vgl. das
Facsimile a. a. 0. 111). Diese Stempel und ihre ,Forschungsaufschriften*
betrachtet Gropp als vollgiiltiges Zeugnis. Deshalb fiigt er jetzt hinzu
Namen und Adresse des Stempelschneiders (Lithograph Fréhlich in
Halle a. S.) und die Nachricht, daB er seine simtlichen 54 Gottesbilder
sowie 5 Metallstempel und 1 silbernes Petschaft als Geschenk seiner
Heimatstadt Benneckenstein im Harz am 2. Nov. 1928 iibersandt und
vom Magistrat auch den Empfang bestitigt erhalten habe. ,Daher er*
(némlich der obige Lithograph) ,sowie der Magistrat“ (ndmlich von
Benneckenstein) ,,aus den Aufschriften bestitigen kann, dafi ich Gott
bin“ (von Gropp unterstrichen). Soweit ganz logisch: Magistrate be-
glaubigen ja Unterschriften u. dgl. Und dafl ein amtlich aufbewahrter
Stempel etwas Falsches, nicht Urkundliches bezeugen kénne, das wider-
spricht doch allen Erfahrungstatsachen eines gut verwalteten Landes!
Also — denkt Gropp — kann sich jeder mein Gottestum beglaubigen
lassen. Schade, daf auch dieser ,,Gottesbeweis* nicht ganz zwingend ist.

Aus Buses Brief sehe ich noch, daf Gropp der Polizei von seinen
vielen Anschligen wohl bekannt ist, aber da er nicht gemeingefihrlich
ist, hat man ihn nicht interniert. Auf Privatgespriche iiber seine Lehren
lasse er sich ungern ein.

Tiibingen. Otto Weinreich.

12*



BIBLIOGRAPHIE'
(1. Juli 1935—1. Dezember 1935)

1. Allgemeine Religionswissenschaft und Reli-
gionsgeschichte. Religionsphilosophie und
Religionspsychologie.

. Religidses Volkstum, Volksmythologie ( Sage,

Marchen, Legende), Volksaberglaube.

. Vorgeschichtliche Religionen.

Religionen der Naturvélker.

. Ostasiatische Kulturreligionen.

Agyptische Religion.
. Vorderasiatische Religionen.

NooR® N

8. Israel und Judentum.

9. Islam.

10. Indoarische und indogermanische Religion.

11. Indische Religionen.

12. Iranische Religion.

13. Die antiken Religionen. Synkretismus.

14. Nordisch-germanische Religion.

15. Christentum.

16. Germanentum und Christentum. Geschicht-
liches und Frommigkeits-Typologie.

ACh = Délger, Antike und Christentum

APF = Archiv fiir Papyrusforschung

dt = deutsch

HThR = Harvard Theological Review

JbLitW = Jahrbuch fiir Liturgiewissenschaft

Laogr = Adaoygagpic

OZVk = Oberdeutsche Zeitschrift fir Volks-
kunde

REA = Revue des Etudes Anciennes
RHPR = Revue d’Histoire et de Philosophie
religieuses

RM = Romische Mitteilungen

RhM = Rheinisches Museum

SAVk = Schweizerisches Archiv fir Volks-
kunde

SB = Sitzungsberichte

StM = Studi e Materiali di Storia delle
Religioni

Sy = Syria

ThRdsch = Theologische Rundschau}

Vk = Volkskunde

vkl = volkskundlich

1. Allgemeine Religionswissen-
schaft ete.

Calhoun, R.L., God and the Com-
mon Life, New York, Scribner. XXIV,
303 8. § 2.50

Casel, O.u.a., Liturgischer Litera-
turbericht, JbLitW 13, 195—459

Curry, Br., Speaking of Religion.
New York, Scribner. X1V, 205 8. $ 1.50

Eickstedt, Egon Frh. v., Grund-
lagen der Rassenpsychologie. Stgt.,
Enke. 163 S. 6.80

Endres, Fr.C., Die Zahl in Mystik
u. Glauben d.Kulturvélker. Ziirich-Lpg.,
Rascher. 179 8. (ill) 4.60

Friedrichs, Gust.,, Wie die Mensch-
heit ihre Gotter, Mythen, Marchen u.
Sagen fand. Lpg., Heims. 165 S. 4.80

Gredt,Jos.,Die aristotelisch-thomist.
Philosophie. Bd. 2. Metaphysik u. Ethik.
Frbg., Herder. VIII, 378 S. 6.80

Guirand, F., Mythologie générale.
Paris, Larousse. 400 S.  Fr. 100

Kriger, G., Die Aufgabe der Hegel-
forschung, ThRdsch 7, 294 .

V.d. Leeuw, G., La mentalité pri-
mitive et la religion, RHPR 15, 485fF.

Link, W., ,Anpkniipfung4 _Vor-
verstindnis“ u. die Frage der ,Theo-
logisﬂ?hen Antbropologie“, ThRdsch 7,
205 ff.

1 Um rasch iber religionswissenschaftliche Neuerscheinungen zu unterrichten,
bringt das ARW eine Bibliographie in der Art, dab in jedem der beiden Jahres-
hefte Arbeiten aus dem vorangegangenen abgeschlossenen Kalenderhalbjahr auf-
gefiihrt werden. Das bibliographisch verzeichnete Material ist im wesentlichen
der Deuntschen Nationalbibliographie und den mit dem ARW in Tauschverkehr
stehenden in- und auslindischen Zeitschriften entnommen; in seiner Auswahl
ist es bestimmt durch die Riicksicht auf die im ARW besonders gepflegten Ar-
beitsgebiete. Die in den Titelangaben verwendeten Abkiirzungen halten sich
an die international gebriuchlichen Normen, ebenso die Abkiirzungen der Zeit-
schriftentitel; einzelne nicht allenthalben eingebiirgerte Kiirzungen sind zu Be-

ginn der Bibliographie aufgeldst.



Bibliographie

Loéwith, K., Max Scheler u. das
Problem einer philos. Anthropologie,
ThRdsch 7, 849 1f.

Peterson, ¥r., Der Monotheismus
als polit. Problem. Ein Beitr. zur Gesch.
d. polit. Theol. im Imperium Romanum.
Lpg., Hegner. 158 S,  4.50

Pettazzoni, R., Die Allwissenheit
Gottes, StM 11, 215 ff.

Pontet, M., L’homme moderne et
la pri¢re. Paris, Desclée de Brouwer.
111 S.

Schmidt, Wilh.,, Der Ursprung
der Gottesidee. Eine hist.-krit. u. po-
sitive Studie. Bd. 6. Die Religionen d.
Urvolker. Abt. 2, 5. Endsynthese der
Religionen der Urvilker Amerikas,
Asiens, Australiens, Afrikas. Mstr.,
Aschendorff. LI1I, 600 S. mit Kt. Skizzen,
6 Kt. 32—

Simon, P., Weltanschauung. Pader-
born, Bonifacius-Druck. 56 S.  1.36

Stekel, Wilh., Fortschritte u. Tech-
nik der Traumdeutung. Wien, Lpg.,
Bern, Weidmann & Co. 366 8. 24.—

Vetter, A., Geistesgeschichte u.
Offenbarung. NJb 11, 885 ff.

Weiland, H. C., Het Oordeel der
Kerkvaders over het Orakel. Amster-
dam, Paris. 95 S.

Will, R., Les éléments sociaux du
culte, RHPR 15, 467 ff.

2. Religitses Yolkstum ete.

Altenburg, O., Bannfluch gegen
einen Honigdieb, ZVk 6, 244 ff.

Barbar, L., Baumkult der Bulgaren,
Anthbr 80, 797 ff.

Bargheer, E.,, Bauopfer an Bord,
ZVk 6, 1071,

Bolte, Joh., Das Echo in Volks-
glaube u. Dichtung. (Sitz.-Ber. PreuB.
Akad. d. Wiss. Phil -hist. K1. 1935, 16).
Bln.,de Gruyter. 29 8. mit Abb. 4° 2.—

Brachetti, Mechtilda, Stud. zur
Lebensform des dt. Volksmirchens.
(Bausteine zur Vk u. RW 11). Biihl,
Konkordia. 72 8. 2.—

ClauB, Jos., Die Heiligen des Elsa8
in ihrem Leben, ihrer Verebrung u.
ihrer Darstellg. in d. Kunst. (Forsch.
zur Vk 18/19). Dsed., Schwann. 281 8.
79 Abb. auf 40 Taf. 4°. 10.—

Cra 8, Ed., Dt. Brauchtum im Jahres-
lauf. Eine Bilderfolge. (Bilder zur dt.
Vk 1). Lpg., Bibliogr. Inst. 36 8., 87 8.
Abb. —.90

179

CraB, Ed., Dt. Brauchtum im Jahres-
lauf. Eine Bilderfolge. (Bilder zur dt.
Vk 2). Lpg., Bibliogr. Inst. 40 S, 48 S,
Abb. —.90 :

Drinkuth, R, Die drei Frauen in
Deutschland als Gestalten d. Sage, d.
Miarchens u. d. christl. Kultes. Hess
BlVk 33 ['34), 1 1.

Eckert, Herm., Die dt. Inschriften
in Baden vor d. DreiBigjihr. Krieg.
(Bausteine zur Vk u. RW 10.) Biihl-
Baden, Konkordia. 115 S.  2.50

Eckstein, Dr., Die friihesten Zeug-
nisse iliber Gebildbrote im Frihmittel-
alter, 0ZVk 9,48 ff (vgl. Weiser-Aall).

Fuhse, F., Graftbriuche beim Hand-
werk, ZVk 6, 135 ff.

Gerber, R., Le cahier d’un guéris-
seur de bétes, SAVk 34, 124 .

Graber, Gg., Sagen u. Mirchen
aus Kirnten. (Sagen aus Kirnten. Bd. 2.)
Graz, Leykam. XVI, 442 8. 4. —

Haberlandt, Arth,, Die deutsche
Volkskunde. Eine Grundlegung nach
Gesch. u.MethodeimRahmen d. Geistes-
wiss. (Volk. Bd. 1). Halle, Niemeyer.
1X, 160 8.  3.20

—, Vkdes Burgenlandes. Hauskultur
u. Volksgkunst. Auf Grund d. Denkmal-
bestandes dargest. u. erl. (Osterreich.
Kunsttopographie 26). Baden b. Wien,
Rohrer. VII, 1356 S. 1 Kt. u. 206 Abb. 4¢
27—

Hahne, Hans, u. H. J. Niehoff,
Deatsche Briuche im Jahreslauf. (Ver-
offentl. d. Landesanst. f. Volkheits-
kunde ¢). Halle, 24 S., 264 Taf. 40, 12—

Hatzfeld, H., Liturgie u. Volks-
frommigkeit in den s@idromanischen
Dicgterspra,chen d. Mittelalters, JoLitW
13, 99

Heimberger, H., Wundbehand-
lung im Mittelalter, 0ZVk 9, 141,

Hepding, H., Ein Schwank iiber
gsaif Segensprechen, HessBIVk 33 ['34],

Hilka, Alfons, Beitrige zur lat. Er-
zihlungslit. d. Mittelalters 3. Das Via-
ticum narrationum des Henmannus
Bononiensis. Mit literargeschichtl. Anm.
(Abh. d. Ges. d. Wiss. zu Gottingen. Phi-
lol.-hist. K1. 8, 16). Bln., Weidmann,
123 8. 8.—

Hérmann, H, St. Severin zu Pas-
sau. Die Kirche u. ihre Baugeschichte
nach neuen Ausgrabgn. u. Untersuchgn.
(Veroffentl. d Inst. zur Erforschg, d.
dt. Volkstums im Siiden u. Siidosten



180

in Miinchen u. d. Inst. f. ostbayr. Hei-
matforschg. in Passau 4). Mit 87 Bil-
dern im Text u. 44 Taf. Passau, Inst.
f. ostbayr. Heimatforschg. 1935, 137 8.
4° 23.—

Hyatt, K. M., Folk-Lore from Adams
County Illinois. New York, Hyatt Foun-
dation. 728 S. §$ 6.—

Isenberg, Heinr.,Religidses Brauch-
tum. Mstr., Buschmann. 151 S. mit Abb.
1.50

Kapff, R., Volkskundliches aus der
Zimmernschen Chronik, 0ZVk 9, 126 ff.

Keller,W., Fiabe popolari ticinesi,
SAVk 34, 1461,

Koch, Gg., Die biuerliche Seele.
Eine Einf. in d. relig. Vk. Bln., Furche.
275 8. 6.80

—, Hugo, Hexenprozesse u. Reste
des Hexenglaubens in der Wetterau.
(GieB. Beitr. zur dt. Philologie 37).
GieBen, von Miinchow. 40 8. 2.50

Konigslow, Eva v., Das religiose
Motiv als gestaltende Kraft der deut-
schen Volkssage d. Gegenwart. (Dt.
Forsch. 29). Ffm., Diesterweg. 127 8.
3.—

Krappe, A. H, De barbarorum
mulierum virtutibus, SAVk 34, 140 ff.

Liammle, Aug., Brauch u. Sitte im
Bauerntum. (Hort dt. Vk. 2). Bln.-Lpg.,
de Gruyter. 71 8. (ill.). 1.20

Langewiesche, Fr., Sinnbilder
german. Glaubens im Wittekindsland.
250 Bilder u. 60 Kleinzeichngn. biuerl.
Handwerkskunst [insonderheit Holz-
schnitzkunst] u. heimischer Vorzeit-
funde. Eberswalde, Langewiesche. 83 S.
4.  5.—

Lauffer, O., Kinderherkunft aus
Biumen, ZVk 6, 93 ff.

—, Neue Beitr. z. Gesch. d. Weih-
nachtsbaumes, ZVk 6, 2831f.

Loorits, Osk., Das miBhandelte u.
sich richende Feuer. (Commentat. Ar-
chivi traditionum popular. Estoniae. 1).
Tartu (Dorpat), Mattiesen. 90 S. (ill.),
2.—

—, Pharaos Heer in der Volksiiber-
lieferung. (Commentat. Archivi tradi-
tionum popular. Estoniae. 3). Tartu
(Dorpat), Mattiesen. VII, 194 8. (ill),
b

Ludwig, O, Richteru. Gericht im
dt. Miirchen, (Bausteine z. Vk u. RW 12).
Biihl-Baden, Konkordia. 95 8. 2.—

Martin, A., Brauchtum im alten
Nauheim, HessBlVk 33 ['34], 104 ff.

Bibliographie

Marzell, H, Der Aronstab im Wan-
del der Zeiten, ZVk 6, 36 ff.

—, Volksbotanik. Die Pflanze im dt.
Brauchtum. Bln., Enckehaus: 195 S.,
20 S. Abb. 3.—

MaBmann, E. H, Hochzeitssitten
u. Hochzeitsgebriiuche des Osnabriicker
Landes, ZVk 6, 214 ff.

Negelein, J. v.,, Weltgesch. d. Aber-
glaubens. 2. Haupttypen d. Abergl.,
Bln.-Lpg., de Gruyter, XVIII, 440 S.
17.560

NieBen, J., Rheinische Volksbota-
nik. Die Pflanzen in Sprache, Glaube
u. Brauch d. rhein. Volkes. 1. Die Pflan-
zen in d. Sprache d. Volkes. Bln.-Bonn,
Diimmler. 276 S. 9.80

Nitschke, Fritz, Dt. Viiterglaube
im Spiegel von Sitte, Brauch u. Mar-
chen. 2. erw. Aufl. Brsl,, Handel. 80 S.
2.—

Nowottnick, Gg., Dt. Ernte in
Sitte, Brauch, Sage u. Volksdichtung.
Bln., Weidmann., 64 S. —.40

—, Geburt, Hochzeit, Tod in Sitte,
Brauch u. Volksdichtung. Bln., Weid-
mann. 63 S. 0.40

Plenzat, K, Sagen aus Riigen.
(Eichblatts dt. Heimatbiicher. 82/83).
Lpg., Eichblatt. 72 8. (ill). 1.35

Portmann, H., Brauchliches u.
Bauliches aus dem Entlebuch, SAVk
34, 8111,

Retzlaff H. Volkslebenim Schwarz-
wald. 137 Bilder u 4 Farben-Photogr.
Mit einfihr. Text v. Wilh. Fladt. Bln.-
Lpg., Bong. 136 S. 4°.  6.80

Rieck, F., Mecklenburgische Heil-
u. Zaubersegen des 19. Jhds., ZVk 6,
178 ff.

Schmidt, Klaus, Untersuchg. zu
den Mirchensammlungen von Ludwi
Bechstein. (Form u. Geist. Bd. 87). Lpg.,
Eichblatt. 270 S. 1250

Schreiber, G., Heilige Wagser in
Segnungen u. Volksbrauch, ZVk 6,1981f,

Schréder, Edw.. Junge Feste mit
Formen alten Brauchs, HessBlVk 33
['34], 98 ff.

Silberborth, Hans, Vom alten
Brauchtum in den Landen zw. Harz
u. Hainleite. Nordhausen, Hornickel.
96 S. (ill.). 1.30

Sooder, M., Fastnachtsbriiuche im
Oberaargau, 8AVk 34, 110ff.

Stauff, Ph., Mirchendeutungen.
Sinn u. Deutg. d. dt. Volksmirchen.
3. Aufl,, Lpg., Diirr. 194 8.  3.80



Bibliographie

Thomas, Alois, Die Darstellung
Christi in d. Kelter. Eine theol. u.
kulturhist. Studie. (Forsch. z. Vk.20/21).
Dssd., Schwann. 200 S. (ill.). 9.50

Vogel, L, Was kann uns ein Kir-
chenbuch erzihlen?, 0ZVk 9, 136 ff.

Volk u. Volkstum. Jahrbuch f. Vk,
in Verb. mit d. Gorres-Ges., hrsg. v.
Gg. Schreiber. Mchn., Kosel & Pustet.
312 S, 16 S, Abb. 4% 12—

Vom Altertum zum Mittelalter. (Dt.
Literatur. Reihe Dt. Sagen 2). Hrsg.
v. G. Neckel. Lpg., Reclam. 302S. 9.—

Wangner, B., Hexenprozesse aus
den Jahren 1635/6. Loffingen-Blumberg,
0ZVk 9, 101f.

Wannemacher, A., Volkskunde
zur Zeit der Aufklérung, OZVk 9, 184 ff.

Wehrhan, K., Brautstand u. Hoch-
zeit im Lippischen, ZVk 6, 50 ff.

Weiser-Aall, L., Bemerkungen
zu den frithesten Zeugnissen iiber Ge-
bildbrote im Friihmittelalter, OZVk 9,
178 ff. (vgl. Eckstein).

Wesselski, A., Humanismus u.
Volkstum, ZVk 6, 11f.

Wolfram, R., Der Spanltanz u.
seine europ. Verwandten, OZVk 9, 35 ff

Zender, Matth, Volksmirchen u.
Schwiinke aus d. Westeifel. (Dt. Volks-
tum am Rhein 2). Bonn, Rohrscheid.
XXXIII, 171 8. 5.80

3. Vorgeschichtliche Religionen

Engel, Carl, Aus ostpreuB. Vor-
zeit. 2., vollig umgearb. u. erw. Aufl.
d. ,,Bevilkerg. OstpreuBens in vorge-
schichtl. Zeit*. Kgbg., Grife u. Unzer.
VII, 156 8. (ill). 6.50

Vorgerm. u. germ. Funde aus Vor-
pommern u. Riigen. (Mitt.ausd. Sammlg.
d. Vorgeschichtl. Sem. d. Univ. Greifs-
wald. 8). Greifswald, Bamberg. 44 S.
(ill.), 8 Taf. 3.—

Hahne, Hans, Das vorgeschichtl.
Europa. Kulturen, Vélker u. Rassen.
(Monographien z.Weltgesch. 30). 2. Aufl.
Bielefeld- Lpg., Velhagen & Klasing.
103 8., 58 S. Abb. 40,  4.80

Hutchinson, R.W., Bothroi, JHS
55, 11f.

Riek, Gust., Vorgesch. v. Wiirttem-
berg. 1. Kulturbilder aus der Altstein-
zeit Wiirttembergs. Tbg., Heine. 4°,
VI, 116 8. (dll). 12.—

Schuchhardt, Carl, Vorgesch. v.
Deutschland. 3., verb. Aufl. Mit 317

181

Abb. Mchn.-Bln., Oldenbourg. XI,399 S,
9.60

Schwantes, G., Deutschlands Ur-
geschichte. 6. Aufl. Lpg., Quelle &
Meyer. 212 S. (ill). 4.—

Streit, C., Unbewegliche Korper-
zier in vorgeschichtl. Zeit, Anthr 30,
681 ff.

Velten, H., Some Ancient Eurasian
Tool Names and Cultural Terms, Anthr
30, 717 .

4. Religionen der Naturvilker

Doerr, E, Destattungsformen in
Ozeanien, Anthr 30, 727ff.

Frazer, SirJ., La crainte des Morts
dans la religion primitive, trad. p.
Drucker et Chouville. Préfaces de
Valéry etLévy-Bruhl. Paris, Nourry.
I.II. 271, 141 S. 25 fr., 18 fr.

Gutmann, Br., Die Stammeslehren
der Dschagga. 2. (Arbeit. z. Entwick-
lungspsychologie 16). Mchn., Beck.
XX, 641 8. 36—

Karsten, Raf,, The Head-Hunters
of Western Amazonas. The life and
culture of the Jibaro Indians of Eastern
Ecuador and Peru. (Societas scient.
Fennica. Commentationes humanarum
litterarum. T. 7,1). Helsingfors, Aka-
demiska Bokhandeln; Lpg., Harrasso-
witz. XVI, 598 8. (ill) Fmk 300.—

Kruse, Alb., Uber die Wanderungen
der Munduruci in Stidamerika [Stamm-
sagen], Anthr 30, 831fF.

Laydevant, P. F., Vestiges
d’Ophiolatrie en Basutoland, Anthr 30,
854 fT.

Miller, Fr., Beitriige zur Ethno-
graphie der Guarani-Indianer... von
Paragunay, Anthr 30, 767 ff.

Nevermann, H, Bei Sumpfmen-
schen u. Kopfjigern. Reisen durch d.
unerforschte Inselwelt u. d. Sidkiiste
von Niederlindisch-Neuguinea. Stgt.,
Bln., Lpg., Union. 169 8. (ill.). 5.80

Schebesta, P., Meine zweite For-
schungsexpedition zu den Ituri-Pyg-
miien, Anthr 30, 825 ff.

WaBmann, Dietr.,, Das Oromovolk
auf unserm abessin. Missionsfelde. Seine
Sitten u. Gebriauche. Hermannsburg :
Missionshandlg. 77 8. (ill.). —.80

Westermann, Diedr, Die Glidyi-
Ewe in Togo. Ziige aus ihrem Gesell-
schaftsleben. (Mitt. d. Sem. f. orient.



182

Sprachen an d. Univ. Bln. Jg. 38, Beibd.).
Bln., de Gruyter. XV, 332 8. 4°. 15.—

White, A. L., The Pueblo of Santo
Domingo, New Mexico (Mem. Am. Anthr.
Assoc. 43). Menasha, Wisc. USA. 210 8.
653 Abb.

5. Ostasiatische Kulturreligionen

Das Tibetanische Totenbuch (Bardo
Thodol [, dt.]). Aus d. engl. Fassung
(The Tibetan Book of the Dead) d.
Lama Kazi Dawa Samdup, hrsg. von
W. Y. Evans-Wentz, iibers. u. eingel.
von Louise Gopfert-March. Mit e. psy-
chol. Komm. v. C. G. Jung. Ziirich-Lpg.,
Rascher. 163 S. (ill). 5.60

Gorres, J., Gesamm. Schriften. Hrsg.
im Auftr. d. Gorres-Ges. von Wilh.
Schellberg in Verb. mit ... Bd. 5. My-
thengeschichte der asiatischen Welt.
Mit e. Anh.: Beitriige aus d. Heidelb.
Jahrbiich. Hreg. von W. Kirfel. Kéln,
Bachem. XII, 470 S. 8.—

Gulik, H. van, Hayagriva. The
Mantrayanic Aspect of Horse-Cult in
China and Japan (Int. Arch. f. Ethuogr.,
Suppl. zu Bd. 83). Leiden, Brill. 7.50fl.

Gundert, Wilh., Japan. Religions-
gesch. Die Religionen der Japaner u.
Koreaner in geschichtl. AbriB dargest.
Stgt., Gundert. XVIIL, 267 8. (ill.). 9.—

Loeb, Edw., Sumatra, its history
and people. The archaeology and art
of Sumatra by Rob. Heine-Geldern.
(Wien. Beitr. z. Kulturgesch. u. Lingui-
stik 3). With 2 maps, 1 chart and
40 plates. Wien, Inst. f. Volkerkunde
d. Univ. Wien. IX, 350 8. 12.80

6. Agyptische Religion

Gardiner, A. H., The Attitude of
the Ancient Egyptians to Death and
the Dead. Cambrigde, Univ. Press.
45 8. 2.

Spiegel, Joach., Die Idee vom
Totengericht in der &gypt. Rehg}on.
(Leipziger igyptolog. Stud. 2). Gliick-
stadt-Hbg., Augustin. 818. 5.—

7. Vorderasiatische Religionen

Vorliufiger Bericht iber 4. v. d.
Dt. Forschungsgemeinschaft in Uruk-
Warka unternommenen Ausgrabungen.
6. Von E. Heinrich. Mit e. Beitr. von

Bibliographie

A. Falkenstein. Bln., Akad. d. Wiss.
de Gruyter. 4° 32 Taf. 38 S. 15.—

Bittel, K., u. H. G. Giiterbock,
Bogazkdy. Neue Unters. in d. hethit.
Hauptstadt. (Abhandl. PreuB. Akad. d.
Wiss. Phil.-hist. K1. 1935, Nr.1). Mit
32 Taf. Bln., Akad. d. Wiss. de Gruyter.
90 S. 4°. 20.—

Dussaud, R, Deux stéles de Ras
Shamra portant une dédicace au Dieu
Dagon, Sy 16, 1771f.

—, Motifs et symboles du IVe Millé-
naire dans la céramique orientale, Sy
16, 375 ff.

Deutsche Forschung. Aus d. Ar-
beit der Dt. Forschungsgemeinschaft.

H. 25. Die dt Ausgrabgn. in Warka
[Uruk]. Bin., Sigismund. 28 S., 16 8.
Abb, 1Pl. 150

Furlani, G., Istar, Anahita e Nike
Apteros, StM 11, 139 ff,

Gaster, Th. H., Notes on Ras
Shamra Texts, OLZ 37, 473 ff.

Kraus, Fr. R., Die physiognom.
Omina d. Babylonier. (Mitt. d. vorder-
asiat.- agypt. Ges. Bd. 40, H. 2). Lpg.,
Hinrichs, 106 8. 7.—

Kugler, Fr. X, Sternkunde u. Stern-
dienst in Babel. Assyriol., astron. u.
astralmythol. Untersuchgn. Buch 1/2,
Erg.-H. 3. Von Joh. Schaumberger.
(Abt. 1: Untersuchgn. zu astron.-astrol.
Texten bes. d. dlteren Zeit. Abt. 2: Erl.
zu d. Keilschrift-Beil. Taf. 1—17). Mstr.,
Aschendorff. 42, VS.,S.241-394, 17 Taf.
24.—

Marquet-Krause, J., Fouilles &
Ay; Dussaud, R., Note aditionelle,
Sy 16, 325 ff.

Parro#t, A., Fouilles de Mari, Sy 16,
117 ff.

Schachermeyr, Fritz, Hethiter
u. Achier. (Mitt. d. Altoriental. Ges.
Bd. 9, H.1/2). Lpg., Harrassowitz. VI,
174 8. 12.—

Schaeffer, Cl. F. A., Fouilles de
Ras Shamra-Ugarit, Sy 16, 1411,

Seyrig, H., La religion Palmyré-
nienne d’aprés un livre récent, Sy 16,
393 ff.

Virolleaud, Ch., Les chasses de
Baal. Potme de Ras-Shamra, Sy 16,
247 ff.

Witzel, M., Tammuz-Liturgien u.
Verwandtes. (Anal. orient. 10). Rom,
Pontif. Istit. bibl. XXI, 473 8. 4°.
Lire 290.—



Bibliographie

8. Israel und Judentum

Beek, M. A., Das Danielbuch. Sein
hist. Hintergrund u.s.literar. Entwickig.
Versuch e. Beitr. zur Losg. d. Problems.
Leiden, Ginsberg. 132 8. Fl. 1.80
. Bokser, Z. B., Pharisair Judaism
in Transition (R. Eliezer the Great).
New York, Bloch. X, 195 S, § 2.—
_Brierre-Narbonue, J. J.,, Ex-
égese midradique des Prophéties mes-
sianiques. Paris, Geuthner. III, 217 S.
4%  Fr. 80.—

Brock-Utne, A., ,Der Feind“.
Die alttestamentl. Satansgestalt im
Lichte der sozialen Verhiiltnisse des
nahen Orients. Klio 28, 2191

Causse, A, La secte juive et la
nouvelle piété, RHPR 15, 385 ff.

—, Les tendaces universalistes de la
secte et la signification de ’humanisme
Juif, RHPR 15, 496 1.

Dhorme, E., La religion d'Israél
d’aprés un ouvrage récent, StM 11,
204 fF.

Dussaud, R., La notion d’dme
chez les Israélites et les Phéniciens,
Sy 16, 267f.

Festschrift Georg Beer zum 70. Ge-
burtstage. Unter Mitw. von . .. brsg.
von A. Weiser. Stgt., Kohlhammer.
148 8. 9.—

Inhalt: Alt, Das Gottesurteil auf dem
Karmel. — EiBfeld, Der geschichtliche
Hintergrund der Erzdhlungen von Gibeas
Schandtat (Richter 19—21). — Hempel, Be-
rufung und Bekehrung. — Steuernagel,
Jahwe und die Vatergbtter. — Volz, Der
eschatologische Glaube im Alten Testament. —
Weiser, Die theologische Aufgabe der alt-
testamentlichen Wissenschaft. — Weiser,
Glauben im Alten Testament. — Wendel,
Glaube und Volkstum im Alten Testament —
Wirthwein, Vom Verstechen des Alten
Testaments.

Foerster, W., Der Ursprung des
Pharisiismus, ZNW 34, 35 ff.

Guignebert, Ch,, Le monde juif
vers le temps de Iésbs. Paris, Renais-
sance du livre. XVI, 367 S. Fr. 40.—

Haller, M, La question juive pen-
dant le premier millénaire chrétien,
RHPR 15, 293 1.

Jack, J. W., The Ras Shamra Ta-
blets, their Bearing on the Old Testa-
ment (Old Testament Studies 1). Edin-
burgh, Clark. X, 564 8. sh 8/—

. James, E. 0., The Old Testament
in the Light of Anthropology. London,
Soc. for Promoting Christ. Knowledge.
XHUI, 146 8.  sh 4/— '

183

Kohler, L., Alttestamentl. Theo-
logie, ThRdsch 7, 2651

Lods, A, Des Prophétes a. Jésus.
Les Prophétes d’Israél et les débuts du
judaisme. Paris, Renaissance du livre.
XX, 434 S., 5 Abb., 8 Tafeln.

Noell, Ludw., Die Prophetie des
Alten Testamentes. Dssd., Bagel. 147 S.
3.—

Nyberg, H. 8., Studien zum Hosea-
buche (Uppsala Univ. Arsskrift 1935, 6).
Uppsala, Lundequist. VIII, 1448. Kr.5

Watzinger, Carl, Denkmaler Pa-
listinas. Eine Einf. in d. Archiologie
d. Heiligen Landes. 2. Von d. Herrschaft
d. Assyrer bis zur arab. Eroberg. Lpg.,
Hinrichs. VIII, 168 8. (ill.), 40 Taf., 1 K¢t.
9.—

Wodthe, G., Malereien der Syna-
goge in Dura u. ibre Parallelen in der
christl. Kunst, ZNW 34, 51fF.

Zolli, I., L’altare, trono del Si-
gnore (Es. XVII 15, 16), StM 11, 212 ff.

9. Islam

Mohtar-Katirjoglou, M., La
Sagesse Coranique. Paris, Geuthner.
261 S. Fr. 28.—

Smith, M., An early Mystic of
Baghdad. A Study of the Life and
Teaching of Harith B. Asad al-Muha-
sibi. Ldn., Sheldon. XI, 8118. sh 15/—

Suhrawerdi Maqtil, Shihabud-
din, Three Treatises on mysticism,
with an account of his life and poetry.
Ed. and transl. by O. Spies and S. K.
Khatak. (Bonn. oriental. Stud. 12).
Stgt., Kohlhammer. 51, 1218, 8.—

10. Indoarische u. indogermanische
Religion

Dumezil, G., Flamen— Brahman
(Annal. Mus. Guimet, Bibl. de vulgar.
61). Paris, Geuthner. 113 S.

Lommel, Herm., Die alten Arier.
Von Art u. Adel ihrer Gotter. (Religion
u. Kultur d. alten Arier. Bd. 1). Ffm,,
Klostermann, 168 S.  6.80

Schrader, 0., Die Indogermanen.
Neubearb. von H. Krahe. Lpg., Quelle
& Meyer. 130 S. (ll). 2.—

Weindl, Th., Monotheismus u. Dua-
lismus in Indien, Iran u. Paléstina als
Religion junger, kriegerisch noma-
distischer Voélker im Gravitationsbe-
reich von Volkern alter Kultur. Eine



184

religionspsychol.u. mythol.Studie. (Zeit-
schrift f. Religionspsychologie. Sonderh.
H. 3). Wien, Verl. d. Internat. Religions-
psychol. Ges. 1378. S 8.40

11. Indische Religionen

Coomaraswamy, A. K, The Rg
Veda as Land-Nama-Bok. Ldn., Luzac.
VIII, 39 S.  sh 3/6

Lounsbery, G. C., La méditation
bouddbique. Etudes de sa théorie et
sa pratique selon I'Ecole du Sud.
Paris, Maisonneuve. 179 S.  Fr. 20.—

O’ Malley, L. S. 8., Popular Hin-
duism. The Religion of the Masses.
C;,mbridge, Univ. Press. VIII, 246 S.
sh 7/6

Schayer, St, Das mahayanische
Absolutum nach der Lehre der Ma-
dhyamikas, OLZ 37, 4011,

12. Iranische Religion

Zarathustra. — Gatha's des Za-
rathustra, Yasna 47—51. Mit Benutzg.
d. Entwiirfe von F. C. Andreas+¥
tbers. u. erkl. von Herm. Lommel;
(Nachr. d. Ges. d. Wiss. zu Gottingen.
Philol.-hist. Kl., Fachgr. 3, N. F. Bd. 1,
Nr. 4). Bln., Weidmann, 8. 121—169.
3.—

18. Die antiken Religionen.
Synkretismus

Abaecherli, A. L., The Institution
of the Imperial Cult in Western Pro-
vinces of the Roman Empire, StM 11,
153 ff.

Alfdldi, A., Insignien u, Tracht d.
rom. Kaiser, RM 50, 1ff.

Bethe, E., Ahnenbild u. Familien-
geschichte bei Romern u. Griechen.
Mit 7 Abb. Mchn., Beck. XIII, 121 8.
3.80

Bieler, Ludw., ®sioc Avno. Das
Bild d. ,,g6ttl. Menschen* in Spatantike
u. Frihchristentum. Teil 1. Wien, Ho-
fels. XVI, 150 S.  6.20

Brendel, O., Novus Mercurius,
RM 50, 231 1f.

Chapouthier, F., Délos XVI, Le
sanctuaire de Samothrace. Paris, Boc-
card. VI, 97 S., 117 Abb., 4 Tafeln.

Clemen,C., Die Religion d. Etrusker.
(Untersuch. z. allg. Rel.-Gesch. 7). Bonn,
Rohrscheid. 60 S.  8.10

Bibliographie

Curtius, L., Musik der Sphiren,
RM 50, 348ff.

Daux, G., Notes épigraphiques:
L’oracle d’Apollon aux Cyzicéniens,
BCH 59, 92ff.

Davis, Ph. A, On the upkeep of
‘sacred houses’ on Delos, BCH 59, 78 ff.

DasDionysos-TheaterinAthen.
1. Die Ruine. Mit 12 Taf, aufgen. u.
erl. von E. Fiechter. 938.(ill). 2. Die
Skulpturen vom Biihnenhans. Mit 16 Taf.
Erl. von R. Herbig. 59 8, (ilL). (An-
tike griech. Theaterbauten. H. 5. 6
= Siichs. Forsch.-Instit. in Lpg. For-
schungsinst. f. klass. Philol. u. Archiol).
Stgt., Kohlhammer. 4°. Je 6.—

Dirlmeier, Fr., @EODIAIA-DI-
AOG®EIA, Ph 90, 176 ff.

Alt-Olympia. Untersuchgn.u. Aus-
grabgn. zur Gesch. d. dltesten Heilig-
tums v. Olympia u. d. &lteren griech.
Kunst. Von Wilh. Dorpfeld. unter
Mitarb. von ... Bd. 1. 2. Beih. Bln,,
Mittler. XV, 395 S.; IV S., S.401—501
(ilL), 1 Titelb., 38 S. Abb.; 24 Taf.
4°, 30.—

Durrbach, F.—Roussel, P, In-
scriptions de Délos: Actes des fone-
tionnaires athéniens préposés & 1'ad-
ministration des sanctuaires aprés 166
av. J. C. Paris, Champion. 4°, VIII,
227 S.

Evans, Sir A,, The Palace of Mi-
nos. 1V, 1, 2. Ldn., Macmillan. 1018 S.
mit 966 Abb., Farbtafeln und Plénen.
£9/9

Gjerstad, E, The Swedish Cy-
prus Expedition: Finds and Resultats.
I. II. Stockholm. L, 578; XIV, 861 S.,
1565, 250 Tafeln.

Gobel, Fritzy, Formen u. Formeln
der epischen Dreiheit in der griech.
Dichtung. (Tiib. Beitr. z. Altertumswiss.
26.) Stgt.-Bln., Kohlhammer. X, 76 S.
4.50

Guarduceci, Margherita, Diktynna,
StM 11, 1874

Herrmann, L., Le prodige du
Rubicon, REA 37, 4351T.

Htif: l_e r, Ant., Der Sarapishymnus
des Ailios Aristeides. (Tiib. Beitr. z.
Altertumswiss. 27.) Stgt.-Bln., Kohl-
hammer. XII, 119 8. 7.50

Hoffmann, Ernst, Platonismus u.
Mystik im Altertum, (Sitz.-Ber. Hdbger
Akad. d. Wiss. Philos.-hist. Kl. Jg.
1934/35, Abh. 2). Mit 2 Taf. Hdbg.,
Winter. 158 S, 8.—



Bibliographie

Hooke, S. H, The Labyrinth. Fur-
ther Studies in the Relations between
Myth and Ritnal in the Ancient World.
Ldn., Soc. for Promoting Christ. Know-
ledge. XIV, 288 8. sh 12/6

Hopkins, C., The season 1934/35
at Doura, AJA 39, 2931t

Huntingford, G. W. B.,, Who
were the Scythians?, Anthr 30, 785

Kalinka, E., Die Sage v. d. Griin-
dung Roms, NJb 11, 4011

Kenner, Hedwig, Das Luterion im
Kult, OJh 29, 1091

Kerényi, Karl, Dionysos u. d. Tra-
gische in d. Antigone. (Vortr.) (Frankf.
Stud. z. Relig. u. Kult. d. Antike. 13).
Ffm., Klostermann. 19 8. 1.75

Krappe, A.H., Hermione RhM 84,
276 1T,

Nilsson, M. P., Early Orphism and
Kindred Religions Movements, HThR
28, 1811

Ortmayr, P, Zum rom. Grabfund
bei Amstetten. Nixibus sanctis, OJh 29,
2171

Raingeard, P., Hermeés Psycha-
gogue. Essai sur les origines du culte
d’Hermes. Paris, Belles Lettres. Fr.50 —

Richard, G., L'impureté conta-
gieuse et la magie dans la Tragédie
grecque, REA 37, 3011

Ronzevalle, P. S, Notes et étu-
des d’archéologie Orientale: Le pré-
tendu «Char d’Astarté» (2™° partie),
Mél. Beyr. 18 ['34], 107ff.

Rose, H.J., ‘Numen inest’, Ani-
mism in Greek and Roman Religion,
HThR 28, 237ff.

Rostovtzeff, M., IIPOI'ONOI,
JHS 55, 56fF.

Scott, K., Mercury on the Bologna
altar, RM 50, 225 1.

Sheppard, J.T., Zeus-loved Achil-
les, JHS 55, 113ff.

Smertenko, C. M., — Belknap,
S. N., Studies in Greek Religion (Univ.
of Oregon Publ. 5, 1). Oregon, Univ.
Press. 61 8. § 0.50

Taeger, F.,, Charismatische Ideen
bei Herodot, Klio 28, 2551T.

Thomson, G., Mystical Allusions
in the Oresteia, JHS 55, 20ff., 228f.

Toutain, J., Nouvelles études de
mythologie et d’histoire des religions
antiques. Paris, Iouve. 295 S.

Wolgensinger, F. 8., Theseus.
(Diss. Ziirich). 53 8.

185

Wolters, X. F. M. G., Notes on
Antique Folklore on the basis of Pli-
ny's Nat. Hist. 28, 22—29. Amsterdam,
H.J. Paris. 150 8. fl. 2,40

14. Nordiseh-germanische Religion

Behn, Friedr., Altnord. Leben vor
3000 Jahren. Mchn., Lehmann. 12 8,
40 Taf. 3.—

Dieckhoff, Albr. Diedr., Einf. in
die nord. Runenlehre. Hbg., Christians.
78 S. 3.80

Gaerte, Wilh,, Altgerm. Brauch-
tum auf nord. Steinbildern. Bd. 1. Lpg.,
Kabitzsch. 147 S. (ill). 8.—

Ginther, R., Die Externsteine nach
dem neuesten Stand der Forschung,
ThRdsch 7, 186 ff, 277 ff,

Hamkens, Freerk Haye, Die germ.
Heiligtiimer im Teutoburger Wald.
Fiihrer durch d. Externsteine u. d. Stern-
hof Qesterholz. Mit 4 Pl. u. 9 Bild. Bad
Pyrmont, Schnelle. 31 8. —.50

Hopmanu, J., Die Sternkunde
unserer Vorfahren, NJb 11, 4111,

Janssen, Hans-Liiitjen, Die Ger-
manen in Mecklenb. im 2. Jahrtausend
v. Chr. (Manpnus-Bibl. Bd. 54). Lpg.,
Kabitzsch. 149 S. (ill.). 13.80

Kiekebusch, A., German. Gesch.
u. Kultur der Urzeit. Vom ersten Auf-
treten d. Germ. in d. Gesch. bis z. Be-
ginn d. Volkerwanderg. (Wiss. u. Bildg,
301). Mit 67 Abb. u. 6 Kt. Lpg., Quelle
& Meyer. 146 S.  1.80

Krause, Wolfg., Was man in Runen
ritzte. Halle, Niemeyer. VI, 53 8., 15 S.
Abb. 4°  3.60

Kreuzberg, P.J., Dt. Vor- und
Friihgeschichte, mit bes. Betonung des
Rheinlandes. Saarlouis, Hausen. 232 S.
().  8.60

Kihn, Herb., Die vorgeschichtl.
Kunst Deutschlands. Bln., Propylien-
Verl. 611 S. (ill). 4°.  38.—

Kummer, B, Die germ. Weltan-
schauung nach altnord. Uberlieferung.
Vortrag. 4. durchgeseh. Aufl. Lpg.,
Klein. 40 S. 1.20

Der nord. Mensch der Wikinger-
zeit. (Red. u. Aufsiitze zum nord. Ge-
danken 31). In Zsarbeit mit . .. hrsg.
v.B. Kummer. Lpg., Klein. 100 8.
1.50

Miiller, Gg., Zeugnisse germ. Re-
ligion. (Kirche u. Erziehg. 9). Mchn.,
Kaiser. VI, 184 S. 4.70



186

Naumann, H, Das Weltbild der
Germanen. (Bildung u. Nation 49/50).
Lpg., Eichblatt. 21 8. —.40

Neckel, G., Kulturkde. der Ger-
manen auf sprachwissenschaftl. Grund-
lage. (Wissenschaftl. Forschungsber.
zum Aufbau d. neuen Reiches 2). Bln.,
Junker & Diinnhaupt. 85 8. (ill.). 8 S,
Abb. 3.40

Ninck, Mart.,, Wodan u. germ.
Schicksalsglaube. Jena, Diederichs.
357 8., 8 Taf. 9.50

Pastenaci, Kurt, Germ. Stimme
in Urzeit u. Friihgesch. (Die Welt d.
Gersmanen 5.) Lpg., Quelle & Meyer.
51 S.

Prinz, Reinh, Die Schépfung der
Gisla Saga Strssonar. Ein Beitr. zur
Entstehungsgeschichte d. islind. Saga.
(Schrift. d. Balt. Komm. zu Kiel. Bd. 24
= Veroffentl. d. Schleswig-Holst. Univ.-
Ges. 45). Brsl, Hirt. VI, 176 8. 40 8.—

Schwedische Rechte. Alteres West-
gotalag, Uplandslag. Ubers. von Claud.
v. Schwerin. (Germanenrechte. Bd. 7
= Schrift. d. Akad. f. dt. Recht). Wei-
mar, Béhlau. XII, 2568. 780

Schier, B, Von den germ. Grund-
lagen d. dt. Volkskultur, NJb 11, 5081

Schroder, F. R, Germ. Helden-
dichtung. (Vortr., Philos. u. Gesch. 55.)
Thg., Mohr. 48 8. 1,50

Schuchhardt, C., Dt. Vor- u
Frithgesch. in Bildern. Mchn.-Bln., Ol-
denbourg. XI S, 80 S. Abb. 4° 3.80

Schiitte, Gudm., Sigfrid u. Briin-
bild. Ein als Mythus verkannter hist.
Roman aus d. Merowingerzeit. Kjgben-
bavn, Aschehoug Dansk Forlag; Jena,
Frommann. 174 S. 4.—

—, Gotthiod u. Utgard. Altgerm.
Sagengeographie in neuer Auffassg.
Bd. 1, Buch, Kap. 1—5. Kopenhagen-
Jena, Frommann. 336 S. (ill.).  7.50

Schultz, W., Altgerm. Kultur in
Wort u. Bild. Drei Jahrtausende germ.
Kulturgestaltens. 234 Bilder auf 112 Taf.
u. 7 Kt. im Text. 8., stark verm. Aufl.
Mchn., Lebmann. 1408.  7.50

Vries, Jan de, Altgerm. Religions-
geschichte. Bd. 1. Einl. Die vorge-
schichtl. Zeit. Religion d Siidgermanen.
(GrundriB der germ. Philol. 12/1). Bln.-
Lpg., de Gruyter. Mit 8 Taf., 335 S.
9.80

Weigel, K. Th., Runen u. Sinn-
bilder. Bln.,, Metzner. VIIl, 83 8. (ill.).
3.30

Bibliographie

Wiillenweber, Fritz, Altgerm.
Erziehung. Dargestellt auf Grund d.
Islandsagas u. a. Quellen zum Friih-
germanentum. Hbg., Hanseat. Verl.-
Anst. 174 8.  6.60

Zotz, Loth. F., Die spiatgerm. Kul-
tur Schlesiens im Griberfeld von GroB-
Siirding. Mit e. menschenkundl. Beitr.
v. R. Glaser (Quellenschr. zur ostdt.
Vor- u. Frithgesch. Bd. 2.) Lpg, Ka-
bitzsch, 115 S (ill.), 25 Taf.  8.60

Zwicker, Joh, Fontes hist. relig.
Celticae coll. J. Zwicker. P. 2. (Fontes
hist. relig. ex auct. Graec. et Lat. 5, 2).
Bonn, Rohrscheid, S. 113—210. 7.50

15. Christentum

Achelis, H., Der christl. Kirchen-
bau. Seine liturg. Entwicklg. von der
Basilika zur evang. Predigtkirche. Lpg.,
Bibliogr. Inst. 32 8., 48 5. Abb. — 90

Acta conciliorum oecumenicorum.
Iussu atque mandato Soc. scient. Ar-
gentorat. ed. Schwartz. T. 2. Concil.
universale Chalced., Vol. 1, p. 3. Acti-
ones VIII—XVII, 18—31. Berolini et
Lipsiae, de Gruyter. XXX, 154 8, 40,

—, Vol. 3, p. 1. Epistularum ante
gesta collectio. Actio 1. Berolini et
Lipsiae, de Gruyter. XVIII, 259 8. 4°.

Bardy, L., La vie spirituelle d’apzés
les Péres des trois premiers siécles.
Paris, Blond et Gay. Fr. 30.—

Barth, H., Die Freiheit d. Entschei-
dung im Denken Augustins. Basel,
Helbing & Lichtenhahn. VII, 214 §,
6.20

Benoit, F., Les pratiques religieu-
ges dans I'armée Byzantines, REA 37,
3221

Bidez, J, Le Texte du prologue
de Sozoméne et de ses chapitres [VI
28—34] sur les moines d'Egypte et de
Palestine. Bln. (Akad. SB 1935, 18), de
Gruyter. 31 8. 40, 2.

Bornkamm, G., Die Offenbarung
des Zornes Gottes, ZNW 34, 239 ff.

Brackmann, Alb., Germania pon-
tificia sive repertorium privilegiorum
et litterarum a Rom. pontificibus . . .
concessorum, iub. Soc. Gotting. cong.
A. Brackmann. Vol. 3. Provincia Ma-
guntinensis. P. 3, Dioeceses StraBbur-
gensis, Spirensis, Wormatiensis, Wirei-
burgensis, Bambergensis. Bln., Weid-
mann. XXVI, 300 S. 4°. 20.—



Bibliographie

Browe,P., Die Kommunionandacht
im Altertum u. Mittelalter, JbLitW 13,
46 ff.

Casel, O., Neue Zougnisse fiir das
Kultmysterium, JbLitW 13, 99 ff.

Dodd, C. H, The Bible and the
Greeks. Ldn., Hodder and Stoughton.
XVI, 264 S. sh10/6

Dold, Alban, Das ilteste Liturgie-
buch d. lat. Kirche. Ein altgallikan.
Lektionar d. 6./6. Jh. aus d. Wolfen-
biitteler Palimpsest-Codex Weissen-
burg. 76. Hreg. u. bearb. Mit Anh.:
Abermals neue Bruchstiicke des Salz-
burger Kurzsakramentars. (Texte u. Ar-
beiten, hrsg. durch die Erzabtei Beuron.
Abt. 1, H. 26/28). 6 Taf. mit Schrift-
proben. Beuron, Kunstverl. CXII, 978.
16.—

Ekklesia. Eine Sammlg. von Selbst-
darstellgn. d. christl. Kirchen. (Hrsg.
von Friedr. Siegmund-Schultze.)
Bd. 3. Die mitteleurop. Linder (Lfg. 11
d. Gesamtwerkes). Gotha, Klotz. 151 8.
6.50

Erdmann, Carl, Die Entstehung
des Kreuzzugsgedankens. (Forsch. zur
Kirchen- u. Geistesgesch. Bd. 6). Stgt,.
Kohlhammer. XII, 420 S. 24.—

Frank, H, Zur Geschichte von
Weihnachten u. Epiphanie, JbLitW
13, 11f.

Friesenhahn, Peter, Hellenist.
Wortzahlenmystik im N.T. Lpg.-Bln.,
Teubner. X, 312 S. 16.60

Geiselmann, J. R, Zur frih-
mittelalter]l. Lehre vom Sakrament der
Eucharistie. Rottenburg, Bader. 83 8.
2.50

Goguel, M., Le caractére et le
role de 'élément cosmologique dans
la sotériologie paulinienne, RHPR 15,
335 ff.

—, Les fragments nouvellement dé-
couvert d'un Evangile du II° siécle,
RHPR 15, 459ff.

Guignebert, Ch., Jesus, translat.
by Hooke, S. H. NewYork, Knopf. XVIII,
563 8. $6.—

Haller,Joh., Nikolaus I. u. Pseudo-
isidor. Stgt., Cotta. 203 8.  7.50

Hommes, N. I, Het testimonia-
boek, studién over O. T. citaten in het
N.T. en bij de patres, met critische
beschouwingen over de theorién van I.
Rendel Harris en D. Plooy. Amster-
dam, Noord-Holl. Uitgevers-Maatschap-
pij. 393 S.

187

Jeremias,J.,’duvos Feov-nais Feow,
ZNW 34, 1171

Kamlah, Wilh., Apokalypse u. Ge-
schichtstheologie. Die mittelalterl. Aus-
legung d. Apokalypse vor Joachim von
Fiore. (Hist. Stud. H.285). Bln., Ebering.
1818. 5.20

Keenan,M.E.,, The Life and Times
of St. Augustinus as revealed in his
Letters (Patristic Studies 45). Washing-
ton, Cathol. University. XX, 221 S,
$2.—

Klauser, Th., Das ré6m. Capitulare
evaungel. Texte u. Unters. zu s. dltesten
Gesch. 1. Typen. (Liturgiegeschichtl.
Quellen u. Forsch. 28 = Versffentl. d.
Vereins zur Plege d. Liturgiewiss.) Mstr.,
Aschendorff. CXX, 199 S, 18—

Kriiger, Gerda, Die Rechtsstellung
der vorkonstantin. Kirchen. (Kirchen-
rechtl. Abh. 115/116). Stgt., Enke. VIII,
386 8. 19.—

Lengle,J., Zum Proze8 Jesu, H. 70,
312fF.

Leube, H., Der Jesuitenorden u. die
Anfinge nationaler Kultur in Frank-
reich. (Vortr.) (Vortr. u. Schrift. aus d.
Gebiet der Theol. u. Rel.-Gesch. 181).
Tbg., Mohr. 36 S. 1.50

Lexikon fiir Theol. u. Kirche. 2.,
neubearb, Aufl. d. Kirchl. Handlexi-
kons. In Verb. mit Fachgelehrten u.
mit K. Hofmann als Schriftl. hrsg.
v. M. Buchberger. Bd. 7. Maureta-
nien — Patrologie. Frbg., Herder. 4°.
Mit 8 Taf., 17 Kt.-Skizzen u. 120 Text-
abb. VIII 8., 1040 Sp. 30.—

Lietzmann, H.,, Gesch. der Alten
Kirche. 2. Ecclesia catholica. Bln.-Lpg.,
de Gruyter. VIII, 839 S. 4.80

—, Neue Evangelienpapyri, ZNW 34,
285 ff.

Littmann, E., Torreys Buch iiber
die vier Evangelien, ZNW 34, 20 fF.

Loisy, A., Remarques sur la litté-
rature épistolaire du N.T. Paris, Nourry.
203 8. Fr.15.—

McNeill, J. T., Makers of Christi-
anity from Alfred the Great to Schleier-
macher. New York, Holt. VIII, 277 8.
$2.—

Monumenta Conciliorum genera-
lium s. XV. Conc. Basil. Ed. cur. Sod.
Basil. quae vocatur Hist. u. antiquar.
Ges. 4. Johannes de Segobia: Hist.
gest. gen. Synodi Basil. (Vol. 3.) Epi-
logus, emendat., index alphab. (Ed.ad



188

finem perdux. C. Stehlin, C. G.Hie-
ronymus, G. Boner.) Basgel, Univ.-
Bibl. 20. 215 8. Fr. 30.—

More,P. E.—Cross, F.C., Angli-
canism; the Thought and Practice of
the Church of England, illustrated from
the religious Literature of the X VII. cen-
tury. Milwaukee, Morehouse. LXXIII,
8118. $5.—

Morin, G. La collection gallicane
dit d’Eustbe et les probléemes qui s’y
rattachent, ZNW 34, 92 ff.

Mouterde, P, Un ermitage mel-
kite en Eméséne au VIII. siécle, Mél.
Beyr. 18 ['34] 10111

Nuelsen, John, Die Ordination im
Methodismus. Ein Beitr. z. Entstehungs-
gesch. d. kirchl Selbstindigkeit d. Me-
thodistenkirche. (Beitr. z. Gesch. d. Me-
thodismus. H. 2). Bremen. 3.80

Nyberg, H. S., Forschungen iiber
den Manichiaismus, ZNW 34, 70 ff.

Opitz, H. G., Euseb von Caesarea
als Theologe, ZNW 34, 11f.

Origenes, Werke. Hrsg. im Auftr.
d. Kirchenviter-Comm. d. Preu8. Akad,
d. Wiss. Bd. 10. Matthéuserklarung. 1.
Die griechisch erhaltenen Tomoi. Unter
Mitw. von E. Benz von E. Kloster-
mann,. (Diegriech.-christl. Schriftsteller
d. ersten 3 Jahrh. Bd. 40). Lpg., Hin-
richs. X1II, 304 8. 24.—

Palgen, Rud., Das mittelalterl.
Gesicht der Gottl. Komddie. (Quellen-
stud. zu Inferno u. Purgatorio.) Hdbg.,
Winter. 111 8. 6.—

Pannier, J, De la Préréforme a
la Réforme (Lefevre d’Etaples), RHPR
15, 530 fF.

Preisker,H.,Jesus u.das Urchristen-
tum, NJb 11, 481fF.

Primm, K., 8.J, Der christliche
Glaube u. d. altheidnische Welt. 1. 2.
Lpg., Hegner. 506, 532 S.

Quasten, Joh.,, Monum. eucharist.
et liturg. vetustiss. Coll., notis et pro-
legomenis instr. J. Quasten. P. 3. 4.
S. Ambrosii liber de myst. De sacram.
libri 6. S.118—177; 1 Bl 2.50. — Li-
turgia missae Constit. Apostol. II, 57.
Ritus bapt. et confirmat. Constit. Apost.
VII, 39—45. Liturgia quae dicitur Cle-
mentina Constit. Apost. VIII, 5,11-15,11.
S.179—233; 1BL. 2.20. (Florileg. patrist.
7, p- 3. 4). Bonn, Hanstein.

Reisner, Erw., Die christl. Botschaft
im Wandel der Epochen, Mchn., Kaiser.
197 8. 6.60

Bibliographie

Reu, Joh. Mich., Quellen zur Gesch.
des kirchl. Unterrichts in d. ev. Kirche
Deutschlands zw. 1630 u. 1600. TI. 1.
Quellen z. Gesch. d. Katech.- Unterr.
Bd. 3. Ost-, nord- u. westdt. Katechis-
men, Abt. 1, Hilfte 2. Hist.- bibliogr.
Einl. Halfte 2. VI 8., S. 506—1318.
Giitersloh, Bertelsmann. 45.—

Schmauch, W, In Christus. Eine
Tnters. zur Sprache u. Theologie d.
Paulus. (Neutest. Forsch. 1, 9). Giiters-
loh, Bertelsmann. XI, 197 S. 5.80

Schneider,J., Mvebpa Hyeuovixdy,
ZNW 34, 62ff.

Schwartz, Ed., Zur Kirchengesch.
des 4. Jhds., ZNW 34, 129 .

Scott, E. F., The N.T. Idea of Re-
velation. New York, Scribner. VI, 255 8.
$2.—

Staedel, Else, Ikonographie der
Himmelfahrt Mariens. (Samml. Heitz.
3, 7. Lpg., StraBburg, Ziirich, Heitz
& Cie. XIII, 276 §., 21 8. Abb. 20.—

Stauffer, E., Gott u. Kaiser im
N.T.(Bonner Red. u. Aufsitze. 2). Bonn,
Univ.-Buchdr. 32 8, —.75

Stegmiiller, Friedr., Gesch. des
Molinismus. 1. Neue Molinaschriften.
(Beitr. z. Gesch. der Philosophie u.
Theol. d. Mittelalters. Texte u. Unters.
Bd. 32). Mstr.,, Aschendorff, XII, 80,
788 8. 41.—

Touilleux, P., I'Apocalypse et les
cultes de Domitien et de Cybele. Paris,
Geuthner. 1928. Fr. 30.—

Wahl, K., Staatskirche u. Staat in
England. Grundziige d. Verfassg. d.
anglikan. Kirche in Gesch.u. Gegenwart.
Stgt., Kohlhammer. VIII, 206 8.  7.50

Walter, Joh. v., Die Gesch. des
Christentums. Halbbd. 3. Die Reforma-
tion. Giitersloh, Bertelsmann. 4° [V,
346 S. 10.—

Windisch, H., Zur Christologie
der Pastoralbriefe, ZNW 34, 213 ff.

—, Zum Corpus Hellenisticum, ZNW
3, 124f.

16. Germanentum und Christentum.
Geschichtliches und Frommigkeits-
typologie

Althaus, P., Kirche u. Staat nach
luth. Lehre. (Theol. milit. 4). (Erw.
Vortr.) Lpg., Deichert. 31S. —.80

Biumer, Gertrud, ,JIch kreise um
Gott." Der Beter Rainer Maria Rilke.
Bln., Herbig. 190 S. 3.80



Bibliographie

Berger, K., Die Ausdriicke der
Unio mystica im Mittelhochdeutschen.
(Germ. Stud. 168). Bln,, Ebering. XI,
1318. 5.20

Beyer, H. W., Luther u. das Recht.
Gottes Gebot, Naturrecht, Volksgesetz
in Luthers Deutung. (Die Lehre Luthers.
H. 4). Mchn., Kaiser. 62 8. 1.70

Bielfeldt, Joh., Der christl. Ritter
dt. Nation. Ein Kapitel aus d. Gesch.
d. dt. Volkes. (Behandelt die Parzival-
Dichtung.) Bln., Kranz. 618. 1.10

Bockmann, P., Holderlin u. seine
Gotter. Mchn,, Beck. X, 466 S. 14.50

Borodajkewycz, Taras v, Dt.
Geist u. Katholizismus im 19. Jh. Dar-
gest. am Entwickigsgang Constantins
v. Hofler. (Dt. Geistesgesch. in Einzel-
darst. 1). Salzbg.-Lpg., Pustet. 180 S.
4.80, S 8.40

Brauer, Th., Der soziale Katholi-
zismus in Deutschland im Lichte von
Quadragesimo anno. (Relig. Quellen-
schrift. 96). Dssd., Schwann. 118 8. 1.60

—, Die Gestalt des dt. Sozialkatho-
lizismus im Lichte von Quadragesimo
anno. (Relig. Quellenschrift, 97), Dssd.,
Schwann. 82 8. 1.20

Dibelius, O., Die Germanisierung
des Christentums. (Christus u. d. Deut-
schen. 1), Bln.,, Kranz. 618. —.90

Elliger, W., Gottes- u. Schicksals-
glauben im friihdt. Christentum. (Kieler
Universitiatsreden. N.F. 6). Hbg., Han-
seat. Verl.-Anst. 218, 1.—

Geymuller, H. de, Swedenborg
et les phénomenes psychiques. Paris,
Leroux. V, 461 8.

Der neue Glaube oder Die relig.
Weltanschauung der Gegenwart. Ent-
standen in e. Arbeitsgemeinschaft dt.
Theologen. Lpg., Heitz & Co. IX, 301 8.
3. —

Grundlinien einer dt. Glaubens-
unterweisung. In Verbindg. mit Fr.
Solger, hrsg.v.W. Hauer. 2., villig
neu bearb. Aufl. (Schriften zur dt. Glau-
bensbewegung. 1). Stgt., Gutbrod. 101 S.
1.80

Herntrich, V., Neuheidentum u.
Christenglaube. Giitersloh, Bertelsmann.
114 8. 2.20

Heybey, W., Glaube u. Gesch. im
Werk Stefan Georges. (Diss. Lpg. = Re-
lig. u. Gesch. 3). Stgt., Kohlhammer.
XII, 163 S. 6.—

Hruby, Fr, Die Wiedertiufer in
Mshren, Lpg., Heinsius. IV,160S. 5.—

189

Hiibner, A., Das Deutsche im
Ackermann aus Béhmen. Bln., Akad.
d. Wiss. (SB 1935, 18), de Gruyter.
78 8. 4°. 5.—

Irminsul u. Christenkreuz. Gegen
d. Angriff von A. Fuchs auf d. germ.
Gesch. d. Externsteine. Hrsg. von dem
Vors. d. Vereinigg. d. Freunde germ.
Vorgeschichte Detmold. Bad Pyrmont,
Schnelle. 48 8. (ill.). 1.—

Jacob,G., Kreuz u. Reich, ThRdsch
7, 3191

Jirku, A., Das A.T. u. die dt. Gegen-
wart. (Bonner Reden u. Aufsiitze. Nr. 1).
Bonn, Univ.-Buchdr, 26 8. —.60

Johann v. Neumarkt, Schriften.
Hrsg. von J. Klapper. 4. Gebete d.
Hofkanzlers u. d. Prager Kulturkreises.
(Vom Mittelalter zur Reformat. Bd. 6,
Tl 4.) Bln.,, Weidmann. LXXVII, 424 S.
32.—

Keller, E., Die Philosophie Bruno
Bauchs als Ausdruck germ. Geistes-
haltung. Stgt., Kohlhammer. 52 8. 2.40

Kohlmeyer, E.,, Staat u. Kirche
in der dt. Reformation. (Bonner Reden
u. Aufsiitze. Nr. 3). Bonn, Univ.-Buchdr.
278, —.75

Koyré, A., Hegel a Jéna, RHPR
15, 4201,

Krummacher, Fr.-Wilh., Gottfr.
Dan. Krummacher u. die niederrhein.
Erweckgsbewegg. zu Anfang des 19. Jh,
(Arbeit. z. Kirchengesch. 24). Bln.-Lpg.,
de Gruyter. 304 S. 13.50

Kummer, B., Germanenkunde im
Kulturkampf. Beitrige zum Kampf um
Wissenschaft, Theologie u. Mythus d.
20. Jhs. (Reden u. Aufsiitze z. nord. Ge-
danken. H. 25). Lpg., Klein. 79 S. 1.50

Mollenbrock, Kl, Die relig. Lyrik
der Droste u. die Theologie der Zeit.
Versuch e. theol. Gesamtinterpretation
u. theologiegeschichtl. Einordnung d.
»Geistl. Jahres. (Neue dt. Forsch. Abt.
Neuere dt. Literaturgeschk. Bd. 2). Bln.,
Junker & Diinnhaupt. 122 S.  4.80

Muschg, W., Die Mystik in der
Schweiz, 1200—1500. Lpg., Huber.
455 S., 10.80 Fr. 13.50

Nedoncelle, M., La pensée reli-
gieuse de Friedrich von Hiigel (1852
—1925). Paris, Vrin. 224 S.

Oepke, A., Der Mythus. Rosenberg-
betrachtgn. Lpg., Deichert. 63 S.  1.50

Oltmanns, Kite, Meister Eckhart.
(Philos. Abh. Bd. 2). Ffm., Klostermann.
213 S. 8.50



190

Pleijel, Hilding, Der schwed. Pie-
tismus in seinen Beziehungen zu
Deutschland. Eine kirchengeschichtl.
Unters. (Lunds Universitets Arsskrift.
N. F., Avd. 1, Bd. 81, Nr. 4). Lund,
Gleerup. 236 S. 4°. 8.—

Reche, O., Kaiser Karls Gesetz z.
polit.u.relig. Unterwerfung der Sachsen.
(Reden u. Aufsiitze z. nord. Gedanken
27). Lpg., Klein. 28 8. —.50

Renkewitz, H., Hochmann von
Hochenau (1670—1721). Quellenstud.
z. Geach. d. Pietismus. (Diss. Lpg.-Bres-
lauer Studien zur Theologie u. Rel.-
Gesch.Bd.2). Brsl., Maruschke & Berendt.
IX, 457 8.  15.—

Ries, Margot, Die geistl. Elemente
im Rolandslied. (Diss. Ms r.-Arbeiten
zur Romanischen Philologie. Nr. 28).
Bochum-Langendreer, Poppinghaus. V,
59 8. 2.—

Romeissen, Martha, Katholizis-
mus als Mystik bei Léon Bloy. Mit e.
monogr. Bibliogr. Léon Bloy. (Stud. u.
Bibliogr. zur Gegenwartsphilos. 15).

Bibliographie

Spiess, E., Ein Zeuge mittelalterl.
Mystik in d. Schweiz. Basel, Hess.
382 8., XXX 8. Abb. 10.—

Stonner, A., Heilige der dt. Frih-
zeit. Bd. 2. Aus d. Zeit d. sal. u. stauf.
Kaiser. Frbg., Herder. Mit 9 Taf. XI,
270 S. 5.40

Ulrich, K., Die Niirnberger Deutsch-
ordenskommende in ijhrer Bedeutung
fiir den Katholizismus seit der Glaubens-
spaltung. Niérnberg, Glock & Lutz. X,
120 S.  2.50

Uttendérfer, 0., Zinzendorfs
relig. Grundgedanken. Herrnhut, Mis-
sionsbuchh. 3156 8.  3.50

Weber, Gottfr., Der Gottesbegriff
des Parzival. Studie zum 2. Bde. d.
,Wolfram von Eschenbach*. Ffm.,
Diesterweg. 51 8. 2.—

Witte, Joh., Deutschglaube u.
Christusglaube. 3 durchges. Aufl. Gttg.,
Vandenhoeck & Ruprecht. 64 S. 1.80

Zippel, Willy, Die Mystiker u. die

dt. Ges. des 13. und 14. Jb. (Diss. Lpg.).
3.—

Lpg., Hirzel. 68 S. 4°. 3.— Dresden, Risse. 62 S.

HINWEISE UND AUFGABEN

Die Schriftleitung des ARW sieht es als zu ihrem Arbeitsbereich gehorig
an, auf wichtige, einer Losung dringend bediirftige Probleme aufmerksam zu
machen, vm auch auf diese Weise die wissenschaftliche Forschung zu be-
fruchten und zur Mitarbeit an unserer Zeitschrift anzuregen. Sie wird dies
u. a. durch regelmifiige Stellung von Aufgaben tun. Wir weisen heute auf
folgendes hin:

Das im Jahre 1934 im Verlag von J. F. Lehmann (Miinchen) erschienene
Werk von Otto Sigfrid Reuter, Germanische Himmelskunde, Unter-
suchungen zur Geschichte des Geistes, ist bisher sehr viel eingehender vom
seiten der Astronomie als von seiten der Geisteswissenschaften besprochen
worden. Es ist nunmehr eine erneute griindliche philologisch-historische Be-
urteilung erforderlich, bei der vor allem die religionsgeschichtlich wichtigen
Ergebnisse des Buches zu beachten sind.

Wir wiinschen eine Behandlung dieses Themas in unserer Zeitschrift und
bitten um freundliche Mitteilung tiber die geplante Bearbeitung an die Schrift-
leitung.

Verantwortlich fiir den Inhalt: Prof. Dr. Otto Weinreich, Tiibingen.
Printed in Germany. Verlag und Druck von B. G. Teubner in Leipzig.



I. ARCHIV FUR RELIGIONSWISSENSCHAFT
ABHANDLUNGEN

ALLGEMEINE RELIGIONSGESCHICHTE
UND VOLKISCHE GLAUBENSGESCHICHTE

EIN BEITRAG ZUR FRAGE VOLK UND GLAUBE
MIT ZWEI GLAUBENSGESCHICHTLICHEN BEISPIELEN

VON HERBERT GRABERT IN TUBINGEN

1. DIE GRUNDLAGEN VOLKISCHER GLAUBENSGESCHICHTE

1. PHILOSOPHISCH-THEOLOGISCHE SYSTEMBILDUNG
UND PHILOLOGISCH-PSYCHOLOGISCHE ARBEITSWEISE

Die Allgemeine Religionsgeschichte hat von jeher ijhre Aufgabe
darin gesehen, den Erscheinungsformen der Religion auf dem ganzen
Erdenrund nachzugehen. Dadurch ist sie zu einem fast uniibersehbaren
Forschungsgebiet mit unzihligen Einzelbereichen geworden. In seiner
Gesamtheit kann dieses Forschungsgebiet kaum von einem Einzelnen
erarbeitet werden. Selbst eine wirklich umfassende Uberschau wird
schwerlich einem FEinzelnen gelingen. Die aus solchem Bediirfnis er-
wachsenen Versuche haben bisher nicht befriedigen konnen. Begreif-
licherweise tragen sie alle den gleichen Mangel an sich: Vom Stoff iiber-
wiltigt, filhren sie die Fiille der Einzelerscheinungen auf eine weit ge-
ringere Anzahl von Allgemeinerscheinungen zuriick. Das Gesamtgebiet
ist hierbei gleichsam iiberflogen worden. Bei dieser Flugschau wird dann
entweder das Wiederkehrende zu Einheiten zusammengefat (Typologie)
oder das Besondere, Hervorragende und Eigentiimliche als die jeweils
herrschende Gestalt kenntlich gemacht (Morphologie).

Beide Versuche solcher Gesamtdarstellung fiihren zur Systembildung,
Jja sie sind bereits Systeme. Systeme aber iiberspringen die Erfahrungs-
wirklichkeit an oft entscheidenden Stellen. Eine im Sinne der Erfahrung
wirklichkeitsgebundene Religionsforschung wird sich jedenfalls mit der-
artigen, an sich wohl unvermeidlichen und auch begreiflichen System-
bildungen niemals befreunden konnen. Immer wird der Einzelforscher,
der ein bestimmtes Gebiet sprachlich, landeskundlich und geschichtlich
beherrscht, seine begriindeten Bedenken gegen derartige Zusammen-

fassungen haben. Wo nun gar von einem bestimmten Religionsbegriff
Archiv fir Religionswissenschaft X XXTIL. 3/4 13



192 Herbert Grabert

ausgegangen und von einer irgendwie ermittelten Wesensdeutung der
Religion (Religionsphilosophie) oder auch von einer feststehenden, an-
geblich urgegebenen Wesensbestimmung (Theologie) der Versuch ge-
macht wird, das Gesamtgebiet zu beleuchten oder zu bewerten, da ist
die Religionsforschung in ihren Ergebnissen sozusagen vorausbestimmt,
auf jeden Fall aber ihrer Freiheit und Wirklichkeitsnihe beraubt.

Wenn es schon darum gehen soll, die Gesamtheit der religidsen
Erscheinungen wissenschaftlich, d. h. der Erfahrungswirklichkeit gemif
zu erfassen, dann sollte das weder von philosophischen Grundbegriffen
noch von theologischen Lehrbindungen aus geschehen, sondern lediglich
mit Hilfe zweier so unentbehrlicher Forschungsmittel, wie es bisher
die philologische und die psychologische Arbeitsweise gewesen sind.
Beide gehoren zusammen und sind aufeinander angewiesen., Wer eine
Religion erforschen will, muf die Sprache ihrer Heimat und ihres Aus-
wirkungsgebietes kennen. Erst damit dringt er in die Gedankenwelt
und in das gesamte Kulturgut eines solchen Gebietes ein. Aber er muf
auch um die seelisch-geistige Eigenart der Menschen wissen, die er als
Triger einer Religion antrifft. Er muf menschenkundig sein, nicht nur
sprach- und schriftkundig, weil der Mensch eines bestimmten Volkes,
einer Rasse, eines bestimmten Erdgebietes zumindest Triger, Forderer
und Uberlieferer der Religion ist und es eine Religionskunde ohne den
Menschen als schopferisches Wesen iiberhaupt nicht geben kannm.

Heute ist die Religionsforschung zu einer umkémpften Wissenschaft
geworden. Es geht nicht mehr um einen Methodenstreit, sondern um
die jedesmal dahinterstehende Weltanschauung und Werthaltung der
einzelnen Forscher, von denen sich niemand freimachen kann. Nachdem
die Theologie in der Allgemeinen Religionsgeschichte eine Zeitlang nur
deren missionskundlichen Wert gesehen hatte und das Gebiet wegen
seines unermeBlichen Umfangs zugunsten einer Geschichte der christ-
lichen Religion beiseitezulassen riet (so Adolf v. Harnack), hat sich in
der letzten Zeit eine Wendung wenigstens zur germanischen Religions-
geschichte vollzogen, die leicht zu einer Theologisierung der germanen-
kundlichen Forschung und damit auch der Erforschung der germanischen
Religionsgeschichte werden kann.! Inzwischen aber war die Volkstums-
forschung mit ihren philologisch-psychologischen Forschungsmitteln weit
bis in die Ursprungsgebiete der vélkischen Glaubensgeschichte vorge-
stoBen und hat damit diese Forschung geradezu herausgefordert, deren
sich lingst die deutsche Religionswissenschaft in planmiBiger Arbeit
hitte annehmen sollen.

1 Vgl. Matthes Ziegler, Germanische Religionsforschung im Weltanschau-
ungskampf, NS.-Monatshefte, Sept. 1936, 819 ff.



Allgemeine Religionsgeschichte und vélkische Glaubensgeschichte 193

2. DER ARBEITSPLAN FRIEDRICH PFISTERS
"UND DIE VOLKISCHE AUFGABE DER RELIGIONSWISSENSCHAFT

DaB die Lage der Religionsforschung damit nicht unrichtig gezeich-
net ist, beweist der im vorigen Heft dieser Zeitschrift verdffentlichte
Arbeitsplan Friedrich Pfisters. Dieser Arbeitsplan ist von entscheidender
Bedeutung fiir den weiteren Weg der religionswissenschaftlichen For-
schung. Er weist ihr die lange entbehrte volkische Aufgabe zu. Nur
in der volkischen Aufgabe kann von nun an die Stiarke
einer bisherindieBreite getriebenenReligionsforschung
liegen. Wer wie der Verf. der vorliegenden Arbeit das Studium der
Allgemeinen Religionsgeschichte mit aller Kraft betrieben, wer sowohl
unter der Uniibersehbarkeit oder der arbeitstechnisch notwendigen Ver-
kiirzung und Vereinfachung der Stoffgebiete litt, wer empfand, dab die
Frage der landschaftlichen und stammesmifigen Bedingtheit einer Re-
ligion nicht klar gestellt war, wer die Vernachldssigung der eigenen Vor-
und Friihzeit durch die Allgemeine Religionsgeschichte feststellen mufite,
der muBte an einer fast ausschlieBlich auf auBiervolkische Aufgaben ge-
richteten Religionsforschung verzweifeln und, wie der Verfasser, eigene
Wege in der Erforschung der nordisch-deutschen Glaubensgeschichte
gehen.!

Erst der Pfistersche Arbeitsplan hat hier grundsitzlich eine Wen-
dung herbeigefiihrt, so daf sich nun wirklich von einer vélkischen
Religionsforschung sprechen lifit, d. h. von einer Wissenschaft, die sich
in erster Linie dem Glanbensleben und der Glaubensgeschichte des
eigenen Volkes verbunden und verpflichtet fiihlt und hier im eige-
nen Raum und in der eigenen Geschichte Uniibertreffbares leisten
kann. Mit solcher Arbeitsrichtung scheint mir auch den Religionsforschern
anderer Linder und Vélker ihre wertvollste und von keinem besser zu
erfiillende Aufgabe aufgezeigt zu sein. Damit wiirde in vielen Lindern,
vor allem in den nordischen, an lingst und oft sehr einsam Erarbeitetes
angekniipft werden kénnen. Was die Vor- und Friihgeschichte, die Volks-
kunde, die Rassenkunde und die Rassenseelenkunde bereits geleistet
haben, die Germanistik nicht zu vergessen, gilt es dankbar zu nutzen
und zu férdern.

Damit geht auch endlich in Erfiillung, was ein Albrecht Diete-
rich als Philologe und vélkischer Forscher bereits 1904 auf dem Kon-

! Mit meinem Buch ,Der protestantische Auftrag des deutschen Volkes.
Grundziige der deutschen Glaubensgeschichte von Luther bis Hauer, Stuttgart,
2. Aufl. 1936 habe ich zu zeigen versucht, daB diese neue Wissenschaft, sowohl
vélkisch wie religionswissenschaftlich gesehen, notwendig und fruchtbar ist.
[S. den Bericht iiber dieses Buch gegen Ende dieses Heftes. Schriftl.]

13*



194 Herbert Grabert

greb fiir Allgemeine Religionsgeschichte gefordert hat. Dieterich wollte
keine bloBe Literaturforschung. Entsprechend seiner volkverpflichteten
Haltung war ihm die Philologie keine einseitige Sprachforschung. Er
bestimmte vielmehr die Philologie ,,als die wissenschaftliche Erforschung
der Gesamtkultur eines Volkes“.! Und als unveriuBerliches Gesetz der
Religionsforschung stellte er den Satz auf: ,,Nur wer die ganze Kultur
eines Volkes kennt und im ganzen zu erkennen sucht, kann die Reli-
gionsgeschichte und die tieferen Probleme férdern.*?

Habe ich nun aber die Wahl, die ganze Kultur eines fremden Volkes
oder die des eigenen Volkes kennenzulernen, so kann die Entscheidung
gar nicht anders als im Sinne meiner nichsten Pflicht ausfallen, und die
lautet, dem eigenen Volke zu dienen, und erst wenn das geschehen ist,
mich einem andern Volk, seiner Sprache und seiner Kultur zuzuwenden.
Die Allgemeine Religionsgeschichte hat viel zu rasch das eigene Volk
iibersprungen und Schitze in fremdem Land und fremder Kultur gesucht
und gehoben, withrend der heimatliche Boden selbst noch ebenso wie
eine als allzu diirftig abgetane Friihgeschichte des eigenen Volkes sehr
viele ungehobene Schiitze barg. Habe ich das eigene Volk bis in seine
Tiefe hinein erfaft, ist mir die eigene Vergangenheit, das Ahnenerbe
zu der auch fiir alles wissenschaftliche Forschen unentbehrlichen Grund-
lage geworden, dann kann ich mich auch dem Fremden zuwenden.
Dieser Weg wird zu einem besseren Erfolg filhren und mehr Ertrag
bringen als der sofortige Ausgriff auf ein fremdes Lebensgebiet, mit
dem in der Regel junge Forscher ihre Arbeit beginnen und so das
eigene Volk aus den Augen verlieren.

3. DIE VERSTEHBARKEIT FREMDEN SEELENTUMS
UND DER ABSTAND DER RASSEN VONEINANDER

Damit héingt ein Anderes eng zusammen. Immer wieder ist in der
Religionswissenschaft die Frage nach dem Verstehen fremder Glaubens-
welten aufgeworfen worden. Sie wurde bisher von keiner Seite befrie-
digend beantwortet. Diese Frage mub heuate wieder neu gestellt werden.
Sie lautet fiir uns Deutsche : Kann ein deutscher Religionsforscher in ein
fremdes Seelentum so tief eindringen, daB er es von innen heraus ver-
steht, was doch die Voraussetzung seines Forschens ist? Habe ich z. B.
einen Mongolen bereits verstanden, wenn ich ihn aus der Nihe betrachte,
photographiere und sein Leben nach dem, was mir auffillt, beschreibe?
Kaum! Denn zu jedem Verstehen gehort als Voraussetzung eine Uber-

1 Verhandlungen d. 2. Intern. Kongresses f. Allgem. Religionsgeschichte in
Basel (30. August bis 2. Sept. 1904), Basel 1905, 75.
? ebd.



Allgemeine Religionsgeschichte und volkische Glaubensgeschichte 195

einstimmung im Seelentum, d.h. in der eigentiimlichen Lebensgesetz-
lichkeit von Landschaft, Blut und Geschichte, deren Zusammenschwingen
und -wirken das Seelentum eines Volkes ausmacht. ,Es ist ein Gesetz,
das keiner ungestraft iibertritt: Fremdes konnen wir nur verstehen,
wenn wir Analoges in uns und unserm Volk verstehen, wenn es irgend-
wie verwandt in unserm eigenen Leben lebt.“! In solchem Gesetz be-
kundet sich die in ihrem letzten Sinn zwar nicht aufhellbare, aber tat-
siichliche Begrenzung der einzelnen Vélker und Rassen auf bestimmte
Eigenarten, die nur dann verstehbar sind, wenn ich selbst die innere,
stammgleiche oder -verwandte Wesenheit in mir trage. Wie anders und
doch wohl zutreffend verstehen jiidische Gelehrte und Rabbiner von
Bedeutung die Urkunden ihres Volkes und ihrer Rasse als etwa ein
deutschbliitiger Forscher!

Der Satz, Gleiches oder Verwandtes wird nur durch Gleiches oder
Verwandtes erkannt, kann niemals durch den andern Satz aufgehoben
werden, daB sich die Extreme, also gerade die blutsmiBig und sonst
groBten Gegensitze, anziehen.? Extreme mogen sich anziehen. Ein
junger deutscher Religionsforscher und ein junger buddhistischer Prie-
ster japanischer Abstammung mdgen sich wohl anziehen, auch austau-
schen, sogar verstindigen, aber ihr Wesen werden sie voreinander ver-
schlieBen. Das Innerste, Ureigenste will und kann sich dem Fremden
nicht 6ffnen. Diese herbe Abwehr erfihrt jeder, der einmal in ein anders
geartetes Seelentum vorzudringen versucht hat oder selbst das Ziel eines
solchen Versuches gewesen ist. Ebenso steht es fest, daf einander im
Innersten verwandte Menschen sich bald entdecken. Der Skandinavier
und der Deutsche werden sich immer als verwandt empfinden und oft
unmittelbar einander verstehen. Der Englinder und der Neger werden
einander immer ausschlieBen. Das sind Erfahrungstatsachen, an deren
tiefem Sinn der nicht mehr zweifelt, dem klar geworden ist, was Land-
schaft, rassische und vélkische Eigenarten als schdpfungsmifBige Grund-
gegebenheiten bedeuten.

Indessen machen wir iiberall auf der Erde die Feststellung, daB die
Gegensiitze sich nicht nur anziehen, sondern sogar soweit nahern, daf
nicht selten eine Vermischung zweier einander fremder Eigenarten sich
vollzieht. Nicht nur in Grenzgebieten (aber dort natiirlich besonders)
dringen zwei Rassen und zwei Volksarten ineinander ein, iiberlagern
sich, sittigen auch einander bis zu einem gewissen Grade, sondern auch
sonst ist es der Fall. Aber dann zeigt sich doch wieder mit der Wucht

1 Albrecht Dieterich, Kleine Schriften 291.

* Diese Behauptung hat jingst Rudolf Otto aufgestellt [Christl. Welt 12
(1936), Sp. 548]. Otto meint, wenn sich Extreme anzdgen, so hitten sie ein-
ander bereits verstanden.



196 Herbert Grabert

einer GesetzmiBigkeit, daB die eben noch vereinigten Gegensitze nach
gewisser Zeit auseinanderfallen und sich auf sich selbst zuriickziehen.
Solche zeitweise Uberfremdung ist eine weltweite Erscheinung, durch
die der Satz von der Anziehungskraft der Extreme seine Bestitigung
erhilt. Aber es ist ein verhingnisvoller und lebenswidriger SchluB, wenn
es vielen so scheint, als sei die Vermischung einander fremder Einheiten
oder wenigstens die geistige ,,Synthese“ zwischen beiden der Weg zu
einer neuen Menschheitsentwicklung und -gruppierung, die alle Rasse-
grenzen iiberwindet und das Band der geistigen Gemeinschaft schafft.

Auch hier belehrt die Geschichte eines besseren. Der geschichtliche
Verlauf, d. h. die Auswirkung einer solchen Vermischung zeigt, daB die
Vermischung entweder auf jeder Seite die Kernkraft (Substanz) gefihr-
det und verdeckt, oder aber, daf die beiden Einheiten sich alsbald von-
einander 16sen und auf sich selbst zuriickziehen, um in einem langsamen
GesundungsprozeB die volle Eigenart wiederzuerlangen. So haben die
Gegensitze wohl einander angezogen, sich auch vermischt, aber sie
haben zugleich auch die Kernkraft auf jeder Seite auf ihre Festigkeit
und Gesundheit hin gepriift und entweder erdriickt oder gesteigert.
Der Michtigere wird auch hier den minder Michtigen zur Anpassung
zwingen oder ihn zu beseitigen trachten. Indessen gelingt es selten, den
Gegensatz vollig aufzusaugen und so zu beseitigen. Zumal bei gesunder
Artung bleibt die Kernkraft (Substanz) unaufléslich. Wohl kann sie ver-
schlungen, vermindert und verdeckt werden, aber ihre Zerstérung kann
nicht gelingen. Denn jede gesunde Art ist ewig und strebt — nach oft
langen Irrwegen und Ausfillen — zu sich zuriick.

4. DAS GLAUBENSLEBEN UND DIE VOLKISCHE LEBENSART

Wenn die rassische und vélkische Bedingtheit alles Lebens nach-
weisbar feststeht, so muf das auch fiir das Glaubensleben von Bedeu-
tung sein. Dies um so mehr, als der Glaube gar nicht loszuldsen ist vom
Menschen, seiner jeweils besonderen Lebensart und seiner Gestaltungs-
weise. Wir haben uns gerade als Religionsforscher daran gewshnt,
den Glauben eines Menschen, eines Standes, eines Volkes und einer
Rasse jenseits seiner Bedingtheit durch die jeweilige Lebensart zu be-
trachten. Wir haben zu wenig das Lebensganze, in dem der Glaube
Schwungkraft und Quelle alles Gestaltens ist, beachtet und die Forschung
fast nur auf ,spezifisch religisse Dokumente gerichtet. Wir haben die
AuBerungen der religios Gebildeten und der Theologen als die Religion
genommen, aber einen aufierdem vorhandenen Glauben nicht mehr ver-
mutet. So wurde nicht geniigend klar erkannt, daB die Religion eines
Volkes oft nichts als ein durch viele priesterliche Abstraktionen aus
dem volklichen Lebensganzen herausgelostes Gebilde ist, gewissermaBen



Allgemeine Religionsgeschichte und volkische Glaubensgeschichte 197

die mathematische Weiterbehandlung einer Lebensgegebenheit, die keine
Trennung von dem Ganzen ertrigt, zu dem sie gehdrt. So hatte man
wohl Religion als Priesterangelegenheit und Theologie gefunden. Aber
diese Religion war bereits erstarrter Glaube ohne organische Verbin-
dung zur Lebensart eines Volkes und einer Rasse. Glaube und vol-
kische Lebensart gehdren aber untrennbar zusammen.
Glaube ist flieBendes, erstarrungsfeindliches Leben, ist eine Kraft der
Lebensbewiiltigung und der Lebensgestaltung.

Wo nun das Lebensgesetz in seiner organischen Entfaltung von
auBlen gestort wird, da ist gewissermafen der Gefrierpunkt erreicht, an
dem ein lebendiger, an Formen armer, aber an Kriften um so reicherer
Glaube zur Religion erstarrt. Wo sich also fremder Geist einer Lebens-
art bemichtigt und sich beherrschend iiber einen Glauben breitet, da
zieht sich dieser zunichst wie der Saft eines winterlich kahlen Baumes
in seine Wurzeln zuriick. Als Religion aber setzt sich dieser fremde
Geist an die Stelle des zuriickgewichenen Glaubens, bildet sich ins In-
stitutionelle und Hierarchische fort und beherrscht nun das gesamte
Leben des Einzelnen, des Volkes, der Rasse, bei denen es neue religitse
Bediirfnisse zu schaffen und zu befriedigen sucht und dabei alle Abwei-
chungen von der einmal aufgestellten und angebotenen Norm, d. h. alle
andern Glaubenskeime, unterdriickt.

So muB die Religionsgeschichte eines Volkes nicht nur etwas Anderes
als seine Glaubensgeschichte sein, sondern auch einem andern Gesetz
gehorchen. Die Religionsgeschichte ist immer die Geschichte von mehr
oder weniger ausgebildeter Theologie. Sie gehorcht den Gesetzen der
theologischen Systembildung. Volkische Glaubensgeschichte dagegen ist
die Geschichte der volkischen Lebensart und Lebensgestaltung. Sie ge-
horcht ausschlieBlich den Artgesetzen eines Volkes. Sie ist die Lebens-
und Schicksalsgeschichte eines artbestimmten Volkes, nicht aber die
Geschichte des Priesterstandes und der Theologie in einem Volk.

5. DER UNTERSCHIED ZWISCHEN RELIGION UND GLAUBE

Mit den letzten Sitzen ist ein tiefgehender Unterschied zwischen
Religion und Glaube, damit auch zwischen Religionsgeschichte und Glau-
bensgeschichte behauptet. Dieser hier behauptete Unterschied soll nun
noch an einigen Einzelziigen aufgezeigt werden.

Eine Religion ist stets ein festgeformtes, soziologisch gegliedertes
Gebilde, das seine eigenen Gesetze hat und im Laufe der Zeit immer
fester ausprigt. Wie eine Religion nicht ohne feste Form bestehen kann,
kann sie auch nicht ohne eine bestimmte, unwandelbare Botschaft leben.
Sie sieht sogar ihre hochste Aufgabe in der getreuen Uberlieferung und
Vermittlung dieser Botschaft. Sie bedient sich zu diesem Zwecke be-



198 Herbert Grabert

stimmter Dokumente, an die sie die inhaltliche Darlegung und erzieh-
liche Weitergabe ankiipft.

Zur Religion gehdren also:

1. ein fester, gesicherter und unveriduBerlicher Bestand an bestimm-
ten, eigentﬁmlicheﬁ Lehren,

2. bestimmte, der Lehre entsprechende und regelmiflige Verrich-
tungen (Gebete, Sakramente, Gottesdienste),

3. eine feste Organisation, um beides zu sichern und weitreichend
darbieten zu kénnen,

4. eine Beamtenschaft, die sowohl iiber die Organisation wie iiber
die Regelmifiigkeit der Verrichtungen, ferner iiber die Richtigkeit und
Verbreitung der Lehren zu wachen hat.

Religion ist demgemif stets ein institutionelles Gebilde, das den-
selben Organisationsgesetzen unterliegt wie andere Gemeinschaftsformen,
z. B. der Staat. Darum hingt auch Religion immer mit ibhrer notwendi-
gen soziologischen Ausdrucksform Kirche zusammen, die wie der Staat
nach Ordnung, Regelmifigkeit und Sicherung strebt. So bilden Religion
und Theologie, Priestertum und Kirche eine soziologisch und psycholo-
gisch bedingte Einheit. Es diirfte sich keine Religion finden, die nicht
in irgendeiner Form diese Merkmale aufzuweisen hat.

Das Ziel einer solchen — um hier diesen friiher oft gebrauchten
Ausdruck zu gebrauchen — ,positiven Religion* ist es, die Verbindung
eines Volkes mit einer iibermenschlichen Macht, die irgendwie benannt
ist, zu stiften und zu erhalten. Eine Religion betrachtet sich in den
meisten Fillen als die Erzieherin eines Volkes zu einer inhaltlich fest-
umrissenen Frommigkeit. Entweder betreibt sie diese Erziehung im Auf-
trag des Staates, also fiir den Staat, oder sie lebt neben dem dann
religios gleichgiiltigen Staat. Der giinstigste Fall ist der erstgenannte,
wo das staatliche Wollen mit dem der Religion iibereinstimmt, ja sogar
zusammenfillt (z. B. im Islam). Aber schon der zweite Fall verrit eine
Unstimmigkeit, fiir die es tiefliegende Griinde geben muB. Sieht man
niher zu, so zeigt sich als Ursache das Fremdgefiihl eines Volkes
gegeniiber einer herrschenden oder zur Herrschaft strebenden Religion.
Wenn eine Religion nicht oder nicht mehr mit der Lebensart eines
Volkes iibereinstimmt, so entstehen Spannungen, die zu heftigen Gegen-
sidtzen und schlieBlich zu schwersten Auseinandersetzungen fiihren miissen.
Zu solchen Spannungen kénnte es niemals kommen, wenn die in Lehre
und frommer Verrichtung sich darstellende Religion fest in volkischer
Lebensart und vélkischem Seelentum verwurzelt wire, wenn die Glau-
benskrifte eines Volkes in einer ihm gemifien Religionsform zur Er-
fiilllung und Auswirkung kimen.



Allgemeine Religionsgeschichte und vélkische Glaubensgeschichte 199

Nun ist keine Frage: Solange eine Religion lebendig und wirksam
sein will, muB sie aus den vélkischen Glaubenskriften leben und sich
stindig aus diesen heraus erneuern. Zweierlei aber hindert diese stindige
Erneuerung: 1. der institutionelle, auf eine Starrform zielende Charak-
ter einer Religion; 2. das Eindringen volksfremder Einfliisse in die be-
stehende, noch nicht voll ausgebildete Religion. Was in dem Fall einer
solchen Spannung versagt, ist das Priestertum mit seinem Beharrungs-
willen und die fehlende Widerstandskraft einer Religion gegen den
michtigeren Einfluf von auBen. Niemals dagegen versagen die volkischen
Glaubenskrifte. Denn diese sind ewig, jedenfalls von solcher Dauer wie
ein artgesundes und seiner selbst michtiges Volk. Die ewig quellenden
Glaubenskrifte sind die gestaltende Aufbaukriifte eines Volkes. Solche
Aufbaukrifte und nicht eine Religion bestimmen und bezeichnen zutiefst
die Lebensart und den Gestaltungswillen eines Volkes.

Wo nun das Priestertum und seine Theologie mit ihrer Religion ein
Volk nicht mehr vertreten, wo sie die Seele eines Volkes nicht mehr
verstehen, sondern zwingen oder durch fromme Gewohnheit gleichgiiltig
machen, da wird ein aus den Glaubenskriften unmittelbar gespeister Glaube
lebendig und tritt in einen stillen oder offenen Gegensatz zur herrschen-
den Religion. Und da die Glaubenskrifte zwar stirker sind, aber nur
in langsamem Wachstum zu einer Lebensmacht werden konnen, so hilt
sich zunichst noch die bestehende Religion als ein breitangelegtes Ge-
bilde von Schwerkraft und Beharrungswillen eine Zeitlang, bricht dann
aber erst innerlich, bald auch #uBerlich zusammen, und der urspriing-
liche, der volkischen Lebensart gemifle Glaube ringt sich empor.

Aus dem Gesagten geht hervor, dafi Religion und Glaube nicht das-
selbe sind. Die Religion hat sich wohl aus dem Glauben heraus gebildet,
aber im Augenblick der Erstarrung zu einer endgiiltigen Gestalt gegen
seinen stindigen Zustrom abgeschlossen. Religion war mithin einmal
Glaube, aber sie ist nicht mehr unmittelbar mit ihm verbunden. Und
der Glaube, aus eines Volkes Lebensart geboren, mit Menschen bestimm-
ter Art auf das festeste verbunden, kann wohl zu einer Religion werden,
16st sich aber niemals in Religion auf, sondern gibt immer nur Krifte
an sie ab, bis sie innerlich erstarrt.

Mit dieser Unterscheidung ist auch die Unterscheidung zwischen
Religionsgeschichte und Glaubensgeschichte gerechtfertigt. Die Religions-
geschichte hat es zuerst und ausschlieBlich mit Priestertum, Kirche und
Theologie zu tun, Religionsgeschichte ist darum auch immer Kirchen-
und Theologiegeschichte. Sie ist auch noch die Geschichte des religidsen
Menschen, dessen Frommigkeit ja stets auf die Grundwahrheit einer
Religion oder sonstwie auf ein religioses System bezogen ist. Glaubens-
geschichte aber ist weit mehr. Sie umfafit das gesamte Glaubensleben



200 Herbert Grabert

eines artgesunden Volkes und kiindet dessen Lebensart. Gewif kann sie
auch die Geschichte einer Kirche miteinbeziehen, aber doch so, daB da-
bei die Spannung zwischen Religion (Kirche) und Glaube (volkische
Lebensart) niemals iibersehen wird. Glaubensgeschichte treiben, heift
die gesamte Volkwerdung im Auge haben, heiit das aus der Lebensart
und ihren Glaubenskriften genihrte Leistungsleben in einem Volk her-
ausarbeiten, heilit den Schicksals- und Glaubensweg eines Volkes, seinen
Kampf um seine Gestalt im Siegen und Versagen aufzeigen und dabei
nie das Volk als ein Lebensganzes, das seine gottgegebene Bestimmung
zu erfiillen hat, aus dem Auge verlieren. Wer Glaubensgeschichte
treibt, muB sich dariiber klar sein, daf es nur vélkische
Glaubensgeschichte gibt. Und nur der in die Lebensgeschichte,
d. h. in Wesen und Schicksal seines Volkes sich liebevoll versenkende
Forscher kann Glaubensgeschichte schreiben und damit zugleich zu einer
Kraftquelle fiir vélkisches Erleben und volkischen Einsatz machen.

6. WAS SIND GLAUBENSKRAFTE?

‘Wir sprachen bereits von Glaubenskriften. Die Glaubenskrifte und
die Lebenskrifte bilden im einzelnen und in einem Volk eine unzerreifi-
bare Einheit. Aus Glaubenskraft und Lebenskraft gehen alle Gestaltungen
in einem Volk hervor. Sie bilden die volkische Lebensart und diese
wieder ist aufs engste mit dem Glauben verkniipft. Wo eine von beiden
erlahmt, da kommt es zu keiner gestaltenden Leistung mehr. Denn das
ist der tiefste Sinn des Handelns, jeder Leistung, jeder schopferischen
Tat, dafl sie von der Lebenskraft in uns gewollt, von der Glaubenskraft
in uns ausgerichtet und also von unserer ganzen Lebensart bestimmt ist
und unseren Glauben offenbart. Der Mensch erfiillt so seine Bestimmung,
d. b. er bringt aus innerstem Gedringtsein heraus all’ das zur Form,
was seiner Art entspricht. Wie eine bestimmte Mimik zum Ausdrucks-
vermdgen eines Menschen gehdért und ihn in seinem Eigentiimlichen
kennzeichnet, so ist das ganze Leben eines Menschen, vorziiglich aber
seine Arbeit und sein Leistungsleben das Sichtbarwerden und der deut-
lichste Ausdruck seines Wesens.

Darum dufiert sich im Leben und Schaffen, im Sosein und in der Er-
fiillung seiner Bestimmung die Glaubenskraft eines Menschen. Und wenn
man in dieser Tatsache eine Gottbezogenheit vermifit, so beweist das
gerade, wie entgegengesetzt Glaube und Religion sich zueinander ver-
halten konnen. Glaube in diesem ganz schlichten und doch umfassenden
Sinn eines Lebensglaubens verzichtet auf die iibliche religiose Termino-
logie. Er lebt und das geschieht eben aus Gott oder wie wir die letate
gestaltende Weltkraft sonst nennen mdgen. Es ist ein Glaube aus jener
unergriindlichen Schépfungstiille und Lebenstiefe heraus, nicht ein Glaube



Allgemeine Religionsgeschichte und volkische Glaubensgeschichte 201

an irgeudwelche von aufien herangetragenen Wahrheiten. Glaube erlebt
und schafft Wahrheiten, d. h. Lebenswirklichkeiten, die mit einem Prie-
sterkodex und den Gesetzen einer religiésen Institution wenig oder
nichts zu tun haben. Wihrend jede Religion durch die unermiidliche
Einprigung ihrer Lehren die Religion zu einer Angelegenheit des be-
wubBten Wollens macht und ein religitses BewuBtsein mit allen Mitteln
schafft, pflegt und steigert, wihrend sie so auf eine religiése Bewult-
seinskultur abzielt, Begriffe festlegt und religitse Aufgaben stellt, lebt
der aus der unmittelbaren Eigenart eines Menschen aufquellende Glaube
ohne jede theologische Firmierung frei seinem Wesen gemiB, mit einer
Selbstverstandlichkeit und inneren Sicherheit, die gerade das Grofie an
allem Glauben ausmachen und auf die Wirkungsmacht der Glaubens-
krifte hinweisen.

Von der Seite der Religion her mag man dem Glauben dieser Art
und den Glaubenskriften Inhaltlosigkeit vorwerfen. In Wirklichkeit ver-
zichtet er nur auf theologische Aussagen, ja sein Glaubensleben entzieht
sich jeder Theologisierung und jeder dogmatischen Begriffsbildung. Der
Glaube dieser Art kann sich selbst nicht zum Gegenstand machen und
nun den Glauben als eine besondere Angelegenheit betrachten, die neben
oder jenseits vom volkischen Leben sich abspielte. Diese Spezialisierung
auf sich selbst ist gerade Sache und Kennzeichen der Religion. Damit
wird der Glaube nicht gegenstandslos — sein Gegenstand ist ja Leben
und Leisten aus der artlichen und heimatlichen Verwurzelung heraus —
er ist aber eine ganz bestimmte Lebenshaltung, die sich so lange erhilt
und aus der Tiefe nihrt, als die Wurzeln eines Menschen in Heimat
und Volk, in Sippe und Art gesund sind. Glaube, so gesehen, ist vil-
kisches Seelentum. Und vélkisches Seelentum entfaltet sich in der Ge-
schichte einer Volkwerdung. Die Geschichte ist nichts anderes als der
Weg eines Volkes zu sich selbst. Die Geschichte ist der Ort, an dem
sich die Bestimmung eines Volkes im Siegen und Versagen, in ewigem
Kampf vollzieht. Nehmen wir den Herderschen Gedanken, daB jedes
Volk ein Gedanke Gottes sei, in diesen Zusammenhang auf, so wird
auch hier die metaphysische Verwurzelung eines Volkes und seiner art-
verbundenen Glaubenskrifte deutlich.

Auch daran ist der Gegensatz zwischen Religion und Glaube zu er-
kennen, daf die Religion von ihren festliegenden WertmaBstiben und
Lehren aus immer wieder solche volkverwurzelte Lebenshaltung, die wir
Glaube nennen, als Unglauben bezeichnet und ihn wegen seiner Unem-
pfinglichkeit fir die Lehren ihrer Religion verdammt. Die Religions-
geschichte zeigt sich gerade auch darin als Kirchengeschichte, daf sie
reich an Verdammungsurteilen anderer Religionen und anderer Glaubens-
haltungen ist. Damit wird bewiesen, daB die Religion in jedem artver-



202 Herbert Grabert

bundenen Glauben ihren Gegner sieht, zumindesten ein Hindernis, das
eigene Ziel der Seelengewinnung zu erreichen. Denn wenn es geniigt,
daB jeder Mensch seinen eigenen Glauben hat, wenn ferner der Glaube
so eng mit dem Sosein und der Bestimmung, dem Schaffen und dem
Leistungsleben des Menschen verkniipft ist, dann bedarf es keiner offi-
ziellen Religionsiibung und -pflege mehr, weil dasselbe dann auch fiir
ein ganzes Volk gilt.

Tatsachen beweisen auf das eindringlichste, daB sich das Glaubens-
leben trotz und im Gegensatz zu der offiziellen Religion reich entfaltet
hat. Diese Tatsachen liegen geborgen in der Glaubensgeschichte eines
Volkes. Gerade im deutschen Volk ist das auBerchristliche Leben so
reich, ohne indessen immer als solches erkannt und anerkannt zu werden.
Darum gilt es mitten in dem védlkischen Aufbruch unserer Zeit eine
deutsche Glaubensgeschichte als Spiegelbild der inneren Volkwerdung
herauszuarbeiten. Die Kirchengeschichte kann uns nicht geniigen. Sie
berichtet wohl von den Vorgingen in der Kirche und von den Ausein-
andersetzungen innerhalb des Christentums, nicht aber von dem dariiber
weit hinausragenden Glaubensleben unseres Volkes. In Geschichtswerken
und Biographien, in Literaturgeschichten und philosophischen Systemen,
in den Arbeiten der Wissenschaft, der Natur- und Geisteswissenschaft,
kurz in allen Dokumenten und Berichten iiber menschliche Gestaltung,
iiber das Leben und den Kampf Einzelner, iiber ihre Arbeit und die
Wege zu ihrem Ziel liegt das Stoffgebiet der Glaubensgeschichte, ganz
gleich, ob es sich hier um den Handwerker oder den Schiiler, um die
berufstitige Frau oder die Mutter, um den Arbeiterdichter oder um
Goethe und Schiller, um Arzte oder Erfinder, um Musiker oder Schau-
spieler, Politiker oder Techniker, um Feldherren oder Soldaten handelt.
Mogen alle diese Menschen in eine bestimmte Religion (Konfession)
hineingeboren sein, wer glaubt denn, dall Beethoven ein Bekenner der
christlichen Religion war? Wer will beweisen, dafi Johann Sebastian
Bach und Friedrich der Grofe einander als Bekenner der gleichen Reli-
gion und nicht als zwei Personlichkeiten begegnet sind, von denen jede
ihre bestimmte Aufgabe hatte und in gliubiger Hingabe an pflichtharten
Dienst und in einem miihevollen Schaffen erfiillte? Lebten diese Men-
schen nicht aus ihren Glaubenskriften, lebten sie nicht ihren Glauben
dar?! Ist ihr Leben und Schaffen nicht ihr Glauben, ihr Glaube nicht
ihr Werk?! Was geht uns dann noch an, welcher religissen Termino-
logie sie sich bedient haben?!

Hier und in ungezihlten anderen Fillen fragt die Glaubensgeschichte
nach den schaffenden Glaubenskriften und findet sie in allen gestal-
tenden Menschen in allen Schichten am Werk. Durch wen schlieflich
als durch Menschen sollte sich Gott offenbaren und der Weltsinn ver-



Allgemeine Religionsgeschichte und volkische Glaubensgeschichte 903

wirklichen?! Gewil haben viele auch eine Stellung zu oder gar in der
Religion gehabt. Aber die Kirchengeschichte nennt sie trotzdem nicht.
Haben sie doch nicht die christliche Kirche durch ihre Werke und Ar-
beiten gefordert, sondern das deutsche Volk.

7. DIE AUSEINANDERSETZUNG DES NORDISCH-DEUTSCHEN
GLAUBENS MIT DER CHRISTLICHEN RELIGION — EIN HAUPT-
THEMA DER DEUTSCHEN GLAUBENSGESCHICHTE

Damit stehen wir mitten in einer Aufgabe, die der Arbeitsplan
Friedrich Pfisters an hervorragender Stelle nennt, an der Frage der
Auseinandersetzung des nordisch-deutschen Glaubens mit dem Christen-
tum.! Pfister betrachtet es als eine Notwendigkeit, z. B. die Christiani-
sierungsgeschichte der Germanen nun einmal vom germanisch-deutschen
Standpunkt aus zu betrachten. Das ist in der Tat eine der wichtigsten
Aufgaben der deutschen Glaubensgeschichte. Denn die nordisch-deutsche
Glaubensgeschichte ist seit der Christianisierung eine Geschichte der
Auseinandersetzung der volkischen, artverbundenen Glaubenskrifte mit
dem Christentum, das aus einer dem Norden fremden Welt in unsere
Heimat kam.

Wohl gehéren die Christianisierung, also die Bekehrung zum Christen-
tum, und die Germanisierung, also die Beeinflussung des Christentums
durch die Glaubenskrifte des Nordens, zu den schwierigsten Fragen der
deutschen Glaubensgeschichte. Aber diese Fragen sind bei klarer Me-
thodik und furchtloser Stellungnahme losbar. Sie sind es allerdings nur
dann, wenn uns erstens die innere Notwendigkeit einer solchen Losung
von der Gegenwartslage her klar, und zweitens, wenn dariiber kein
Zweifel mehr moglich ist, daB ein Volk und eine Rasse den ihnen eigen-
tiimlichen Glauben immer suchen und auch finden trotz aller Uberfrem-
dungen und Bebhinderungen. Erst wo diese Voraussetzungen bestehen,
kann eine klare und zielsichere Methode geschaffen werden.

Weitaus die wichtigste Forderung solcher Methode lautet: Die
Quellen bediirfen einer iiber das bisher Gewohnte hinausgehenden
Erweiterung. Das ist vor allem fiir die Friihgeschichte, aber auch fiir
die Bekehrungsgeschichte von griofiter Bedeutung. Im allgemeinen re-
signiert der Religionsforscher vor diesem Zeitabschnitt, weil ihm die
Quellen nicht ausreichend erscheinen. Es fehlen ihm vor allem die un-
mittelbaren Zeugnisse, die religiosen Dokumente, die kultische und re-
ligisse Uberlieferung. Man sagt entweder, sie seien ausgerottet bis auf
wenige Reste wie die Sagas, oder sie seien entstellt durch fremde Zu-

! a.a. 0.7, vgl. auch Fr. Pfisters Artikel ,Religion* im Handw. d. dtsch.
Aberglaubens VII, Sp. 652 ff.



204 Herbert Grabert

taten, wie z. B. die Voluspa und die Edda iiberhaupt. In jedem Fall
aber seien sie als nicht ausreichend oder zuverlissig zu betrachten.

Das ist vom Standpunkt der Religionsgeschichte aus richtig ge-
sehen. UUber die germanische Religion gibt es tatsiichlich nur wenige
befriedigende Quellen. Dabei ist es kaum zu bezweifeln, daB es eine
germanische Religion im Sinne eines priesterbetreuten Kultes gegeben
hat. Doch iiberall, wo die Eigenart dieser Religion niher untersucht
wird, werden zumindest an den Randgebieten fremde Einfliisse fest-
gestellt, so keltische im Westen, lappische im Norden, asiatische und
mittelmeerische vom Osten und Siiden her. Sind wir sicher, ob nicht
gerade diese Einfliisse erst zu einer Religionsbildung auf nordisch-
germanischem Boden gefiihrt und also den freien Strom der Glaubens-
krifte aufgehalten oder zur Erstarrung gebracht haben? Haben wir
nicht gerade am Eindringen und der Verbreitungsform des Christentums
den Beweis dafiir, daB erst der fremde Einfluf zur Religionsbildung im
Sinne einer priesterbetreuten Institution gefiihrt hat? Und steht es
nicht fest, dab die christliche Religion nur ihresgleichen verdringt, daf
mithin eine besser organisierte, in der Ausbreitung befindliche Religion
eine weit weniger gut und weitreichend organisierte, nur locker auf-
gelegte und wenig verwurzelte Religion besiegt hat? Allgemein wird
behauptet, dafi die Christianisierung nur gelingen konnte, weil die be-
stehende Religion auf einem Tiefpunkt angelangt und ohne Widerstands-
kraft war. Nicht geniigend beachtet aber scheint mir?!, daB wohl die
Religion im nordisch-germanischen Raum jener Krise erneuter und dies-
mal michtiger Uberfremdung bei ihrer fremdtiimlichen Struktur erlag,
nicht aber der Glaube und die Lebensart des nordisch-germanischen
Menschen.

Zwar hat das Christentum die nordisch-germanischen Glaubenskrifte
teils aufzusaugen, teils zu unterdriicken, teils in das eigene Religions-
system einzufiigen versucht, aber diese Glaubenskriifte blieben in ihrer
Artbestimmtheit trotzdem unversehrt und wirksam auBerhalb und inner-
halb der christlichen Religion.

Es gibt demgemif methodisch zwei Moglichkeiten, die Frage der
Christianisierung der Germanen zu behandeln, die beide in gleicher
Weise wahrgenommen werden miissen: 1. die vom Christentum nicht
gebundenen Glaubenskrifte aufzusuchen und in ibrer Wirksamkeit auf-
zuzeigen, 2.die Auswirkung, d. h. vor allem den Kampf der vom Christen-
tum eingespannten Glaubenskrifte mit der Kirche zu beobachten und
darzustellen. Im ersten Fall stellen wir ruhiges und sicheres Wachstum
fest. Denn die Lebensart bleibt unberiihrt und unerschiitterlich sich

1 5 aber auch d. Zeitschr. o. S.12 und Handw. d. dtsch. Aberglaubens
VII, 664f. [Pf)]



Allgemeine Religionsgeschichte und volkische Glaubensgeschichte 205

selbst treu. Im zweiten Fall gilt es auf alle Widerstinde zu achten, die
sich aus dem Ansaugen der artverbundenen Glaubenskrifte durch ein
fremdes Religionssystem mit innerer Notwendigkeit ergeben. Die Glau-
benskrifte lassen sich in keinem Fall und in keiner Fremdform ver-
leugnen. Sie wirken sich stets ihrer Bestimmung gemif aus und fithren
lieber zum tragischen Ende oder auch in den Verruf der Unglidubigkeit.
Untreu konnen sie sich niemals werden.

Damit gewinnen zunéichst einmal alle kirchlichen Zeugnisse, die vom
Widerstand gegen den romischen und den romanischen Druck berichten,
Quellenwert. Sie dokumentieren die Wirksamkeit der arteigenen Glau-
benskrifte, ganz gleich, ob es sich dabei um Ménche, um Kénige oder
Dichter und Maler handelt. Daf alle diese Menschen bis auf die in ihnen
wirksamen unzerstorbaren Glaubenskrifte duBerlich christianisiert, dem
Fremden erlegen sind, daB sie seine Macht nur schwichen, nicht aber
brechen, beweist nichts gegen die Glaubenskrifte, wohl aber bezeugt es
die artbedrohende Wirkung einer Fremdreligion.

Wo diese kirchlichen Zeugnisse des Widerstandes der nordisch-
germanischen Glaubenskrifte fehlen, da bekommen die Mischdokumente
wie der Heliand, Gedichte von Walther von der Vogelweide, die Bilder
einer verchristlichten Kunst, die Bauwerke u. a. bedeutenden Quellen-
wert, den Wert von Beweisen fiir die unentwegte Weiterwirkung der
angestammten Glaubenskrifte. Doch nur dann haben sie diesen Beweis-
wert, wenn sie zugleich volkische Lebenszeugnisse sind. Wo wir diese
Lebenszeugnisse haben, da leuchtet aus ihnen die Lebensart nordisch-
germanischen Wesens heraus, da strahlt gewissermafien unverginglicher
Urglaube auf. Sofern wir nur Kunde vom Menschen, seiner Arbeit,
seinem Kampf, seinem Werk und seiner Leistung haben, sind wir nicht
mehr arm an Glaubenszeugnissen. Denn dieser Glaube ist als Lebens-
glaube nicht oder nicht immer mit spezifisch religidsen Dokumenten
belegbar. Fiir die deutsche Glaubensgeschichte gilt jedenfalls der Satz:
Wissen wir etwas tiber den Menschen und die von ihm ge-
staltete Welt, so wissen wirdamit auchetwasiiber seinen

Glauben.
8. HANS VON SCHUBERT

UND DIE DEUTSCHE GLAUBENSGESCHICHTE

In meinem bereits oben erwihnten Buch ,,Der protestantische Auf-
trag des deutschen Volkes“ habe ich den ersten Versuch gemacht, im
Sinne meiner bisherigen Darlegungen deutsche Glaubensgeschichte auf-
zuhellen. Ich muBte aber hinterher feststellen, daB auch von der christ-
lichen Kirchengeschichte her ein hochverdienter Mann, Hans von
Schubert, bereits im Jahre 1925 mit einem Buch ,Die Geschichte
des deutschen Glaubens“ an die Offentlichkeit getreten ist. Man kann



206 Herbert Grabert

dieses Werk nicht damit abtun, daf man ihm seine letzten Endes theo-
logisch-kirchliche Absicht zum Vorwurf macht und den Titel des Buches
fiir irrefiihrend erklirt. Aber richtig ist, daB von Schubert sein Buch
eigentlich ,,Die Geschichte der christlichen Religion in ihrer Wirkung
auf das deutsche Geistesleben“ hitte nennen miissen. Denn sein Buch
steht in erster Linie unter der Frage: ,Welcher Anteil zumal an der
groBen Geschichte der christlichen Menschheitsreligion entfillt auf
Deutschland.“! Fiir v. Schubert ist die deutsche Kirche ,,nur ein Bruch-
stiick eines internationalen Ganzen“. Aber andererseits spricht er doch
von einem ,deutschen Glauben, was sich im Munde eines christlichen
Theologen gewif sonderbar anhért. Er meint damit nicht die Geschichte
der Kirche, sondern ,,die innere Geschichte der Frommigkeit”. Es geht
ihm darum, ,die Ausstrahlung des deutschen Glaubensgeistes in Kultus
und Sittlichkeit, in Wissenschaft und Kunst innerhalb des nun einmal
gegebenen Rahmens der christlichen Kirche® zu schildern.

Es ist deutlich zu bemerken, daf es sich in dem Schubertschen Werk
um zwei verschiedene Ansitze handelt, von denen der eine allerdings dem
anderen untergeordnet wird. Darum kann auch diese Geschichte des
deutschen Glaubens nicht das erfiillen, was sie mit dem Titel verspricht.
Der Kirchenhistoriker Hans v. Schubert kennt im Grunde doch nur eine
hochste und normative Glaubensgestalt, und das ist das Christentum als
Menschheitsreligion. Dennoch sieht er auf der anderen Seite — das ist
durchaus ein echter Zwiespalt — die Michtigkeit deutscher Lebensart,
die sich stindig umprigend auf das Christentum auswirkt. Doch was er
mit seiner Geschichte des deutschen Glaubens zeigen will, ist das
deutsch geglaubte Christentum. Was aber eine deutsche Glau-
bensgeschichte zu beweisen hat, ist deutscher Glaube trotz fremder Art.

Diese Doppelheit und Zwiespiltigkeit ist selbst ein gutes glaubens-
geschichtliches Beispiel fiir den Entscheidungskampf, in dem sich der
deutsche Mensch seit langem befindet. Hans v. Schubert weiB um die
Krifte der Art, er spiirt und entdeckt iiberall ihre Wirksamkeit, er an-
erkennt auch ihre schépferische Fahigkeit, doch rechtfertigt er seine
Hinweise darauf sofort durch den Hinweis auf die ,eine Wahrheit von
der einen Herde und dem einen Hirten“ und a8t sein Buch in den Ge-
danken ausklingen: ,Der gewiesene Ort, den deutschen Glauben im
evangelischen Sinn zu pflegen und zu verbreiten, ist die organisierte
Christengemeinschaft, die Kirche®.?

Einen besonders guten Spiirsinn fiir arttreue deutsche Glaubens-
haltung beweist v. Schubert fiir die Zeit der Christianisierung. Von ihr
sagt er: ,Dieser Glaubenswechsel hat erstens nur teilweise mit Religion

! Geschichte des deutschen Glaubens, Leipzig 1925, 1. * ebd. 266.



Allgemeine Religionsgeschichte und volkische Glaubensgeschichte 207

etwas zu tun; es war weithin ein Ubertrit.t, aber keine Bekehrung. Und
zweitens: um daraus einen wirklich neuen Glauben werden zu lassen,
bedurfte es langer Zeit.“! Das sind fiir einen christlichen Kirchen-
historiker ungewghnlich kiihne Sitze, die sich bei seinen engeren Fach-
genossen von Rang nicht finden. So sieht Albert Hauck, der die
erste umfassende deutsche Kirchengeschichte geschrieben hat — sie
ist bis heute ohne Parallele und Fortsetzung geblieben — keine Not-
wendigkeit, die Kirchengeschichte Deutschlands im Sinne eines Hans
von Schubert vom deutschen Erleben und Denken aus zu beleuchten.
Haucks Thema ist vielmehr allein die Ausbreitung des Christentums in
Deutschland. Darum vermag er auch in der Einleitnng zu seinem fiinf-
bindigen Werk die Behauptung aufzustellen, daf der Ubertritt der
Franken zum Christentum die deutsche Kirchengeschichte ersffne. ,,Der
25, Dezember 496 ist das erste Datum, welches die Kirchengeschichte
unseres Vaterlandes zu verzeichnen hat®, sagt er mit Beziehung auf
diesen Ubertritt der Franken.?

So konnten weder Hans von Schubert noch eine deutsche Glaubens-
geschichte formulieren. Und wer deutsche Glaubensgeschichte schreibt,
miiBte anders als Hauck z. B. die Tatsache beobachten und bewerten,
daB das Christentum im Rheinland zunichst nur von Fremden vertreten
und bekannt wurde, vor allem von orientalischen Sklaven und syrischen
Hindlern, die auch in gallischen Stiddten ihre eigene Sprache noch lange
bewahrt haben. Die iiltesten Christengemeinden im rémischen Deutsch-
land waren Konventikel Fremder, die sich aus Mitgliedern der stark
fluktuierenden Stadtbevdlkerung zusammensetzten.® Diese Tatsache ist
fiir die deutsche Glaubensgeschichte von geradezu grundlegender Be-
deutung. Beweist sie doch in doppelter Hinsicht, dafl die christliche
Religion etwas Artfremdes fiir die Germanen war, und da es gerade
orientalische Menschen waren, die im Christentum ein Stiick Heimat
mitten in der Fremde sich erhielten.

Auch die in der Zeit der frinkischen Kirche vorkommenden ,heid-
nischen“ Widerstinde beachtet Hauck kaum und erkennt ihre Bedeu-
tung nicht. Dagegen stellt er sogar, indem er an der Wirklichkeit vor-
beisieht und nur die christliche Kirche im Auge hat, den Satz auf:
»Prinzipieller Widerspruch gegen die christliche Lehre — war der Zeit
fremd.“* Er geht vorbei an der,Gleichgiiltigkeit in religitser Hinsicht*,
obwohl gerade diese von ménchischen Schreibern oft wiederholte Klage
sehr tiefliegende psychologische Griinde hat.’

1 gbd. 21. ? Kirchengeschichte Deutschlands, Leipzig 1898, Bd. 1%, 4.
3a.a.0. I8u 11, 4. a O.II 705.
& So heiBt es z. B. sehr aufschluBreich bei Hrabanus (de ecclesia discipl.
I 6, 1252): ,Qualis ille est Christianus qui cum mane a lecto ebrietatis suae
Archiv fir Religionswissenschaft XX XTIT, 3/4 14



208 Herbert Grabert

Von dem Erforscher volkischer Glaubensgeschichte miissen aber
selbst die kleinsten Ansiitze zn einer Gegenbewegung, jede Abwehr der
Gleichgiiltigkeit, die immer Ablehnung ist, aufmerksam beachtet wer-
den. Hans v. Schubert hat auch das weitgehend getan. Er zihlt solche
Widerstinde, Krisen und Synkretismen zumindest auf. ,Zur Zeit des
Columban, also um 600, nahmen Christen bei Bregenz am Wodansopfer
teil; 100 Jahre spiter fand Bonifatius in Thiiringen Heiden, die tauften,
und christliche Presbyter, die dem Wodan opferten.“! Oder an anderer
Stelle: ,,Jm Nordosten, dem eigentlichen Frankenland und vollends dem
an die Friesen, Sachsen und Hessen grenzenden Gebiet hielt sich nicht
nur solche Mischung von Christentum und Heidnischem, sondern reines
Heidentum bis ins 7. Jahrh.“?

Immerhin erwihnt auch Hauck gelegentlich Derartiges, wo es fiir
ihn, wie bei dem Widerstand der Alemannen gegen das Christentum,
zur liickenlosen Darstellung in den Zusammenhang gehort. Er sagt
dariiber: ,Fand man in einem Griberfeld, das dem Ende des vierten
oder Anfang fiinften Jahrhunderts anzugehéren scheint, sowohl ein
Hiiftgehinge mit dem Kreuzeszeichen als eine Spange mit den Worten:
‘Mit teurem Lohn lohnt Wuotan Freundschaft’, so zeugt die letztere
sicher fiir das Heidentum, wihrend das Kreuzeszeichen allein noch kein
Beweis fiir den christlichen Glauben des Bestatteten ist. Mit einem
Wort: So lange sie selbstindig waren, blieben die Alemannen ein heid-
nisches Volk, das hochstens einzelne christliche Glieder zihlte. Der
Alemannentrotz, von dem die Rémer sprachen, bewies sich auch in dem
zihen Festhalten des alten Glaubens.“?

II. ZWEI GLAUBENSGESCHICHTLICHE BEISPIELE

An zwei fiir die glaubensgeschichtliche Forschung iiberaus bedeut-
samen Erscheinungen soll nun das Recht und die Notwendigkeit einer
behutsam mit sicherem Spiirsinn fiir alles Arteigene vorgehenden vol-
kischen Glaubensforschung aufgezeigt werden. Es handelt sich dabei um
zwei auch von Hans von Schubert instinktsicher erkannte Erscheinungen,
die den schweren #ufieren und inneren Kampf nordisch-deutscher Men-
schen um ihr Eigenleben gegen das von Rom her eindringende Christen-
tum in seiner ganzen Schwere und Tragik erkennen lassen. Ich meine

surrexit, non aliquo operi utili insistit, non ad ecclesiam orationis causa vadit,
non ad audiendum verbum concurrit, non eleemosynas agere satagit, non in-
firmos visitare vel calumniam patientibus subvenire contendit —¢

! Gesch. d. dtsch. Gl. 23.

* Hans v. Schubert, Gesch. d. christl. Kirche im Friihmittelalter, Tiibingen
1921, 165.

%a a 0.1, 94



Allgemeine Religionsgeschichte und vilkische Glaubensgeschichte 209

die heute noch immer wenig durchforschte und auch schwer erforsch-
bare Bewegung des hauptsichlich von den Goten ausgebildeten Aria-
nismus, weiterhin den Kampf des sichsischen Grafensohnes Gott-
schalk, der weit mehr als ein Streit um die Pridestinationslehre war,
nidmlich ein kiihnes, wenn auch zielblindes und nur noch instinktives
Aufbegehren gegen die fremde Lebensart, die die christliche Religion
aus dem Siiden brachte. Beide Erscheinungen liefern zugleich den Be-
weis dafiir, da und wie fremde Religion arteigene Glaubenskraft hemmt
und, ohne dabei dem Fremden véllig zu erliegen, sogar die fremden In-
halte im Sinne der eigenen Lebensart umzuwerten trachtet.

1. DER ARIANISMUS DER GERMANISCHEN STAMME

Der Arianismus, wohl auch infolge des Fehlens umfangreicherer
literarischer Quellen weniger beachtet, stellt die erste und stirkste
eigentiimliche Umformung des Christentums durch germanische Stimme
dar. Er bekundet soviel Eigenwilliges und so starke Widerstandskrifte
gegen das Christentum Roms, daf wir zwar von einem Bruch mit seiner
bisherigen Religion, aber nicht von einer Abwendung von seiner vol-
kischen Lebensart reden konnen.

Auch hier war es die Begegnung und Vermischung mit fremder
Art, die zu einer Anniherung und schliefilich zur Annahme eines stark
abgewandelten Christentums fiihrte. Schon von einer Kriegsfahrt nach
Kleinasien im Jahre 258 brachten die Goten kriegsgefangene Kappa-
dozier in ihre Wohnsitze am Mittelmeer mit. Es handelte sich um
Christen, die nun bald unter den ihrer eigentlichen Heimat fernen Goten
zu missionieren begannen. Aber bis auf Ulfilas, der bezeichnenderweise
selbst kein Gote von Gebliit war und eine Kappadozierin zur Mutter
batte (geboren etwa 310), hat das nicht zu nennenswerten Missions-
erfolgen gefiihrt. Der Gegensatz zwischen der fremden, aus Kleinasien
stammenden, und der eigenen Religion blieb, von heftigsten Auseinander-
setzungen begleitet, solange bestehen, bis die politischen Verhiltnisse
und die Not der Bedriickung durch die Hunnen einen Ubertritt zum
arianischen Christentum erzwangen. Wihrend von den beiden Goten-
fiihrern Athanarich und Fritigern Athanarich an der alten Religion seines
Stammes festhielt, nahm sein Antipode Fritigern das Christentum an
und erhielt dafiir nach seiner Vertreibung aus Dazien vom rdmischen
Kaiser Valens den thrazischen Raum zugewiesen, der iibrigens das
eigentliche Missionsgebiet fiir Ulfilas wurde. Aber auch Athanarich, der
von den Hunnen nach Siebenbiirgen abgedringt wurde, mufite sich
spiter fiigen. Doch nahm er nicht das rémische, sondern ebenfalls das
arianische Christentum an, das dann bei fast allen germanischen Stim-

men zunichst Eingang fand.
14*



210 Herbert Grabert

Gerade diese Tatsache, daB die Germanen das rémische Christentum
ablehnten und nur von ihren Stammesgenossen sich zu einer bereits
stammesmiBig abgewandelten Form des Christentums bewegen lieBen,
deutet auf die starke Abwehrkraft dieser Volker gegen Fremdes hia.
Dabei darf eines nicht vergessen werden: Der Arianismus wurde von
der romischen Kirche als schwere Ketzerei verworfen. Auch spiter und
selbst noch vom evangelischen Christentum® wurde er ausdriicklich ver-
dammt. Das sogenannte vermutlich im 6. oder 7. Jahrh. in Gallien ent-
standene Athanasianum war das ,Symbolum Athanasii contra Arianos
scriptum*. Diese heftige Ablehnung hatte aber nicht etwa allein in
theologischen Meinungsverschiedenheiten ihren Grund, sondern vor allem
in der Tatsache, daB sich hinter dieser sogenannten arianischen Lehre,
ohne noch viel mit jenem Asketen Arius zu tun zu haben, die vereinigte
Macht der germanischen Stimme zeigte. Mit ihrem geschlossenen vol-
kischen Eigenleben, wozu das Eigenkirchenwesen gehdrte, zerstérten
sie den Anspruch des rémischen Papstes, das Haupt aller Christen zu
sein. Damit war genuines Christentum in der Gefahr, verfilscht und
um seinen aus der Bibel abgeleiteten Herrschaftsanspruch iiber alle
Menschen gebracht zu werden. Andererseits wehrten sich die ger-
manischen Stimme mit aller Kraft gegen diesen Herrschaftsanspruch,
dessen Anerkennung sie ihre Freiheit als Volk gekostet hitte. So
blieb ihnen nichts als die strenge AbschlieBung und eine Anpassung
nur soweit, als durch sie nicht die eigene Lebensart gefihrdet und
der schwere Kampf um den Bestand auf fremdem Boden gehindert
wurde,

Indessen iibten alle diese Stimme in echt germanischer Weise und
im krassen Unterschied zum rémischen Christentum religiose Duldsam-
keit. Eine Erklirung des Gotenkdnigs Wittiches {Vitiges), daB unter
gotischer Herrschaft kein Rémer (Katholik) seines Glaubens wegen ge-
krinkt worden sei, ist ein schones Zeugnis dafiir.* Aber noch klarer
kommt germanische Lebensart zum Ausdruck in dem Verhalten der
(arianischen) Gesandten des Westgotenkodnigs Leuvigild, von denen der
eine rubig an dem rémischen (katholischen) Gottesdienst teilnahm und
der andere Gregor von Tours gegeniiber erklirte: ,Listre nicht den
Glauben, den du nicht teilst, wir listern den eurigen nicht und zweier-
lei Glaube wird bei uns nicht zum Verbrechen gerechnet. Denn so heiBt
es bei uns im Sprichwort: ‘Es schadet nicht, wenn man zwischen einem
heidnischen Altar oder einer Kirche hindurchgeht und beiden seine Ver-

243

ehrung bezeugt’.

1 Vgl. Confessio Augustana, Art. 1 und Konkordienformel VIII 20.
* Prokop, de bello got. II 6.
3 Greg. Tur. V 43, vgl. v. Schubert, Gesch. d. christl. Kirche S. 28.



Allgemeine Religionsgeschichte und vélkische Glaubensgeschichte 9211

Diese Worte lassen uns einen tiefen Blick in das Wesen dieser
Menschen tun, die sich zwar Christen nannten, aber eben doch in ihrer
ganzen Lebenshaltung nur sie selbst waren und blieben. Die Religion
als solche ist ibhnen, wie die eben erwihnten Worte deutlich zeigen,
nicht das Wesentliche. Man nimmt offiziell an ihr teil, ist dabei hoflich
und grofiziigig, aber man liBt sich das Eigene nicht nehmen uud nicht
schmihen. Weil ihnen die Lebensart hoher steht als alle Religion mit
ihren Ublichkeiten, kennen sie auch keinen Bekehrungseifer. Und Duld-
samkeit heiBt fiir sie, jedem seine Art gern vergdénnen, da sie ihm ja
doch nicht genommen werden kann. Von diesem Geiste zeugt auch
das Wort des grofien Theodorich: ,religionem imperare non possumus,
quia nemo cogitur, ut credat invitus“.! Nur wo vom katholischen Klerus
eine riicksichtslose Propaganda angeordnet wird und der rémische Ka-
tholizismus die Duldung und GroBziigigkeit benutzte, um selbst recht
viele Bekehrungen unter den Arianern (Germanen) zu erzielen, schligt
der verantwortliche Fiihrer, wieim Fall der Vandalen in Nordafrika, ge-
waltig zu?

Wie eigenmichtig aus ihrer Lehensart heraus die Grundgedanken
und -einrichtungen der christlichen Religion von den arianischen Ger-
manen abgewandelt und ins Gegenteil verkehrt wurden, beweisen eine
Reihe von Einzelziigen, die hier kurz beschrieben seien.

1. Die Germanen konnten nicht begreifen, dafl drei gleich eins sein
soll. Sie lehnten den Trinititsgedanken ab und sprachen im Sinne des
sog. Subordinationismus von Christus. Dabei hatten sie im Gegensatz
zu Arius selbst keinerlei Interesse an christologischen Streitigkeiten
und iiberhaupt keinen Sinn fiir Spekulationen. Es ging ihnen um die
praktische Lebensbewiltigung und Lebensgestaltung, nicht um die
Frage, ob Christus 1GAAOTQLOG nal Gwépoiog xaTd WAV THg TOD naTdg
ovolag sel.

2. Aus demselben Grunde, aus dem sie die theologische und christo-
logische Spekulation ablehnten, lehnten sie auch das dem genuinen
Christentum so eigentiimliche M6nchtum ab. Sie bauten keine Klsster
und liefen keine fremden Monche ins Land. Was nach dem Erliegen
dieser germanischen Stimme in deutschen Landen an Klostern gebaut
wurde und an Monchen sich ansiedelte, kam aus anderen Lindern. ,Hat
diese (die Scholastik), in der Fremde entstanden, kaum einen groBen
deutschen Namen aufzuweisen, so die Geschichte des Monchtums keinen
einzigen Orden, der in Deutschland gewachsen wire, keine einzige ek-
statische Natur, die auf deutschem Boden mit hinreifendem Feuer den
asketischen Gedanken in neue Formen gegossen hitte. Das ist kein

! a a 0. 29. 2 ebd.



212 Herbert Graberc

Zufall. Die deutsche Natur war offenbar zu aktiv und doch zugleich zu
wenig aufgeregt und wieder zu wenig geneigt, fremdes inneres Leben,
das Personlichste, in Regel und Richtschnur nach eigenem Rezept zu
bannen.“! Man verachtete sogar das geistliche Abseitsleben der Ménche
und lehnte entsprechend die Ehelosigkeit der Priester als volkswidrig
ab, desgleichen den Stand der Virginitdt. Macht man sich auf der an-
deren Seite die hohe sittliche Stellung der germanischen Stinde zum
Ehe- und Geschlechtsleben klar, so darf als sicher gelten, daf diese
Stimme in erster Linie aus der Verpflichtung fiir ihr Volk, seinen Be-
stand und seine Artreinheit lebten und kimpften. Diese arttreue Lebens-
haltung hat das Christentum nie beseitigen konnen.

3. Eine weitere Eigentiimlichkeit des arianischen Christentums dieser
Stimme war das Eigenkirchenwesen. Es handelt sich dabei um
Stammeskirchen, die sich aus der strengen vélkischen Organisationsform
mit klarer Abgrenzung ihrer Befugnisse durch die Stammesfiihrung er-
gaben. Einen Eingriff in diesen vélkischen Gesamtorganismus hat nor-
disch-deutsches Wesen nie ertragen. Es gab nur eine Fiihrung und das
war die selbst bestimmte stammesmiBige. Darum ist es auch nicht
sonderbar, sondern ganz der vélkischen Lebensart dieser Stimme ent-
sprechend, daB sie geschlossen den Religionswechsel und héchst offiziell
vollzogen. Solches Verhalten ergibt sich aus dem Gedanken einer freien
Gefolgschaft und des Wahlfiihrertums, das dann nicht anders als aus
vélkischer Notwendigkeit heraus das dem Ganzen und seiner Erhaltung
Zutrigliche anordnen kann. Darin liegt kein Zwang, sondern hier ist in
echt germanischer Weise das vélkische Gesamtleben der Religion als
einer vom Ganzen abhingigen Angelegenheit klar und selbstverstind-
lich iibergeordnet. Wire die Religion der oberste Wert gewesen, von
dessen Pflege das Wohl und Wehe des Ganzen abhinge, und nicht die
artverbundene Lebenserhaltung und Lebensgestaltung des Ganzen, dem
der Binzelne nach Sprache, Blut und Lebensart angehdrte, dann hitte
man seine Religion nie preisgegeben, dann wire auch die Christianisie-
rung niemals gelungen. Es ist durchaus richtig, wenn von Schubert
schreibt: ,,Die Vernichtung des Konigs (wir konnen sagen des stammes-
mipigen Fihrertums iiberhaupt, H. G.) und der politischen Selbstiandig-
keit war die Vernichtung des Arianismus.“?2

Diese Rangordnung der Werte, das heiit das Verhsltnis zwischen
volkischer Lebenshaltung und Religion, verkehrte sich erst, als nach der
Bekehrung Chlodwigs zum rdmischen Christentum die christliche Reli-
gion mit ihren iibervolkischen Ordnungen und Einrichtungen iiber alle

1y, Schubert, Gesch. d. dt. Gl. 109, dgl. 78f.
? Gesch. d. christl. Kirche 96.



Allgemeine Religionsgeschichte und volkische Glaubensgeschichte 213

diese germanischen Stimme und ihr vélkisches Bigenleben siegte. Nicht
immer und iberall blieb der Sieg auf ihrer Seite. Dazu war die Abwehr
des Fremden zu kriftig. Aber die Kirche versuchte nun erst recht ihr
Prinzip durchzusetzen und alles vélkische Eigensein auf die zweite Stelle
zu dringen, d. h. um seinen bestimmenden EinfluB zu bringen. Sie ver-
sicherte sich zu diesem Zwecke eines groBen Landbesitzes und kam auf
diese Weise mit Hilfe des volkischen Gefolgschaftsgedankens auch zur
Herrschaft iiber die Bewohner der erworbenen Landgebiete. Sofern es
sich um Sklaven handelte, lief man sie frei unter der Bedingung, daB
sie ihre weltliche Abhingigkeit mit einer erblicher Abhingigkeit von
der Kirche tauschten. ,Dies mundium erstens iiber alle Freigelassenen
auszudehnen und es zweitens durch Ausstattung der Freigelassenen mit
Grundbesitz, von denen sie Zins und Dienst zu leisten hatten, zu einer
neuen Einnahme- und Machtquelle zu machen, war das Streben der
Kirche.“! Wer dann die Abgabe des Zehnten verweigerte, wurde ein-
fach mit dem Bann bestraft. So konnte der besorgte Kénig Chilperich
die Klage erheben: ,Fcce pauper remansit fiscus noster, ecce divitiae
nostrae ad ecclesias sunt translatae®.”

Gegen eine solche zunehmende Verkirchlichung und Romanisierung
— und sie zielte auf totale vélkische Entmichtigung und Enteignung —
muBten diese freiheitliebenden und artbewuBiten Stimme mit aller Ge-
walt aufbegehren, um es noch einmal zu jhrer eigenen volkischen Wert-
ordnung und Herrschaftsform zu bringen. Sie erkannten aber zu spit
den Verlust ihrer Freiheit, den sie letzten Endes der Annahme der art-
fremden christlichen Religion zu verdanken hatten. Und so blieb kein
anderer Ausweg als stindiger Kampf, stindige Abwehr der fremden
Anspriiche — das beweisen die jahrhundertelangen Auseinandersetzungen
zwischen Kaisertum und Papsttum — oder ein geschickter Ausgleich,
der die Frage des Primates nicht auffillig loste, sondern durch unver-
kennbare Machtanhiufung den Vorrang gewinnen liefi. Diesen Ausgleich
voriibergehend wenigstens gefunden zu haben, war das Geheimnis des
Frankenreichs, namentlich unter Karl. Als romischer Christ hatte er
Anspruch auf die moralische und sonstige Unterstiitzung der Kirche,
war aber selbst so unbezweifelbar dem Papst an Machtstellung iiber-
legen, dafl dieser sich die Karolingische Theokratie mit einer weltlichen
und einer geistlichen Spitze, in Wirklichkeit aber unter Karls absoluter
Oberhoheit, gefallen lieB.

Der tiefste von der deutschen Glaubensgeschichte her aufzudeckende
Grund fiir die Schwierigkeiten, die romisch-christliche Rechtsordnung
als einen beherrschenden Bestandteil dem volkischen Gemeinwesen der

1 g a. 0.156. 2 ebd.



214 Herbert Grabert

germanischen Volker einzufiigen, liegt in dem Unterschied zwischen dem
romanischen und dem nordisch-germanischen Wesen. Dem Mittelmeer-
menschen, auf den das von Palistina kommende Christentum als wichtig-
sten Triger iibergegangen war, wurde die christliche Religion zur ab-
solut giiltigen Lebensmitte, von der alle Bildungen, Bindungen und Ord-
nungen ihren Ausgang nahmen. Nur auf solchem Boden konnte der Ge-
danke einer absoluten Theokratie, d. h. der Herrschaft des Reiches Gottes
auf Erden mit dem Papst an der Spitze wachsen und sich ein Gemein-
wesen ausbilden, das als Kirchenstaat den Fiihrungsrang beanspruchte,
so daB das Volk, ja alle Vélker um der christlichen Religion willen da
waren.

Fiir die germanischen Vélker lag es aber gerade umgekehrt: Nicht
die Kirche, sondern das Volk war fiir sie ihrer ganzen Lebensart gemif
Lebensmitte und hochster Wert. Darum schufen sie sich ein Eigen-
kirchenwesen, das nur von der Fiihrung des eigenen Volkes und der
volkischen Gesamtordnung bestimmt wurde. In diesen Kirchen wurde
ketzerhaft anders von Gott gesprochen, wurden alle Wundergeschichten
als absurd abgelehnt, ebenso wie das hochste christliche Lebensideal,
Askese und Monchtum, nicht zugelassen wurde. Kurz, die christliche
Religion gehdrte nicht zum unentbehrlichen Bestandteil ihres Lebens,
sondern war und blieb nur ein Mittel unter andern, das der Volkserhal-
tung diente, das aber nicht zur Pflege eines stammesstolzen Art-
bewufitseins und zur Lebensertiichtigung im Dienste der Erhaltung des
Volksganzen ausreichte.

Dieses Beispiel mag gezeigt haben, worin die Aufgabe einer deut-
schen Glaubensgeschichtsforschung besteht und welche Gesichtspunkte
dabei zu beachten sind. Oberster Leitsatz aber muB es sein, das Lebens-
gesetz eines Volkes zu erspiiren und von hier aus seine eigentliche, d. h.
angestammte Glaubenshaltung, seine Lebensbaltung zu finden. Nur was
aus dieser Lebenshaltung geradlinig und ungebrochen sich entwickelt,
darf als Glaubensinhalt angesprochen werden. Nicht irgendwelche reli-
gidsen Einrichtungen oder Verrichtungen haben als unmittelbare Glau-
benszeugnisse zu gelten, sondern die Art, wie ein Volk als Lebens-
ganzes sich verhilt, wie es kidmpft, seine Eigenart schiitzt, wie es sein
Leben in Freude und Leid, in Arbeit und Kampf, in Recht und Erzie-
hung, in Ehe und Sippe gestaltet. Nicht das religitse Bekenntnis, son-
dern die Lebensart eines Volkes macht seinen Glauben aus. Volk und
Art sind die Lebensmitte. Sie wird als unmittelbar, als gottgegeben und
als Bestimmung empfunden. Von dieser Lebensmitte gehen keine festen
Lehrnormen aus, sondern Lebenskrifte.



Allgemeine Religionsgeschichte und volkische Glaubensgeschichte 915

2. DER SACHSISCHE EDELING GOTTSCHALK

Wo die christliche Religion sich dennoch ihrer Art entsprechend
zur Lebensmitte machte, da hat sie mit diesem Anspruch viele Einzel-
menschen in einen Zwiespalt zwischen der angestammten Lebensart und
einer von auflen an sie ergangenen religidsen Forderung gebracht.
Wieder sind es die Glaubenskriifte, die sie zwar nicht vor dem Konflikt,
aber doch vor dem widerstandslosen Eingehen in die fremde Art be-
wahrt haben.

Das beweist sich an dem Schicksal des sichsischen Grafensohnes,
der den Namen Gottschalk erhielt und ein Monch zu werden gezwungen
wurde. Die christliche Religionsgeschichte erwihnt ihn auch, aber doch
nur als einen AuBenseiter, und vor allem deshalb, weil er ihr als der
radikalste Vertreter der Augustinschen Pridestinationslehre gilt. So
nennt ihn Hauck den ,,ersten mittelalterlichen Mirtyrer des Augustinis-
mus“.! Hans von Schubert, um auch hier von den anderen kirchen-
geschichtlichen Darstellungen wieder nur die der bisher genannten bei-
den Minner herauszuheben, hat den ,,Fall“ Gottschalk mit so viel Liebe
und Verstindnis behandelt, wie keiner seiner Zunftgenossen.? Doch auch
Hauck wiirdigt Gottschalks Kampf mit den anerkennenden Worten:
»Sein Auftreten ist wie eine Weissagung gewesen: es deutet darauf
hin, daB im deutschen Volke Krifte schlummerten, welche der Herr-
schaft der kirchlichen Tradition sich nicht immer fiigen konnten.*? Viel
niher kommt ihm allerdings Hans v. Schubert. Er hebt auch an Gottschalk
die ,kraftvolle Unmittelbarkeit seines ungebrochenen Stammes* hervor,
meint dann aber in tiefblickender Wiirdigung: ,,Selten begegnet uns in
der Geschichte eine Personlichkeit, von der man so das Gefiihl eines
deutschen, bis zum letzten Atemzuge sich selbst treuen Charakters hat“.*
Und weiter: ,,Sein ganzes Leben zeigt, dall eine gewaltige Kimpfernatur
in diesem Grafensohne steckte.®

An anderer Stelle hat v. Schubert Gottschalk auch den ,,ersten deutsch-
christlichen Denker* und ,einen christlichen Skalden* genannt.® Aus
diesem Urteil spricht jedoch trotz allem weitgehenden Verstindnis fiir
volkische Art der Vertreter der christlichen Religionsgeschichte. Denn
eine deutsche Glaubensgeschichte sieht in erster Linie das Leben und
den Kampf dieses Mannes, ohne damit seine Lehrauffassungen zu iiber-
sehen. Sie stellt fest, dal Gottschalk kein Denker, sondern ein Kémp-
fer fiir Freiheit und Recht gegen eine gewalttitige Kirche war, eine
Kirche, die den Stolz des freien Grafensohns mit Fiifien trat und gegen

1 Kirchengesch. Deutscblands II, 654.
? Gesch. d christl. Kirche 451 ff. und Gesch. d. dtsch. Gl. 48 ff.
S a. a 0. 649. 4 Gesch. d. dtsch. Gl. 48. 5 ebd. 5 ebd. 53.



216 Herbert Grabert

die er bis zum letzten Atemzuge kimpfte. Die Lebensschicksale dieses
Mannes, seine Lebensart und sein Lebenskampf offenbaren ein Wesen,
das mit aller Kraft von Anfang bis Ende der Gewalt der Kirche wider-
strebte. Im Blick auf diesen Lebenskampf ist der Inhalt seiner Lehre
von sekundirer Bedeutung.

Dabei darf nicht ibersehen werden, daB seine Auseinandersetzung
mit der rémischen Kirche als ein Kampf um seine persénliche Freiheit und
um sein sichsisches Recht, auf das er auch unter frinkischer Herrschaft
nach Karls ausdriicklicher Kapitularanweisung Anspruch hatte, begann,
nicht etwa wie Luthers Kampf, dem er in vielem so verbliiffend #hnlich
ist, mit theologischen Thesen {iber die Pridestination. Erst nachdem
Gottschalk eine erste, nicht endgiiltige Entscheidung erkdmpft hatte,
machte er sich, wohl aus einem qualvollen Erleben heraus, diesen Teil
der Augustinschen Lehre zu eigen, vertrat ihn aber im Gegensatz zu
dem widerspruchsvoll und diplomatisch veranlagten Afrikaner so radikal
und einseitig, daB seine Kirchenfeindlichkeit aus jedem Satz blickt. Man
kann sogar die Behauptung aufstellen, dall diese Pridestinationsauffas-
sung Gottschalks weder augustinisch noch christlich, sondern echt ger-
manisch ist. Auf keinen Fall entsprach sie der romischen Kirche, denn
sie machte sowohl die Sakramente wie die eigenen Verdienste (merita)
iiberfliissig. Nur deshalb wehrten sich auch die Bischéfe Hrabanus und
Hinkmar, seine beiden Todfeinde, bis zum Auflersten gegen ihn,

Gottschalks Leben wie seine Lehre waren und mufiten der Kirche
gefihrlich sein und schaden. DaB er in der Schule Augustins es lernte,
Siindengefiihle zu entfesseln und in seinen Gedichten das Erbarmen un-
ermiidlich auf sich herabzuflehen, mutet wie ein Mifiverstindnis seines
eigenen Wesens an, da sich doch dieses Wesen bis zum bitteren Ende
in der Haft mit einem unerhorten Trotz ungebrochen erhielt und ihn
mit ménnlichem Stolz das Gnadenangebot seines Todfeindes ausschlagen
lieB. Diese unheimliche Ausdauer, dieser Trotz und dieser Stolz verraten
doch wohl das Gegenteil von permanentem Stindengefiihl. Vielleicht hat
er es, um ein Christ zu sein, immer wieder als Gegengewicht gegen
seine eigene Art in sich zu erzeugen versucht. Es lohnt sich jedenfalls,
das Siindengefiihl Gottschalks einer besonderen psychologischen Unter-
suchung zu unterziehen. Sie diirfte zu dem Ergebnis fiihren, daf Gott-
schalk sich immer von neuem in den Siindengedanken von seinen schwe-
ren Schicksalserfahrungen aus hineingesteigert hat, zumal da er um sich
so viel Roheit, brutale Gewalt und Gemeinheit, alles im geistlichen Ge-
wande, erleben mufBte.

Auch das scheint mir sicher, alle die Demiitigungen, Leiden und Be-
strafungen hitte dieser Mann nie ertragen konnen, wenn ihn nicht die
innerste Uberzeugung von seiner Bestimmung, seinem schicksalsmifig



Allgemeine Religionsgeschichte und volkische Glaubensgeschichte 217

und das heifit doch artgegebenen Auftrag erfiillt und getragen hitte.
Hier liegt der Quellpunkt seiner Pridestinationsauffassung. Wire Gott-
schalk Christ aus Lebensart gewesen, er hitte sich unbedingt vergleichen
und mit seinen Gegnern ausséhnen miissen. lhm aber lag jede Versoh-
nung fern und der Kampf um die Erhaltung seiner Freiheit und die
Durchsetzung seines Rechtes, auch des Rechtes seiner innersten Uber-
zeugung im Blut. Entweder Sieg oder tragisches Erliegen, aber zu Kreuze
kroch er nicht.

Auch das gilt es zu bedenken, mit welch ziher Ausdauer dieser
,Monch* selbst in der Strafanstalt fiir ungehorsame Ménche noch durch-
hielt. Seine langen, miihevollen Wanderfahrten und alle diese Leiden
zu iiberdauern, konnte nur einer Kimpfernatur mit ungewdohnlichen
Kriften des Leibes und der Seele gelingen. Nicht jeder christliche Ménch
hat iiber dieses AusmaB von Kriften verfiigt. Es muB sich hier um ein
Erbgut handeln, das durch hochste Willenskraft ausgezeichnet ist.

Dieses an Vergewaltigung durch die Kirche so reiche Leben offen-
bart in furchtbarer Weise die Zwangsmethoden der fremden Religion,
Gottschalk wurde, da seine Eltern offenbar friih ums Leben gekommen
waren, zum puer oblatus des Klosters Fulda bestimmt, ein Verfahren,
das den Adel an Gut und Blut aufs schwerste geschiadigt hat und eine
Abhingigkeit von der Kirche auf Leben und Tod stiftete. Gottschalk
fiihlte sich aber nicht zum Ménch bestimmt. Er empfand es zudem als
eine unertrigliche Beraubnng seiner Freiheit, da man ihn nicht wie
einen Adligen (ingenuus) behandelte, sondern ohne seinen Willen ins
Kloster gesteckt hatte. Und nun weigerte er sich als Herangewachsener
in michtigem Freiheitsdrang, sich endgiiltig zu einem Ménch machen
zu lassen. Er wollte los vom Kloster und forderte sein vom Kloster
genommenes Vatererbe von diesem mit sicherem Rechtsgefiihl zuriick.
Die Antwort der Kirche war tief empdrend und mufite den jungen
Edelmann bis ins Innerste verletzen: Man zwang ihm die Tonsur mit
roher Gewalt (violenter) auf.

So und nicht aus eigenem Entschluf wurde er Ménch. Das war ein
Frevel an deutscher Art, der sich richen mufite. Gottschalk ergab sich
nicht etwus seinem Geschick — er trug ein anderes Schicksal in sich,
das er kimpferisch zu erfiillen hatte —, sondern er forderte Freiheit
fiir seine Person und Freigabe des viiterlichen Erbes. Er klagte seinen
eigenen Abt und spiteren Todfeind Hrabanus Maurus im Juni 829 vor
einer grofien Synode in Mainz wegen Freiheits- und Vermégensberau-
bung an. Und tatsichlich gelang es ihm — es war allerdings ein sehr
salomonisches Urteil — seine Freilassung durchzusetzen, nicht aber die
Freigabe seines Besitzes. Gegen letztere sperrte sich unter Berufung
auf romisches Recht sein Widersacher, der Abt Hrabanus, ja er legte



218 Herbert Grabert

sogar gegen Gottschalks Freilassung mit einer Schrift ,de oblatione
puerorum® beim Kaiser Ludwig Verwahrung ein. Und wie es scheint,
hatte er auf einer Wormser Synode Erfolg damit. Sicher ist das nicht
zu belegen. Indessen kann ich nicht mit den beiden Kirchenhistorikern
Hauck und v.Schubert der Meinung sein, um auch hier wieder nur diese
beiden zu nennen, daB Gottschalk nun wieder, diesmal aber aus freien
Stiicken, Ménch wurde. Warum hat er sich dann nicht seinem Abt unter-
worfen, was doch fiir einen Monch aus freier Wahl das Selbstverstind-
lichste gewesen wiire? Warum finden wir ihn die nédchsten beiden Jahr-
zehnte der Heimat fern? Doch wohl, weil er dem Kloster zu entgehen
suchte und man d.n Fliichtigen weiterhin als Tonsurtriger betrachtete
und darum seiner habhaft zu werden suchte. Ohne diese Annahme sind
die grofen Wanderfahrten Gottschalks vollig unverstindlich. AuBerdem
haben ihn ja seine Gegner selbst als einen gyrovagus, man kann wohl
sagen, als Ménch auf der Flucht bezeichnet.

Daf er nicht Ménch aus freien Stiicken bleiben wollte, dafiir
spricht auch sein Versuch, im Frankenreich, wo er sich dem Studium
der lateinischen Dichtkunst widmete, eine eigene Schule zu griinden.
Doch wahrscheinlich haben ihn seine Gonner nicht mehr schiitzen kénnen,
und so ging er nach Italien. Dort wurde er von dem Schwiegersohn des
Kaisers, seinem Freund, dem Grafen Eberhard, aufgenommen und wohl
auch — #hnlich wie Luther durch Friedrich den Weisen auf der Wart-
burg — durch eine zweijihrige Unterbringung auf einer einsamen Insel
vor seinen Verfolgern geschiitzt. Aber offenbar hat er diese Haft trotz
eifriger Hingabe an die Muse nicht ausgehalten und nun aus freiem
EntschluB seine Fahrten durch die Donaulinder fortgesetzt, wohl mit
dem Ziel, in die Heimat zuriickzukehren. Aber nicht etwa friedlich mit
der reumiitigen Bitte um Wiederaufnahme, nein, mit einem offenen An-
griff. Kiihn und unerschrocken stellte sich dieser Ritter mit der auf-
gezwungenen Tonsur der Rache seiner Verfolger und damit dem siche-
ren Verderben. Wiederum trat er, im Oktober 848, vor eine Mainzer
Synode und zwang durch eine Schrift ,professio fidei seinen Gegner
Hrabanus zu einer Auseinandersetzung iiber die mit viel Miihe in dem
semipelagianischen Kompromif untergebrachte Pridestinationslehre.
Hatte etwa Gottschalk auch nur im entferntesten hoffen konnen, daB
man ihm mit seiner radikalen Vertretung des Pr'&idestinationsgedankens
Recht geben konnte? Schwerlich! Und doch hérte man ihn an, um ihn
endlich verurteilen und dingfest machen zu kdnnen.

Was man ein zweites Mal diesem tapferen deutschen Mann antat,
war ebenso roh wie schmachvoll. Zwar verurteilten ihn nicht alle Syn-
odalen, aber die Mehrheit erklirte ihn doch fiir einen gottlosen Rebellen
und lief ihn mitsamt seinen Begleitern offentlich auspeitschen. Offen-



Allgemeine Religionsgeschichte und vélkische Glaubensgeschichte 219

bar um kein weiteres Aufsehen zu erregen, gab ihn der Abt von Fulda,
Hrabanus, in die Hand seines friankischen Freundes Hinkmar, des Erz-
bischofs von Reims, zur weiteren Behandlung. Diese wurde dann auch
bis in alle Einzelheiten hinein auf einer Synode zu Quierzy im Jahre 849
festgelegt, da Gottschalk auch dort bei seiner Uberzeugung blieb. Der
Spruch gegen ihn lautete auf AusstoBung aus dem Priesterstand, lebens-
lingliches Zuchthaus mit absolutem Schweigen. Auf der Synode selbst
zwang man ihn durch GeiBelhiebe, seine der Synode vorgelegte Vertei-
digungsschrift selbst ins Feuer zu werfen, was er erst tat, als man ihn
halbtot (,jam pene emoriens“) geschlagen hatte. Spruchgemif sollte er
fiir den Rest seines Lebens in ein klgsterliches Zuchthaus kommen.
Man brachte ihn in einem Kloster Hautvilliers unter. Dort schreibt er
eifrig und nimmt die theologische Diskussion iiber seine Frage trotz
allem wieder auf. Aber auch das wird ihm bald rigoros untersagt, und
so muB er, vollig abgeschlossen und wie tot, 15 Jahre in seinem Kloster-
kerker zubringen. Als sein Ende herannahte, glaubte sein Todfeind Hink-
mar die Zeit gekommen, Gottschalk zu einem Widerruf zu nétigen und
ihn unter dieser Bedingung mit der Kirche auszuséhnen. Doch blieb
sich dieser edle Kimpfer auch in seiner Todesstunde treu, wollte nichts
»per auctoritatem‘ annehmen und lehnte das Ansinnen des Erzbischofs
ab. Dieses wahrhaft heldische Leben nannte der Romane Hinkmar ,.ein
unwiirdiges Leben*! Und doch mufite er selbst zugeben: ,,So endete er
ein unwiirdiges Leben mit einem wiirdigen Tode.*

Wer mochte angesichts solchen Lebens nicht zugeben, daf die Grofe
dieses Mannes in seiner gradlinigen Lebensart liegt! Wie wenig bedeuten
gegeniiber dieser Lebenshaltung der Inhalt und die einzelnen Gedanken
seiner Lehre! Aber auch diese Lehre muf und soll von diesem Leben aus
betrachtet und gewertet werden. Wie bereits angedeutet, halte ich Gott-
schalks Pridestinations!'ehre fiir eine christliche Wortgestaltung seines tief
in seiner Art begriindeten Erlebnisses der eigenen Bestimmung. Gott-
schalk war davon iiberzeugt, daB er sein Schicksal bis zum schweren
Ende durch alle Hindernisse und Kémpfe hindurch zu ertragen hitte.
Er war auch davon iiberzeugt, daf er nicht schweigen und damit seiner
Bestimmung ausweichen durfte. Nur dieses BewuBtsein und die in die-
sem Mann besonders starken Glaubenskrifte lieBen ihn den langen Kampf
bestehen. Er hat es wohl tief erlebt, daB ihm dies alles bestimmt war
er erlebte dasselbe wie seine Viter, in deren Leben auch dieser nordische
Schicksalsgedanke michtig war. Diese Grundhaltung zum Leben hat
Gottschalk wie so viele spiiter, die der Kirche Widerstand leisteten,
aber sich bemiihten, ihre Christlichkeit zu bezeugen, mit Hilfe der Augu-
stinschen Gedanken theologisiert. ,,So muBt du sein, dir kannst du nicht
entfliehen, das ist unmittelbar germanischer Ausdruck fir das, was



2920 H.-L. Janssen

Gottschalk mit Augustin ,Pridestination“ nannte. Es war im Grunde
nichts als Artbestimmtheit und Arttreue, die bekundet: In jedem Men-
schen, in jedem Volk ist sein Schicksal, das unter allen Umstinden zu
erfiillen ist, lebendig.

Fiir Augustin, auch das muB noch beachtet werden, war die Pri-
destination nur ein Stiick seiner wenig eindeutigen Theologie, die
Gottschalks Art durchaus nicht entsprach. Und wihrend Gottschalk, der
Sachse, sein ganzes Leben lang den einen Gedanken der Pridestination
auf seine Weise verteidigte und auf alle Weise begriindete, hat Augu-
stin, der Afrikaner, zu verschiedenen Zeiten recht Verschiedenes und
Widerspruchsvolles gesagt. Augustins Gedankensystem war so komplez,
daB die Kirche sich alles fiir sie Brauchbare herausholen konnte. Gott-
schalk aber verdammte sie, denn er vertrat nicht den Gedanken von
der Notwendigkeit der hierarchisch verfaBten Heilsanstalt der Kirche.
Die romische Kirche witterte scharf genug das fiir sie Schidliche und
Fremde an Gottschalk. Es war jener Schicksalsglaube nordischer Artung,
dem Gottschalk einen christlichen Namen gegeben hatte. Darum be-
kampfte und vernichtete sie ihn, der die grofite Gestalt der friihen
deutschen Glaubensgeschichte ist.

ZUR DEUTUNG
VORGESCHICHTLICHER SCHATZFUNDE
DURCH JUNGERE KULTURERSCHEINUNGEN

VON H.-L. JANSSEN IN KONIGSBERG I. PR.

Fiir die einzelnen vorgeschichtlichen Zeitstufen (besonders seit der
jiingeren Steinzeit) ist aus den verschiedensten Gegenden die Sitte des
Anlegens von Verwahrfunden belegt. Seger schligt vor!, diese fiir
die Kulturgeschichte der Vorzeit wichtige Fundgattung, hiufig noch
unter der Bezeichnung ,,Depotfund“ bekannt, Hortfunde zu nennen.
,Nach Grimm (Deutsches Worterbuch) liegt darin der Begriff des Be-
wachens und Hiitens. Es bezeichnet erstens angehiufte Kostbarkeiten,
einen gesammelten Schatz, dann auch das, wessen man sich tréstet,
worauf man sich verlaBt, besonders in religiéser Hinsicht. Das sind
gerade die beiden Bedeutungen, die bei unserer Fundgattung in Frage
kommen., Denn stets handelt es sich dabei um Kostbarkeiten, die ihr
einstiger Besitzer dem Erdboden anvertraute, entweder um sie vor

1 Seger, Schlesische Hortfunde aus der Bronze- und frithen Eisenzeit, Alt-
schlesien 6, 85 ff.



Zur Deutung vorgeschichtl. Schatzfunde durch jiingere Kulturerscheinungen 221

fremdem Zugriff zu schiitzen oder sich durch ihre Opferung der gott-
lichen Gunst zu versichern. Beide Male waren sie ihm ein Hort im
wahren Sinne des Wortes.®

Die Eigenart der Hortfunde bringt es mit sich, daf wir aus ihnen
picht nur viel entnehmen kénnen fiir die vergleichende und jahreszahl-
mibige Altersbestimmung, sondern dah die Verwahrfunde (z. B. mit ihren
Massenwaren und Einfulrstiicken) Hauptquellen fiir die Frage vorge-
schichtlichen Handelsverkehrs sind.

Manche dieser Hortfunde lassen sich auf Grund der Zusammensetzung
und Art der Anlage als Weihefunde deuten und werden dadurch fiir die
Erforschung der religitsen Vorstellungen von besonderem Belang.

Bei Einteilungsversuchen der Fundgattung der Verwahrfunde hat
man Versteckfunde, Hindler- und Gieflerfunde und Weihefunde unter-
schieden.! Manchmal sah man in den Verwahrfunden auch nur eine
Selbstausstattung fiirs Jenseits. Man stiitzte sich hierbei gern auf die
Ynglingensage (Kap. 8), in der Odin das Gesetz gab: Jeder solle mit so
reichem Besitz nach Wallhall kommen, wie auf seinem Scheiterhaufen
bei ihm gewesen sei. Dort solle er auch der Schitze teilhaftig werden,
die er bei Lebzeiten in die Erde vergraben habe.? Es ist nicht abzu-
streiten, daf ein Teil der vorgeschichtlichen Schatzfunde in dem obigen
Sinne erklirt werden mufl. Auf alle Hortfunde darf man aber diese An-
schauung nicht iibertragen.?

In meiner Arbeit ,Die Germanen in Mecklenburg im 2. Jahrtausend
v. Chr.“ habe ich mich eingehend mit der Bedeutung der Verwahrfunde
beschiftigt. Ich kann mich daher im folgenden auf die Wiedergabe der
wichtigsten Einzelheiten zur Deutung dieser Funde beschrinken.

Die Verwahrfunde entdeckt man meist in Ackern, Mooren, Seen
und Waldern. Manchmal finden sie sich auch an Stellen, wo man sie
nicht erwartet, wie dies z. B. ein Verwahrfund aus der jiingeren Bronze-
zeit gezeigt hat, der in einem jungsteinzeitlichen Ganggrabe gemacht
wurde.* Das Niederlegen der Schitze unter Steinen (Merkzeichen) ist
mannigfach bezeugt.? Haufig wird man Verwahrfunde auch wohl unter
Biumen angelegt haben. Nach Marzell®, dem guten Sachkenner der
Volkspflanzenkunde, 146t sich die kultische Verehrung des Baumes bei

! Vgl hier neuerdings: H.-L. Janssen, Die Germanen in Mecklenburg im
2, Jahrtausend v. Chr., 89 if. mit weiteren Schriftnachweisen.

t Vgl hier u. a.: 8. Miiller, Nordische Altertumskunde 2, 289; Seger, Die
schlesischen Silberfunde der spitslawischen Zeit, Altschlesien 2, 1566.

3 Vgl. H.-L. Janssen a. a. 0. 95.

4 Montelius, Uber die Benutzung steinzeitlicher Griber wihrend der Bronze-
zeit. Préhistor. Ztschr. 1 (1909) 83.

5 H.-L. Janssen a. a. O. 91, 124,

¢ Marzell, Handwérterbuch des d. Aberglaubens I, 954 ff. unter ,Baum*.



299 H.-L. Janssen

allen indogermanischen Vélkern nachweisen. Das Aufhingen von Opfer-
gaben an Biumen?® ist aus spiterer Zeit auch noch reichlich nachweis-
bar. Es ist die natiirliche Form einer Opferung an Baum- und Wachs-
tumsgottheiten. Noch im Jahre 727 n. Zw. verordnete bei den Lango-
barden Liutprand in seinen Gesetzen (angefiihrt nach Lauffer, Die
Entwicklungsstufen der germanischen Kultur, in H. Nollau, Germa-
nische Wiedererstehung, S. 87): ,,Wer an einem Baum, den die Land-
leute einen heiligen Baum nennen, oder an Quellen betet oder heidnischen
Gottesdienst oder Beschworungen treibt, der soll die Hilfte seines Wehr-
geldes als Strafe zahlen.*

In diesem Zusammenhange sei noch das fiir spiitere Zeiten bezeugte
Niederlegen von Weihegaben an Scheidewegen, um dadurch Krankheiten
zu heilen, erwihnt.? Die Kreuzwege galten im Volksglauben zahlreicher
Volker, so auch der Germanen, als Aufenthaltsorte der Toten. Die an
solchen Orten niedergelegten Gaben brauchen also nicht nur den Gott-
heiten, sondern kénnen auch den Toten dargebracht sein.® Dieser Brauch
hat sich bis tief in das Mittelalter erhalten. Die Kirche hat von sich
aus durch Aufstellung von Kreuzen und Bildstécken den alten Brauch
im christlichen Sinne umge#ndert.

In welcher Gegend Deutschlands ist nicht die Sage verbreitet, daB
ein See, ein Flub, ein Teich alljihrlich sein Opfer fordere? In Mecklen-
burg* z. B. sollen die Wassergeister der Trave und Elde, des Glam-
becker und Wanzker Sees (beide bei Neustrelitz) Menschenopfer ver-
langt haben. In Bohmen® warf die Wéchnerin Geld ins Wasser, damit
der Wassermann ihr das Kind nicht ranbe. Hierbei wiire nun allerdings
zur Frage der Nachpriifung einer Ubertragung auf germanische Verhalt-
nisse noch zu untersuchen, woher die fraglichen Vorstellungen in diesen
Gegenden kommen.®

! Siehe hierzu u. a. W. Schultz, Die religise Kultur der germanischen
Bronzezeit, Jahreshefte der Ges. f. Anthr. u. Urgesch. d. Oberlausitz 3 (1929)
115—116.

* Mogk a.a. 0. 27. — In der Steiermark opfert man heute noch Ringe,
die eine Zeitlang an den kranken Stellen (Hals, Kopf) getragen werden (Andree,
Votive und Weihegaben, 1404, 178).

8 Siehe hierzu neuerdings auch: Hirschberg, Schatzglaube und Totenglaube,
Breslau 1934.

4 K. Weinhold, Die Verehrung der Quellen in Deutschland, Abh. der Aka-
demie der Wiss., Phil -hist. Klasse, Berlin 1893, 51. — Der Name » Weiher“ fiir
Gewigser spricht ja heute noch fiir seine Heiligkeit.

5 W. Wuttke, Deutscher Volksaberglaube der Gegenwart, S. 293.

¢ In diesem Zusammenhang sei darum daran erinnert, daB wohl zum Teil
auf Grund religioser Vorstellungen eine Reihe slawischer Stammesnamen in
Verbindung mit Gewissern gebildet sind (z. B, Polani = die lings des Lan
Wohnenden).



Zur Deutung vorgeschichtl. Schatzfunde durch jiingere Kulturerscheinungen 993

Zu den Opfergaben an Wassergottheiten gehdren auch die Funde,
die in heute noch benutzten Heilquellen gemacht worden sind. Ich er-
wihne hier nur den allerdings nicht germanischen Quellfund von St. Mo-
ritz'! in der Schweiz (zaweite Stufe der Bronzezeit) und aus den ersten
Jabrhunderten unserer Zeitrechnung den germanischen Quellenopferfund
von Pyrmont.? Die Quellfunde enthalten meist Gegenstinde aus den
verschiedensten Zeiten. Wie es ja bei einer lange Zeit hindurch benutz-
ten Heilquelle auch gar nicht anders zu erwarten ist, miissen diese also
zu ganz verschiedenen Zeiten geopfert sein. Besonders ist es der Wal-
purgis- und Johannistag, an dem das Wasser ein Menschenleben fordert.
Das ist die unfreiwillige Spende, die noch heute die Geister des Ge-
wissers sich holen. Diese Erkenntnis? diirfen wir wohl auch schon fiir
die Vor- und Friihzeit voraussetzen. Von den Franken wissen wir, daB
sie beim Uberschreiten des Po dem Wasser dieses Flusses die Weiber
und Kinder der Kriegsgefangenen opferten. Die Kimbern henkten nach
der Schlacht von Arausio die Gefangenen, ertrinkten die Rosse, warfen
die Beutestiicke ins Wasser oder zerstorten sie.? Fiir die Alemannen
und Franken ist sogar ein Flufkult bezeugt.’

Bei der Anlage der Hortfunde in moorigen (Gegenden sind diese
nicht einfach ins Moor geworfen worden, sondern an schwer zuging-
lichen festen Sumpfstellen niedergelegt, wie die sorgsamen Beobach-
tungen der grofien eisenzeitlichen Moorfunde Dénemarks lehren. Man
darf diese Beobachtungen fiir die Eisenzeit in einzelnen Fillen wohl
auch auf stein- und bronzezeitliche Verhiltnisse iibertragen.® Dies zeigt
u. a. ein Verwahrfund von Hinzenhagen, A.Krakow’ in Mecklenburg,
aus der jiingeren Bronzezeit. Hier lag in einem moorigen Wasser-
loche, im Geholz, in 1,25 m Tiefe neben Tierknochen und Holz auf einer
40 c¢m dicken Moosschicht, unter welcher sich eine Schicht weiien San-
des befand, eine grofie Menge verschiedener Schmucksachen.

Man findet hdufig mehr Schmucksachen an einer Stelle niedergelegt,

1 Ebert, Reallex. Bd. 11, S. 402; a. a. O. Bd. 2, Taf. 187b.

* Jacob-Friesen, Der altgermanische Opferfund im Brodelbrunnen zu Pyr-
mont, 1929.

3 Siehe hierzu Mogk, Deutscher Geisterglaube, in: O. Meisinger, Bilder aus
der Volkskunde, 1922, 91, 92.
4 W. Schulz, Die Langobarden als Wodanverehrer, Mannus 1932, 229. —
Abnliches ist auch von den Hermunduren, Sachsen und Wikingern bezeugt
[N. N., Etwas iiber die alten Deutschen, Deutsche Gaue 34 (1933) 167, 168).]

* Handworterbuch des deutschen Aberglaubens, II, Sp. 1693 unter ,FluB¢.

¢ Siehe hierzu u a. auch R. Beltz, Die vorgeschichtlichen Altertimer des
GroBherzogtums Mecklenburg-Schwerin, S. 180 und derselbe, Moorkultur und
Heimatschutz, in: Mecklenburg 11 (1916) 8 ff.

7 Mecklenbnrg. Jahrb. 40 (1876) 149 ff.

Archiv fiir Religionswissenschaft XX XIII. 3/4 156



224 H.-L. Janssen

als im Leben getragen wurden. Durch die Zweiheit oder Mehrheit
der niedergelegten Sachen soll zunichst wohl nur ein gewisser Reich-
tum der Gabe angedeutet werden. Das Opfer wird aber nicht nur
von einzelnen Menschen, fiilhrenden Minnern oder Priestern ausgefiihrt,
sondern auch wohl sicher von Mann und Frau, einem Ehepaar, gleich-
zeitig.

Wenn es manchmal schon schwer ist, einen Verwahrfund als solchen
zu erkennen (Einzelfunde in gesicherten dementsprechenden Fundum-
stinden gelten auch als Verwahrfunde — eine Tatsache, auf die bisher
viel zu wenig geachtet und bei der eine sichere Entscheidung allerdings
auch schwer zu geben ist —), wieviel schwerer ist es da, den Verwahr-
fund genauer zu erkliren. Und doch gibt es auch hier einige Anhalts-
punkte, die eine nihere Unterteilung der Verwahrfunde méglich machen.
Ubergiinge von einer Untergruppe zur anderen sind natiirlich unbedingt
vorhanden. Opferfunde brauchen nicht immer seltene prichtige Stiicke
zu enthalten, es besteht auch die Moglichkeit, daB ein weniger wohl-
habender Mann seine fiir ibhn kostbaren Dinge opfert. Opfer- oder
Versteckfunde konnen von einem einzelnen, von Mann und Frau, da-
neben aber auch von mehreren Angehérigen niedergelegt sein.

Wir finden in den Funden, die reisenden Handlern gehéren, meist
groBere Reihen vollendeter Gegenstinde oft gleicher Art. Sie liegen
hiufig in der Nihe einer wichtigen StraBe.

Der Unterschied zwischen Hindler- und GieBerfunden ist auch wie-
der flieflend, denn die Bronzehindler kénnen ihre Bronzen auch gegen
alte Ware vertauschen. Sie haben sich auch wohl darauf verstanden,
kleine Flickungen auszufiihren. Hindlerverstecke kénnen somit sehr gut
neben ganzen auch zerbrochene Stiicke enthalten.

GieBerfunde bestehen meist aus GuSformen, zerbrochenen ferti-
gen und unfertigen Stiicken und enthalten gewohnlich nur Gegenstinde,
die dem Fundlande eigentiimlich sind.

In einzelnen Fillen wird man die Verwahrfunde auch als Haus-
schiitze ansehen konnen.! DaB man Kostbarkeiten im Hause verwahrte,
ist ja fiir die Vorzeit mehrfach bezeugt. In solchen Fillen mégen die
Hiuser verbrannt oder zerstért worden sein, und nur der Hausschatz, der
sicher eingegraben war, ist uns als Verwahrfund erhalten geblieben. Es
kann sich bei diesen Funden auch um Opfer an die Hausgeister han-
deln.?

1 Siehe hierzu: Schuchhardt, Goldfund von Messingwerk bei Eberswalde
46, 47.

* Siehe hierzu u. a.: H. Schreuer, Das Recht der Toten, Ztschr. f. vergleich.
Rechtawiss. 33 (1916) 122. Diese Arbeit ist gerade fir germanische Rechts-
briauche wichtig.



Zur Deutung vorgeschichtl. Schatzfunde durch jiingere Kulturerscheinungen 995

Findet man gute und wertvolle Stiicke in einem wohlerhaltenen Zu-
stande und unter auffilligen Fundumstéinden, dann handelt es sich wohl
meist um einen Weihe- oder Opferfund.!

Erste Vorbedingung fiir die Deutung vorgeschichtlicher Schatzfunde
ist ein sehr guter Fundbericht. Die weitaus meisten Schatzfunde werden
zufillig entdeckt und oft erst nach Wochen den zustindigen Stellen
gemeldet. ,Die #ltesten Generationen von Sammlungsleitern haben sich
darum wenig geschert. Ihre Kataloge enthalten selten mehr als die
Angabe des Fundorts und selbst das noch hiufig falsch. Aber durch
Suchen in Briefen, Rechnungen, Zeitungsausschnitten, gelegentlichen
Erwahnungen an versteckter Stelle und schlieflich durch Befragen alter
Ortseinwohner gelangt man doch selbst in veralteten Fillen hin und
wieder zu einem leidlich befriedigenden Ergebnis“.?

Es ist aus diesem Grunde schwer, die Bedeutung des Hortfundes
zu ergriinden; daneben sei hier aber noch auf einen weiteren Umstand
hingewiesen, der die Verwahrfunde als Hilfsmittel fiir die Altersbestim-
mung an Wert verlieren lit. Wir wissen, daf an manchen Stellen lange
Zeit geopfert wurde.® Es erscheinen dann Altertiimer der verschieden-
sten Zeiten an ein und derselben Stelle, ohne daf man dies heute (be-
sonders durch den oben erwihnten Mangel der Fundberichte) immer
gleich erkennt. In diesem Zusammenhang sei daher auf eine Untersuchung
Jankuhns iiber den Moorfund von Thorsberg hingewiesen.* Er schreibt
hier u. a.: ,,Betrachtet man den Fund von Thorsberg aber auf seine Zu-
sammensetzung hin, so ergibt sich, daB die Funde keineswegs einheit-
lich sind, sondern einen Zeitraum von 300 bis 400 Jahren umfassen.
Zu den idltesten Schichten des Fundes gehéren die Tongefifie, die noch
in das erste vorchristliche Jahrhundert hineingehen, wihrend im ersten
nachchristlichen Jahrhundert in steigendem MaBe Metallgerite als Opfer-
gaben auftreten. Diese Verschiedenartigkeit der Gegenstinde war schon
vorher gelegentlich aufgefallen, ohne daf aber die Einheitlichkeit der
Niederlegung — also des Opferaktes — in Zweifel gezogen wurde.
Einer einmaligen Niederlegung widersprechen aber die Verhiltnisse im
Moor. In den tiefsten Schichten lagen die TongefiBe, also die formen-
kundlich #ltesten Teile des Fundes, wihrend die obersten Gegenstinde
teilweise 1,5 bis 2 m dariiber lagen.”

! Siehe hierzu u. a. auch: Handworterbuch des deutschen Aberglaubens b
unter ,Kult“ (besonders Sp. 804,805) und a.a. 0.6 unter ,Opfer“. Siehe hierzn
weiter Hoops Reall. 2, 477 unter ,Heiligtiimer®,

* Seger, in: Altschlesien 1936, 87.

8 Vgl. hierzu u. a.: Janssen a. a. 0. 92.

¢ H. Jankuhn, Zur Deutung des Moorfundes von Thorsberg, in: Forschun-
gen und Fortschritte Nr. 16 (1936) 202.

15*



226 H.-L. Janssen

,Dieser von Engelhardt bei der Grabung im Moor beohachtete Be-
fund spricht zusammen mit den Altersunterschieden der Gegenstinde
selbst absolut gegen eine einmalige Niederlegung. Die Stelle, an der
die Gegenstinde geopfert wurden, waren mit einem in Resten noch
erhaltenen Flechtzaun umgeben, und ein Holzsteg fiihrte auf diesen
Platz hin. Wir haben in diesem Moorfund also nicht ein einmaliges
Siegesopfer (Sophus Miiller) vor uns, sondern ein Heiligtum, in dem iiber
drei bis vier Jahrhunderte hinweg Opfer niedergelegt wurden, und zwar
nach einer Sitte, wie sie schon in der jiingeren Steinzeit bekannt war
und bis in das Mittelalter hinein herrschend blieb.*

Wenn wir der Frage der Deutung vorgeschichtlicher Funde durch
jiingere Kulturerscheinungen nachgehen, dann ergeben sich fiir uns fol-
gende Hauptquellen: Schriftliche Uberlieferungen (u. a. Runentexte,
christliche Quellen), Volkssagen und Volksbriuche.

Eine Reihe von friilhgeschichtlichen Altertiimern, die aus Weihe-
funden stammen, zeigen runische Bestimmungsinschriften. Als Beispiele
nennen wir hier! die Spange von Vimose (Fiinen) mit dem Text:
aasauwija gaadagas alu = den Zauber fiirchtend, weihe ich diesen
Schmuck den Aasen und den Goldring von Pietroassa mit der In-
schrift: Gutani o wi(h) hailag = ,der Goten Eigentum (Odal), heiliges
= unantastbares) Weihtum*. Zwischen der o- und der w-Rune scheint
nach Marstranders Beobachtung ein Hakenkreuz, das Sinnbild der Gétter,
geritzt zu sein? , Der kultischen Bestimmung gilt auch die ilteste iiber-
haupt bekannte germanische Inschrift, nimlich die auf dem Helm von
Negau (etwa 2. Jahrh. v. Zw.), die freilich nicht in Runen, sondern in
reinen norditalischen Buchstaben abgefafit ist. Der Hauptteil dieser In-
schrift lautet: Harigasti teiwai, was nach der ansprechenden Deutung
Neckels mit ,dem Gotte Harigast (Wodan)' zu iibersetzen ist.“*

Bei der Heranziehung schriftlicher Uberliferungen, die fiir die Kli-
rung der Deutung der Schatzfunde in Frage kommt, ist zu beriicksich-
tigen, daB auch nordische Quellen zur Erklirung heidnisch-germani-
scher Glaubensvorstellungen mit Vorsicht heranzuziehen sind, da die
altesten Quellen in der Zeit des Uberganges zum Christentum geschrieben
und zum Teil sicher von diesem beeinflufit sind. Dies zeigt 2z, B. fiir die
Merseburger Zauberspriiche ein Aufsatz von Harmjanz?, der u. a. folgendes
angibt: 1. sind die Vorbilder christlich, 2. waren die Schreiber Ménche,
3. berichtet z. B. schon die Homilia de sacrilegis (6.—7. Jahrh.) von
christlicher Zauberei bei den Germanen (die Merseburger Zauberspriiche

! Vgl. hier u. a. H. Arntz, Handbuch der Runenkunde, 197, 198.

* [S. aber auch Arntz. Hess UL f Vk. 33 (1934) 116f — Pt

3 W. Krause, Was man in Runen ritzte, 41, 42.

* H. Harmjanz, Volkskunde u. Religionswissenschaft, in: AltpreuBen1936, H.1.



Zar Deutung vorgeschichtl. Schatzfunde durch jingere Kulturerscheinungen 227

stammen aus dem 10. Jahrh.); 4. Segen gleichen Inhalts, die christlich
beeinfluit sind, liegen von anderen Vélkern in grofier Zahl vor; 5. idis
(in dem Merseburger Segen heilen und helfen drei idisi) ist sicher ein
germanisches Wort; dieses hinderte den Dichter des Heliand aber nicht,
die Jungfrau Maria idis zu nennen; 6. Der Stabreim in den Merseburger
Segen spricht nicht grundsitzlich fiir eine rein germanische Herkunft
unter Ausschlub des Christentums. Muspilli und Wessobrunner Gebet
sind als kennzeichnend christliche fiir Germanen bestimmte Dichtungen
stabreimend abgefaBt.

Man hat oft iibersehen, daf mit dem Christentum u. a. auch die
Dimonenlehre des Morgenlandes in die germanischen Linder gekommen
ist. Die mittelalterlichen Schriftsteller, denen wir die Berichte iiber
unsere friihe Vergangenheit verdanken, haben teils aus unbewuBtem
Systemzwang, teils aber auch in der klaren Absicht, alles AuBerchrist-
liche zu entwerten, vieles mit fremden Begriffen umschrieben, was sie
schildern wollten. Das gilt auch fiir die Bedeutung der Sinnbilder. ,,Wir
miissen uns dariiber klar sein !, daB nicht zur ,Ddmonenabwehr* urspriing-
lich diese Zeichen verwandt wurden, sondern schlechthin zur Abwehr
biser Einfliisse. Dimonen hat es urspriinglich in unserer Heimat nicht
gegeben. Sie sind ... erst mit dem Christentum eingefiihrt worden.
Sie sind mittelmeerisch-syrischer Herkunft, von der wir entschieden ab-
riicken miissen.*

Daneben darf nun aber nicht verkanrt werden, daf es besonders im
Norden eine fiirsorgliche Pflege, ja Weiterbildung der heidnischen Uber-
lieferung gegeben hat (Gunnarsson, Nordischer Schicksalsgedanke).

Bei der Heranziehung von Volkssagen fiir die Deutung vorgeschicht-
licher Schatzfunde ist folgendes zu beachten?: Eine Sage wird in den
meisten Fillen wohl nicht bis zum heutigen Tage iiberliefert worden
sein. Der mehrmalige Bevolkerungswechsel spricht gegen eine Dauer-
iiberlieferung, obwohl bei einem friedlichen Bevélkerungswechsel in
verein -elten Fillen allerdings doch eine Volkssage an Ort und Stelle
erhalten bleiben kann. Man wird dann aber sicher mancherlei Zutaten
erwarten konnen. GroBte Vorsicht ist auf jeden Fall geboten3, denn es
ist eine bekannte Tatsache, daB Sagen sprungweise wandern und schnell
Aufnahme finden, wenn die Ortlichkeit oder eine geschichtliche Uber-
lieferung der Sage angepaBt zu sein scheint. i

! Borchers, Weigel, Goslar. Alte Wohnbautee und Sinnbilder, 62.
* Vgl H-L. Janssen, Die Germanen in Mecklenburg, 87.
3 Vgl. hierzu Spamer, Deutsche Volkskunde als Lebenswissenschaft, 277fF,
. *E Mogk, Der Ursprung der mittelalterlichen Siibnekreuze, 5. — Zu
dieser Frage siehe auch: J. Folkers, Zur Stilkritik der deutschen Volkssage,
71, 78; Lauffer, Land und Leute in Niederdeutschland, 195fF.



228 H.-L. Janssen

E.Heyck sagt zur Bedeutung der Volkssage fiir die Erklirung ver-
gangenen Brauchtums einmal!: ,,Alle miindliche I"Jberlieferung verfirbt
sich mehr oder minder, auch die volksgeschichtlich oder ortsgeschicht-
lich wohlbegriindete. Nach erzihlerischen Unwillkiirlichkeiten scheidet
sie aus, zieht Ereignisse zusammen, oft sehr anachronistisch. Sie will
verstindlich und plausibel bleiben und die Horer durch Ungekanntes
nicht beirren. — Der haufigste Irrtum der mit der Geschichtssage Un-
vertrauten ist der, daB sie das ,Wahrscheinliche’ fiir den echten Teil
halten. Fiir die verbesserte Wahrscheinlichkeit hat aber in der Regel
ein frilherer Erzihler aus sich heraus gesorgt. Ebenso unrichtig ist
es, die Namen in der Sage, das Gerippe iiberhaupt, fiir verlissig zu
nehmen, das iibrige fiir ein erdichtetes und zweifelhaftes Fiillsel. In der
Sage ist nichts gegen die Abinderung geschiitzt, auer dem einen dauer-
haften Punkt, weshalb sie iiberhaupt erzihlt wird.“

In der Yngelingensage heifit es, daf vergrabenes Gut dem Eigen-
tiimer nach dessen Tode zugute komme. Dieser Glaube ist iibrigens
in Schweden auch heute noch nicht ganz erloschen? ,Noch heute ist
im Norden die Vorstellung nicht ganz ausgestorben, daB solche ver-
grabene Schitze von ihren einstigen Herren bewacht werden. So wird
nach dem Volksglauben in Wirend der Mann, der heimlich Giiter ver-
graben hat, nach dem Tode ein Wurm oder Drache, der auf dem
Schatz liegt3; eine Frau sitzt darauf als grofSe schwarze Henne. Ver-
breitet ist auch der Glaube, daB es an den Stellen leuchte, wo versteckte
Schitze liegen; ein Irrwahn, der zur Zerstorung von unzdhligen Grab-
hiigeln Veranlassung gegeben hat.*

Hier erhebt sich nun die Frage: Kann man denn iiberhaupt das
Brauchtum oder den Volksglauben einer bestimmten Gegend von der
Gegenwart ohne weiteres auf die Vorzeit derselben Landschaft iiber-
tragen? Hierzu erinnern wir zunichst einmal an die Tatsache, dafl der
heutige deutsche Volksglaube etwas geschichtlich Gewordenes ist. Er
enthélt demnach, wie Pfister einmal richtig sagt®, ,Bestandteile von
ganz verschiedener Herkunft, die zu ganz verschiedenen Zeiten ent-
standen sind und ganz verschiedenen geistigen Entwicklungsstufen an-
gehoren. So spiegelt sich im deutschen Volksglauben der heutigen Zeit
die ganze germanische und deutsche Glaubensgeschichte wider samt den
suBeren Einfliissen, unter denen sie gestanden.“ Wir miissen in der ilte-
sten Glaubensgeschichte des deutschen Volkes demnach eine Reihe von

1 E. Heyck, Sage und Volkergedichtnis, in: Volkischer Beobachter vom
10. April 1934.

3 Mootelius, Kulturgeschichte Schwedens, 288.

3 G 0. Hyltén-Cavallius, Wirend och Wirdarne 1 (Stockholm 1863) 461.

4 Pfister, Volksglaube, in: Spamer, Die deutsche Volkskunde, 2. Aufl,, 91.



Zur Deutung vorgeschichtl. Schatzfunde durch jingere Kulturerscheinungen 229

Bestandteilen der zeitlichen Abfolge nach unterscheiden: urindogermani-
sches Gut, das wir mit Pfister etwa noch durch den ,Vergleich mit
andern indogermanischen V§lkern® bestimmen konnen, weiterhin Be-
standteile, die die Indogermanen auf der Wanderungszeit erwarben und
ausbildeten, und schlieBlich die Neubildungen der germanischen Frih-
geschichte. Durch den Zerfall der Germanen in einzelne Stimme setzte
dann mit der Kulturspaltung eine selbstindige Entwicklung der Stammes-
religionen ein. Neues trat hinzu, nachdem die Germanen rund um
100 v. Zw. stirker mit anderen Vélkern in Beriibrung kamen. ,Ein-
fliisse der Romer und anderer antiker, auch orientalischer Vlker und
das Christentum: dann folgen die Erschiitterungen der Vslkerwande-
rung und in steter Umbildung die Weiterentwicklung des deutschen
Glaubens im Mittelalter, wo besonders die Zeit der Kreuzziige und dann
der Humanismus auch wieder fremde Einwirkungen brachte, und in der
Neuzeit seit der Reformation.“ Bei dieser Entwicklungsreihe germa-
nisch-deutscher Glaubensgeschichte — das sei nochmals unterstrichen —
ist einer Erscheinung wohl die grofte Aufmerksamkeit zuzuwenden: das
ist der Einfluf des Christentums auf die germanischen Glaubensvorstel-
lungen. Wir miissen auf Grund eines genauen Quellenstudiums die Ziige,
die sich nach den Umwilzungen, besonders des Christentums, erhalten
haben, klar herausarbeiten. Danach wird man der Frage nach der Deu-
tung vorgeschichtlicher Schatzfunde durch jiingere Kulturerscheinungen
mit weniger Schwierigkeiten entgegentreten kénnen. Man wird dann
auch noch leichter als bisher Arteigenes, also Dauerndes, und Zeit-
bedingtes voneinander zu scheiden vermégen. Wenn man in das neuere
Schrifttum zur Geistesgeschichte der Vorzeit hineinschaut, mufl man hiufig
feststellen, wie unvorsichtig die vorgeschichtlichen Kulturiuferungen
gedeutet werden konnen. Ohne Riicksicht auf Raum und Zeit wird
manchmal bei Erklirungsversuchen vorgegangen oder es wird ohne wei-
teres eine Daueriiberlieferung von der Vorzeit bis in die Gegenwart
angenommen. Richthofen sagt hier einmal treffend®: ,Es gilt daher
zuniicht, in dem betreffenden Kulturkreis selbst Ausschau zu halten und
nur mit ganz besonderer Vorsicht Erscheinungen aus dem Kult und
Denken véllig anders gearteter Vélker heranzuziehen. Liegen unmittel-
bare Zeugnisse* (z. B. Runentexte) ,fiir die Erklirung vorgeschichtlicher
Schatzfunde — wie in den meisten Fillen — nicht vor, dann wird man
der Lésung am sichersten nachgehen kénnen, wenn man die Untersuchung
zunichst landschaftlich beschrinkt und dann stérkstens geschichtliche,
sprachgeschichtliche und volkskundliche Quellen heranzieht.*

1 Richthofen, Zur religionsgeschichtlichen Auswertung vorgeschichtlicher
Altertimer, in: Mitteilg. d. Anthrop. Gesellsch, Wien 1932, 118.



YMIR

EIN BEITRAG
ZU DEN EDDISCHEN WELTSCHOPFUNGSVORSTELLUNGEN

VON FR. BORTZLER IN BREMEN

Wie war der Anfang der Welt und wie der des Lebens? Daf diese
Fragen auch in der nordischen Edda eine so bedeutsame Rolle spielen,
das gilt mit Recht als einer der stirksten Beweise fiir den griiblerischen
Geist germanischer Dichtung iiberhaupt. Man mag iiber die germanische
Urspriinglichkeit und iiber die germanische Reichweite der Véluspa,
des groBartigsten Stiickes davon, denken, wie man will, das é&ndert an
der Tatsache nichts, daB sie in der Welt fast rein germanischer Menschen
entstanden und mit germanisch geprigten Vorstellungen arbeitend?, eine
Glanzleistung weltweiter Dichtung geworden ist, so sehr, dab sogar
ein Elard Hugo Meyer (,,Die Edd. Kosmog.“, Freiburg 1891, 131.) von
ihr behaupten konnte, daB ,mnicht nur die mitteleuropiischen Nachbar-
volker der Germanen nichts auch pur entfernt Ahnliches oder Gleich-
wertiges ibhr ,an die Seite zu stellen haben, sondern auch die ent-
sprechenden Leistungen der Romer und Griechen, der Perser und Inder
vor ihr ,zuriicktreten miissen“. AuBer der Voluspa aber sind neben
einigen mehr vereinzelt stehenden Stiicken die Hauptzeugen eddischer
Weltschpfungsvorstellungen das Wafthrudnirlied und recht ausgiebig
der erste Teil der sogenannten jiingeren oder Snorra-Edda, ,,Gylfis Be-
térung® (so von Neckel iibs.).

In der Voluspa nun steht, den Anfang der Welt kennzeichnend, der
Begriff Ymir.

»Urzeit war es, da Ymir hauste:
nicht war Sand noch See noch Salzwogen,
nicht Erde unten noch oben Himmel,
Gihnung grundlos, doch Gras nirgend.“
(Ubs. nach Fel. Genzmer.)

! Ich personlich habe den Eindruck, und die hier vorliegende Arbeit soll
das bestitigen, daB nicht nur das Kostiim, das G. Neckel (in Reall. d. Altgerm.
Altk. v. Joh. Hoops unt. ,Snorri“) so stark betont, nordisch ist, sondern auch,
trotz allem fremden Einfluf, das Lebensgefiihl.



Ymir 231

Ich wiirde es fiir verfehlt halten, ihn, etwa in Anlehnung an iranische
oder manichiische Vorstellungen, als den Urmenschen oder den Uradam
anzusprechen. Denn, mag auch im Wafthrudnirlied behauptet werden,
daB aus seinem Korper die Welt geschaffen sei und aus seinen Kdrper-
teilen die einzelnen Bestandteile des Kosmos, so verbietet es doch
wenigstens die Véluspa, an die wir uns zunichst einmal halten, geradezu,
in Ymir einen irgendwie nach Art eines Lebewesens gegliederten
Organismus zu sehen. Und ich halte es ebenso fiir verkehrt, ihn so, wie
es auch Eug. Fehrle in seiner Germaniaausgabe (8. 59), seinen Gewihrs-
minnern, vor allem Herm. Giintert folgend, tut, mit dem bei Tacitus
(Germ. c. 2) erwihnten Tuisto auf eine Stufe zu stellen und ihn als
nlwitter® zu deuten. Was zunichst die Herkunft und Bedeutung des
Namens Ymir anlangt, so wage ich es meinerseits nicht, zu dieser so
schwierigen Frage Stellung zu nehmen. Franz Rolf Schrider (in seiner
Arbeit iiber ,,Germ. Schépfungsmythen® I (= ,,Germ.-Rom. Monatsschr.,
19 [1931] 1f.) behauptet (S.7), ,die einzig richtige Deutung® habe
Herm. Giintert gefunden. Das Wort Ymir soll nicht die ihm gewoéhnlich
zugeschriebene Bedeutung ,,Der Rauscher* haben, es soll vielmehr stamm-
verwandt sein mit lettisch jumis = Doppelfrucht, mit mittelirisch emuin
= Zwilling und mit awestisch ysma- und altindisch yama ,,in der gleichen
Bedeutung*'; und das eddische Ritselwesen Ymir soll seine Verwandten
huben in dem persischen Yima und dem indischen Yama, und diese Ver-
wandtschaft soll sich auch nicht bloB auf die Namen beziehen, die
iiberall ,Zwitter*bedeutet haben miiften, sondern, wenigstens
nach Schréder, soll hinter allen drei Wesen derselbe Ideengehalt stecken,
nidmlich die ,Vorstellung eines mannweiblichen Urwesens®. Tuisto aber
soll (so Schréder S. 8) ,nichts als eine Variante des nordischen Ur-
riesen“ sein. In diesen Ansitzen liegt eine Kette nicht blof von sprach-
geschichtlichen, sondern zugleich auch von religionsgeschichtlichen Pro-
blemen vor. Ich muf ihre Einzelerérterung Berufeneren iiberlassen und
bezweifle nur, ob die Etymologie Giinterts tatsachlich zwingend ist.
Was ich aber mit aller Bestimmtheit behaupte, ist zweierlei: einmal,
daB der Ymir der Voluspa, wie auch immer der Name erklirt werden
mag, seiner Bedeutung nach kein Zwitter ist und von diesem Sinn
auch gar nichts an sich trigt, und dann, da Ymir mit dem Taciteischen
Tuisto nichts zu tun hat. Denn Tuisto ist nach Tacitus ein ,deus terra
editus“ ein aus der Erde entsprossener Gott. Ymir aber, zunichst der
der Voluspa, ist, weil aller Weltschopfung weit vorausliegend, iiber-
haupt nicht entstanden, er ist noch viel weniger aus der Mutter
Erde geworden, weil zu seiner Zeit eine Erde noch nicht da war, und
endlich wire die Kennzeichnung dieses Ymir als eines Gottes zum
mindesten eine Kiihnheit. Mit anderen Worten: von den drei Worten,



232 Fr. Bortzler

mit denen Tacitus den Tuisto bestimmt, paBt auf Ymir nicht ein einziges.
Eher konnte der Ymir der Snorra-Edda den Eindruck eines Zwitters
machen. Der ist, obwohl geworden, aber auch nicht aus der Erde ge-
worden, sondern aus einer Verbindung des Feucht-Kalten (Wasser) mit
dem Trocken-Heifien (Feuer). Und wie es mit seiner mythologischen
Wirklichkeit iiberhaupt steht, das gedenke ich unten (8. 234 f.) zu zeigen;
hier nenne ich nur das Ergebnis: Dieser Ymir ist erst ein Geschopf
Snorris, nicht #lter als dieser.! So muB ich denn auch all das fiir ab-
wegig halten, was Fr. R. Schréder in seinem obengenannten Aufsatz
aus Ymir gemacht hat (S.9): den Urmenschen, den Hermaphroditen
und endlich — ein kiihnster VorstoB Schréders in allgemeinste, aber in
der Wissenschaft jetzt sehr beliebte religiose Urgriinde — den Vege-
tationsdimon. All das soll Ymir sein. Ich setze Schréders eigene Worte
hierher: ,Der Urmensch — Tuisto, Tveggi, Ymir oder wie er in andern
Gegenden geheiBen haben mag — umschlieBt das ménnliche und weib-
liche Urprinzip, er ist das Urbild aller Fruchtbarkeit im Pflanzen-, Tier-
und Menschenleben; mit andern Worten: Der Urmensch, der ,Herm-
aphrodit®, ist zugleich der Reprisentant der Vegetation, er ist der Vege-
tationsddmon schlechthin.“ Man vergleiche mit diesen weitgehenden
Folgerungen nun einmal das, was in der Edda wirklich iiber Ymir iiber-
liefert ist! Das aller Schépfung vorausliegende Urweltwesen, das grofie X,
enthilt auch nicht den leisesten Hinweis weder auf Zweigeschlechtig-
keit noch auf einen Vegetationskult, und der Reifriese Ymir wird da-
durch, daf er Kinder hat, noch lange nicht zu einem Vegetationsddmon.
So soll denn die Festlegung der eddischen Ymirvorstellungen, wie ich
sie in dieser Arbeit versuche, fiir die Zukunft derartige Irrwege aus-
schliefen. Sie haben bei Schroder sogar zu einem sehr allgemeinen
Hermaphroditismus gefiihrt, und sie schlieBen so die Gefahr in sich,
dab sie innerhalb der Religionsgeschichte sich verhéngnisvoll auswirken.
Hat doch Schréder selbst (ebenfalls S.9), von dem Beinamen Tveggi
ausgehend, sogar den Odin als gelegentlich so aufgefalites Mannweib
hingestellt. Wir miissen daran festhalten: Die Viluspa liBit keine andere

1 Ahnlich ist auch das Urteil Eugen Mogks tiber Snorris Kosmogonie iiber-
haupt in seinem Aufsatz ,Zur Bewertung der Snorra-Edda als religionsge-
schichtliche und mythologische Quelle des nordgermanischen Heidentums*
(= Ber. iib. d. Verh. d. Sichs. Ak. d. Wiss. 84 [1932], 2. Heft). Er stellt dort
iiber die Snorra-Kosmogonie fest (8. 17f.): ,,Was sich von ihr nicht in den
Eddsliedern nachweisen 1i8t . . ., bat keinen mythologischen, geschweige denn
religionsgeschichtlichen Wert. Es ist der Dichterphantasie und Kombinations-
gabe cines Gelehrten des 13. Jahrh. entsprungen.* Ich unterscheide mich von
Mogk vielleicht nur dadurch, daB ich auch in der Dichterphantasie und Kom-
binationsgabe des Mannes noch religionsgeschichtlich beachtenswerte Krifte
wirksam sehe.



Ymir 233

Deutung des Ymir zu, als daB er ein Etwas ist vor jeder gegliederten
Form eines Seins. Er ist bloBer, unterschiedsloser Weltstoff. Alle Ver-
suche, ihn weiter eindeutig zu bestimmen, sei es von griechischer
oder biblischer oder babylonischer oder iranischer Kosmogonie, kénnen
nicht restlos befriedigen. Man mag ihn auch fiir belebt halten oder
nicht, er ist jedenfalls kein Organismus. Die Véluspa iiberbietet sich ja
geradezu in Verneinungen:

,»Urzeit war es, da Ymir hauste:

nicht war Sand noch See noch Salzwogen,
nicht Erde unten noch oben Himmel,
Gihnung grundlos, doch Gras nirgend.“

Im Wafthrudnirlied, jenem Frage- und Antwortspiel zwischen
Odin und dem zauberkundigen Wafthrudnir, begegnet Ymir wieder.
Aber die Vorstellung von ihm ist nicht mehr ganz dieselbe wie in der
Véluspa. Denn, obwohl es in demselben Liede von ihm heifit ,,Aus Ymirs
Fleisch ward die Erde geschaffen, so schiebt sich andrerseits ein ganzes
Geschlecht von Reifriesen vor die Erdzeit. ,,Vor unzihligen Wintern,
ehe die Erde geschaffen, war geboren Bergelmir.“ Aurgelmir,
Thrudgelmir und Bergelmir aber stellen die Reihe eines ,schlimmen
Geschlechtes* der Thursen dar. Sie sollen ihrerseits allerdings wieder
von ,,Ymirs Stamm® erwachsen sein. Man mag sich diese Angaben nach
Belieben zusammenreimen, das Lied selbst bietet weiter keinen Anhalt.
Aber die Feststellung dieses Widerspruches wird uns wichtig werden
fiir das Verstindnis der Arbeitsweise Snorris. Das ,schlimme Geschlecht“
der Thursen andrerseits, ,vor unzihligen Wintern“ entstanden, das
klingt wie eine die Jahrtausende iiberdauernde, in der Sage festgehaltene
Erinnerung an das, was wirklich einmal war, an die Eiszeiten, und einer
mythologischen Phantasie mag es gestattet sein, diese sogar vor die
Erdzeit zu setzen. Bei dem &ltesten der Thursen nun wird das Lebens-
und Erzeugungsproblem aufgeworfen. Er auf jeden Fall entstand. Er
mag aus ,,Ymirs Stamm® geworden sein, aber er kann nicht gleich-
bedeutend sein mit dem Ymir als ungewordenem Weltstoff. Er entstand
als ein RBistropfen. ,Aus den Eliwagar flogen Eistropfen, aus den
Tropfen ein Thurse wuchs.” Das wire also das erste Lebewesen in
der Zeit des auftauenden Eises! Seine eigene Entstehung ist noch rein
mythisch. Aber bei ihm wird das Lebensproblem gestellt. ,Sage mir®,
fragt der wiflbegierige Odin ,,wie zeugte Kinder der kithne Riese, da
er kein Weib gewann?“, und die Antwort ist, daB unter seinen Armen
das erste geschlechtsgeschiedene Paar entstanden sei: ,,Knabe und Maid
wuchsen dem kiihnen Thursen unterm Arm vereint”“. So haben wir in
den Reifriesen die ersten menschenartigen Wesen, friiher als Menschen



234 Fr. Bortzler

und selbst als die Gotter. Sie stammen aus dem Eise, fast noch das Eis
selbst, aber in ihnen wird das geschlechtsgebundene Leben. Und
zwischen Ymir und dem Kosmos steht die Vorstellung
der unzihligen Winter.

Die Widerspriiche zwischen Véluspa und Wafthrudnirsmal sucht
nun Snorri, der Verfasser der sogenannten jiingeren Edda, zusammen-
zureimen und baut das, was dort nur skizzenhaft angelegt ist, zu einer
weitldufigen rationalistischen Schépfungsgeschichte aus in den ersten
Abschnitten der Gylfaginning.! Eine Evangelienharmonie nennt Neckel
sie einmal in der Einleitung seiner Ausgabe. Und diese Kennzeichnung
scheint mir auch im allgemeinen das tatsichliche Bestreben Snorris zu
treffen, sie bedeutet aber andererseits nicht den Erfolg, dab es diesem
Mythenbearbeiter tatsichlich gelungen wire, die ganze ihm vorliegende
eddische Dichtung in Einklang zu bringen. Er selbst hat sogar neue
Widerspriiche gebracht. Fiir Ymir tat er zuniichst offensichtlich ein
Wesentliches: Er entthronte ihn bewuBt aus seiner Rolle als Welterstes,
indem er ihn als Gewordenes hinstellte (c. 5). Er macht ihn zum Reif-
riesen und zum Anfang des Lebendigen. Man darf natiirlich fragen,
wie er dazu kam. Eug. Mogk in seinem schon (S.232 Anm.) erwihnten
Aufsatz ,,Zur Bewertung der Snorra-Edda usw.” stellt nur die Tatsache
fest. ,,Daf schon im Anfang der Zeiten das Urwesen Ymir dagewesen
sein soll®, sagt er, ,pafit Snorri in seine Darstellung nicht* (S. 13). Ich
glaube, daB hier verschiedene Griinde fiir den Mythendeuter Snorri
maBgebend zusammenwirkten. Nicht der unwesentlichste scheint mir
der gewesen zu sein, dafl er stark beeindruckt war von einer ganz be-
stimmten antiken Weltentstehungserklirung, die ich unten (8. 242) auf-
zeigen werde. Sie war in den Uranfingen dualistisch, und dahinein
pabte allerdings der Ymir der Vo6luspa nicht mehr. Aber anch ein dufier-
liches Recht zu seiner Neubestimmung des Ymir diirfte Snorri in seinen
nordischen Mythen selbst gefunden haben. Ich halte es wenigstens fiir
moglich, daB er den Frostriesen Hymir des Hymirliedes mit Ymir
gleichsetzte. Der gehort aber ganz deutlich nicht blof einer anderen
Weltzeit an als der Ymir der V&luspa, sondern er ist auch bereits ein
ausgesprochenes Lebeweseu. Er wird so geschildert: ,Der Krinkungs-
stifter kehrte erst spit, | der grimme Hymir, heim von der Jagd; | er
kam in den Saal, es klirrte das Eis: | gefroren war sein Forst des
Kinnes®. (Ubs. nach Genzmer.) Dieser Ymir lieB sich auch gut zusammen-
bringen mit dem im Wafthrudnirlied als Stammvater der Reifthursen
genannten Ymir. Jedenfalls ist Snorris Ansatz nun so: Ymir ist gleich-
bedeutend mit dem Altesten der Reifriesen, mit Aurgelmir, und er

! Vgl , Die jingere Edda*, tbertr. v. G. Neckel u. Fel. Niedner, 1925.




Ymir 235

spricht es unzweideutig aus (c¢. 5): ,,Und es entstand eine Menschen-
gestalt, das ist Ymir, den die Reifriesen Aurgelmir nennen, von dem
stammen die Geschlechter die Reifriesen, unter Berufung auf Waf-
thrudnirsmal und auf eine Stelle der Kurzen Voluspa.! Ymir ist also
fiir Snorri nicht mehr das letzte Sein. Und ganz folgerichtig streicht
er ihn jetzt in der betreffenden Voluspastrophe. Er fiihrt diese wortlich
an (c. 4). Sie heifit aber nicht: ,,Urzeit war es, da Ymir hauste® usw.,
sondern: ,Urzeit war es, da nichts noch war® usw. Daraus ergab sich
ihm nun ein ganz neues Weltentstehungsbild: Das Werden Ymirs
in der Eiszeit und das Werden des ersten Lebens steht jetzt
im Mittelpunkt. Was vorher war, war eben das Nichts. Als Gangleri an
die Dreieinigkeit die Frage richtet, was Gott denn getrieben habe, ehe
Himmel und Erde gemacht wurden, da erhilt er zur Antwort: ,Da war
er bei den Reifriesen*.? Und als derselbe Gangleri demselben dreieinigen
Gottwesen, dem Hoch, dem Ebenhoch und dem Dritt, die Urfrage stellt:
»Was war der Anfang? Was gab es vorher?“, da antwortet ihm dieses
eben mit der gekiirzten Voluspastrophe, also mit Weglassung des
Ymir, und in lauter Negationen. Am Anfang steht eben fiir Snorri gleich
hinter der gihnenden Leere das Eis als erstes bestimmtes Sein. Und
in diese Weltperiode gehort das erste Leben, was Snorri dem Waf-
thrudnirlied entnimmt: ,Aus dem Eliwagar flogen Eistropfen, aus dem
Tropfen ein Thurse wuchs.“ Das tropfende Eis setzt aber aufer dem
Eis noch ein zweites voraus: Wirme. Und so stellt er denn, offenbar
unter Ankniipfung an andere mythische Uberlieferung?, als Urzustand
der Welt den Gegensatz von Niflheim und Muspellheim hin und kommt
so zu einem dualistischen Weltanfang, zu dem Gegensatz von Kilte
und Wirme und noch tiefer zu dem von Wasser und Feuer. Denn das
Niflheim oder Nebelheim, das ,schon so viele Menschenalter vor Er-
schaffung der Erde“ (c.4) bestand, wird geschildert als mit einem
Brunnen, Hwergelmir, in seiner Mitte ausgestattet und mit vielen ihm
entstromenden Fliissen, und das Muspellheim als brennende Lohe,
munbetretbar fiir die, die dort fremd sind und nicht den dortigen Odel-

1 DaB schon der Dichter des Wafthrudnirliedes diese Verquickung von
Ymir und Aurgelmir vollzogen oder gar in seiner Quelle vorgefunden habe,
wie Schroder in der genannten Arbeit (8. 7) vermutet — auch Mogk (S. 16)
ist dieser Meinung —, das halte ich nicht fiir wahrscheinlich.

* Mogk bemerkt (S. 13) zu dieser Antwort: ,Eine Bemerkung, deren In-
halt andere nordische Quellen nicht kennen.* Das ist aber nach meiner Meinung
auch ganz selbstverstindlich, wenn man weiB, woher Snorri diesen ganzen
Weltentstehungsansatz hat. Die ganze Bemerkung bedeutet auch wahrschein-
lich pichts anderes. als daB Gott in der Gestalt als Feuer oder Hitze neben
und mit dem Eise zugleich da war.

3 Anders Mogk in seinem Aufsatz S. 14.



236 Fr. Bortzler

sitzen entstammen*.! Wiahrend also das Wafthrudnirlied nur von den
aus Eliwagar auffliegenden Eistropfen und von dem aus den Tropfen
entstehenden Thursen spricht, hat Snorri diese Andeutungen erweitert
durch die von einem Nifl- und einem Muspellheim und zugleich durch
die Gegensatzpaare von Wasser und Feuer und von Kilte und Wirme
und endlich auch — durch die von Weiblich und Minnlich. Dem Ymir,
dem lebendiggewordenen Tropfen, wachsen ja (c. 5) ,unter dem linken
Arm ein Mann und eine Frau“, wofiir sich Snorri wieder auf das Waf-
thrudnirlied berufen kann. Und Ymir selbst kann als das erste und aus-
gesprochen menschenartige Leben gelten — der in c. 4 genannte Surt,
pder Landesverteidiger an der Grenze von Muspellheim*, wirkt noch
mehr elementenhaft —; in seiner Entstehung ist sozusagen der Punkt
angegeben, wo sich der Ubergang vollzieht von einer naturhaften Ele-
mentenverbindung zur geschlechtlichen Erzeugung. Sie wird so ge-
schildert (c. 5): ,,Als der heifie Luftstrom auf den Reif stieB, so daR
dieser schmolz und herniedertriufelte, da wurden durch die Kraft dessen,
der die Hitze sandte, diese Tropfen lebendig, und es entstand eine
Menschengestalt, das ist Ymir.“ Es scheint mir nicht zuviel gewagt,
wenn man auch diese ,,Kraft dessen, der die Hitze sandte“ und lebendig
macht, als das Feuer oder die Wirme,. hier als das Minnliche ansieht
und dementsprechend das Wasser oder die Feuchtigkeit als das Weib-
liche (vgl. auch S. 242).

Und nur nebenbei gehe ich ein auf die eigentiimliche Rolle, die das
Muspellheim an dieser Stelle der Snorra-Edda spielt.? Die Muspellsshne
sind sonst in der Edda schreckliche Gestalten des Verderbens, und
der Muspell — ob man ihn nun personlich auffafit oder nicht -— ist z. B.
aus dem bayerischen Gedicht ,Muspilli als ein weltzerstorendes
Feuer bekannt. Bei Snorri aber scheint der Begriff geradezu umgewertet
ins Gute. ,Die Siidseite der Welt*, heift es in c. 4, ,,die Muspell heifit;
die ist hell und hat heiteren Himmel“ und in c. 5: ,Wie von Nebelheim
Kilte und lauter Widriges ausging, so war alles, was in der Nihe von
Muspell lag, heiB und hell und das Klima ... mild wie die windstille
Himmelshshe.“ Und diese andere Bewertung ist um so auffallender, weil
Snorri gerade in demselben Abschritt die Muspellséhne auch wieder in
ihrer entgegengesetzten Rolle erwihnt. Nun, durch seine Kosmogonie
und durch seine literarische Vorlage — man sehe meine Ausfiihrungen

1 Hier etwa den biblischen Gegensatz von den Wagsern und dem Geist
Gottes dariiber als wesentlich hinstellen, das wiirde ich fiir ein tiuschendes
Spiel halten. Wenn dieser Dualismus etwas Verwandtes hat, so werde ich unten
(S. 238) den Grund angeben.

2 Sowohl iiber das Muspell- wie auch tber das Niflheim vergleiche man
die Ausfihrungen Mogks (8. 14), die ich aber doch nicht ganz teile.



Ymir 237

(8. 242) dariiber nach — war Snorri gezwungen, das Feuer oder die
‘Wirme als das Lebenerzeugende und damit als das Gute und Géttliche
einmal anzusetzen und so einen Widerspruch hinzunehmen. Das Auf-
tallende ist dann nur, daf er gerade die Bezeichnung Muspell dafiir
wihlte, also einen Namen, der, wie wenigstens Mogk nach A. Olrik be-
hauptet (S. 14) ,sonst in der ganzen nordischen Uberlieferung® einen
sunterirdischen Damon“ bezeichne. Ich bin allerdings im Gegensatz
zu Mogk der Meinung, daB fiir Snorri die Verbindung von Muspell und
Feuer gegeben gewesen sein mufB. Man sieht aus dieser ganzen
Stelle aber zugleich auch, welch unzuverlissige Beweisfiihrung es ist,
wenn z. B. Will Erich Peuckert in seinem Aufsatz ,,Germ. Eschato-
logien“ (ARW 32, H. 1/2, 23), um den manichiischen EinfluB auf
die Edda zu erweisen, vorbringt, daB ,einzig die mandéisch-manichiische
Welt“, dem Babylonischen folgend, den Norden als die gute, den Siiden
als die bose Gegend habe, und um die Ubereinstimmung mit der Edda
aufzuweisen, gerade auf Snorri verweist, der mit Muspell die ,,siidliche
Feuerwelt* bezeichne. Die ganze moralische Verteilung der Himmels-
richtungen im Sinne Peuckerts ist in der Edda eben nicht gegeben.

Ich habe versucht, die Entstehung von Snorris Weltschépfungs-
lehre aufzuzeigen, und habe meine Erklirung, abgesehen von einem
blofen Hinweis auf eine von aufien kommende Anregung, zunichst ein-
mal in rein nordischen Bezirken gehalten. ‘Da ergibt sich denn fiir
Snorri ganz deutlich der Versuch, bereits vorhandene eddische Lieder
und Mythen zu erkliren, ihre Andeutungen zu einem Zusammenhang
zu bringen, Widerspriiche zu verséhnen und iiber das Ganze einen
leichten christlichen Schimmer zu verbreiten.! Unverkennbar ist dabei
besonders stark herausgekommen die Gegeniiberstellung von Muspell-
heim und Niflheim mit einer ganzen Anzahl von Gegensatzpaaren, die
ich wegen ihrer Wichtigkeit fiir die folgende Untersuchung hier noch-
mals zusammenstelle: Wasser und Feuer, Kilte und Wirme, Widrig
und Angenehm, Weiblich und Mannlich. Und besonders bedeutungsvoll
wird dieser Gegensatz noch dadurch, da aus ihm das erste Leben im
eigentlichen Sinne entsteht, die erste ,Menschengestalt”, der Ymir. Die
Betonung gerade dieses Schipfungsvorganges hat Snorri duBerlich ganz
christlich begriindet, aber auch nur ZuBerlich. Im Abschnitt 3 16t
er den ,Dritt“, das eine Stiick der gottlichen Dreieinigkeit, es aus-
sprechen: ,Doch sein“ (d. h. Allvaters) ,,groBtes Werk ist, daf er den
Menschen machte.“ So hat denn aus dem ganzen Vorgang der Welt-

1 Da ist eine Auffassung, wie sie etwa auch A. Heusler vertritt (in RGG*
unter , Edda‘*), wenn er so feststellt: ,Er will Uberliefertes ordnen und er-
kliren; und auch seine Beurteilung des Christlichen ist #hnlich: ,Die christ-
lichen Pinselstriche heben sich leicht ab.*



238 Fr. Bortzler

werdung seine Teilnahme am meisten erregt das Werden des ersten
Lebens, und den Urbegriff der Edda, den Namen Ymir, hat er auf dieses
iibertragen.

Ich bin iiberzeugt, daB die nordisch-mythisch eingestellte Erklirung,
wie ich sie im bisherigen gegeben habe, fiir das Zustandekommen der
merkwiirdigen Ymirkosmogonie des Snorri nicht entbehrt werden kann,
daf man andernfalls dem Manne nicht gerecht wird. Ich habe zwar
schon auf eine meines Erachtens entscheidende, von auBen kommende
Anregung hingewiesen (S. 235), aber man kénnte zur Not auch ohne
sie auskommen, so stark ist alles in nordische Vorstellungen getaucht,
und ich verstehe es, falls man nur den Begriff ,,Gliubigkeit“ nicht zu
eng nimmt, wenn A. Heusler (an der in der Anm. S. 237 genannten Stelle)
seine Meinung iiber diesen Teil der Snorra-Edda so zusammenfafit: ,,Der
Hauptteil gibt sich als Sprachrohr heidnischer Glaubigkeit.“ Wenn ich
trotzdem im folgenden nach der von mir angewandten nordischen Er-
klirung eine und zwar ganz bestimmte fremde Beeinflussung nachweise,
so ist das kein Widerspruch. Es liegt hier eben ein ganz eigenartiges
Verhiltnis von Fremdem und Bodenstindigem vor, das man an diesem
Beispiel nun einmal zu beobachten gut Gelegenheit hat. Die Suche nach
fremden Quellen fiir die Edda iiberhaupt und besonders auch fiir die
Snorra-Edda ist ja nichts Neues. Sie ist nach den verschiedensten
Richtungen betrieben worden, nur daB ein bestimmter Zugriff nicht
recht gelingen wollte.

Elard Hugo Meyer, ein Hauptvertreter der historischen Erklérungs-
art, wollte in Snorris Ymirdeutung eine Vereinigung von christlichen
und platonischen Gedanken sehen. Er sagt in seinem Werk ,,Die Eddische
Kosmogonie* (1891) 83: ,Also vereinigt sich in diesem Schopfungs-
werke nicht nur die antike Chaos- und Elemententheorie mit dem Abyssus-
gedanken der Genesis, sondern auch die in jenes eingreifende ,virtus
opificis‘ Platos mit der belebenden Kraft des hitzespendenden Heiligen
Geistes der christlichen Theologie. Aus der in der christlichen Theologie
vorgenommenen Mischung dieser beiden Lehren ist Snorris Geschichte
von Ymirs Geburt hervorgegangen. In dieser Bestimmung ist Richtiges
enthalten, aber sie geniigt trotzdem nicht und entspricht nicht dem
wahren Sachverbalt. Sie ist vor allem schon viel zu allgemein ge-
halten. Die Verbindung mit Plato und der christlichen Theologie ist
viel einfacher zu erkliren, als Meyer es sich denkt. Ich werde eine ganz
bestimmte Quelle und Stelle nachweisen. Sodann aber erwecken Meyers
Worte auch leicht eine falsche Vorstellung deswegen, weil sie die
nordische Umsetzung der christlich-antiken Vorstellungen nicht wiirdigen,
den nordisch-mythischen Gehalt. Der aus den Elivagar auffliegende Eis-
tropfen, aus dem dann ein Thurse wird, und der Riese Ymir als der



Ymir 239

Stammvater der Reifriesen haben von Hause aus mit Platos Urmaterie
sicher nichts zu tun. Denn es ist auch nicht so, wie Meyer, seine Aui-
fassung zuspitzend sagt (S.85), daB ,der bose neben Gott be-
stehende Ymir... die bése neben Gott bestehende Materie
der christlich-platonischen Kosmogonie“ ist. Darin liegt doch eine Ver-
kennung von Snorris ganzem Denken und seiner ganzen Einstellung
vor. Ymir ist fiir diesen gar nicht die Urmaterie. Wozu hiitte er es sonst
nétig gehabt, ihn als Urwesen aus der Vluspa erst zu entfernen? Ymir
ist vielmehr das erste Lebewesen. Und es liegt auch kein Platonismus
in der Form zugrunde, daB Gott und die Materie gegeniibergestellt
werden, sondern — und das ist eher stoisch — die Urgriinde sind zwei
Materien, bei Snorri als Niflheim und Muspellheim bezeichnet, philo-
sophisch ausgedriickt Wasser und Feuer, wovon das letztere seine Gott-
lichkeit mehr in seiner ménnlichen Kraft beweist. Im iibrigen ist
auch in der Entstehung der Lebewesen alles anders als in der Bibel
dargestellt. Wenn Snorri die weitere Vermehrung des Urlebens so er-
zihlt (c. 5): ,Es wird erzdhlt, daB er im Schlaf anfing zu schwitzen
(der Urriese), und da wuchsen ihm unter dem linken Arm ein Mann
und eine Frau, und sein eines Bein bekam einen Sohn mit dem anderen*,
so hat er zundichst eine germanische Vorlage im Wafthrudnirlied:
»Kpnabe und Maid wuchsen dem kiihnen Thursen | unter dem Arm ver-
eint: | der FuB mit dem FuB des Vielweisen zeugte | den sechskopfigen
Sohn.“! Mir will es scheinen, da bei dem Erklirer, d. h. bei Snorri,
hier weniger christliche oder sonstwo hergeholte Vorstellungen mit-
spielten als Gedanken an die natiirliche Wirklichkeit der Eiszeiten. Ob
er das im Wafthrudnirlied ja nicht erwihnte Moment des Schlafes
aus der Bibel entnahm (1. Mos. 2, 21), weiB ich nicht, ob er es gar aus
dem Iranischen holte, wie Fr. R. Schroder will (,,Altgerm. Kulturpro-
bleme®, 1929, S. 131 u. ebenso ,,Germ. Schépfungsmythen® I, S. 15 ff.)2,
ist mir noch zweifelhafter.

In meist anderer Richtung als Elard Hugo Meyer sucht Franz Rolf
Schréder die Quellen der Edda. Er gehért zu einer Gruppe von Ge-
lehrten, die an starke iranische Beeinflussung glauben. Meist steht
bei ihnen R. Reitzenstein im Hintergrund. Von vornherein verdichtig
erscheint mir dabei die grofie zeitliche Verschiedenheit, in der diese

* Fr. R. Schréder will (,Germ. Schopfungsmythen I, 7) diese Angaben
auseinandertrennen in ,zwei verschiedene Uberheferungen“ Der sechshiuptige
Sohn soll zum Urriesen Aurgelmir und dessen Sippe gehoren, das Zwillings-
paar, Knabe und Midchen, aber zum andern Urriesen, zu dem wZwitter* Ymir.
Das ist aber Kiinstelei.

2 Man vgl. auch R. Reitzenstein u. H. Schaeder, Stud. z. ant. Synkretism.
aus Ir. u. Griechenl., 1926, 219.

Archiv fiir Religionswissenschaft XXXTII. 3/4 16



240 Fr. Bortzler

Beeinflussung erfolgt sein soll; die Spanne reicht sozusagen von der
Urzeit bis in die Wikingerzeit. Ich habe erst kiirzlich in einer Be-
sprechung in der ,Niederd. Zeitschr. f. Volksk.* (13, H. 3/4, 1791f.)
gegen einen solchen Versuch Will-Erich Peuckerts (ARW. 32, H. 1/2:
»Germ. Eschatologien®) Stellung genommen.! Er lief darauf hinaus, eine
manichiisch-mandiische Uberlieferung von Weltuntergangsvorstellungen
in der Edda, speziell in der Véluspa und vor allem in der sogenannten
Kleinen Voluspa, als nachwirkend zu erweisen. Franz Rolf Schrioder hat
in den nun auch schon mehrmals hier erwdhnten Schriften, in seinem
Buch ,,Altgermanische Kulturprobleme®, 1929, und nicht wesentlich
anders auch in seinen beiden Aufsitzen ,,Germanische Schépfungs-
mythen*, I u. II (= ,,Germ.-Rom. Monatsschr. 19, 1931) gerade auch
fir unsern Ymir die iranische Herkunft behauptet. Im erstgenannten
Buch erklirt er (S. 131) mit aller Bestimmtheit: ,,Ymir, der zweifellos
aus persischer Quelle geflossen ist, bezeugt ,,die Existenz eines gleichen
Mythus im Iran, nur, daB wir ihn nicht mehr nachweisen kénnen“. Ich
will zwar nicht behaupten, daB zwischen iranischen und nordgermanischen
religiosen Vorstellungen keine besonderen Beziehungen bestehen — von
Einzelheiten ganz abgesehen, verdient vor allen der so stark hervor-
tretende Dualismus Beachtung —; ich sage nur, daf die Art der Zu-
sammenhinge noch wenig geklirt ist und daB nach meiner Ansicht
die bisherigen Methoden der Untersuchung mehr verwirrend als auf-
klirend gewirkt haben. Wie Schroder in einem iranistischen Ubereifer
befangen ist, mag man schon daraus ersehen, dall er es fiir richtig hilt,
tir die bei Snorri so naiv eingefiihrte géttliche Dreieinigkeit (c. 2) —
es sind dort drei Ménner in ,drei Hochsitzen iibereinander; der eine
heifit Hoch, der andere Ebenhoch und der oberste Dritt — das so nahe
liegende christliche Vorbild abzulehnen und fiir diese ,nordische Tri-
nitit* (so ,,Germ. Schépfungsmythen“ I, 1) lieber auf den dreigestalteten
Mithras, den MiSgag tgimidoiog, zu verweisen. Und das, obwohl doch
bekanntermalien die mittelalterliche christliche Kunst die Dreieinig-
keit oft so, d. h. iibereinander, dargestellt hat, wie man das z. B. in
Diirers ,Allerheiligenbild“ von 1511 sehen kann: Am Kreuz Christus,
dicht dariiber der Kopf von Gottvater und ganz oben, als Taube, der
Heilige Geist.” Fiir Schroder aber ist beweiskriftiger (,,Altg. Kulturpr.”
120) jenes Bild im Dieburger Mithrium, wo aus einem Stamm drei
gleiche Mithraskopfe herauswachsen, wihrend Snorris Angaben von

1 8. dazu auch Fr. Pfister, Deutsches Volkstum in Glauben und Aber-

glauben 1936, 122ff.
2 Das bei Mogk ,Zur Bew. d. Snorra-Edda* usw. zu S. 12 aus dem cod.
Ups. wiedergegebene Bild scheint mir eine blofe Illustration der Snorra-Szene

zu sein.




Y mir 241

einem Hoch, Ebenhoch und Dritt als Oberstem hier kaum einen Riick-
halt baben. Und weil ,die Mithrasreligion . . . die Trinitdtslehre bereits
frither als das Christentum durchgefiihrt“ habe, deswegen will er noch
fiir das 13. nachchristliche Jahrhundert lieber mithrischen Einfluf an-
nehmen.

Nicht bloB der Ymir der Véluspa, auch der Ymir des Snorri stammt
nach Schroder aus dem Osten. Er spricht es (,,Altg. Kulturpr.” 134)
klipp und klar aus, ,,daB wir es hier tatsiichlich mit einem chaldédisch-
persischen System zu tun haben*; und etwas vorsichtiger in ,,Germ.
Schépfungsm.“1 3: ,Es diirfte manches dafiir sprechen, daB die Heimat
dieser Lehre im Iran zu suchen ist.“ Er geht aus von dem in Snorris
Ymirdeutung so stark hervortretenden Dualismus. Der Weg seiner Be-
weisfiihrung fiihrt dann iiber eine schon von Reitzenstein (,,Stud. z. ant.
Synkr.“ 112{f.) behandelte arabische Schrift des 8. nachchr. Jahrhun-
derts zuriick zu einer an sich verlorenen Awesta-Schrift, dem Damdad-
Nask, deren Entstehung von Albr. Goetze aber in die Zeit vor Plato
festgesetzt wurde. Das einschlidgige Stiick der arabischen Schrift, das
also seinerseits in letzter Linie wieder auf den Damdad-Nask zuriick-
gehen soll, behauptet die Ubereinstimmung zwischen Makro- und Mikro-
kosmos und stellt als Grundgesetz der beiden Welten auf: ,,Das Wirkende
(v0 mowoiv) sei die Bewegung, die Bewegung sei die Wirme und das
sei die Minnlichkeit, und die Wirkung (76 mdoyov) sei die Ruhe, die
Kiilte, die Weiblichkeit, und aus diesem Minnlichen und Weiblichen,
Kalten und Warmen entstinden die vier Grundelemente.“! Diese Gegen-
iberstellung erinnert in der Tat an den Ymir-Dualismus bei Snorri,
den ich selbst noch schirfer als Schroder aufgezeigt habe. Zwar fehlt
in der Gegensatztabelle des arabischen Schriftstellers gerade das Paar,
von dem ich bei Ymir ausging: Feucht-Warm. Dafl aber urspriinglich
auch das Feuchte in die Liste gehorte, beweist das bei Reitzenstein
angefiigte Aristoxenoszitat: ,,Aiédmgos 0 & "Egergiels nai "Agiozdtevog 6
poveixég gact medg Zegdrav tov Xakdaiov fAnivévar Ivdaydgav: tov 0k
B0 abdrgy dvo slver & doyilg Toig ovow aitier, matéoe xal pyTége xal
matépn uiv @dg, unrége 0 ondrog, To¥ ¢E @atdg pégn deoudv, Emgdv, xod-
Pov, Tayt, ToU 6% exdTOVs YVYEGY, Vyeov, Pagl, feadv: éx 8% TovTwy mdvie
10v %éouov Gvvestdvenr dx Snlelug xal Hogevog.”

Diese so stramm aufgebaute Zusammenstellung von Gegensitzen
stammt aber nach meiner festen Uberzeugung nicht aus dem Damdad-
Nask. Sie selbst ist griechisch, und zwar speziell pythagoreisch-aristo-
telisch, trotz der Verweisung des Aristoxenos auf den Chaldier Zaratas.
Ihre vorpythagoreische Herkunft, das mag eine Frage fiir sich sein.

1 Ich gebe die Ubersetzung nach Schréder, der sich seinerseits wieder an
Reitzenstein 116 bilt.

16*



242 Fr. Bortzler

Wenn wir aber im 13. Jahrh. n. Chr. diese Liste oder wenigstens noch
ihre Umrisse auf Island finden, dann haben wir keinen AnlaB, auf eine
verlorene Awesta-Schrift zuriickzugreifen.

Das sage ich mit um so groBerer Bestimmtheit, weil ich glaube,
zeigen zu konnen, daB, falls iiberhaupt fiir Snorris Ymirdeutung eine
fremde Beeinflussung in Frage kommt, diese ganz eindeutig festzustellen
ist und zwar eine solche, daf die angebliche iranische daneben ganz ver-
schwindet. Es ist eine Stelle bei einem lateinisch-christlichen Schrift-
steller: Lactanz ,divinae institutiones* II, c. 9, § 15ff. Da steht
folgende Kosmogonie: ,Die Welt beruht letzten Endes auf zwei ent-
gegengesetzten Prinzipien, auf Wirme und Feuchtigkeit, die die Gott-
heit in wunderbarer Weise, um alles zu erhalten und hervorzubringen,
erdacht hat®. Und gleich im nichsten Satze wird der Begriff der Feuchtig-
keit durch den der Kialte ergiinzt; denn es wird gesagt: Da in Wirme
und Feuer die ,,virtus“ Gottes lebe, so hitten, wenn nicht die ,,materia*
von Kilte und Feuchtigkeit die Glut und Gewalt jener ersten
Macht gemiBigt hitte, nichts entstehenund nichts zusammen-
halten kénnen, ohne sofort zu verbrennen und unterzu-
gehen. Ich halte es hier fiir nicht ausgeschlossen, daB in dem Gegen-
satz von virtus und materia ein vielleicht nur halbbewufites und an sich
natiirlich unberechtigtes etymologisches Spiel ,Ménnlichkeit — Miitter-
lichkeit“ vorliegt. Auf jeden Fall aber denke ich bei den hervorgehobenen
Worten des Lactanz an die so merkwiirdigen des Snorri: ,Doch zu
allererst gab es auf der Siidseite die Welt, die Muspell heiBt; die ist
hell und hat heiteren Himmel, die ganze Gegend loht und brennt und
ist unbetretbar fiir die, die dort fremd sind und nicht den
dortigen Odelsitzen entstammen.* Das ist die Art, wie Snorri
pumkostiimiert, und als Beispiel dafiir sehr lehrreich. Und ich denke
auch bei den Worten des Lactanz von der ,Kraft Gottes in der
Wirme und im Feuer® (,,virtus dei in calore et igni“) an die Snorris
von der  ,Kraftdessen,der die Hitze sandte®. Und wir wiirden
von Lactanz aus tatsichlich leicht verstehen, warum er den eddischen
Dimon Muspell — der dann allerdings Beziehung zum Feuer gehabt
haben muf — hier so naiv ins Géttliche umstilisierte. Lactanz aber fihrt
fort mit einem Hinweis auf Philosophen und Dichter, nach denen die
Welt auf einer ,zwietrichtigen Einheit“ beruhe. Heraklit, der die Welt
aus Feuer entstehen lassen wollte, sei ebenso im Irrtum befangen ge-
wesen wie sein Gegenpart Thales mit seiner Lehre vom Wasser als
Urstoff. Jeder habe etwas Richtiges gesehen, aber keiner die ganze
Wahrheit. Denn die Mischung, nicht gerade von Wasser und Feuer,
aber von Feuchtigkeit und Wirme, sei der Quell des Lebens. Und
hier verweist er auf die bekannte Ovidstelle (Met. I, 430ff.) ,,. .. vapor



Ymir 243

umidus omnes res creat et discors concordia fetibus apta est.* Und
er fiigt hinzu, das eine sei gleichsam ein minnliches Element, das andere
ein weibliches, das eine aktiv, das andere passiv. Die Ausfilhrung geht
dann noch weiter. Vor allem wird noch auf die Verwendung von Wasser
und Feuer in romischen Hochzeitssitten verwiesen, was eine Erinnerung
an den Ursprung alles Lebens sei. Und ich denke hierbei an Snorris
Worte (c. 5): ,,Und als der heifie Luftstrom auf den Reif stieB, so daB
dieser schmolz und niedertriufelte, da wurden durch die Kraft
dessen, der die Hitze sandte, diese Tropfen lebendig, und
es entstand eine Menschengestalt, das ist Ymir.®

Diese Lactanzkosmogonie ist es, die als Anregung fiir Snorris Ymir-
kosmogonie meiner Meinung nach allein in Frage kommt. Sie ist wie
diese eine ausgesprochene Lebenskosmogonie. Sie ist aber ihrem
Wesen nach nicht orientalisch, sondern von reinstem griechischem Geist,
allerdings ein spites Erzeugnis, in dem sich fast simtliche grofen
griechischen Weltanschauungen mischen: Ganz deutlich treten hervor
Heraklit und Thales, dazu sind erkennbar Plato, Pythagoras, Aristoteles
— und endlich die Stoa. Ich habe ihre Herkunft in einer friitheren Arbeit
einmal untersucht (,,Zu den ant. Chaoskosmogonien“im ARW. 28, H. 3/4,
2601f.). Ich habe sie damals eingereiht in die Gruppe der Chaos-
kosmogonien und als zugehorig betrachtet zu einer Untergruppe, bei
der das Chaos als ein confusum gedeutet wurde, mit etymologischer
Herleitung des Wortes von yeicdor resp. cvyysic?ar. Und ich habe an-
genommen, daB schon Ovid sie kennt. In letzter Linie halte ich sie fiir
stoisch: Der vapor umidus ist der Urzustand der Welt, worin zugleich
Gott und Materie schon eine Einheit bilden. Bei Lactanz ist sie etwas
christlich aufgemacht: die Gottheit wird noch einmal eigens iiberge-
ordnet, sie hat die beiden bisher letzten Wesenheiten ,in wunderbarer
Weise erdacht®. Bei Snorri endlich ist sie in nordisches Naturempfinden
einbezogen.

Ich stelle noch einmal die Frage: Ist es denn iiberhaupt nétig, sie
fiir Snorri anzunehmen, kommt man nicht ohne sie aus? Und ich ant-
worte: Wenn es auch nicht unbedingt ausgeschlossen erscheint, daf ein
phantasiereicher Kopf aus nordisch-mythischen Bestandteilen allein ge-
rade diese Ymirdeutung gewonnen hitte, so dndert sich das Urteil doch,
nachdem eine Kosmogonie von so iiberraschender Ahnlichkeit auftritt.
Man hat dann das Recht, eine Berithrung mit ibr anzunehmen, falls
nicht etwa ihre Kenntnis aus #uBeren Griinden bei dem nordischen Er-
klirer ausgeschlossen ist.

Nun ist Snorris Bildung und Arbeitsweise gerade ein wenig geldstes
Problem. Saemund Siegfusson, der Priester, der angebliche Verfasser
der Liederedda, hatte — ich stiitze mich da zundchst auf G. Neckel



244 Fr. Bortzler

(»D. jiingere Edda® 10) — in Paris studiert. Fiir ihn wire eine Be-
kanntschaft mit den ,gottlichen Unterweisungen® des Lactanz nicht
bloB denkbar, sondern beinahe selbstverstindlich. Bei Snorri Sturluson
ist die Sachlage etwas schwieriger, weil unklarer. Uber dessen Latein-
kenntnisse urteilt Neckel im ,Reall. d. Germ. Altk.“ (von Joh. Hoops,
4.,1918/19) so: ,Ob er mehr Latein verstanden hat als ein paar
Brocken, ist fraglich® (S.196). In der Einleitung zu seiner ,jiingeren
Edda“ (1925, 11) driickt derselbe Verfasser sich etwas gewundener
aus: ,,50 hat denn auch noch niemand lateinische Vorbilder hinter ihr*
(Snorras Edda) ,,vermutet. Dies beruht nicht darauf, daB es solche Vor-
bilder in keinem Sinne gegeben hat, sondern darauf, daB das sichere
islindische Sprach- und Stilgefiihl den Mustern keine merkbare Ein-
wirkung hat verstatten wollen.“ Mogk seinerseits in seiner Abhandlung
nZur Bewertung der Snorra-Edda als religionsgeschichtliche und mytho-
logische Quelle des nordgermanischen Heidentums® (1932;s.S.232 Anm.)
bestimmt (8. 18) den Snorri als einen ,,Gelehrten ..., der in der pro-
fanen und gelehrten Literatur seiner Heimat zu Hause war“, und von
dieser islindischen Heimat behauptet er (S.3), ,daB die abend-
landische Literatur, namentlich die scholastische, in reicher Fiille* dahin
ngekommen® sei. Und ich meine so: Ob Snorri Latein oder gar viel
Latein kannte, ist schliefilich, fiir unseren Fall wenigstens, nicht von
ausschlaggebender Bedeutung. Denn auch, wenn er nicht selbst Latein
verstanden hat, so ist doch sicher die Moglichkeit, ja Wahrscheinlich-
keit nicht ausgeschlossen, daB er, der in unmittelbarer Beziehung zu
Simunds Familie und S#imunds Tradition Stehende, eine Stelle aus
einem kirchlich philosophischen Schriftsteller auch durch eine Uber-
setzung oder einen Ubersetzer kennen gelernt haben kann.

Wie er sie nun aber benutzt, das ist fiir uns das Wichtige: Er liest
die Lactanzstelle von der Entstehung des Lebens, von einer Urzeugung,
aus Wasser und Feuer bzw. ans Feuchtigkeit und Wirme. Und in seiner
mit germanisch mythologischen Vorstellungen und zugleich mit ger-
manischem urtiimlichem Naturgefiihl erfiillten Seele ersteht sofort die
Erinnerung an jene Verse des Wafthrudnirliedes, wo der erste Thurse,
der Urriese, aus den aus Eliwagar fliegenden Eistropfen erwichst. Auf
diesen Anfang der Welt, auf dieses erste Lebendige, christlich gesagt,
auf das sechste Tagewerk Gottes, stellt sich nun sein kosmogonisches
Denken ein, entsprechend dem Lactanz, wo ja auch diese Quellen des
Lebens, das Feuchtkalte und das Warme, das Ursein darstellen. Auf
diesen Vorgang iibertrigt er den Urbegriff der Véluspa, den Ymir.
Aus seinem lateinischen Schriftsteller entnahm er nur ein abstraktes,
begriffliches Schema. Aber es offenbarte ihm in seinem weitgreifenden
Dualismus einen Sinnzusammenhang mit den Reifriesen der nordischen



Ymir 245

Vorstellung, den Vorgingern von Gottern und Menschen. Soweit wir
da von einer ,,Quellenbenutzung* sprechen wollen, ist sie so ganz anders,
als wie wir heute das Wort gewohnlich gebrauchen. Es ist nur eine
Anregung, auf Grund deren er nun, unter Festhaltung seiner nordischen
Vorstellungen und Namen, seines Ymir, seines Muspellheim, seines Nifl-
heim, seines Hvergelmir, seiner Eliwagar usw. diese zu einem allerdings
neuen Sinn verbindet. Das Aufgenommene benutzt er ganz als freies
Eigentum, er iibertrigt es ganz in nordische Anschauung und Phantasie,
kurz, in die nordische Welt. Das ist mehr als eine bloe Umkostiimierung.
Der urspriingliche Naturgebalt seiner Mythen, z. B. die Vorstellung von
den unzihligen Wintern der Weltzeit und von dem gewaltigen Kampf,
nicht der philosophischen Elemente, sondern der tatsichlichen Natur-
michte, das alles lebt auch in seinen Neudeutungen. Von einer ,Nach-
dffung der Dreieinigkeit und anderer christlichen Wahrheiten, wie z. B.
der Weltschopfung” zu sprechen, wie Neckel es tut (,,Reall. d. germ.
Altk.“, 196), halte ich fiir ein zu hartes Urteil Aber Neudeutungen
sind seine Aufstellungen.

Ich stelle zum Schlufi die Ergebnisse meiner Arbeit noch einmal
ibersichtlich zusammen. Ich habe 1. gezeigt, was hinter der Ymirdeutung
der Snorra-Edda steckt und wie sie zustande gekommen ist. Ich habe
diesen Snorri-Ymir scharf abgesetzt von dem Ymir der Viéluspa und
dadurch verhiiten wollen, daB in Zukunft wieder durch die Vermischung
der beiden falsche religionsgeschichtliche Schliisse gezogen werden. Ich
habe 2. von diesen falschen Schliissen namentlich die ganz abgewiesen,
die aus dem Snorri-Ymir religiose Urvorstellungen von einem Urzwitter
und einem Fruchtbarkeitsdimon machen wollen, und ebenso die, die eine
aus der Fremde geholte Vorstellung von dem Urmenschen etwa des
Manichiiismus hier wirksam sehen wollen. Ich habe 3. die Benutzung
des Lactanz und zwar die einer ganz bestimmten Stelle daraus nach-
gewiesen und durch diesen bestimmten Nachweis das weitschweifige
Suchen nach allen moglichen Richtungen hin verhindern wollen. Ich
habe mich mit Absicht beschrinkt auf eine einzige Sache, auf den Ymir,
und weiB, daf fiir viele andere Dinge die L&sung noch offen bleibt.
Ich hoffe aber, daB ich in der Beschrinkung auf Snorris Ymirdeutung
doch einen, wenn auch bescheidenen Beitrag geliefert habe zu der Auf-
gabe, die Jan de Vries in seiner ,Altgerm. Religionsgesch.“ (1 [1935]
40) so hingestellt hat, ,den Zusammenhang der Eddalieder untereinander
und jhre Beziehungen zu etwaigen auBergermanischen Literaturpro-
dukten festzustellen, ist eine ebenso notwendige Voraussetzung fiir die
religionsgeschichtliche Forschung wie die Beantwortung der Frage, auf
welcher Grundlage Snorri seine systematische Darstellung der heidnischen
Mythologie zusammengestellt hat*.



LEGENDEN VOM TOD DER GOTTESVERACHTER
VON WILHELM NESTLE IN STUTTGART-DEGERLOCH
0O yon ukyeoder mngos o Fetov, XA .
Eur. Mel. desm. Fr. 491.

Unter den Werken des Lactantius ist uns die Schrift des L. Caecilius
»De mortibus persecutorum® erhalten, deren Verfasser! es sich zur Auf-
gabe macht, von den Anfingen des Christentums an bis auf seine Zeit
die Todesarten der Verfolger der Kirche zu schildern, durch die sie
Gott als Feinde seines Reiches bestraft hat sero id quidem, sed graviter
et digne (1, 5). Er fiihrt dies von Nero bis auf Maximinus Daja (305—313)
durch und fabt das Ergebnis seines geschichtlichen Riickblicks in die
Worte: Hoc modo Deus universos persecutores nominis sui debellavit, wut
eorum nec stirps mec radiz ulla remaneret (50,1). Wie man sieht, handelt
es sich um einen besonderen Typus sowohl des menschlichen Frevels
als auch der sich gegen diesen auswirkenden gottlichen Macht und Ge-
rechtigkeit. Das Besondere besteht darin, daff sich der Mensch bewuft
und absichtlich dem offenbaren Wollen und Wirken der Gottheit ent-
gegenstemmt, sich mit ihrer Macht zu messen und sich so gewisser-
mafen selbst an ihre Stelle zu setzen sucht. Dadurch wird er zu ihrem
erklirten Feind, zum #coudyoc. Dementsprechend ist auch die Strafe, die
ihn trifft, eine besondere: ein gewaltsamer Tod etwa durch Ermordung
oder mit gesteigerten Schmerzen verbunden, unter Umstinden auch mit
dublerer Demiitigung, oder herbeigefiihrt durch eine ungewdhnliche, in
abschreckenden Formen verlaufende Krankheit, endlich durch Ausrottung
seines Geschlechts. Ob diese Strafe sogleich nach der frevelhaften Tat
oder erst nach geraumer Zeit erfolgt, tut nichts zur Sache; das Aus-
schlaggebende ist, daf sie sicher eintrifft, und zwar noch im diesseitigen
Leben, nicht etwa erst nach dem Tode. Es liegt auf der Hand, wie nahe
sich diese Gedankenginge mit der Schrift des Plutarch Ilzgi r@v Boo-
déwg Omd ToU Felov Tipweovuéver beriihren, deren Idee ja auch in den
oben zitierten Worten (Scro id quidem) anklingt. Die Vermutung, daB
auber diesem Gesichtspunkt zweiter Ordnung auch der vorhin entwickelte

! Die Frage nach der Verfasserschaft des Lactantius, von der J. Burckhardt
sich spiiter iiberzeugte (Die Zeit Konstantins d. Gr.® 1898, 41,4) kann hier nicht
erdrtert werden.



Legenden vom Tod der Gottesverichter 247

Grundgedanke der lateinischen Schrift nur aus dem Heidnischen ins
Christliche iibertragen sei, dringt sich daher auf. Sie wird fiir bewiesen
gelten konnen, wenn sich auch in der Antike der Glaube nachweisen
1a8t, daB Menschen, die sich in besonderem Sinn als Verichter und
Feinde der Gotter betitigten, von diesen auch durch eine besonders auf-
fallende Todesart bestraft wurden. Dieser Beweis soll hier erbracht und
aullerdem gezeigt werden, daB diese Todesarten und Strafen z. T. den
von dem christlichen Verfasser erwihnten, shnlich sind und dab sicht-
bare Verbindungslinien von der antiken zur christlichen Literatur dieser
Art hintiberfiihren.

1. DIE MYTHISCHE VORSTUFE DES OEOMAXOX

Schon der Mythus kennt eine ganze Reihe von Personlichkeiten, die
sich durch ihren Trotz und ihre Uberhebung als Q:oudyor erweisen. Bei
Homer zwar erscheint es fast als eine Auszeichnung der kiihnsten Hel-
den, wie des Diomedes, wenn sie der Dichter den unmittelbaren Kampf
mit Schwert und Lanze gegen Gotter, wie Ares und Aphrodite auf-
nehmen liBt!; aber es klingt demgegeniiber fast wie eine Warnung des
von dem Bewufitsein der Hinfilligkeit und Verginglichkeit der Men-
schen erfiillten Dichters des Z, wenn er den Lykier Glaukos, ehe er den
Kampf mit Diomedes beginnt, vorher sich vergewissern lafit, ob er nicht
etwa einen Gott vor sich habe; denn

ovx &v ¥yaye Jeolory Emovoaviows: payoluny.?

Bei andern, die sich eines besonders schweren Frevels gegen eine Gott-
heit schuldig gemacht hatten und die in der Odyssee als ,,Biiler* in die
Unterwelt versetzt sind, wie Tantalos, Tityos und Sisyphos, scheint ihre
Bestrafung urspriinglich in der Oberwelt gedacht gewesen zu sein, wurde
doch auch Ixion, der, auf ein Rad gespannt, durch den Luftraum ge-
wirbelt wurde, in spiterer Sage den Hadesbewohnern zugesellt. Von Tan-
talos wissen wir, dafl der Ort seiner Strafe urspriinglich der Sipylos war,
wo ein iiber seinem Haupte schwebender Felsblock jeden Augenblick
auf ihn herabzustiirzen drohte.® Doch scheiden diese Frevler aus unserer
Betrachtung aus, da sie zwar fiir ihre Verbrechen auBergewdhnliche
Strafen empfangen haben, nicht aber besonderen Todesarten ver-
fallen sind.

Dagegen gehéren hierher eine Reihe von Heroen, die sich gottliche
Ehren anzumaBen oder den Kampf gegen Gotter aufzunehmen versuchten.

1 E 3351ff. 8501,

* 7 129, wozu vgl. H. Diels, Neue Jahrb. f. d. K1. Alt. 1910, 12, 7.

3 2 576 ff. Ath. VII 281 B. Ixion bei Apoll. Rhod. 1II 62. Diod. IV 69. Vgl
Preller-Robert, Griech. Myth.4 (1894) 821 ff.



248 Wilhelm Nestle

An der Spitze stehen Keyx und Alkyone, deren Hochzeit schon ein
Hesiodisches Epos besang. Sie nannten sich wechselsweise Zeus und Hera
und kamen wegen dieses Ubermutes um, indem sie von Zeus in Vogel
verwandelt wurden, die nach ihnen heifien.!

Deutlicher als die diirftigen Notizen iiber dieses Paar spricht die
Uberlieferung tiber Salmoneus. Dieser, urspriinglich Konig in Thes-
salien, griindete eine Stadt in Elis, nannte sich selbst Zeus, suchte Donner
und Blitz des Gottes kiinstlich nachzuahmen und nahm die diesem dar-
gebrachten Opfer fiir sich in Anspruch. Zeus bestrafte ihn fiir seine Gott-
losigkeit, indem er ihn mit dem Blitz zerschmetterte und die von ihm
gegriindete Stadt mit samt den Einwohnern vernichtete. Bei Sophokles
wurde er zum Helden eines Satyrspiels. Die spitere Sage versetzte auch
ihn in die Unterwelt. Weinreichs Vermutung, daf Salmoneus ein vor-
griechischer Gottkdnig war, der sich der indogermanischen Zeusreligion
widersetzte, wie Pentheus der Dionysosreligion, und so zum $oudyos wurde,
ist sehr einleuchtend.? Er ist die erste deutliche Gestalt dieses Typus.

Ein zweiter Himmelsstiirmer dieser Art ist Bellerophontes, der
Enkel des Sisyphos, des Bruders des Salmoneus. Homer weifi von ihm
nur, da er nach einer Anzahl von Heldentaten ,allen Géttern verhafit
wurde und im Aleischen Gefilde allein umherirrte, sich abhéirmend und
die Pfade der Menschen vermeidend.“ Pindar kennt, wie auch schon
Hesiod, die Sage vom Pegasos, will aber das Endschicksal des Helden
verschweigen. Er erzidblt, daB er auf dem FliigelroR sich gen Himmel
geschwungen habe und in die Versammlung des Zeus gelangt sei, deutet
aber das ,bittere Ende*, das auf die ,unrechtmifige siiBe Freude“ folgte,
nur an. Erst der Scholiast zu der Homerstelle sagt, dafl Zeus, als Bellero-
phontes auf dem Pegasos in den Himmel reiten wollte, ihm eine Bremse
sandte, worauf das Rof den Reiter abwarf und dieser in die Aleische
Ebene in Lykien abstiirzte, in der er verkriippelt umherirrte. Dieses
Umherirren bildete schon eine dmogie fiir die antiken Homererklirer.
Man konnte an eine geistesverwirrende Krankheit, eine Art Melancholie,
denken. Dariiber, dah Bellerophontes den Versuch, sich in die Gesell-
schaft der Gotter einzudringen, mit der Vernichtung seines Heldentums
und seines Lebensgliicks biilen mufite, kann ein Zweifel nicht bestehen.
Bei Euripides, der nach seiner Art in die alte Sage die Probleme seiner
Zeit hineintrug, wurde er zum Gottesleugner.?

! Hes. Fr. 177ff. (Rz.). Apollod. Bibl. I 7, 4, 1. Clem. Alex. Protr. 1V 53 (Ka-
talog der sich selbst Vergdtternden).

1 3 236. Hes. Fr. 27, 5. 181 (Rz.). Pind. Pyth. IV 143, Soph. Fr. 494 ff. Virg.
Aen. VI 585ff. Apollod. I 9,7, 7. Diod. IV 68. O. Weinreich, Menekrates Zeus
und Salmoneus (Tiibinger Beitr. zur Alt. Wiss. 18 [1933] 86 fF.).

3 Z 156—202 mit Schol. A zu v. 165. Hes. Theog. 3256. Pind., Ol 13, 64fF.



Legenden vom Tod der Gottesverichter 249

Eine dritte Gestalt solch frivolen Charakters ist Kapaneus. Er
muf schon in der Thebais vorgekommen sein, aus der die Tragiker
schopften. Aischylos schildert diesen ,Riesen*als iiberheblichen Prahler,
der ,die Gotter nicht ehrt“ und als Sterblicher iiberschiumende Worte
gegen Zeus gen Himmel sendet, wofiir ihn dieser mit seinem Blitz treffen
wird. Und so geschieht es. Noch deutlicher enthiillt uns Euripides seine
Hybris: er hitte gelistert, daB selbst das erhabene Feuer des Zeus ihn
an der Eroberung Thebens nicht hindern werde. Dadurch, da er dem
Willen des Zeus zu trotzen sucht, wird er zum 9zoudyos und biibt dies
mit seinem Tode.!

Prometheus, der trotzige Titane, der sich wider Zeus und die
Herrschaft der ,jungen Gotter” auflehnt? der das himmlische Feuer
stiehlt und es gegen den Willen des hdchsten Gottes den Menschen
bringt, um ihnen die Kultur zu ermdglichen, ist zwar ein 9eoudyog par
excellence und bekommt die Macht des Zeus in furchtbarer Strafe zu
fiihlen, kann aber, da er selbst Gott ist, nicht sterben und erzwingt
schlieBlich die Anerkennung seiner Schopfung durch Zeus mittelst der
Preisgabe des seine Herrschaft gefihrdenden Geheimnisses.

Steht bei der Prometheussage der Kampf zweier Gottergeschlechter
im Hintergrund, so handelt es sich auch in den folgenden Fillen, dhn-
lich wie wir es schon bei Salmoneus gesehen haben (S. 248), um Reli-
gionskdmpfe aus frithgriechischer Zeit. Wenn wir horen, dufl Zeus den
Asklepios mit dem Blitz tdtete, weil er durch Auferweckung von
Toten die Naturordnung durchbrach, so scheint diese Motivierung ebenso
spiaterem Denken zu entstammen, wie die von Pindar dem Heilgott zu-
geschriebene Gewinnsucht.? In Wirklichkeit diirfte wohl auch hier die
Erinnerung an den Kampf der Zeusreligion gegen einen michtigen Lo-
kaldimon vorliegen, der mit seinem Kultus sich ihr unter- und einordnen
mufte. Gilt doch Asklepios bei Homer noch nicht als Gott, sondern nur
als ,untadeliger Arzt“.* Und nach einer allerdings spiten Nachricht
scheint sogar sein Geschlecht noch von der Feindschaft der Gotter ver-
folgt worden zu sein: denn, wie Lukian berichtet, starb ,,der Sohn des
Podaleirios*, also der Enkel des Asklepios, Nikomachos, von dem sich
die Familie des Aristoteles herleitete, an der Wiirmerkrankheit? von

Isthm. 7, 44ff. Euor. Fr. 285ff., besonders 286. E. Bethe bei Pauly-Wissowa
III 241 f. A. Rapp bei Roscher, Myth. Lex. I 7721F.

1 Aisch. Sept. 422 ff. Soph. Ant. 127ff. Od. Col. 1318f. Eur. Phoin. 1172 ff.
Hik. 496 ff.

* Aisch. Prom. 95, 439. zods mdvras éydaion Fe0vs 975. Weiteres Neue Jahrb.
f. d. K. Alt. 1907, 235 ff.

3 Pind. Pyth. 8, 54 ff. Aisch. Ag. 1022 ff. Diod. IV 71; vgl. v. Wilamowite,
Isyllos von Epidauros (1886) 64. Preller-Robert, Griech. Myth.* 514 ff,

¢ 4 194, R 518. 5 Luk. Alex. 59. Paus. IV 3, 10; 30, 3. Diog. L. V 1.



260 ‘Wilhelm Nestle

der, wie wir sehen werden, Gottesverichter mit Vorliebe heimgesucht
werden.

Auch das Eindringen der Dionysosreligion in Griechenland hat im
Mythus ihre Spuren hinterlassen. Dionysos gehért bei Homer noch nicht
zu den Olympiern, erfreut sich aber immerhin schon des Schutzes des
Zeus. So erhebt sich hier nicht wie bei Salmoneus, Prometheus, Askle-
pios ein Kampf zwischen Gott und Gott, sondern es sind Menschen, die
sich der Verehrung des fremden Gottes widersetzen. Der erste dieser
Dionysosfeinde ist der Thrakerkénig Lykurgos, der die ,,Ammen“ des
Dionysos und den Gott selbst verfolgt, so daB er (wie Hephaistos im X
in den Tiefen des Meeres bei Thetis Zuflucht suchen muB. Dieser Kampf
des Lykurgos gegen Dionysos wird aber schon als ein solcher gegen ,,die
himmlischen Gétter iiberhaupt aufgefaBt und deshalb wird der Géotter-
feind (wie Bellerophon S.248) ,allen unsterblichen Gottern verhabt“
und von Zeus mit Erblindung bestraft, worauf er nach kurzer Zeit
stirbt.! Diese Grundziige der Sage, die Eumelos in seinem Epos ,Euro-
pia“ behandelte, wurden spiter noch erweitert. Aischylos nahm sie zum
Vorwurf seiner ,Lykurgie“. Nach Sophokles listerte Lykurgos den Gott
und wurde dafiir in ein Felsgemach eingeschlossen, wo er fiir seine
povie biiBen muBte.? Nach der sjéitesten Form der Sage wird der Konig
von Dionysos in Wahnsinn versetzt, so daB er seinen Sohn Dryas fir
einen Weinstock hielt und mit der Axt ihn erschlug und verstiimmelte.
Wieder zu Verstand gekommen, wurde er von den Edonern, iiber deren
Land der Gott Unfruchtbarkeit verhingt hatte, auf das Paggaiongebirge
gefiihrt und ,jnach dem Willen des Gottes von Pferden zu Tode gebracht®.
Hierbei ist wohl an Vierteilung, also Zerreilung zu denken; nach Hy-
ginus wirft Bakchos selbst den Lykurg auf dem Rhodopegebirge seinen
Panthern vor.?

Wie Lykurg in Thrakien, so widersetzt sich Pentheus in Theben,
der Geburtsstadt des Gottes, der Verehrung des Dionysos. Euripides
»Bakchen“ fiihren uns den Kampf vor. Der Koénig sucht ihn zuerst in
seinen Anhéngern und seinem vermeintlichen Priester zu treffen und
erfihrt schon hierbei die Ubermacht des Gottes. Bei dem Versuch, die
Minaden zu belauschen, wird er voun der eigenen Mutter Agaue in der
dionysischen Raserei fiir einen Lowen gehalten und von der wilden
Meute der Ménaden getdtet und zerrissen. Euripides hat fiir die Haltung
des Pentheus die Worte @eoudyos und deopcyeiv geprigt; sie sind vor

1 7 130 ff. mit Schol. A: odx quicdl dvecefrisas {dwns iy €€ dvdoanwy
dinny.

2 Eumelos Fr. 10 (Kinkel). Aisch. Bags. Fr. 23 ff. Edoner Fr. 57 ff. Neaniskoi
Fr. 146 ff. Lyk. (Sat.) Fr. 124 ff Soph. Ant. 9551

3 Apollod. 1II 5, 1, 4ff.; Hygin. Tab. 132.



Legenden vom Tod der Gottesverichter 251

ihm nicht nachweisbar und er gebraucht sie auch in andern Stiicken.
Auf dem Begritf, den sie bezeichnen, ist die ganze Tragddie aufgebaut.?

Als dritter Dionysosverichter schlieBt sich an die beiden vorgenann-
ten Orpheus an. Wir héoren von ihm folgendes: ,Er ehrte den Dio-
nysos nicht, sondern meinte, Helios sei der groBte der Gotter, den er
auch Apollon nannte. Wenn er um das Morgenrot aus dem nichtlichen
Schlaf erwachte, stieg er auf das sogenannte Pangaiongebirge, um den
Sonnenaufga.ng zu erwarten und Helios zuerst zu sehen. Dariiber erziirnt,
sandte ihm Dionysos, wie der Dichter Aischylos sagt, die Bassariden,
die ihn zerrissen und seine Glieder zerstiickelten; die Musen aber sam-
melten die Reste und begruben sie beim sogenannten Leibethra.“2 Diese
Sage muB den ,,Bassariden“ des Aischylos zugrunde gelegen haben. Wir
haben also auch hier die Konkurrenz zweier Kulte und Dionysos be-
straft seinen Verichter genau auf dieselbe Weise wie den Pentheus.
Wegen dieser Ubereinstimmung mdochte ich auch die Verachtung des
Dionysos fiir den urspriinglichen Grund der Todesart des Orpheus halten
und in dieser nicht die Rache der Weiber fiir seine Knabenliebe sehen,
wie sie auch erklirt wird.® Die gemeinsame Todesart der Zerreilung
bei diesen drei Dionysosverichtern Lykurgos, Pentheus und Orpheus,
wobei nur bei dem ersten die Minaden durch Tiere ersetzt wurden
(8.2501.), scheint das Alter dieser Sagen zu erweisen. Als dann Orpheus —
wir wissen nicht, wie — zum Verkiinder und Apostel der Dionysosreli-
gion geworden war, konnte die Sage von seiner Zerreifung, wenn sie
nicht ganz zuriicktrat, hochstens noch als Ubertragung des Leidens des
Dionysos-Zagreus, seiner Zerreifung durch die Titanen, auf den Diener
des Gottes verstanden werden.

Endlich sei wenigstens noch erwihnt, daB der fiir die Zerreilung
des Aktaion durch seine Jagdhunde gewdhnlich angefiihrte Grund,
daB er die Artemis im Bade erblickt habe, erst sekundir zu sein scheint.
Das urspriingliche Motiv war auch bei ihm Uberhebung gegeniiber den
Gottern, sei es, dal er, wie Akusilaos erzihlte, um Semele zu freien
wagte, sei es, daB er sich riihmte, ein besserer Jiger als Artemis zu sein
oder die fiir die jungfriuliche Gottin bestimmte Jagdbeute wie zum
Hohn zu einem in ihrem Tempel abgehaltenen Hochzeitsmahl verwen-
dete und dadurch den Zorn der Géttin auf sich zog. Diese Uberlieferung

! Die Sage bei Apollod. III 5, 2, 1ff. Ear. Bakch. 45 ff, 325, 635, 1255; vgl.
Iph. Aul. 1409f. Mel. desm. Fr. 491 Tel. Fr. 716. Weitere Nachweise iber 9zo-
pdyos etc. bei Nestle, Philol. 1900, 48 ff.; Ptister, RE. Suppl. 4, 290f.; Wein-
reich, Gebet und Wunder 163 fF.

* Bratosth. Kotasteri<m. 24, p. 140. Nauck, Trag. Gr. Fr.? (1889) 9. Apol-
lod. I 3,1, 3. Vgl. auch Plut. de sera num. vind. 12, p. 5567 D.

3 Phanokles Fr.1 bei Stob. 64, 14. Philol. 1898, 139. W. Schmid, Griech. Lit.
Gesch.® (1920) 1I 123.



252 Wilhelm Nestle

riickt auch ibn in das Licht eines Gottesveriichters, wie er denn auch
in Euripides ,,Bakchen® in solchem Zusammenhang wiederholt als war-
nendes Beispiel genannt wird.?

Das Gemeinsame in allen diesen Fillen des Keyx und Salmoneus,
des Bellerophontes und Kapaneus, des Prometheus und Asklepios, des
Lykurgos, Pentheus und Orpheus und endlich des Aktaion ist, daf der
Verichter oder Bekimpfer einer Gottheit durch deren Macht seinen Tod
findet oder mindestens, wie der Titane Prometheus, schwerste Strafe er-
leiden muf.

2. DAS MOTIV DES ©EOMAXOZz IN DER GESCHICHTE

Der Hellene kannte keine so scharfe Grenzlinie zwischen Heroen-
sage und Geschichte, wie wir sie zu ziehen pflegen: fiir ihn waren
Kénige und Helden wie die eben erwihnten, geschichtliche Personen.
So geht auch das Motiv des @copdyosc ohne Einschnitt von der Heroen-
sage in die Geschichte iiber. Das beweisen die beiden Listen der sich
selbst Vergotternden bei Clemens Alexandrinus und der von der fabel-
haften Liusekrankheit Heimgesuchten (p@:gidoavtec) bei Plutarch. Jene
beginnt mit Keyx und Alkyone (S. 248), springt danh auf Ptolemaios
IV. Philopator iiber und fiihrt herab bis auf Demetrios Poliorketes und
und Mithridates (ohne Beriicksichtigung der chronologischen Reihen-
folge); die andere bei Plutarch beginnt mit Akastos von den mdvv ma-
Ae:®v, um dann die Horégovg von Alkman bis zu dem Sklavenfiihrer Eunus
und Sulla herabzufiihren.?

Sehen wir uns in der geschichtlichen Uberlieferung um, so treten
uns die beiden #ltesten Beispiele von Gottesverichtern bei Herodot ent-
gegen. Das erste ist der Perserkonig Kambyses. Im Gegensatz zu der
religiosen Duldsamkeit seines Vorgingers Kyros und seines Nachfolgers
Dareios wiitet er mit blindem Fanatismus gegen die dgyptische Reli-
gion. Er 148t die Leiche des Konigs Amasis schinden, verh§hnt Tempel
und Goétterbilder, ja er versucht den heiligen Apisstier niederzustechen,
wobei er ihm eine Wunde am Schenkel beibringt, an der er bald darauf
stirbt. Zur Strafe verfillt Kambyses in Wahnsinn, in dem er seinen Bru-
der Smerdis ermorden lifit und noch andere Schandtaten vollbringt.
Insbesondere aber hingt die Art seines Todes mit der frevelhaften tot-
lichen Verletzung des Apisstiers zusammen. Beim Besteigen des Pferdes
verletzt sich der Konig mit seinem eigenen Schwert am Schenkel und
stirbt daran. rgopaticdels 0f xetd To¥TO 1§ alids medrigov ToV TV Alpv-

! Apollod. III 4, 4, 1ff. Diod. IV 81. Eur. Bakch. 337ff.; vgl. 1227, 1291.
? Clem. Alex. Protr. IV 53f. Plut. Sulla 36.



Legenden vom Tod der Gottesverichter 253

nrioy dedv Amw Inlytel Bs ist ganz klar: nach der Auffassung Herodots
fiihrt der in seiner irdischen Erscheinungsform von Kambyses verhghnte
und verletzte Gott den Tod des Frevlers in der seiner eigenen Tat ge-
nau entsprechenden Art und Weise herbei. Dabei verdient der Ausdruck:
éopanilicé te 10 dotéov nal 6 uneds é6dmn Beachtung, wenn auch das
»Verfaulen“ hier noch lokal beschrinkt und in rein medizinischem Sinn
als natiirlicher Vorgang zu verstehen ist.

Das zweite Beispiel ist die Konigin Pheretime aus der Familie
der Battiaden in Kyrene. Ihr Sohn Arkesilaos war in der Stadt Barka
ermordet worden. Mit Unterstiitzung des persischen Statthalters von
Agypten, Aryandes, unternahm sie einen Rachezug gegen Barka, wobei
sich die Perser auf hinterlistige Weise der Stadt bemichtigten. Die
Hauptschuldigen an der Ermordung des Arkesilaos wurden der Phere-
time ausgeliefert. Sie lieB sie pfihlen und rings um die Stadt aufhingen,
ebenso ihre Frauen, denen sie die Briiste abschneiden liefl; die iibrige
Einwohnerschaft wurde in die Sklaverei verkauft. Durch die MaBlosig-
keit dieser Rache forderte Pheretime den HaB der Gotter gegen sich
heraus. Gleich nach der Beendigung des Zugs fand sie ein iibles Ende:
{dovoa yag evhéwv €£éfece, d. h. ihr Leib wurde von Wiirmern, die
sich darin gebildet hatten, aufgezehrt. Pheretime hatte sich nicht gegen
eine bestimmte einzelne Gottheit vergangen, aber of Alnv ioyvoei Tipe-
ol modg deddv EmipBovor yivovrer und so stirbt sie, von einer abscheu-
lichen Krankheit betroffen, den Tod der Gottesverichter.?

Eine andere fiir Gottesverichter typische Todesart ist es, an der sog.
Liusekrankheit (p9cglecic) zu sterben. Wie schon erwshnt, hat uns
Plutarch ein Verzeichnis solcher Unseligen erhalten.® Es beginnt mit
Akastos, dem Sohn des Pelias. Wodurch dieser sich den Zorn der
Gottheit zugezogen hat und so zu der zweifelhaften Ehre kam, diese
Reihe zu erdffnen, lift sich nicht mehr sicher ermitteln. Von der Phthei-
riasis weiB auBer Plutarch nur noch Helladios bei Photius, weder Apol-
lodor noch Suidas. Was war die Ursache? Sie l:ift sich nur vermuten.
Im Leben des Akastos spielt das Potipharmotiv eine Rolle. Seine Gattin
Astydameia verliebt sich in Peleus und will ihn verfiihren. Da er ihre
Liebe verschmiht, verleumdet sie ihn bei Akastos. Dieser totet ihn zwar
nicht unmittelbar, nimmt ihn aber mit auf die Jagd auf das Pelion-
gebirge, entwendet und versteckt ihm, wihrend er schlift, sein Schwert
und setzt ihn so der Gefahr aus, durch die Kentauren umzukommen;
aber Cheiron findet es und gibt es ihm zuriick. Vielleicht war dieser An-

1 Herod. I1I 16, 27-—38, 64, 66.

? Herod. IV 165—167, 200—205.

3 Apollod. 111 13, 1ff. Photins und Suidas s. v. Pind. Nem. IV 57ff. mit
Schol. Hes. Fr. 38 (Rz.). Plut. Sulla 36. Seeliger bei Roscher, Myth. Lex. I 208f.



254 Wilhelm Nestle

schlag auf einen zwar vermeintlich Schuldigen, in Wirklichkeit aber Un-
schuldigen, den auch Pindar erzihlt und den schon Hesiod gekannt zu
haben scheint, die Ursache fiir die gottliche Strafe, zumal Akastos den
Peleus vorher entsiihnt hatte (2xd9rnoev). Auch mochte die Handlungs-
weise des Akastos als eine Verletzung des Gastrechts und damit des
Zebe Eéviog erscheinen, unter dessen Schutz die ixérou stehen.l

Der zweite in der Liste ist merkwiirdigerweise der Dichter Alkman,
den auch Aristoteles schon als Opfer dieser Krankheit kennt. Bei ihm
lag der Grund hierfiir offenbar in der ihm zugeschriebenen erotischen
axorecio. Und zwar scheint dieser Vorwurf von den sittenstrengen Pytha-
goreern ausgegangen zu sein. Der Peripatetiker Chamaileon berichtete,
Archytas habe erklirt, AAxpave pepovévar t@v dowtixdy peldy Nysudva
xed Exdotvar modrov uélog, dxbAlactov Gvra nel WeQl Tée yuvaixag
%ol Ty TotedTny povcav elg tag datorBds. Dabei wird auf einige Stellen
seiner Lieder verwiesen.? Von Gottesverachtung, wenigstens im unmittel-
baren Sinne, kann also bei Alkman keine Rede sein; hier ist es viel-
mehr das ihm wegen seiner Liebeslieder zugeschriebene UbermaB in der
Erotik, das Anlall zu der Legende gab.

Anders steht es bei dem noch stark mythisierenden Vorldufer der
griechischen Philosophie, dem ,,Theologen“ Pherekydes von Syros.
Bei ihm hoéren wir, da die Krankheit durch den Zorn des Delischen
Apollon verursacht worden sei, den er sich durch eine frivole Auierung
zugezogen habe. Er habe n#mlich in Delos zu seinen Schiilern gesagt,
»or habe noch nie einem Gotte geopfert und trotzdem ebenso froh und
kummerlos gelebt wie die Leute, die Hekatomben opferten. Er soll sich
dann in sein Haus eingeschlossen haben und, wenn man ihn, wie z. B.
Pythagoras, besuchte und nach seinem Befinden fragte, habe er als Ant-
wort nur den von allem Fleisch entbloBten Finger durch ein Loch in
der Tiire herausgestreckt und gesagt: ,da sieh!* Er soll iibrigens von
Pythagoras, der als sein Schiiler gilt, verpflegt und nach seinem Tod
begraben worden sein.® Eine ganz andere Sage iiber den Tod des Phere-
kydes erwihnt Plutarch (Pelop. 21). Darnach soll er ,,von den Lakedai-
moniern gettet worden sein und seine Haut nach einem Orakelspruch
von den Konigen verwahrt werden*. Das scheint auf Schindung hinzu-
weisen und erinnert an die von Apollon an Marsyas vollzogene Strafe,

1.0 570, ¢ 450. £283f {155. r 134. yx 334f Pind. Ol 8, 21. Nem. 11, 8.
Vgl. auch unten (S. 256) Sulla.

2 Arist. Hist. an. V 31, p. 5567a 2. Chamaileon bei Ath. XIII 600 E—601A.
Alkman Fr. 1, 40ff.,, 36, 94, 102 (Diehl). W. Schmid, GLG. (1929) I 459.

3 Ael. Var. Hist. 4, 28. Diog. L. I 118 (nach Aristoxenos, bei Diels, Vorsokr.*
71 A 1). Porphyr. Vit. Pyth. 15, 56. Im tbrigen s. Aristot. a.a. 0. Paus. I 20, 7.
Helladios bei Photius II 538a (der ihn mit dem Genealogen gleichen Namens
von Athen verwechselt: Diog. L. I 119). Synesius, calv. enc. 21.




Legenden vom Tod der Gottesverichter 255

als dieser im musikalischen Wettstreit mit ihm unterlegen war. Der Gott
hingt dann die Haut in einer Héhle auf.! Beide Sagen weisen auf Feind-
schaft des Apollon gegen Pherekydes hin, der darin als #ltester Ver-
treter des Typus des doef7js erscheint und daher einen schmihlichen
Tod erleiden muB. Im Widerspruch damit steht eine andere Uberlieferung,
die dem Pherekydes neben Terpandros und Thales (!) auberordentliche
Ehrungen zuteil werden 148t, weil ihre Poesie und Philosophie mit dem
Geist der Lykurgischen Gesetzgebung iibereinstimmte.2

Der nichste in der Reihe ist Kallisthenes, der Neffe des Aristo-
teles, der Alexander d. Gr. auf seinem Zug begleitete und unter dem
Verdacht einer Verschwérung gegen den Konig ins Gefingnis gelegt
und, wie es scheint, hingerichtet wurde. Nach Ptolemaios starb er
679eBrwdels nal ngsuesdels, nach Aristobulos an einer Krankheit, nach
Curtius Rufus ,tortus interiit. > Nach anderer Uberlieferung dagegen
soll er im Gefingnis iibermifig dick geworden und an der Ldusekrank-
heit gestorben sein, wovon auch schon ein anonymes Bruchstiick der
jiingeren Komodie weifi.* Was war der AnlaB, dem aufrechten Manne
dieses Ende anzudichten? Nach Plutarch geht die Nachricht auf Chares
von Mitylene, einen Kammerherrn Alexanders, zuriick. Bei einem Manne
in dieser Stellung ist es sehr wahrscheinlich, daf er dem Geriicht, Kal-
listhenes sei an der Verschworung der Pagen gegen Alexander beteiligt,
ja ihr geistiger Urheber gewesen, einem hochst wahrscheinlich grund-
losen, aber eben doch vorhandenen Verdacht, der den Anlal zum Ein-
schreiten gegen den Philosophen gab® Glauben schenkte. Unter dieser
Voraussetzung, daB sich Kallisthenes eines Mordanschlags gegen den
Kbnig schuldig gemacht habe, war es wohl méglich, daB er in den Augen
der den K6nig umschmeichelnden und seine Selbstvergstterung billigen-
den Umgebung Alexanders, deren Wortfiihrer Anaxarchos war, als Ver-
riter und Feind des neuen Gottkonigs erschien, fiir den ein so elender
Tod durchaus angemessen war.

Es folgt Movxiog 6 vownég. Dieser romische Jurist ist wahrschein-
lich Q. Mucius Scaevola, Sohn des Augurs und Consuls des Jahrs
117 v. Chr., selbst Volkstribun 54 v. Chr,, den der jiingere Plinius als
Verfasser leichtfertiger Gedichte nennt und auf den vermutlich auch
ein bukolisches Epigramm der Palatinischen Anthologie zuriickzufiihren

t Xen. Anab. I 2, 8.
* Plut. Agis 10, wo statt @dinre offenbar @alijrar (Thaletas von Gortyn;
vgl. Ps.-Plut. de mus. 9, 42) zu lesen ist.

3 Arr. An. Al IV 14, 3, Curtius VIII 8, 21.

* Plut. Alex. 55. Com. Att. F. adesp. 280 (Kock) bei Suidas s. v.

3 Arr. IV 12,7. 14,1. G. Grote, Geschichte Griechenlands VI 535 ff. (Deutsche
Ausgabe).

Archiv fiir Religionswissenschaft XXXTII. 3/4 17



256 Wilhelm Nestle

ist.! Bei ihm ist also ohne Zweifel, wie bei Alkman, der Grund fiir die
@degiacig in sexueller éxolecio zu suchen.

Nach Mucius nennt Plutarch noch den Syrer Eunus aus Apamea,
Sklaven des Antigenes in der sizilischen Stadt Henna, der im Ruf eines
Zauberers und Wahrsagers stand und sich im Sizilischen Sklavenkrieg
im letzten Drittel des 2. Jahrh. v. Chr. an die Spitze der Empérer stellte.
Er eroberte Henna, wo er mit seinen Leuten fiir die erlittenen MiBhand-
lungen furchtbare Rache nahm, zum ,Konig“ gewdhlt wurde und diese
Rolle eine Zeit lang spielen konnte, bis ein rémisches Heer unter dem
Konsul P. Rupilius (132 v. Chr.) der ephemeren Herrlichkeit ein Ende
machte. Eunus starb in Morgantia oder in Rom im Gefingnis an der
Liusekrankheit ofxslwg vijc mepi odrdv {$adovgyieg, wie Diodor sagt.®
Es waren also wohl auch hier, wie bei Pheretime (S. 253), die Alav
toyvoui tiuwelot, die dazu fiihrten, dafl dieser Karikatur von einem Konig
die Strafe der Gotter in solcher Form zugedacht wurde.

Endlich Sulla. Er schlieft bei Plutarch die Liste der @&agidoavres
ab. AuBerdem wird die Krankheit fiir ihn noch bezeugt von dem #lteren
Plinius, Pausanias und Helladios bei Photius.® In Wirklichkeit starb
Sulla an einem Blutsturz.* Es kann sich also nur fragen, was der Anla
zur Ubertragung der Legende auf seine Person war. Bei Plutarch wird
die Krankheit von seinem ausschweifenden Leben hergeleitet (c. 36),
und es konnte scheinen, als weise der Beiname Epaphroditos, den er
neben Felix fiihrte, auch nach dieser Richtung. Er wird aber nicht in
diesem Sinne verwertet.> So wird der Grund vielmehr in seiner durch
Wort und Tat bewiesenen Frivolitit zu suchen sein. In Griechenland
plinderte er schonungslos die Tempel der Gotter und begleitete das
noch mit hohnischen Witzen. Den ausschlaggebenden Grund aber finden
wir bei Pausanias: eine Verletzung des altheiligen Asylrechts. Bei der
Eroberung von Athen lieB Sulla den Aristion, dessen sich Mithridates
als Gesandten an die griechischen Stidte bedient und der sich zum Ty-
rannen seiner Vaterstadt erhoben hatte, aus dem Tempel der Athene,
in den er sich gefliichtet hatte, gewaltsam herausholen und hinrichten.
Nicht sowohl seine unmenschliche Grausamkeit als vielmehr diese Tat,
meint Pausanias, die den Zorn des Zeus Hikesios erregt habe (‘Txssiov
8% wijwpe), sei der Grund fiir seinen Untergang durch diese hiBliche
! Plin. Ep. V 3,5. Anthol. Pal. IX 217. M. Schanz, Gesch. d. rom. Lit. (1909)

2, 91.
Ie, * Diod. XXXIV 2 (wahrscheinlich nach Poseidonios). Strabo VI 6, p. 272.
A. Holm, Geschichte Siziliens im Altertum III (1898) 106 ff., 397 ff.
3 Plin. N. H. XI 114, XXVI 138. Paus. I 20, 7. Photius Il 533 a.
4+ Plut. Sull. 37. App. Bell. civ. I 105, 492. Val, Max. IX 3, 8. W. Drumann,

Gesch. Roms etc. 2. Aufl. Herausg. von P. Grobe (19v2) 560 ff.
5 Appian I 97, 452fF.



Legenden vom Tod der Gottesverichter 257

Krankheit gewesen.! Also auch Sulla wurde als Gottesverichter von ihr
ergriffen. Das geniigt zur Erkldrung. Es konnte aber vielleicht auch
noch ein anderer, dufierer Umstand zu der Tradition beigetragen haben.
Als sein Unterfeldherr Q. Lucretius Ofella sich gegen seinen Willen um
das Konsulat bewarb, lieB er ihn auf offenem Markt niedermachen und,
als man den Titer verhaften wollte, bekannte sich Sulla vor dem Volk
zu dem Morde und erzihlte eine Fabel vom Landmann und den Liusen:
»Einen Landmann bissen wihrend des Pfliigens Liuse. Zweimal lieB er
den Pflug los und schiittelte seine Tunika aus. Als er aber wieder ge-
bissen wurde, warf er sie, um nicht noch ofter die Arbeit unterbrechen
zu miissen, ins Feuer. So warne auch ich Leute, die ich zweimal iiber-
wunden habe, beim drittenmal mit dem Feuer zu spielen.“ 2 Die Legende
hitte dann in diesem Falle noch den ironischen Sinn, daB iiber den all-
michtigen Diktator schlieBlich doch noch die Liuse Herr wurden.

Ich schliefe hier noch den Fall des Kassandros an. Von ihm, der
das ganze Haus Alexanders d. Gr. ausgerottet hatte, indem er die Mutter
Olympias und die beiden Séhne Herakles und Alexander ermorden lieB,
wird erzihlt, daB er trotz seiner kriegerischen Erfolge sein Leben traurig
endete: er bekam die Wassersucht und noch solange er lebte, bildeten
sich in seinem Koérper Wiirmer (¢9ief). Aufierdem wurde auch die
ganze Familie des Kassandros vernichtet. So straften ihn die Gotter.3
Die Krankheit, an der er selbst stirbt, ist dieselbe wie bei Pheretime
(S. 253).

Ahnlicher Art scheint auch die Krankheit gewesen zu sein, welche
den nicht weiter bekannten meineidigen Verriter Lykiskos von Or-
chomenos erst spit als Strafe fiir seinen Frevel erfafite und die seinen
ganzen Korper ,verzehrte* (xataveundeica), so dall er lebend ,verfaulte*
(camfves)t

Endlich berichtet Lukian von dem Liigenpropheten Alexandros
von Abonuteichos, dab er im Widerspruch zu einem der eigenen
Orakel seines Gottes, das ihm ein Alter von 150 Jahren in Aussicht
stellte, noch nicht einmal 70 Jahre alt, gestorben sei, wie der Sohn des
Podaleirios (S. 249), ,den FuB bis zur Scham verfault und von Wiir-
mern angeschwollen® (diocameis Tov méde uéyor To¥ fovfdvoeg nai crwljrey
técag).® Lukian bemerkt dazu, man kénnte in diesem Ende des Betriigers
»ein Werk der Vorsehung vermuten, wenn es auch nur Zufall war®

! Plut. Sull. 12, Paus. I 20, 6—17.
* Plut. Sull. 83, Appian I 101, 471f.; vgl. Aesop (rec. Hahn 1901), Nr. 411.
3 Paus. IX 7, 2f. Iustin. XVI 2.
4 Plut. De sera num. vind. 2 p. 548 F.
5 Luk, Alex. 59f. Uber ihn 0. Weinreich, Alexandros der Liigenprophet.
Neue Jahrb. f. d. Kl. Alt. 1921, 129
17*



258 Wilhelm Nestle

Daraus geht wieder hervor, daff diese abscheuliche Krankheit fiir Men-
schen, die gegen die Religion frevelten, wie es bei dieser Karikatur eines
Peiog dvije der Fall war, als besonders passend erachtet wurde.

Obwohl von diesen beiden Krankheiten, der Liuse- und der Wiirmer-
krankheit, die eine so fabelhaft ist als die andere, galten sie doch den
Alten als wirkliche pathologische Vorgiéinge, die sie wissenschaftlich zu
erkliren suchten. Aristoteles, der neben der normalen Fortpflanzung
lebender Wesen auch eine automatische Entstehung von solchen aus
Wasser, Schlamm, Sand und aus gewissen Ausscheidungsstoffen annimmt,
erklirt die Lausekrankheit daraus, daB die Tierchen sich aus dem Fleisch
bilden, das infolge zu starker Ansammlung von Feuchtigkeit im Korper
in Zersetzung gerit.! Plinius 1t die Phtheiriasis aus dem Blute ent-
stehen, in dem ,,Tiere entstehen, welche den Korper des Menschen auf-
zehren®. An anderer Stelle sagt er, sie bilden sich ,in totem Fleisch
und im Haar lebender Menschen®, und stellt dies in Parallele mit der
Entstehung von Eingeweidewiirmern im Innern des menschlichen Kor-
pers, finden sich doch zuweilen ,,Bandwiirmer” in der Linge von dreifiig
und mehr Fuf.2 Es handelt sich also in den Augen der Alten bei diesen
hiBlichen Krankheiten durchaus nicht um etwas Mirakuloses, sondern
um einen vermeintlich vollig natiirlichen Vorgang. Die Hand der Gott-
heit ist dabei nur soweit im Spiele, als ihr diese Krankheiten besonders
zur Bestrafung ihrer Verichter dienen und diese werden dadurch inso-
fern gekennzeichnet, als der sonst erst nach dem Tode einsetzende Vor-
gang der Verwesung bei ihnen schon im lebendigen Leibe seinen Anfang
nimmt und sie so zu abschreckenden Erscheinungen macht.

Die Gotter haben aber auch noch andere Todesarten in Bereitschaft,
um ihre Verichter damit zu treffen und zu zeichnen. Dazu gehdrt bei
dem seefahrenden Volk der Griechen vor allem der Schiffbruch, wo-
bei es verhingnisvoll ist, daB ein solch GottverhaBiter auch seine un-
schuldigen Mitreisenden mit ins Verderben reifien kann. In einer der
dltesten Gerichtsreden treffen wir den allgemein verbreiteten Glauben,
daB ,Leute, die keine reinen Hinde hatten oder sonst eine Befleckung
(wleoue) an sich tragen, wenn sie mit andern in ein Schiff stiegen, schon
oft mit ihrem eigenen Leben zugleich auch diejenigen ins Verderben
stiirzten, die gegeniiber den Gottern ein gutes Gewissen hatten, und
andere zwar nicht selbst umkamen, aber doch ihretwegen die Zuflersten
Gefahren zu bestehen hatten.“3 Zu solchen von der Gottheit Verfolgten

1 Aristot. Hist. anim. V 31, p. 656b, 16ff.; vgl V[ 15f; de anima II 4,
p- 4153, 27f.; Probl. X 18, p. 891a, 28ff; Tr. 23 bei Cic. nat. deor. 1I 15, 42.

t Plin. N. H. XXVI 138, XI 1131,

® Antiphon, de mort. Her. 82. Vgl. dazu die alttestamentliche Geschichte
Jona 1, 7ff. (verfaft um 400 v. Chr.).



Legenden vom Tod der Gottesverichter 259

gehoren vor allem auch die Meineidigen (¢miogxor), weshalb Euripides
die Dioskuren selbst, die Retter in Seenot, die Menschen davor warnen
laft, mit Meineidigen in einem Schiffe zu fahren. Der Meineid wurde ja
bei den Griechen nicht gerichtlich verfolgt, sondern seine Bestrafung
den durch ihn beleidigten Gottern selbst iiberlassen.? Deshalb gelten die
Gefahren zur See im besonderen Sinn als 9sior. Und selbst wer ihnen
fiir den Augenblick entrinnt, den wissen die Gotter, wenn er schuldig
ist, doch noch zu fassen.? So soll auch der beriichtigte #9:0¢ Diagoras
von Melos durch Schiffbruch den Tod gefunden haben.? Wie es mit
dem Gesinnungswechsel des, wie zwei lyrische Bruchstiicke zu lehren
scheinen, friiher frommen Dichters steht, kann hier auf sich beruhen
bleiben. Bedenklicher ist schon das dritte, in dem von einem 13. Athlos
des Herakles die Rede ist. Dieser soll, wie wir horen, darin bestanden
haben, daf Diagoras ein holzernes Bild des Heros ins Feuer warf, um
damit das Feuer anzufachen, auf dem die Linsen nicht weich werden
wollten.? Nach einer andern Anekdote soll er in Samothrake, als jemand
die Menge der Weihgeschenke der durch die Kabiren geretteten Schiff-
briichigen bewunderte, gesagt haben, es wiren deren noch viel mehr,
wenn auch die nicht Geretteten solche stiften wiirden. Wenn dieses
letztere Apophthegma, das Cicero noch in erweiterter Form berichtet,
spiter auch dem Kyniker Diogenes zugeschrieben wurde?® so kann dies
in der gréfieren Beriihmtheit des letzteren seinen Grund haben, ja sogar
auf falscher Lesung des Namens beruhen. Sicher ist, daf Diagoras schon
um 423 v. Chr. wegen seines Atheismus bekannt war, da er wegen
Verspottung der Mysterien um die Zeit der sizilischen Expedition ver-
urteilt und ein Preis auf seinen Kopf gesetzt wurde.® Auf seine Schrift
mit dem aggressiven Titel ‘Amonvoyifovres (sc. Adyor) scheinen Aristo-
phanes und Euripides anzuspielen.” Der Tod durch Schiffbruch palt auf
Diagoras als erklirten Atheisten und vollends auf seine Verhthnung der
aus Seenot rettenden samothrakischen Kabiren.

! Eur. EL 1855f Vgl. Hes, Erg. 219, 282 ff. Herod. VI 86y. v. Wilamowitz,
Platon (1919) I 61. W. Nestle, Griech. Religiositit Il (1933), 63.

2 Andok. d. myst. 137—139. Ps.-Lys. 6,19f. Vgl. auch Act. 28, 4.

3 Ps.-Lys. 6,17. Ath. XIII 611 A.

¢ Diagoras Fr. 1—3 bei Diehl If 126f., wozu B. Keil im Hermes LV (1920)
63 ff.

5 Schol. zu Aristoph. Wolken 830 und zu Ael. Aristid. de rhet. II 80, 15
(Dindorf). Cic. nat. deor. III 87, 89. Diog. L. VI 9. Im iibrigen vgl. v. Wilamo-
witz, Textgesch. d. gr. Lyriker (Abh. d. Gott. Ges. d. W. (1900) 82, 2. Zeller-
Nestle, Phil. d. Gr.® 1 1194, 2.

¢ Aristoph. Wolk. 830. Vigel 1071 ff. Frosche 820. Diod. XIII 6, los. c. Ap.
II 37, 266. :

7 Aristoph. Wolk. 1025 xedlimveyos copic. Eur. Bell. Fr. 286, 16 & §sie
xveyover, wozu Bergk, GLG. III 473, 24.



260 Wilhelm Nestle

Mit Diagoras zusammen erscheint als &%eog wiederholt auch der So-
phist Protagoras, der sich natiirlich durch seine Schrift ITegi dedv
in diesen Ruf gebracht hatte und auch wegen é&céBeic angeklagt und
verurteilt wurde, sich aber durch die Flucht der Hinrichtung entzog.®
Es ist daher nur folgerichtig, daf auch von ihm erzihlt wird, er habe
auf der Fahrt nach Sizilien durch Schiffbruch den Tod gefunden.? Man
glaubte, hierfiir eine Bestitigung bei Platon (Theait. 171 D) zu finden,
wo es von Protagoras heilt: & obrina dvieddev dvandypee uéyor vod ad-
4évog, morke &v &ué ve fhéypEag Angotvra, Gg TO £x¢, x%el 6 Suoloyovvre,
navadbs &v ofyorre. Unbestreitbar schwebt hier das Bild eines Ertrinken-
den oder mindestens Schwimmenden vor, wie auch im Phaidon 109 C:
£x0Vg %ol dvendwag dn tiig deddrrng. Allein Platon gebraucht den Aus-
druck auch in dem iibertragenen Sinn des Sichemporarbeitens aus einem
Meer von schwierigen Fragen oder von einer solchen Frage selbst;
Euthyd. 302 A: {0y yéo 81 8 adrdv xedév 1 dvexdpaito 1év dpwtnudroy.
Ahnlich auch Xenophon (Oik. 11, 5): évéxvye éxovoug. Also wird der
Ausdruck auch im Theaitetos bildlich zu verstehen sein und es liegt die
Annahme nahe, daf aus dem xoredvg Platons die Legende vom Schiff-
bruch des Protagoras entstanden ist, die fiir den &9cog so gut pafite.
Dafiir spricht auch, daB Platon im Menon (91 E), wo er vom Tod des
Sophisten redet, nicht die geringste Andeutung macht, daf dieser auf
auflergewshnliche Weise herbeigefiihrt worden wire.

Eine ganz absonderliche Todesart, die ZerreiBung, fanden wir
bei Gegnern der dionysischen Religion (S. 251). Sie spielt eine Rolle in
den Legenden, die sich an den Tod des Euripides kniipfen.® Er soll
nach der einen Version durch Weiber, wie Orpheus durch die M#naden,
nach der andern durch Hunde zerrissen worden sein. Man wollte in der
zweiten Form der Uberlieferung eine geschichtliche Tatsache, einen Un-
gliicksfall auf der Jagd oder einen bosartigen Anschlag auf den Dichter,
schon im Altertum erkennen. Allein mit den Zeugnissen dafiir ist es
schlecht bestellt.* Unsere zuverlissigsten Berichterstatter iiber attische
Literaturgeschichte, Eratosthenes und Philochoros, wissen nichts von
einer auBlergewdhnlichen Todesart des Euripides, ebensowenig der Ver-
fagser der Grabschrift auf dem athenischen Kenotaph, mag dieser nun
Thukydides oder Timotheos sein; ja der zur Zeit Alexanders d. Gr.
lebende Epigrammatiker Addaios weist schon beide Formen der Legende
als ungeschichtlich zurtick:

1 Cic. nat. deor. I 1, 2. 42, 117. Diog. L. IX 50 f.
% Philostr. Vit. soph. I 10, 3. Hesych. im Schol. zu Plat. Staat X 600 C
(Diels, Vorsokr.* ¢. 74 A. 2, 3).

3 Vgl. W. Nestle, Philol. LVII (1898) 134 fF.

* Vita 74 ff. Suidas s. v. Val. Max. 9, 12. Weiteres a.a. 0.



Legenden vom Tod der Gottesverichter 261

od 68 xvvdY pévog &', Edgumidn, 000 yvaixdg
olotgog tov exoting Kimeidog dAlérgiov,
eAl *Atdng xal yFoeg.

Und auch Pausanias 148t diese Tradition auf sich beruhen.! Es kann sich also
nur fragen, ob der Tod durch Weiber eine Steigerung des Todes durch
Hunde oder ob der letztere eine Rationalisierung des ersteren ist. Das
zweite hat die groRere Wahrscheinlichkeit fiir sich. Denn die Legende
vom Tod des Dichters durch Weiber konnte einmal an die Komddie
ankniipfen, in der ja Aristophanes diese schon den Tod des angeblichen
Weiberfeindes beschlieBen liBt2, und sie konnte ferner den Tod des
Dionysosfeindes Pentheus in den Bakchen auf den durch seine scharfe
Kritik der Religion® als eoudyos erscheinenden Dichter iibertragen.
Die Rationalisierung der Geschichte, die Ersetzung der rasenden Weiber
durch Hunde, ergab sich dann um so leichter, als die Minaden
wiederholt als xvves bezeichnet werden, die im Gefolge des grofien Jigers
Dionysos auf ihr Wild, den ungliicklichen Pentheus, Jagd machen.® So
konnte aus der Erzihlung, der Dichter sei von den »vveg = parvddeg = pwore-
vbusvar yuveines zerrissen worden, mit Leichtigkeit die niichterne Ge-
schichte entstehen, er sei durch einen Jagdunfall umgekommen, war doch
auch Aktaion durch Hunde zerrissen worden, worauf in den Bakchen
mehrfach hingewiesen wird (S. 252); auBerdem suchte man auf diese
Weise noch zwei unverstindliche Sprichworter: xvvog d/xy und Igouégov
#bveg zu erkliren.® Euripides ist also eines natiirlichen Todes gestorben
und die Legenden sind ihm nach dem Vorbild des Theomachos Pentheus
als einem Gétter- und Weiberfeind angedichtet worden.

Wenn nun Suidas auch noch vonLukianos (s. v.) zu berichten weiB,
er sei von Hunden zerrissen worden, weil er yeloie elvor %ol té megl vév
Pedv elpnuéve maparidetar und xove g dAndelag éldrrnoev, indem er im
Peregrinus zeddmrerar 100 Xotoriaviouod, wofiir ihn auch noch das Hol-
lische Feuer erwartet, so hat schon Crusius richtig gesehen, daf diese
Sage aus einer Stelle des Peregrinus selbst herausgesponnen ist: Al
OMyov deiv b T@Y KVVLRDY Eydd Gor Sreomdodny domeg ' Axtaloyv Snd THY
%vv®v 3 6 dvepidg adrod Tevdevg vmd tdv Mawvddov.® In der Legende
vom Tod Lukians haben wir ganz greifbar den Ubergang vom antiken
dsopdyos zum (vorerst geistigen) Bekdmpfer des Christentums.

1 Vita 34ff. Anth. Pal. VII 51. Paus. I 2, 2.

? Aristoph. Thesm. 383—431.

3 Vgl. meinen Euripides (1901) 87 ff.

¢ Eur. Bakch. 7311, 1146, 1189f,, 1195.

5 Vita 68. Ps. Diogenian VII 52, wozu O. Crusius, Plut. de prov. Al libellus
(1887) 14 und Kommentar hierzu (1895) 81.

¢ Luk. Per. 2, 13 (Christenverspottung). O. Crusius, Neue Jahrb. f. Kl. Phil.
1887, 252.



262 Wilhelm Nestle

Nicht in diesen ganzen Zusammenhang paBt, soviel ich sehe, der Fall,
von dem Geffcken meint, daB mit ihm ,fiir uns zum erstenmal in der
Antike das Motiv de mortibus persecutorum angeschlagen werde“.! Er
hat dabei im Auge, was Xenophon in seiner Apologie iiber das Schicksal
des Ankligers Anytos und seines Sohnes erzihlt.2 Wohl handelt es
sich ja hier um das Schicksal eines Mannes, der den Vertreter der hohe-
ren Gotteserkenntnis, den Sokrates, als acsfsjc verfolgt hat; insofern
wire also die Gottesverachtung allerdings auf Seiten des Anytos. Aber
es ist ja eben das Bestreben der Sokratiker, zu zeigen, daB ihr Meister
mit der Religion der Polis, die auch sie anerkennen, nicht zerfallen ge-
wesen sei.’ Schon deshalb gehort der Fall garnicht hierher. Aufierdem
aber ist von einer gottlichen Bestrafung des Anytos fiir sein ungerechtes
Verfahren gegen Sokrates bei Xenophon garnicht die Rede, sondern die
Sache ist unter einen ganz andern Gesichtspunkt gestellt. Dafi der Sohn
des Anytos miBrit, wird als Beweis fiir die tiefere Einsicht des Sokrates
angefiihrt, der dem Jiingling angemerkt hatte, daf er nicht befriedigt
sein werde, wenn ihn der Vater dem ,sklavenwiirdigen* Gewerbe der
Gerberei zufithre. Dies wird nach homerischem Vorbild in die Weis-
sagung eines Sterbenden gekleidet, die sich erfiillte. Anytos selbst aber
verfiel nach seinem Tod einem iiblen Ruf (xaxodofle). Von einer gott-
lichen Bestrafung des Verfolgers durch eine auBlergewéhnliche Todesart
ist also hier weit und breit nicht die Rede. Erst die spiteren Nach-
richten, daf die Athener die Verurteilung bereut und die Ankliger ohne
Gerichtsverfahren getotet hitten, oder dafl sie den Meletos zum Tode
verurteilt, den Anytos aber die Bewohner von Herakles, als er bei ihnen
Zuflucht suchte, noch am gleichen Tage wieder vertrieben hitten, ja daf
die Athener wegen der Hinrichtung des Sokrates durch die (30 Jahre vor-
her ausgebrochene!) Pest bestraft worden seien, konnten hier in Betracht
kommen und sie erweisen sich in der Tat ohne weiteres als legendir.*

Werfen wir noch einen Blick auf die hellenistisch-jiidische
Literatur, so kénnen wir feststellen, daB auch sie sich den Gedanken
vom Untergang der Gottesverichter durchaus zu eigen gemacht hat. Er
traf ja mit der Uberzeugung jedes rechtgliubigen Juden zusammen, daB,
wer sich gegen sein Volk und damit gegen seinen Gott verging, von
diesem unfehlbar gestraft wurde.® Die eigene Geschichte der Juden
vom Untergang des Pharao im Roten Meer an, bot dafiir Beispiele ge-
nug. So geschieht es, um nur einige zu nennen, mit Haman in dem hafi-

1 J. Geffcken, Griech, Lit.-Gesch. I1 (1934)42. 2 Xen. Apol. 29ff  * Ebd. 12.

4+ Diod. XIV 37, 6. Diog. L. Il 43. Hyp. zu Isokr. Busiris. G. Grote, Ge-
schichte Griechenlands (Deutsche Ausg.), Bd. IV 698,

® Vgl. z. B. die sog. Rachegebete von Rheneia, wozu A. DeiBmann im
Philol. 61 (1902) 252 ff.



Legenden vom Tod der Gottesverichter 263

erfiillten Buche Esther (c. 7), so mit Holofernes im Buche Judith (c. 13),
so vor allem mit dem Judenverfolger xer oynv, Antiochos 1V. Epi-
phanes. Er, der ausdriicklich als 9copaysiv émiystofoas charakterisiert
wird, wird fiir seine gegen das jiidische Volk und seinen Gott veriibten
Frevel von dem wevendmrng xvgrog Sedg tod Iepani mit einer abscheu-
lichen Krankheit geschlagen, &ore xai 2x to ocbuatog rod dveoefods 6% 6 -
Anreac aveleiv xal {ovrog &v 80Uvers nal ddyndice tig cdgreg avTod
dweminvey, Omd Ot Tijg dopdig adTod mEv T cTQATémEdov Bagvvesdar Ti Ga-
weie.! Auch dies ist natiirlich Legende. In Wirklichkeit starb der Konig
auf dem Riickzug von einem Feldzug gegen die Parther im Jahr 164 v. Chr.
in Tabai in der Persis an einer Krankheit gewdhnlicher Art.2 Philo
sieht in der grausamen Ermordung des friiheren Statthalters von Agypten,
Avillius Flaccus, auf der Insel Andros die Strafe fiir sein feind-
seliges Verhalten bei der Judenhetze in Alexandria unter Caligula: 7o
abte xel OAdanog Emade yevopevog Gpevdestdry miotig 10U uy dneoregiicdar
10 Tovdalwv #Bvog dmnovglag tij &% Seov.® Und so trifft den Antisemiten
Apion von Alexandria nach Josephus eine dhnliche Strafe wie den Kénig
Antiochos Epiphanes: §9ev eixdtog por doxel tijg el ToVg matgivvg altod
vouovg Blacpnuiag dotvar dixny "Amiov v meémoveav megieTpidn &
dvdyxne, éAxdocwg avre megl t0 aidolov pevopévng, xal undiv deeindelc
b thig meoiTopdic 6NwouEvog v Sewaig 60vvarg Gméidavey.t

Damit haben wir die Atmosphidre beriihrt, in der die friihchrist-
liche Literatur entstanden ist. In Antiochia, also auf hellenistischem
Boden ist die Bezeichnung der Anhinger der neuen Religion als Xoio7e-
avol aufgekommen.® Es ist daher nicht zu verwundern, daB wir auch
hier, wo hellenischer und jiidischer Geist sich verbinden, den Gedanken
vom absonderlichen Tod der Gottesverichter finden, und daf die Formen,
in denen er auftritt, im wesentlichen dieselben sind wie in der bisher
verfolgten Tradition. Da ist zunichst der Verriter Judas Ischariot.
Dieser erhiingt sich nach dem Vorbild des Ahitophel, der an David zum
Verriiter geworden war. Die Apostelgeschichte aber steigert das Grau-
sige dieses Lebensendes noch durch den Zusatz, daf sein Leib abstiirzte
und zerbarst und seine Eingeweide (6wAdyyve) herausdrangen.® Noch niher
den oben erwihnten Fillen dhnlicher Art steht der Tod des Herodes.
Es ist Herodes Agrippa L., der Freund des Caligula, Kénig 41—44. Er
hatte Jakobus, den Bruder des Johannes, hinrichten lassen und auch den

! II. Makk. 7, 19 (8eopaysiv); 9, 4., besonders 9; vgl. auch I. Makk. 6, 8.

? Polyb. XXX 11. Appian. Syr. 66. U. Wilcken bei Pauly-Wissowa I,
Sp. 2476.

8 Philo, In Flaccum 189 ff.

+ Josephus contr. Ap. II 143; vgl. II. Makk. 9,17, wozu K. Willrich, Juden
und Griechen vor der makkabiischen Erhebung (1895) 172 ff.

S Act. 11, 26. ® Matth, 27,¢. 1I. Sam. 17, 35. Act. 1, 18,



264 Wilhelm Nestle

Petrus eingekerkert. Seine Gottlosigkeit wird noch dadurch gekenn-
zeichnet, daB er die Akklamation als ,,Gott“ ohne Widerspruch entgegen-
nimmt. Da ,schlug ihn sogleich der Engel des Herrn“ xal ypevéusvog
crwinxéfowtog épuier.! Er erleidet also diesen Tod als Verfolger
der christlichen Gemeinde und zugleich als Gotteslisterer. Wir haben
oben (S. 247) gesehen, dall die Bestrafung der sog. Biifier der Odyssee
sich urspriinglich in der Oberwelt abspielte, und daB Ixion und Salmo-
neus erst spiter in die Unterwelt versetzt wurden. Eine Parallele dazu
bietet die christliche Petrusapokalypse. Unter den verschiedenen Gat-
tungen von Verbrechern, die in der Holle mit mannigfaltigen ausgesuch-
ten Strafen gepeinigt werden, erscheinen auch of dtcd§avreg Tovg d¢-
xalovg xel mogadévreg adrovg. Sie stehen bis zur Mitte in Flammen,
werden von bosen Geistern gegeifielt und sind Zo:dpevor v emddypve
o orwlixov dxopitov.?

Es bleibt noch ein Verfolger iibrig, den der von ihm bekimpfte Gott
zwar nicht getdtet, den er aber doch seine Macht hat fiihlen lassen: der
Christenverfolger und spitere Apostel Saulus-Paulus. Es ist sehr
beachtenswert, wie in der Apostelgeschichte die Gegnerschaft gegen
das Christentum als ein Kampf gegen Gott, ein deopayeiv, dargestellt
wird. Schon Gamaliel warnt im jiidischen Synedrion, wsj more deoudyor
£bgedijre, womit man die Warnung eines jiidischen Mirtyrers an Anti-
ochus Epiphanes vergleichen kann: ¢ ¢ w7 voplons a8@og #secdar Heo-
woryeiv émiyeionoas. Und bei der Verhandlung des Synedrions gegen den
gefangenen Paulus wollen sich die Phariséier hiiten, un dcopaydpev.?
Paulus selbst, der Schiiler Gamaliels, hat solche Skrupel nicht. Er war
schon bei der Hinrichtung des Stephanos beteiligt, verfolgte die Ge-
meinde in Jerusalem durch Verhaftungen von Minnern und Frauen und
lieB sich schlieBlich Vollmachten zu Verhaftungen auch auBerhalb Jeru-
salems geben, so in Damaskus, um sich den dortigen Synagogen gegen-
iiber ausweisen zu konnen.* Aut dem Wege dahin ereilte ihn sein Ver-
héngnis. Wir haben dariiber drei Berichte in der Apostelgeschichte
und einen von Paulus selbst.> Die drei Berichte der Acta stimmen in
den Einzelheiten nicht genau iiberein. Nur der erste (A.) erzahlt in der
dritten Person, die beiden andern sind Paulus selbst in den Mund ge-
legt, der eine (B.) in Jerusalem, der andere (C.) in Caesarea. Die Unter-
schiede sind folgende:

1 Act. 12,1fF; 21

3 Apoc. Petr. 27 bei A. Dieterich, Nekyia (1893) 6 und 211, wo aber ge-
rade diese Analogie zwischen Christentum und Antike fehlt, da sie allerdings
in den antiken Unterweltsschilderungen nicht vorkommt.

3 Act.b,39. II. Makk. 7,19 (oben 8. 263). Act.23,9 (Zusatz von 3 Handschriften).

4 Act. 7, 58. 8, 8. 9,1f.

5 Act. 9, 3fF. 22, 3ff. 26,12ff. Gal. 1,13-17 (vgl. L. Kor. 15, 8£.; 9, 1).



Legenden vom Tod der Gottesverichter 265

A. Licht vom Himmel. Paulus fillt zu Boden. Stimme: Zaovl, Z«o?d,
zi pe dudnerg; Auf die Frage: vig &, adoie; die Antwort: &yéd eiue "Incoisg,
ov 6¥ dudxeeg. Anweisung, in die Stadt zu gehen. Die Begleiter &iszijrzoar
dveoi, movovres uiv Tijg pwvijg, undéva Ot Gewgoivreg. Paulus ist blind
geworden (ovdiv #3lemev) und bleibt in diesem Zustand drei Tage, bis
er von Ananias geheilt wird.

B. Wie A, aber unter Hinzufiigung der Zeitbestimmung wepi weonu-
Boiav, des Attributs fxcvév zu gids und der Apposition 6 Natweoiog zu
Inoovg. Die Begleiter sehen — umgekehrt wie in A. — das Licht, héren
aber die Stimme nicht. Auftrag wie in A. Paulus kann nicht sehen (o0
&vé3iemov) mit dem Zusatz &mwd wijs 065ns To¥ pwrde und wird in die Stadt
geleitet. Die Heilung von der Blindheit wird hier nicht erwihnt. —
Es folgt eine zweite Christusvision v éxgrdeer in Jerusalem (22,17f.).

C. Wie A. mit Zeitbestimmung nuéoac uéons. Das Licht leuchtet
Omig Ty Aaumgéryre tov nAlov und nicht nur Paulus, sondern auch seine
Begleiter stiirzen zu Boden. Die Stimme spricht hier ,hebriisch* und fiigt
zu ihrer Frage hinzu: oxinedv oot moog xévige laxtifav. Die Anweisung an
Paulus ist hier viel ausfiihrlicher (26, 15—18). Von der voriibergehenden
Blindheit des Paulus und ihrer Heilung verlautet nichts. Vielmehr soll er
den #3v7 ,,die Augen 6ffnen* und sie ,aus der Finsternis ins Licht* fiihren.

Vergleicht man diese drei Berichte, so liegt keineswegs eine fort-
schreitende Steigerung des Wunderbaren von dem ersten bis zum dritten
vor; nur die Wirkung der odgdvios émresia auf die Begleiter ist im
dritten am stirksten. Dagegen ist von einer wirklichen Erblindung des
Paulus und ihrer Heilung nur im ersten die Rede. Im zweiten scheint es
sich nur um ein voriibergehendes Geblendetsein émwo tfic §6in¢c To¥ pwrdg,
nicht um Erblindung zu handeln, weshalb hier auch keine Heilung er-
wihnt wird, die offenbar nicht erforderlich ist. Die Zeitbestimmung ,,um
Mittag* kennen nur B.und C. Auffallend ist aber die Erweiterung in der
Rede der himmlischen Stimme, die von A. bis C. zunimm¢. In C. haben
wir nicht nur den Zusatz cxlngov 6ot meos xéviga Aaxriferv, sondern die
Anweisung an Paulus fiir seinen kiinftigen Beruf nimmt fast hymnische
Form an, die sich an prophetische Ausdriicke anlehnt!, und die Rede
des erhshten Christus mufl die hier ausgelassene Ananiasrede in A. und
B. ersetzen. Ganz aus dem Rahmen der Berichte A. und C. fillt die von
B. erzihlte zweite Christusvision heraus, die Paulus nach seiner Riickkehr
nach Jerusalem beim Gebet im Tempel hat und die zu der Berufung des
Apostels durch Ananias, die unmittelbar vorhergeht (22, 14 ff.), gewisser-
maflen noch die Bestiitigung durch den erhshten Christus figt (v.171£,21).

Ganz anders als diese drei Berichte lautet nun die eigene AuBerung
des Paulus iiber seine Bekehrung; namlich: es habe Gott gefallen, dmo-

1 Zu Act. 26, 17f. vgl. Jerem. 1,7. Jes. 35, 5; 42,17,16; 61,1.



266 Wilhelm Nestle

xedipar Tov vidv adtod év épol. DaB das in Damaskus war, ergibt sich
daraus, daB er sagt, er sei von seiner Reise nach Arabien, die die Apo-
stelgeschichte nicht kennt, wieder in diese Stadt ,zuriickgekehrt“. Auch
sonst, sagt er nur, daff er Christus oder den Herrn Jesus ,gesehen
habe*“.? Bei diesem ,,Sehen® handelt es sich offenbar wie in der Erzih-
lung der Apostelgeschichte (22, 18) um ein innerliches, visionires Schauen
8V éxordoel’, einem Zustand, in dem nach seinem eigenen Zeugnis dem
Apostel manchmal Offenbarungen zuteil wurden.? Vergleicht man diese
Selbstzeugnisse des Paulus mit den Berichten der Apostelgeschichte, so
bleibt als einzige iibereinstimmende Tatsache, daB sich die Bekehrung
des Paulus auf Grund einer Christusvision in Damaskus vollzogen hat.
Sogar die kausale Verkniipfung der Vision mit der Verfolgung der christ-
lichen Gemeinde fehlt sowohl im Galater- wie im ersten Korinther-
brief. Die Vision bildet nur den zeitlichen Trennungsstrich zwischen
seinem Leben v z¢ Tovdaoud und seiner apostolischen Tatigkeit. Diese
war allerdings eine Wirkung der Vision, nicht aber die Vision eine Wir-
kung der Verfolgung.

Sie dazu gemacht und den inneren Umwandlungsprozefi des Paulus
auf ein 4uBerliches, libernatiirliches Erlebnis zuriickgefiihrt zu haben,
ist das Werk des Verfassers der Apostelgeschichte. Die beiden Tatsachen,
daf Paulus friiher die christlichen Gemeinden verfolgt und daf seine
Bekehrung in Damaskus, vermutlich im Hause des Ananias, stattgefun-
den hatte, waren ihm bekannt. Er brachte sie nun in einen kausalen
Zusammenhang, wobei ihm als Vorbild das Motiv des #soucyoc vor-
schwebte, wie es Euripides in seinen ,Bakchen® gestaltet hat: hier wie
dort der verfolgte neue Gott, der seinem Verfolger seine wunderbare
Macht durch himmlische Lichterscheinungen und Stimmen offenbart
und — das ist das Entscheidende — ihn mit dem griechischen Sprich-
wort warnt, w1 Aaxtiferv wedg xévrge.® Den Nachweis im einzelnen habe
ich dafiir schon vor Jahrzehnten erbracht und Weinreich hat ihn neuer-
dings bestiitigt und erweitert.* Nur eine kleine Ergiéinzung mdéchte ich
hier noch hinzufiigen. Der Zug, daf Paulus nach A. infolge der Erschei-
nung erblindet, liBt sich aus den Bakchen nicht belegen, wohl aber aus
der homerischen Erziblung des #:opdyoc Lykurgos, der fiir seine Be-
kimpfung des Dionysos von Zeus mit Blindheit bestraft wurde.” Beide,
Homer und Euripides, wird der hellenistisch gebildete Verfasser der
Apostelgeschichte aus der Schullektiire gekannt haben. So darf also die

! Gal.1,16f 1.Kor.9,1;15,8f.  *ILKor.12,1#  3Eur.Bakch.795. Act.26, 14.

4 Vgl. W. Nestle, Anklinge an Euripides in der Apostelgeschichte. Philol.
1900, 46 ff. O. Weinreich, Gebet und Wunder. Genethliakon Wilhelm Schmid
zum 70. Geburtstag (Tibinger Beitr. zur Alt.-Wiss. V. 1929, 282 f); vgl. auch
Windisch, Z. nt. Wiss. 31, 101f. 5 Z 139; vgl. oben S. 250.



Legenden vom Tod der Gottesverichter 267

Geschichte von der Bekehrung des Paulus in der von der Acta erzihlten
Form auch unter die Legenden zwar nicht vom Tod, aber von der Be-
strafung der Gottesverichter eingereiht werden.

Die folgende Zusammenstellung gibt nun eine Ubersicht iiber die
Todesarten (bzw. Strafen) der Gottesverichter und die von ihnen ver-
libten Vergehen in Mythus und Geschichte gruppenweise geordnet.

Todesart (Strafe)

Vergehen (Mythus)

Titer

Verwandlung in Tiere
Tod durch Blitz

Geistesverwirrung

Wiirmerkrankheit

Gleichstellung m. G6ttern

Gleichstellung mit Zeus
oder Kampf gegen ihn
Versuch sich zu den
Gottern zu erheben
Heilungen gegen den

Keyx und Alkyone
Salmoneus, Asklepios,
Kapaneus
Bellerophontes

Nikomachos, S. des Po-

Willen des Zeus (?) daleirios
Erblindung, pavic, Zer- | Kampf gegen Dionysos Lykurgos
reifung
ZerreiBung ebenso Pentheus
” Verachtung des Dionysos Orpheus
,, Verachtung der Artemis Aktaion
@deloicois Verletzung des Zevg Akastos
Eéviog
pevie, Verwundung, Tod | Verwundung des Apis Kambyses
@depinois axolaGio Alkman, Q. Mucius
Scaevola
” wpodosic Kallisthenes
,, maBlose Rache Eunus
” Verletzung des Zevg Sulla
ixécrog
” &oéfera gegen Apollon Pherekydes
Wiirmerkrankheit
(sDheci, oxcodnneg, 67j- maBlose Rache Pheretime
wecdat)
» mp0d0G i Lykiskos
” maflose Grausamkeit Kassandros
,, aoéfeia Alexandros von Abonu-
(-+ Aus- teichos
d::tt?ng Verfolgung der Juden |Antiochos1V. Epiphanes
" yévos) ebenso Apion
n Verfolgung der Christen Herodes Agrippa I.
Tod durch Schiffbruch &oéfea Diagoras, Protagoras
ZerreiBung &oéfsie Euripides, Lukianos
Grausame Ermordung Verfolgung der Juden Avillius Flaccus
Erblindung Verfolgung der Christen Saulus - Paulus




268 Wilhelm Nestle

Von diesen Beispielen scheiden fiir unsere Untersuchung aus die
Fille, in denen das Vergehen in Ausschweifung (Alkman, Scaevola),
Verrat (Lykiskos, Kallisthenes), mabloser Rache (Pheretime, Eunus),
Grausamkeit (Kassandros) besteht. Wichtiger sind schon die Beispiele,
in denen die Verletzung eines einem bestimmten Gotte, wie Zebg Eéviog
oder ixéctog, unterstellten menschlichen Verhiltnisses vorliegt (Akastos,
Sulla). Ins Gebiet religioser Hybris fallt das Verhalten von Keyx und
Alkyone, Aktaion, Bellerophontes, Kapaneus. Vertreter der dcéfec im
Sinne des Atheismus und der Verhohnung des Kultus sind Pherekydes,
Diagoras, Protagoras, Euripides, Alexandros von Abonuteichos, Lukianos.
Den Verfolgern der christlichen Religion aber stehen am nichsten die-
jenigen Gestalten des Mythus und der Geschichte, welche sich gegen
die Verehrung einer bestimmten Gottheit auflehnen und diese bekampfen,
wie Salmoneus, Asklepios (Nikomachos?), Lykurgos, Pentheus, Orpheus,
Kambyses, Antiochos Epiphanes, Flaccus, Apion, Herodes, Saulus, von
denen die zwei letzten sich schon gegen die christliche, die drei vorher-
gehenden gegen die jiidische Religion wenden.

Betrachten wir die Todesarten und Strafen, so tragen sie mit
Ausnahme eines einzigen Falles, der Verwandlung von Keyx und Al-
kyone in Végel, nirgends den Charakter des Wunders, sind aber insge-
samt Auswirkungen der gottlichen Vorsehung, ihrer Macht und Gerech-
tigkeit. Ganz der mythischen Sphire gehért der Tod durch den Blitz
an. Aus dem Dionysoskult stammt die Zerreilung, die auch auf zwei
geschichtliche Personlichkeiten (Euripides, Lukian) iibertragen wird.
Schiffbruch bringt Meineidigen und Atheisten (Diagoras, Protagoras)
den Tod. Die ,,Gottlosen (é4osfeic) im allgemeinen, darunter auch die
Verfolger einer Gottheit und ihrer Verehrer, treffen besonders hiufig
die ritselhafte Liuse- und Wiirmerkrankheit (Pherekydes, Alexandros
von Abonuteichos, Antiochos Epiphanes, Apion, Herodes), ferner pevie
(Bellerophontes, Kambyses), Erblindung (Lykurgos, Saulus), Ermordung
(Flaccus), Ausrottung des ganzen Geschlechts (Kassandros).

Wenden wir uns nun der Schrift ,De mortibus persecuto-
rum®?! zu, so erscheint hier weitaus als die hdufigste Strafe der christen-
feindlichen Kaiser gewaltsamer Tod durch Ermordung: so bei Nero,
Donmnitian, Valerian, Aurelian. Zweifelhaft ist dies bei Valerian, der in
persischer Gefangenschaft starb und von dem der Verfasser berichtet,
sein Leichnam sei geschunden und die Haut in einem Tempel aufgehingt
worden (5, 1.): eine Sage, die auffallend an die von Plutarch (Pelop. 21)
geschilderte Behandlung des Pherekydes durch die Spartaner erinnert

1 Lucii Caecilii de mortibus persecutorum liber, vulgo Lactantio tributus
(Corp. script. eccles. lat. 27. Lactantius 2) ed. S. Brandt 1893.



Legenden vom Tod der Gottesverichter 269

(oben 8. 255). Wenn Maximianus Herculius und Maximinus Daja
durch Selbstmord (Erhiéingen und Vergiftung) enden, so soll das wohl
an den Selbstmord des Verriters Judas erinnern. Bei den beiden beriich-
tigtsten Verfolgern hat der Verfasser iibrigens Miihe, seinen Gedanken
durchzufiihren: Decius fand seinen Tod im Gotenkrieg, und so wird
wenigstens hervorgehoben, daf ihm kein Grab zuteil geworden sei (4, 1 ff.).
DemDiocletian wird notgedrungener Selbstmord zugeschrieben (421.),
wahrscheinlich mit Unrecht. Er starb in seinem Palast zu Salona. Der
moralische Urheber und daher der Hauptschuldige an der Verfolgung
ist in den Augen des Verfassers Galerius (10ff). Er starb 311 in
Sardica in Moesien und zwar nach unserer Schrift an einem Krebs-
geschwiir an den Genitalien, das in die Wiirmerkrankheit iiberging
(33,11f.): ,comestur a vermibus et in putredinem corpus cum intoleran-
dis doloribus solvitur.* So endet er ,horrenda tabe consumptus* (85, 11).
Die Vorbilder liefern hier Antiochus Epiphanes, Herodes und vielleicht
Apion. Maxentius ertrinkt bei der Schlacht an der Mulvischen Briicke
im Tiber (44) und, was, wie wir gesehen haben, von Kassandros iiber-
liefert ist, daf sein ganzes Geschlecht unterging, das wird hier in Bausch
und Bogen auf die christenfeindlichen romischen Kaiser iibertragen
(50, 1).1

Das Ergebnis unserer Untersuchung ist: Der die Schrift ,,De mor-
tibus persecutorum* beherrschende Gedanke, daB Gott die christenfeind-
lichen Kaiser, die in den Anhidngern der christlichen Religion ihn selbst
und seine Wahrheit bekimpften, durch einen besonders grausamen Tod
bestrafte, ist eine Ubertragung aus der Antike. Auch dort werden Gottes-
veridchter der verschiedensten Art, besonders aber Feinde und Bekdmp-
fer eines bestimmten Gottes und seiner Verehrung, z. B. des Dionysos,
mit besonders auffallenden und abschreckenden Todesarten bestraft.
Die Idee ging aus der griechischen in die hellenistisch-jiidische (Makka-
béerbiicher, Philo, Josephus) und aus dieser in die christliche Literatur
iiber. Fiir unsern Verfasser hat ohne Zweifel die Apostelgeschichte die
Briicke von der antiken Profanliteratur zu seiner Schrift gebildet. Man
sieht an ihm, wie am Verfasser der Apostelgeschichte, daf die Denk-
formen der Christen noch die gleichen sind wie die ihrer heidnischen
Gegner und nur mit einem neuen Inhalt erfiillt werden. So verrit auch
diese christliche Schrift noch das geistige Erbe der Antike.

1 Siehe oben S. 257.



DER SOGENANNTE LAPIS MANALIS
VON FRANZ BOMER IN MUNCHEN

Trotz der verschiedenartigen Versuche, mit denen sich nicht nur die
Philologie, sondern auch Sprachwissenschaft, Religionsgeschichte und
vergleichende Religionswissenschaft um den Regenzauber des romischen
lapis manalis bemiiht haben, ist sein Wesen und sein Ursprung bisher
keineswegs eindeutig und befriedigend erklirt worden. Ein Vergleich
der letzten Arbeiten von Samter?, Fiedler? und Kroll® zeigt, daf
die Kontroverse um diesen Fetisch, der Wissowa* durch sein kate-
gorisches Urteil ein Ende gemacht zu haben schien, heute noch nicht
entschieden ist. Es ist hier, wie bei vielen dieser nur durch fragmen-
tarische Nachrichten bekannten Probleme der rdmischen Religion, in
erster Linie erforderlich, daff man sie zunichst einmal von den viel-
seitigen modernen Konstruktionen freimacht und nicht mehr sehen will,
als die Uberlieferung gestattet.®

Der lapis manalis, der ,Regenstein®, lag vor der porta Capcena; er
wurde bei Diirre von den pontifices durch die Stadt gezogen, um Regen
zu erflehen oder zu zaubern. Das ist in kurzen Worten die Uberlieferung.®
Der Brauch, von dem nur die Antiquare berichten, war im 1. Jahrh.
v. Chr. lingst aus der Ubung gekommen.’

Das Problem des Steins beginnt mit seinem Namen: man leitete ihn
bisher, gestiitzt auf die Uberlieferung, entweder von manarc® oder von
manes® ab, und die Ergebnisse waren entsprechend der doppelten M&g-

1 ARW. 21 (1922) 317ff. RE. XII 782f.

2 Antiker Wetterzauber, Wiirzburger Studien 1 (1931) 65ff.

3 RE. XIV, 969ff. Er beriicksichtigt in seinen hiufig gegen Samter ge-
richteten Ausfiihrungen allerdings nur dessen erstgenannte Arbeit.

¢+ RML. Il 2308f. (RuK2 121).

¢ Vgl. die Arbeiten von Weinstock iiber mundus und templum RM. 45
(1930) und 47 (1932).

¢ Die Belege sind zusammengestellt bei Fiedler 65. Kroll RE. XIV 969
(Varro, Fest., Serv. Aen., Fulg.). Vgl auch Samter RE. XII 784.

7 Hier urteilen u. a. Wissowa RE. IT 310, 44. RML. Il 2308, 62. Kroll
RE. XIV 969 richtig gegen Samter ARW. 317. RE. XII 783, 4 .

8 Die ibliche Ableitung; zuletzt Fiedler €6f Kroll a. a. 0. Weinstock
RM. 45, 113, 4. Rose, Studi e Materiali di Storia delle Religioni 7 (1931) 124,
sehr scharf: It is strange that even to-day there are some who do not appear
to see that the latter (sc manalis-manare) is the one possible etymology.

® In erster Linie Samter a. a. O. Fiedler 66f, der beide Ableitungen und
zwei verschiedene lapides manales fir moglich hilt; dazu aunch u. S. 281 m.
Anm. 4. Auch bei den Etruskologen, z. B. Ducati, Etruria antica I (1925) 98.



Der sogenannte lapis manalis 271

lichkeit verschieden: entweder hielt man ihn fiir den ,,Regenstein®, wo-
bei die Beziehung zu den manes, von der Festus spricht’, geleugnet
werden mufite, oder fiir den ,Stein der Manen*, und in diesem Falle
war die Verbindung mit dem Regen nur schwer herzustellen.?

Ich erortere zunichst die Erklirung, die durch die Zeugnisse der
Antiquare in erster Linie an die Hand gegeben und der auch heute fast
allgemein Glauben geschenkt wird, die Ableitung von manare. Zuerst
die sprachwissenschaftliche Seite: Ich habe an anderer Stelle dargelegt?,
daB nach den Gesetzen der Linguistik die Etymologie manalis-manare
erhebliche Schwierigkeiten macht; sie ist unhaltbar fiir das aquac manale
‘Handkrug fiir Wasser’ (von dem spiter die Rede sein wird), das Varro
(u. 8. 273) mit dem lapis manalis unmittelbar in Verbindung bringt,
da ihm das Substantiv manus zugrunde liegt; speziell fiir manalis be-
stehen damit die gleichen Bedenken, d. h. eine Ableitung manare-manalis
wire, was bisher zu wenig beriicksichtigt wurde und deshalb nachdriick-
lich betont werden muf, vom Standpunkte der Sprachwissenschaft aus
nur unter Hinnahme von erheblichen Unsicherheitsfaktoren moglich.*
Nun tritt neben die sprachliche auch die semasiologische Unklarheit
dieser Ableitung. Uber das von den Antiquaren behauptete Verhaltnis
des lapis manalis zu manare lassen sich nur vage und durch nichts zu
beweisende Vermutungen #uBern: So macht Kroll (RE. XIV 970, 17)
gegen die Worte des Festus 128 M. quod aguas manarct den begriindeten
Einwand, daf wohl nicht an ein aktives manare zu denken sei, ,,das fiir
sekundir gelten muB® sondern an ein intransitives: m. l. nicht qui aguam,
sondern qui aqua manat” und fihrt fort: ,Der Stein wird also begossen
worden sein, es handelt sich um einen Nachahmungszauber.“ Der ,be-
gossene Stein“ ist schon vor Kroll auf Grund der Interpretation der
Uberlieferung mit Recht von Fiedler 67ff. abgelehnt worden; er ist

Nogara, Gli Etruschi e la loro civilta (1933) 180f. Clemen, Die Religion der
Etrusker (1936) 41. 48. Vgl. auch die in diesen Schriften und die 8. 275, Anm. 3
u. S. 276, Anm. 4 verzeichnete Literatur.
1 8. u. 8.275.
? Samter ARW. Ich komme spiter darauf zu sprechen.
3 In einem Aufsatz lat. aquiminale, der demniichst in der Glotta erscheint.
4 Ich verweise auf den Anm. 3 genannten Aufsatz mit der dortigen Literatur.
5 Diese berechtigte Kritik zeigt auch sachlich die zweifelhafte Grundlage
der Etymologie: Hor. epist. 1, 19, 44 manare poetica mella ist in der klassischen
Zeit fir transitives manare singulir und dazu dichterische Lizenz; am besten
wiirde Ov. met. 6, 812 passen: lacrimas etiam munc marmora manant — wenn
es hsl. sicher wire (v. 1. lacrimis!) — aber selbst dann wird man die Dichter-
sprache Ovids kaum zur Erklirung von grammatischen Eigentiimlichkeiten der
iltesten Religionsgeschichte heranziehen diirfen. Die anderen Beispiele fiir tran-
sitives manare sind noch bedeutend spiter: ltala prov. 3, 20 (Iren. 4, 20, 3).
Filastr. 11, 1. Aug. c. Faust. 16, 17 p. 458, 8 u. 6.
Archiv fiir Religionswissenschaft X XXIII, 3/4 18



272 Franz Bomer

dazu auch sprachlich unmoglich: man miifite fiir Festus ein manare im
Sinne von madere annehmen und geriete selbst durch diese Verwendung
in die Schwierigkeit, daB man dann immer noch auf eine ebenfalls sekun-
dire Bedeutung von marare angewiesen wire'; ich halte es fiir unstatt-
haft, diese dltesten Elemente rémischer Religion mit einer Semasiologie
zu deuten, die sich erst in der ausgehenden Republik nachweisen lifit.
So ist man, wenn man sich an jene Etymologie manalis-manare hilt,
zu unbeweisbaren, sprachlich und quellenméfig in keiner Weise gerecht-
fertigten Vermutungen gezwungen. Ahnliche Moglichkeiten werden bei
Samter angedeutet, der fiir einen seiner Amsicht nach vorliegenden
Analogiezauber Parallelen aus primitiven Vorstellungen heranzieht.?
Aber fiir ihn ist damit das fragliche Verhaltnis zwischen dem Regen-
stein und dem manare des Wassers noch nicht geniigend gedeutet; er
erwihnt dazu die Forderung des Ausgiefiens des Wassers, evtl. auch
das Werfen eines Gegenstandes ins Wasser usw.; schlieBlich sind fiir
ihn diese Annahmen nur eine Vorstufe fiir die These, dafl der lapis
manalis doch der Stein der Unterirdischen sei, an die man die Bitte um
Wasser richte; gegen diese fiir romische Verhiltnisse unmégliche Vor-
stellung wenden sich mit Recht Fiedler und Kroll.® Zu diesen

1 manare — madere gibt es erst seit Lukrez (z. B. 5, 262. 6, 1149), im ab-
soluten Sinne, wie es hier fiir den Il m. erforderlich wire, erst seit Sen. Herc.
f. 391 maestusque Phrygio manat in Sipylo lapis. Colum. 2, 9, 13 locis manantibus.
Plin. nat. 22, 63 saza manantia. — Manare tiberhaupt seit Ennius, nicht bei
Plautus und Terenz (wahrscheinlich wegen des Metrums); es bedeutet in der
altesten Sprache ,,iber etwas hinrinnen*, so vom sudor: Enn. ann. 418. Aedit.
epigr. 1, 3. Lucr. 5, 488, 6, 944. Verg. Aen. 3, 175 usw.; auch vom cruor: Verg.
georg. 1, 485. Aen. 3, 43.

2 ARW. 327ff. Dab er damit grundsitzlich in die Irre gegangen ist, wird
sich im Laufe der Untersuchung ergeben. Ich mochte diese Parallelen hdchstens
zur Illustrierung rémischer Verhiltnisse benutzt wissen, zur Erklirung sind sie
wie in vielen Fillen so auch hier irrefiihrend, solange man auch nur einiger-
maBen mit innerrémischer Tradition auskommen kann. Und das ist hier der Fall

3 Samter, Familienfeste (1901) 13, 2. ARW. 332ff. (,leider auf Vermutungen
angewiesen"). RE. XI1784, 50ff. Fiedler 67. Kroll, RE. XIV 970. Ich kann aus
meinem manes-Artikel im Thesaurus hinzufiigen, daB mir keine einzige Stelle
bekannt ist, an der an die manes diese oder auch nur eine dhnliche Bitte ge-
richtet wird. Man mag zugeben, daB das Wort manes frithestens aus dem
1.Jahrh. bekannt ist (CIL 12 761. 1278. 2117. CE 970, 9; literarisch seit Varro und
Cic.: allerdings meint Samter, daB der Brauch noch zur Zeit Varros existiert
habe; s. oben S. 270 m. Anm. 7), also theoretisch die Moglichkeit besteht, daB
man in frihester Zeit die manes um Wasser oder dgl. gebeten habe. Trotzdem
miiBte sich eine solche Vorstellung irgendwie erhalten haben, besonders bei
der weiten Verbreitung des Manenkultes und seiner engen Verbindung mit
dem romischen Wesen. Die manes, sei es, daB .es sich um die Gotter der Unter-
welt oder um die Gesamtheit der Wesen des Orcus handelt, werden nur an-
gerufen um Dinge, die sie unmittelbar selbst angehen, etwa, man solle der



Der sogenannte lapis manalis 273

Schwierigkeiten kommt noch hinzu, daB ein auf das Wasser und den
Regen angewandtes manare ebenfalls eine spitere Bedeutung darstellt?,
also fiir die Erklirung der urspriinglichen Bedeutung von manalis auch
nichts aussagt. Damit erscheint auch von der sachlichen Seite her der
Versuch, den ,Regenstein“ mit manare zusammenzubringen, zumindest
sehr fraglich und unsicher. Aber noch weiter: Sucht man diese Schwierig-
keiten angesichts der Etymologien des Festus hinwegzuinterpretieren
und bei manare zu bleiben, so ist man gezwungen, die durch Festus
bezeugten Beziehungen des lapis manalis zu den Toten entweder zu
leugnen ® oder ihnen die fiir die romische Religion unhaltbare Deutung
zu geben, daB die Toten um Regen angerufen werden miissen. Alles in
allem: Die Inbeziehungsetzung eines ,feuchten Steines“ oder eines
»Regensteines® zu manare ist, besonders fiir das ilteste Latein, unhalt-
bar. Auf den zur Stiitzung dieser Etymologie verschiedentlich ange-
fiihrten foms manalis gehe ich unten ein.

Es ist erforderlich, diese sprachgeschichtlich und semasiologisch
zum Teil gezwungenen, zum Teil unmoglichen Zusammenhinge klar
herauszustellen. Um ihnen einerseits auszuweichen und um andrerseits
die Nachricht des Festus iiber eine Verbindung des lapis maralis mit
den Toten nicht verwerfen zu miissen, bliebe der zweite Weg, den
Samter gegangen ist, nimlich lapis manalis ‘Regenstein’ nach Festus
von manes abzuleiten. Dieser Versuch wurde bereits als religionsge-
schichtlich unmoglich abgelehnt (0. S. 272 m. Anm. 3). Somit stinde man
wieder vor dem alten Dilemma, wenn nicht eine eingehende Interpre-
tation der Worte Varros die Frage wirklich zu lésen geeignet wiire.

Varro berichtet in der Vita populi Romani (frg. Non. p. 547, 7 M.)
urceolum aquae manale vocamus, quod eo aqua in trulleum effundatur. unde
manalis lapis appellatur in pontificalibus sacris, qui tunc movetur, cum pl-
viae ‘exoptantur. ita apud antiquissimos manale sacrum vocari quis non no-
verit? unde nomen illius. — Die Erklirung dieser Stelle muf von aquae
manale ausgehen, da auch Varro davon ausgegangen ist.> Ich habe in
dem S.271, Anm. 3 genannten Aufsatz dargetan, daB aquac manale ‘Hand-
krug fiir Wasser’ bedeutet, eine Ableitung von manus darstellt und
eine Beziehung zu manare nicht vorliegt. Dadurch wird der Weg zu
einer neuen Interpretation frei. Zur Kritik der Tradition der Antiquare

neuankommenden Seele gnidig sein, das auf Erden erlittene Unrecht, die
Schindung des Grabes usw. richen oder dgl.; placare, violare u. . spielen
eine grofe Rolle.

1 Zuerst Hor. epod. 2, 27 (aber auch hier ist die Grundbedeutung erhalten);
schon aus diesem Grunde kann ich dem Deutungsversuch Fiedlers 67 auf lapis
(aquae pluviae) manalis nicht zustimmen.

2 7. B. Kroll, RE. XIV 970; auch XVI 562.

3 Vgl. die Konjunktionen quod, unde, ita, unde.

18*



274 Franz Bémer

mochte ich auch im Hinblick auf weitere Ausfiihrungen vorwegbemerken,
daB es sich meist um sachlich héchst wertvolle und einwandfreie Uber-
lieferung handelt, die auch dann, aber nur mit Vorsicht, verwertbar ist,
wenn sie in die bedenklichsten Etymologien gekleidet wird, wie das
besonders hiufig bei Festus der Fall ist.!

Nun steht fiir Varro allgemein mit Recht fest, daB seine zur Rede
stehende Nachricht altes Gut iiberliefert und keinem Zweifel unterliegt.?
Erkennt man damit als dltesten Namen fiir den lapis manalis ‘Regen-
stein’ die Bezeichnung manale sacrum an, so diirfte fiir das Problem
die eigentliche Losung deutlich werden: In manale sacrum steckt das
gleiche Wort wie in aquae manale, oder anders: das manale sacrum, das
Gerit des #ltesten romischen Regenzaubers, war ein heiliges Wasser-
gefiB — selbst, wenn Varro in diesem Zusammenhang bereits an die
spiter sicher bezeugte und falsche Etymologie manalis-manrare gedacht
haben sollte.?> Damit ist die sprachlich und sachlich als unméglich er-
wiesene Ableitung* des lapis manalis — den ich von nun an mit seinem
iltesten Namen manale sacrum nenne — von manare endgiiltig eliminiert
worden, und zwar durch das Zeugnis Varros selbst. Es besteht nimlich
nicht der geringste Grund, daran zu zweifeln, daB Varro oder seine
Quelle hier zwei seltene und alte Worter mit gutem Recht in Beziehung
gesetzt hat, die nicht nur sachlich, sondern auch etymologisch zueinander
gehoren, den Wasserkrug und das manale sacrum des Regens: Die an-
stoBige Verbableitung und die erst spiten Verwendungen eines transi-
tiven oder den Sinn von madere bezeichnenden manare kommen in Weg-
fall; religionsgeschichtlich liegen die Probleme einfacher, die Verbindung
des manale sacrum mit den manes ist sprachlich unméglich geworden,
d. h. die Toten brauchen nicht mit der Bitte um Regen bemiiht zu
werden; die in keiner Tradition begriindete Vermutung, daf der Stein
begossen worden sei oder sich an der porta Capena ein sonst unbe-
kannter mundus befunden habe (Samter), ist ebenfalls iiberfliissig ge-
worden. An die Stelle des fraglichen feuchten Steines tritt das heilige
Wassergefi. Damit fallen auch alle anderen von der modernen Forschung
infolge der Fehlableitung manalis-manare konstruierten Hypothesen, von
denen ich einige bereits oben widerlegt habe.

Der romische Regenzauber gewinnt damit ein neues und klareres
Bild: Bei Diirre zogen die pontifices, um Regen zu zaubern, in feier-
licher Prozession einen Gegenstand durch die Stadt, der apud anti-
" 1 Vgl auch u. 8. 275. 279. 2 8.0.8.270 m. Anm. 7.

3 Dazu konnte das effundatur bei Varro verleiten.

4 Die auch deshalb nicht zu Recht besteht, weil sie schon 2000 Jahre alt ist. —
Ganz nahe dieser Losung war Samter ARW. 326, der nur deswegen davon zuriick-

kam, weil er glaubte, Varros manale sei von manare abzuleiten. Man konnte
sich den lapis manalis ohne die Verbindung mit manare einfach nicht denken.



Der sogenannte lapis manalis 275

quissimos den Namen manale sacrum trug. Er lag in gewshnlichen Zeiten
bei der porta Capena und war ein Stein, der von seiner krugihnlichen
Form seinen Namen hatte!; daB es sich um einen Stein handelte, zeigt
die Tatsache, daB man das manale sacrum spiter mit dem lapis manalis,
dem Manenstein, auf den ich im folgenden eingehe, gleichsetzen konnte.
Das sagt auch das movetur Varros, dem das pertrazerant des Festus ver-
wandt ist, da Festus trotz seiner falschen Etymologie sachlich richtig
iiberliefert haben kann. Ob es sich, um die nichstliegenden Moglich-
keiten anzudeuten, bei diesem Zauber um ein symbolisches Ausgiefen
des Wassers aus dem heiligen Wassergefi handelte oder um eine Kraft,
die dem Fetisch infolge seiner eigentiimlichen Form innewohnend ge-
dacht wurde, 148t sich nicht ausmachen. Es ist unméglich, Vermutungen
zu duflern, da die Quellen versagen.

Ist damit eine Eigentiimlichkeit des romischen Regenzaubers nach
ihrer religionsgeschichtlichen Seite einer Deutung nahegebracht, so
bleibt nun noch die Auseinandersetzung mit einem Teil der literarischen
Uberlieferung, die einerseits die Ableitung von manare vertritt und
andrerseits von einem lapis manalis, ‘Manenstein’, berichtet. Es lifit
sich zeigen, daB es einen lapis manalis, ‘Manenstein’ im rémischen
Kultus wirklich gegeben hat, und daB die Etymologie der Antiquare
den Stein der Manen auf der einen Seite und das unverstandene manale
sacrum als lapis manalis, ‘Regenstein’ auf der anderen lediglich auf
Grund des gleichklingenden unverstandenen Namens einander gleich-
gesetzt und dann sekundir fiir den ,Regenstein‘*‘ die falsche Ableitung
von manare erfunden hat. Ich behandle zunichst den Manenstein.

Festus berichtet an einer der genannten Stellen (128 M.) manalem
lapidem putabani essc ostium Orci, per quod animae inferorum ad superos
manarent qui dicuntur manes.® manalem vocabani lapidem etiam petram
quandam quae erat exira portam Capenam eqs. Damit hat Festus eine
sachlich durchaus glaubhafte Nachricht iiberliefert3; denn zu dieser
Deutung zwingt die einzig mégliche Etymologie von manalis: Von dem
Stamme man- wird mit dem Suffix -alis das Adjektiv gebildet. In der

1 So nchtlg schon Gilbert, Topogr. Roms 2, 164; dagegen zuletzt Fiedler 66
(,,Gilbert . . . schlieBt nach Non. auf die a.usgehohlte krugférmige Gestalt des
Steins, obwohl dies hier gar nicht ausgesprochen wird, sondern nur der gleiche
etymologische Ursprung dargetan wird.* Aber gerade die auch von F. festgestellte
gleiche Etymologie — allerdings nicht von manare — bestitigt die Annahme
Gilberts) und Kroll, RE. XIV 970.

2 Uber diese fa,lsche Etymologie manes-manare auch u. 8. 278,

3 Die allerdings wegen der Annahme der Ableitung von manare meist ver-
worfen wurde; vertreten von Steuding, Gruppe, Thulin (Belege bei Weinstock
113, 4). Vgl auch du Jardin, Rendiconti della Pontif. Accad. Rom. di Archeol.
6 (1927/9) 53; auch o. 8. 270 Anm. 9.



276 Franz Bémer

sakralen Sprache sind derartige Bildungen auBerordentlich beliebt; ich
erinnere an flamen Didlis, Quirinalis, an Vestalis, Floralia, Robigalia,
Saturnalia usw.'; daneben weist auch an sich gerade die adjektivische
Bezeichnung des Besitzverhiltnisses auf das hohe Alter der Verbindung®.
Es handelt sich um einen in seinen religidsen Funktionen sonst unbe-
kannten Stein, der mit den manes in irgendeiner Verbindung stand. Daf
in jenem ostiwm Orci des Festus eine Beziehung zu dem mundus vor-
liegt, ist m. W. seit K. O. Miillers Etruskern kaum bezweifelt worden.3
Damit greift die Frage auf das Problem des Ursprungs des rémischen
mundus iiber, dessen etruskische Herkunft seit lingerer Zeit besonders
von den Etruskologen immer wieder behauptet wird; im gleichen Zu-
sammenhang wird betont, daf der lapis manalis in den VerschluBsteinen
der Pozzi von Marzabotto seine Vorginger aufweise. Ich muf mir ein
Eingehen auf diese Probleme versagen, da sie noch nicht geniigend ge-
klirt sind und daher mit Recht von der Seite der romischen Religions-
geschichte mit groBer Zuriickhaltung behandelt werden.* Uber den
Manenstein 16t sich nur soviel sagen, dafl er in der klassischen Zeit
unbekannt war; von ihm wird nur an einer Stelle der Antiquareniiber-
lieferung berichtet; dieses Fehlen einer festen Tradition wird es auch
mit sich gebracht haben, dafl schon zur Zeit des Verrius die unmég-

1 Weiteres bei Leumann, Adj. auf -lis 28.

* Vgl. Wackernagel, Vorlesungen 2, 68ff. m. Lit.

3 Widerspruch nur bei Rose a. a. O. 123, allerdings im Interesse der Fehl-
etymologie manalis-manare.

4 Ich verweise auf die Literatur: Brizio, Monumenti antichi 1 (1889/92)
2581, u. tav. 1 u. 8 nr. 12. Buecheler, Kl. Schr. I 628 1. Clemen a. a. 0. Deecke,
RML. II 3231. Deubner, Hermes 68 (1933) 276. Ducati, Etruria antica I 97ff.
128. tav. 6 fig. 12. II 82 (dazu Schwyzer, Rhein. Mus. 80 [1931] 217, wo auch
der m. E. vbllig unbrauchbare RE.-Artikel manes kritisiert wird. Nogara 167.
Ferner Altheim, Terra Mater RVV. 22,2 [1930] 148, 2 auch Schulze, ZGLEN.
474f. Dagegen Fiesel, RE. XIV 1360f.). Fiesel, RE. XVI 643. Gabrici, Monumenti
antichi 16 (1906) passim, bes. 186. 198 ff. Gozzadini, Di un’ antica necropoli a
Marzabotto nel Bolognese (Bologna 1865) passim, bes. tav. V nr. 1 u. 2. Hed-
lund, Eranos 31 (19383) 563. du Jardin a.a O. Kroll, Festschrift Kretschmer (1926)
120. RE. XVI 560. Leifer, Klio Beih. 27 (1932) 10. Miiller-Deecke, Die Etrusker
II (1877) 60 ff. 97ft. (dazu Buecheler, KI. Schr. II 264. Thulin, Die Gotter des
Mazt. Cap. RVV. 8 [1906] 65. 66. 72. Weinstock, RE. IV A 897, Wessner, RE.
XIV 2008). Nogara 50ff. 207 u. a. a. O. Rose a. a. 0. Thulin, Etr. Disciplin III
(1909) 17ff. Weinstock a. a. 0. Wissowa, RuK.z 234. 812, 410. 428. — Jedenfalls
wird das MiBtrauen, das man der Nachricht des Fulgentius (fast die gleichen
Worte auch Gloss.I: V Abba MA 86) liber den etruskischen Ursprung des Regensteins
gegeniiber an den Tag legte (z. B. Samter, RE. XII 783. ARW. 320. Kroll, RE. XIV
969), bestitigt. Thulin, Etr. Disc. IIl 42 und Clemen 41. 48 (vgl. auch Fiedler 67)
haben ihm Glauben geschenkt, weil man in ihr einen Beweis fiir den etruskischen
Ursprung des Manensteins (lapis manalis) sah. Durch die vorgenommene Schei-
dung von lapis manalis und manale sacrum ist diese Dentung unmoglich geworden.



Der sogenannte lapis manalis 277

lichsten Etymologien und Gleichsetzungen vorgenommen werden konnten.
Aus dem gleichen Grunde kann aber auch die heutige Forschung nur
Vermutungen #uBern. Ja, es ist nicht einmal sicher, ob er iiberhaupt
den mundus verschloB, wie man bisher durchweg annahm und was bei
den Steinen von Marzabotto wirklich der Fall ist. Man weifl nur von
dem ostium Orci des Festus; die modernen Ansichten, daB er mit dem
patere des mundus in Beziehung stehe !, scheinen mir nicht geniigend be-
griindet. Man miilte erwarten, daB in den Nachrichten iiber das Umher-
schweifen der Totenseelen an den Tagen des mundus patens® der lapis
manalis gerade in dieser seiner charakteristischen Funktion als Ver-
schlufistein des mundus in irgendeiner Form erwihnt wiirde; schlieBlich
weifh man in Rom auch von einem Hervortreten der Totenseelen an die
Oberwelt an den lemuralia und parentalia®, an denen der mundus nicht
patwit*. An diesen Tagen gelten bekanntlich die gleichen rituellen Vor-
schriften wie zur Zeit des offenen mundus; der Ausdruck mundus patet
hat demnach wohl mehr eine zeremonielle als eine faktische Bedeutung.
Auch an den Anthesterien schweifen die Seelen der Toten umher, ohne
daB man ihnen durch eine Offnung den Zugang verschafft. Aus diesen
Griinden 14Bt sich der lapis maralis nicht einmal eng als der Deckel des
mundus auffassen, sondern nur im weitesten Sinne als ,,Manenstein“ be-
zeichnen. Mehr wissen wir nicht.

Die bisherige Untersuchung hat, weil sie von der sprachlichen Inter-
pretation der Uberlieferung ausging und sich daher von modernen Kon-
struktionen freimachen mufite, Ergebnisse gezeitigt, die widerspruchs-
loser sind als bisherige Vermutungen iiber den sog. lapis manalis. Und
bei einer Beriicksichtigung der etymologischen Méglichkeiten und Fihig-
keiten jener Zeit steht selbst die Tradition der Antiquare, die einen
»Regenstein®, lapis manalis, von manare ableiten will, dieser Deutung
nicht im Wege. Es handelt sich in erster Linie um Festus, da Servius
und Fulgentius ihm gegeniiber nichts Neues bieten.

Festus oder seine Quelle® leitet den lapis manalis, ‘Regenstein’ von
manare ab. Diese Tatsache erkldrt sich daraus, dab es sich bei dem ma-
nale sacrum um einen uralten Fetisch handelte, dessen Name schon friih
unverstindlich war® und von dem nur noch eine gelehrte Uberlieferung

1 Z. B. Samter, ARW, 332. RE. XII 784 (dazu Kroll, RE. XVI 562).

2 Ausfithrlich Weinstock a a. O.

3 Wissowa, RuK2 234. Kroll, RE, XVI 561. 1 Vgl. u. a. auch Nogara 182.

5 Es ist schwer zu entscheiden, ob es sich um Festus, Verrius oder einen
von deren Gewihrsminnern handelt; die Differenzierung ist fiir die Unter-
suchung unwesentlich; ich lasse sie deshalb im folgenden weg.

¢ Schon Varro ist verdichtig, mit manare etymologisiert zu haben (vgl.
0. 8. 274, Anm. 3); fir die Zeit nach Varro it sich auch fiir die Ableitung
von aquiminale zeigen, daB man die Etymologie tiberhaupt nicht mehr kannte;



278 Franz Bomer

existierte. Dazu war der Manenstein (lapis manalis) sicher ebenso alt
wie dieser unbekannte Regenzauber. Diese Umstinde ermoglichten es,
daB die beiden gleichklingenden Worte zusammengeworfen wurden !,
da keine Kenntnis der Realititen des Kultus daran hinderte. Suchte
man nun in der Folgezeit fiir den sog. lapis manalis (manale sacrum)
eine Etymologie, so bot sich das manare des Regens wie selbstverstind-
lich dar; aber noch mehr, gerade in diesem Zeitraum von etwa Varro
(Stilo?) bis Festus (Verrius), auf den sich die Ableitung von manare
festlegen liBt, kann man geradezu eine Sucht unter den Antiquaren
bemerken, alles auch nur Denkbare, was mit man- beginnt, eben auf
manare zuriickzufihren: Es findet sich schon relativ friih in den ver-
schiedensten Variationen die Verbindung der mancs mit manare®, die
Ableitung mane von manare®, ganz abgesehen von dem, was sich die
Spiteren gerade mit diesem ,,Grundwort” manare geleistet haben.t So
liBt sich sogar die Entstehungszeit dieser falschen Etymologie einiger-
maBen genau auf das ausgehende 1. Jahrh. v. Chr. festlegen, und diese
Zeit stimmt iiberraschend zu der oben festgestellten Tatsache, daf ma-
nare in den fiir den ,feuchten Stein“ erforderlichen Bedeutungen erst
am Ende der Republik méglich wird, zwischen Lukrez und Seneca.
Festus etymologisierte also mit dem Sprachgebrauch seiner Zeit.
Schon Leumann sprach (Adj. auf -lis 371f.) speziell bei der Ableitung
manalis-manare von ,,Spitlingen® und ,,wertlosen Eigenbrodeleien eines
einzelnen Schriftstellers®; er hat den Sachverhalt damit richtig charak-
terisiert, allerdings ohne sich von dem manare des Festus freizumachen.®

denn daB in manale das gleiche Wort stecke wie in dem vulgiiren aquiminale
oder sogar aquiminarium, war durchaus nicht ohne weiteres einzusehen (wie
auch zum Teil die moderne Sprachwissenschaft aquiminale mit manare zu-
sammenbrachte; vgl. den o. 8. 271, Anm. 3 genannten Aufsatz).

t Khnlich erdler 67.

¢ Stilo frg. 14 Fun. (bei Festus!) manias . . . esse larvas, id est manes deos
deasque, quod aut ab inferis ad superos emanant eqs. (zum Sachlichen Bue-
cheler, Kl. Schr. II 263f. Tabeling, Mater Larum [1932] passim, bes. 14 ff. Kritik:
Nilsson, DLZ. [1933] 172ff), auch Fest. 167 M. manes, . . . quod ¢ per omnia
manare credantur (s. u. S. 279). Selbst 127 M. in den Bericht iber das ostium
Orci (dariiber o. S. 276) hat sich jenes manare eingeschlichen,

3 Varro ling. 6, 4 died principium ‘mane’, quod tum manat dies ab oriente,
nisi potius quod bonum antiqui dicebant “manum’; und auch wieder bei Festus
(Paul.) 159 M. manare solem dicebant antiqui ... a quo et dictum putabant ‘mane’.
Wer Festus kennt, wird sich iiber derartige Bra.vourutucke nicht wundern.

4 Natiirlich nach beriihmten Mustern; ich verweise auf Serv. Aen. 3, 63.
Comment. Lucan. 3, 13. Pomp. gramm. V 2560, 4. Isid. orig. 8, 11, 100 und be-
sonders auf Mart. Cap 2, 160fL.

® Anders Fiedler 66f Nebenbei bemerkt, bedeutet die Tatsache, daB Festus
manare-manalis fir moglich hielt, immer noch nichts fiir die Berechtigung
einer solchen Verbableitung iiberhaupt.



Der sogenannte lapis manalis 279

Den stirksten Einfluf auf diese Etymologie mag aber — auch fiir
die moderne Forschung (vgl. z. B. Kroll, RE. XIV 970) — die Nach-
richt iiber einen fons manalis ausgeiibt haben, von dem ebenfalls Festus
berichtet. Diese Notizen bleiben uns in ihrer kurzen Form, mit ihren
Widerspriichen und Unklarheiten, heute ebenso schwer verstidndlich,
wie sie schon dem Festus unverstindlich waren; daher ergibt sich nur
die Aufgabe, festzustellen, wie diese Deutungen entstanden sein konnen
und was gegebenenfalls iiber Festus hinaus in ihrem Kern zu suchen
sei. Man wird nach den bisherigen Erfahrungen seinen Etymologien,
insbesondere im Hinblick auf manalis, mit einigem Mifitrauen begegnen:
Eine offensichtliche Verlegenheitsetymologie gibt er (Paul.) 128 M. ma-
nalem fontem dici pro eo, quod aqua ex eo semper manet. Altere Uber-
lieferung scheint nicht vorzuliegen; Festus hatte ein manalis vor sich
und deutete es eben mit manare. Diese Kritik wird bestitigt durch die
Analyse der zweiten Notiz, und diese 16st das Problem, wenn man sie
nicht, wie bisher, isoliert fiir den fons manralis allein betrachtet, sondern
in ihren Zusammenhang stellt: Fest. 157 M.
manalis fons appellatur ab  manes di ab auguribus invocantur,
auguribus puleus perennis, quod i per omnia aetheria terrenaque ma-
neque tamen spiciendus vi-  {mare credantur, idem di sudperi atque
detur, quia flumen id spi- inferi (dicebantur . ..> augures, quod sanc-
ciatur, quod sua sponte in tis. .. [Paul. cosque deos superos atque in-
amnem influat. feros credebant).

Man wird dem Festus in diesem Falle sachlich einigen Glauben
schenken diirfen, weil er sich auf die Auguren beruft. — Manalis wird
hier merkwiirdigerweise nicht unmittelbar von manare abgeleitet, sondern
durch ein Zwischenglied, das durch das auch sprachlich viel niher-
stehende manes gebildet wird. Wiirde man dieses Zwischenglied —
unberechtigterweise — auszuschalten versuchen und manalis unmittel-
bar mit manare zusammenbringen, so bliebe sowohl innerhalb dieser
Stelle als auch im Vergleich zu der obengenannten immer noch der
Unterschied, daB es sich bei dem manalis fons einmal um das manare
des Wassers, ein anderes Mal um ein manarc der manes handeln
miisse!, ein Umstand, der die Etymologie nicht gerade vertrauens-
wiirdiger macht. Diese eigentiimliche Diskrepanz 1iBt sich noch weiter
verfolgen: Einmal heiit es, aus diesem fons flieBe immer Wasser, und
spiter, er werde nicht beachtet, weil man nur die Gewisser beriick-
sichtigt, die sua sponte in einen Flub fliefien 2, Demnach wird der

1 Also etwa wie S. 278 Anm. 2.

¢ Oder mit Kroll, RE. XIV 970: flieBende Biiche und Fliisse. Was Steuding,
RML. I 1498 sich unter diesem fons manalis vorstellte, ist vllig unverstindlich
und unhaltbare Kombination: ,,. .. das Uberschreiten eines aus bestindiger



280 Franz Bémer

fons manalis das gewesen sein, was durch Festus die Auguren von ihm
aussagen, ein pufeus, und er wird deshalb von den Auguren nicht be-
riicksichtigt, weil er eben kein echter fons, sondern ein putcus war, also
kein flieBendes Gewisser®. Ist er nun ein putcus, der mit den manes
in Beziehung steht, dann ist er ein Schacht, eine Grube, im Grunde
also etwa das, was Festus an anderer Stelle iiber den mundus aussagt.?

Diese Deutung bestitigt die religionsgeschichtliche Betrachtung der
Stelle: Festus bringt, wie aus der Gegeniiberstellung ersichtlich ist, so-
wohl die manes als auch den fons manalis, und zwar unmittelbar auf-
einanderfolgend, mit den Auguren in Verbindung. Mag man nun dem
Festus trauen oder nicht, entweder sind durch die gleiche Kult-
eigentiimlichkeit, die dazu in gleichem Zusammenhang erwihnt wird,
manes und manalis fons eng in Verbindung zu setzen — dann ist der
manalis fons der pufeus manium —, oder Festus hat gefabelt, und dann
ist aus dieser Unsicherheit auch kein Zusammenhang mit manare zu
erschlieBen. Es ist aber merkwiirdig, daf Festus, sobald er sein ,,Grund-
wort“ manare aus dem Spiele liBt, hier wohl auf Grund der dlteren
Vorlage, sachlich und religionsgeschichtlich faBbare Uberlieferung bringt.

Einige Parallelen moégen diese Gleichsetzung endgiiltig bestitigen:
Livius berichtet 27, 16, 4 Philumenus, qui proditionis ad Hannibalem
auctor fuerat, cum citato equo ex proelio avectus esset, vagus paulo post
equus | errans) per urbem cognitus...; creditum vulgo est in puteum apertum
ex equo praecipitasse. Hier liegt weitgehend die gleiche religiose Vor-
stellung zugrunde wie der devotio®: der dem Tode Geweihte verschwindet
in einem Spalt der Erde (vgl. Liv. 7, 6,4 in patentes terrae hiatus), er
wird von der Erde verschlungen*; diese devotio ist eine Schuld an die
Terra mater und die manes.® — Hierher wird man weiter eine Stelle

Quelle stromenden Baches (manalis fons Fest..., Paul...) erregte ... Be-
denken . . . usw,

1 perennis puteus heiBt es, das ist offensichtlich Reminiszenz, die auf das
semper der abgelehnten Stelle deutet, also nichtssagend. Starken Wert legt auf
dieses Wort allein Doederlein, Lat. Synonyme I (1826) 11.

2 Die Stellen bei Kroll, RE. XVI 560ff.; vgl. auch S. 276, Anm. 4,

3 Von der eben wieder Livius eine Reihe von Stellen bringt: 7, 6, 4. 8, 6,
10. 8,9, 6. 10,28, 13. 10, 29, 4; dazu Deubner, ARW. 8 (1905) Beih. 66 ff. — Nicht
etwa eine abgeblaBtc Redewendung wie Hor. epist. 2, 2, 135 posset qui rupem
et puteum vitare patentem (vgl. Otto, Sprichworter 274. 292), die mit dieser reli-
gidsen Sphire nichts zu tun hat.

4 Genau entsprechend ist die Vorstellung, daB der devovierte, aber am
Leben gebliebene Legionar als Reinigungsopfer eine groBe Puppe vergraben
mufte; dazu Doubner a. a. O. 80.

5 Vgl. auBer den genannten Liviusstellen noch Carm. devot. bei Macr. sat.
3, 9,10 (z. J. 149 v. Chr.; dazu Deubner 79). Varro frg. Non. 485, 19 M. Val,
Max, 1, 7, 3. Flor. epit. 1, 18, 9. 1,14, 3. 1,17, 7. Ampel. 20, 6. Aur. Vict. Caes.



Der sogenannte lapis manalis 281

der Vergilscholien rechnen diirfen, die Kroll (RE. XVI 561, 59) fiir die
Beschreibung des mundus heranzieht, in der bezeichnenderweise auch
wieder das Wort pufeus begegnet: Schol. Verg. Bern. ecl. 3, 105 aput
antiquissimos fuit altissimus puteus, in quem descendebat puer?, . .. cuius
putet orbis, id est summus circulus, non amplius quam trium ulnarum men-
suram habuit eqs. Es ist offensichtlich ein dem mundus gleichender
Schacht mit pufeus bezeichnet worden. — Schlielich besteht, von diesen
Beispielen abgesehen, auch kein grundsitzliches Bedenken, einen fons-
puteus iiberhaupt mit den manes in Beziehung zu setzen: Die Offnung
der Erde, die der puteus darstellt, 1a8t leicht eine Verbindung mit den
Unterirdischen zu; man ehrt die fonfes und putei ebenso wie die Griber
durch Bekrinzen und Schmiicken mit Blumen?® und ein Geldopfer gilt
in gleicher Weise den manes wie den Quellgottheiten.?

Fiir die Sicherheit der gegebenen Ableitung bedarf es zum Schluf
noch des Hinweises, daff einerseits die festgestellten Beziehungen nicht
nur des lapis manalis, sondern auch des fons manalis zu den manes,
durchaus nicht der sprachwissenschaftlich glattesten Etymologie zuliebe
konstruiert sind, sondern in der literarischen Uberlieferung sachlich ihre
feste Grundlage haben, und daB andrerseits aus einer sprachpsycho-
logischen Uberlegung es neben einem mdnale und einem manalis (manes)
unmdglich noch ein drittes manalis (manare) gegeben haben kann.t —
An keiner Stelle, wo von einem echten manalis die Rede ist, ist die
sprachlich gesicherte Ableitung von manes in irgendeiner Weise sema-
siologisch oder religionsgeschichtlich anstsfig oder unklar. Damit ist die
Gleichung manalis forns — puteus manium gesichert und der letzte Anhalt
fiir eine Ableitung manalis-manare geschwunden:

Das Instrument des romischen Regenzaubers war ein manale sacrum,
ein heiliges Wassergefil; der wirkliche lapis manalis, der Stein der
Manen, steht mit dem Regen in keiner Verbindung. Einen lapis manalis
als Regenstein, an den man bisher glaubte, hat es nie gegeben. Er ist
eine etymologische Konstruktion der Antiquare.

33, 31. Vir. ill. 26. Serv. Aen. 6, 824; ferner Sen. contr. exc. 4, 4. DaB es sich
bei diesen Nachrichten um eine Vorstellung nicht nur der &lteren Zeit handelt,
von der Livius berichtet, zeigt noch Suet. Tib. 75, 1 morte eius (sc. Tiberi) ita
laetatus est populus, ut . . . pars * Tiberium in Tiberim’ clamitarent, pars Terram
matrem deosque manes orarent, ne mortuo sedem ullam misi inter impios darent.
Vgl. auch Defix, tab. Audollent 97b. 101, 12; dazu J. P. Jacobsen, Les Manes I 36.

! Vgl. dazu Cato iiber den mundus bei Festus 1567 ex is qui intravere usw.

* Varro ling. 6, 22. Ov. fast. 2, 533ff. Vgl. auch das spite CE 1592, 8. Dazu
Wissowa, RuK? 232,

* Wissowa 410. 428f. Deubner bei Chantepie II* 455.

4 Gegen Fiedler 67; s. auch o. S. 270, Anm. 9.



ZUM DISKUS VON PHAISTOS
VON 4.GUTH IN KONIGSBERG

1.

Trotz der verschiedenen Deutungsversuche' am Diskus von Phaistos
diirften nunmehr folgende Tatsachen als feststehend betrachtet werden:

1. Lagerung und Nachbarschaft des Diskus weisen auf das 17. Jahrh. v.
Chr,,in die Anfinge der 2.grofien Palastzeit. Die Fundumstéinde beweisen
das Mindestalter und die unmittelbare oder mittelbare Beziehung der Ton-
scheibe zum minoischen Kreta, wodurch freilich weder die Zugehérigkeit
zu diesem Bereich, noch die Entstehungszeit unbedingt gesichert sind,
da eine Versendung, Verschleppung oder Ubereignung vorliegen konnte.

2. Der Diskus von Phaistos ist eine Inschrift, die von auflen rechts
nach innen links zu lesen ist, da sich nach innen zu der Sprung zunehmend

! Guother Ipsen, Der Diskus von Phaistos. Ein Versuch zur Entzifferung.
Idg. Forsch. 47. Bd. Berl. Lpz. 1929, 1. vgl. Forbes, Wm. T. M. ebd. 48, 51. —
H. BlaufuB, Kephtharitische Inschrift. Neues Gymnas. Niirmberg. Festgabe zur
400-Jahrfeier des alt. Gymnas. 1926, 65—99, liest filschlich von der Mitte aus,
hilt nach der Gleichung Pelasger — Philister auf Kreta die Sprache des erst-
genannten Volkes fiir die der Tonplatte und nimmt, vom Hebriiischen ausgehend,
einen semitischen Dialekt an. — Macalister, P. E. F. Quarterly stat. 63 (1921),
141ff. will die afrikanische Kiste zur Heimat des Diskus machen. Sundwall,
Acta Acad. Aboens. Human. I, 2, Abo 1920, Der Ursprung der kret. Schrift und
ebd. II, 3: Zur Deutung kret. Tontifelchen, dazu ders. bei Ebert, Reallexikon
der Vorgeschichte, iiber , Kretische Schrift* und ,,Phaistos-Diskus®, vgl. Pauly-
Wissowa, RE. iber ,,Kreta*. — H. R. Hall, A note on the Phaistos Disk. The
Journal of Hellenic Studies, vol. 81 (1911) 119. — Salomon Reinach, Le Disque
de Phaistos et les Peuples de la Mer, Rev. Archéol. 4. Serie, Bd. XV, Paris1910. 1.
Arthur I Evans, Scripta Minoa, Oxford 1909, ders. Palace of Minos. — Ed. Meyer,
Der Diskus von Phaestos und die Philister auf Kreta. Sitzungsber. d. Akad. d.
Wissensch. Jahrg. 1909, II, Halbband, 1022. — Alessandro della Seta, Rendiconti
della Reale Accad. Dei Lincei, Serie 5, vol. XVIII, Rom 1909, 16. Mai, 297 ff.
11 disco di Phaistos. — Pernier, ebd. Bd. XVII, 642: Un singolare monumento
della scrittura Pittografica Cretese. — Ders. Ausonia III (1909) 255, Rivista della
societd Italiana di archeologia e storia dell’ arte. Vgl. Ebert, R. L. V. (besonders
unter ,Sonne¥, ,Gottersymbole“, ,Haschendorf“).

Der Vollstindigkeit halber seien nicht unerwihnt gelassen: 1. G. Hempel,
The solving of an ancient riddle. Harper's monthly magaz. Jan.1911, 187: Ionic
Greek before Homer. (Wochenschr. f. kl. Phil. 1911, Nr. 41. 1107, 28. Jahrg.,
Berlin). — 2. Arthur Gleye, Kretische StudienI: Die westfinnische Inschrift auf
dem Diskos von Phaestos. Tomsk, Leipzig 1912—1916.



Zum Diskus von Phaistos 283

ausgleicht, der beim Ubergang vom ersten zum niichsten Umkreis ent-
steht und nach innen zu sich das Band, die Felder, die Zeichen rdumlich
zusammendringen, wo sich die Fortsetzung an der Begrenzung des Raumes
staut.

3. Das Spiralband enthilt also einen sinnvollen lesbaren Ausspruch,
die Felder Worte, die Zeichen im allgemeinen Silben, da es sich um eine
Anordnung von kleinsten Einheiten zu Gruppen aus 2—7 Zeichen handelt,
wovon 30/31 ohne Zwischenstufe das Band ausfiillen.

Metrik kommt infolge Lingenungleichheit nicht in Frage. Da beide
Seiten (A mit 123/4 Zeichen in 31 Feldern, B mit 119 in 30) insgesamt
242 enthalten, aber nur 45 (A 33/35 + B 10/12) verschiedene Bilder,
dazu etwa 50—60 Zeichen errechnet werden, so handelt es sich um eine
Silbenschrift.

4. Demnach ist ferner die Schrift keine Bilder-, sondern eine Zeichen-
schrift, da diese obendrein weder einzeln unabhingig, noch in sinnvollem
Zusammenhang angeordnet sind.

5. Die Schriftzeichen sind #giisch (Reinach, a. a. O.), gleichviel, ob
die Inschrift auf Kreta oder in seiner Umgebung entstanden ist. (Agiisch
ist der Weltausschnitt mit den heiligen Tieren Rind, Ziege, Delphin, Taube,
mit den Lieblingsblumen Lilie und Krokus, #giisch die Anordnung ge-
mib der Spirale, igiisch die Keckheit der Erfindung: die Scheibe ist fiir
den Text bemessen.)

6. Die Schrift des Diskus aber ist eine abhingige Erfindung, die Be-
kanntschaft mit fremden bestehenden Schriften voraussetzt:

Von wenigen etwaigen agyptischen Entlehnungen abgesehen (Cuny
liest filschlich den Text der Scheibe mit Lautwerten agyptischer Hiero-
glyphen), fiihren andre Ziige nach Mesopotamien (Schreibmaterial und
-technik, Zeilentrennung, Stempeldruck, Silbenschrift!).

Obwohl zwar die Silben = Bilderschrift des Diskus entwicklungs-
theoretisch genau in der Mitte zwischen Markenschrift und silbischer
Linearschrift steht, vermittelt er aber weder formengeschichtlich, noch
historisch.

Dajedoch ein ununterbrochener Zusammenhang die Anfinge der Schrift
auf Kreta mit ihren Ausliufern auf Kypros z. Z. Alexanders verbindet
und sich die Gleichartigkeit der Schrift des Diskus, der kretischen und
zugleich allgemeinigiischen Linearschriftund dersich darananschlieBenden
kyprischen aus der entsprechenden Zeichenanzahl (Disk. = 60, kret.
Linschr. 76, kypr. 55) ergibt, wahrscheinlich auch die Ahnlichlautung der
Silben, so ist

7. der Diskus von Phaistos eine sgiische Eigenschopfung auf der
Grundlage #giischer Mischkultur, zumal eben das Zusammentreffen der
igyptischen Hieroglyphen und der babylonischen Keilschrift um die Mitte



284 A. Guth

des 2.Jahrtausends das entscheidende Ereignis darstellt, woraus wesent-
liche Wandlungen, endlich das Alphabet entspringen, wie dies die Schriften
des hethitischen Gebietes erldutern.

Insbesondere wird kleinasiatischer Einflu auf den Diskus dadurch
nachgewiesen, dah ein wesentlicher Zusammenhang zwischen der Schrift
des Diskus (und der Linearschrift) mit der hethitischen Keilschrift in
der Worttrennung besteht, die nach Porzig (bei Tpsen, a.a.0.) fiir Klein-
asien bezeichnend ist und noch 1000 Jahre spiter im Westen bei den
Lydern und Lykiern, im Osten bei den Persern feststeht.

2.

Ipsen erschlieft nun die Satzgliederung des Tontextes aus den Wieder-
holungen, den Aufbau aus Wortstamm und Flexion im weitesten Sinne
(Formantien) aus der Stellung der Zeichen zu einander (s.Schema, S. 20).

Eine Sonderstellung unter allen Zeichen nehmen demnach ,Feder-
kopf* (Formans a) und ,Federkopf-Schild“ (Formans b) ein. ,Feder-
kopf“ allein erscheint 6 mal zu Beginn eines Feldes (A XIV = XX, B III,
XTI, XVII, XXVIII), , Federkopf Schild“ 13 mal zu Beginn eines Feldes
(A1, Vv, VIII, X, XII, XVI, XVII, XIX, XXTII, XXIII, XXVI, XXIX,
B1I) ,Federkopf nimmt als einziges Zeichen eine einzige feste Stellung
ein: 19mal am Wortanfang.

Beide Formantien erscheinen iiberwiegend zu Beginn mehrwortiger
syntaktischer Glieder (zu Anfang beider Seiten A I, B I und A XVI,
XVII, XX, XXIII, XXVI, XXIX, anders nur A XVI = XIX = XXII).

Endlich wechseln sie im Gegensatz zu allen andern nur mit unprifigierten
‘Wortbildungen. ,Federkopf-Schild“ ist auBierdem das einzige Formans,
das aus 2 Zeichen besteht und zwar so, daB wohl ,,Federkopf” ohne
»Schild“, niemals aber ,,Schild* ohne vorangegangenen ,Federkopf* er-
scheint.

Das Fehlen eines geregelten formantischen Wechsels beweist daher,
dab die Prifixe ,Federkopf* und ,,Federkopf-Schild* keine Flexionsformen
bilden.

,»Schild“ kommt nur formantisch anlautend (,,Federkopf—Schild“) und
auslautend vor.

Wenn nun ,Federkopf® allein, aufier in fester Randstellung und
formantischer Bedeutung, nicht belegt ist und aufierdem sprachlich fehlt,
dann beweist das, wie von andern bereits vermutet, seine Stellung als
rein graphisches Formans, d. h. als Determinativ.

Der Beweis nach Ipsen lautet so: das mittlere AusmaB der Einzel-
felder betrigt auf beiden Seiten 4 Zeichen, aufier denen mit ,,Federkopf“
und ,,Federkopf-Schild* zu 5. Wenn aber alle vorkommenden Felder mit



Zum Diskus von Phaistos 285

6 und 7 Zeichen (A XIV, XX, B XXVIII, A XVII, XXIIT, XXIX) mit
diesen Formantien einsetzen und dies nicht nur fiir b gilt, sondern auch
fiir a, so liegt der UberschuB eines Zeichens offenbar an diesem.

Liest man nun wFederkopf* nicht als Silbe, so verschwindet zu-
gleich die Regelwidrigkeit, daf ,,Federkopf-Schild“ allein aus 2 Silben
besteht.

Nach Ipsen ist ,Federkopf‘ (s. Meyer a. a. O. u.a.) aber die be-
zeichnendste Eigentiimlichkeit des Volkes, das diese Schrift schrieb, und
besagt, daf das folgende Wort eine Person bedeutet, ein Nomen oder
Pronomen, im Satz Subjekt, nominales Attribut, Objekt oder Pridikats-
nomen.

Das Prifix ,,Schild“ (das 17 mal als 2. Zeichen nach dem ,Federkopf*
oder als letztes einer Gruppe erscheint) bietet also eine nihere Bestimmung
der personal bezeichneten Worter.

Da an demselben Wortstamm nie ein Wechsel zwischen ,,Federkops-
Schild* mit dem ,Federkopf® allein stattfindet, dabei der syntaktische
Wert der Worte mit a und b offenbar nahe verwandt ist, so schliefit
Ipsen hier auf das Vorhandensein von Nomen und Pronomen. Also: Worter
mit a = Personalpronomina, Worter mit b — personale Nomina. ,,Schild“
driickt somit eine substantivierende Wirkung aus, also entspricht ,Feder-
kopf-Schild“ etwa dem Artikel.

Syntaktisch wiirde a und b in besonders ausgezeichneter Stellung
Subjekt. Solche wiren besonders hiufig zu erwarten.

Das Grundgefiige besteht demnach meistens aus 2—4 Wartern mit
vorangestelltem nominalen Subjekt und dem meist verbalen Pridikat in
Endstellung.

Forbes, a. a. O., hilt den Diskus von Phaistos moglicherweise fiir
einen Geleitsbrief oder ein Namensverzeichnis einer Gesandtschaft, bzw.
der Offiziere eines Schiffes; so sei etwa die Vorderseite eine Namens-
liste, formlich zitiert mit Geschlechtsnamen, wihrend die Riickseite
normale Sitze aufweise: es handle sich um 10 Mé#nner und 3 Frauen.
Das Kopfzeichen sei moglicherweise Artikel mit Personennamen wie im
Griechischen und Italischen. Verf. deutet ,Kopf =— Schild“ minnlich,
,Kopt“ allein weiblich.

Nach ihm ist die 3 mal wiederholte Gruppe: ,, Kopf-Schild — Falke
— Horn“ von einem femininen Wort begleitet (A XVI, XIX, XXII),
vielleicht dem wirklichen Wort fiir ,,Frau”. Ferner kénnte das Kopfzeichen
koppa sein = q (x¢) = xepali, xepa, der ,Schild“ sprachlich auf s
endigen (domis).

Der erste Satz (I—IV) hat nach Forbes nur 1 Wort mehr als der
folgende. Dieser stellt wahrscheinlich den Namen des Chefs dar, III Kénig
oder Hiuptling.



286 A. Guth

Demnach wiirde die Formel lauten:

AT, Sohn des BIIL, Koénig III des C IV. Lokal- oder Vilkernamen,
die mit 2 identischen Silben beginnen (A IV), sind selten (Leleger). Viel-
leicht heibt der ,Lowe“ le (re, III zu rex?) Moglicherweise seien die
Kasusendigungen (,,Schild + Zweig*) bei den zweiten Wortern Genitive:

XXIII, Sohn von VIII, V und B I = Briider?

Soweit die bisherige Forschung. Sie nimmt im Gegensatz zu Sundwall
(bei Ebert, R. L. V., a.a.0.) die Philisterhypothese wieder auf, gestiitzt
auf ihre Kenntnis von der historischen Kopfbedeckung der Seevslker.!

3.

E.Meyer, a.a.0.,stellt die mangelhafte Wiedergabe einer,,Befestigungs-
technik“ der Federkrone im Stempeldruck zwar fest, sucht sie jedoch
durch technische Unzulinglichkeiten der Stempelherstellung zu erkliren.

Allein vielleicht entspricht gerade dies den Tatsachen und weist so-
mit die Deutungsversuche in eine andere Richtung.

Im Zusammenhang damit steht méglicherweise die Frage nach Form
(Scheibe!) und sonstigen AuBerlichkeiten (Spirale, Innenstern!) der Ton-
platte.

Den Beobachter germanischer Denkmiler der Vorzeit erinnert der
Diskus von Phaistos — abgesehen von seiner Inschrift — zunichst rein
duferlich an den bekannten Typ der Sonnenscheibe, zu deren gewéhn-
lichster Wiedergabe neben konzentrischen Kreisen und Sonnenrosetten
auch die — auf der vorliegenden Tonscheibe eingeritzte — Spirale ge-
hort, deren Weg von Mittelosteuropa aus iiber die Balkanhalbinsel stationen-
weise bis nach Kreta zu verfolgen ist, wo sie ihren End- und Hohepunkt
in der bronzezeitlichen mykenischen Kultur der auch kultisch bedeutsamen
Doppelspirale erreicht.?

Kossinna weist a.a. 0. hin auf ein kostbares Kultgerit in Gestalt einer
bronzenen Sonnenscheibe aus der Gegend von Lund in Schonen und er-
wihnt, daf im Mittelpunkt einer andern Sonnenscheibe von Seeland,
Holstein, wiederum eine ganz klein gehaltene eigentliche Sonne als acht-
strahliger Stern dargestellt sei:

Er vergleicht damit entsprechende Muster auf Holzschalen aus
Schleswig-Holstein und Jiitland.®

! RE., Neue Bearb. Supplem. 6 (1935) 200—206.

* Gustaf Kossinna, Die deutsche Vorgeschichte eine hervorragend nationale
Wissenschaft, Wiirzburg 1914, Mannusbibliothek 9; Oswald Menghin, Weltge-
schichte der Steinzeit, Wien 1931, 449ff.

3 Déchelette, Le Culte du Soleil aux temps préhistoriques, extr. de Revue
Archéolog., hrsg. v. Perrot u. Reinach, 4. Serie. Bd. 13. Paris, Mai—Juni 1909,
305, 316, 338. s. Ebert, R.L.V.a. 2. 0.



Zum Diskus von Phaistos 2817

Auch die Hethiter kennen die achtstrahlige Sonnenrosette.!

Ferner kommt sie iiber Stierkopfen — auf Kreta wurde der Sonnen-
gott in Gestalt eines Stieres verehrt, in Phaistos eine iltere Opferplatte
mit Stieren und Spiralen gefunden — oder das Volutenornament sowohl
auf dgyptischen wie auf mykenischen Denkmilern vor.?

Besonders mannigfaltig aber ist das Sonnenmotiv letzterer. Hier finden
sich die Einzelmotive bisweilen auf derselben Scheibe mehrfach zu einer
grofieren Mustereinheit verbunden:

AuBer der vielstrahligen Sonnenscheibe auf dem Goldring von Mykene
gibt es auch sonst in der angewandten Kunst die reichhaltigsten Dar-
stellungen des Tagesgestirns, sei es u.a.durch konzentrische Kreise, an-
gefiillt mit laufenden Spiralen, die zugleich den Reifen eines vierspeichigen
Rades bilden, sei es durch eine Scheibe mit Punkten darin nach Art eines
Rundschildes mit Buckeln, zugleich in Verbindung mit einer sechsstrahligen
Sonnenrosette oder gar durch selbstindige Gestaltung des Strahlenmotivs.?

Auch das dem gekrénten Haupte auf dem Diskus folgende Zeichen
mag — als Rundschild* oder als Diskus en miniature® gedeutet — viel-
leicht ebenfalls eine Darstellung der Sonnenscheibe sein. (Vgl. das —
hier freilich in umgekehrter Richtung — zutreffende Wort der Edda, die
im 9. Jahrh. nach Kossinna, a. a. O. die Gedankenwelt der bronzezeitlichen
Germanen um 1600 v. Chr. wiedergibt: ,,Swalin heifit der Schild, der vor
der Sonne steht, der glinzenden Gottheit!* Wurden doch damals auch
die Gotter der Germanen bereits in Menschengestalt verehrt, so der
Himmelsgott auch als Sonnengott! Desgl. das Bibelwort: ,,Gott der Herr
ist Sonne und Schild!*)

Das Antlitz des primitiven Menschen wandte sich dem Leben und
Wirme spendenden Tagesgestirn besonders aufmerksam zu. Jeden Morgen
werden diese ersten Ackerbauer die Riickkehr der feurigen Scheibe dank-
bar begriit haben, wenn sie ihre himmlische Bahn begann, und daraus
wird sich eben der Sonnenkult entwickelt haben, dessen zahlreiche Denk-
miler prihistorischer Zeit beweisen, dafl von Nord bis Siid, von Ost bis
West die Vélker Europas gliihende Sonnenanbeter waren: Wenn niamlich

! Ed. Meyer, Reich und Kultur der Chethiter, Berlin 1914, 30.

* Steindorff, Jahrb. d. archiiolog. Instit. Bd. 7, (1892) (Beiblatt vom 15.12.1891)
14, 15; vgl. auch das Relief von Sippara um 900 v. Chr., wo ein chaldiischer
Konig die Sonne anbetet. Déchelette a. a. 0. 313.

3 René Dussaud, Les Civilisations Préhelléniques dans le Bassin de la Mer
Egée, Paris 1910, 218, 252, 111, fig. 82, 112, fig. 83, 247, fig. 181. vgl. auch die
Erzscheiben des Dius Fidius: Karl Koch, Gestirnverehrung im Alten Italien,
Frankfurt. Studien zur Relig. u. Kultur der Antike, Bd. 1—3 (19383) 51, desgl.
Déchelette, 350—2. Dasselbe Motiv (Scheibe mit Buckelverzier.) s. auch bei
W. Gaerte, Urgesch. OstpreuBens, Kbg. 1929, Abb. 117, 132, 225/6.

4 Evans a. a. 0. 25; Meyer a. a. O. 5 Pernier a. a. O.

Archiv fir Religionswissenschaft XX XIII. 3/4 19



288 A. Guth

die europiische Kunst. im Bronzezeitalter oder in der ersten Eisenzeit
iiberall trotz der Stilverschiedenheiten gewisse typische Uberein-
stimmungen aufweist — man spricht je nach Ort und Zeit von dem
minoischen, mykenischen, nordischen, Dipylon-, Villanova- oder Hallstatt-
stil — so muf die wahre Ursache dieser Analogien in dem allgemeinen
Glauben an die Sonnengottheit gesucht werden, dessen Denkmiler sich
im nordischen wie im zentralen Europa, in der Agiis wie in Kleinasien
und Italien vorfanden.!

Gegenstinde aber wie das Band von Syros und die Vase von Balkakra,
die in die erste Bronzezeit gehoren, beweisen ferner, daf der Ursprung
des Sonnenkultes noch vor die Einfiihrung der Metalle fillt und somit
in die Steinzeit zu setzen ist.

Die Bevélkerung Kleinasiens, die sich in vorgeschichtlichen Zeiten
in die Welt das dgéischen Meeres nach Westen hin erstreckte, teilte z. B.
im Gebiet der Troas die Verehrung ihres Hauptgottes Apollon, was vor
allem Homer bezeugt, mit der ganzen Westkiiste, und den federkronen-
geschmiickten Termilen brachte derselbe Hauptkult ihres Gottes Lykaios
von seiten der Griechen den Namen Lykier ein.?

Im Zusammenhang mit dem Sonnenkult finden sich auf dem Kopen-
hagener Bronzerelief des 1. nachchristlichen Jahrh. mit den Bildnissen
des Sabazios, der Selene und des Helios folgende Zeichen des Diskus
dargestellt:3

1. Die Rosette — offenbar als Sonne aufzufassen, nicht als Blume,
2. Die Keule?, Scr. Min. I, 190 Nr. 26, 3.Die Biene, 4. Der Adler — aufer
den auch sonst auf kretischen Denkmilern vorkommenden Ochsenschenkeln,
dem Pflug und der Ahre.’

Viele Attribute, die zu den am h#ufigsten vorkommenden gehoren,
stellen Kultgerite des Sabazios und der Kybele dar.®

Aristophanes, frg. 478, nennt darunter die — auch auf dem Diskus
vorkommende — Doppelflste, wihrend sich Widderkopf und Messer des
Diskus auf die Opfer beziehen.®

Das auf der Tonscheibe verwendete Zeichen eines mast- und ruder-
losen Schiffes mit scharf abgesetztem steilen Achtersteven? (vgl. Felsen-

1 Déchelette a. a. O. 320, 838. Karl Koch a. a. O. 14, 111 (Sol Indiges und
der Kreis der Di Indigetes).

2 Ed. Meyer, Geschichte von Troas, Lpz. 1877, 174

s Blinkenberg, Archiiol. Studien, Kopenhagen = Lpz. 1904, 66, Tafel IT (vgl.
,Gottersymbole¢ R.L.V.).

4 Sundwall a. a. 0. 8 Nr. 22. ® Ders. 12 Nr. 45 u. ,Zur. Deut.“ 6.

¢ Blinkenberg a. a. 0. 106 ff.

7 So August Koster, Das antike Seewesen, Berlin 1923, 56 ff.,, der auch das
Schiffsmodell des Diskus als direkten Nachkommen der Kykladenschiffe auf den
Tonpfannen von Syros (58/9, Abb. 10/11) ansprechen mdchte.



Zum Diskus von Phaistos 289

zeichnungen, R. L. V.), das sich infolge seiner wenig zweckentsprechenden
Gestalt mehr oder weniger von den Schiffen der Agiis und Umgebung
unterscheidet, hat vielleicht ebenfalls kultische Bedeutung.

Den alten Sonnenmythen nimlich!® liegt der vermeintliche Weg der
Sonne um die Erde in 24 Stunden zugrunde, der in zwei Teile zerlegt
wird: Wihrend des ersten geht das Tagesgestirn im Osten auf, durch-
lauft seine himmlische Bahn und verschwindet im Westen auf dem ,,Fluf
Ozean“, der die Erde umgibt. Wihrend des zweiten aber schwimmt die
feurige Scheibe, den Menschen unsichtbar, auf diesem Flusse von Unter-
gang bis Aufgang in einem Schiff.> (Der kretische Wiachter Talos, von
Hephaistos geschmiedet und dem Kénig Minos geschenkt, liuft dem alten
Sonnenmythos zufolge dreimal am Tage um die Insel.)

Auf dgyptischen Denkmilern erscheint der Sonnengott ebenfalls in
einer Barke, wihrend die Boote von Syros an ihrem Vorderteil einen
grofischwinzigen Fisch zeigen. Da kein Seemann vorhanden ist, scheint
der Fisch das Schiff allein zu steuern, wohingegen auf einer Miinze des
Antigonos der delphische Apoll auf dem Vorderteil des Kahnes sitzt.
Déchelette sieht darin die Darstellung der Sonne unter der Form des
Delphins, der sich iibrigens auch auf dem Diskus vorfindet.®

Ist aber der Diskus von Phaistos, der bisher ebenfalls eine Vereinigung
bekannter Typen des Sonnenmotivs aufweist (Scheibenform, Spirale, acht-
strahliger Mittelstern, Buckelschildsonne!) méglicherweise ein Kultgerit,
bzw. Votivgabe, zum Sonnendienst gehérig (Sonnenzauber?), so wire viel-
leicht zu erwigen, ob als Deutung fiir das gekrénte Haupt der Scheibe
wie bisher lediglich die Gleichsetzung mit den Philistern oder deren
Verwandten * in Frage kommt, oder ob es sich hierbei nicht auch etwa
um eine primitive Darstellung irgendeiner urspriinglichen Sonnengottheit
mit Strahlenkrone handeln konnte wie z. B. auf einem skandinavischen
Messer, das in einer Sonnenbarke den strahlenumkrinzten Sonnengott
zeigt, bzw.um eine in ihrem Dienste amtierende Personlichkeit (Priester,
Konig?) oder um einen sonstigen Adoranten, da dhnliche Kronen (Strahlen-
krinze oder solche aus Schilf oder Federn) auf plastischen Darstellungen
des Sonnenkultes ganz allgemein vorkommen.®

! Déchelette a. a. O. 326 ff.

t Déchelette 329/30, 336, 356. Sophus Miiller, Nord. Altertumsk. (1897) 470.
L. Preller, Griech. Mythol. Berl. 1860, 294.

3 Vgl. den homerischen Hymnus auf Apollon (Déchelette). Nach ihm war
das antike Syria (Homer, Odyssee 15, 402/3) vielleicht ein berihmter Mittelpunkt
des Sonnenkultes. A. Fick, Hattiden u. Danubier in Griechenland, Gttingen 1909,
39 (Sonnenmythen).

* Reinach, Pernier, Evans, Meyer a. a. O.

® Déchelette a.a.O.332. Miller, Systéme préhist. en Danemark, I, pl. XIX,
fig. 288 a, b. Ed. Meyer nennt a. a. O. 81 z. B. den Hethiterkonig eine Inkar-

19*



290 A. Guth

Die Figur der ,Frau“ des Diskus erinnert an den Magna-Mater-Typ®
(A VIII, XXIV, B XVI, XXVIII).

Als breitbriistig wurde die Erde selbst verehrt.? Der Dienst der Grofen
Mutter, deren Bild hier vielleicht fiir das der Frau schlechthin festgehalten
wurde, ist zwar nach Kretschmer® Eigentum der kleinasiatischen Be-
volkerung, da diese Gottin urspriinglich den Phrygern fremd war, geht
aber vermutlich bis in die Eiszeit zuriick:

Es gibt ndmlich bereits stehende und sitzende Steinzeitidole, solche
mit sdugendem Kind und andre, die die Briiste mit den Hiinden empor-
heben. Letztere Pose ist nach Menghin die beliebteste und soll offenbar
die Bedeutung dieser Bildnisse noch besonders unterstreichen. ,,Es handelte
sich um Darstellungen der groBen Géttermutter, Magna Mater, Erdgottin,
oder wie man sie nennen will, die uns unter den verschiedensten Namen
in allen vorderasiatischen und #giischen Kulturen entgegentritt.*?

Auch eines der Idole auf dem Altar von Knossos hat ,,die Hiinde an
die Briiste gelegt mit dem an primitiven Idolen bis in die Donaulinder
hinauf iiblichen Gestus der Fruchtbarkeit®.*

Nach Koch, a.a.0.111/12, sind ,die letzten Urspriinge menschlichen
Lebens — durch den Sonnengott auf die Erde gekommen, die ersten
Urviter des Landes, die vor undenklichen Zeiten gelebt haben, — niemand
anders als die di indigetes — sind seine, des groBen Indiges, Kinder ge-
wesen. Und als ihre Mutter muf die Erde gegolten haben; denn in diesem
Gedanken scheint die oben aufgezeigte Verbindung zwischen der stamm-
viterlichen Sonne und der allmiitterlichen Erde letztlich zu wurzeln.*

Wird jedoch der vorderasiatische Magna-Mater-Kult mit jenen eiszeit-
lichen Idolen in Beziehung gesetzt, so entsteht die Frage, wie man sich
die Verbindung iiber so weite Zeitriume hin vorstellen soll.®

nation des Sonnengottes, dessen Tracht er trigt. Ludolf Stephani, Nimbus u.
Strahlenkrone in den Werken der alten Kunst (Mémoires de 1’Acad. des Sciences
de St. Pétersbourg, 6ieme gérie, Tome IX et dernier, St. Pétersbourg [1859]
361—3, 386, 472). Roscher, Lexikon der griech. u. rém. Mythol. II (1893);
A. Rapp, Progr. d. Karlsgymnas. Stuttg. 1882, 29. Pauly-Wissowa, RE. 8, 1,
(1912) 87. Koch a. a. 0. 56 ff. (die Sonnengottheit auf archaischen Spiegeln). Nach
ihm, 8. 111, ist in Latium und von den Sabinern die Sonne als Stammvater
(Indiges) verehrt worden.

1 Hall a. a. O.; Hugo Prinz, Mitteil. d. archiiol. Instit. Athen. Abteil. Bd. 35
(1910) 149. Evans, Meyer, Pernier a. a. O. u. a.

* T, Preller a. a. O. 501, Homer H 30, Menghin a. a. Q. 334.

3 Kretschmer, Einleitung in die Gesch. d. griech. Sprache. Géttingen 1896,
355. Uber den Magna-Mater-Kult s. Menghin a. a. 0. 148, 344, 350, 448.

* Karo, ARW. VII (129) 149; Evans a. a. O. Albrecht Dieterich, Mutter Erde.
Lpz. 1906, 62. Kurt Bittel, Prihist. Forschung in Kleinasien. Istanbul 1934. Istanbul.
Forsch., hrsg. v. d. Abteil. Istanbul d. archiol. Instituts d. Dtsch. Reiches, Bd. VI,
39, 40. % Menghin a. a. 0. 334.



Zum Diskus von Phaistos 291

Die kleinasiatischen Bezeichnungen der Muttergottheit aber sind die
kindertiimlichen Lallnamen Mgz, *Auuds, *dupuic.!

Diese miissen schon insofern international sein, als sie allgemein mit
den ersten Stammellauten des Neugeborenen, seine Ernihrerin betreffend,
zusammenfallen.

Dabei spielt gerade der durch die Lippenstellung zur Nahrungsauf-
name vorbereitete m - Laut (vgl. den p- Laut der Vaterbezeichnung!) natur-
gemiB eine iiberragende Rolle. Es ist demnach kein Zufall, daf die Sprachen
den m-Laut zur Bezeichnung der Mutter verwenden, deren Charakteristikum
die néhrende Brust ist, wie sie der Diskus zeigt (?).

Entsprechend der Sonnenrosette des Sonnengottes im Zentrum der
Seite A zeigt Platte B im Mittelpunkt das Brustzeichen (der Fruchtbarkeits-
gottin?). Vielleicht enthilt gerade dieses zugleich auch das m-Suffix
(im Namen der GroBen Mutter?). An anderer Stelle findet es sich zweimal
hintereinander (B XXIV bzw B. XXX).

Ein anderes der doppelt auftretenden Zeichen des Diskus deutet
Ed.Meyer als ,,Hiute oder Hemden“.? Erstere (s.Ipsen) spielten in beiden
genannten Kulten eine Rolle (Rind).

Nach Ulrich Wilcken® wurden auch Kupferbarren in Form aus-
gespreizter Tierfelle als Tauschmittel verwendet, ,,woraus fiir &ltere Zeiten
zu schlieBen ist, daB sie einst wirklich Tierfelle als Wertmesser und wohl
auch als Zahlungsmittel verwertet hatten*.

So bringen die Keftiu des Rekhmaragrabes um 1500 u. a. kupferne
Tierhiute als Geschenk. Gegen 1400 verzeichnen die Tell el Amarna-Briefe
eine Kupfereinfuhr nach Agypten.! Eines der Tifelchen von Hagia Triada
bei Phaistos zeigte die Tierhaut mit Waage und Zahlangabe. In einigen
Fillen wurde ein KiiraB anf Rechnungen durch bronzene Tierhdute als
Wertmesser ersetzt.’

Evans, a.a. 0.zieht den (allgemein angenommenen ?) SchluB, daf einige
der seefahrenden Schwirme der Ramsesberichte von den gegeniiber-
liegenden Kiisten Anatoliens gekommen sind, und erinnert daran, daf unter
den ersten, iiber die sich der dgyptische K6nig bei dem Ko6nig von Alashiya
oder Kypern in einem Tell el Amarna-Brief beklagt (Br. 26, Petrie, Hist.
of Egypt, 273; Max Miiller, Asien und Europa, 354 identifizierte sie mit
den Lykiern!) eben die Lykier waren.

1 Kretschmer a. a. 0. 353—355.

* Sumerer und Semiten. Abhandl. d. Berl. Akad. d. Wiss. 1906, 99 ff.

% QGriechische Geschichte im Rahmen der Altertumsgesch. Berl. 1926, 20.
(Auf dem Diskus steht ,Fell* 5mal nach ,Federkopf-Schild«).

¢ Dussaud a. a. O.159. Evans, Coralla numismatica in honour of Head.
London 1906, 336; dazu H. Willers, Gesch. d. r5m. Kupferprigung, Lpz. 1909, 5.

5 Evans, Scr. Min. I, 42.



292 A. Guth

Er sieht in dem Diskus von Phaistos, Scr. Min. 287, dessen feinen
Ton Dr. Mackenzie fiir unkretisch hilt, ein Produkt paralleler und eng
verwandter Kultur, die irgendwo an der Siidwestkiiste von Klejnasien
existierte und nicht unwahrscheinlich in der Lykierzeit.!

Das Volk, zu dem er gehorte, mag nach Evans wohl eine Sprache
gesprochen haben, die eng verwandt mit der des minoischen Kreta war,
und die starken religiosen Elemente weisen auf den Kult der GroBen
Mutter, einer Schwesterform der Muttergottheit des vorgeschichtlichen
Kreta, hin.

Ferner scheint es fiir den folgenden Vergleich des Diskus von Phaistos
mit einem &hnlichen etruskischen Denkmal (Pernier a. a. 0.) wichtig,
auch darauf hinzuweisen, daB die Etrusker doch die Turscha derselben
»Nordvilker” sind, ,von ihren Inseln gekommen“. Auch sie haben an
der kleinasiatischen Kiiste und auf den Inseln im Norden des Mittelmeeres
friiher einen weit grofieren Raum eingenommen. Seit dem 14. Jahrh.
safen die Tyrsener im Gebiet des Agiischen Meeres. Erst um 1000 und
darauf um 800 v. Chr. zogen die Etrusker von Kleinasien nach Mittel-
italien.?

Auf ein nach Form (herzfsrmig mit ebenfalls eingeritzter Spirale
und etruskischer Buchstabenschrift) und Inhalt (Sol — Apollo, Aisera
— Luna, Mars!) dhnliches Denkmal, eine Bleiplatte aus dem 6. Jahrh.,
weist in diesem Zusammenhang Pernier hin.?

Die Platte ist 8 em lang, 7 cm breit, in der Mitte am dicksten.

Die Schrift lduft in der gewshnlichen Richtung von rechts nach links
spiralig vom Rande nach innen bis zur Mitte, ist auf der Oberseite A
durch eine sorgsam.gezogene Spirallinie getrennt, die auf der Unter-
seite B fehlt.

Hier stehen die letzten sechs Warter in der Mitte nicht mehr spiralig,

! Zu der Anm. Kretschmers a. a. O. 296, daB es ganz unglaublich sei, daB
die lykische Schreibung unter Einflug der agyptischen entstanden sei, wie Imbert,
Bab. and. Or. Rec. II, 212 behauptet, ist sprachlich soviel festzustellen, daf die
agyptische Haushieroglyphe pr bedeutet und auch das lykische Wort fiir , Haus*
priina heiBt (Stamm priin — bauen, verfertigen, machen nach Kretschmer, 312
und Erman, Die Hieroglyphen, Berl.-Lpz 1917, 32). Dasselbe Zeichen findet
sich auch auf kretischen Tontifelchen senkrecht stehend im Vergleich zu der
waagerechten Lage im Kgyptischen. Zu Kretschmers Ansicht iiber das klein-
asiatische Volkstum als solches ,sui generis“ (805, 181, 292 ff)): Joh. Friedrich,
Hethitisch und ,Kleinasiatische Sprachen. GrundriB der idg. Sprach- und Alter-
tumskd., hrsg. v. Debrunner u. Sommer, Gesch. d.idg. Sprachwiss. II. Teil, 5. Bd.
Lieferung 1, Berl.-Lpz. 1931, 2, 4, 23, 38/9, 42.

* Fritz Schachermeyr, Etrusk. Frihgesch. Berl. 1929. Pauly-Wissowa, RE.
6, 1, 730; anders Ed. Meyer a. a. O.

3 Deecke, Die etruskische Bleiplatte von Magliano, Gymnas in Buchsweiler,
Beilage z. Progr. Herbst 1885, Colmar 1885 (mit Abb.).



Zum Diskus von Phaistos 293

sondern in drei kurzen Zeilen untereinander. Die Bleiinschrift geht ohne
Absatz von der Vorder- auf die Riickseite.

Sie enthilt Gotternamen, Zeit- und 180 Opferangaben in bezug auf
das Sonnenjahr von rund 360 Tagen.

Der Anfang deutet auf den Sonnengott selbst [(s) cauda ,Schauer,
Seher*].

Die Inschrift zerfillt in drei Abschnitte und zeigt folgendes Schema:

1. Dem Sol — Apollo, Cautha (cau®as), im ganzen Jahre 180 Opfer
mit Milch ...

2. Der Aisera (Luna — Diana) in jedem Monat Kuchen-, Blumen-
Lamm-Opfer; bei Vollmond . ..
3. Dem Mars am Monatsende . . . Diese 6ffentliche Grabstitte sollen sie

mit Tropfglissen und mit Sprenggufl das Totenlager begaben.

Es folgen Weihegeschenke an obere und niedere Gotter.

Sollte es sich hier in der Tat um uralte kultische Gepflogenheiten
handeln, so wiirde

1. dem Sol — Apollo — Cautha auf unserm Denkmal das Haupt mit
der Strahlenkrone und Sonnenscheibe hinter den Punkten entsprechen.

Haben wir den Namen des Sonnengottes zu erwarten? (A 1, XXVI

oder A XVI, XIX, XXII?: 2 Silben: Cautha?).

2. wiren wohl ganz allgemeine Anhaltspunkte fiir den Inhalt gefunden.

Wenn nunmehr der Diskus von Phaistos nach Ipsen unverhofft aus
seiner Vereinzelung heraustritt und in den Wirbel der Geschichte von
1700 — 1200 hinein, wenn es sich ferner damals um ihnliche Um-
wiillzungen handelt wie bei dem solaren Monotheismus Echnatons (1375 bis
1358), so liegt der Gedanke nahe, daf dieses ,#giische Geschopf orien-
talischer Gesittung* vielleicht ebenfalls ein Astralkultgerit war, die Schrift
wegen ihres kultischen Einschlages zu hieratischem Gebrauch moglicher-
weise von der Priesterschaft geschaffen (?) und im Dienste der Sonnen-
gottheit verwendet, sei es als Opferplatte, Sonnenzauber, Kalender, Jahres-
laufmythus?! oder sonstiger Kulttext.

Vielleicht ist der Diskus von Phaistos letzten Endes auch ein ,,Stempel®,
da nach Ipsen ,das Siegel eine Marke der Person ist, der mancherlei
Dinge in der Welt zugehoren, die Verschiedenes sich aneignet und iiber-
eignet.”

1 K. Petersen, Der kretische Bildersarg. Jahrb. d. dtsch. archiiol. Instit. Bd. 24,
1909, Berlin 1910, 164, 169, anders Evans a. a. O. 290/1, Menghin a. a. O. 334,
vgl. Sundwall, R.L.V.



II. BEITRAGE ZUR RELIGIONSWISSENSCHAFT
DER RELIGIONSWISSENSCHAFTLICHEN
GESELLSCHAFT ZU STOCKHOLM

DIE ROMISCHEN AUSPIZIEN IN IHREM
ZUSAMMENHANG MIT DER MAGISTRATUR

VON HARRY ERICSSON IN STOCKHOLM

Uber die romischen Auspizien ist nicht viel geschrieben worden;
neuerdings hat aber der schwedische Philosoph Axel Higerstrom, einer
der Hauptvertreter der sog. Uppsala-Philosophie, sie von einem ganz
neuen Gesichtspunkt aus untersucht. Um seine durchaus originelle Ein-
stellung zu diesen und damit verwandten Fragen — er hat der Religions-
wissenschaft und dem romischen Recht ein lebhaftes Interesse entgegen-
gebracht — klarzulegen, diirfte es nicht unangebracht sein, eine kleine
Orientierung dariiber zu geben, wie er von den Grundproblemen sowohl
der praktischen wie der theoretischen Philosophie auf dieses Spezial-
gebiet gekommen ist.

Nach umfassenden Analysen ethischer Systeme (nicht nur moderner
Denker, sondern auch des Aristoteles) wurde er durch Kantstudien® auf
das Gebiet gefiihrt, dem er sein Hauptwerk gewidmet hat: das erkennt-
nistheoretische.? Hier hat er den Subjektivismus aufs schirfste ange-
griffen, und dieser Kampf fiir den erkenntnistheoretischen Objektivismus
hat ihn zum ausgeprigtesten werttheoretischen Subjektivismus gefiihrt.
»Die Analyse derselben (der Werturteile) bat ihn zu der Annahme ge-
fiihrt, daB es sich hier um Erscheinungen handelt, die zwar sprachlich
die Form des Urteils haben und die als Urteile aufgefait werden, die
aber sachlich keine Urteile sind. In bezug auf sie nach objektiven Griin-
den zu fragen, ist deshalb sinnlos. Man kann nur klar machen, was man
inihnen vorstellt, und im iibrigen ihre kausalen Bedingungen nachweisen.
Derartige Aufgaben haben ihn zu umfassenden historisch- psychologischen
Untersuchungen sowohl moralischer als auch rechtlicher Vorstellungen
gefiihrt.“3 Da ndmlich eine moralische Vorstellung keine objektive Wahr-

! Kants Ethik im Verh#ltnis zu seinen erkenntnistheoretischen Grundgedanken.
Upsala 1902.

* Dag Prinzip der Wissenschaft. Eine logisch-erkenntnistheoretische Unter-
suchung. I. Die Realitdt. Upsala 1908.

3 Phalén, Die Philosophie der Gegenwart in Selbstdarstellungen 5, S. 183.



Die rémischen Auspizien in ihrem Zusammenhang mit der Magistratur 295

heit haben kann, gibt es keine objektiv richtigen Normen fiir unsere
Handlungen. Wie verhilt es sich dann mit unseren Vorstellungen von
Recht und Unrecht? Worauf ist unser ganzes Rechtswesen aufgebaut,
wenn nicht auf gewissen gemeingiiltigen moralischen Grundvorstellungen?
Hierzu sagt H.: Das Recht ist. dasselbe wie das faktisch durchgefiihrte
System von Gesetzen. Ein Recht auBerhalb des Systems gibt es nicht.
Nach dieser systematischen Kritik unseres Rechtswesens und unserer
Rechtsvorstellungen geht er zu einer historischen iiber: er untersucht
das romische Privatrecht in seinem Entstehen und findet, daB dieses
sowie die Vorstellungen von den Rechtsprinzipien, die nach der gewshn-
lichen Auffassung dessen Grundlage sind, in Wirklichkeit in magischem
Aberglauben wurzelt. Sein grofes Werk auf diesem Gebiete ,,Der rémi-
sche Obligationsbegriff im Lichte der allgemeinen romischen Rechts-
anschauung® (Upsala 1927) beginnt er in folgender Weise: ,Die vor-
liegende Arbeit will nachweisen, daB sich das romische Recht — auch
im Gewande der Kklassischen Jurisprudenz — auf einer Grundlage von
Aberglauben aufbaut. Es liegt auf der Hand, da8, falls die von mir ver-
tretene Auffassung richtig ist, der gesamten modernen Jurisprudenz,
soweit sie iiberhaupt durch die iiblichen Vorstellungen iiber das rémische
Recht beeinfluBt ist, die Wirklichkeitsgrundlage fehlt.“ Wie er hier im
Privatrecht zeigt, da die einzelnen Rechtsformeln und Rechtsregeln
keineswegs in moralischen, sondern in magischen Vorstellungen ihren
Grund haben, will er in seinem Aufsatze: ,Das magistratische ius in
seinem Zusammenhang mit dem rémischen Sakralrechte* (Upsala 1929)
zeigen, dafl das Staatsrecht in derselben Weise entstanden ist. Und hier
ist er zu der Auffassung gekommen, daB eben die Auspizien die Grund-
lage des magistratischen Rechtes bilden.

Die Befugnisse des Beamten und sein Recht zur Ausiibung seines
Amtes (ius magistratus) stehen durch sein Recht und seine Pflicht,
innerhalb seines Wirksamkeitsgebiets Vogelschau anzustellen, in einem
gewissen Zusammenhang mit den Gebriuchen und Satzungen der romi-
schen Religion (ius sacrum). Das ist wohlbekannt!; die Art aber dieses
Zusammenhanges und den Sinn der Vogelschau? bestimmt Higerstrom
in folgender Weise (S. 80): ,In entsprechender Weise war das magistra-
tische ius hinsichtlich seiner Wurzel eine iibernatiirliche Kraft, durch
Auspizien den immer an #ufiere Dinge, Akte und Menschen gekniipften
gottlichen Willen iiber beabsichtigte Staatsakte zur Stabilitit zu bringen.*
Die Auspizien, von den Alten selbst und von allen spiteren Forschern
als ein Mittel betrachtet, wodurch man das Wohlwollen oder Mififallen

! Das Material gesammelt bei Mommsen, Rémisches Staatsrecht I 76—116.
* Von den verschiedenen Auspikationsmethoden wird hier nur die Vogel-
schau beriicksichtigt, und zwar die im staatlichen Auftrag veranstaltete.



296 Harry Ericsson

der Gétter betr. einer gewissen Handlung zu erforschen versuchte, wiren
also eigentlich ein Mittel, den Gotterwillen zu beeinflussen; die Befug-
nisse des Beamten gegeniiber dem Biirger hitten also ihren Grund in
seinem Recht zur Vogelschau, d. h. in seiner magischen Kraft, den Gétter-
willen zu beeinflussen und dadurch auch iiber Menschen zu herrschen.
Das ist die These des Aufsatzes.

Ein Querschnitt durch die rémische Religion etwa zur Zeit des Au-
gustus zeigt, daB sie aus meist unvereinbaren Gegensitzen besteht. Nicht
nur, daB sie Bestandteile enthilt, die im schiérfsten Widerspruch zu der
religiosen Auffassung dieser Zeit stehen: es gibt auch in einem und
demselben Kultbrauch Teile, die nicht aus derselben Vorstellungswelt
haben entspringen konnen, sondern aus verschiedenen Phasen der reli-
giosen Entwicklung herriihren; einiges aus einer Zeit reiner Magie, die
jeder Vorstellung eines hoheren Wesens entbehrt haben kann; einiges
aus einer Zeit, wo der Mensch glaubte, durch Magie alle Michte der
beseelten Natur beherrschen zu kénnen; einiges aus einer Zeit, wo er
sich von der Willkiir dieser Krifte abhingig glaubte; einiges aus einer
Zeit, wo diesen Kriften moralische Eigenschaften zugeschrieben worden
waren. Altere Gebete und Kultbriuche sind in einer neuen Weise ge-
deutet und mit jiingeren Worten und Handlungen verbunden worden,
die der veriinderten religidsen Anschauung einer spiteren Zeit ent-
stammen. Um gewisse Kerne wurden mehr oder weniger verinderte
und umgedeutete Elemente aus verschiedenen Zeiten gruppiert. Die ré-
mische Religion in historischer Zeit ist das Ergebnis einer langen Ent-
wicklung; man kann sie nicht verstehen, wenn man nicht die verschie-
denen Bestandteile herausfindet und, soweit moglich, ihre Entstehungszeit
feststellt. Die historische Betrachtungsweise ist hier ein notwendiges
Werkzeug.

Higerstrom untersucht eine Anzahl von Kultbriuchen und Gebets-
formeln; durch eine scharfsinnige Verwendung religionsgeschichtlicher
Methoden schilt er jiingere Deutungen und Zusitze ab und zeigt, daB der
Kern in einer Zeit entstanden sein muB, als man sich die Gotter nicht
als bewufite, wollende Wesen vorstellte, sondern als Krifte, die durch
gewisse magische Handlungen gezwungen wurden, in einer bestimmten
Weise zu wirken. Ihnen fehlte ,jede Fahigkeit, sich nach eigenen In-
teressen zu entschlieBen®; sie hatten also keinen eigenen Willen. Dann
kénnen, sagt H., die Auspizien keine Erforschung eines Gotterwillens
sein. Aber was waren sie dann? Die Antwort findet er in gewissen
eigentiimlichen Notizen iiber die Auspizien, die sich bei den antiken
Schriftstellern finden und in der Tat der gewohnlichen Erkldrungsweise
zu widersprechen scheinen. Es kann vorkommen, daf die beobachteten
Zeichen nicht iibereinstimmen; dies vertrigt sich nicht gut mit der ge-



Die romischen Auspizien in ihrem Zusammenhang mit der Magistratur 297

wohnlichen rémischen Auffassung von einem einzigen Auspiziengott,
namlich Iupiter Optimus Maximus. Beachtenswert ist auch die Bedeu-
tung des Menschen fiir das Zeichen. Wenn z. B. ein Diktator und ein
Konsul als Befehlshaber eines Heeres beide vor einem Kampf Auspizien
veranstaltet, aber nicht iibereinstimmende Zeichen bekommen haben,
siegt der hohere Rang; wenn es zwei Konsuln sind, siegen die Auspi-
zien desjenigen, der an eben dem Tage den Oberbefehl innehat ; Auspizien
von Beamten gleichen Ranges heben einander auf. Wenn einem Beamten,
der eine Volksversammlung abhielt oder abhalten wollte, gemeldet wurde,
daB ein anderer Beamter am selben Tage bei Vogelschau fiir einen ganz
anderen Zweck einen Blitz beobachtet hatte, muBte er die Versammlung
auflésen, bzw. durfte er sie nicht einberufen. Auch wenn er wuBte, daf
dieses Zeichen in Wirklichkeit gar nicht beobachtet, sondern die Nach-
richt davon nur erlogen war, muBte er es als giiltig betrachten, sofern
es nur in aller Form gemeldet wurde. Von noch geringerer Ehrfurcht
vor dem Gotterwillen zeugt es, daB ein hoherer Beamter es einem
niedrigeren verbieten konnte, Vogelschau anzustellen. Hierzu sagt H.
(8. 79): ,Also in HuBleren Dingen, Viogeln, Eingeweiden, Blitzen usw.,
ist der gottliche Wille betreffs gedachter menschlicher Handlungen mit
groBerer oder geringerer Kraft verkérpert. Aber es hingt von dufieren
Handlungen der Menschen ab, ob ein solcher Gotterwille aktuell wirk-
sam wird.”

Die SchluBfolgerung Higerstroms, daf die Auspizien keine Erfor-
schung des Gotterwillens sein konnen, weil ein solcher iiberhaupt nicht
existiert, ist natiirlich richtig, wenn — und dies scheint H. stillschwei-
gend vorauszusetzen — der Auspiziengebrauch aus derselben Gottes-
auffassung wie die vorher von ihm behandelten Riten und Formeln und
gleichzeitig mit diesen entstanden ist und wenn die angefiihrten Eigen-
tiimlichkeiten nicht nach der gewdhnlichen Auffassung der Auspizien
gedeutet werden konnen. Die Sache ist friilher nicht ausreichend unter-
sucht worden; um so notwendiger wire es gewesen, die Entstehung und
Entwicklung der Auspizien in derselben Weise zu skizzieren wie die der
angefiihrten Riten. Ist es iiberhaupt mdéglich, die Entstehungszeit der
Vogelschau festzustellen? Wenn nicht, kann man etwas iiber die von
Hiigerstrém (ohne Angabe von Griinden) vorausgesetzte relative Zeit
sagen? Dies kann nur durch eine Skizzierung der Entwicklung der Au-
spizien beantwortet werden; diese Skizze wird dann auch vielleicht die
Frage beantworten konnen, ob sie den Zweck hatten, den Gotterwillen
zu erforschen oder zu bestimmen.

Die Vogelschau kommt bei vielen Volkern vor, aber ihr Ursprung
ist noch nicht geklirt. Die vergleichende Religionsforschung hilft uns
hier nicht viel. Das Wichtigste, was sie mitteilt, ist, daB die alten PreuBen



298 Harry Ericsson

eine Art Auguren hatten, die im Auftrage des Stammes Vogelschau an-
stellten und wie die romischen einen Krummstab als Zeichen ihrer Wiirde
hatten.! Auch die Vogelschau auf Borneo hat man mit der rémischen
in Verbindung setzen wollen; es ist mir aber nicht ersichtlich, inwiefern
sie verglichen werden konnen.? Dies Zusammentreffen kann kein Zufall
sein; wie man es auch erkliren will, es diirfte feststehen, daf die Romer
die Vogelschau seit dltester Zeit geiibt haben.

Auch der primitive Mensch, der noch nicht zu einem Glauben an
hohere Michte gekommen ist, kann in gewissen Zeichen die Zukunft
gelesen haben: beim Anfange der Jagd zu stolpern, kann fiir ihn ein
Mi6lingen bedeutet haben, einen Raubvogel seine Beute fangen zu sehen,
dagegen Erfolg. Dies nicht, weil eine hohere Macht so gewollt und ikren
Willen offenbart hat. Vielleicht hat er sich gedacht, daff das Stolpern,
da ja nach einem gewdohnlichen magischen Prinzip Gleiches Gleiches her-
vorruft, das Mifilingen verursacht hat, also dessen Ursache gewesen ist;
vielleicht hat er eine bestimmte Auffassung iiberhaupt nicht gehabt,
sondern die gleichartigen Vorginge aneinander assoziiert, ohne an eine
Erklirung des Zusammenhanges zu denken. Dies ist jedoch hier un-
wesentlich. Als die Auffassung, daff die Natur beseelt sei, entstand, ver-
inderte sich die Bedeutung der Vorzeichen; sie waren nicht mehr will-
kiirliche Vorginge, sondern Ausdruck einer Macht, die als stirker oder
schwiicher als der Mensch oder als ebenso stark wie er galt. Da alles
von Michten erfiillt ist, die einander bekémpfen kénnen, ist es nur folge-
richtig, daB die Zeichen einander widersprechen koénnen. Je nach Art
und Stirke der Michte wechseln Bedeutung und Kraft der Zeichen in
ihrem Verhiltnis zueinander. Sie konnen auch in der Weise eine be-
stimmte Bedeutung erhalten, daB ein ungew&hnlicher Vorgang, dem ein-
mal ein Unglick gefolgt ist, immer fiir ein ungliickliches Vorzeichen
genommen wird.? Es ist nur natiirlich, daB man unter solchen Umstén-
den eine Wahrzeichenlehre ausgebildet hat, die zu umfassend und zu
wichtig war, als daB sie das Eigentum jedes Mannes hitte sein kdnnen,
und die deshalb einer Gruppe dazu ausgebildeter Méinner anvertraut
wurde.

Als man in historischer Zeit Staatsauspizien anstellte, betrachtete
man Tupiter O. M. als den einzigen Auspiziengott. Wie er Zeichen geben

1 Hastings, Encyclopaedia of religions and ethics II, 54b.

* Siche dariiber Wallis, Divinations in Borneo and in Ancient Rome, Clas-
sical Journal IX no. 6 (1914) 272—7.

8 Vgl. Livius 5, 31, 6: ,,Der Censor C. Julius starb; an seiner Statt wurde
M. Cornelius gewihlt. Man glaubte, daB dies den Unwillen der Gotter weckte,
weil Rom in dieser Censusperiode erobert wurde; und seit der Zeit wiihlt man

nie einen Censor als Stellvertreter eines Verstorbenen. Vgl. auch gewisse dies
nefasti, z. B. Alliensis.



Die romischen Auspizien in ihrem Zusammenhang mit der Magistratur 209

konnte, die einander widersprachen, geht aus dem eben Gesagten her-
vor. Es steht in bester Ubereinstimmung mit einer friiheren Auffassung
der hoheren Michte; daB diese Auffassung mit dem Glauben an einen
einzigen Auspiziengott vollig unvereinbar ist, hat dem Gldubigen keinerlei
Schwierigkeiten bereitet. DaB ein alter Kultbrauch in einer Zeit noch
fortlebt, zu deren Vorstellungen sein grundlegender Gedanke in schirf-
stem Gegensatz steht, ist zu gewdhnlich, als daB es durch Beispiele be-
legt werden miifite.

Wenige Volker sind an die Uberlieferung fester gebunden gewesen
als die Romer; die Sitte, vor gewissen staatlichen Handlungen die Zu-
stimmung oder MiBbilligung der Gotter einzuholen, ist in allen Einzel-
heiten so genau bestimmt und unter die Beamtenpflichten so fest ein-
rangiert worden, daB sie einen ganz neuen Inhalt bekommen hat. Wenn
eine Handlung, die auspicato (d.h. nach Vogelschau) hitte ausgefiihrt
werden sollen, inauspicato ausgefithrt wird, ist dies nicht nur ein Ver-
stoB gegen die Sitte; man betrachtet es jetzt als einen Mangel an Ehr-
furcht vor den Gottern. Diese haben ein Recht erhalten, gefragt zu
werden; wenn das nicht geschieht, verfolgen sie die Schuldigen mit
ihrem Zorn. Inauspicato kann kein Beamter gewiihlt, keine Volksversamm-
lung abgehalten werden, kein Feldherr in den Krieg ziehen; als der Dik-
tator Papirius gegen die Samniter gezogen war und die Frage aufge-
worfen wurde, ob ein Fehler bei der Vogelschau begangen worden sei,
mubte er nach Rom zuriickkehren, um neue Auspizien zu erhalten.!
Hiermit kann man vergleichen, daf ein Kultbrauch, der unrichtig aus-
gefiihrt oder irgendwie gestért worden ist, wiederholt werden muB.
Urspriinglich natiirlich, weil ein Fehler in einer magischen Formel diese
wirkungslos macht. Spiter wurde es so erklirt, da der Gott das Recht
hat, seinen Kultgebrauch richtig ausgefiihrt zu bekommen, und der Mensch
die Pflicht, ihn so auszufiihren; sonst ziirnt der Gott und muf dadurch
versbhnt werden, daB der Ritus wiederholt wird. Davon sagt Cicero:
»- - - mentes deorum immortalium instauratione placantur.“2

Da die Vogelschau fiir die meisten wichtigen Staatshandlungen not-
wendig wurde, bekam sie immer gréfere Bedeutung bis zu der Zeit, in
der der lebendige Glaube an den in den Auspizien offenbarten Willen
der Gotter schwiicher wurde und die #uBere Erfiillung der Forderungen
der Sitte als das wichtigste betrachtet wurde. Die Auspizien wurden
eine Waffe in den politischen Kimpfen: ein Beamter, bei dessen Wahl
irgendein formeller Fehler in den Auspizien begangen war, muite sein
Amt njederlegen. Das Augurenkollegium entschied, ob ein solcher Fehler
begangen worden war, und hatte also gewisse Moglichkeiten, Personen

1 Livius 8, 30,1—2. * de harusp. resp. 11, 23,



300 Harry Ericsson

anderer politischer Anschauung abzusetzen. Die Auguren waren Patrizier,
und die Auspizien wurden also zum Schaden der Plebejer verwendet.
Um das Jahr 445 v. Chr. wurden die Konsuln zum ersten Male durch
Kriegstribunen mit konsularischer Macht ersetzt. Diese mufBten nach drei
Monaten ihr Amt niederlegen, weil die Auguren erklirten, daB bei
den Wahlauspizien ein Fehler begangen worden sei. Es ist zu beachten,
daB sie gegen den Willen des Senats gewihlt worden waren und dab
dieser nach ihrer Amtsniederlegung das Volk bewog, wieder Konsuln zu
withlen.! Livius 8,23,14—16 verdient in extenso angefiihrt zu werden:
,Er ernannte M. Claudius Marcellus (zum Diktator); dieser machte Sp.
Postumius zum Reitereiobersten. Der Diktator hielt jedoch die Wahlen
nicht ab, weil die Frage aufgeworfen wurde, ob nicht bei seiner Er-
nennung ein Fehler begangen worden sei. Die Auguren wurden befragt
und sagten, daf es sich so verhalten diirfte. Dies machten die Tribunen
durch folgende Anklagen verdichtig: Wenn ein Fehler begangen worden
wiire, wire es nicht leicht gewesen, es zu wissen, da der Konsul den
Diktator immer in der Stille der Nacht ernannte; der Konsul hitte von
diesen Dingen an niemand geschrieben, weder privat noch amtlich; es
gibe keinen, der behaupten kdnne, etwas gesehen oder gehért zu haben,
das die Auspizien ungiiltig machen konnte; ferner hitten die Auguren
in Rom nicht leicht ahnen kénnen, was fiir ein Fehler beim Konsul im
Lager begangen worden sei. Wer wiifite nicht, da die Auguren in der
Plebejer-Eigenschaft des Diktators den Fehler erblickt hitten?“ Mehrere
Beispiele anzufiihren, diirfte unnétig sein; es ist offenbar, daf jede An-
gabe iiber die Bedeutung des Auspizienwesens, die wir bei den alten
Schriftstellern finden, aufs genaueste gepriift und in den politischen Zu-
sammenhang gestellt werden muf. Schlieflich wurden die Auspizien so
riicksichtslos ausgenutzt, daB man regelmifig eben diejenigen Zeichen
sah, die man sehen wollte. Wenn ein Beamter einen Blitz beobachtete
und dies dem Vorsitzenden einer Volksversammlung meldete, mufte
diese, wie oben gesagt ist, aufgelsst werden. Das fiihrte dazu, dall schon
die Drohung, an einem bestimmten Tag ,,den Himmel beobachten* (de
caelo observare) zu wollen, das Abhalten einer Volksversammlung un-
moglich machte; der betreffende Beobachter wiirde nidmlich ganz be-
stimmt das Zeichen sehen, das er wollte. Dies aber veranlaBte ein Gesetz,
wonach ein hoherer Beamter, der eine Volksversammlung abhalten
wollte, es einem Untergebenen verbieten konnte, an jenem Tage den
Himmel zu beobachten. Die Ehrfurcht vor dem eigentlichen Sinn der
Auspizien war zu einem sorgfiltigen Befolgen gegebener Vorschriften
geworden.

1 Livius 4, 7.



Die rémischen Auspizien in ihrem Zusammenhang mit der Magistratur 301

Diejenigen, denen der Auftrag gegeben war, im Dienst des Volkes
die Zeichen zu beobachten und zu deuten, hatten natiirlich Voraus-
setzungen, die sie befihigten, eine einflufireiche Stellung einzunehmen;
die Auguren waren sicherlich Minner von groBer Bedeutung. Die
Geschichte der Rémer zeigt, daB sie die ,geistliche* und ,weltliche*
Macht zu trennen versuchten: sie gaben den Staatsbeamten das Recht
des Beobachtens, dem Priesterkollegium der Auguren das Recht, als
technische Ratgeber zu fungieren und in Zweifelsfillen die Zeichen
zu deuten. Es ist eine Regel im romischen Auspizienwesen, dafi die
Auspizien fiir eine Handlung von dem genommen werden sollen, der
die Handlung ausfiihren wird. So lange das Volk von einem einzigen
Manne, ob von einem Hiuptling mit erblicher Macht, oder einem ge-
wihlten Beamten, regiert wurde, war natiirlich dieser der Beobachter
in allen Fillen, wo die Auspication dem Volk im ganzen galt. Mit der
Aufteilung der Macht und Wirksamkeiten und damit der Auspizien auf
mehrere Personen entstand die Gefahr, daf die Auspizien auf demselben
und auf angrenzenden Gebieten einander widersprechen konnten. Waren
sie von gleicher Kraft, muBte etwas anderes den Ausschlag geben. Das
tat der Rang des Beobachters.

Das Augurat war natiirlich von Anfang an den Vornehmsten des
Volkes vorbehalten. Das Alleinrecht dazu hat ihnen die Sitte gegeben,
und diese Sitte hat, weil sie mit dem Heiligen in Verbindung stand, eine
gewisse religiose Farbe angenommen. So entstand die Vorstellung, daB
nur die Patrizier Vogelschau anstellen kénnten, da es namlich den Zorn
der Goétter wecken wiirde, wenn der heilige Gebrauch nicht befolgt
wiirde. Als die Patrizier in den Standeskimpfen die Plebejer hindern
wollten, die hoheren Amter zu bekleiden, fiihrten sie als Grund an, daf
diese wegen ihrer Abstammung das Auspikationsrecht nicht innehaben
kénnten. Die Dezemvirn hatten! Ehen zwischen Patriziern und Plebejern
nicht gestattet, damit die Mischehen nicht zu Streitigkeiten iiber das
Auspikationsrecht AnlaB geben konnten.

Aus dieser Skizze diirfte hervorgehen, daf keine Griinde vorliegen,
die alte Erklirung der Auspizien — ein Mittel, das Wohlwollen oder
MiBfallen der Gotter betr. einer gewissen Handlung zu erforschen —
aufzugeben. Hagerstrom hat darin recht, dal man sich wihrend einer
gewissen Periode die Gotter (oder vielleicht besser Michte) ohne selb-
stindigen Willen und als von den Kulthandlungen der Menschen ab-
hingig dachte. Aber das Auspizienwesen hat seine Wurzel in der reli-
gitsen Vorstellungswelt einer anderen Zeit und ist im Laufe seiner
Entwicklung vielen Verinderungen ausgesetzt gewesen. Die Notizen aus

! Livius 4, 6, 2.



302 Harry Ericsson

historischer Zeit, die zu der gewdhnlichen Erklirung in Widerspruch
zu stehen scheinen, kénnen, wie sich erwiesen hat, in Ubereinstimmung
mit ihr erklirt werden. Die These des Aufsatzes — das ius magistratus
habe seinen Ursprung im ius auspiciorum als einer magischen Kraft iiber
Gotter und Menschen — ist insofern verfehlt, als die Auspizien nie eine
Macht iiber die Gotter gewesen sind. DaBl das ius magistratus wirklich
seine Wurzel im ius auspiciorum hat, kann man als wahrscheinlich oder
wenigstens moglich betrachten; um dies zu beweisen, mufl man jedoch
neue Untersuchungen anstellen. Notwendige Vorarbeiten sind indessen
eine Darstellung der Entwicklung der Auspizien und eine eingehende,
nicht nur philologisch-historische, sondern auch vergleichende Unter-
suchung der romischen Religion, die man bisher schmerzlich vermift.

ANHANG

Da Grupe in seiner Besprechung! des Hagerstromschen Aufsatzes keine
Ausstellungen macht und andere Anzeigen m. W. iberhaupt nicht existieren,
benutze ich hier die Gelegenheit, einige Einwinde zu erheben. 8. 5—8 macht
H. eine eingehende Vergleichung zwischen , vitio creatus magistratus® (d. h. einem
Beamten, bei dessen Wahl irgendein ritueller Fehler begangen worden ist) und
Jlex vitio lata“ (einem Gesetz, bei dessen Annahme dasselbe geschehen ist).
Das Ergebnis dieser Vergleichung ist jedoch ziemlich unbedeutend: ,Aus dem
Angefiihrten geht ein gewisser Zusammenhang zwischen dem magistratischen
iua und dem Auspizienrechte hervor.“ In einer FuBnote hierzu sagt H.: ,Ver-
schiedene Tatsachen stiitzen diesen SchluB. DaB ein solcher Zusammenhang
besteht, diirfte niemand bestreiten; will man es aber beweisen, so geniigt das,
was H. selbst in der Note anfiihrt. Der Vergleich des ,vitio creatus magistra-
tus¢ mit der ,lex vitio lata“ ist daher unnétig und iiberdies unangebracht, da
man zu wenig iiber die Giiltigkeit und Nichtgiiltigkeit der Gesetze weiB, um
darauf bauen zu kénnen.

Den Ausdruck ,ius est“ {ibersetzt man gewohnlich ,es ist Rechtens, ist
von der Pflicht gefordert«. H. will ihm S. 24 eine andere Bedeutung geben: ist
niitzlich, d. h. ruft das Wohlwollen der Gotter hervor.“ Er sagt: ,GewiB ist die
Handlung, die ius ist, immer im Verhiltnis zu den Gottern recht und richtig,
aber nur in dem Sinne, daB sie ihr Wohlwollen zur Folge hat bzw. ihren Zorn
beseitigt oder wenigstens nicht erweckt, obgleich sie ihr Gebiet beriihrt. Nie-
mals handelt es sich um in ihrem Interesse bestehende Pflichten oder um nicht
zu verletzende Rechte der Gotter.“ Zur Stiitze dafiir bringt er einige Beispiele,
u. a. die Formel bei der Ernennung einer vestalischen Jungfrau: ,Zur Vestalin,
die diejenigen heiligen Handlungen ausfiihren soll, quae ius siet sacerdotem
Vestalem facere pro populo Romano Quiritibus wiihle ich ...¢  jus kann na-
tirlich hier mit ,das Wohlwollen der Gotter hervorrufend, niitzlich® iibersetat
werden, aber auch mit ,,gqu&ihnlich“ und sogar mit ,von der Pflicht gegen die
Gotter gefordert“, welche Ubersetzung H. ausdriicklich als unmbglich bezeich-
net. Er sagt namlich, daB es nicht als eine Plichterfiillung gegen jemand be-
trachtet werden kann, wenn man sein Wohlwollen zu gewinnen sucht. Das ist

1 Philologische Wochenschrift 1931.



Die rémischen Auspizien in ihrem Zusammenhang mit der Magistratur 303

richtig, aber die Weise, auf die man das Wohlwollen zu gewinnen sucht, kann
von der Ehrfurcht und Picht gegeniiber den Betreffenden bestimmt sein. Wenn
der Gebrauch fordert, daB eine gewisse Handlung von einer gewissen Person
ausgefiihrt wird, betrachtet man dies als von den Gottern gutgeheiBen und fest-
gelegt; fiihrt ein anderer die Handlung aus, ist dem Willen der Gotter nicht
gentigt, die Plicht nicht erfiillt worden. Alle diese drei U'bersetzungen sind also
moglich: daB es sich so mit beinahe allen anderen Beispielen verhilt, die
Higerstrom gibt, liegt in der Natur der Sache: was das Wohlwollen der Gotter
gewinnt, geht leicht in einen Gebrauch iiber und ein religitser Gebrauch leicht
in eine religiése Pflicht. Die Higerstromsche Deutung von ,ius est* ist also
einerseits vielleicht (wemn auch nur in wenigen Fillen) richtig, andererseits
unbewiesen und wahrscheinlich unbeweisbar, auch wenn man mit H. davon
ausgeht, daB ,ius“ urspriinglich nicht ,Recht“ sondern ,Macht, Kraft* bedeutet
(was an sich wahrscheinlich ist; jedoch diirfte die Zeit des Bedeatungswandels
schwerlich festgestellt werden konnen).

Archiv fiir Religionswissenschaft XXXIII. 3/4 20



III. ARCHIV FUR RELIGIONSWISSENSCHAFT

BERICHTE

NEUERE FORSCHUNGEN ZUR RELIGION CHINAS
1920—1932
VON W. EBERHARD IN LEIPZIG

I. EINLEITUNG, ALLGEMEINES

Einer zusammenfassenden Studie tiber neuere Forschungen zur Re-
ligion Chinas stellen sich verschiedene Schwierigkeiten entgegen. Es
ist heute nicht mehr méglich, auf irgendeinem Gebiete iiber China zu
arbeiten, ohne die modernen chinesischen Publikationen zu beriick-
sichtigen. Jedoch ist dieses auf jedem Gebiete recht umfangreiche
Schrifttum mangels bibliographischer Bearbeitung und aus technisch-
wirtschaftlichen Griinden hier in Europa nur zu einem ungeniigenden
Teil erfafibar.

Werden die Arbeiten iiber chinesische Religion driiben vorwiegend
von Historikern geschrieben, so ist bei uns festzustellen, daB die wich-
tigen Arbeiten nicht von Religionswissenschaftlern oder Ethnologen,
sondern von Sinologen verfafit werden, die im Grunde meist ebenfalls
Historiker, seltener Ethnologen oder Soziologen sind. Hierdurch be-
kommt, im Zusammenhang mit dem im folgenden Gesagten, die ganze
Forschung ein anderes Gesicht als auf den anderen Gebieten der ver-
gleichenden Religionswissenschaft.

Liang Ch’i-ch’ao hat einmal gesagt: China hat keine Religion
und keinen Aberglauben!! Wenn man unter Religion u. a. hauptsich-
lich den Glauben an iibernatiirliche, meist personliche Michte, die unser
Leben, vor allem aber unser Leben nach dem Tode, entscheidend be-
stimmen, kurz einen vorwiegend jenseitigen Glauben, versteht, so hat
Liang Recht. Wir miissen aber fiir China Religion als den Glauben
an iibernatiirliche Krifte, die innerhalb der Welt und vor allem innerhalb
der Welt des sozialen Lebens wirken, auffassen.? Dann ist aber Religion
ein Phinomen, das von dem sozialen, wirtschaftlichen und politischen
Leben, sowie auch von der Philosophie® begrifflich gewi, prak-
tisch aber wohl nicht zu trennen ist. In diesem Zusammenhange ist
denn auch die Religion meist untersucht worden. Ein reiner religioser

! Yin ping shih ch’ian chi, Kap. 8, 8. 6.
2 T'ai Hsii ta-shih huan-yo-chi, Shanghai 1930, 234. 38 u,



Neuere Forschungen zur Religion Chinas 1920—1932 305

Glaube ist unmdglich; es ist absolut notwendig, dall er gelebt wird,
denn das ist sein Wesen. So wirkt in China jede Religion auf den
sozialen Bau und umgekehrt. Religion wird Lebenshaltung. Wurde eine
Religion verboten, so geschah es immer, weil man ihre Lehre und Aus-
wirkung fiir politisch gefihrlich hielt. Religion ist politisch.

Ich bin der Ansicht, daB fiir den deutschen Religionshistoriker ein
Bericht iiber Arbeiten zur Religion Chinas nur dann von Wert sein
kann, wenn dieser den jetzigen Stand der Forschung zeigt, wenn er
einen Einblick in die Problemlagen gibt und die grofien Linien und
Richtungen aufdeckt, in denen sich die heutigen Forschungen nicht nur
in Deutschland, sondern auch in der iibrigen Welt, besonders in China
selbst, bewegen. Ein Einblick nur in den Stand der Untersuchungen
jedes einzelnen Forschers wiirde eine verwirrende Menge von Einzel-
tatsachen und eine blofe Kritik ergeben, ohne daf ein Uberblick mog-
lich wire. So werden hier oft kurze bahnbrechende Aufsitze heran-
gezogen werden, grofiere Werke, die keine neuen, fruchtbaren Ideen
aufgeworfen haben, nicht beriicksichtigt werden konnen. Eine biblio-
graphische Vollstindigkeit halte ich derzeit fiir unméglich und fiir diese
Arbeit auch nicht fiir zwingend.

II. STAATSKULT

§ 1. Die Einteilung der Religionen Chinas in Konfuzianismus, Taois-
mus, Buddhismus, die lange Zeit iiblich gewesen war, ist nicht aufrecht
zu erhalten. Fiir die vorchristliche Zeit kénnte vielleicht der Konfuzianis-
mus, kaum aber der Taoismus als Religion gelten. Der Buddhismus tritt
erst in der nachchristlichen Zeit auf und auch in dieser Epoche ist die
alte Einteilung nicht geeignet, ein zutreffendes Bild der Religionen
Chinas zu geben. Von der Ansicht ausgehend, daf auch die Religion in
China weitgehend von wirtschaftlich-sozialen Faktoren abhingig ist,
soll eine Einteilung vorgeschlagen werden, die diese Faktoren beriick-
sichtigt, und ich hoffe, daB die Darstellung die Berechtigung dieser
Einteilung erweist. Es zwingt natiirlich jede Finteilung zu gewissen
Uberzeichnungen, Ubertreibungen, indem man bemiiht ist, jedem Ding
seinen eindeutigen Platz im Schema zu geben, wihrend in der Wirk-
lichkeit ein dauerndes Fluktuieren herrscht und viele Dinge durchaus
in der Schwebe stehen. So sind auch Staatskult, Gelehrtenweltanschauung
und Volksreligion, wozu in der spiteren Zeit noch der Buddhismus
kommt, durchaus nicht als feste starre Einheiten aufzufassen, sondern es
zeigt sich, daB mit der historischen Entwicklung ein dauernder Austausch
zwischen diesen drei Gruppen statthatte. Elemente der Gelehrtenwelt-
anschauung gehen in den Staatskult iber: vornehmlich der Konfuzia-
nismus seit der Hanzeit; andere sinken in die Volksreligion: der Taoismus

20*



306 W. Eberhard

seit der spiteren Hanzeit. Umgekehrt hat die Gelehrtenweltanschauung
viele Elemente der Volksreligion iibernommen: besonders ihre friih-
taoistische Richtung in der Chouzeit; und viele Elemente des Staats-
kults, besonders ihre frithkonfuzianistische Richtung der Chouzeit. Ich
halte die Annahme einer historischen Forschungsweise fiir durchaus er-
forderlich und werde mich bemiihen, soweit méoglich, alle diese Er-
scheinungen in ihrem Entwicklungsgang zu untersuchen, soweit das in
diesem Rahmen moglich ist; nur durch Einfilhrung der historischen
Zeitfolge (der absoluten Chronologie, nicht der relativen!) in jedes
Schema wird dieses geeignet, uns den wahren Entwicklungsgang vor-
zufiihren.

Neben dieser vertikalen Teilung ist der Versuch einer horizontalen
Teilung nach einzelnen geographischen Provinzen oder Zentren zwar
mit besonderen Schwierigkeiten verkniipft, aber dufierst wichtig. Vor-
arbeiten fehlen fast ginzlich, alles Quellenmaterial mub also erst hierzu
herbeigebracht werden. Wohl versucht man seit langer Zeit, den Konfuzia-
rismus als nordchinesische, den Taoismus als siidchinesische Religion hin-
zustellen?, jedoch muB bei niichterner Sichtung der Quellen gesagt wer-
den, daB die Trennung in dieser Art mehr intuitiv als exakt ist. Vielleicht
wird sie sich einmal durch Heranziehung volkskundlichen Materials ganz
eindeutig erweisen lassen (s. u.). Fiir eine derartige horizontale Teilung
miissen die Quellen simtlich nach diesem Gesichtspunkt untersucht wer-
den; ferner mufl der Herkunftsort der Quellen bestimmt werden. Meist
ist das noch nicht eindeutig méglich, da die moderne, mit Erfolg ver-
sprechenden Mitteln arbeitende Philologie diese Fragen eben erst in
Angriff genommen hat. Da wir aber aus den Lebensbeschreibungen ein-
zelner Personen schon der Friihzeit ersehen, daB sie fast das ganze
damalige Reich durchreist haben und auch sonst viel von Volksverschie-
bungen berichtet wird, kann in dieser so wichtigen Frage der horizon-
talen Teilung zun#chst nur ein mageres Materialergebnis erwartet werden.

Es werden nun nach den hier skizzierten Grundsitzen die neueren
Arbeiten zur Religion Chinas betrachtet und ihre positiven Werte ge-
wiirdigt werden.

§ 2. Bei der Betrachtung des Staatskultes, der Religion, die von der
herrschenden Klasse — Kaiserhaus, Fiirstengeschlechtern und Beamten-
tum — gepflegt wurde, miissen wir ganz kurz auf J, J. M. de Groots
,Universismus*? eingehen. Dieses Buch, das gewissermafien die Schluf-
folgerungen aus dem von ihm zusammengestellten Material zur Religion

! Leipziger und Frankfurter Schule und Mddlinger Ethnologenkreis; auch
Liang Ch'i-ch’ao: Yin-ping-shih ch'iian-chi, Kap. 8, S. 19/21; dagegen die Pariser
Schule: P. Pelliot in T'oung Pao 28, 468.

t Berlin, G. Reiner 1918, 404 S., A4 12.—.



Neuere Forschungen zur Religion Chinas 1920—1932 307

Chinas (,Religious System* 6 vol.) zieht, hat nicht nur alle neueren Ar-
beiten iiber dieses Gebiet mehr oder weniger beeinflufit, sondern ist
auch ein von der vergleichenden Ethnologie immer wieder herangezo-
genes Werk. de Groot sucht den Wesenskern der gesamten chinesi-
schen Kultur zu erfassen und hat ihn im ,,Universismus* gefunden. Er
ist ihm die gemeinsame Grundlage fiir alle chinesischen Religionen; aber
auch der Bau des Staatswesens, Kalender, Astrologie, Geomantik, Heil-
kunde und vieles andere hitte unter dem Banne des Universismus seine
fir China typische Ausgestaltung gewonnen. Universismus ist Taoismus,
aber nicht in dem Sinn des Lao tse oder Chuang tse, sondern indem
sein Ausgangspunkt das Tao ist, die Bahn oder der Weg, in dem sich
die Welt bewege, die gesetzmifiige Bahn der Natur und des Alls.
de Groot zeigt, wie dieser kosmische Gedanke dem Friihkonfuzianis-
mus und Friihtaoismus zugrunde liegt, wie er sejne stirkste Wirkung
aber dann in der Hanzeit entfaltet, wo der ganze Staat, ja die ganze
Kultur nach ihm gestaltet wird und so eine Kultur von kaum vorstell-
barer Einheitlichkeit und Geschlossenheit geschaffen wird, die allen
Stiirmen der Zeit im wesentlichen unverindert standhielt, um erst in
unserer Zeit sich grundlegend zu wandeln. So ist fiir de Groot der
Universismus ,,die Grundlage der Religion und Ethik, des Staatswesens
und der Wissenschaft Chinas.“! Sehen wir uns z. B. das Li-chi an, das
jetzt durch R. Wilhelm? auch verdeutscht vorliegt, so sehen wir
dort, wie etwa beim Empfang von Gisten peinlich genau vorgeschriebene
Riten innegehalten werden mufiten, wie selbst der Verkehr der Ehe-
gatten untereinander oder der Schnitt der Kleider genauest geregelt
war. All diese sind nicht etwa willkiirlich ausgedachte Beschrinkungen
der personlichen oder sozialen Freiheit, sondern es ist der grandiose
Versuch, das gesamte menschliche Leben und alle Vorginge der Erde
in Harmonie mit den Vorgingen am Himmel, mit der Bahn des Himmels
zu bringen. Am Himmel gehen die Himmelskérper gesetzmifig ihre
Bahn Jahr fiir Jahr in unendlicher Folge. In dieser GesetzmiBigkeit
mub auch der Mensch und die Natur wandeln, sie miissen alle mit-
schwingen in der gleichen Schwingung. Jedes eigenmifiige Handeln ist
eine Auflehnung gegen die kosmische Harmonie, es stort sie, fiihrt zu
UnregelmiBigkeiten und Naturwidrigkeiten wie etwa zu Sonnenfinster-
nissen, Wasserkatastrophen, Heuschreckenplagen und vielem anderen;
aber derjenige, der sich gegen den Weltlauf auflehnt, wird doch letzthin
immer von ihm erdriickt und vernichtet. Das gilt vom Leben des Einzel-
nen, der Familie, des Staates und der Natur. So mufl jedes Glied dieser

n Untertitel.
2 Li Gi, das Buch der Sitte. Jena, E. Diederichs 1930, 450 S.; es handelt
sich hier um das Ta Tai Li-chi und Teile des Hsiao Tai Li-chi.



308 ‘W. Eberbard

Kette bemiiht sein, in dieser kosmischen Schwingung mitzuschwingen,
nur so kann es sich und die anderen erhalten und selbst ein harmoni-
sches Leben fiihren. Das ist der Sinn dieses bis ins Einzelne geregelten
Lebenskodexes der Ritenbiicher. Mit als die groBartigsten, weil abge-
schlossensten Dokumente dieser Anschauungen fiir die Hanzeit kénnen
die Kapitel iiber die Elementenlehre in den Han-Annalen (Kap. 27a—c),
die die praktischen Auswirkungen, und die Kapitel iiber MaBeinheiten
und Kalender ebendort (Kap. 21a,b) gelten, die die mathematischen
Gesetzmifigkeiten dieser Weltanschauung und Religion zeigen.!

UnmiBverstindlicher hat O. Franke? das ausgedriickt, wasde Groot
als Universismus faBte, und zugleich darauf hingewiesen, daf man es
hier mit einer rein astralen Weltanschauung zu tun habe. Er hat vor
allem die Auswirkungen des ,kosmischen Gedankens“ auf den Staat,
besonders den Staat der Hanzeit, klargestellt.?

Hatte de Groot versucht, durch den ,,Universismus* gewissermaBen
ganz China auf eine Formel zu bringen, so sieht man bei niherer Be-
trachtung, daB das eben nicht geht. Weiter wird auch bei de Groot
der historische Entwicklungsgang dieser Weltanschauung, besonders ihre
Frithentwicklung, nicht deutlich genug. Er glaubt, schon dem Urchinesen
Universismus beilegen zu konnen. Auch hier hat die Kritik eingesetzt.
Da es sich ja um eine astrale Weltanschauung handelt, so bilden aufier
reinen ethnologischen Entwicklungsspekulationen auch Textkritik und
historische Astronomie Mittel, diese Frage zu beantworten. L. de Saus-
sure, der eingehend chinesische Astronomie untersucht hat, auch ihren
weltanschaulichen und religisen Gehalt beriicksichtigt hat, glaubt?, die
Anfinge der Astronomie etwa ins 25. Jahrh. setzen zu miissen und hilt
westliche Einfliisse fiir hdchst wahrscheinlich. Chinesische Autoren
(s. Yen-ching hsiieh-pao Nr. 7) bezweifeln gerade das Alter des fiir S.
wichtigsten Textes (des Yao-tien; seine Echtheit ist weiter bezweifelt
von: Ku Chieh-kang: Ku-shih pien I, 203—5; auch Kuo Mojo:
Chia-ku wén-tse yen-chiu, Shih tsu-pi 1b; Tung Tso-pin in Ap-yang
fa-chiieh pao-kao III, 483—5) und manche glauben, erst um 400 habe,
durch fremden Einflu8, der fiir uns zuerst besonders in Shantung merk-
bar wird, die Astronomie diese Héhe erreicht und die Redaktion des

! Vgl. meine Arbeit iiber diese Kapitel im BiiBler- Archiv 1933: Beitrige
zur kosmologischen Spekulation Chiras in der Hanzeit; s. auch in ,Die Sterne*
1932, 129f.

 Der kosmische Gedanke in Philosophie und Staat der Chinesen. — Vor-
triige der Bibliothek Warburg 1925/26.

3 Siehe auch besonders (). Franke, Geschichte des chinesischen Reiches I,
Berlin 1931.

4 Siehe T’oung Pao 1907, 301—390 und ebd. 1922, 251—318.



Neuere Forschungen zur Religion Chinas 1920—1932 309

Textes sei dann erst vorgenommen. Kuo Mo-jo' sowie japanische
Forscher (zit. bei Kuo) versuchten, mit ganz anderem Material babylo-
nischen Einflub auf die Entwicklung der chinischen Astronomie fiir 2600
zu erweisen.? Man brachte hiermit in Zusammenhang, dafl Ausgrabungen,
die man etwa in diese Zeit datieren zu konnen glaubte, ebenfalls westlich
beeinflubt sind?; es lift sich jedoch gegen diese Datierung einiges ein-
wenden.* — Es sind also einige Forscher der Ansicht, daB im 3. Jahr-
tausend China vom Westen her astronomische Kenntnisse bekam, gleich-
zeitig auch mit dem kosmischen Gedanken bekannt wurde, der, wie erst
nach de Groot erkannt wurde, in ganz dhnlicher Ausprigung im vor-
deren Orient herrschte.”> Andere geben diese friihe Beeinflussung zwar
zu, sind aber der Ansicht, daB der Kult der Yin-Zeit (angeblich 1766
—1122) wenig astrale Momente enthalten habe, vielmehr Natur-, Frucht-
barkeits- und Ahnenkult gewesen sei.® Erst die Chou-Zeit habe dann
mehr astralen Kult eingefiihrt. In Zusammenhang damit stehen die Be-
miihungen, fiir die Yin mutterrechtlich gerichtete Kultur, sowie beson-
dere Beachtung des Mondes, fiir die Chou dagegen Vaterrecht und
Sonnenkult zu erweisen’, eine Hypothese, fiir deren astronomischen Teil
gewisse Erscheinungen der Elementenlehre eine gute Stiitze zu geben
scheinen.® Weitergehend wird hier der Gegensatz Nomadenkultur (Chou)
zu Bodenbauerkultur (Yin) ausgespielt.® Es hat den Anschein, als ob
Erwigungen, die in der hier angedeuteten Richtung gehen, zu einer
gewissen Losung fiithren werden.

Volkskundliche Untersuchungen fiithren nimlich immer mehr zu der {Tber-
zeugung, daB die Kultur der Yin, eine ostchinesische Kultur, aus verschiedenen
Komponenten bestehend, aber mit einem stark agraren Einschlag, durch eine
westliche Kultur, die ebenfalls nicht einheitlich war, aber einen starken Ein-
schlag von Hirtennomadismus hatte, iiberlagert wurde. Diese westliche Kultur,
die mit den Chou sich von ihrem alten Sitz in Westchina (Shensi und Kansu)
nach Osten in die Ebene ausbreitete, hat anscheinend den stark astral gerich-
teten Kult mitgebracht und dem vorwiegend auf Fruchtbarkeitsriten gerichteten

Yin-Kult aufgepflanzt. Der Gang der Entwicklung ist dann, daB der astrale
Kult der Kult der Oberschicht bleibt, der andere der der Unterschicht. Bis zur

! Chia-ku wén-tse yen-chiu {Studien zu Texten auf Schildkrstenschalen und
Knochen) 2 vol., Peiping 1931.

® Siehe Ostas. Zeitschr. N. F. 8, 225.

3 Siebe O. Franke, Die prithistorischen Funde in Nord-China. In: Mitt. Sem.
f. Or. Sprachen, Berlin XXIX, 1. Abt.,, 8. 99—114.

4 Biehe Ostas. Zeitschr. 1932, H. 1, S. 14.

5 Siehe O. Franke, Gesch. I, 80ff. ¢ Siehe Kuo, 1. c.

7 Siehe Kuo, 1. ¢, Kap. Shih tsu pi u. a.; vgl. auch R. Wilhelm, Kultur-
geschichte Chinas. Miinchen 1928, 47—48.

8 Siehe W. Eberbard in BaBler-Archiv 1933, 70.

® L. von Kohl, Die Bedeutung der Riten im alten China. In: Ostas. Rund-
schau XIII (1932), H 3 u. 4.



310 W. Eberhard

Han-Zeit nimmt der Astralkult, der bald der Staatskult ist, Elemente aus dem
Volkskult in sich auf, von da an st6Bt er dann wieder den groBten Teil dieser
Elemente ab. Der aus anderen Quellen gewachsene Taoismus, von dem nach-
her die Rede sein wird, nimmt viel mehr Elemente des Volkskults in sich auf,
da sie ihm an sich néher liegen, und wird so in der Han-Zeit zu dem heutlgen
Vulgirtaoismus.

“Jusammen mit der Entwicklung der Monarchie in der Han-Zeit aus dem
vorwiegend sakralen Konigstum der Chou-Zeit geht dann auch die Erstarkung
des Astralkults vor sich, der sich geistig den Bediirfnissen der Monarchie an-
schlieBt. In dieser Zeit wirken auch auf ihn westliche Einfliisse, deren Eindringen
durch die erfolgreiche Zentralasien-Politik der Han-Kaiser befdrdert wird.!

Ein Versuch einer historischen Untersuchung des kosmischen Ge-
dankens und damit der Grundlage des Staatskultes kann jedenfalls zu
durchaus wichtigen Ergebnissen fiihren; nur sind die vor allem durch
Franke eingeleiteten Arbeiten noch am Anfange.

§ 3. Betrachteten wir bisher die astronomische und die historische
Seite des Staatskultes, so verdient vor allem noch seine soziologische
Seite Beachtung. Es ist eine Feststellung, die man fast iiberall machen
kann, daf der Mensch sein Jenseits sozial genau so organisiert wie sein
Diesseits organisiert ist. Aus Chinas alter Zeit wird uns in den Quellen
von einem starken Herrschertum berichtet, unter dem in den einzelnen
Landesteilen Lehnsfiirsten in seinem Auftrag regierten. Es ist jedoch
sehr zweifelhaft, ob tatsiichlich jemals das K6nigstum der Shang- und
Chouzeit lingere Zeit hindurch diese politische Macht gehabt hat;
vielmehr deuten alle Anzeichen darauf hin, daB das Kénigstum viel mehr
kultischen Charakters war. In der Ch’inzeit jedoch wurde dieses kultische
Konigstum umgebildet, es entstand die absolute Monarchie, die sich dann
in China in #hnlicher Form erhalten hat. Parallel dazu gibt es im Jen-
seits einen Herrscher, den Shang-ti. Sein stark astraler Charakter ist
unverkennbar. Gewissermafien als Lehnsherren — spiiter als Beamte —
sind ihm untergeben Sonne, Mond und Planeten sowie — maglicher-
weise wird sich das spiter bereits als ein Einfluf der Volksreligion er-
weisen lassen — Berge und Fliisse, Regen und Wind. Diese sind in der
Staatsreligion der #lteren Zeit wohl kaum personlich gedacht (s. u.).
Uber den Charakter des Shang-ti herrscht seit den Zeiten der Jesuiten-
missionare ein Streit, ob er persénlich oder unpersénlich gedacht wurde.
Die Wahrheit scheint auch hier in der Mitte zu liegen. In gewissen
Schichten wurde er zweifelsohne immer als Person aufgefaBt. Nur ist
hier dann die Frage zu kliren, seit wann der Shang-ti in der Volks-
rehglon auftritt, ob er nicht vielleicht aus der Astralreligion (Staatsreli-

! E. Chavannes, Le cycle turc des douze animaux. In: T'oung Pao 1906,
511 ; C. Bezold, Sz8ma Ts'ien und die babylonische Astrologie. In Ostas. Zeitschr.
1919/20, 42—49.



Neuere Forschungen zur Religion Chinas 1920—1932 311

gion) in die Volksreligion iibernommen und personifiziert ist! Im Staats-
kult, der mehr seinen urspriinglichen astralen Charakter wahrte, war er
wohl nicht immer persénlich gedacht. Hierdurch wird nun auch die Ls-
sung der Frage wieder erschwert, ob der Shang-ti ein Schopfergott im
Sinne des Urmonotheismus ist. Man wird die beiden Kreise, in denen er
verehrt wird, wie wir eben darlegten, sorgfiltig scheiden, und die Frage
zunichst fiir jeden einzelnen Kreis beantworten miissen. A. Forke in
»The worldconception of the Chinese*?, einem Werk, in dem er in sehr
knapper Form eine gute Ubersicht iiber die eben skizzierten Vorstel-
lungen der Chinesen vom Himmel, vom Universum, vom Yin und Yang
und den fiinf Elementen gibt, glaubt, hier nur einen Kreis unterschei-
den zu miissen, und sagt, daB: ,from the remotest antiquity ... heaven
had been already humanised ... For heaven as a person, however, the
term Shangti, or Ti alone, meaning the ‘august Sovereign’, commonly
translated as ‘God’ was usual (S.159/60).“ B. Schindler, der auf
Grund der alten Texte dem Shang-ti eine lingere Untersuchung gewid-
met hat? versucht zunichst Klarheit zu schaffen (S. 3411.), ob Shang-ti
und Tien (,,Himmel“), die fast immer identifiziert werden, immer iden-
tisch waren. Nach ihm ist T’ien #lter. Shang-ti war vielleicht Ahnengott
oder Vegetationsgott. Sein Kult stamme aus dem Osten Chinas. Uns
scheint Shang-ti eher astralen als vegetativen Charakters. Die Ergeb-
nisse der Schindlerschen Arbeit wiirden fiir einen Anhinger der
modernen chinesischen Philologenschule nicht bindend sein, da von diesen
die benutzten Texte weitgehend abweichend datiert werden. — Fiir den
T’ien zeigt Ku Chieh-kang?® daf er im I-ching, dem Buch der
Wandlungen, das aus der frilhen Chouzeit stammt* und stark astral ist,
noch absolut unpersdnlich aufgefaBt wird, wihrend ihn Konfuzius (im
Lun-yii) schon persénlich auffaft. — Im Ganzen zeigt sich, daB auch
diese Frage noch der endgiiltigen Losung harrt.

1II. GELEHRTENWELTANSCHAUUNGEN

Es mag merkwiirdig erscheinen, daB die Lehren von K’'ung tse und
den Konfuzianern, von Lao tse und seinen Anhéngern, sowie von Mé Ti
und den Mehisten bis zum Ende der friiheren Hanzeit als Gelehrten-
weltanschauung besprochen werden. Es soll damit vor allem zum Aus-
druck gebracht werden: In der Chouzeit ist der Staatskult der repri-
sentative Kult des Volkskorpers; ist die Volksreligion die Religion des

! London, Probsthain 1925, 300 S.

* The development of chinese conceptions of supreme beeings. In Asia
Major, Hirth Anniversary Volume 1922, 293—366.

3 In Ku shih pien III, Peiping 1931, 49.

4+ Ku shih pien III 25; auch A. Conrady in Asia Major VII 415.



312 W. Eberhard

numerisch weitaus stirksten Bevolkerungsanteiles, vor allem der Bauern.
Die Gelehrtenweltanschauung aber ist nur ein Gut einer kleinen Klasse
von Intellektuellen, sie wendet sich zunichst nur an die Gebildeten, sie
will die Staatsfiihrung und den Staatskult in ihrem Sinne umwandeln
und dann indirekt auf die breiten Volksmassen wirken. Ihre Grund-
tendenz ist aristokratisch, auch die von Lao tse’s Taoismus. Staatskunst
und Volksreligion sind natiirlich gewachsen, aus verschiedenen Wurzeln,
aus verschiedenen Volksteilen, aber sie sind von innen heraus, aus dem
Gefiihl, gewachsen. Die Gelehrtenweltanschauung nimmt Elemente aus
beiden auf, durchdenkt und verarbeitet sie zu einer neuen Einheit. Hier
wird das VerstandesmiBige, BewuBite, deutlich. Daher werden bei uns
die Lehren von K’ung tse, Lao tse und Mé Ti auch in den Werken iiber
chinesische Philosophie dargestellt, ohne daB die in jhnen doch auch
vorhandenen religiosen Gedanken geleugnet werden. Eine ganz scharfe
Trennung von Philosophie und Religion hier erscheint unméoglich, be-
sonders wenn man zeigen kann, wie diese Gelehrtenweltanschauungen
in Volksreligion und Staatskult wurzelten und aus ihnen ihre Kriifte
holten. Auf diese Punkte, die entscheidend erscheinen, wird jeweils hin-
gewiesen werden.

§ 1. Zweifellos ist K’ung tse der Mann, dessen Wirken das Gesicht
Chinas geformt hat. Und doch, es ist wohl iiber keinen Mann der Welt-
geschichte das Urteil dhnlich schwankend gewesen. Wie verschieden
Konfuzius in Europa aufgefalit wurde, wie man sich bald begeistert fiir
ihn einsetzte und seine Lehre pries, bald ihn als einen mittelmiBigen
Geist ansah, zeigt E. Moser in einem Schriftchen: ,,Konfuzius und wir*?!
in einem historischen Uberblick. Anschlieend daran versucht er, die
pidagogischen, politischen und moralischen Ziele K’ung tse’s darzustellen
im AnschluB an die vorliegende Ubersetzungsliteratur. Eine #hnliche
Ubersicht bringt Th. Devaranne.? Wenn er aber urteilt: ,, Konfuzius
war ein Antiquar, ein guter Beamter, mitunter ein seltsamer Pedant,
ein Mann der Etikette, ein Uberlieferer, ein konservativer Aristokrat,
ein Kompilator und Schulstifter; aber er war kein Schopfer, Held, Mir-
tyrer, Prophet, Original, kein Genie, kein Idealist, kein Erloser (S.127):
K’ung tse wiirde das auch mit Entriistung von sich gewiesen haben, und
von seinem Standpunkt und seiner Zeit aus mit Recht! Mit solchen sub-
jektiven Wertungen kann man nicht arbeiten; wir diirfen K’ung tse nicht
mit einem Wertmesser werten, der bei uns manchmal verwendet wird,
sondern, wenn wir uns iiberhaupt eine Wertung erlauben diirfen, so
miissen wir ihn nach dem Mafistab seiner Zeit messen!2

! Erlenbach Zirich 1923, 182 S.
* Konfuzius in aller Welt. Leipzig 1929, 127 S.
3 Vgl.die ablehnende Kritik in Ostas.Zeitschr. N, F.IX 116 von E. H.v.Tscharner.



Neuere Forschungen zur Religion Chinas 1920—1932 313

Demgegeniiber versucht R. Wilhelm?! uns wirklich diesen Mann
und seine Lehre verstindlich zu machen. Dafiir war Wilhelm beson-
ders geeignet, da er die wichtigsten Quellenschriften selbst verdeutscht
hatte. Seine Darstellung weicht daher auch von den iiblichen etwas ab,
insofern er als Quellen nicht nur die ,Gespriche® (Lun-yii) heran-
zieht, sondern auch einmal andere Schriften. Die Religion der Chouzeit,
sowohl der Staatskult wie die Volksreligion, sei ins Wanken geraten.
Es kommen den Gebildeten Zweifel. Die Moralbegriffe verflachen sich;
die politischen Kimpfe um die Hegemonie trugen mit dazu bei (S. 81—83).
In K'ung tse aber lebte diese Religion und diese Moral noch. Er wollte
die Welt und das soziale System, in dem er aufgewachsen war, vor ihrem
Zusammenbruch retten. Daraus leiten sich seine Lehren ab. Und in
diesen Lehren ist besonders der Gedanke von Maf und Mitte wichtig,
er ist die Fortfilhrung und Vertiefung des Gedankens der kosmischen
Harmonie des Staatskultes. K’'ung tse beschiftigt sich nur mit dem Men-
schen, aber die Normen, die er fiir den Menschen aufstellt, MaB und
Mitte und damit die ,Li“, die Regeln der Lebenshaltung, sind in ihrem
tiefsten Sinn im Kosmischen verankert. Das gilt auch von der ,Richtig-
stellung der Bezeichnungen* (chéng ming), die K’ung tse fiir so wichtig
hielt. Jede Sache und jede Beziehung muf ihren eindeutig definierten
Begriff haben, mit dem man sie benennen und dadurch handhaben kann
(S.130), genau so wie jeder Mensch seine eindeutige feste Stellung
im sozialen Bau, wie am Himmel jedes Bild seinen festen Platz hat.
Auch Hu Shih? bezeichnet diese Frage nicht als eine grammatisch
oder lexikographisch interessante, sondern als ,,a task of intellectual re-
organisation®. Nebenbei sieht man hier, da die richtiggestellte Bezeich-
nung auch einen Einfluff auf die Wirklichkeit haben kann, Fiden zu alten
Zauberideen laufen, die wir im Volkskult oft wiederfinden. Wilhelm
versucht ferner K'ung tse von dem ,,Vorwurf“ zu reinigen, ein Rationa-
list, kein Idealist gewesen zu sein, und rdumt der Darstellung tieferer
Weltanschauungsfragen, iiber die sich der Meister nach seinem eignen
Wort nur selten duBerte, einen breiteren Raum ein (S.163£.). Nur zieht
er hierzu als Quellen mafBgeblich die ,,10 Fliigel® (shih i) zum I-ching,
dem Buch der Wandlungen, heran, die der Tradition nach (S. 57) wenig-
stens teilweise von K'ung tse stammen sollen. Hu Shih?® glaubt #hnlich
wie Wilhelm an die Echtheit einiger der ,Fliigel“ und benutzt sie in
seiner zitierten frithen Schrift; aber in einer Kritik gegen gewisse Theo-
rien Ku Chieh-kang’s widerspricht er diesem gerade iiber diese Fra-

! Kung Tse. Leben und Werk. Stuttgart 1926, 220 S.

* The development of the logical method in ancient China. 8. 26. —
Shanghai 1922, 187 8.

3 Development 31.



314 W. Eberhard

gen nicht, sondern will nur das Alter eines der in ihrer Echtheit an-
gezweifelten ,Fliigel“ etwas hoher ansetzen als Ku (in Ku-shih pien
IIT 84—88), er hat also vielleicht seine Ansicht modifiziert. Viele andere
moderne chinesische Philologen dagegen haben inzwischen wohl ziem-
lich iiberzeugend nachgewiesen, daf diese ,Fliigel“ keineswegs von ihm
stammen konnen. Zahlreiche philologische und historische Unstimmig-
keiten lieBen sich zeigen, auch werden philosophische Termini in den
»Fliigeln“ in anderem Sinne gebraucht als in den ,,Gesprichen” (Lun-yii)
(Ch’ien Mu in Ku-shih pien III 89—94; Li Ching-ch’ih in Ku-shih
pien III 95—101). Vor allem ist der grundlegende Satz des Lun-yii
(VII 16 = Wilhelm 67), worin K'ung tse von seiner Beschiftigung mit
I-ching spricht, nach ihnen durch eine falsche Schreibung entstellt und
bezieht sich nicht auf das I-ching.! Danach wiirde an Wilh elms Darstel-
lung einiges zu modifizieren sein. Auch japanische Gelehrte ziehen zur
Darstellung der Lehren des K'ung tse nur das Lun-yii, nicht das I-ching
heran.2 Dagegen ist der in der Sammlung Goschen? erschienene , K’ungtse
und der Konfuzianismus“ von R. Wilhelm wohl die beste neuere Zu-
sammenfassung, die auf geringstem Raum iiber alle Fragen unterrichtet
und den jeweiligen Stand der Forschung den Lesern vorfiihrt, frei von
jeder einseitigen Schulrichtung. Weiter erhoht den Wert dieser Schrift
die Ubersetzung der Biographie des K'ung tse aus dem Shih-chi (Kap.47),
die bisher nur franzgsisch vorlag, sowie Textproben aus konfuzianischen
Klassikern, die ebenfalls noch nicht ins Deutsche iibersetzt waren.

Obwohl es nun also iiber K'ung tse eine unendliche, neuere und dltere
Literatur gibt, so meinen wir doch, daB einige Charakteristika seiner
Persénlichkeit bisher immer noch zu wenig beachtet sind. Es findet sich
in der spiteren, hanzeitlichen Literatur viel Material, aus dem man eine
Darstellung des K'ung tse als Revolutionir, der die verrottete Chou-
Dynastie beseitigen und ein neues Reich schaffen wollte, gewinnen kann,
In welcher Richtung hier die Arbeit gehen konnte, habe ich in einem
kurzen Aufsatz zu zeigen versucht?, worin ich weiter versuchte, die Ver-
bindungen zwischen K’ung-tse und der Volksreligion zu zeigen, die auf
manche Punkte seiner Lehren neues Licht werfen konnten.

Neueste Forschung hat gerade hier weitergearbeitet. Hu Shih hat zu er-
weisen versucht, daB Konfuzius sich als Nachkommen der Yin-Dynastie fiihlte,
dab er das Haupt der geistigen Opposition oder Reaktion der Oberschicht der
a.lten Ym-Volkhelt war. Er habe die Reste der Yin-Kultur bewahrem und

1 Ch’len Mu in KSP III 90u. 96; Li Ching-ch’ih in KSP III 103; Ku Chieh-
kang und Ch’ien Hsiian-t’ung in KSP III 45.

® R. Tezuka, Chiin Ch’én Tao. Studien Giber das von Konfuzius vertretene
Tao von Herrscher und Untertan. Berlin 1930, 56 S.

2 Nr. 979, Berlin, de Gruyter 1928, 104 S.

4 ,Der Weltkreis“ III (1932/33) H. 4—6.



Neuere Forschungen zur Religion Chinas 1920—1932 315

erhalten und gegen die Chou-Kultur setzen wollen, von der er nur einige
wenige Gedanken tibernahm. Die {ibernommenen Gedanken sind die, die sein
System mit dem der Astralreligion gemeinsam hat. Diese Arbeiten sind zur
Zeit noch im FluB. Es ist noch nicht moglich, ein Urteil iiber sie abzugeben,
da noch nicht alles Material publiziert ist. Es scheint aber vieles fiir diese neue
Richtung der Auffassung K'ung tse’'s zu sprechen. -

Auf die spiteren Konfuzianer, wie Méng tse, Hsiin tse u. a. werden
wir in dieser Ubersicht nur kurz eingehen. Bei ihnen treten die religi-
osen Momente ganz zuriick zugunsten der Staatslehre. Das bleibt auch
beim Konfuzianismus der Hanzeit so, nur daf hier zeitweise Einfliisse
der ,Magier* (fang-shih; s. u. § 8) hinzukommen und auf den Staatskult
mehr Gewicht gelegt wird (Tung Chung-shu, Liu Hsiang, Liu Hsin u.a.).—
E.Haenisch?! behandelt die Sitte, den persdnlichen Namen des Vaters
sowie des Fiirsten nicht zu gebrauchen, sondern die in diesem Namen
vorkommenden Schriftzeichen, wenn sie einmal gebraucht wurden, durch
andere dhnliche zu ersetzen. Diese Sitte — eine groBe Zahl von Mirchen
spinnt sich um sie? — ist schon im chou-zeitlichen China nachweisbar,
ist durch den Konfuzianismus aufgenommen und ein ethisches Gesetz
geworden. Sie entspringt vielleicht alten Volksvorstellungen, Namens-
zauber oder dhnlichem, die dhnlich auch heute noch leben.

§ 2. Die Lehren des Mé Tj, die in dem Satz von der allgemeinen
Menschenliebe gipfelten, wurden in der ersten Zeit als eine Schule des
Konfuzianismus betrachtet. Erst spiter traten beide Schulrichtungen in
einen energischen Kampf, in dem mit Beginn der Hanzeit der Mehismus
unterlag, ohne jedoch giinzlich zu verschwinden. Seine kanonischen
Schriften, die unter dem Namen des Mé Ti laufen, wurden immer ge-
lesen, doch galt die Beschiftigung mit ihnen oft als etwas politisch an-
riichig.® Zweifellos zeigen die Lehren Mé Ti’s etwas mehr religiose Mo-
mente als die K'ung tse’s, ohne da man ihn aber héher als K'ung tse
werten diirfte, wenn man {iberhaupt werten zu miissen glaubt. Die eben
fir K'ung tse angeregte Untersuchung — sein Verhiltnis zur Volks-
religion — wiirde auch bei ihm wichtige Ergebnisse fiir die tieferen
Quellen seiner Lehren zutage fordern. Interessant ist in dieser Hinsicht
auch ein Hinweis Hu Shih’s* und Shao Jui-p’éng’s’ daB dem Mé& Ti

t Die Heiligung des Vater- und Fiirstennamens in China ihre ethische Be-
griindung und ihre Bedeutung in Leben und Schrifttum. — Ber. iiber die Ver-
hand)l. der Sichs. Akad. d. Wiss. zu Leipzig. Phil.-hist. Kl. 84. Bd., H. 4, S.1—20.
Leipzig 1982, S. Hirzel. 2.4 1.20.

* Sjehe Lou Tse-k'uang, Ch'iao-nii ho kai-niang-ti ku-shih 8. 1ff.; Hang-
chou 1933.

3 Siehe Hu Shih, Wén Fang-kang und Mé Ti. In: Ha Shih wén te'un
11T 931—933.

4 In: Hu Shibh wén ts'un III 946—960.

5 Ebenda.



316 W. Eberhard

auch ein Buch iiber die fiinf Elemente zugeschrieben wurde, er demzu-
folge in der Nach-Hanzeit als taoistischer Heiliger, der das Elixier der
Unsterblichkeit gebraut habe, aufgefafit wurde, ein Zug, der sich mit
dem bisherigen Bild iiber diese Personlichkeit nicht recht vereinen laft,
der aber doch auf eine ziemlich alte Quelle zuriickzugehen scheint. —
Die Schriften Mé Ti’s sind von A. Forke iibersetzt. J. Wittel hat
einen Auszug daraus, mit einer Einfiihrung versehen, vorgelegt. Mé Ti
ist in den letzten Jahrzehnten in China vor allem deswegen stirker be-
achtet worden, weil man in seinen Lehren Verwandtschaft mit christ-
lichen Lehren zu erblicken glaubte, und nun dem Abendland zeigen
wollte: wir haben auch schon viel friiher als ihr Minner gehabt, die
Gedanken wie Christus vortrugen, aber sie sind schon damals widerlegt
worden und abgelehnt. Daneben spielen in dieser Bewegung noch anti-
konfuzianistische Momente mit. Witte seinerseits will deutlich die
Unterlegenheit der Lehren des Mé Ti gegeniiber den christlichen dartun.
Er sagt iiber Mé Ti’s Gottesbegriff: ,Diese hochste Gottheit ist bei allen
Chinesen doch ein unpersdnliches Wesen; Mé Ti ist Pantheist, nicht
Theist im Sinne des Monotheismus oder auch nur des Henotheismus
(S.11). Bei Erorterung des ,hochsten Gottes* versuchten wir zu zeigen,
daB diese Frage durchaus nicht so eindeutig geldst ist, wie Witte es
darlegt. (S.14) ,Hier fehlt dem Mé Ti wie dem Konfuzius die Idee der
Erlosung. Diese kann nicht da sein, weil nach beiden das Wesen des
natiirlichen Menschen seiner Anlage nach zum Guten neigt.... Hier
setzt das Christentum ein mit seiner Lehre, daB durch das Heil in Chri-
stus der Mensch in die innigste personliche Liebesgemeinschaft mit Gott
versetzt wird...." Ein Satz wie dieser, der mit seinen subjektiven Wert-
urteilen schon an sich keinesfalls in einem ,,Quellenbuch® stehen diirfte,
zeigt eine Unkenntnis des chinesischen Charakters, wie sie kaum deut-
licher dargetan werden konnte. In einem gesunden Volk wie dem alt-
chinesischen kann ein Lehre, die die Siindhaftigkeit des Menschen von
Geburt aus annimmt, nur Ablehnung erfahren, ja garnicht Fufi fassen,
Neue chinesische Textkritik gfaubt erweisen zu konnen, daf die beriihmten
Abschnitte bei Hsiin tse, dem einzigen Philosophen, der die Schlechtigkeit des

Menschen, allerdings in ganz anderem Sinne, angenommen haben soll, nicht
echt sind, also auch Hsiin tse nicht eine solche Lehre vertreten habe.

Die Idee der Ursiinde, der Erlésung, der Buie und einer person-
lichen Liebesgemeinschaft und einer Gnade sind dem Chinesen damaliger
und heutiger Zeit so vollkommen rassefremd, daf es absurd ist, M& Ti
danach zu beurteilen. — In China hat man sich neuestens bei Mé& Ti vor
allem mit der Frage beschiftigt, ob er ein Inder war, weil einzelne

1 Mé Ti; ein Quellenbuch. Leipzig 1928, J. C. Hinrichs; 56 S. A/ 2.40.



Neuere Forschungen zur Religion Chinas 1920—1932 317

Punkte seiner Lehre einen indischen Einfluf nahelegen.! Jedoch kam
man zu keinem sicheren Ergebnis.?

Von Méng tse liegt uns zur Besprechung vor eine Ubersetzung von
R. Wilhelm3, von Hsiin tse, seinem Gegenspieler, wird bald eine aus
dem NachlaB von R. Wilhelm erscheinen. Es sollen an dieser Stelle
kurz einige allgemeine Bemerkungen iiber die Ubersetzungen Wilhelms
und ihren Wert gesagt werden, da hieriiber oft gefragt wird.

Wilhelms Ubersetzungen sind im guten Deutsch geschrieben. Sie sind
keine Wort-fiir-Wort-Ubersetzungen, keine philologischen Arbeiten, deren Deutsch
oft nur mit Hilfe des chinesischen Textes lesbar ist. Sie enthalten Fehler, aber
auch die philologischen entbalten solche. Sie erfiillen alle Anforderungen, die
man fiiglich an eine Ubersetzung stellen kann: sie geben in lesbarer Form In-
balt und Charakter des Textes wieder, so genau, wie fiir die meisten Zwecke
erforderlich. Fiir wissenschaftliche Arbeiten kann eine Ubersetzung — auch die
beste — immer nur ein Hilfsmittel sein, nie den Text ersetzen. Es ist ein
groBes Verdienst Wilhelms, diese Ubersetzungen vorgelegt zu haben und
damit weitesten Kreisen in Deutschland Einblicke in das Wesen ostasiatischer
Kultar gegeben zu haben: er hat damit auch der deutschen Sinologie ibr Le-
bensrecht erkampft.

Das gleiche lifit sich auch von seiner Ubersetzung des I-ching 4 sagen.
Das I-ching zerfillt in 64 Abschnitte, jeder Abschnitt ist einem Hexa-
gramm-Zeichen zugeordnet. Diese Hexagramme wurden zu Wahrsage-
zwecken gebraucht und alle Wandelzustinde der Welt waren in ihnen
enthalten. Dariiber hinaus ist es zu einem Weisheitsbuch geworden, in
dem vorkonfuzianistische und vortaoistische Gedanken ebenso wie spite,
weit entwickelte auftreten.

Die Wilhelmsche Ubersetzung erklirt das I-ching nach einer be-
stimmten Schultradition. Es gibt durchaus noch andere Erklirungsmog-
lichkeiten. Wilhelm aber fiihrt eine Richtung der Auffassung vor, die
recht viele Anhinger gehabt hat und hat.

§ 3. Lao tse und die ihm nahestehenden Denker — der Ausdruck
., Taoisten“ wird aus unten angegebenen Griinden bewufit vermieden —
stellen uns vor eine Anzahl zundchst nicht geldster Probleme. Was wis-
sen wir iiber Lao tse? Faktisch: fast nichts. Uber den Verlauf seines
Lebens haben wir nur spite, mit duflerster Vorsicht aufzunehmende Be-
richte. Uber seine Lehre ist das ihm zugeschriebene Tao té ching fast
die einzige Quelle. Aber: stammt dieses Tao té ching von Lao tse? Es

! Hu Huai-chén, Mé Ti wei Yin-tu jen pien. In: Tung-fang tsa-chih XXV
(1928), H. 8, 8. 79—82.

? Wu Chin-hsiu, Richtigstellung. In Tung-fang tsa-chih XXV, H.16,8.75—83;
auch Chéng Shih-hsii ebenda.

$ Mong Dsi (Mong Ko). Jena 1921, E. Diederichs Verlag, 207 S.; A 450.

4 I Ging, Das Buch der Wandlungen. — 3 Biicher in 2 Binden. Jena
1924, E. Diederichs Verlag; 286 und 267 S.



318 W. Eberhard

enthilt viele Zitate, sicher viel mehr, als erkennbar ist. Stammt es aber
iiberhaupt von einem Manne so frither Zeit? Diese Frage hat neulich
Ch’ien Mu? aufgeworfen und die im Tao t& ching vorkommenden phi-
losophischen Termini mit denen bei Chuang tse verglichen. Er glaubt,
daraus erweisen zu konnen, daB die Terminologie des Tao té ching fort-
geschrittener ist, als die des Chuang tse, also das Tao té ching eine
spitere Arbeit sein miisse. Dann hitten wir keine Quelle mehr, die uns
iiber Lao tse unterrichten konnte. Dieser Auffassung haben sich manche
europiischen Forscher (z. B. A. Waley) angeschlossen, andere wieder
bekimpfen sie (E. Erkes). Die Fragen sind also noch im Fluf. Ferner:
was bedeutet denn iiberhaupt der Grundbegriff des Tao té ching, das
tao? Wir legten oben die Bedeutung des Begriffs ,tao* im Staatskult
dar. de Groot glaubt, daB das tao des Lao tse im Wesen dasselbe sei,
wie das des Staatskultes. In der Tat scheint vieles dafiir zu sprechen.
Hu Shih? meint, tao sei ,a word which has been unnecessarily mysti-
fied by the amateurish translators but which simply means a way or a
method ; a way of individual life, of social contact, of public activity and
government etc.” Er vereinfacht damit aber die Frage zu sehr, denn mit
dieser einfachen Definition wird das Tao té ching nicht weniger unver-
standlich! Auch wird seine Charakteristik Lao tse’s als ,,destructive and
nihilistic* (S. 17) diesem nicht gerecht; hier scheint uns, wie jetzt oft,
etwas allzu sehr mit moderner positivistisch-pragmatistischer Einstellung
beleuchtet zu sein, was seinem Wesen nach fiir uns heute irrational ist.
Es wird nicht erkannt, daB es damals ein anderes ,,Sehen*“ der Dinge
gab, als das heute herrschende. Es wird klar, was ich damit meine, wenn
ich auf den zweiten Grundbegriff des Tao té ching iibergehe, die té.
Die Ubersetzung ,,Wesenskraft* fiir ,,t&“ ist nicht so schlecht, und wenn
man sich dabei vergegenwirtigt, daf sich té sehr weitgehend mit dem
aus der Ethnologie so bekannten Manabegriff deckt, so erhilt man ein
anndhernd richtiges Verstindnis, soweit wir heute sehen kénnen. Setzen
wir aber t& etwa gleich Mana, so ist klar, daB tao, die iibergeordnete
Einheit, nicht einfach kalt rational ,,Weg oder Methode“ bedeuten kann.
Hier paBt die eingangs gegebene Definierung von tao schon viel besser.
Nur man mufl dabei im Auge behalten: man definierte eben damals nicht
so wie wir, sondern gerade hier blieb das Denken in einer gefiihlsmafi-
gen Schwebe, in einem Aggregatzustand, in dem sehr viel anderes
gleichzeitig noch mitschwingt, das nachher im Vorgange rationaler Kri-
stallisation abgeschieden wird. Scharfe begriffliche Definitionen gerade
bei den Denkern, die von Lao tse abhiingig sind, verhindern ein Ver-

! Date of the compilation of the Tao Te Ching (Chines). In: Yenching
Journal Nr. 8 (1930) 1527 —1601.
* Development of the logical method in China 8. 17.



Neuere Forschungen zur Religion Chinas 1920—1932 319

stiindnis. Die Begriffe sind viel weiter, und die Veristelungen dieser Be-
griffe in der — nennen wir sie: magischen Denkart laufen anders als
bei uns und diirfen nicht einfach abgeschnitten werden! — E. Erkes!?
versucht, in einem scharfsinnigen Aufsatz zu zeigen, ,daB das Tao aus
einer ilteren und primitiveren Vorstellung, der einer personlichen Gott-
heit, hervorgegangen ist (S. 126)“; eine weibliche, tiergestaltige Gott-
heit sei es gewesen, die sich allmihlich sublimierte zu einem Begriff.
Erkes hat dafir wenig und in sprachlicher Hinsicht unsicheres Ma-
terial. Immerhin ist es nicht ganz mehr von der Hand zu weisen,
daB in gewissen Kreisen tao wirklich so aufgefaBt wurde. Beide Auf-
fassungen konnen zeitweise zusammen in einem Mann sogar bestanden
haben, ohne daB sich fiir dieses Denken ein Widerspruch ergeben
hitte. — So liegen die Fragen fiir die Grundbegriffe der Lao tse-Lehre,
oder exakter: das Tao té ching und die Biicher, die Chuang tse und
Lieh tse zugeschrieben werden. R. Wilhelm, der diese Schriften eben-
falls verdeutscht hat, stellt nun ,Lao tse und den Taoismus“? dar. Er
tiithrt das wenige, was wir von Lao tse’s Leben wissen, vor und legt
dabei besonderes Gewicht auf die Zusammenkunft von K’ung tse und
Lao tse. Man hat diese Begegnung bisher meist fiir eine spitere Fabel
gehalten, und zweifellos ist das, was spiite Autoren iiber den Inhalt der
damals gefiihrten Gespriche wissen, erfunden. Wilhelm glaubt jedoch,
sichere Kennzeichen dafiir zu haben, daB diese Begegnung tatsichlich
stattgefunden hat. Er geht wieder, wie schon in seinem K'ung tse-Werk
(s. § 1) von der Uberzeugung aus, daB Lao tse das I-ching gekannt hat
und durch dieses weitgehend beeindruckt ist. Wir glauben aus den schon
oben angefiihrten Griinden nicht, daB sich dies beweisen liit. Die An-
hiinge des I-ching, besonders die mit zahlentheoretischen Spekulationen,
sind erst spdt anzusetzen, friihestens in das 3., vielleicht erst in das
1. Jahrh. v. Chr. Und dafiir, daB K’ung tse wie Lao tse das I-ching als
Weisheitsbuch und nicht, wie es noch in spiterer Zeit iiblich war, als
Orakelbuch aufgefaBt haben, liegt kein zwingender Grund vor. Es er-
scheint daher nicht unbedingt angebracht, Lao tse vom I-ching her
niher kommen zu wollen. Nach Wilhelm war fiir Lao tse das tao kein
Begriff, sondern ein Erleben, es hat psychologische und kosmische Be-
deutung, es ist jenseits des Bestimmbaren (S.37). Lao tse wird als
Mystiker aufgefaft, der radikal den Anthropomorphismus der Religion
beseitigen wollte, aber nicht ein bloBer Bekimpfer der Volksreligion
war (8. 30). Auf dem Gebiet der Ethik fiihrte er nach Wilhelm von
der Pflicht zur Natur. Lao tse verurteilt an der Moral ihr formales Prin-
zip, sie mache den Menschen bewuBt und zweckhaft; Moral muf Natur

! Die Anfinge das Taoismus. In: Sinica III (1928) 124—133.
2 Stuttgart 1925, Fr. Frommanns Verlag (H. Kurtz) 172 S. A4 6.—.
Archiv fir Religionswissenschaft XXXIII. 3/4 21




320 W. Eberhard

sein. In weiteren Teilen des Buches werden Textproben aus dem Tao té
ching sowie spiteren von Lao tse beeinflufiten Denkern gebracht.

Von dem Werk des Lao tse, dem Tao t& ching, existieren unzihlige
Ubersetzungen ; meist schlechte, denn das Werk ist auch fiir Chinesen
schwer, und wohl mehr gefiihls- als verstandesmiBig zu erfassen. Wenn
0.Ewald? noch einmal nach R. Wilhelms Ubersetzungen Teile des
Textes bringt und dazu eine Einleitung schreibt, die die Werte Lao tse’s
fiir uns heutige Menschen aufdecken soll, so fragen wir: Gibt es in der
chinesischen Literatur wirklich so wenige Werke, daB man eines zwei
bis drei dutzendmal iibersetzen mufi? Gibt es so wenig Sinologen, daB
man das schwierigste Thema von einem Mann bearbeiten lassen muf,
der die Sprache nicht kennt, dem also die ganze Innenseite der Kultur
verschlossen bleiben mub ?

Das Gleiche muf auch von der Ubertragung gesagt werden, die von
E. Schroder? aus fiinf dlteren zusammengefiigt ist. Hervorzuheben ist
nur der gepflegte deutsche Sprachausdruck. Die besondere Bedeutung
Lao tse’s fiir uns jetzige Menschen, die Ewald wie Schréder betonen,
vermag ich nicht einzusehen. — Eine Charakterisierung als Mystiker
bringt uns diese Denker recht nahe. Wir kénnen auch sehen, auf wel-
chem Boden diese Mystik gewachsen ist. Einfliisse des Staatskultes sind
deutlich: der Begriff des tao. Auch die té, die magische Wirkungskraft
der Personlichkeit findet ihre Parallelen im Staatskult. Und doch ist
der Begriff té den zauberischen und magischen Anschanungen der Volks-
religion enger verwandt. Wir finden in der Volksreligion fast alle aus
der Ethnologie bekannten Formen des Zaubers und der Magie und
und es liBt sich die té ohne weiteres mit einreihen. Nur ist sie natiir-
lich geldutert und in die Stufe mystischen Denkens gehoben, aber kann
ihre Herkunft nicht verleugnen. — Es gelang, die Beziehungen des
Konfuzianismus zu den beiden Religionen aufzudecken, wobei die zum
Staatskult fiihrenden Fiden zahlreicher als die zur Volksreligion laufen-
den waren. Beim Lao tse ist es umgekehrt. Das wird besonders bei
Chuang tse deutlich, dessen Werk nicht die aphorismenhafte Kiirze des
Tao té ching hat. Bei ihm und Lieh tse sehen wir den ,Heiligen“, den
Mann, der in sich die t& zur hichsten Wirkung gebracht hat, meist da-
durch, daB er ganz ,unbewuBt* lebt. Er kann durch Felsen und Feuer
gehen, in Strudel springen und auf den Wolken reiten durch die Kraft
der in ihm wirkenden té, dadurch, daB er das tao der Dinge empfunden
hat und ganz in ihm aufgegangen ist. In der Volksreligion wirkt der
Tanz der Kinder auf einem Bein auf die Natur: er ruft den Regen

! Laotse. Miinchen, G. Miiller Verlag 1928, 87 S.
? Laotze, Die Babhn des All und der Weg des Lebens. Miinchen 1934, F. Bruck-
mann; 112 8. Geb. 2/ 4.80.



Neuere Forschungen zur Religion Chinas 1920—1932 321

herbei! Hier wirkt der Heilige auf die Natur durch die té: er geht
durch die Felsen, weil er seinen Kérper der Natur der Felsen qngleichen
kann. — Auch hier ist noch viel fruchtbare Arbeit zu tun, indem man
die Beziehungen zur Volksreligion weiter untersucht.

§ 4. Im 4. Jahrh. v. Chr. wird in Shantung vor allem eine Bewegung
erkennbar, die wir mit dem Namen ,,Magier* (fang-shih) bezeichnen. Auch
diese Bewegung scheint eine Synthese der beiden Religionen, sie betont
aber die magischen Krifte weit mehr noch als Chuang tse und andere
vorher und nutzt sie vor allem zu den verschiedensten praktischen
Zwecken aus. Die Bewegung hat eine grofie Schlagkraft, sie dringt mit
der Schule des Tsou Yen, der einer der bekanntesten ilteren Magier
ist 2, daneben aber ein wichtiger Vertreter konfuzianischer Schuliiber-
lieferung, in den Konfuzianismus ein. Bis zum Ende der westlichen Han-
dynastie sind mehr oder minder alle ,Konfuzianer* des 3.—1.Jahrh. v. Chr.,
streng genommen keine reinen Konfuzianer mehr (bes. Fu Shéng und
sein Kreis, aus dem das Shang-shu-ta-chuan stammt, Tung Chung-shu,
Liu Hsiang und sein Kreis). Aber noch mehr kommen die Anhinger
Lao tse’s und Chuang tse’s in den Bann dieser Magier. Es war das zu-
niichst eine recht hochstehende, man kann fast sagen, wissenschaftliche
Lehre, die z. B. auch die Astronomie (Sternomina) vorwirtsbrachte, die
Lebre der fiinf Elemente schuf, die Yin-Yanglehre ausbaute, die grofen
Zahlenspekulationen einleitete, die nachher der technischen Chronologie,
theoretischen Musik, Mathematik u. a. zugute kamen. Man hat diese Be-
wegung, die nun bald auch eine religitse Seite zeigte, in ihrer Selb-
stindigkeit nicht recht gelten lassen wollen, sondern sie als Dekadenz-
erscheinung des Taoismus aufgefafit; denn die Magier machten ja keine
theoretischen Forschungen, sondern dieses ihr System war nur das Riist-
zeug fiir ungeheuer mannigfaltige Zaubereien, gegen die die ,,Kiinste der
Heiligen* mit der t& harmlos waren. Eine besondere Rolle spielt das Land
der Unsterblichen auf der Insel P’eng-lai im Ostmeere, deren Mittel
man immer zu haben oder zu erhalten glaubt. Daneben ferner auch
Lebensverlingerung durch Atemtechnik, spiter Goldmachen. Die Magier
sogen so bis zur Hanzeit die alte Lao tse-Schule allm#hlich in sich auf.
Auch der Konfuzianismus war einem gleichen Schicksal nahe (Tung
Chung-shu); zu sehr hatte er sich den Praktiken und Kiinsten der Ma-
gier empfinglich gezeigt, deren Wirksamkeit auf die breiten Massen bei

! Im Staate Ch’i; Chia yi 14 und Shuo yiian 18, Lun Héng 15,1 = Forke in
1906, 289 der M. Sem. f. Or. Spr. Berl.; H. Doré, Recherches X 704—5; M. Granet,
Danses II 552—4.

¢ Siehe Ku Chieh-kang: Wu t¢ chung-shih-shuyo-hsia-ti chéng-chih ho li-
shih. In: Tsinghua Journal vol. ¢, H. 1, S. 77—84 u. a. Vgl. Ref. Eberhard in
Sinica VI 133.

21*



322 W. Eberhard

der engen Verbundenheit mit der Volksreligion ungeheuer war. In dieser
Zeit iibernahm der Konfuzianismus die Yin-Yanglehren, die Elementen-
lehre, die ,Unheilslehre (tsai-i)“, die Ominalehren. Aber unter Wu ti
wird eine konservativ-orthodoxe konfuzianische Richtung stirker, die
dem Magiertum entgegentrat. Dieses fiihrte seine Lehre nach der Assi-
milierung der Lao tse-Schule auf den mythischen Huang ti und den da-
mals auch schon ganz mythischen Lao tse zuriick (Huang Lao) und hatte
die Terminologie, vor allem den Begriff tao, iibernommen.

Hsii Ti-shan?! schildert in einem Aufsatz, wie sich an die Lao tse-
Schule allméhlich die Magierlehren anschlossen, wie dadurch deren alter
Charakter ginzlich umgemodelt wurde. Zwischen der neuen konserva-
tiven konfuzianistischen Bewegung und der Huang-Lao-Lehre der Magier
kommt es unter Wu ti dann zu den ersten Auseinandersetzungen am
Kaiserhof 2, die mit der offiziellen Anerkennung des Konfuzianismus als
Staatsreligion und der Konfuzianisierung des Staates enden. In der fol-
genden Zeit eliminiert der Konfuzianismus die Magierelemente wieder
groBenteils, er schliefit sich stark an die alte Staatsreligion an, die man
allerdings nur mehr aus der Uberlieferung kannte, denn ihr eigentliches
Leben hatte sie in den Wirren am Ende der Chou verloren, wenngleich
man sie noch immer am Leben zu halten bemiiht war. — Umgekehrt
gerit die Huang-Lao-Lehre mit Beginn der Zeitrechnung weiter scharf
in die Volksreligion. Die Personlichkeit ist hier Chang Ling (Chang
Tao-ling). Mit ihm entsteht der Taocismus, die Religion. Er ist der Ex-
ponent einer grofien Bewegung, die alle Merkmale einer religids-politi-
schen Bewegung in unserem Sinne zeigte. Liu Kuo-chiin® scheidet
in einem instruktiven Aufsatz wie Hsii-Ti-shan (I c.) zwischen der
Lao tse-Schule, die friith von dem Magiertum aufgesogen wurde und dem
von Chang Ling geschaffenen Taoismus. Dieser Taoismus tritt nun das
Erbe der Magier- und Huang-Lao-Lehre an. Er iibernimmt die Praktiken,
wie z. B. auch die Alchemie, von der schon Han shu 25a, 10b; 36, 3b;
44, 4a* aus der Zeit Wu ti’s berichtet wird. Dazu treten Amulettzauber,
Schriftzauber und viele andere Volksreligionselemente. Die Bewegung,
die bald auch straff politisch organisiert wurde, hatte eine groBe StoB-
kraft, sie ergriff vor allem die unteren Volksschichten und gestaltete,
spiiter mit dem Buddhismus zusammen, die alte Volksreligion um.

! Tao-chia sih-hsiang yi Tao-chiao. In: Yenching Journal 2 (1927) 249
bis 282.

2 Siehe Hu Shih: Der Streit zwischen Konfuzianern und Taoisten am An-
fang der Han. In: Hu Shih wén ts’'un III 879—883.

8 Taoist religion during Han-Dynasty. In: Nanking Journal I (1931) H.1,
S.119—132; chin.

1 Siehe ferner Liu Kuo-chiin, 1. ¢. S. 123.



Neuere Forschungen zur Religion Chinas 1920—1932 323

Neuestens scheint man in den Fragen des Verhiiltnisses zwischen Lao tse-
Lebre, Magiertum, Volksreligion und Taoismus schon etwas weitergekommen.
Es 1i8t sich zeigen, daB im alten China zwei verschiedene Arten des Schama-
nismus lebendig waren, getragen von zwei verschiedenen Kulturen: Der Nord-
Schamanismus und der Siid-Schamanismus. Beide prallen im Zentrum der alten
Yin-Kultur, in Ost-Honan und West-Shantung aufeinander und mischen sich.
Die Lehre des Lao tse ist groBenteils aus dem Stid-Schamanismus gewachsen,
zeigt aber auch Elemente des Nord-Schamanismus uad der Astralreligion des
Westens Chinas. Das Magiertum erwiichst fast rein aus dem Nord-Schamanis-
mus unter EinfluB der Astralreligion. Es beeinflut dann die Laotse-Lehren, die
weiter noch von anderen Komponenten der Volksreligion beeinfluft werden, und
80 aus der Lao tse-Lebhre den Taoismus machen, der von der Han-Zeit an auf-
tritt. Die Volksreligion selbst ist eine Bildung, bei der auBer den beiden Ele-
menten des Schamanismus noch weitere Elemente zusammengeschmolzen sind.
Es ist eine wichtige Aufgabe, diese Komponenten zu analysieren, wie dies ver-
suchsweise eben geschehen ist. Diese Arbeit aber greift dann weit ins Volker-
kundliche hinein, da diese Komponenten wieder mit Volksgruppen assoziiert
werden miissen, aus denen sich das gebildet hat, was in der Geschichte als
»chinesisches Volk* auftritt.

§ 5. Uber zusammenfassende Darstellungen soll hier nur
ganz kurz gesprochen werden. Diese zusammenfassenden Darstellungen
beleuchten die chinesischen religidsen Systeme meist von ihrer philo-
sophischen Seite und untersuchen ihren philosophischen Gehalt. Dadurch
fallen sie etwas aus dem Rahmen unserer Arbeit. Fiir andere wieder
gilt das in der Einleitung Gesagte. Die wohl eingehendste dieser Dar-
stellungen ist A. Forke’s ,,Geschichte der alten chinesischen Philo-
sophie“’, die nach vielen Vorarbeiten des Verfassers wohl am besten
den Stand unserer Kenntnisse iiber die alte chinesische Philosophie,
ganz nach den Quellen durchgearbeitet, beleuchtet. — F. E. A. Krause?
versucht eine Schilderung der ostasiatischen Gedanken, wie sie fiir Re-
ligion und Philosophie in China und Japan bestimmend sind (S. 9). Er
gibt zuerst die Vorstellungen der iltesten Zeit wieder, im wesentlichen
darin die Grundlagen des Staatskultes behandelnd; sodann Konfuzianis-
mus, Taoismus, moderne Volksreligion. Dann folgt ein erfreulicherweise
recht ausfiihrlicher Teil, der dem Buddhismus in Indien, China und
Japan gewidmet ist. Bei der geringen Literatur, die deutschsprachig
und auch dem Nicht-Buddhologen verstindlich ist, ist dieser Abrif be-
sonders wertvoll und oft benutzt. H. Hackmann? gibt eine knappe
Darstellung besonders der altchinesischen Philosophie; die Stiirke auch
dieses Buches liegt wieder in dem Abschnitt iiber den Buddhismus in

1 Hamburg 1927; 594 S,

2 Ju-Tao-Fo, Die religidsen und philosophischen Systeme Ostasiens. Miinchen
1924; 588 S. und 1 vol. Register.

8 Chinesische Philosophie. In: G. Kafka, Geschichte der Philosophie in
Einzeldarstellungen 5. Miinchen 1927; 406 S.



324 W. Eberhard

China, iiber die Sekten, ihre Wandlungen und ihre Lehrmeinungen.!
Zuletzt sei noch die kleine Schrift von E. Schmitt? erwihnt, die
an Hand von Texten, mdglichst ohne Beischriften, aber systematisch
geordnet, die chinesische Religion verstindlich machen will.

IV. VOLKSRELIGION

§ 1. Der eigentliche Charakter der chinesischen Volksreligion ist
verhdltnismiBig lang nicht erkannt worden. Besonders um die Volks-
religion der Friihzeit hatte man sich wenig gekiimmert, und was man
von ihr kennenlernte, versuchte man als gesunkenes Religionsgut zu
erkliren. — Wenn man nun etwa nach der Lektiire von de Groot's
»Universismus® das Buch von M. Granet: ,La religion des Chinois%3
oder die sich mit Religion beschiftigenden Abschnitte in seiner ,,Civili-
sation chinoise“* durchliest, so kann man glauben, von einem ganz
anderen Volk zu horen. Im Inhaltsverzeichnis schon taucht das Wort
»Konfuzius* nicht auf. Taoismus und Buddhismus werden ganz kurz in
einem Kapitel ,Les renouveaux religieux* behandelt. Die Hauptteile der
Arbeit aber behandeln die Religion der Landleute, die Religion der
Feudalgesellschaft und den Kult der Gelehrten. Wir werden jeweils erst
iiber die sozialen Verhiltnisse der drei Klassen: Bauern, Feudalherren
und Anhang, Gelehrte informiert, und aus der sozialen Struktur erwichst
uns ein Verstdndnis der Religionsformen der drei Klassen. Wir sehen,
dafl sich der Kult der Bauern um die ,,Heiligen Orte — meist sind es
bewachsene Hiigel mit Wasser in der Nihe — konzentrierte. Hier fanden
die Feste im Friihling und Herbst statt, die Fruchtbarkeit fiir Felder
und Menschen garantierten. Hier wurden die Ehen angebahnt. Hier fand
eine Art Gerichtsbarkeit unter den Augen der Erdgottheit statt. Hier
kamen die einzelnen lokalen, wirtschaftlichen und sozialen Einheiten
zusammen, und sie, die sich sonst fest gegeneinander abschlossen und
in einer Art Rivalitit zueinander lagen, traten hier zu einem frucht-
baren Kontakt zusammen. Es fanden Liederkiampfe, Spiele, Blumen-
schlachten statt; diese Feste waren auch also eine Art Initation, ,,ils
faisaient entrer dans le commerce social des jeunes gens jusque-la con-
finés dans le hameau de leurs familles: les fianqailles, les mariages qui
atténuaient I'occlusion des groupes locaux, y étaient conclus au profit
de la communauté et sous son contrdle (S.11)“. Das Ganze war von
der Idee der Fruchtbarkeit, der Mutter-Erde und der sozialen Einheit
durchdrungen; die Volksreligion zeigt fast nur diesen Aspekt, ihre Gott-
heiten sind Fruchtbarkeitsgotter oder Diirregstter. Alles konzentriert

! ffber Buddhismus s. Abschn. V. )
® Die Chinesen. Religionsgeschichtliches Lesebuch 6, Tibingen 1927; 110 S.
* Paris 1922; 203 S. 4 Paris 1929; 523 S.



Neuere Forschungen zur Religion Chinas 1920—1932 395

sich um diesen einen Punkt, es ist eine Religion, die durch und durch
das Gesicht des Ackerbaues zeigt. Und in diesem Banne steht auch die
Familie. Die grofie Rolle der Frau, der Mutter der Familie, resultiert
daraus. Wir koénnen nicht auf die sozialen Theorien eingehen, die
M. Granet! entwickelt hat. Er glaubt jedenfalls, der Frau in der Bauern-
schicht der Friihzeit eine groBe Bedeutung beimessen zu miissen; glaubt
ferner eine Heiratsordnung in der Art nachweisen zu konnen, daf je
zwei Clans (oder GroBfamilien) eine Heiratsgruppe bilden, wobei die
Séhne jeweils ihre Kousinen (die Tdchter des Bruders ihrer Mutter)
heirateten, ein Heiratssystem, das von Crosscousinheirat zu Sororat und
zur freien Exogamie iiberging. Neuestens hat Kuo Mo-jo? fir die
Yinzeit aus den Knochentexten etwa das gleiche eruiert. Auch glaubt
er, fiir die Yinzeit und angehende Chouzeit Mutterrecht mit Ahnenkult
als Religion nachweisen zu konnen.® Nach Fu Sih-nien* zeigen die
Yin Beziehungen zu der spiter in Mittel- und Siidchina herrschenden
Volksgruppe — was man schon immer vermutet hatte — andererseits
aber auch zu Nordstimmen?® die unserer Kenntnis nach kaum Acker-
bauer gewesen sein mogen. Beweisen lassen sich also die hier skizzierten
Hypothesen noch nicht ganz ‘(s. u.).

Mit der Bedeutung der unter dem sozialen Schwergewicht der Frau
organisierten Grofifamilie hingt auch der Ahnenkult zusammen, der nur
als ein Fruchtbarkeitskult in anderer Form erscheint. ,La substance du
mort pénétrait dans le Sol familial. Il se désincarnait prés du coin
sombre ou I'on conservait les semences qui, mises en terre, germeraient;
et, dans ce mé&me coin, était disposée la couche conjugale .. ..® Diese
Ausfiihrungen Granets, der als Soziologe an die Probleme herantrat,
stehen mit den Theorien der allgemeinen Ethnologie im Einklang.

Unter dem Kapitel ,Religion féodale“ behandelt dann Granet zu-
nichst etwa das, was wir oben als Staatskult bezeichneten. Jedoch riickt
er unseres Erachtens gewisse schematisierende Bildungen, wie die Zahlen-
spekulationen der Ming-t'ang und des I-ching-Orakels, die wir fiir spit
(hanzeitlich) halten, etwas zu stark in den Vordergrund. Weiter be-
handelt er auch hier den Kult des Gottes der Feldfriichte und den
Ahnenkult, die natiirlich sehr friih von der Volksreligion in den Staats-
kult eingegliedert wurden. Das Schwergewicht des Buches, zu dessen
Lektiire man unbedingt M. Granets wertvollste Werke: ,Fétes et
chansons anciens de la Chine“’ und ,Danses et légendes de la Chine

1 In T’oung Pao XII (1912) 517—558; La Polygynie sororale et le sororat
dans la Chine féodale (Paris 1920); in Revune archéol. XIV 3056—316 u. a.

2 1, ¢, Kap. Shih tsu-pi, 8. 3a, b; 7Ta—8b; ferner Vorwort.

3 1, ¢. Vorwort. ¢ In An-yang fa-chiieh pao-kao III 367.

5 1 c. II, 382. ¢ Granet, 1. c. S, 27. " Paris 1919,



326 W. Eberhard

ancienne*“?, die viel neues religionsgeschichtliches Material bringen,
heranziehen sollte, da die ,Religion* schon auf diesen beruht, liegt in
der Herausarbeitung der Volksreligion. Mat hat ihm von chinesischer
Seite 2 besonders zum Vorwurf gemacht: er verallgemeinere zu stark.
Eine Sache, die einmal vorgekommen und einmal belegt sei, stelle er
als iiblich fiir die ganze Zeit hin. Das ist bedingt richtig: Granets
Werke sind alle einseitig stark iiberzeichnet, ebenso wie nach der anderen
Seite de Groot iiberzeichnet hat; das war im Interesse der Deutlich-
keit und der Neuheit seiner Ideen auch gut. Viel wird man ihm ab-
streichen miissen. Aber viele der Sitze, die Granet ohne oder mit zu
schwachen Beweisen aufstellt, lassen sich beweisen durch zahlreiches
Material, das noch nicht nach seinen Gesichtspunkten durchgearbeitet
ist. Es lassen sich zu dem einen Fall, den Granet auswertet, noch
viele gleiche finden. Das Gebiude verstirkt sich. In methodischer Hin-
sicht hat man gegen seine Werke (vor allem gegen die ,,Danses“) geltend
gemacht, er habe eine ,zeitlose Methode“.® Er beschreibe Sitten, als ob
sie durch Jahrtausende so existiert hitten. Auch das ist zutreffend.
Granetbenutzt Material der verschiedensten Quellen aus verschiedensten
Zeiten und setzt daraus ein einheitliches Bild zusammen. Diese Methode
ist hier gerechtfertigt dadurch, dafl das Material zur altchinesischen
Mythologie und Volksreligion so bruchstiickhaft iiberliefert ist, daB
Granet beispielsweise zur Erklirung einer Textangabe des 5. Jahrh.
v. Chr. verwandtes Material des 1. Jahrh. n. Chr. heranziehen muf, um sie
zu verstehen. Es leuchtet ein, dafl diese Methode bei unvorsichtiger Hand-
habung ungeheuer gefihrlich sein mu.. Jedoch liefert sie viele, wenn
auch erst hypothetische Ergebnisse. In einem spiteren Arbeitsstadium
wird man dagegen vorteilhaft wieder zur historischen Methode zuriick-
gehen und den historischen Entwicklungsgang feststellen sowie die
geographischen Verbreitungsgrenzen der einzelnen Erscheinungen be-
achten; nur so kénnen wir ein Bild des tatsichlichen Verlaufs erhalten;
die anderen Methoden geben Bilder eines méglichen, idealen Ver-
laufes.

Granets Methode in stirkerer Ausprigung hat C. Hentze? an-
gewandt. Hier wird etwa zur Erklirung einer chinesischen Mythe des
4. Jahrh. n. Chr. eine moderne Aranda-Mythe herangezogen. QOder zur Er-
klirung eines Ornaments auf einem Topf des 2. Jahrtaus. v. Chr. die Orna-
mentik auf amerikanischen Gefifien des (friihestens) 1. Jahrtaus. n. Chr.

1 Paris 1926; 2 vol.

* Ting Wen-chiang in Mitt. Sem. f. Or. Spr. Berlin, 1. Abt., Ref. M. Granet.

3 Ting, 1. c. S. 167/8.

4 Mythes et symboles lunaires, La Chine ancienne ..., Anvers 1932, Edi-
tions , De Sikkel*, 262 S. Preis Fr. 240.—.



Neuere Forschungen zur Religion Chinas 1920—1932 327

Die hieraus gewonnenen Ergebnisse sind kurz folgende': Es bestand eine
zumindest gemeinasiatische alte Lunarkultur, die sich schon vielleicht
im Magdalénien nachweisen li8t. Diese Mondkultur koénnen wir vor
allem aus der Symbolik der Ornamente der Tongefifie und Bronzefunde
Asiens erkennen. Typische Mondsymbole sind: die gewellte Linie (Wasser),
die Doppelaxt, Hund, einbeinige Personen, Hinde mit nur drei Fingern
u.a.; Mond — Fruchtbarkeit — Wasser — Erde — Mutter bilden einen
einheitlichen Gedankenkomplex, daher auch die geschlechtlichen Symbole
Raute, Rhombus, Schlange, Bir, Fisch hierher gehéren. Zweifellos gibt
die grofiangelegte Arbeit viel Material, viele Hypothesen. Als historischer
Ethnologe kann man aber die von Hentze gewonnenen Ergebnisse
nicht als erwiesene Tatsachen anerkennen, sondern nur als sehr inter-
essante wichtige Hypothesen werten, die nun an Hand historischer Me-
thodik gepriift und erwiesen werden miissen. Es ist das unbestreitbare
Verdienst einer solchen, in ihren Ergebnissen mehr intuitiven Arbeit,
groBe Ideen postuliert zu haben. Wir diirfen aber nicht, wie H. Kiihn
in seinem Nachwort zu Hentze's Werk es tut, in Verkennung des
Charakters der Wissenschaft, damit auf die alte Methode als ,ratio-
nalistische“ herabsehen und das Ende dieser Methode verkiinden, die
durch eine intuitionalistische abgeldst werde. Diese alte Methode gibt
immerhin eine weitreichende Garantie vor Fehlschligen. Dagegen ist
die intuitive Methode immer in Gefahr, sich in endlose unerfreuliche
Irrwege der Spekulation zu verlaufen, die Gebilde vor uns aufwirft, die
wie die Zaubergirten der Mirchen schén — aber unwirklich sind. Die
allgemeine Annahme dieser Methode wiirde die Wissenschaft zum
Tummelplatz der Romantiker machen. Wir miissen also erwarten, daf
solche Arbeiten jeweils eingehend nach der exakt wissenschaftlichen
Methode gepriift werden, damit wir statt Hypothesen Tatsachen erhalten.
Freilich wird das viel mehr Miihe machen, mehr Zeit kosten, nicht so
viele Ergebnisse bringen. Bei Gebieten, wo — wie hier — iiberhaupt
erst Material zusammengebracht und Gesichtspunkte gefunden werden
miissen, ist diese Methodik fiir diese erste Periode hilfsweise brauchbar
und anregend, muB aber auch bald ersetzt werden.

Auf eine Anzahl phallischer Symbole hat B. Karlgren? aufmerk-
sam gemacht anhand exakten Materials. Seine Ergebnisse werden weit-
gehend von Kuo Mo-jo (1. c.) bestitigt. Danach muf ein Fruchtbarkeits-
kult, anschlieBend an den Gott des Erdbodens sowie an die Ahnen ——
das alte Schriftzeichen fiir Ahn (tsu) ist phallischen Charakters — als er-
wiesen gelten. Es bestitigt sich so auch die Annahme einer Verbindung

1 Vgl. Ref. Eberhard in Ostas. Zeitschr. N. F. 1X, 33.
2 Some fecundity symbols in ancient China. In: Bull. Mus. of Far East.
Antiquities Nr. 2 (1930) S. 1—é66.



328 W. Eberhard

zwischen Ahnenkult — Erdgottkult — Fruchtbarkeit (s. 0.). A. Waley,
H. Rhyd und E. Erkes haben hierzu noch weitere Erginzungen ge-
bracht, so daB mit einem Mal Licht in eine Frage gebracht ist, die vor
Karlgren noch nie gestellt war.! E. Erkes hat schon friiher? alt-
chinesische Mythen untersucht, auch ,chinesisch-amerikanische Mythen-
parallelen“ zu zeigen versucht. Die Ergebnisse waren noch hypothetisch.
In einer neuen Arbeit® teilt er ,Spuren chinesischer Weltschopfungs-
mythen® mit.* Er setzt die Arbeit weiter fort, die H. Maspero mit
groBem Erfolge begonnen hatte. Maspero zeigte durch Vergleich mit
Mythen aus Tonking und Annam, daf viele der angeblichen historischen
Berichte des Shu-ching (,,Buch der Urkunden®) historisierte Mythen sind.
So fand er die Zehnsonnensage, die Sintflutsage, die Chung-li-Sage (s. u.)
und andere. Seine Arbeit ist vorbildlich fiir alle Zhnlichen Untersuchungen
geworden. Erkes wendet sich zunichst gegen die Masperosche Auf-
fassung der Chung-li-Sage. In ihr heiBt es, in kiirzester Fassung, daf
Chung-li beauftragt wird, die Verbindung zwischen Himmel und Erde
abzuschneiden. Maspero erwies aus Parallelen, daB die Vorstellung
eines Himmel-Erde-Paares bestand, welches erst auf Bitten der Menschen
getrennt wurde. Das sei auch der Sinn dieser Sage. Erkes will mit
A. Conrady darin eher den mythologischen Ausdruck der Charakteri-
sierung des Einbrechens fremden Kultes in eine Kultur anderer Religion
sehen. Mag diese Deutung vielleicht auf den von Erkes benutzten Text
(Kuo-yii 18) in gewissem Sinn zutreffen, so trigt sie doch, wie schon
Maspero betonte, deutlich das Zeichen der Konstruktion an sich. Die
Sage ist in vielen Texten berichtet, auler in Kuo-yii 18 in Shih-chi 26,
und Shu-ching, Absch. Lii-hsing, in Chia-yii 6, Tso Chao 29, Hanshu 19a;
21a, 6b; 25a, 1b; 28a, 12a; Hou-Han shu 20, 1b; Shan-hai-ching, Ta-
huang-hsi-ching; Shih-chi 130. Aus diesen Berichten geht zunichst her-
vor, daB Chung und Li zwei Personen waren, ferner, daf Chung zum
Himmel, Li zur Erde gehort. Nun ist Li in alter Zeit als Volksname
bekannt (die ,9 Li“; Li mim). Hierauf weist Fu Sih-nien® hin. Er
fiihrt aus, daf Li zum Stamme Chu-yung gehort, welcher seiner Ansicht
nach ein alter Zentralstamm gewesen ist und mit dem spiteren Volk
von Ch’u zusammenhingt, die sich auch auf Chu-yung zuriickfiihren. So
weist dies wieder nach Siiden, da die Vélker von Ch’u der Siidbevilkerung
zuzurechnen sind, nachdem sie, nach Fu’s Ansicht aus dem Zentrum
abgedringt wurden durch die andringenden Hsia. Sprachlich wire zu

1 Bull. Mus. Far East. Ant. Nr. 8. ? In T'oung Pao XXIV, 32—53,

3 T'oung Pao XXVIII (1932) 3656—368. )

4 Légendes mythologiques dans le Chou king in Journal Asiatique 1924,
1—100.

8 In An-yang fa-chiieh pao-kao II, 365.



Neuere Forschungen zur Religion Chinas 1920—1932 329

untersuchen, ob nicht Chung und Li selbst schon ,Himmel und Erde“
bedeuten. Fiir li ergeben sich gewisse Anhalte in dieser Hinsicht (Komm.
des Erh-ya zum Zeichen ti-Erde u. a.). Jedenfalls gibt diese Mythe noch
viel Fragen auf, und trotz der Arbeiten von Ku Chieh-kang?,
O. Franke? L. de Saussure3 M. Granet® der hier auch solare
Zige entdeckte, ist noch vieles ungeklirt. Erkes sieht jedoch mit
Maspero in der in dieser Mythe auftauchenden , Trennung von Himmel
und Erde“ den Rest einer Schipfungsmythe. Er bringt weitere Belege,
die von einer solchen Trennung sprechen. Es handelt sich um die Trennung
zweier geschlechtlich vereinter gottlicher Wesen. Die Sage lebt noch
in Teilen im heutigen Mérchen in China. Zahlreiche Parallelen (Maori!)
finden sich dafiir allerorts. Weiter versucht er Beweise fiir eine Ur-
muttergottheit zu finden, die dlter als der Shang ti sei, die die Wesen
geschaffen oder geboren habe. Die Beweise geniigen noch nicht, aber
es werden wichtige Anregungen gegeben. Ahnliches spricht er auch in
einem Aufsatz: ,Die Gotterwelt des alten China“® aus, in dem er seine
Auffassungen zusammenfalit.

Chinesische Arbeiten zur &#lteren Volksreligion sind anscheinend
nicht so sehr zahlreich. Huang Shih® verdanken wir eine interessante
Untersuchung iiber die Tsih-ku, die Gottin des Klosetts " iiber ihren Kult
am 1. und 15. 1., iiber die sie betreffenden Sagen sowie das Alter ihres
Kultes, der seit der Liangzeit belegbar ist. Ts'ui Ying-k’o® schildert
die Mythe von der Chiang-Yiian, die durch das Treten in die FuBspur
des Shang ti schwanger wird, den Ch’i gebiert und diesen dreimal aus-
setzt. Ch’i wird von den Tieren geschiitzt, wichst auf und wird der
Erfinder des Ackerbaues. Ts'ui verfolgt die Wandlungen, die diese
Mythe bis zur Neuzeit gemacht hat und stellt fest, da man jetzt an
mehreren Stellen ein Grab der Chiang-Yiian zeige, dafl es zwei Zentren,
eines in Shen-hsi, das andere in Shan-hsi gébe. In der Diskussion geben
KuChieh-kang und Li Tsih-hsiang weiteres Material. Wir haben
an anderer Stelle gezeigt, daB diese Sage auch bei nichtchinesischen
Randvélkern in ganz dhnlicher Form, nur erweitert mit solaren Ziigen,

1 In Teing-hua Journal VI, H. 1, 8, 226/7.

* Geschichte des chinesischen Reiches I, 53. 3 Origines 302.

4 Danses 1, 254f.; II, 507 Anm.

s Weltkreis II, 72-—81, iibersetzt auch in Min-su-hsiieh chi-chien II (Hang-
chou 1932); 11 8.

¢ Ying Teih-kn-chih shih-ti k'so-ch’a. In: K’ai-chan yteh-k'an X—XI (Hang-
chou 1931; 14 8.).

7 g, auch de Groot, Relig.-Syst. VI, 1324—1328; Doré, Recherches XI,
929 und Bild 260.

¢ Chiang-Yiian-chih chuan-shuo ho shih-lieh chi ch’i chi-ti-ti chia-ting.
In: Ku-shih pien II, 99—104.



330 W. Eberhard

auftritt (,,Einige nichtchinesische Stammsagen*. In: Zeitschr. f. Ethn. 63,
S. 461.).

Eine volkskundliche Arbeit, die bezeichnenderweise in Europa noch
fast ganz unbeachtet zu sein scheint, verdient jedoch unsere hochste
Aufmerksamkeit besonders durch die Art, wie in ihr das Material zu-
sammengebracht und durchgearbeitet ist. Es ist wieder ein Werk Ku
Chieh-kang’s, auf dessen vorziigliche, immer vorbildliche Arbeiten
wir schon verschiedentlich hinwiesen; eine Untersuchung iiber die Ge-
schichte der Meng Chiang.! Ku verfolgt diese Geschichte von ihrem
ersten Auftreten im 6. Jahrh. v. Chr. an bis zum beutigen Tag.

Der erste Bericht ist im Tsochuan (Hsiang 23). Dort fillt Chi Liang in
einem Kampfe in der Nihe der Hauptstadt von Ch’i (Shan-tung). Seine Frau
ist bei dem Leichnam vor der Stadt. Der Fiirst will ihr sein Beileid aussprechen,
sie lehnt ab, weil es nicht der Sitte entspriiche, einen Trauerbesuch auBerhalb
des Hauses entgegenzunehmen. Diese einfache Geschichte, der durchaus ein
tatsichliches Geschehnis zugrundeliegen kann, verindert sich nun. Die niichsten
Texte bringen hinzu, daB die Frau schon weinte. Dieses Motiv entwickelt sich
weiter, indem man unter dem schonen Weinen einen besonderen Gesangsstil
verstand. Bald wird uns dann das Lied der Frau gegeben. Dann heifit es, daB
sie sich nach diesem Lied das Leben im FluB nahm. Spiiter dann, in der Han-
zeit wird berichtet, daB die Stadtmauer infolge ihres Weinens einstiirzte. Durch
Kontamination mit einer anderen Sage wird aus dem Einsturz der Mauer der
Einsturz eines Berges. Dann wird die ganze Geschichte um 200 Jahre verlegt
in die Zeit, wo Shih-Huang-ti die groBe Mauer baute. Inzwischen verinderte
sich der Name des Mannes wie der der Frau durch andere Schreibungen und
dialektische Verschiebungen. Die modernen Fassungen sind in den verschiedenen
Provinzen verschieden. Es lassen sich mehrere Kreise herausschilen. Nur im
#uBersten Westen kommt sie anscheinend heut nicht mehr vor. Die Frau Meng
Chiang erhilt inzwischen seit der Sungzeit einen Kult in verschiedenen Kult-
stitten. Es gibt mehrere Orte, wo die Frau geboren sein soll, wo ihr Grab
oder andere Spuren von ihr gezeigt werden. In einer der modernen Fassungen
(Kuang-hsi) ist die Geschichte etwa folgende: Ein Mann soll mit zum Zwangs-
arbeitsdienst an der groBen Mauer ausgehoben werden. Er flieht und befindet
sich verborgen in einem Garten. Es ist der 6. 6., wo eine ,,Reinigungszeremonie*
stattfindet, und auch ein junges Midchen sich znm Zwecke magischer Reinigung
entkleidet und im Gartenteich badet. Der Mann sieht sie; sie erschrickt, zieht
sich an und sagt, unter einem Weidenbaum sitzend, er miisse sie nun heiraten,
da der Korper eines Midchens allein von ihrem Manne gesehen werden diirfe.
Als er nicht will, droht sie, ihn anzuzeigen. Darauf ist er ihr willfihrig, die
Ehe wird vollzogen. Am dritten Tag aber wird der Mann entdeckt, an die
Mauer verschickt, wo er als kdérperlich schwacher Literat bald verstirbt. Die
Frau niht fir ibn Winterkleider und geht selbst durch ungeheure Strapazen
hin, sie ihm zu geben. Es ist eine sehr weite Reise. Sie erfihrt, daB er ver-
storben sei und in die Mauer eingemauert sei. Durch ihr Weinen fillt ein Teil
der Mauer ein, Gebeine kommen zum Vorschein. Sie beiBt sich in den Finger,
lift das Blut auf die Gebeine tropfen. Die Knochen, in die das Blut eindringt,

1 Meng Chiang ni ku shih, yen-chiu chi. 3 vol. In: Arbeiten der Gesell-
schaft fiir Volkskunde Nr. 2; Kanton 1928,



Neuere Forschungen zur Religion Chinas 1920—1932 331
erkennt sie als die ihres Gatten. Sie nimmt die Knochen und kehrt zuriick.
Sie stirbt auf der Reise.

Der Wert dieser mustergiiltig durchgefiihrten Arbeit liegt nun auch
darin, daf die Wandlungen eines Motivs durch zweieinhalb Jahrtausende
von Jahrhundert zu Jahrhundert verfolgt werden. Die Wandlungen
konnen fast alle erklirt werden durch Beriihrung und Verschmelzung
mit anderen Sagen und Motiven. Es ist das ganze Material der historischen,
essayistischen, poetischen Literatur, der Volkslieder, Schauspiele, Lokal-
chroniken und nicht zuletzt der Inschriften in den der Meng Chiang,
wie ihr spiterer Name lautet, geweihten Andachtsstiitten, verarbeitet.
Hierbei fand Ku, der als erster gegen erhebliche Widerstinde und Vor-
urteile eine solche Arbeit im GroBen unternahm, Unterstiitzung von
Chung Ching-wen, Wei Chien-kung, Cheng Hsiao-kuan,
Yung Keng u. a., die uns meist durch eigene volkskundliche Arbeiten
bekannt sind. Ihre Beitrige und Briefe zu diesem Thema bilden den
zweiten und dritten Band der Untersuchung. Und trotzdem, betont K u,
sind noch viele Fragen zu lgsen! Diese Arbeit ist eine der erfreulichsten,
auf die wir hinweisen k&nnen! — Die neueste Arbeit Ku Chieh-
kang’s! ist ein Beitrag zur Volkskunde und Uberlieferung der Chou-
und Hanzeit in der Zeitschrift ,,Min-su-hsiieh chi-chien* der sehr riihrigen
»Chinesischen Gesellschaft fiir Volkskunde®, wo er ethnologische Mit-
teilungen und Sagen, die im Lii-shih ch’un-ch’iu und Huai-nan tse be-
richtet werden, untersucht. Das gleiche Heft enthilt iibrigens eine
wichtige Arbeit Chung Ching-wen’s (28 8.) iiber die Formen der
Sage vom Schlangenmann (Shé-lang ku-shih shih t’an).

Die Urform dieser Sage ist etwa folgende: Ein Vater hat mehrere Téchter.
Eines Tages wird er drauflen von einem Schlangengeist bedriingt, er verspricht
diesem seine Tochter zur Frau. Der Vater fragt alle seine Téchter, nur die
jlingste will die Schlange heiraten. Sie erlangt dadurch viel Gliick. Ihre eifer-
siichtigen ilteren Schwestern titen sie, um sich an ihre Stelle zu setzen. Der
Geist der Getoteten verwandelt sich in einen Vogel, er wird getdtet; er ver-
wandelt sich in einen Baum oder Bambus, er wird von den Schwestern wieder
aus HaB abgehauen. SchlieBlich geraten die Schwestern durch die Verwand-
lungen der Seele in Gefahr oder kommen zu Tode. — Die weiteren Formen
dieser Sage sind meist durch Verbindung mit anderen Sagen, wie der Ge-
schichte von der alten Frau und dem Tiger entstanden. Die Sage ist, wie auch
die Meng Chiang-Sage in ganz China bis auf den Westen verbreitet, besonders
in Kiang-hsi, Ché-chiang. Es ist beachtlich, daf diese Sage #hnlich auch in
Japan weitverbreitet jst. Kulturgleichheiten von Japan, Shan-tung, Yang-tee-
Bassin und Stdkiste sind hiufig und ein wichtiges Symptom [Yieh-Kulturl].

Auf diese Arbeiten, die von der Volkskunde ausgehend, auch zur
Geschichte der chinesischen Volksreligion viel neues Material bringen, ist

1 Chou-Han-féng-su ho chuan-shuo to-shih. In: Min-su-hstieh chi-chien,
Hang-chou 1932, August; Nr. 2, 21 Seiten.

LR A st v



332 W. Eberhard

hier deswegen ein wenig ausfiihrlicher eingegangen, um zu zeigen, was,
wie und in welcher Art drilben gearbeitet wird; es soll gezeigt werden,
daf diese neuen chinesischen Arbeiten nicht nur fiir den Ethnologen,
sondern genau so fir den Religionshistoriker unentbehrlich sind.

Die Arbeiten dieser und anderer Volkskundler haben in den letzten
Jahren ein grofies Material zusammengebracht, das auch religions-
geschichtlich sehr interessant ist. Es handelt sich dabei nur leider immer
um Einzelthemen. Zu einer zusammenfassenden Darstellung der Ergeb-
nisse dieser Arbeiten ist die Zeit noch nicht gekommen.

Man sieht aber aus all den Arbeiten allmihlich eine Linie heraus, auf
die kurz hingewiesen werden soll: die alten Theorien iiber Bodenstindigkeit
oder fremde Herkunft der Chinesen oder der chinesischen Kultur sind in dieser
Art simtlich nicht mehr haltbar. Die chinesische Kultur ist aus verschiedensten
Komponenten gewachsen. Die archiologischen Forschungen zusammen mit den
volkskundlichen lassen etwa sechs Komponenten jetzt schon erkennen: die west-
liche, stark hirtennomadisch eingestellte (proto-tiirkische?) Kultur. Sie scheint
Trigerin des Astralkultes gewesen zu sein. Die nordliche, vielleicht prototungu-
sische, mit Nordschamanismus. Ihr Zentrum in China lag in den Provinzen Hopei
und Nord-Shantung, das der westlichen in Shensi und Kansu. Dazu die Kiisten-
kultur (Yiieh-Kultur), mit dem Zentrum in Chékiang, Siidshantung, Kiangsu,
Anhui und Fukien. Ferner die stidliche (Ch'u-Kultur), mit dem Zentrum in Hunan
und Hupei, Stid-Honan, und groBen Teilen des siidlichsten Gebietes; eine sehr
schwer erfaBbare Unterkultur (,Li“-Gruppe, austroasiatisch ?), die anscheinend das
ganze Gebiet siidlich des gelben Flusses umfaBte, aber schon friih verdringt
wurde, und eine siidwestliche (proto-tibetische?) Kultur mit dem Zentrum in
Sih-ch’uan. Welcher der siidlichen Kulturen, der Kiisten- oder der Siidkultur, der
Stidschamanismus zuzuschreiben ist, ist noch nicht erweisbar. Auch der genauere
Charakter und die allgemeine Zugehorigkeit etwa zur Gruppe der Taivolker ist
bei den Siidkulturen noch nicht erweisbar, wenn auch manches dafiir spricht, daB
die Ch’ukultur eine Taikultur war, die Yiieh-Kultur eine vorwiegend austro-
nesische. Die #lteste historische Kultur, die Yinkultur, scheint ein Produkt aus
allen Kulturen mit Ausnahme der sidwestlichen und der westlichen. Durch das
Hinzutreten dieser beiden zu Beginn der Chouzeit bildet sich dann das, was als
chinesische Kultur erscheint. Und auch das, was als Religion der Friihzeit er-
scheint. Eine solche Auffassung vom Werden der chinesischen Kultur ist auch
jetzt schon, wo diese Auffassung erst die Form einer Arbeitshypothese hat, fiir
unsere Vorstellung vom Werden der chinesischen Religionen recht helfend. Sie
modifiziert und klirt gleichzeitig auch die ober zitierten Anschauungen Granets
ganz erheblich. Sie bekommen in diesem neuen Licht einen ganz anderen Cha-
rakter als Vorarbeiten auf einem neuen Gebiet (vgl. hierzu die Tabelle S. 333).

Kurz erwihnt sei eine Propagandaflugschrift des Allg. Ev. Prot.
Miss.-Vereins von E.Knodt, ,,Chinesische Gotter”’, die aus vorliegenden
Quellen schopfend, fiir die Zwecke der Missionspropaganda nicht ohne
starke Einseitigkeiten eine kurze Darstellung der ganzen chinesischen
Religionen zu bringen versucht, dabei aber den heutigen Glauben, die
Volksreligion am stirksten beriicksichtigt.

1 Berlin 1916, 59 S.



Neuere Forschungen zur Religion Chinas 1920—1932

333

Westkultur mit Siidwest-
kultur. Astralkult

0 Staatskonfuzianismus Taoismus «-> Buddhismus
— 100 4 Ax it
— 200 I T ,'
— 300 l :
— 400 I Maglerschulen !
— 500 Konfuzius | Lao tse
— 600 A ‘
-— 1700 |
— 800
— 900
— 1000 ‘ > Volksreligion

Hirtennomad. beemﬂuﬂte nordl. Kultur stidl. Kulturen (Yieh, Ch'u,

mit Nord-
schamanismus

Li) mit Stidschamanis-
mus, Berg- u. FluBkult,

Fruchtbarkeltsnt en,
(Agrare Kulte)

§ 2. Von den Arbeiten zur modernen Volksreligion ist bei weitem
an erster Stelle zu nennen: P. H. Doré, Recherches sur les super-
stitions en Chine.! Es ist unmdglich, den Inhalt dieses Kompendiums
auch nur einigermafien wiederzugeben; wir beschrinken uns auf Schlag-
worte. Es ist eines der Monumente des ungeheuren Fleifles der Jesuiten-
missionare in China, das sich in dieser Hinsicht wiirdig den Arbeiten
der Jesuiten des 17. Jahrh. anschliefit. Unter Heranziehung unend-
lichen Quellenmaterials, worunter die vielen populiren, ungelehrten
Traktate besonders wichtig sind, da sie noch nie bearbeitet sind und
doch am besten zeigen, wie der Volksgeist assimiliert, umbildet, neu-
schopft, behandelt Doré die religiésen Praktiken bei Geburt, Kindheit,
Heirat, Tod und Begribnis, die Talismane fiir die Toten, alle einzelnen
Briuche des Totenkultes, Heilamulette, Gliicksbringer, den Kalender der
magischen Briuche und Feste, Neujahrsfest, zauberkriftige Tiere,
Pflanzen, Minerale, Wahrsagerei, Orakel, Physiognomie; sodann das
chinesische Pantheon: allgemeine Gottheiten, Buddhas, Boddhisattvas,
Arhats, Heilige, Schulhdupter der Sekten, Gotter, Unsterbliche, Genien
des Taoismus, die Himmelsministerien des Donners, der Medizin, der
Wasser, des Feuers, der Epidemien, der Zeiten, der heiligen Berge, des
Exorzismus, die Schutzgottheiten des Erdbodens, der Stadtmauern, der
Felder, Friichte, des Herdes, der Schiffer, der Heuschreckenplage u. a.
zusammengesetzte und konstruierte Gottheiten, Sterngottheiten. Schlief-
lich das Leben des Konfuzius auf Grund populdrer Quellen, Schiiler und
Jiinger des Konfuzius, seine Lehren im Lauf der Zeiten, Konfuzius im

! Shanghai 1911—1929; bisher 16 vol.



334 W. Eberhard

praktischen Leben, Moralgesetze, sowie das Leben Buddhas, wie es dem
gewohnlichen Volk erscheint. Es ist ein ungeheures Material, das hier
vor uns ausgebreitet ist. Es wire eine Aufgabe, sich an kritische Durch-
arbeitung dieses Materials zu machen sowie es zu erginzen.

In ,/ The moon year, a record of Chinese customs and festivals*!
geben J. Bredon und I Mitrophanow einen Uberblick iiber die
Feste und Gebriduche des heutigen China im Laufe des ganzen Jahres. —
G. Willoughby-Meade? unterrichtet iiber Geister, Werwslfe, Drachen,
Monstren, Vampire, iiber die chinesischen Vorstellungen von der Seele,
iber Wahrsagerei, Magie, Geistererscheinungen, iiber das Féng-shui
(Geomantik), Spiritualismus und iiber die Verwandtschaft der chine-
sischen Mythen mit finnisch-ugrischen Mythen. Er glaubt an einen engen
alten Kontakt zwischen Fino-Ugriern und Chinesen. Bei dem ungeheuren
Material, was in China iiber Geister, Vampire usw. vorliegt, lassen sich
natiirlich Dei geeigneter Auswahl Parallelen zu allen Vélkern finden.
Ernste Bedeutung hat das aber nicht. Viel wichtiger wire es gewesen,
wenn statt dessen untersucht wire: wie weit sind die in der schénen
Literatur, vor allem der Novellenliteratur, auftretenden Geisterberichte
u. a. in unserem Sinne als echte Mirchen, Mythen oder Sagen anzusehen?
Also inwieweit gibt diese Literaturgattung echte Volksiiberlieferung
wieder oder schafft neu? Das ist eine Frage, die einmal geklirt werden
mufl, vor allem, da ein gut Teil der bei uns bisher bekannt gewordenen
sogenannten ,chinesischen Geistergeschichten” aus dieser Literatur-
gattung stammt.

‘ So fehlen in unserer europaischen Literatur noch vollkommen Samm-
lungen moderner chinesischer Sagen und Mirchen. Oder vielmehr, die
Biicher, wie z. B. auch E. T. C. Werner, Myths and legends of China
und die ,,chinesischen Mirchen® von R. Wilhelm3 enthalten nur ganz
vereinzelte richtige Mirchen in dem eben gekennzeichneten Sinn. Die
meisten sind doch Kunst- oder literarische Miarchen. Es sind wohl
Mirchen, die auch der Mirchenerzihler auf der StraBe erzidhlt, aber
dieser hat sie, direkt oder indirekt, aus Biichern, aus den Novellen-
sammlungen, aus Schauspielen, aus alten Fabelbiichern. DaBl es daneben
aber das echte Volksmirchen gibt, ist durch die grofien Sammlungen
chinesischer Volkskunde erwiesen. Wir sprachen schon oben iiber einige.
Nur ist hier von europiischer Seite kaum gearbeitet.

Die Sammlung von G. Endemann* enthilt z. B, iiberwiegend echte

t Shanghai 1927, 514 S.

*  Chinese Ghouls and Goblins“. London 1928, 432 §.

% Jena 1919.

¢« Sagen und Mirchen aus dem Reiche der Mitte. Berlin o. J., Berl. ev.
Misgs.-Ges., 176 S.



Neuere Forschungen zur Religion Chinas 1920—1932 335

Mirchen, meistens wohl aus den Provinzen Kuangtung und Fukien, die
beide tiberhaupt bisher am besten in dieser Hinsicht durchgearbeitet
sind. Nur ist seine Sammlung fiir die Jugend bestimmt, wissenschaftlich
daher nur unter Vorbehalt benutzbar.

Die religionsgeschichtliche Ausbeute der Marchen und Sagen ist
ganz erheblich, dagegen ist die der Volkslieder, von denen wir aus einer
grofen Fiille z. B. die Arbeiten von Ch’en Yiian-chu! und Chao
Yiian-jen? iiber Lieder aus dem Bezirk T’aishan in Kuangtung und
von den Yao in Kuang-hsi hervorheben mdchten, gering. Mythologisch
bringen die Lieder so gut wie nichts.

Volkskundliche Monographien, die ein enges Thema fiir eine eng
umgrenzte geographische Zone behandeln, sind trotz der Arbeiten von
W. Grube und J. de Groot sowie P. Stenz noch immer sehr selten.
Dabei sind sie die unbedingt notwendigen Vorarbeiten fiir alle Arbeiten
der vergleichenden Volkskunde und Volksreligion. Sehen wir von den
eben erwihnten Lieder- und Marchensammlungen ab, so ist nur noch
die Arbeit von P. L. Kalff, Der Totenkult in Siidchantung?® zu er-
wihnen, die eingehend die Briuche von der Sterbestunde bis zum Toten-
opfer darstellt, sachlich, ohne den Versuch zu machen, mehr oder minder
gewagte Deutungen zu geben. Derartige Monographien brauchen wir
mehr.

V. BUDDHISMUS

So wenig wir die Bedeutung des Buddhismus fiir China im Rahmen
seiner religiosen Entwicklung verkennen, so werden wir doch nur ganz
kurz auf ihn eingehen. Zunichst fiihle ich mich als Nichtbuddhologe
nicht berechtigt dazu. Sodann aber stelle ich mich mit auf den Stand-
punkt von St. Baldzs, der in der Einleitung* zu einem instruktiven
Artikel iiber einen materialistischen Traktat aus dem 5. Jahrh. gegen
den Buddhismus, auf den Hu Shih gelegentlich in Wen-ts'un 2 auf-
merksam machte, zum Ausdruck brachte, daB fast alle Arbeiten iiber
chinesischen Buddhismus gewissermafien in der Luft schweben: sie be-
handeln den Buddhismus als eine Erscheinung ganz fiir sich oder sie
betrachten ihn von Indien aus. Beides ist gleich unméglich. Das Urteil
Krauses®:

»Das einzige fremde Gedankensystem, das auf chinesischen Boden iiber-
tragen wurde und dort Wurzel faBte, der Buddhismus, hat auch nur einen
relativ geringen EinfluB auf die Grundlagen der chinesischen Kultur ausgetibt.
Er blieb immer deutlich getrennt ein fremdes Produkt.... Auch bat der
Buddhismus in China eine ganz eigene Literatar entwickelt, die auBerhalb des

1 T'aj-shan ko-yao. Kanton 1929, 240 S.

* Kuang-hsi Yao-ko chi-yin. Peiping 1930, 187 S.

3 Yenchowfu 1932, 109 S. 4 In Sinica 1932. 5 Ju-Tao-Fo, 8. 21.

Archiv fiir Religionswissenschaft XXXIII. 3/4 22



336 W. Eberhard

Rahmens der chinesischen Gesamtliteratur steht. Sie ist ihrem Inhalte nach
vollkommen indisch und hat nur eine #uBerlich chinesische Form.*

ist von hier aus gesehen ebenso einseitig wie das B. Schindlers?:

In der Tat ist es beinahe unmdoglich, ostasiatische Geschichte, Kultur-
geschichte, Religionsgeschichte, Philosophie, Kunst usw. ohne diese (sc. Kennt-
nis des ostas. Buddh.) zu treiben.* Er fordert das Studium des chinesischen
Buddhismus vom indischen Buddhismus her, auch von der Universitiit aus;
er weist dabei auf Fr. Hirth, E. von Zach und B. Laufer hin, die merk-
wiirdigerweise simtlich nie itber Buddhismus wesentlich gearbeitet haben,
sondern reine Sinologen sind oder waren.,

Auch Hu Shih? hat mit Nachdruck gesagt, daB der chinesische
Buddhismus nur von China aus verstanden werden kann. Nur aus dem
Zeitbild der sozialen und religitsen sowie besonders der politischen und
wirtschaftlichen Struktur heraus ist es moglich, die Ausbreitung des
Buddhismus und die Wandlungen des Buddhismus, der allmihlich un-
glaublich viel vom chinesischen Volkstum angenommen hat, zu verstehen.
Er ist kein Block fiir sich, sondern steht mitten in der Gesamtkultur,
verankert mit tausend Seilen. So ersehen wir z. B. aus dem Artikel von
St. Balazs den Kampf der alten Wissenschaft und des Konfuzianer-
tums gegen die ihnen unmdoglichen Seelenwanderungs- und Heilslehren
des Buddhismus an einem mittelchinesischen Hof. Beide Parteien be-
kimpfen einander mit gewichtigen Argumenten. Dies ist nur ein Bild
unter sicher Tausend. Hu Shih hat in zwei Artikeln iiber Zenbuddhis-
mus?® dessen grundlegende Abhingigkeit vom chinesischen Geistesleben
der Nachhanzeit nachgewiesen und erklirt den Zenbuddhismus fiir ein
rein chinesisches Produkt, das von Indien aus, wie es etwa Schindler
will, oder vom rein buddhologischen Standpunkt aus nicht restlos er-
klarbar sei. Solche Arbeiten werden wahrscheinlich allm#hlich einen
Umschwung in die Buddhologie bringen und auch die chinesischen Ge-
lehrten, die heute auf diesem Gebiet sehr zuriickhaltend sind, wieder
diesen Arbeiten niher bringen. — In ahnliche Richtung schligt das
Buch von H. Hackmann.* Er iibersetzt das Buch eines Laienbuddhisten
Wang Jih-hsiu aus der Sungzeit und stellt damit den lebenden Bud-
dhismus vor uns, wie er in der Gemeinde lebte, nicht wie er in den
Biichern steht. Es sind die Lehren der »Schule des Reinen Landes®, in
die wir hauptsichlich eingefiihrt werden.

Das oben angedeutete Problem — an den chinesischen Buddhismus
endlich einmal von China aus heranzugehen und nicht immer von Indien —
ist bei einer anderen Fremdreligion bereits erkannt und beriicksichtigt,
obwohl die Erforschung des Manichdismus erst in den Anfingen ist.

1 In Asia Major VII (1932) 643. * In Wen-ts’un 3.
3 In Wen t'sun 3 und Chinese social and political science review 1932.
4 Laienbuddhismus in China. Gotha 1924, 347 S.

/



Neuere Forschungen zur Religion Chinas 1920—1932 337

Sie ging aus von den in Turfan gefundenen manichiistischen Textresten,
die man mit dem zusammenhielt, was man aus den klassischen Quellen,
Augustin und anderen wufBite. Pelliot und Chavannes fanden dann die
ersten chinesischen manichiistischen Texte in China und leiteten durch ihre
Publikation! eine neue Forschungsperiode ein. Von da an entstand eine groBe,
nur fiir den Spezialisten noeh iibersehbare Spezialliteratur, die zur Erklirung
der manichiiischen Fragmente mdglichst auf chinesische Paralleltexte zuriick-
zugreifen liebte. In dieser Linie liegen die bekannten Arbeiten von E. Wald-
schmidt und Lentz.? Man versuchte so an das manichiiistische Dogma heran-
zukommen, und es schlossen sich hieran die Versuche, die Quellen des Mani-
chiismus bloBzulegen. Die Arbeit von L.Troje?® versuchte im AnschluB an die
Arbeiten von R. Reitzenstein Beeinflussungen von der indischen Samkhya-
Philosophie zu erweisen an Hand der kosmologischen Zahlenspekulationen des
chinesisch-manich#istischen Textes. Andere versuchen einen AnschluB an die
hellenistische Gnostik und altiranisches Religionsgut festzustellen, anscheinend
mit positiven Ergebnissen. Die heutige Situation der Forschung beleuchtet wohl
am klarsten das Referat von H. H. Schaeder.¢

Alle bisherigen Arbeiten miissen durch die neuen koptischen Mani-
chaeica als bis zu einem gewissen Grade iiberholt gelten, denn schon
aus den vorldufigen Berichten ist ersichtlich, da wir hier an eine ganz
andere Schicht der Lehre herankommen, als bisher. Es erwies sich ganz
deutlich, daB der chinesische Manichdismus eine Sonderentwicklung sein
muB, die sich von dem echten Manichiismus mindestens so weit ent-
fernt hat, wie der chinesische Buddhismus vom indischen. Man erkennt,
da der in China eindringende Manichidismus nicht nur buddhistische
sowie altchinesische Terminologie iibernommen hat — aus Griinden,
die leicht versténdlich sind — sondern mit diesen Termini auch Teile
des Sinngehaltes derselben und so eine Eigenentwicklung sehr stark
eingesetzt hat, die sinngemif bei der Forschung jetzt zu beriicksichtigen
sein wird.

Die letzte groBere Zusammenfassung iiber die Lage des Islam in
China, seine Geschichte und Ausbreitung stammt wohl von M. Hart-
mann.® Er gibt zundchst die Berichte von d’Ollone und Bonin iiber
den Mohammedaneraufstand in Kan-su in den Jahren 1895—1896 und
versucht, aus diesen Berichten ein einheitliches Bild des historischen
Verlaufes dieses Aufstandes zu gewinnen, der von den Turkestanauf-
stinden scharf zu trennen sei. Diese Darstellung fiillt eine Liicke aus,

! Journal Asiatique Ser. X, T. 18 (1911) 499 ff.

2 Die Stellung Jesu im Manichiismus. Berlin 1926.

3 Die Dreizehn und die Zwoélf im Traktat Pelliot. Leipzig, E. Pfeiffer 1925,
174 S.

+ Zu: Schmidt und H. J. Polotsky, Ein Mani-Fund aus Agypten. Berlin
1933, in der Zeitschrift Gnomon IX, H. 7, 337—362.

5 Zur Geschichte des Islam in China. Quellen zur Erd- und Kulturkunde,
Bd. X, Leipzig 1921, W. Heims Verlag, 152 8.

22*



338 W. Eberhard

da die Geschichte dieses grofien Aufstandes reichlich unbekannt war. Im
zweiten Teil gibt Hartmann' eine kurze Geschichte des Islam in
China, von den ersten Anfingen bis zur heutigen Zeit. Inzwischen haben
wir iiber den heutigen Islam in China keine Berichte mehr erhalten.
Jedoch scheint er eine recht erhebliche Aktivitiit in seinen alten Stamm-
gebieten, den Nordwestprovinzen, zu entfalten. Es erscheinen jetzt (1932)
zumindest zwei islamische Zeitschriften in chinesischer Sprache (sie
waren uns leider beide nicht zuginglich) und die volkskundliche chine-
sische Literatur beschiftigt sich 6fter in kleineren Artikeln mit moham-
medanischen Fragen.

VI. RELIGION IM MODERNEN CHINA

§ 1. Schon an mehreren Stellen sind die religisen Vorstellungen
des modernen China beriihrt worden. Dieses Problem ist nur ein Teil
des Gesamtproblems ‘Modernes China’, das am besten mit dem Schlag-
wort ‘Auseinandersetzung mit dem Westen’ umrissen wird. Die west-
liche Kultur greift an, China verteidigt sich. Wir stehen noch mitten
im Kampf. Wird das China der Zukunft ein zweites Amerika sein oder
wird es ein China bleiben? Auch die westliche Religion, reprisentiert
durch das Christentum. greift an. China verteidigt sich auf drei Linien:
erstens verteidigt sich die moderne Wissenschaft, viel in Pekinger Krei-
sen vertreten, die auf die Unvereinbarkeit christlicher Glaubensdogmen
mit modernen wissenschaftlichen Erkenntnissen hinweist, die einen Po-
sitivismus und Religion der Wissenschaft gegen Gotterglauben und
Aberglauben ins Feld fiihren will; der Mensch ist der Herr, nicht ein
Gott! Zweitens die kommunistische Bewegung, die besonders um 1925
im Siiden starke Ausbreitung fand. Selbst wieder eine Art Religion, ver-
suchte sie durch Klassengedanken und proletarisches Weltbild das kapi-
talistische Christentum zu zertrimmern. Heute ist die kommunistische
Bewegung, die iibrigens strukturell von der russischen stark verschie-
den ist, besonders in Westchina noch recht stark und aktiv. Drittens die
aus den alten Religionen hervorwachsenden, meist nicht recht lebens-
fihigen Gebilde. So gab es eine Zeitlang die groBaufgezogene Kon-
fuziuskirchenbewegung, auch der Vulgirtaoismus riihrte sich und es
bildeten sich Religionsgemeinden, die sich nicht recht halten konnten.
Um nun diesen Kampf Christentum-Westen gegen chinesische Religion
von beiden Seiten aus zu beleuchten, lassen wir erst eine europiische
Stimme hierzu sprechen, die vom européischen Standpunkt aus schildert,
sodann einige chinesische Stimmen zum gleichen Thema. — Uber die
Erfolge des Angreifers, des Christentums, unterrichtet vielleicht am viel-

! Nach: Enzyklopidie des Islam I, 875f.



Neuere Forschungen zur Religion Chinas 1920—1932 339

seitigsten J. Richter.! Er holt weit aus, gibt eine notwendige all-
gemeine kulturgeschichtliche Einfiihrung, berichtet iiber die Nestorianer-
mission in der T’angzeit und iiber die Jesuitenmissionen der spiteren
Mingzeit. Sodann schildert er eingehend mit einem angenehm stark
biographischen Einschlag die evangelischen Missionen der einzelnen Be-
kenntnisse und verheimlicht dabei durchaus nicht die dauernden, oft
peinlichen und kleinlichen Rivalititen der verschiedenen Bibelgesell-
schaften und Gruppen. Er sieht auch klar, daf diese Rivalitit unter-
einander und der Kampf zwischen Katholizismus und Protestantismus,
den man auch in China nicht hintanhalten konnte, den Chinesen immer
wieder berechtigten AnlaB zum Zweifel an der Aufrichtigkeit und wirk-
lich géttlichen Sendung der gesamtchristlichen Missionen gab. Wir be-
dauern es, daB wie oft in evangelischen Schriften auch in Richters
ausgezeichneter Darstellung die katholische Mission in China zu kurz
kommt, obwohl sie doch rein zahlenmiBig viel bedeutender ist und auch
im historischen Verlauf geistig und politisch fast immer fiihrend war.
Weiter sind gelegentlich gewisse Einseitigkeiten der Darstellung zu
spiiren. Sehr klar hat Richter die psychologische Einstellung der
Chinesen gegeniiber dem andringenden Christentum gekennzeichnet:

,Die Chinesen argumentierten von ihrem Universalstaatsgedanken und der
darin verkorperten Weltidee aus. Von da aus erschien ihnen die christliche Propa-
ganda politisch gefélrlich. Denn sie storte und zerstorte den konfuzianischen
Staatsgedanken. Es war schade, daB die abendlindischen Staatsminner, statt
auf die berechtigten Bedenken der Chinesen verstindnisvoll einzugehen, ihre
Wiinsche als indiskutabel mit Geringschiitzung ablehnten (S. 202).¢

Die starke nationalistische Welle des letzten Jahrzehntes hat auch
in die Missionsbewegung neues Leben gebracht, indem seit 1922 die
nationalchinesische Kirche erstrebt wird, die Kirche in China, die nicht
ein Anhingsel der Kirche irgendeiner westlichen Macht ist, sondern
frei. Dieser Bewegung wird man weitgehende Sympathien entgegen-
bringen kénnen. ,,Wir stehen am Anfang dessen, was die Hauptsache
ist, des Werdens der Kirche Christi in China (8. 570) ¢

Das Buch von Th. Devaranne? will dagegen zeigen, wie sich heute
draullen in Ostasien das Christentum durchzusetzen versucht. Es bringt
Dokumente, Berichte und Nachrichten sehr verschiedenen Wertes, um Ver-
stindnis fiir die Missionsarbeit bei uns im Lande wieder zu erwecken. Wir
bemerken wenig Verstindnis fiir das Ostasien, das nicht christlich ist
(,,Schén und wertvoll sind in Ostasien nur die Landschaft, die alte Kunst,
weithin der metaphysische Sinn und die Hoflichkeit des Verkehrs®, S. 7).

! Das Werden der christlichen Kirche in China. Allg. evang. Missions-
geschichte 1V. Giitersloh 1928 534 §.

2 Christus an Torii und Pagode. Eine Handreichung fiir die Mission da-
heim. L. Klotz Verlag, Gotha, 267 S., Preis A/ 8.—.



340 W. Eberhard

Mir ist nicht verstindlich, wie bei einer solchen Einstellung eine
Mission Erfolg haben kann. Sie kann héchstens zur Zerstérung der art-
eigenen Kultur und Religion fiihren; ich kann mir aber nicht denken,
daB der schwierige Versuch, eine artfremde Religion durchzusetzen,
hierbei einen mehr als ganz duBerlichen Erfolg haben kann.

Jedoch sind in diesem Zusammenhange interessant die Feststellungen
von W. Oehler? iiber die Religion der Taiping. O ehler versucht in
dieser missionswissenschaftlichen Untersuchung die ,,Geschichte eines
chinesisch-christlichen Gottesreiches* zu zeigen, und hat daher in seiner
Arbeit die Religion der Taiping in den Mittelpunkt gestellt. Wir sehen,
wie einige Gedanken und einige Namen des Christentums von den
Taiping iibernommen sind, wie diese mit uraltem eigenen Religionsgut
vermischt werden und so eine Neubildung entsteht, die u. E. mit Christen-
tum wenig mehr zu tun hat als einige AuBerlichkeiten. Dieser Versuch
der Taiping war also der erste Vorliufer einer chinesischen ,National-
kirche” wie er auch auslaufen kann und wie er im Grunde wieder
werden wird: eine Nationalkirche wird immer — das deuten alle AuBe-
rungen an — viel Eigenes zum Christentum hinzubringen, da Christen-
tum diesen ganz anders gebildeten und erzogenen Vglkern eben rasse-
fremd ist. Abgesehen davon gibt aber die Arbeit von Oehler iiber die
Taipingbewegung trotz der Verwendung von viel Material doch nur ein
sehr einseitiges und unvollstindiges Bild: man kann diese Bewegung
nicht isoliert, als ein religitses Problem betrachten. Man muB sie in die
Reihe der grofien Revolutionen stellen, die seit 2000 Jahren immer ein
ahnliches Gesicht hatten. Man muB wissen, daB alle diese, die Gelben
Turbane, die Roten Augenbrauen und die anderen, wirtschaftlich, sozial
und politisch begriindet waren, daB dazu immer eine Neuschépfung im
Kult kam, wobei es fiir den Charakter der Bewegung ganz unwesentlich
ist, daB diesmal dafiir beim Christentum Anleihen gemacht wurden,
andere Male beim Taoismus oder Buddhismus. Oehler versucht dies
alles wegzudisputieren, indem er sich vorwiegend auf Berichte von
Missionaren stiitzt, die eben oft einseitig sahen, oft auch das andere
nicht verstanden. Neuere chinesische Aktenpublikationen machen den
Charakter der Bewegung viel klarer.

§ 2. Demgegeniiber liegen uns zusammenfassende Forschungen iiber
die Religion im modernen China von chinesischer Seite nicht
vor. Wir halten das auch nicht fiir einen Mangel. Dafiir soll hier von
uns nach chinesischen Quellen einiges Material zusammengestellt werden,
das uns von einer anderen Seite iiber die religiose Lage und die reli-
gidsen Anschauungen und Bewegungen unserer Zeit in China Aufschluf gibt.

! Die Taipingbewegung. Beitrige zur Forderung christlicher Theologie,
XXVIII, H. 2, 174 S.; Giitersloh 1923.



Neuere Forschungen zur Religion Chinas 1920—1932 341

Liang Ch’i-ch’ao, der geistige Fiihrer des jungrevolutioniren
China, ein Mann, der zwar kein Wissenschaftler war, dem man aber
eine gute Kenntnis europiischer Kultur, verbunden mit dem Wissen
eines chinesischen Gebildeten zugestehen muB, und dessen Werke der
ganzen heutigen Generation bekannt sind, sagt {iber den Konfuzianismus
etwa: Die Ziele des Christentums beziehen sich alle auf Dinge aufier-
halb der Welt; nicht so die des Konfuzianismus. Seine Lehre bezieht
sich gerade auf die Welt und den Staat. Sie hat keinen Aberglauben,
keinen Kult, kein Verbot der Siinde, keine Ketzerverfolgung; das ist
der charakteristische Unterschied des Konfuzianismus gegeniiber allen
anderen Religionen.! Was er lehrt, ist, wie der Mensch ein Mensch
wird, wie die Menschengemeinschaft eine Gemeinschaft wird, wie der
Staat ein Staat wird; je weiter die Kultur fortschreitet, desto wichtiger
wird das Studium aller dieser Fragen.? So wird der Konfuzianismus
bleiben.® Uber Christentum und Buddhismus sagt er dann: Die Grund-
gedanken des Konfuzianismus sind nun lange Zeit hindurch in die
Herzen der Menschen eingedrungen. Buddhismus und Christentum sind
beide als Fremdreligionen nach China gekommen. Wie kommt es, daB
Buddha eine grofie Bliite erlebt hat, daf aber Christus keine groBe Bliite
erleben kann? Das Christentum beruht auf Aberglauben; seine Philo-
sophie ist diirftig und schwach. Es kann nicht das Herz eines gebildeten
Chinesen sittigen. Der Buddhismus hat urspriinglich eine religitse und
eine philosophische Seite. Die Chinesen neigen nicht zum Aberglauben;
daher stammt das, was sie iibernommen haben, meist von seiner philo-
sophischen Seite und nicht von seiner religiésen Seite. Und die bud-
dhistische Philosophie vertrigt sich ausgezeichnet mit der urspriinglich
chinesischen Philosophie; beide ergiinzen sich.* Lian g hilt das Christen-
tum auch in Europa schon fiir iiberholt und zum Tode verurteilt. China
diirfe es daher nicht tibernehmen. Auch diirfe der Konfuzianismus nicht
zu einer Kirchenreligion umgestaltet werden, wie man das vergeblich
versucht hatte; das hieBe den Geist K'ung tse’s verkennen. Auch den
Konfuzianismus der Kommentatoren und Scholastiker diirfen wir nicht
annehmen, sondern den echten Konfuzianismus des K’ung tse. Verbinden
mub sich hiermit ein moderner Buddhismus, der die Neigung des Menschen
zum Irrationalen befriedigt, der aber in seiner Basis Wissen und nicht
Aberglaube ist. Freiheit des Glaubens sei aber die erste Voraussetzung.

Der beriihmte kantonesische Reformer K’ang Yo-wei bekennt
sich absolut und eindeutig zu einem Neukonfuzianismus, wie er ihn ge-
funden zu haben glaubte. Aus mehreren Griinden sehr interessant sind
folgende Sitze von ihm:

1 Liang Ch'i-ch’ao: Yin ping shih ch'iian chi (Ges. Werke), Kap. 9, S. 20.

2 Ebenda S. 26. 3 Ebenda S. 85. ¢ Ebenda Kap. 8, S. 84.



3492 W. Eberhard

»Man ist lange durch christlichen KinfluB irregeleitet gewesen und hat
gesagt: Religion ohne Gott ist unmdglich . . .. Im Dunkel des hichsten Alter-
tums verehrte man Geister, so war die Gottreligion geehrt. Die heutige Zivili-
sation schiitzt den Menschen, so ist die Menschenmoral wichtig. Daher ist
Menschenmoral, Menschenreligion gegeniiber der Gottreligion unbedingt fort-
schrittlich. Aber gleich, ob Gottreligion oder Menschenreligion, beide sind Re-
ligion. Wie es z. B. bei den Herrschern die Unterschiede von absoluten und
verfassungsmiBigen gibt: der oberste Herr einer Gottreligion ist allein geehrt,
wie der absolute Monarch; der oberste Herr der Menschenmoral ist nicht ge-
ehrt, wie der konstitutive Herrscher. Man kann nicht den absoluten Monarchen
als Herrscher, den verfassungsmiiigen aber nicbt als Herrscher bezeichnen.
Dann aber, wenn man die Gottreligion als Religion, die Menschenmoral als
Nichtreligion bezeichnet, wenn man Buddhismus, Christentum und Islam als
Religionen, Konfuzianismus aber als Nichtreligion bezeichnet, wie wire das
nicht irrig??¢ (Buddhismus ist wegen seiner Weltflucht, Christentum wegen
seiner ablehnenden Haltung gegen Ahnenkult fiir China ungeeignet.) ,Wenn
wir heut nicht K’ung tee ehren, wem gollten wir dann folgen??4!

Man beachte hier die Parallele Politik—Religion, die sehr treffend
ist, ferner das Gewicht, das er auf den Ahnenkult legt, auch das mit
groBier Berechtigung. Richter hob ebenfalls hervor, dall der Ahnen-
kult noch am lebendigsten ist und in der Mission viele Diskussionen
noch heute hervorruft.

GroBabt T’ai Hsii, der Fiihrer des modernen chinesischen Bud-
dhismus, der als erster Chinese auch Europa fiir seine Religion zu ge-
winnen suchte, spricht sich in einer Reihe von Aufsitzen in seinem
» Weltreisebericht” iiber die gegenwirtige Lage und die Zukunft des
Buddhismus in China aus. Fiir ihn ist der Konfuzianismus, die eigent-
liche chinesische Religion, tot, so wie in Europa das Christentum tot
ist. Beides sind Religionen, die an Gotter und Geister glauben und ip
einer agraren Gesellschaftsstufe fufen. Ihre Anhinger tiihlen sich ab-
hingig von fremder Gnade infolge eigener Schwiche. In der sich jetzt
bildenden Arbeiter- und industriellen Gesellschaftsstufe glauben die Men-
schen an ihre eigenen Krifte und brauchen keine Gotter mehr. Leninis-
mus und Faschismus sind lebende Religionen, denen das gelungen ist, was
Christentum und Konfuzianismus miBlungen ist, die praktische Durchfiih-
rung ihres sozial-religiosen Programms. Sind die ersten zu stark an ihre
Kulturstufe gebunden, so sind die letzten zu stark national gebunden.
Nur der Buddhismus, und zwar nur ein reiner echter Mahayanabuddhis-
mus werde einmal das einigende Band fiir die Menschheit sein kénnen.
T’ai Hsii legt dabei keinen Wert auf Klosterbuddhismus, sondern will
einen lebendigen Buddhismus als Weltanschauung und Lebenshaltung.? —

! K’ang Nanhai wen-chi, Kap. 5, 8. 9a—b, Ausgabe 1915.

? T'aj Hsii ta-shih huan yo chi, Shanghai 1930, 284—248; zum letzten
Satz vgl. seinen Aufsatz ,Was ist buddhistische Lehre?* in Hai Ch’ao Yin
X., H. 11, 8. 6 (Dez. 1929).



Neuere Forschungen zur Religion Chinas 1920—1932 343

Zu diesen Ideen beachte man, was wir eingangs iiber das Verhiltnis
von Religion und Philosophie und Politik gesagt haben. T’ai Hsii be-
trachtet Leninismus und Faschismus und Sunjatsenismus genau so als
Religionen, wie Buddhismus und Christentum, eine Einstellung, die heute
auch fiir uns bei Betrachtung des modernen China iiberaus klirend sein
koénnte. Die Bewegung T’ai Hsii’s wird durch die von ihm heraus-
gegebene Zeitschrift Hai Ch’ao Yin u. a. Blitter propagiert.

Hu Shih, der in der ganzen Welt anerkannte Fiihrer des wissen-
schaftlichen und literarischen China, stellt in einem Artikel iiber die
Trauerfeierlichkeiten beim Tode seiner Mutter dar, wie er sich bemiiht
habe, alle Zeremonien, die ihren Sinn verloren haben, oder fiir einen
modernen Menschen unwiirdig sind, zu beseitigen. Er macht damit den
ersten Versuch, ein neues Ritual der Einfachheit fiir den Totenkult zu
schaffen und es durchzusetzen. Er beruft sich dabei auf die Worte der
alten Klassiker! unter Ablehnung des Buddhismus. Uber die Moral-
gesetze sagt er in einem Aufsatz iiber Unsterblichkeit, der den Unter-
titel ,Meine Religion“ fiihrt: Es gibt Menschen, die nur aus irrigem
Glauben an Himmel, Paradies, Holle und letztes Gericht einen moralischen
Lebenswandel fiihren; solches Tun ist ganz egoistisch und utilitaristisch,
das kann man nicht als echte Moral gelten lassen .... Die Frage der
Unsterblichkeit oder Sterblichkeit der Seele hat wirklich auf den mensch-
lichen Lebenswandel keinen wesentlichen EinfluB.? Er vertritt eine
soziale Religion: Erfiillung der Pflichten gegeniiber der Gesellschaft
und so Mitarbeit am Aufstieg der Gesellschaft; so erlangt das einzelne
sterbliche Ich Anteil an der Unsterblichkeit der Gesellschaft.® Hu Shih
neigt dabei auch zum Pragmatismus und Positivismus, was sich be-
sonders auch aus seiner starken Beschiftigung mit ihm zeigt.!

Dagegen vertritt Ku Chieh-kang, einer der bedeutendsten jungen
Historiker in seiner Selbstbiographie® eine eigenc mehr philosophische
Weltanschauung.

Der Nationalheros Sun Y at-sen scheint keine positive Einstellung
zur Religion gehabt zu haben.

Wu Ching-héng, ein eigenartiger, sehr selbstindiger moderner
Philosoph, hat nach Hu Shih® folgende Lebensanschauung: Er nimmt
an, daB es ,Einen* giibe. Dieser Eine besitzt Materie und Stoff, Empfindung
und Leben. Dieser Eine hat die Welt geschaffen. ... Was ist ein Mensch?

1 Hu Shih wén ts'un (Ges. Werke), (Shanghai 1921) I, Kap. 4, S. 127—146.

2 Ebenda S. 107. 3 Ebenda 8. 118.

4 Hu Shih wén ts'un I, Kap. 2, S. 76—145.

5 Ku Chieh-kang: Ku shih-pien (Erorterungen iber alte Geschichte) Peking
1926 I, S. 31—32.

¢ Hu Shih wén ts’un lIL



344 W. Eberhard: Neuere Forschungen zur Religion Chinas 1920—1932

Tin Lebewesen, das aufien zwei Hinde und zwei Fiife hat, innen drei
Pfund zwei MaB Hirn usw. Leben ist Spiel. . .. Die Macht der Erkennt-
nis kann Fortschritte im Guten herbeifiihren. Je weitere Fortschritte
der Materialismus macht, desto vollendeter werden die Gersite und alle
Probleme werden desto leichter gelost werden. Nach Hu Shih setzt
W u damit durchaus die Linie der frithen Ch’inggelehrten fort.!

Der in Europa durch seine Werke ganz bekannte Ku Hung-ming
kann dagegen nicht so als Vertreter des modernen China mehr be-
zeichnet werden, er ist immer ein wenig AuBenseiter gewesen. Er hilt
die Methode des Konfuzius fiir die einzige Macht, auf die sich China
verlassen muB, um seine alte Kultur zu retten.®* Wir haben Ansichten
einiger der bedeutendsten Manner des modernen China, die weiteste
Kreise des Volkes maBgeblich beeinflussen, iiber die religitse Lage re-
feriert. Vollstindigkeit kann auch hier nicht erreicht werden. Halten
wir diese mit anderen Berichten und Notizen zusammen, so ergibt sich
etwa folgendes Bild: Auf dem Lande lebt noch der alte synkretistische
Volkskult in weitem Umfange. Der Konfuzianismus als Staatsreligion
war in dem Moment tot, als das Kaiserhaus nicht mehr regierte, denn
Konfuzianismus und Monarchie waren untrennbar verbunden; auch der
Versuch der Bildung einer konfuzianistischen Kirche in der ersten Zeit
der Republik ist wieder aufgegeben. Jedoch will man heute an den
ethischen Werten des Konfuzianismus in Verschmelzung mit buddhistischen
Elementen festhalten. Daneben machen sich starke europiisch-christliche,
sowjetistisch-atheistische sowie amerikanisch-positivistische Strémungen
bemerkbar, deren Erfolg noch nicht abzusehen ist.

Dabei hat das Christentum mit den schwersten Stand — schwerer
als Buddhismus und Islam —, weil es in seinen Grundanschauungen dem
chinesischen Denken fern liegt und als rassefremd angesehen wird.
Rassefremd sind auch Buddhismus und Islam, aber der Buddhismus hat
so viele Konzessionen an das chinesische Denken gemacht, dab er einen
beinahe nationalen Charakter erhalten hat. Der Islam dagegen, der kon-
zessionslos ist, hilt sich immer wieder nur unter Volksgruppen, die
rassisch keine Chinesen sind oder nur teilweise (also in Westchina be-
sonders). Im ganzen aber tritt das nie sehr starke religitse Interesse
gegen das politische zuriick: politische Lebenshaltung anstatt religicser
Weltanschauung.

Die Ergebnisse unserer letzten Untersuchung weichen von denen
der europiisch sehenden Forscher infolge des anderen Ausgangspunktes
erheblich ab. [Abgeschlossen Sept. 1932 ]

! H. Wilhelm in einem in der Arbeitsgemeinschaft junger Sinologen ge-

haltenen Referat iiber Hu Shih wén ts'un III.
¢ Chinas Verteidigung gegen europiiische Ideen. Jena 1911, 132—133.



GESAMTANTIKE UND GRIECHISCHE RELIGION
1925—1935

VON OTTO WEINREICH IN TUBINGEN

1. Allgemeines. § 1. Bibliographisches. § 2. Allgemein religionswissen-
schaftliche Schriften. § 3. Realenzyklopidie. § 4. Festschriften und Kleine
Schriften. § 5. Literatur- und Kulturgeschichte. Quellensammlungen. Lexika.

II. Geschichte der gesamtantiken und der gricchischen Religion. § 6 Ge-
samtdarstellungen der griechisch-rémischen Religion.
(Fortsetzung und Schluf folgt.)

I. ALLGEMEINES

1. Der vorliegende Bericht umfafit nur zur Besprechung eingereichte
Schriften. DaB er sich — entgegen der in seinem Vorginger (Bd. 23,45)
geduberten Absicht doch wieder auf ein Jahrzehnt erstreckt, bedauere
ich selbst um so mehr, als durch die Fiille des Stoffes eine genauere
und zu Einzelfragen kritisch Stellung nehmende Anzeige bei vielen
Werken nicht moglich wird. Nur ganz ausnahmsweise konnten Aufsitze
in Zeitschriften erwihnt werden. Wer einen Gesamtiiberblick will, ist
auf Vervollstindigung durch bibliographische Hilfsmittel an-
gewiesen. Da Clemens’ Bibliographie nicht weitererschienen ist, muf
man sich mit der Bibliotheca philologica classica, der Bibl. des Archiol.
Jahrbuches, der Geigerschen Volkskundl. Bibliographie und den immer
umfassender werdenden Berichten des Jahrbuches fiir Liturgiewissen-
schaft behelfen. In der von Bultmann neuorganisierten Theologischen
Rundschau ist bis jetzt die Antike erst im Zusammenhang mit dem Ur-
christentum vertreten und mit einem Bericht {iber Poseidonios (s. u.).

Von der zuverlissigen Bibliographie im Literar, Zentralblatt sind
mir die Sonderabdrucke der von Paust und Romer bearbeiteten Teile
iiber Allgemeine Religionsgeschichte und Theologie aus Bd. 8 und 12
(1931 und 1935) zugegangen. Uber Pfisters Literaturbericht s. u.
Kap. IL

2. Allerlei Werke der allgemeinen Religionswissen-
schaft, die unserem Berichtsgebiet zugute kommen, sind o. Bd. 28
(1930), 318ff. schon angefiihrt. Das dort des niheren charakterisierte
Sammelwerk von Gunkel-Zscharnack® ist jetzt abgeschlossen und mit

! Die Religion in Geschichte und Gegenwart. Handworterbuch f. Theol. u.
Religionswissenschaft® ... hrsg. von H. Gunkel u. L. Zscharnack, Bd. 5 (8—Z),



346 Otto Weinreich

dem so niitzlichen Registerband Riihles ausgestattet. Jch hebe hervor
die klirenden Ausfilhrungen fiber Sagen wund Legenden (Baumgartner,
Gunkel), die Sammelartikel Schopfung, Secle, Seelenwanderung, Segen und
Fluch, Sckten {daB bei Catull 63 secta schon die Attisreligion in diesem
Sinn bezeichnet, erweise ich demnichst in den Mélanges Cumont),
Sittlichkeit und Religion, Staat, Siinde und Schuld, Symbole, Synkretismus
(von Latte trefflich charakterisiert), Syrien, Tanz, Taufe, Tempel, Teufels-
glaube, Theologie, Tod und Totenreich, Trauergebrdiuche, Vatcrname Goties,
Vergeltung, Volkskunde, Welthild (fiirs griech.-réom. von Gundel bearbei-
tet), Wiedergeburt, Wunder, Zahlen (Riible), Zauber und verwandte Be-
griffe. Unzureichend (schon damals) scheint mir Volk wnd Volkstum,
allzu knapp Tabu, Tétowierung. In den Artikeln Vilkische Riligion und
Volkische Bewegung vermochte man (1931!) die Wucht des Neuen noch
nicht in vollem Umfang zu sehen. Ich habe hier nur wenig namhaft ge-
macht, nur Dinge, die auch uns Altertumswissenschaftler angehen. Daf
das eben erst abgeschlossene Gesamtwerk schon in neuer Subskription
wiedererscheint, beweist am besten sein Gelingen.

ImBilderatlas, dessen Fortgang durch den Tod des Herausgebers
H. Haas hoffentlich nicht gehemmt wird, hat Krause! die keltische
Religion dargestalt, zunichst an Denkmiiler der nichtindogermanischen
Megalithkultur Westeuropas, dann an solchen der griechisch-rémischen
Zeit. Ich sage absichtlich nicht ,,vorromisch-rémischen® Zeit, denn die
Formensprache der Bildwerke, soweit sie nicht von ‘allgemein mensch-
licher’ Primitivitdt ist, mufl m. E. sozusagen als griechisch-rémische
xow1) bezeichnet werden.

Auf Anfinge vergleichender Religionsgeschichte bei
Griechen und Romern macht in allzu summarischer Weise P. W.
Schmidt? aufmerksam, dessen Handbuch iiber religionswissenschaftliche
Theorien und Methoden orientiert, natiirlich stark beherrscht im Urteil
von seinem eigenen, sehr ausgesprochenen Standpunkt® Die natur-
mythologischen Religionen der indoeuropiischen Volker lediglich auf
L. v. Schroeders Werk iiber arische Religion gestiitzt darzustellen, ist
eine Vereinfachung, die der sachlichen Beweiskraft fir ,,Hochste We-
sen* u. dgl. nicht dienlich ist.

Tiibingen 1931, Mohr-Siebeck. XII 8., 2158 Sp. — Registerband, bearb. von
0. Riihle, 1932. VIII 8., 896 Sp.

! H. Haas, Bilderatlas zur Religionsgeschichte 17: W. Krause, Religion der
Kelten. Leipzig 1933, Scholl. X1II 8. Text, 75 Abb.

* P, W. Schmidt, Handbuch der vergleich. Religionsgeschichte zum Ge-
brauch fiir Vorlesungen. Ursprung und Werden der Religion. Miinster 1930,
Aschendorff. XIV, 296 S.

* Vgl. Hauer und Pfister, oben Bd. 33, 152ff.; Clemen oben Bd. 27, 290ff.



Gesamtantike und griechische Religion 1925—1935 347

Man wird jetzt noch ein kleines Buch von R. Otto! (das Schmidt
noch nicht kennen konnte) heranziehen, das iiber den Gottesbegriff
und iiber Gottheiten der Arier in vielleicht etwas einseitiger Aus-
wahl handelt, insofern es mehr mit indischem Material arbeitet als mit
dem antiken oder germanischen, das nur gelegentlich herangezogen ist.
Einen arischen Ur-Himmelgott kann Otto iibrigens so wenig finden wie
einen Ur-Monotheismus.

Methodologische Fragen sind von Pfister in dem u. § 6 zu
nennenden Werk aufgeworfen worden, vgl. auch seinen Einfiihrungs-
aufsatz oben Bd. 33, 1ff. Zu einem fiir uns heute besonders wichtigen
Problem, das auch seine Konsequenzen fiir die vorliterarische Uber-
lieferung der kretischen und vorgriechischen Kulturen hat, nimlich zur
religionswissenschaftlichen Auswertung vorgeschicht-
licher Altertiimer hat v. Richthofen? beachtenswerte Gesichts-
punkte und Richtlinien aufgestellt. Erfreulich ist ein Urteil wie dies
(S.111): ,die doch vollig unbrauchbaren und phantastischen Arbeiten
von Hermann Wirth* (vgl. auch S. 1231f). Auch W. Teudt zihlt er zu
den ,Laien im Stil von H. Wirth* (8. 127). Der grundsitzliche Ent-
wicklungsgedanke: praemagische, magische, animistische, polytheistische
Welt wird skeptisch beurteilt (S. 111f.) — vgl. auch meine Bedenken,
Phil. Wochenschr. 1930, 1145ff. —, ein Urmonotheismus abgelehnt.

Etliche andere Schriften, die allgemein religionswissenschaftlich z. B.
iiber Kultus, Feste, Mythos handeln, erwihne ich unten bei diesen Ka-
piteln des Berichtes. Hier muB ich nur noch auf zwei Werke von v. d.
Leeuw aufmerksam machen, die beide auch der Erforscher antiker Re-
ligionsgeschichte mit groftem Gewinn benutzen wird. Das eine® geht
den Zusammenhingen zwischen Religion und Kunst, dem Heiligen und
dem Schénen nach, unter reicher Heranziehung von Werken der bilden-
den Kunst, Dichtung und (mir besonders erwiinscht) der Musik. Fiir
diese hatte Méautis* (in einem von v. d. Leeuw nicht genannten Biich-
lein) schon in bezug auf die griechische Religion feine Beobachtungen
gemacht (I’aspect musical de la Religion Grecque) und in W. Ottos

! R. Otto, Gottheit und Gottheiten der Arier (Aus der Welt der Religion,
Rel.-wiss. Reihe 20). GieBen 1932, T6pelmann. IV, 152 S.

* B. Frhr. v. Richthofen, Zur rel.-wiss. Auswertung vorgeschichtlicher Alter-
timer (5. A. aus Mitt. Anthrop. Gesellsch. Wien 62). Wien 1932, Selbstverlag
der Anthropol. Gesellschaft S, 110—144.

3 G.v.d. Leenw, Wegen en Grenzen. Studie over de verhouding van Re-
ligie en Kuonst. Amsterdam 1932, H. J. Paris. XII, 223 S. mit 31 Abb. auf
T'afeln und Notenbeispielen.

4 (. Méautis, Aspects ignorés de la Religion Grecque. Paris 1923, Boccard.
IX, 171 8. 16°. Das zweite Kapitel behandelt den ,heroischen" Aspekt der
griech. Religion, das 3. Sokrates, der etwas zu protestantisch gefirbt erscheint.



348 Otto Weinreich

Auffassung von griechischer Religion spielt ja das Schone auch eine
groBe Rolle, und darin kann ich gern zustimmen. Im Lied (carmen-
Lyrik), im Tanz, im Drama, in der Liturgie, in Plastik und Architektur,
iiberall liegen die Wurzeln des Kiinstlerischen im Kultischen (im wei-
testen Sinn des Wortes verst-anden). Dafi die Philologie mit dieser Er-
kenntnis einmal Ernst machen muB fiir die Vorgeschichte z. B. der lite-
rarischen Gattungen, der Versformen u. dgl, ist klar, aber noch wenig
in Angriff genommen.

Das andere Werk v. d. Leenws® ist sein hervorragendes Handbuch
der Religionsphéinomenologie. Es ist weit mehr als eine ge-
lehrte Inventarisierung der religiosen Phinomene in wohldurchdachtem
systematischen Aufbau, sondern eine in erstaunlicher Einfiihlungskraft
gewonnene, in glinzender Form gestaltete Verlebendigung und Klarung
der Struktur des Religisen, vorgenommen an geschickt ausgewihlten
Beispielen aus dem Gesamtgehiet der geschichtlichen Religionen, Vslker-
und Volkskunde, ausgezeichnet durch die Fihigkeit, jeder Hohenlage
ihr eigenes Recht werden zu lassen und das Kleine nicht zu verachten,
sondern in seinem Sein zu verstehen und unvoreingenommen vom Hoch-
mut irgendeiner Richtung dann als Verstandenes mit zu bewerten.
Wenn unsereiner den ziinftigen Philologen sagte, dall sie solch ein
Werk durcharbeiten miiiten, machte das vielleicht wenig Eindruck,
denn man hielte sich an das Wilamowitzische ,,iiber Griechisches grie-
chisch zu denken®. Darum zitiere ich den gewil nicht einseitig vorein-
genommenen Herausgeber des Gnomon (11, 109): ,In L.’s iiberlegenem
Buch tritt uns ein Bild dieser modernen Religionswissenschaft entgegen,
das jeder klassische Philologe auf sich wirken lassen sollte.“ Ich fiige
hinzu, sie sollen dann erst etwa Wilamowitz und W. Otto lesen.
Denn, und nun zitiere ich nochmals Harder, ,hinter dem Berge wohnen
auch Leute‘.

Ein shnliches Ziel verfolgt Obbink? in mehr populirer Form, als
Ersatz fiir den vergriffenen Teil ,,Godsdienstwetenschap* seines Bijbelsch-
Kerkelijk Woordenboek. Etwa 100 Abbildungen, deren Herkunft nicht
angegeben ist, und gute bibliographische Hinweise begleiten die Dar-
stellung. Soweit ich zu sehen vermag bedeutet das kenntnisreiche Werk
keine ernstliche Konkurrenz fiir v. d. Leeuws hervorragende Leistung.

3. Wie notwendig das Hinausgreifen in die religitse Vorwelt und Um-

welt der Antike emptunden wird, zeigt sich recht deutlich, wenn man sich
iiber den religionsgeschichtlichen Ertrag eines unserer wichtigsten philolo-

1 G.v. d. Leeuw, Phinomenologie der Religion (Neue Theol. Grundrisse).
Tiibingen 1933, Mohr-Siebeck. XII, 669 8.

2 H, Th. Obbink, De Godsdienst in zijn verschijningsvormen. Groningen
1933, Wolters. 288 S., illustr.



Gesamtantike und griechische Religion 19256—1935 349

gischen Hilfsmittel Rechenschaft geben will, ich meine Pauly-Wissowa-Krolls
Realenzyklopadle ! Ich kann nur in uBerst summarischer Form darauf ein-
gehen, will mit diesem Uberblick aber auch die nicht phllologlschen Leser auf
eine Quelle vielseitiger Belehrung hinweisen (in Wahrheit wird sie, selbst von
Auslandsphilologen, keineswegs immer herangezogen, wo es notig wiire).
Artikel, die am reguliren Ort, also innerhalb der alphabetischen Reihenfolge
stehen, zitiere ich ohne Bandangabe. Spaltenzahlen (x—jy) gebe ich nur, wo
der besonders grofe Umfang Hervorhebung verlangt oder wo der religions-
geschichtliche Teil im Innern eines Artikels liegt bzw. der Artikel extra ordi-
nem im alphabetisch zugehorigen Band steht. Fir die Auswahl der Nennung
ist, abgesehen von jenem oben erwihnten protreptischen Grunde, teils der Wert
der Artikel bestimmend gewesen, teils die Wahl des Stichwortes fiir eine be-
stimmte Materie, die man vielleicht unter einem anderen Stichwort suchen
wiirde. Zumal auf Artikel der Supplementbiinde ist hinzuweisen, weil deren
Bestand ja von vornherein weniger eindeutig gegeben ist (V und VI hinter dem
Artikel weist auf sie hin). Natiirlich muB ich mich auf Erwdhnung der Haupt-
artikel beschrinken. Besonders wichtig ist die RE. auf dem Gebiet, wo kein
iihnlich umfassendes Nachschlagewerk existiert, z. B. auf dem &gyptolo-
gischen. Ausgezeichnete Beitrige lieferte Kees (Memphis, Mendes, Suchos,
Thebai); die Gottergestalten sind meist von Rusch (Min, Neith, Nephthys,
Thoth) behandelt, in Memnon teilten sich Pley (fiirs Griechische), Kees (fiirs
Agyptologische). Von DPieper nenne ich Skarabden und Sistrum (was allzu
summarisch erledigt ist). Den traditionsgeschichtlich so wichtigen Historiker
Manethon hat Laqueur (1060—1101), den Astrologen W. Kroll iibernommen.
Megasthenes als Quellenschriftsteller auch fiir indische Religion hat O. Stein
a.nalyslert (280—326). Der alte Orient spielt als Vorwelt des Griechischen
in vielen Artikeln eine Rolle (einiges nenne ich unten), hier sei auf die Spe-
zialartikel Marduk (Ebeling), Taummuz (Preisendanz) hingewiesen, auf Melkart
VI (W. Kroll), Tanit (Preisendanz, der auch die syrischen Gottheiten an
Stelle von Cumont fibernommen hat, z. B. Malachbelos, Marna, Marnas). Einen
zusammenfassenden Uberblick iber die religidsen Verhiiltnisse von Syria bis
ins spite Christentum hinein bietet als griindlicher Fachkenner Honigmann
(1574—1582, 1705—1711). Aus dem iranischen Kreis nenne ich Mazdass-
mus V und Magoi, beide von Clemen, Von keltischen Gottheiten wiiren
Sucellus (Keune) und Taranis (Heichelheim) hervorzuheben. Heichelheim hat
meist anch die Ubcrnahme der romischen Gotter in Galiien bebandelt (s. u.).
Etruskische Gotternamen sind meist von Fiesel, Menrca von Marbach be-
sprochen. Germanische Gottinnen: Nehalennia (Heichelheim), Nerthus
(A. Franke, der im Nachtrag noch auf die neueste Behandlung von F. R.
Schroder verweisen konnte); man wird annehmen dirfen, daB auch die RE.
sich die Forderung der romisch-germanischen Fragen religiéser Art angelegen
sein lassen wird. Ehe wir auf die Antike selbst eingehen, sci noch erwihnt,
daB auch fir Judentum und Christentum Sorge getroffen ist und fiih-

! Paulys Realenzyklopiidie der klass. Altertumswissenschaft, neue Bearbei-
tung, begonnen von G. Wissowa, hrsg. von W. Kroll, Bd. XII 2—XVII 1
(24.—38. Halbband): Legio — Numantia; Zweite Reihe [R—Z], hrsg. v. W.Kroll-
K.Mittelhaus, Bd. Il A1—VI A1 (6.—11. Halbband); Sparta—Timomachos;
Supplementbd. V (Agamemnon—Statiling), VI Abrettenus— Qovvoiddgopor). Stutt-
gart 1926—36, Metzler. In Bd. XV 2 ist ein Register der in Bd. I—XV und
I A—IV A sowie Suppl. Bd. I—V enthaltenen Nachtrige und Berichtigungen.



350 Otto Weinreich

rende Fachvertreter dafiir gewonnen sind. So z. B, Holscher (Levi — fast zu
eingehend ! —, Mamre, Manasse, Midian, Moad) und Heinemann (Antisemitis-
mus V, Makkabéerbiicher, Moses — nur die griechisch-romischen Nachrichten,
fir Artapanos’ Roman noch ohne Kenntnis meines ‘Gebet und Wunder’,
Therapeutai). Im Artikel Synagoge konnte KrauB noch nicht die Aufsehen er-
regenden Entdeckungen in Syrien verwerten, die auch den Altertumswissen-
schaftler angeben; denn die Fresken in der Synagoge von Dura mit Geschichten
aus dem Alten Testament (vgl. zuletzt Wodke, ZNTW 34, 51ff.) sind formal
reinster Hellenismus, mit kaum nennenswerten syrischen Einschlagen. Ihre
typologische Ahnlichkeit einerseits mit der hellenistischen Malerei, anderer-
seits mit der altchristlichen GroBkunst und Buchminiaturen erklart sich (wie
mir Watzinger gelegentlich #uBerte) wohl so, daB nach dem Vorbild des an-
tiken illustrierten Buches, also vor allem von Homerausgaben mit Bildern, ein
alexandrinisches illustriertes Altes Testament entstanden ist (Konkurrenzunter-
nehmen wie so manches im alexandrinischen Judentum, man denke an Eze-
chiels Drama und Artapanos’ Roman oder die jiidische Griindungsgeschichte
Alexandriens, die Pfister behandelt hat), und dessen Bildschmuck dann Vor-
lage fiir Fresken in Synagogen wurde. Die altchristliche Kunst konnte danach
in der Bildtradition an Antikes unmittelbar und an jidisch umgestaltete und
angewandte Autike ankniipfen. Doch dies beiliufig. Vom Judentum zum
Christentum in der RE leite iiber Faschers groBer Artikel tber das (Alte
und Neue) Testament (856—966). Ein schon dadurch lehrreicher Fall, daB
nicht Minner aus zwei Disziplinen beteiligt sind, sondern ein und derselbe
Theologe, der durch sein unten zu nennendes ITpoprrnsbuch religionsgeschicht-
lich ausgewiesen ist und der formgeschichtlichen Schule nahesteht, beide
Bibeln unter gleichartigen Gesichtspunkten wiirdigt ohne die Sonderart zu ver-
wischen. Fascher hat auch Taufe und Tawfsymbol verfaBt, unter scharfer Kritik
an Reitzensteins Vorgeschichte der Taufe. Kin der Philologie Useners so tief
verpflichteter Kirchenhistoriker wie H. Lietzmann hat eine grofie Anzahl teils
umfangreicher, teils musterhaft konzentrierter und gebaltvoller Artikel beige-
steuert (Markion, Martys, Liturgien der christlichen Kirche, liber pontificalis,
Simeon Stylites, Simon Magus, Leo I. u. a.). Den Evangelisten Matthaios hat
Weinel, Markos Lietzmanns Schiiler Eltester, den Apostel Thomas Bornkamm
dargestellt. Wichtige Kirchenviiter und Kirchenhistoriker fallen in die neuen
Binde, es geniige zu nennen Tertullianus, Novatianus (H. Koch), Tatian (Fa-
scher), Nestorius (Rucker), Svkrates, Sozomenos (Eltester), Theodoretos, Theodoros
Anagnostes, Th. von Mopsuestia, Theophilos (Opitz), Sulpicius Severus (Kappel-
macher), die Heiligen Martinus von Tours (EnBlin), Menas (Rusch) und die
vielen christlichen Triiger der Namen Marcellinus, Marcellus, Marcianus, Mar-
tyrios, Mazximinus, Maximus, Nonnos, Theodosios. Montanus und die Monta-
nisten ist von Opitz bearbeitet (vgl. dazu unten Schepelerns Buch) und der
heute so aktuell gewordene Manichdismus von Polotsky.

Es braucht nur noch betont zu werden, daf all’ diese Beitrige, aus neue-
ster Zeit stammend, Gelegenheit hatten, sowohl fiihrende Handbucher wie,
ihrer gréBeren Ausfuhrhchkelt halber, auch ein Sammelwerk wie Religion in
Geschlchte und Gegenwart? zu iberfliigeln, und 8o die RE auch fiir Theologen
zum unentbehrlichen Riistzeug machen. Nicht minder kann der Volkskund-
ler Nutzen von ihr haben, denn in den meisten Artikeln {iber gewisse Tiere
und Planzen wird auBer der kultischen, mythologischen oder symbolischen
Geltung aunch ihr Wert in Magie und Volksmedizin beleuchtet. So die ge-
spenstische Eule (Striges von Boehm), Maus, Spitzmaus, Nachtigall (unter dem



Gesamtantike und griechische Religion 1925—1935 351

Stichwort Luscinia), Sperber, Spinnentiere (dabei auch Skorpion), Storch, Taube
(alle von Steier), ferner die Steierschen Artikel Lorbeer, Mandragoras, Mistel,
Mohn, Moose, Myrtos, Skilla (Meerzwiebel), dazu die Beitriige iliber Magnet
(Rommel) und Stab (de Waele, vgl. unten tiber sein Buch). In Maske geht
M. Bieber iiber das Antiquarische hinaus auch auf vélkerkundliches Material
ein (doch s. auch den vorziiglichen Artikel von Meuli im Handworterbuch des
Aberglaubens!). ’

Auf dem Gebiet des antiken Mythos bemiiht sich Aly um Orientierung
iiber die verschiedenen Theorien und Motive, gibt auch selbstindige Gedanken
(Mythos, vgl. zur Erginzung auch seinen Artikel Mdrchen), wihrend Wendel
vortrefflich die Quellenschriften (Mythographie) abhandelt. Als Archiologe
bespricht Lippold die Reste der antiken, mythologiereichen Bilderchroniken
(Tabula Iliaca), der bei der Abfassung Saxls formgeschichtliche Hypothesen
(Mithras c. 8) wohl noch nicht kennen konnte; sie wiren zu ertrtern im Zu-
sammenhang mit Schweitzers Ausfiihrungen iiber ‘Gotterbild mit Figuren-
rahmen’ (Arch. Jahrb. 1931, 228ff.). Ohne durch Verschweigen zahlreichen
Einzelartikeln iiber Gestalten des antiken Mythos Unrecht tur zu wollen, darf
ich als mir besonders forderlich erscheinende nennen Moira (Eitrem), Musasi
(M. Mayer), Medeia, Niobe, Thanatos (Lesky), Sphinx (Lesky, und Herbig fiirs
Archiiologische), Nemesis, Telchinen, Telemachos (Herter) Lamers Beitrag iiber
(Athena) Lemnia ist dankenswert, aber zu eingehend fiir ein einzelnes Monu-
ment. Religionsgeschichtlich wichtige Themen allgemeinerer Art sind
verarbeitet von Kornemann (Mutterrecht VI), Eitrem (Tierdimonen, weit aus-
greifend in Zeiten und Geltungsbereichen, auch Mirchen, Tier als (idtter-
attribut, Nachleben mitbebandelnd; fiirs Keltische erginzt von Heichelheim),
KeyBuner (Nimbus), Dornseiff (Zwrijo), Leisegang (Sop/ia, antik und christlich,
desgleichen Logos), Pfister (Katharsis VI). Wir schlieBen einige Kultformen
und Kultbegriffe an: zunichst den Beitrag von Kern und Hopfner iber
die griechischen und synkretistischen Mpysterien, so gehalt- wie umfangreich
(1209—1350), Latte (Stesnkult), Schwenn (Menschenopfer), vnpdiia, wvnereia
(Fasten und als Name fir einzelne Festtage), beides von Ziehen, der auch
pdywe behandelt, Milch (Herzog-Hauser); Honig ist unter Mel zu finden
(M. Schuster). Dem Kultbild widmet Val. Miiller eine archiiologisch und reli-
gionsgeschichtlich griindliche Untersuchung, im alten Orient einsetzend iiber
die kretisch-mykenische Zeit zu Griechen und Rémern gehend, wihrend Mobius
die Stele bespricht. Die Rolle der Kultbauten im Organismus der antiken
Stadtanlagen kommt mehr bei Lehmann-Hartleben als bei Fabricius (beide
verfaBten Stidtebau) zu ihrem Recht. Fiir Kultpersonal und Kultver-
eine vgl. man etwa Theoros (dazu Theoria) und Mantis von Ziehen, Technitai
(2478—2558) und Molwoi VI von Poland, Neokoroi von Hanell.

Ein Hinweis auf Karos wertvolle Orientierung tiber die Mykenische Kul-
tur (VI), vgl. auch sein Mykenai, leite iiber zur Frage der Kultgeographie
und Kultchronologie. Da ist bei der Verschiedenheit der Mitarbeiter
naturgemiiB keine gleichartige Behandlung zu erwarten. Mitunter ist die Ge-
schichte der einzelnen Kulte einer Stadt oder Landschaft in deren allgemeine
Geschichte jeweils suo loco chronclogisch eingearbeitet, wofiir sich natiirlich
vieles geltend machen liBt; ein Musterbeispiel fir dies historische Erfassen ist
Hiller von Gaertringens Rhodosartikel (V), wo aber am SchluB eine Liste der
Heliospriester gegeben ist. Fiir den eiligeren Leser und fiir das Suchen nach
gpeziellen Tatsachen ist die andere Gruppierung bequemer, Sammlung an einer
Stelle, z. B. in den musterhaften Beitriigen von Ziehen (Sparta 1453—1525;

Archiv fiir Religionswissenschaft XX XIII. 3/4 23



352 Otto Weinreich

Theben 1492—1553). Fiir Delphi vgl. Pomtow-Schober V 61—152, fiir Lokris
Oldfather, 1175—1181 das Mythologische, 1269—1280 die Religion, fiir Lokroi
denselben 1349—1359, fiir Mantinea Bolte 1331—1344, fiir Nikopolis Kazarow
518—533 mit viel neuem Material aus den letzten Grabungen. Kazarow als
dem besten Kenner verdankt man auch die umfingliche Darstellung der thra-
kischen Religion 472—551. In begriiBenswerter Weise verbindet Polaschek bei
Noricum die antiken und christlichen Kulttatsachen (1015—1028).

Zur Religionsgeschichte des Synkretismus und Kleinasiens ist
einiges schon in anderem Zusammenhang genannt; ich fiige noch an Tauro-
bolia (Oppermann), Laisbenos (vom selben Verfasser), Ma (Hartmann), Men
(Lesky), Mithras (E. Wiist, dem Cumont, wie ich von ihm weiB, nicht tiberall
zustimmen kann), Sozon (Weinreich); fiir die ZTekmoreioi Xeno: konnte sich
Ruge auf neue Mitteilungen Sir Ramsays stiitzen. Auf dem Gebiet der Mantik
ist Hopfners allgemein orientierender Artikel zu nennen, Mantis von Ziehen
ist schon erwihnt. Das Zauberwesen und Gotterzwang ist Spezialdomiine von
Hopfner (Mageia 301—393, Avdixd, Nekromantie, Theurgie) und Preisendanz
(Nekyduimon), um auch hier nur die umfangreicheren Artikel zu verzeichnen.
Den magischen Faden wird nicht jeder unter dem Lemma licium suchen
(Wickert). Das Himmelsbild und Astrologie betreut als Erbe Bolls in
zuverlissiger Weise Gundel (Mond, Sternbilder und Sternglaube, Sternschnuppen,
dazn die einzelnen Sternbilder unter Leo, Libra. Lyra, Sirius, Skorpios, Ste-
phanos, Tauros). Von antiken Autoren auf diesem Gebiet ist Manilius Wage-
ningen, Manetho und Nechepso W. Kroll als den zustéindigen Spezialisten an-
vertraut.

Nun miiten auch eine Anzahl von literarhistorischen Artikeln iber
religionsgeschichtlich besonders wichtige griechische Autoren angefiihrt werden.
Aber Beschrinkung ist erforderlich. So nenne ich nur Herters Kallimachos V
886—452, weil hier die Zusammenfassung all des vielen neuen Materials die
Sonderstellung rechtfertigt, und Nocks extra ordinem stehenden Artikel iiber
die deoloyicc des Kornutos V 995—1005.

Entsprechend bei den Rémern nur Dahlmanns Varro VI 1172—1277,
WeBners Macrobius und W. Krolls Nigidius Figulus, weil ihre Uberholung
durch eine neue Literaturgeschichte in Biilde nicht zu erwarten ist. Der starke
Wandel, der die Problemstellung in der rémischen Religionsgeschichte kenn-
zeichnet (vgl. Deubners Bericht o. S. 100ff.), zeigt sich auch in der RE. Vom
Altmeister und fritheren Herausgeber Wissowa riihren noch her Supplicationes,
Lemuria, Luna. Der erste Satz dieses Artikels lautet: ,Gestirndienst ist der
altromischen Religion véllig fremd.“ Kochs Buch sucht das Gegenteil zu er-
weisen, und Deubner erkennt das an (a. a. O. 112ff). Vor Altheims Vorstof
ist Schurs Liber pater geschrieben. Marbach jedoch steht zu den Frankfurtern
(die um Lupercalia gruppierten Artikel, Manes, Sol, Mars, fiir den keltischen
Mars von Heichelheim erginzt). Altheim selbst vertritt seine Auffassung im
trefflichen Minerva-Beitrag (auch dazu fiirs Keltische Heichelheim). Gegner-
schaft meldet sich bei Weinstock (Terra Mater und Tellus), der auch Neptu-
nus beigestenert hat. Im Streit um den mundus steht Kroll aunf Seiten von
Weinstock und Rose gegen Tédubler und Altheim, Kroll auch hat, offenbar fiir
einen versagenden Mitarbeiter einspringend, den Mercurius bearbeitet, be-
zeichnet dies aber selbst als ,Notartikel® (975—989, dazu Heichelheims Stoff-
sammlung iiber den keltisch-germanischen M. 982—1016). Sonst kann ich auf
diesem Gebiet nur noch nennen lustratio (Boehm, besonders auch volkskund-
lich ergiebig), Zustrum (Berve) und Heichelheims Matres, Matronae (2213 bis



Gesamtantike und griechische Religion 19256—1935 353

2260) und gallorémische Muitergoitheiten. Trauerzeiten u. dgl. findet man
unter luctus (Kibler), Schlachtopfer unter hostia (Krause, 236—282),

Damit diesem Uberblick iber so viel positiv zu bewertende Forderung in
unserm stets riistig vorwartsschreitenden Sammelwerk, an dem auch nicht-
deutsche Mitarbeiter so dankenswert beteiligt sind, nicht ein kritisches Schwiinz-
lein fehle, muB ich als Versager die Artikel superstitio und Stoa (philosophisch)
nennen. Auch wenn man Stuhl und Thron zusammen nimmt, ergibt sich noch
kein Ersatz fir Klausers treffliches cathedra-Buch. Uber die Lampen im
Kult findet man unter lucerna (1685—88) Dirftiges. Lutrophoros geniigt nicht,
auch nicht mensa im Kult, zumal Mischkowskis Gesamtarbeit (iiber die Diss.
8. u.) noch aussteht. Uber das Anliquarische hinaus kann das religionsgeschicht-
lich so dankbare Thema Stier nicht befriedigen. DaB meinem Freunde Mene-
krates-Zeus mehr abzugewinnen war, glaube ich gezeigt zu haten. Bei Tiir (Thyra)
sollte die archiologische Behandlung religionsgeschichtlich erginzt werden,
und das ist wohl nicht nur ein Spezialistenwunsch. Tanzkunst ist vertreten,
Tanz als magisch-religiose Erscheinung, soweit ich sebe, noch nicht, auch nicht
unter anderen Lemmata. Doch sind das Kleinigkeiten, denen andere Desiderate
zuzufiigen unbillig wire. Recht und billig aber ist es, dem unermtidlichen
Herausgeber und seinen Helfern zu danken fiir diesen wahren Thesauros!

4. Dem grofien Sammelwerk mogen sich die Sammlungen verschie-
dener Arbeiten anschlieBen, die in Gestalt von Festschriften und
Kleinen Schriften zum Bericht vorliegen.

a) Die vom nichsten Freundeskreis zum 70. Geburtstag Richard
Reitzensteins vorbereitete Festschrift! hat der invidus crcus zum Epi-
tymbion werden lassen. Das von Reitzenstein so tief durchpfligte und
weit bebaute Feld der Religionsgeschichte wird nur selten betreten:
von H. Frinkel (Hesiodinterpretationen), Ed. Schwartz (Uber die
sg. Collectio ecclesiae Thessalonicensis) und von Stroux (Augustinus).
Sehr willkommen ist das von R. Reitzenstein jr. zusammengestellte
Verzeichnis der Schriften des Vaters. Dem ARW. hat Reitzenstein von
1904—1930 Beitrige gegeben, die zum Wertvollsten seines Bestandes
gehoren; um so mehr beklagen auch wir den unersetzlichen Verlust!

Von den 20 Beitrigen der schwedischen Festschrift fiir Kronprinz
Gustaf Adolf? beriihrt die Hilfte unsere Arbeitsgebiete — man sieht,
wie stark Nilssons Vorbild wirkt. Ich nenne sie in systematischer
Anordnung. Persson modifiziert z. T. im Anschluf an Lindquist die
Lesung der spitmykenischen Schaleninschrift aus Asine, die er schon
1930 verdifentlicht hatte (nicht ohne Widerspruch zu finden). Grie-
chische Hexameter um 1200, vokativische Anrede an Nereiden Posei-

! Festschbrift R. Reitzenstein . . . dargebracht von Ed. Fraenkel, H. Frinkel,
M. Pohlenz, E. und R. Reitzenstein, Ed. Schwartz, J. Stroux. Leipzig-Berlin
1931, B. G. Teubner. 169 S.

2 Corolla Archeologica principi hereditario regni Sueciae Gustavo Adolpho
(Skrifter . . . Svenska Institutet i Rom II), Lund 1932, Gleerup. VIII, 276 S.
mit Portrit, 30 Tafeln, 43 Abb.

23*



354 Otto Weinreich

dons, das Weihgeschenk selbst redend, altepische Formen (Iovoidd.Fovog
¢vel) in einem der kyprischen Schrift @hnlichen Alphabet — das ist so
aufregend, daB Sprachforscher sich mehr als bisher duBern miiften
(Kretschmer, Glotta 22, 199 zweifelt, erwartet Sprache der vorgriechi-
schen Bevélkerung, jedoch Nilsson o. S. 85 stimmt Perssons Lesung und
Deutung der Inschrift als solcher zu; sein Zweifel bezieht sich auf Posei-
don als Herrn des Heiligtums in Asine). Valmin behandelt die Tholos-
und Tumulusgriber der mykenischen und homerischen Kultur in ihrem
oft geleugneten, aber nun wohl erwiesenen geschichtlichen Zusammen-
hang. Hanell verfolgt die Entwicklung des griechischen Tempelhofes
aus dem mykenischen Palastvorhof durch die Jahrhunderte bis zu den
groBen axialen Anlagen der Kaiserfora. Westholm versffentlicht die
bei den schwedischen Grabungen in Soli auf Cypern gefundenen Skulp-
turen aus den Sarapis-Isis-Aphrodite-Heiligtiimern, die von ca. 200 v. Chr.
bis ca. 300 n. Chr. reichen. Merkwiirdig die weibliche Statue fig. 25 mit
eigenartigem Kultgewand. Im schénen Knaben von Subiaco will Seitz
den Rest einer Gruppe erkennen: Lykaon, den Achill um Gnade an-
flehend (P. Herrmann, Phil. Woch. 1934, 656 zweifelt). Nilsson ver-
teidigt seine These vom Ursprung des rémischen Triumphbogens aus
dem hellenistischen, architravgekronten Zweisiulenmonument als Sta-
tuentriger. Damit sind wir zur rémischen Religion gefiihrt, die in fol-
genden Aufsitzen noch beriihrt wird. Wijkstrom teilt die Tempel an
der Piazza Argentina in Rom folgenden Gottheiten zu: A dem Mars,
B (den Rundtempel) dem Hercules Custos, C den Lares permarini; der
jingste D ist mit der antiken Uberlieferung nicht zu bestimmen. Sif-
lund deutet die Porta Mugonia als porta dei sospiri, weil sie zur alten
Nekropole fiihrte, und die via sacra als den uralten Weg zu dieser
Stitte, auf der die Leichenprozessionen ins ,,geheiligte® oder ,,verfluchte®
Gebiet der Unterirdischen zogen. Akerstrdm behandelt den Lucus
Curtius und seine Sagen. Endlich Danielson fiihrt an Hand von An-
nius von Viterbos Griindungsgeschichte Roms (1498) in die krause Gelehr-
samkeit der alten Humanisten, wo Ianus = Noah ist und Saturnus vor
Ninus-Juppiter flieht, um iiber die Aboriginer in Latium zu herrschen.

Aus dem Bestand der voluminssen Festschrift fiir Ramorino® kann
nur namhaft gemacht werden, was religionsgeschichtlichen Fragen gilt.
Luria untersucht in methodisch klirender Weise ein vielverbreitetes
Mythenmotiv (Oedipussage u.sonst.): der alte Konig und der junge Prinz
(in irgendeinem Verwandtschaftsverhiltnis), der ihn einmal ermorden
soll und den er deshalb fernhilt; Riickkehr, Kénigsmord, Ehe mit Frau

! Raccolta di scritti in onore di Felice Ramorino (Pubblicazioni della Uni-
versitd Cattolica de Sacro Cuore, Ser. IV vol. VII). Mailand [1927], Societa edi-
trice ‘Vita e Pensiero’. XXIV, 707 S. mit einer Photographie.



Gesamtantike und griechische Religion 1925—1935 355

oder Tochter des Kénigs. In der bei Herodot so hiufigen Wortwieder-
holung erkennt Tolstoi Spuren des volkstiimlichen Erzihlungsstils,
den er mit folkloristischen Parallelen belegt. Snyder erklirt einige
kunstmythologisch interessante Sarkophagdarstellungen. M esk gibt gute
Beobachtungen iiber die Prosa- und Vershymnen des Aelius Aristides
(vgl. dazu unten). Fehrle beschiftigt sich mit den bekannten Zauber-
spriichen und andern Beispielen von altem Volksglauben bei Varro r.r.
12, Budimir mit der Fortuna Viscata, Campadonico mit der Gétter-
handlung und der Rolle des Fatums in der Aeneis. An eine Stelle der
Anastasia-Apokalypse ankniipfend erliutert Radermacher ein mythi-
sches Bild. Galdi gibt Beitrige zu Tertullian und Cyprian, und iiber
St. Ambrosius und Al Manzoni spricht Salvadori unter dem Motto:
,Ubi Petrus ibi Ecclesia‘.

Greifswalder Freunde haben Viktor Schultze' zum 80. Geburtstage
eine Festgabe dargebracht, in der gemiB dem eigenen Lebenswerk des
Jubilars — dessen Schriften W. Menn bibliographisch verzeichnet —
Christentum und Antike im Vordergrund stehen. Deissner stellt zwei
wichtige Ausprégungen des antiken religits-sittlichen Lebens, die my-
stische Frommigkeit der Mysterienkulte und #hnlicher Kreise und die
ethische Denkweise der Stoa und des (edleren) Kynismus bzw. die auf
beiden Gebieten ausgebildete Art der ,,Seelentechnik® im Vergleich mit
der seelischen Haltung des Christentums dar: die Verschiedenheiten iiber-
wiegen. Gegeniiber v. Sybel, Wickhoff und Strzygowski erkennt H. W.
Beyer durchaus an, daB die altchristliche Kunst ein Stiick der Antike
ist, teil hat am neuen spdtrémischen Kunstwollen und in vieler Hinsicht
dem Osten verpflichtet ist, aber daB in ihr doch ein Eigenes liegt: ,der
in Gestalt, Handlung und Symbol gegebene Inhalt, seine klare Prigung
auf die Herausstellung des Wesentlichen durch Auswahl, Aufbau und
Formung und das Wissen um die Aufgabe, durch die notwendige Ge-
brochenheit des irdischen Ausdrucks auf das Ewige hinzuweisen, machen
das Wesen christlicher Kunst aus.“ J. Keil behandelt an Hand einiger
Monumente die Auseinandersetzung des Christentums mit der Antike
in Ephesos; im 4.Jahrh. beginnt der Endkampf, aber erst die Johannes-
kirche justianischer Zeit ist der ragende Markstein der neuen Epoche.

Die speziell das Christentum angehenden Beitrige kann ich nur auf-
zihlen: Hermann, Gehorsam und ewiges Leben im Joh.-Evang.;
Bauernfeind, Firbitte angesichts der ,,Siinde zum Tode®; v.d. Goltz,
Bildsprache (gemeint ist Symbolik) und kirchliches Handeln; Dahl-
mann, Geburtskirche in Bethlehem; Jeremias, Hohlenbaptisterium

! Von der Antike zum Christentum. Untersuchungen als Festgabe fiir
V. Schultze . . . dargebracht von Greifswalder Kollegen. Stettin 1931, Fischer
u. Schmidt. 215 S. Mit 27 Tafeln und Textabb.



356 Otto Weinreich

bei Jerusalem; Laag, Coemeterialbasilika von Tarragona. Pernices
rein profan-archiologischer Aufsatz zum Alexandermosaik fillt aus der
sonst so einheitlichen Festgabe heraus, wihrend der kunstgeschichtliche
von Schmitt liber Caspar David Friedrich und die Klosterruine in
Eldena ein wundervoll gestaltetes Stiick romantischen Christentums-
erlebnisses vergegenwirtigt (denn es war doch nicht nur ein heimat-
liches ,,Landschaftsmotiv*).

b) U. v. Wilamowitz® nahm den Vortrag iiber die griechische Reli-
gion in die 4. Aufl. seiner Reden nicht mehr auf, er plante offenbar
bereits sein grofles Buch. Aber sonst steht vieles in ihr, was man auch
tiir religionsgeschichtliche Fragen nutzbringend liest: sehr fein die Plau-
derei iiber den Musenberg und religiéses Naturerleben. Neben den Pin-
dar- und Bakchylidesaufsitzen des ersten und dem pv@d9: coevrév des
zweiten Bandes ist namentlich zu nennen die ausgezeichnete Wiirdigung
hellenistischer Religion, die man aus den Aufséitzen iiber Kallimachos’
Demeterfest, tiber Daphnis, Adonis, Kleanthes Zeushymnos und iiber
Panaitios gewinnt. Neu ist das einzige dem Christentum geltende Stiick:
»Die Verklirung Christi“ (gegen Ed. Meyer und Harnack, ankniipfend
an Wrede und Wellhausen).

Anders als H. Usener war F. Buecheler? nicht von einem urspriing-
lichen Trieb zu religionsgeschichtlichen Fragen gedringt worden. Aber
ernst genommene Pflicht philologischer Sachinterpretation fiihrte ihn
doch oft dazu, 6fter als man zunichst annehmen mochte. Das zeigt sich
gerade in den letzten zwei Bénden seiner Schriften, die Hense und
Lommatzsch sorgsam ediert haben. Der Hauptteil entfillt naturgemi8
auf rémisch-italische sacra, weil die Edition etwa des abellanischen
Cippus, einer oskischen Bleitafel oder eines altitalischen Weihgedichts
dazu notigte. Aber auch zu Themistios, Ps.-Plutarch und Philon, zur
Paraphrase eines orphischen Gedichtes iiber den Raub der Proserpina,
zu Gottmenschenenkomien (III 240ff.), zu den Apologeten Aristides
und Justin, zu Kiirzungen der nomina sacra, ja zu dem gegen eine vor-
laute Konjektur zu sichernden Beinamen d&vdgyvgor fiir Kosmas und
Damian hat er doch immer Treffendes zu sagen. Und wie mancherlei
steht in den bescheiden betitelten ,,Coniectanea®! All das in 243 Bei-
trigen oft geradezu verborgene Material erschlieft bequem Bickels
Sachregister unter ,Aberglaube, Kultgebrauche, Religion und Mythos,
Zauber*.

t U.v. Wilamowitz-Moellendorff, Reden und Vortriige, 4. umgearbeitete Aufl.
Berlin 1926, Weidmann. Bd. I: X, 38+ S; Bd. II: 298 8.

* Fr. Buecheler, Kleine Schriften II. III, Leipzig-Berlin 1927, 1930. VI, 518;
VI, 439 8.



Gesamtantike und griechische Religion 1925—1935 357

5. Wenn ein Gelehrter wie Geffcken® eine Griechische Lite-
raturgeschichte schreibt, ist von vornherein zu erwarten, daf er in
denjenigen Abschnitten, die zu religionsgeschichtlichen Ausblicken zwin-
gen, Eigenes und Beachtliches zu sagen weiB. Das ist in dem mir einzig
vorliegenden Teil auch durchaus der Fall (9ff., 581f., 66 ff., vieles in
den Kapiteln iiber die Tragodie und im Anmerkungsband). Ein gewisses
Ubergewicht war dadurch iiber die (im Literaturverzeichnis sonderbarer-
weise nicht genannte!) Christ-Schmidsche Literaturgeschichte gegeben.
Aber wenn, aufs Ganze gesehen, ein englischer Kritiker meinte: ,the
possessor of Christ-Schmid will not find himself handicapped by the
lack of Geffcken®, so hat Schmid ® nun seinerseits in der vélligen Neu-
fassung Geffcken unweigerlich iiberholt. In der durchgehenden Einord-
ordnung der hellenischen Literatur in die Gesamtheit des geistigen und
kulturellen Lebens ist hier ein Hohepunkt erreicht, und gerade nach
der religionsgeschichtlichen Auswertung hin ist der Fortschritt auBer-
ordentlich. Ob es sich um die religiose Lage bei Homer, Hesiod, Pindar,
Tragikern oder wen immer handelt, iiberall beobachtet der Leser klare
Stellungnahme, tiefes Verstindnis, sicheres Urteil und erhilt aus Quellen-
material wie Literaturhinweisen eine nicht hoch genug einzuschitzende
Hilfe geleistet. Auch die Darstellung selbst zeigt tiefes Ethos und ein-
drucksvolle Haltung. Es ist d i e international fiihrende Leistung geworden.

Wihrend Jakob Burckhardt® in seinen kulturgeschichtlichen
Werken der griechischen und spiitantiken Religion einen grofen Raum
zugewiesen und in der Bewertung betrichtliche Selbstindigkeit bewiesen
hatte, ist W. Ottos* Forschungsbericht mehr fiir den kulturgeschicht-
lichen Rahmen, in dem die Religion des Altertums sich darbietet, als
fiir diese selbst ertragreich; denn wie die Geistes-, so wird auch die
Religionsgeschichte (bewuBtermafien) mehr beildufig beriihrt. Mittels
des Registers ist das Material leicht zu erfassen. Gegen Ottos These,
daB die rémische Kaiserzeit dem Kulturbegriff des ,Hellenismus“ nur

' J. Geffcken, Griech. Literaturgeschichte I: Von den Anfingen bis auf die
Sophistenzeit (Bibl. d. klass. Altertumswiss. IV), Heidelberg 1926, Winter. Text-
band XII, 328 8., Anmerkungsband VIII, 317 8.

* W. Schmid, Geschichte der griech. Literatur, 1. Teil: Die klassische Pe-
riode, 1. Bd.: Die griech. Lit. vor der attischen Hegemonie. 2. Bd.: ...in der att.
Hegemonie vor dem Eingreifen der Sophistik. (Handb. d. Altertumswiss. VII 1,
1.2). Miinchen 1929, 1934. XVI, 805; XII, 781 8.

sDankenswerte Neudrucke von J. Burckhardts ,Griechischer Kulturgeschichte,
zusammengefaBt und hrsg. von R. Marx (in 8 Bénden) und seiner ,Zeit Kon-
stantins des GroBen®, hrsg. von E. Hohl, erschienen bei A. Kroner, Leipzig
(Kroners Taschenausgabe Bd. 58—60 und Bd. 54). .

¢ W. Otto, Kulturgeschichte des Altertums. Ein Uberblick iiber neue Er-
scheinungen. Miinchen 1925, Beck. X, 175 8.



358 Otto Weinreich

als Unterabschnitt einzurechnen sei, lieBe sich gerade von seiten der
religiosen Lage hier nicht allzuviel einwenden; aber die sonstigen Be-
denken gegen diese Zusammenfassung des Jahrtausends von Alexander
d. Gr. bis zu den Arabern als ,Hellenismus“, die z. B. Wilcken, DLZ.
1925, 1530ff. geduliert hat, sind doch m. E. durchschlagend.

Von der allgemeinen , Literatur iiber* wenden wir uns den Quellen-
sammlungen zu (Ausgaben einzelner Autoren oder Inschriftensamm-
lungen, Papyri sowie literarhistorische Spezialliteratur wird nach Mog-
lichkeit in den spiteren Abschnitten systematisch eingereiht). Da nenne
ich als Gabe hohen Wertes Jacobys Historikerfragmente.! Lang
vorbereitet und ausgereift, liegen abgeschlossen vor die Sagenzeit in
Bd. 1, also etwa Hekataios, Pherekydes und andere alte Genealogen,
die hellenistischen mythographischen Sammler wie Konon, und die un-
zuverlissigen Gesellen wie Herodoros, Dionysios Skytobrachion, Palai-
phatos. Als Anhang kommt Euhemeros, leider ohne Kommentar, wih-
rend alles andere von Jacoby auch erlautert ist; schon dadurch, wie
iiberhaupt in jeder Hinsicht, ein grofier Fortschritt iiber die alten HGF.
Man versidume nicht, zu I die Addenda in II heranzuziehen. Hesiod, der
vor das Ganze gestellt werden konnte, hat Jacoby als Divertimento
zwischen den Frustula der Historiker fiir sich ediert (s.u.). Bd. II bringt
auf iiber 2000 Seiten in Text und Kommentar die ganze Universal-
historie mit M#nnern wie Ephoros, Duris, Poseidonios, die Spezial-
geschichten eines Theopomp, Kallisthenes nebst den ganzen Alexander-
historikern, die Schilderer der Diadochen und Kaiserzeit, in Autobio-
graphie und Memoirenliteratur alle Reste, in den Chroniken die Reihe
vom Marmor Parium iiber Apollodor bis auf Porphyrius. Ein gewaltiger
Stoff, dessen Wichtigkeit fiir weite Strecken der griechischen und helle-
nistischen Religion — man denke nur an Herrscherkult, Synkretismus
u. dgl. — auf der Hand liegt. Und Jacobys grundgelehrter, mit Lite-
raturnachweisen ausgestatteter Kommentar lifit einen, auch wenn man
ihn fiir religionsgeschichtliche Einzelheiten befragt, fast nie im Stich.
Eine Leistung von bleibendem Wert!

Aus Clemens Sammlung der Fontes Historiae Religionum
habe ich nur das SchluBbindchen der von Hopfner? vereinigten Quellen
zur ﬁ.gyptisch-hellenistisch en Religion anzuzeigen, das die By-
zantiner von Malalas ab und Nachtrige bringt und mit iiber 100 Seiten
Register das Ganze bequem benutzbar macht. Die Fragmente des fiir
agyptische Religion, Geschichte, Schrift, aber auch fiir allerlei Paradoza

1 F. Jacoby, Die Fragmente der griech. Historiker I (Genealogie und Mytho-
graphie), II (Zeitgeschichte), Berlin 1923—1929. X, 536 4 7; X, 1257, 884 S.

* Fontes historiae religionis Aegypticae coll. Th. Hopfner p. V (Font. hist.
rel. 1I 56). Bonn 1925, Marcus u. Weber, S.711—932.



Gesamtantike und griechische Religion 1925—1935 850

und Vegetarismus (s.u. HauBleiter) interessierten Chairemon, der Neros
Lehrer gewesen war, sammelt Schwyzer,! Nicht ein wissenschaftliches,
sondern ein pidagogisches Ziel setzte sich Kleinknechts in Gemein-
schaft mit Kittel-Weinreich ausgearbeitetes IIANOEION?, eine fiir
Theologen im griechischen Erginzungskurs gedachte, aber auch fiir Se-
minariibungen zur griechischen Religion brauchbare Sammlung religiéser
Texte von Homer bis in die Spitantike. Mit Absicht sind Stiicke auf-
genommen, die in Nilssons und Lattes schon friiher angezeigten Teilen
aus Bertholets religionsgeschichtlichem Lesebuch deutsch gegeben sind.
Dank der Giite A. D. Nocks kann ich nachtriglich auch noch auf die
ziemlich umfingliche Anthologie von religiésen Stiicken von Homer bis
auf Alexander hinweisen, die Cornford?® in englischer Ubersetzung dar-
bietet. Voraus geht eine Einfilhrung in die griechische Religion, in der
wie in den Textproben der Nachdruck auf der Hochreligion liegt, daher
wenig Epigraphisches aufgenommen ist., Vereinzelt ist auch nachalex-
andrinisches und romisches Material aufgenommen.

Finige Inschriftensammlungen werden, wie gesagt, in spiteren Ab-
schnitten bei der Kultgeschichte eingereiht. Hier aber sei eines Hilfs-
mittels gedacht, das den epigraphischen Zuwachs an Quellen grie-
chischer Religionsgeschichte leicht erfassen 1liBt, dank der Bemiihung
von Hondius* und seines internationalen Mitarbeiterstabes.

Fiir die papyrologischen Quellen sind wir, wie schon im
letzten Bericht betont, Preisigkes® Worterbuch verpflichtet, das
nunmehr vollendet ist. Mit KieBlings Hilfe ist der alphabetische Teil im
zweiten Band zaum Abschlufi gefiihrt; er hat die Artikel puideco—dyoc
ausgearbeitet. Vom dritten Band sind uns die systematisch angeordne-
ten Gruppen Herrschertitulaturen, Monatsnamen, Beamten- und Ehren-
titel und namentlich auf S.369—407 das lexikalische Material fiir heid-
nischen Kultus, Gotter, christlichen Kult die wichtigsten.

! H. R. Schwyzer, Chairemon (Klass. Philol. Studien 4). Leipzig 1932, Har-
rassowitz. 110 S.

* IIAN@EION, Religiose Texte des Griechentums, in Verbindung mit
G. Kittel u. O. Weinreich hrsg. v. H. Kleinknecht. Stuttgart 1929, Kohlhammer.
XVI, 115 8.

3 F. M. Cornford, Greek Religious Thought from Homer to the age of
Alexander. London 1923, Dent. XXXV, 252 S.

4+ L L. E. Hondius, Supplementum epigraphicum Graecum, Bd. 3—7, Leiden
1929—1934, Sijthoff. 163, 163, 40, 160, 180 S.

8 F. Preisigke, Worterbuch der griech. Papyrusurkunden mit Einschluf
der griech. Inschriften, Aufschriften, Ostraka, Mumienbilder uew. aus Agypten.
Mit einem Nachruf von O. Gradenwitz hrsg. v. E. KieBling. I 3 (Sp. 641—860),
Il (1v, 782 Sp.), III (VI, 426 8.). Berlin 1925—1931, Selbstverlag der Erben,
Gr. Preisigke, Berlin-Steglitz, Bergstr. 71 a L



360 Otto Weinreich

Unter den fiir religionsgeschichtliche Arbeit hilfreichen Lexika
darf auch Suidas genannt werden, der, wohl selbst byzantinischer Ménch,
sich in der Auswahl seines Stoffes anerkanntermaBen auch durch theo-
logische Interessen hat bestimmen lassen (Adler, RE. IV A 681). Wir
verdanken die neue Ausgabe Ada Adler!, die eine hervorragende Lei-
stung damit vollbracht hat. Mit dem doppelten Apparat der Quellen-
stellen und Ausschreiber des Suidas 148t sich auch die Paralleliiberliefe-
rung gut erfassen, und iiber Suidas’ Arbeitsweise hat die Herausgeberin
in der RE. a. a. O. alles Erforderliche gesagt.

Als letztes Stiick wire hier zu verzeichnen Kittels? im Bunde mit
vielen Fachgenossen bearbeitetes Wérterbuch zum Neuen Testa-
ment, das ja die religiése Begriffsgeschichte des urchristlichen Wort-
materials auf dem jiidischen und griechisch-paganen Sprachgut aufbaut.
Da aber die besondere Sehweise dieser bedeutsamen Arbeitsgemein-
schaft zusammenstimmt mit gewissen Strebungen in der heutigen Reli-
gionswissenschaft, die erst im Abschnitt iiber ,, Antike und Christentum*
charakterisiert werden konnen, so geniige vorerst die bibliographische
Nennung eines auch fiir Philologen véllig unentbehrlichen Arbeitsmittels.

II. GESCHICHTE DER GESAMTANTIKEN UND DER
GRIECHISCHEN RELIGION

6. Wide-Nilssons® bewihrte Gesamtskizze, iiber deren Art oben
Bd. 23, 53f. gesprochen wurde, ist neu durchgesehen und namentlich
in den letzten Abschnitten ergénzt worden.

Aus Vorlesungen iiber allgemeine Religionsgeschichte an der Theo-
logischen Fakultit in Graz ist das Lehrbuch von Michelitsch* hervor-
gegangen, in dem ca. 50 Seiten den Griechen und Rémern einschliefilich
des Synkretismus gewidmet sind, nicht ohne manche MiBverstindnisse
im einzelnen und aufs Ganze gesehen hinter dem zuriickbleibend, was
z. B. von Turchi in einem #hnlichen Werk erreicht war. Uber die ande-
ren Teile wage ich kein Urteil.

6. Die einzige neue, in der Berichtszeit erschienene Gesamtdar-
stellung der griechischen und rémischen Religion, die im

1 Suidae Lexikon ed. Ada Adler, I—III. Leipzig-—Berlin 1928, 1931, 1933,
B. G. Teubner. XXXII, 549; XII, 740; XIV, 622 8. Die hier nicht genannten
Teile sind schon teils erschienen, teils vor dem Erscheinen.

* Theologisches Worterbuch zum Neuen Testament. In Verbindung mit ...
(39 Namen) hrsg. v. G. Kittel. 1 (a—y), II (0—n), III Lief. 1—7 (Ocpdo—xad-
{svmus). Stuttgart 1933—36, Kohlhammer. XII, 24* 793 S,; XII, 958; 448 S.

8'S. Wide und M.P. Nilsson, Griechische und rémische Religion (in: Gercke-
Norden, Eintiihrung in die Altertumswissenschaft 114 Heft 4). Leipzig-Berlin
1931, B. G. Teubner. II, 101 8.

4 A, Michelitsch, Allgemeine Religionsgeschichte. Graz 1930, Styria. XV, 931 S,



Gesamtantike und griechische Religion 1925—1935 361

Sinne Albrecht Dieterichs philologische und vergleichend religions-
wissenschaftliche Methode bewshrt, rithrt von Pfister’ her. Sie ver-
kniipft in origineller Weise Systematik und Forschungsbericht, nachdem
sie in zwei Einleitungskapiteln iiber Ziel und Methode sowie hierfiir
einschligige Literatur kritisch den Boden bereitet hat. Dann folgen, als
organisches Werden betrachtet, die Epochen der antiken Religions-
geschichte von der kretisch-mykenischen Zeit ab bis zur rémischen.
Eingegliedert sind systematische Kapitel iiber Gottesvorstellung, Mythos,
Kult, Aberglaube und Magie, wihrend dasjenige iiber Lokalkulte, weil
das ganze Mittelmeergebiet umfassend und mit dem Westen schliefend,
den Ubergang zum letzten Kapitel, dem der rémischen Religion bildet.
Es ist billig, sich etwa am hiufigen ,,Orendismus® und ,,orendistisch zu
stoBen (was ja gerade die tun, die sich nicht die Mihe nehmen, iiber
das Wesen solcher religionsgeschichtlicher Terminologie sich zu infor-
mieren). Gewilh konnte statt orenda auch dvvaus oder évégyeia gesagt
werden, aber weder Dynamik noch dynamistisch noch Energie wire
terminologisch verwendbar. Der Blick fiir die Hochreligion fehlt doch
Pfister gewil nicht, nur ist diese bisher doch so iiberwiegend im Vorder-
grund der antiken Religionsgeschichten gestanden, daf gewissermafien
eine piddagogische Unterstreichung der anderen Wesensseiten notwendig
war. Fir deren Verstéindnis ist ethnologisch-volkskundliche Schulung
unentbehrlich, vergleichendes Verfahren unerliflich. Das kann gewifl
dazu fiihren, und hat Pfister wohl auch hie und da dazu verfiihrt, indi-
viduelle Unterschiede zugunsten eines gemeinsamen Untergrundes zu
iibersehen oder Wertunterschiede nicht zu betonen. Aber andererseits
wird das Bestreben nach Differenzierung, Bewerten des Unterscheiden-
den doch erst dann fruchtbar, wenn man erst einmal das Allgemeinsame,
Verbindende erkannt hat und Sonderentwicklungen aus dem spezifischen
Wesen z. B. des Griechentums oder Christentums davon absetzen kann.
So sollte das Buch nicht nur nachgeschlagen, sondern vor allem in seinen
klar aufgebauten und prizis definierenden systematischen Abschnitten
namentlich von denen gelesen werden, die meinen, fiir das Verstindnis
antiker Religion geniige es, griechisch-lateinische Quellen humanistisch
traktieren zu konnen. Im allgemeinen gilt ja wohl der Satz, daB der
Autor eines groflen philosophisch-geschichtlichen Werkes etwas von
Philosophie als solcher, einer Geschichte der griechischen Sprache etwas
von allgemeiner Sprachwissenschaft und Sprachpsychologie, ihren Phi-
nomenen, Gesetzen und besonderen Methoden verstehen sollte, ansonsten

1 F. Pfister, Die Religion der Griechen und Romer mit einer Einfiihrung
in die vergleichende Religionswissenschaft, Darstellung und Literaturbericht
1918—1930 (Bursians Jahresberichte 229). Leipzig 1930, Reisland. VII, 424 S.
(Vgl. auch oben Bd. 28, 819.)



362 Friedrich Pfister

man Gefahr laufe, das Unternehmen mit unzureichendem Riistzeug an-
zufassen und beispielsweise Umwelt und AuBensicht Platons schén zu
beschreiben, aber den innersten Kern, den Philosophen, einem schuldig
zu bleiben. Dafi die Archiologie ohne Kunstwissenschaft nicht aus-
kommt, ist allméhlich begriffen, in der Literaturgeschichte ist das Ent-
sprechende im Werden, aber bei der Religion der Griechen geniigt,
scheint es, ,griechisch* noch immer. Dal einer das religionsgeschicht-
liche Riistzeug, das er besessen hat, wegwirft zugunsten ahnungsvoller
Ergriffenheit (oder vielleicht auch nur gute alte Methode gegen neueste
Kulturmorphologie eintauscht?), ist ein Sonderfall, der mir nicht vor-
bildlich erscheint. Es wird auf derlei Fragen im weiteren Bericht noch
zuriickzukommen sein.

DIE FORSCHUNGEN VON J. WINTHUIS
UBER DAS ZWEIGESCHLECHTERWESEN

VON FRIEDRICH PFISTER IN WURZBURG

Seit vier Jahren schien dem Fernerstehenden der Streit zwischen
Winthuis und dem Anthroposkreis, wenigstens in der Offentlichkeit, bei-
gelegt, und als gegen Ende des vorigen Jahres ein neues Buch?! des
inzwischen in Innsbruck Habilitierten erschien, wurde man in dieser
Ansicht bestirkt, da es mit keinem polemischen Anhang belastet war,
vielmehr in einem Punkt sogar eine Annaherung an die Gedankenginge
jenes Kreises zeigte. Aber aus dieser Ruhe wurde man jih durch eine
weitere Schrift? herausgerissen, die bald darauf den Kampf wieder auf-
nahm. — Wegen des hohen Wertes der Winthuisschen Forschungen
muBl auf sie hier niher eingegangen werden, und da sein Kampf gegen
den Anthroposkreis die Gegenwartslage der Religionswissenschaft von
einer Seite her hell beleuchtet, kann auch dieser hier nicht ganz beiseite
gelassen werden. Doch beschrinke ich mich bei letzterem auf eine knappe
Darlegung der Geschichte dieses Streites, ohne dabei simtliche Aus-
lassungen, die sich zudem noch in zahlreichen Tageszeitungen zerstreut
finden, namhaft zu machen.

Im Jahre 1928 erschien als Band 5 der von Thurnwald heraus-
gegebenen Forschungen zur Vélkerpsychologie und Soziologie das Buch
von Winthuis, Das Zweigeschlechterwesen bei den Zentralaustraliern

1 J. Winthuis, Mythos und Kult der Steinzeit. Versuch einer Losung uralter
Mythosriatsel und Kultgeheimnisse. Stuttgart 1935, Strecker u. Schroder. XVI,
296 S. Geb. A/ 16.—.

2 J, Winthuis, Mythos und Religionswissenschaft. P. W. Schmidts ,Metho-
dologisches® untersucht auf Wurzelkrankheit. Im Selbstverlag des Verfassers,
Moosburg (Oberbayern) 1936. III, 161 S. Mit Porto JA.4 2.70.



Die Forschungen von J. Winthuis iiber das Zweigeschlechterwesen 3G3

und anderen Volkern. Lisungsversuch der ethnologischen Hauptprobleme
auf Grund primitiven Denkens.! Es wurde sogleich von dem Religions-
historiker Jos. Schnitzer im Unterhaltungsblatt der Voss. Ztg. vom
18. Dez. 1928 warm begriifit, und dieser Gelehrte warf sogleich bereits
die Frage auf, die spiter noch eine Rolle spielen sollte: ,Lassen sich
iibrigens nicht Spuren einer urspriinglichen Doppelgeschlechtlichkeit
schon in der Bibel, im Talmud, bei den alten Indern, Persern, Babyloniern
und selbst bei Plato nachweisen? Ferner trat in der Literar. Beilage
des Bayerischen Kuriers vom 18.Februar 1929 Thurnwald fiir W. ein,
indem er ,die grofe Bedeutung der Arbeit* hervorhob, die darin bestehe,
,daB W. vom Standpunkt der Eingeborenen aus wirklich ihre Denk-
symbolik zu durchleuchten versuchte, und zwar in gewiB richtiger Weise",
und in der Frankf. Ztg. vom 28. Aug. 1929 sagte ich eine ,lebhafte Dis-
kussion“ voraus, die dies Buch hervorrufen werde, da ,diese neuen Re-
sultate den Lehren solcher Forscher widersprechen, die vom griinen
Tisch aus, etwa von Wien oder Rom aus, die Gewohnheiten und An-
schauungen der Primitiven bestimmen wollen.” Inzwischen war auch der
Angriff tatsichlich erdffnet worden, und zwar, wie zu erwarten war, vom
Wiener Anthroposkreis aus, als dessen Vorkimpfer zunichst Dr. Walk
in der Wiener Reichspost vom 27. Jinner und 17. Marz 1929 auftrat.
Gegen diesen wandte sich der Afrikanist W. Wanger? in der Literar.
Beilage der Augsburger Postzeitung vom 25. Sept. 1929, dem Walk
ebd. im November antwortete. In der Berliner Germania vom Sept. 1929
Nr. 19 verdichtigte J. Peters W. als Anhinger der Freudschen Psycho-
analyse und als ,,Evolutionisten®, wie ihm schon Walk ,Pansexualis-
mus® vorgeworfen hatte. Eine Erwiderung Wangers wurde von der
Germania nicht aufgenommen.?

Nun erschienen auch die ersten Besprechungen in wissenschaft-
lichen Zeitschriften, so die von Schnitzer, Zeitschr. f. Volkerpsychol.
u. Soziol. 1929, 212ff. und von Speiser, Schw. Arch. f. Volksk. 29
(1929) 70ff., beide in anerkennendem Sinn, und Siegfr. Passarge*
wandte die Ergebnisse der W.schen Forschungen auf die alttestament-
liche Uberlieferung an. Aber auch der Anthropos selbst trat jetzt in
den Kampt ein, und er lieB bereits durch Walk in der Augsb. Postztg.
vom 13. Nov. 1929 dies Ereignis ankiindigen, wonach gleich zwei Mis-
sionare sich mit W. auseinandersetzen wiirden. Diese Besprechungen er-
1 Vgl. die ausfiihrliche Besprechung von F. R. Lehmann, ARW. 29 (1921) 144 ff.

2 Sein Aufsatz ist auch abgedruckt bei Winthuis, Einf. in die Vorstellungs-
welt primitiver Volker S. V., wo es aber filschlich 25. XII. 29 heiBt.

3 Er steht jetzt bei Winthuis, Die Wahrheit tiber das Zweigeschlechter-

wesen S. V.
4+ Pasgsarge, Das Judentum als landschaftskundlich-ethnologisches Problem,

1929.




364 Friedrich Pfister

schienen von Missionar P. Gerhard Peekel (Anthr. 24 [1929] 1005
bis 1072) und P. Jos. Meier (Anthr. 25 {1930] 75—135), denen sich
er selbst, das Haupt der Schule von St. Gabriel, anschloB (Anthr. 26
[1981] 55—98); so war in dieser Zeitschrift ein Raum fast so groB wie
der, den das Buch selbst umfalite, gegen dies Buch zur Verfiigung ge-
stellt worden, und dazu kamen noch verschiedene ,Erklirungen® iiber
»Vernichtung von Manuskripten® (Anthr. 25 [1930] 1085—1088) oder
sonst personlicher Art (Anthr. 26 [1931] 950—951), zum Teil mit der
Androhung gerichtlicher Klage geschmiickt (Anthr. 26 [1931] 323 bis
324). Selbstverstindlich setzte sich W. hiergegen zur Wehr, zunichst
gegen Peekel in seiner Schrift!: Die Wahrheit iiber das Zweigeschlech-
terwesen durch die Gegner bestitigt (Beilage zur Zeitschr. f. Vlker-
psychologie u.Soziol. 6, 1930). Dann erschien sein Buch: Einfiihrung in
die Vorstellungswelt primitiver Volker. Neue Wege der Ethnologie, 1931,
in welchem er sich (im 2. Teil des Werkes) mit P. M eier auseinandersetzte.

Dab dieser Kampf durchaus nicht auf wissenschaftliche Fragen be-
schriinkt blieb, ist bereits angedeutet und war auch zu erwarten bei
einem Gegner, von dem schon vor iiber 20 Jahren ein bedeutender
Ethnologe 2 sagte, daf in ihm ,noch ein Rest von dem geistlichen Ter-
rorismus® steckte, ,der aus dem Mittelalter stammt“. Diese Kampfes-
weise zusammen mit dema von W. gegen die Schriftleitung des Anthro-
pos erhobenen Vorwurf der Vernichtung von Manuskripten, gegen den
P.W.Schmidt nur eine gewundene Erklirung abgeben konnte (Anthr.
25 [1930] 1085 ff.), berechtigte schlieBlich zu dem Urteil3: ,Damit
scheidet wohl P. W. Schmidt endgiiltig aus der Schar der wissenschaft-
lichen Forscher aus*, ein Urteil, das von Passarge? in einem ,,Offenen
Brief* noch unterstrichen und weiter begriindet wurde. Die Entgegnung
Schmidts® und seiner Freunde® haben hieran nichts zu #ndern vermocht,
und daB man auch auf katholischer Seite von ihm abriickte, zeigen die
»Fragen an Pater W. Schmidt in Sachen des Dr. J. Winthuis“, die ,,von
einem katholischen Theologen* in der Literar. Beilage zur Augsb. Postatg.

t 8. hierzu auch K. Th. Preu8, DLZ. 1931, 2141 ff.

2 Georg Friederici, Pater W. Schmidt S. V. D., der Redakteur des »Anthro-
pos¥, Meine Antwort, 1914.

3 Pfister, Religion der Griechen u. Rémer, 1930, 47.

4 Pagsarge, Dr. Winthuis und der Anthroposkreis. Offener Brief an Herrn
Professor Dr. Pater W. Schmidt in Modling-Wien, 1931,

5 P.W. Schmidt, Randbemerkungen zu Prof. Dr. S. Pa,ssarges ”Offenem
Brief an Herrn Prof. Dr. W. Schmidt“, 1931. Hiergegen der Einblattdruck Pas-
sarges: Antwort auf die ,Randbemerkungen“ von Pater Schmidt, Febr. 1932.

¢ Anton B6hm, Schénere Zukunft vom 6. Dez. 1931 S. 222f. und vom 10. Jan.
1932 S. 338; Anonym., Augsb. Postztg. 18. Nov. 1931; s. auch Winthuis ebd.
26. Nov. 1931.



Die Forschungen von J. Winthuis iiber das Zweigeschlechterwesen 365

vom 16.Mirz 1932 gestellt wurden.! Und nun nach vier Jahren kommt
die wissenschaftliche Auseinandersetzung von W. mit Schmidt selbst,
nachdem er es zuvor nur mit den Vorkimpfern Peekel und Meier zu
tun batte. — So stellt sich der Verlauf dieses Streites dar, wobei ich
die Denunziationen, Klagen vor dem geistlichen Gericht, Vorwurf der
Hiresie u. a., wovon in dieser Literatur des oftern die Rede ist, ganz
beiseite gelassen habe. — Das Wesentliche ist fiir uns: Was hat Win-
thuis wissenschaftlich geleistet?

W. war in den Jahren 1902—1914 bei dem Siidseestamm der Gu-
nantuna auf der Gazelle-Halbinsel in Neupommern als Missionar titig,
und er lernte ihre Sprache so vollkommen, dal er sie nicht nur véllig
beherrschte, sondern auch in ihren Geist vollig eindrang. Dadurch lernte
er an der Quelle das primitive Denken kennen und konnte auch wert-
volles Material iiber Gesinge, Tinze, Feste usw. der Gunantuna sammeln.
In seinen Arbeiten verwendet er auch das von andern Feldforschern zu-
sammengetragene Material, insbesondere von Strehlow iiber die Zentral-
australier, aber in der Ausdeutung kommt er auf Grund seiner Kenntnis
des primitiven Denkens zu ganz anderen Ergebnissen als diese. Denn
er entdeckte eine, wie er es nennt, ,,Symbolsprache®, zunichst bei den
Gunantuna, dann auch bei den Zentralaustraliern, und seine Forschungen,
die zuniichst auf die Gunantuna beschrinkt waren, erweiterten sich auf
das primitive Denken iiberhaupt. Ich stelle nun zunichst die Haupt-
ergebnisse seiner Forschungen hier zusammen.

1. Im Denken der Primitiven herrscht das Sexuelle durchaus vor;
man kann geradezu von einer weitgehenden Sexualisierung ihres Welt-
bildes sprechen; ihr Denken ist véllig auf das Geschlechtliche eingestellt.

2. So denken sie auch bei an sich harmlosen Wortern vielfach so-
fort an etwas Geschlechtliches, so etwa bei den Wortern fiir Auge,
Mund, Ohr, Hohle usw. an vagina, bei Nase, Zunge, Lanze, Tragstock
usw. an membrum virile. Sie haben eine ,Bildersprache* ausgebildet,
und so enthalten ihre Gesinge und ihre Mythen einen ,exoterischen®
Sinn, wie ihn die Worte an sich geben, der fiir uns Europier oft un-
verstindlich, oft auch belanglos, zusammenhangslos oder toricht ist, und
einen ,esoterischen* Sinn, der jedem Eingeborenen verstindlich ist, da
er die Bedeutung der Bildersprache und der Metaphern kennt. Dieses
Vorhandensein eines bildlichen, esoterischen Sinns ist den Forschern
bisher verborgen geblieben, und W. sucht ihn durch eine genaue Einzel-
besprechung vieler der von Strehlow aufgezeichneten, aber von ihm in
ihrem richtigen Sinn nicht verstandenen Mythen und Kultgesingen zu
enthiillen. Auch hier handelt es sich durchweg um geschlechtliche Dinge,
um den actus generationis, die immer wiederholte schépferische Betiti-

1 Dagegen W. Schmidt, Augsb. Postztg. 1932 Nr. 17.



366 Friedrich Pfister

gung des Zweigeschlechterwesens, fiir die die Bildersprache Tausende
von Bildwortern als fiir den Hauptgedanken dieser Mythen und Lieder
enthilt.

3. Dieses Zweigeschlechterwesen ist zugleich das hochste Wesen der
Australier, aber zugleich auch der eine und einzige Gott, den sie kennen;
denn die Namen der ,verschiedenen“ Totemgotter, die in den Mythen
und Gesingen vorkommen, sind nur Bildworter fiir dieses eine Urwesen.
So bekennen sich also die Australier zu einem Monotheismus, zum Glau-
ben an einen einzigen persénlichen Gott, der zugleich Zweigeschlechter-
wesen ist und als Schiopfer durch den actus generationis alles einzelne
erschafft. Zweigeschlechterwesen sein bedeutet eben im ewigen Zustand
des Schépfungsaktes sich zu befinden. .

4. Und diesen ewigen Zustand des actus zu erlangen, d. h. selbst
ein Zweigeschlechterwesen zu werden, darauf ist der Sinn des Menschen
als auf das hochste Ideal gerichtet. Aber dies bedeutet fiir ihn nur, den
urspriinglichen Zustand wieder zu erreichen. Denn in der Urzeit waren
auch die Menschen androgyn, dann wurden sie in zwei Teile, einen
ménnlichen und einen weiblichen, gespalten, und ihre Sehnsucht ist es
nun, diesen Urzustand wiederherzustellen. Und diesem Zweck dienen
die Kulte und Initiationsriten. Wegen der Entweihung dieser Kultgeheim-
nisse waren die androgynen Menschen der Urzeit von dem Urtotemgott
gespalten worden; aber dieser lehrte sie auch wiederum die Riten, die
ihnen den Urzustand wieder verleihen kénnen. Einmal in der Urzeit
wegen der Preisgabe der Geheimnisse bestraft, hiiten die Australier jetzt
diese Mysterien und hiillen die Erziéihlung von ihnen wie auch die Mythen
in die nur den Eingeborenen verstindliche Bildersprache ein, die sie
auch dem Forscher nicht erkliren. Ja gelegentlich machen sie auch in
diesen Erzihlungen falsche Angaben, um die Entdeckung des wirklichen
Sinns zu verhindern.

Das Wesentliche dieser Grundgedanken war, von einem Stiick ab-
gesehen, von W. bereits in seinem ersten Buch ausgesprochen und in
seinen spiteren Schriften weiter begriindet worden. Sie werden jetzt in
dem neuen Werk durch Einzelinterpretationen, die sich auf die zentral-
australischen, zumeist von Strehlow gesammelten Texte beziehen, weiter
gestiitzt, und da fiir W. die Zentralaustralier ,,waschechte Primitive oder
Steinzeitmenschen® sind, wird ihre Religion als ,Mythos und Kult der
Steinzeit“, d. h., wenn man von einigen ,,Enta.rtungen“ absieht, als die
urspriingliche Religion des Menschengeschlechts betrachtet. Zur Kon-
trolle wiare freilich ein Vergleich dieser australischen Religion, wie sie
sich fiir W. darstellt, mit der Religion des Paliolithikums, wie wir sie
(gewiB unzuliinglich) aus den vorgeschichtlichen Funden kennen, anzu-
stellen, und bei einem Buch mit diesem Titel erwartet man wohl mit



Die Forschungen von J. Winthuis iiber das Zweigeschlechterwesen 367

Recht zum mindesten neben den australischen Zeugnissen auch eine Be-
riicksichtigung der steinzeitlichen Funde, und man hidtte auch gerne,
zum mindesten auf Grund der vorhandenen Literatur, einige Hinweise
darauf in der Einleitung gelesen, inwiefern man berechtigt ist, die
Zentralaustralier den Steinzeitmenschen gleichzusetzen. Ferner wird es
noch Sache der Feldforscher sein, denen die australischen Sprachen ver-
standlich sind, die von W. gegebenen Textinterpretationen nachzupriifen.
Einwinde sind hiergegen ja bereits friiher erhoben worden, die sich
gegen das erste Buch von W. wandten, und W, hat sich mit ihnen aus-
einandergesetzt, so zuletzt in der 1936 erschienenen Kampfschrift (s. o.
S.362 Anm. 2) mit P. W. Schmidt. Aber die Interpretationen des letzten
Werkes scheinen mir noch kiihner, d. h. noch mehr der Nachpriifung
bediirftig zu sein als die des ersten. Und schlieflich wire noch zu fragen,
inwiefern die Religion der australischen Steinzeitmenschen iiber-
haupt als die Religion der Steinzeit betrachtet werden kann.

Trotz der noch bis zuletzt vorhandenen #uBerst scharfen Polemik
gegen P. Schmidt muf aber der Leser des neuen Buches doch feststellen,
daB in einem wichtigen Punkt sich eine bedeutsame Anniherung des
Verfassers an die Anschauungen seines Gegners vollzogen hat. Ich habe
gelegentlich einmal die Schule Schmidts als die ,,idyllisch-romantische,
apologetische, katholische® Ethnologenschule bezeichnet?! und ihren Zu-
sammenhang mit dem 1. Buch Mosis, der mittelalterlichen Wissenschaft
und dem Tridentinum aufgezeigt. Es herrscht hier eine Idealisierung
der Primitiven, die in der Schilderung ihrer Gottesvorstellung (Mono-
theismus), ibhrer Ethik (Altruismus) und ihrer Eheverhiltnisse (Mono-
gamie) zutage tritt, wobei oft freilich die Zeugnisse vergewaltigt werden
miissen, damit ja kein Makel an den ,,Kindheitsvélkern der Menschheit*
bleibt.2 Davon findet sich in W.s friiheren Schriften nichts, und in der Tat
ist es auch schwer, die Unsittlichkeit der Gunantuna, von der W. des
oftern spricht, oder das geschlechtliche Denken der Primitiven, in dem
der Geschlechtsakt die Hauptrolle spielt, irgendwie zu verherrlichen;
man kann lediglich diese Tatsachen feststellen auf Grund der ethno-
logischen Berichte und die entwicklungsgeschichtlichen Folgerungen
daraus ziehen. So spricht W. etwa in seiner ,Einfiihrung” S. 68 von
der ,geradezu ungeheuern Unsittlichkeit, der wir bei den Australiern
sowohl wie bei vielen andern Primitivvélkern begegnen®, bringt Bei-
spiele hierfiir und sagt dann (S. 102f.): ,,Diese Sittenlosigkeit und damit
das vorherrschend sexuelle Denken nicht zugeben zu wollen, ist, an-
gesichts der vielen Belege, die wir dafiir besitzen, das Gegenteil
von Wissenschaft“ Wenn der hchste Wunsch der Australier nach

1 Philol. Woch. 1926, 933 ff. : Volkerkunde 1926, 129 ff.
Archiv fiir Religionswissenschaft XX XTII. 3/4 24



368 Friedrich Pfister

W.s eigenen Forschungen der ist, dauernd den Geschlechtsakt auszu-
iiben, wenn sie immerzu hieran denken, wenn ihre Kulte sie in diesen
Dauerzustand zu versetzen versprechen und ihr Leben nach dem Tode
in diesem Dauerzustand besteht, so ist es m. E. unméglich, selbst fiir
den, der die christliche Auffassung des Geschlechtlichen® verwirft, hier-
iiber folgendes zu schreiben (Mythos 246): ,Man sieht, es ist eine groB-
artige — wenn auch durch das Sexuelle getriibte — eschatologische
Anschauung, die sich in diesen Sagen offenbart, der Gedanke der mensch-
lichen Unsterblichkeit und der Riickkehr des Verstorbenen zu Gott, der
dem Menschen das Leben gab.“ Und unbegreiflich scheint es, wie W.
(Mythos 269) schreiben kann: ,Mit der Religion, vor allem mit dem
Jenseitsglauben unzertrennlich verbunden ist die Ethik, wie ja bei
den zentralaustralischen Kultfeiern schon die zum Ausdruck gebrachten
strengen Moralvorschriften erkennen lassen, sowie das BewuBitsein von
sittlichen Vergehen, von Gut und Bése, Schuld und Strafe.“ Unbegreif-
lich zwar nur fiir den, der nicht weifi, daB im Tridentinum der Zustand
der ersten Menschen verbindlich und ausdriicklich bestimmt wurde als
sanctitas et iustitia accepta a deo, und der nicht weiB, daB dieser Zustand
nun auch von den katholischen Ethnologen als Anfangszustand der
Menschheit angenommen werden mu, wenn sie sich nicht mit der Bibel
und den Lehren der Kirche in Widerspruch setzen wollen.2 Deshalb
streift nun auch W. alles Sexuelle als sekundir und spitere Degenera-
tion ab und sagt ,wenn auch durch das Sexuelle getriibt“ oder ,abge-
sehen also vom Erotischen®, als ob man diesen zentralen Punkt auBer
acht lassen konnte. Oder man vergleiche, wie W. 1935 die Aranda-
Kinder schildert (S.129): ,Wie die Liebe zur hehren alknarintja-Gottin
bereits in den Herzen der Aranda-Kinder im zartesten Alter entbrennt,
ist aus den Mitteilungen Strehlows iiber die Aranda-Kinderspiele zu
ersehen.“ Und S. 131: ,So ist die androgyne Idee, wie das Sexuelle
iiberhaupt, schon den kleinen Aranda-Kindern bekannt. Durch ihre Spiele
sollen auch sie schon die seelische Einstellung auf den ureigentlichen
Zweck des Kultes erhalten und vor allem mit Ehrfurcht vor dem Ur-
wesen, namentlich vor der fruchtbaren Gottin, erfiillt werden, die ja
auch dem Kult ihr Geprige gibt und dementsprechend im Jenseits-
glauben eine bevorzugte Stellung einnimmt.“ Das klingt gewif idyllisch-
religios; aber im ersten Buch (1928) schildert er das erotische Denken
und Handeln der Kinder ohne diesen Schleier einer idyllischen Bilder-
sprache, und da vermag auch die rauhe Wirklichkeit von W. nur in
lateinischer Sprache wiedergegeben zu werden (Zweigeschlechterwesen
18): ,,Pueri et puellae trium vel quattuor annorum ab ipsis parentibus

1 8. hierzu jetzt auch B. Kummer, Hdwbch. d. d. Ab. III 7356 ff.
2 Hdwbch. d. d. Ab. VI 550f.



Die Forschungen von J. Winthuis {iber das Zweigeschlechterwesen 369

ad copulam carnalem adducti sunt. Parentes non solum liberis adstanti-
bus actum generationis exercuerunt, sed etiam liberos suos ad eundem
actum cohortati sunt. Liberi in silvis quotidie ter vel quater vel quinquies
vel saepius commercium carnale, uti scio, magna cum libidine habuerunt,
ad quod adulti non solum tacuerunt, sed etiam riserunt. Ne putes, ma-
turitatem horum liberorum prius adfuisse quam apud liberos in nostris
regionibus, sicut exploratores certe cognoverunt.“ Hier ist noch nicht
davon die Rede, daf die Liebe zur hehren Gottin in den Herzen der
Kinder im zartesten Alter entbrannt sei, sondern hier handelt es sich
um eine andere Liebe und ihre Betitigung.

Zu solcher idealisierenden Schilderung der Primitiven gehort natiir-
lich auch der Urmonotheismus, wie der Leser des Anthropos wohl weif
und wie man ja auch aus dem 1. Buch Mosis folgern kann, das jetzt
auch von W. auf der 1. Seite als beweiskriiftiges Zeugnis angefiihrt
wird. Wahrend der Urmonotheismus im 1. Buch bei W. noch keine Rolle
spielte, ging W. spiiter in zwei Aufsitzen! niher auf ihn ein und suchte
zu beweisen, daf er auch bei den Australiern geherrscht habe. Aber
ninfolge der immer mehr rein auf das Sexuelle eingestellten Kulte und
spiteren ganz und gar unmoralischen Geheimbiinde, in denen ex officio
der Unzucht gefrént wird, verblaBte der Gottesgedanke bei jenen Stim-
men immer mehr. Nicht Gott zog sich von dem Menschen zuriick, son-
dern dieser zog sich von Gott zuriick“.2 Danach findet sich also heute
auch bei den Australiern kein Monotheismus vor — wie iiberhaupt bei
keinem Volk auf Erden in der Gegenwart als wirklicher Volkglaube® —
sondern nur die Verehrung eines hochsten Wesens, iiber das freilich die
Ansichten der verschiedenen Forscher auseinandergehen. In dem neuen
Buch aber lesen wir geradezu Hymnen auf den Eingottglauben der
,Wilden“ und auf ihre tiefreligivse Glaubigkeit.? So etwa S. 6: ,Da-
gegen diirfte die Tatsache nicht wenig iiberraschen, da — nach dem
Mythos — die Zentralaustralier tiefgliubige Menschen sind, und nicht
nur das, sondern auch ausgesprochene Monotheisten. ... So ist der Ur-

! Ztschr. f. Missionswiss. 19 (1929) 225fF; 20 (1930) 363 ff.

2 g, a. 0. 20 (1930) 367. * ARW. in diesem Bd. o. S. 161.

4 Eine erste Andentung davon Zweigeschlechterwesen 265f, wo es u. a.
heiBt: ,Khrfiirchtiges Staunen erfaBt ihn, wenn er das Brausen des Schwirr-
holzes hort, das die Stimme, ja die Anwesenheit des h&chsten Wesens selbst
verriit bzw. dieses Wesen selber ist; in seiner Gegenwart wagt er kaum zu
atmen usw.“ Aber 8. 111 lesen wir von diesem doppelgeschlechtigen Schwirr-
holz: ,Es soll den Frauen Begierden nach den Minnern erwecken.... Wenn
nun die Médchen das Brummen horen, so fiihlen sie einen stechenden Schmerz
im Bauche, als ob sie von einem feurigen Pfeil getroffen wiren. ... Es ist
demnach die Stimme des Schwirrholzes die Stimme des in actn coniugali sich
befindenden hichsten Geistes.“

24*



370 Friedrich Pfister

mythos in Wahrheit der Eingang zum Tempel der wahren Gottes-
erkenntnis, der Vorhof zum christlichen Glauben an die urspriingliche
Wirkursache, den allm#chtigen, aus dem Nichts schaffenden — weil un-
endlichen — hochsten Geist. ... So bezeugt selbst der kulturell niedrig
stehende, aber tiefreligiose Bewohner Australiens in seinem heifen
Drang nach ewig wihrender Gliickseligkeit (lies: nach dem ewig dauern-
den Geschlechtsakt) das Dasein des Unendlichen (I.: das Dasein des im
andauernden Geschlechisakt verweilenden Zweigeschlechicrwesens), da dem
Unendlichen allein der Drang nach dem ewigen Gliick (ebenso zu ver-
stehen) entquellen kann. Zutiefst ward Gottes Urbild der Menschenseele
aufgepriigt, zutiefst erfiillt den gottesebenbildlich geschaffenen Menschen-
geist die Sehnsucht nach dem Gottlich-Schénen, -Wahren, -Reinen und
-Guten (in Wirklichkeit nach dem Geschlcchtsakt). ... So horen wir auch
aus seinem Kultgesang den Schrei nach Erlssung (ebenso), der auch
in seinen Steppen und Wildern nicht verstummen wird, bis der letzte
ihrer Bewohner ,,heim“gefunden haben wird zum ,Vater“haus (ebenso).
So lesen wir ergriffen auch in seinem Mythos, wie er nach dem Gott-
lichen sich sehnt (ebenso), wie diese unausrottbare geheime Sehnsucht
ihm in allen Gliedern brennt . ..* Wenn man nun von W. selbst gehort
hat, was diese Sehnsucht wirklich ist, die dem Australier in allen Glie-
dern brennt, was das ,Heimfinden® ins ,,Vaterhaus* wirklich bedeutet,
so begreift man diesen und andere dhnliche Hymnen nicht, begreift aber
auch nicht, was der Vergleich dieses australischen giitigen Urwesens mit
dem griechischen Zeus soll, von dem W. eine so merkwiirdige Vorstel-
lung hat (S.23): ,Von diesem mannweiblichen Urwesen hat er eine
andere Vorstellung, als das Hellas-Volk vom Zornesgott Zeus sie hatte,
wie Phidias ihn meifelte: mit den Racheblitzen in den Hinden, dem
Falken und dem Tiger zu seinen FiiBen, die die Zornesopfer des Ge-
waltigen erspihen und vernichten sollten.“ Woher in aller Welt hat W.
dieses Bild des olympischen Zeus?

So glaube ich also nicht, daf die Religion der Steinzeitmenschen in
diesem Buch richtig gezeichnet ist; aber auch wenn der Titel des Buches
hieBe ,,Mythos und Kult der Zentralaustralier*, was m. E. richtiger wiire,
miiBten viele Fragezeichen zum Einzelnen gesetzt werden. Diese Fragen
zu kliren, wird noch die Aufgabe kiinftiger Untersuchungen sein miissen.
Aber die kiinftige Forschung wird auch das, was bei W. schon jetzt sich
als richtig herausgestellt hat, bei der Erforschung anderer Religionen
vor Augen haben miissen. Dabei mag zunichst einmal festgestellt wer-
den, daB der gegen W. erhobene Vorwurf, Anhinger der Freudschen
Psychoanalyse zu seinl, auf keinen Fall zutrifft, wie W. selbst des 6ftern

1 Ja sogar von Passarge sagt Bohm a. a. 0. 222: ,scheinbar (soll wohl
heiBen: anscheinend) ein Schiler oder Verehrer Freuds. Ebenda 338: ,das



Die Forschungen von J. Winthuis iiber das Zweigeschlechterwesen 371

nachgewiesen hat. So wenig diese etwas fiir die Religionswissenschaft
geleistet hat, so fruchtbar sind W.s Gedanken, wenn man sich von den
Ubertreibungen freihilt, die jeder groBen wissenschaftlichen Leistung
nun einmal von Anfang an anhaften. Fiir die weitere Forschung mdochte
ich noch auf folgende Punkte hinweisen:

1. Gleichzeitig haben Weinreich?! und ich? auf die sexuelle Meta-
phorik in der Sprache auch der Kulturvélker aufmerksam gemacht.
‘Weinreich, nachdem er auf die neuere Literatur?® hierfiir verweist: ,,aber
das Problem miifite, auch fiir die Antike, einmal im Grofien ayfgenom-
men werden.“ Ich, indem ich auf fotég (Eitrem, Festskrift til A. Kjaer
1924; Kalitsunakis, Phil. W. 1924, 6701f.; 1925, 627), Swvuég (Gnomon
1929, 97), hasta, medlov (Aristoph. Lys. 88; Latte, Phil. W. 1925, 691),
ferner auf Radermacher, Aristoph. Frosche, 1921, 183, 205f. aufmerksam
machte: , Fiir die doppelte Bedeutung von Wortern 148t sich auch aus
der antiken Literatur manches anfiihren, was einmal gesammelt betrachtet
werden konnte.“ So pflegten auch die rémischen Redner* die Verbindung
zweier Worter zu vermeiden, wenn bei ihrem Zusammenklang der An-
klang an ein obszones Wort sich ergeben konnte. So sollte man nicht
hintereinander cum nos, cum nobis, cum Numerio sagen, weil hierdurch
der Horer an cumnus erinnert werden konnte; vgl. Cic. ad fam. IX 22;
Charisius, Gramm. lat. I 270 u. a. An derselben Stelle weist Cicero auf
den Satz eines Redners hin, der ebenfalls an sich harmlos sei, aber an
Obszones denken lasse: Hanc culpam maiorem an illam dicam? Bei den
letzten zwei Wortern konne man an landicam (Klitoris) denken. Ja so-
gar bei dem harmlosen Wort bini laufe man Gefahr, daB die Horer
etwas Obszones dabei denken, da sie an das griechische Wort Buveiv

umstrittene, offenkundig von der Psychoanalyse stark beeinfluBte Buch von
Dr. Winthuis.* DaB Freuds und Winthuis’ Forschungen in keinem Zusammen-
hang stehen, habe ich schon in m. Rel. d. Gr. u. R. gezeigt, wo ich die gesamte
psychoanalytische Religionswissenschaft ablehnte, W. aber anerkannte.

! Fabel, Aretalogie, Novelle (S.-Ber. d. Heidelb. Ak. 1930/31, Abh. 7, S.49, 1.
[Vgl. auch Weinreich, Menekrates-Zeus (Tibinger Beitr. z. Altertumswiss. 18)
Register unter ,Zweigeschlechterwesen“. Gedankenreich, z. T. stark spekulativ
0. Eberz, Das Zweigeschlechterwesen (Hochland 28 [1930] 402ff). Uber andro-
gyne Gottheiten zuletat A. Bertholet, Das Geschlecht der Gottheit, 1934, 171F,
der 8. 20 zu einer #hnlichen Beurteilung von Winthuis’ frilheren Arbeiten ge-
langt wie ich selbst. Weinreich.]

2 Rel. d. Gr. u. R. 32f

3 Spitzer, Worter u. Sachen 5, 206 ff.; Sperber, Imago 1 (1912) 405 f.;
Roblfs, Arch. f. d. Stud. d. n. Spr. 146, 126 ff.; Goldberger, Glotta 18, 42ff.
Ferner noch O. Keller, Zur lat. Sprachgesch. 2, 1811f.; O. Hey, Arch. f. lat. Lex.
11 (1900) 528 ff.; G. Vorberg, Glossarium Eroticum, 1932.

¢ Wie ich nachtriglich sehe, steht das Folgende bereits bei Winthuis,
Mythos 144 (vgl. 89); aber er hat es meinem Brief an ihn vom 2. 1. 1933 ent-
nommen, dies aber zu erwihnen vergessen.



372 Fr. Pfister: Die Forsch. von J. Windhuis tiber das Zweigeschlechterwesen

erinnert werden, das coire bedeutet. Fiir kasta im Sinn von membrum
virile vgl. noch Carmina Priapea 43 und zu dem Cicerobrief W. Wendt,
Ciceros Brief an Paetus, Diss. Gieflen 1929. — Auch sei hier noch als
Gegenstiick zu den metaphorischen australischen Gesingen das Lied-

h annt:
chen gen Kuckuck und die Pimpelmese

Sassen beide im Lowe (Laub).
Kuckuck nam en stiewen Stel
Slaug die Mese in't Oge.
Warum hast du dat getan,
Hast de Mese in't Oge slan.

Dabei ist zu beachten, daB der hier gebrauchte Ausdruck fiir Meise in
seinem ersten Bestandteil an die vulgire Bezeichnung fiir coire, der
zweite an die fiir vulva erinnert und daB die Metapher ,ins Auge schla-
gen® in demselben Sinn auch bei den Australiern gebraucht wird; vgl.
Winthuis, Mythos 37: Stock ins Auge stofien = coire; ebenso auch
S. 216: er schnitt ihr ins Auge.

2. Es ist weitere Umschau zu halten, wo sich sonst noch in den
Religionen ein Zweigeschlechterwesen findet. Im Orient scheint es hiufig
zu sein; aber auch in der griechischen Religion kommt es vor, wo es
jedoch in manchen Fillen sicher auf orientalischen Einfluf zuriickzufiih-
ren ist. Viel Material bei Ziegler, N.Jbb. 31 (1913) 529 ff.; Norden,
Agnostos Theos 228f.; KeyBner, Gottesvorstellung u. Lebensauffassung
im griech. Hymnus 26f.; Bolkestein, Theophrasts Charakter der Deisi-
daimonia 48f.; Fr. R. Schréder, Germ.-rom. Monatsschr. 19 (1931) 5ff.;
Eitrem, Kronos in der Magie (Ann. de I'Inst. de Philol. et d’Hist. orient.
2 [1933/384] 3561.); Jessen, RE. s. Hermaphroditos; Herter, De Priapo,
RVV.23(1932); Giintert, Der arische Weltkonig 320; Kummer, Hdwbch.
d. d. Ab. 3, 725ff. — Beachtenswert ist, daB in den archiologischen
Funden der kretischen und mykenischen Kultur fast nichts vorkommt,
was sich auf Geschlechtliches bezieht. Doch war der fegdg yduog zweifel-
los der Religion der mykenischen Zeit bekannt; iiber diesen s. jetzt
Alb. Klinz, Tegds ypduog, Diss. Halle 1933; ders., RE. Suppl. 6, 1071f.;
Gnomon 1934, 217£.; KeyBner, Phil. Woch. 1934, 529ff. — Ein Zwei-
geschlechterwesen scheint urspriinglich auch der rémische Mutunus
Tutunus gewesen zu sein; vgl. Thurneysen, Rhein. Mus. 77 (1928) 335,
aber auch Herter 299, 1 und Vahlert, RE. 16, 979 ff.

So bieten die Forschungen von Winthuis Anregungen in Fiille, und
die Wissenschaft wird genug zu tun haben, um die Grundlagen zu
priifen und auszubauen und weiteres darauf zu errichten. Dies wollen
wir tun, und wenn es dabei ohne Kampf nicht abgeht, wollen wir ihn
auch nicht vermeiden — aber wir wollen ihn auch nicht unnétig suchen.



DIE RELIGIOSE SENDUNG DES DEUTSCHEN
VOLKES

VON FRIEDRICH PFISTER IN WURZBURG

Man kann dies Thema historisch betrachten und mit einer deutschen
Glaubensgeschichte antworten, wobei man jedoch Sorge tragen muS,
nicht in einer Kirchengeschichte stecken zu bleiben. Oder man faft die
in historischer Entwicklung gewordene Gegenwartslage ins Auge und
stellt die Frage fiir die Zukunft und antwortet mit Richtlinien und
Reformen oder einem Ausblick auf die deutsche Religion der Zukunft.

Aber auch Standpunkt und Voraussetzungen kénnen verschieden
sein, von denen aus man diese oder jene Antwort gibt, und zwar muf
in diesen Voraussetzungen die Stellung des Betrachters zum deutschen
Volk und zur Religion, vor allem zur christlichen Religion, festgelegt
sein. So ergeben sich auch weltanschaulich bedingte Unterschiede in
der Behandlung des Themas.

Doch gibt es fiir jeden Standpunkt etwas fest Gegebenes, das es
sowohl bei der historischen Betrachtung wie bei der Gegenwarts- und
Zukunftsschau zu beachten gilt: die deutsche Glaubensenergie. Fir die
historische Betrachtung zeigt sie sich in ihrer ersten Erscheinungsform,
der germanischen Religion, weiterhin in der Auseinandersetzung zwischen
Germanentum und Christentum und schlieflich in der Spaltung von
dogmatischem Kirchenglauben und deutschem Volksglauben; fiir die
Gegenwartsschau gilt es nachzuweisen, inwieweit dieser Glaubensenergie
die religivsen Gegebenheiten der Gegenwart entsprechen, und wie der
deutschen Glaubensenergie gemiB weiterhin die Entscheidung zu treffen
sein wird. Und zwar laBt sich die gegenwiirtige religitse Lage des
deutschen Volkes in Kiirze etwa folgendermafen kennzeichnen:

1. Die Spaltung des Christentums in zwei grofe Konfessionen, die
Doppelkonfessionalitit, wie sie in dieser Art kein anderes Volk kennt.

2. Die deutsch-vslkische Bewegung, in der sich in der Gegenwart
in stéarkstem Ma8 die Auseinandersetzung der deutschen Glaubensenergie
mit dem Christentum zeigt, und zwar in zahlreichen Gruppen und Biinden,
die sich aber je nach ihrer Stellung zum Christentum zusammenfassen
lassen in solche, die das Christentum ganz verwerfen (wie die deutsche
Glaubensbewegung), und solche, die eine Angleichung der christlichen
Religion an die deutsch-vilkische Gliubigkeit vornehmen wollen (wie
Arthur Bonus und die Deutschkirche).



374 Friedrich Pfister

3. Die religionsireie Weltanschauung, die auch, ohne organisiert zu
sein, in allen Kreisen, auch unter den ,,Christen“, zahlreiche Anhiinger hat.

4. Die Stellung des nationalsozialistischen Staates zur Religion, der
Gewissensfreiheit gewihrleistet. Was hierunter zu verstehen ist, muf
hier kurz auf Grund maBgeblicher Kundmachungen gezeigt werden, da
hieriiber in dem Buch von Heinrich Frick, auf das unten noch niher
einzugehen ist, eine andere, m. E. mit diesen Verlautbarungen nicht zu
vereinende Ansicht herrscht.

Zuniichst der Fiihrer selbst!: ,Die Bewegung lehnt jede Stellung-
nahme zu Fragen, die entweder aulerhalb des Rahmens ihrer politischen
Arbeit liegen oder fiir sie als nicht von grundsitzlicher Bedeutung be-
langlos sind, entschieden ab. Ihre Aufgabe ist nicht die einer religissen
Reformation, sondern die einer politischen Reorganisation unseres Volkes.
Sie sieht in beiden religitsen Bekenntnissen gleich wertvolle Stiitzen
tiir den Bestand unseres Volkes und bekampft deshalb diejenigen Par-
teien, die dieses Fundament einer sittlich religiosen und moralischen
Festigung unseres Volkskorpers zum Instrument ihrer Parteiinteressen
herabwiirdigen wollen.“ Und an anderer Stelle?: ,Dem politischen Fiihrer
haben religiose Lehren und Einrichtungen seines Volkes immer unan-
tastbar zu sein, sonst darf er nicht Politiker sein, sondern soll Refor-
mator werden, wenn er das Zeug dazu besitzt.“

Ferner Punkt 24 des Programms der NSDAP: , Die Partei als solche
vertritt den Standpunkt eines positiven Christentums.*

SchlieBlich erklirte der Stellvertreter des Fiihrers in einem Erlaf?,
daf in Glaubensfragen kein Zwang herrschen soll, und daf niemand
deswegen geringer gewertet werden soll, weil er sich nicht zum Christen-
tum oder itiberhaupt zu keiner Religion bekennt.

Und endlich der Ministerpriasident Goring, der 1934 in seiner Rede
in der Sitzung des Staatsrates zur Kirchenfrage sich so dufierte®: ,,Wenn
jemals der Grundsatz des Grofien Friedrich gegolten hat, es moge jeder
nach seiner Facon selig werden, so soll er jetzt gelten. Adolf Hitler,
unser Fiihrer, und wir alten Nationalsozialisten wissen alle das eine,
dab wir keinen wegen seines Glaubens antasten werden. Andererseits
aber kann es dem Staat nicht ganz gleichgiiltig sein, was auf diesem
Gebiet vor sich geht.“ Und nachdem er versichert hat, daB die drei
alten Bekenntnisse der preuBischen Landeskirche, Reformierte, Unierte
und Lutheraner, auch in der neuen Reichskirche als gleichwertig dem
Staat gegeniiber dastehen werden, fihrt er fort: ,Auf der andern Seite
aber mochte ich an dieser Stelle die Geistlichen innerhalb der preuBischen
Landeskirche sehr ernst ermahnen, endlich zum AbschluB ihres Streites
zu kommen, weil dieser Streit dazu beitréigt, Deutschland, das bisher
als fiithrendes evangelisches Land gegolten hat, von dem die Ideen und

1 Adolf Hitler, Mein Kampf I 379f.
2 Ebd. I 127; im Original ist diese Stelle gesperrt gedruckt.
3 8. etwa Wartburg 1934, 127. ¢ Ebd. 249.



Die religiése Sendung des deutschen Volkes 375

Gedanken eines Luther in die Welt gestrémt sind, dieser Fihrung der
evangelischen Kirchen zu berauben. Wir verlangen, daB endlich Ruhe
und Zufriedenheit auf diesem Gebiet eintritt, daf man nicht linger auf
dem Riicken des Kirchenvolkes die Streitigkeiten innerhalb der
preuBischen Landeskirche austoben lifit.*

Damit ist der Begriff der Gewissensfreiheit eindeutig bestimmt:
Sie wird gewihrleistet, ohne auf die christlichen Bekenntnisse be-
schrinkt zu sein; aber sie hat, wie jede individuelle Freiheit, da ihre
Grenze, wo die Schiidigung des deutschen Volkes beginnt, wo ihre Be-
tiatigung die Grundlagen von Staat und Volk angreift. So kann also der
vierte Punkt bezeichnet werden: Individuelle Gewissensfreiheit, die
nicht durch religiose, sondern durch politische Grenzen umschlossen ist,
durch die Riicksicht auf das Wohl der Gemeinschaft.

Wer nun die religisse Sendung des deutschen Volkes in der Ver-
gangenheit umfassend betrachten will, fiir den handelt es sich um eine
deutsche Glaubensgeschichte, und wer die religiose Sendung des deutschen
Volkes in Gegenwart und Zukunft beleuchten will, wird die eben auf-
gefiihrten vier wesentlichen Punkte beriicksichtigen miissen. Wir er-
liutern dies weiterhin an Hand von zwei Biichern, die kiirzlich er-
schienen sind, von denen das eine der ersten, das andere der zweiten
Schau gewidmet ist:

Herbert Grabert, Der protestantische Auftrag des deutschen Volkes.
Grundziige der deutschen Glaubensgeschichte von Luther bis Hauer.
Stuttgart 1936, Gutbrod. 287 S. Geb. A/ 5.70.

Heinrich Frick, Deutschland innerhalb der religissen Weltlage.
Berlin 1936, Tépelmann. IX, 273 S. Geb. AA 6.—.

Wir wollen zunichst versuchen, in je einem Satz den Hauptgedanken
der beiden Biicher herauszuheben und ihn in seiner Formulierung zu-
gleich zu unserm Thema in Beziehung zu setzen.

Grabert will durch die Glaubensgeschichte des deutschen Volkes
von Luther bis zur Gegenwart zeigen, wie die arteigene deutsche
Glaubensenergie um ihre Selbstbehauptung gerungen hat und heute
noch ringt; die religiése Sendung unseres Volkes sieht er im Durch-
bruch seiner Glaubensenergie, die sich auch gegen das Christentum zu
behaupten hat.

Frick will durch eine geopolitische Betrachtung darlegen, daB die
religiose Sendung Deutschlands als eine Sendung innerhalb der religiosen
Weltlage aufzufassen ist; das Problem wie seine Lésung erwachsen aus
innerdeutschen Voraussetzungen, aber sie miissen gleichzeitig verstanden
werden als der deutsche Anteil an einer universalen religidsen Aufgabe;
und die Losung ist der erneuerte Christusglaube.

Beide liefern also einen Beitrag zu unserem Thema. Aber verschieden
ist einmal ihre Blickrichtung: Grabert betrachtet die Vergangenheit und
geht von hier zur Gegenwart; Frick betrachtet die Gegenwart und
schaut von hier in die Zukunft. Verschieden ist zweitens ihr Blickfeld:



376 Friedrich Pfister

Grabert schaut nur auf sein eigenes Volk; Frick auf seine Stellung und
Sendung in der Welt. Verschieden ist drittens ihr Standpunkt: Fir
Grabert ist es der deutsche Glaube, fiir Frick das Evangelium Christi.
Und verschieden ist auch der Entwicklungsgang der Verfasser selbst:
Beide gingen von der protestantischen Theologie aus; aber Grabert hat
diesen Weg verlassen und sich der Deutschen Glaubensbewegung zu-
gewandt. So steht gegeniiber dem Christentum Grabert im Angriff,
Frick in der Verteidigung. Aber bei aller Verschiedenheit ist beiden
Verfassern das eine gemeinsam: der Wille, aus dem gegenwiirtigen
Glaubensringen des deutschen Volkes einen ,,Weg“ zur ,Entscheidung*
(beide Worte stehen in jedem der beiden Biicher im Vorwort) zu zeigen,
und die heilige Uberzeugung, daB ihr Weg der richtige ist. Grabert
sucht diesen Weg von der deutschen Glaubensgeschichte her, Frick aus
der Betrachtung Deutschlands innerhalb der religidsen Weltlage.

Niemand wird die Grofie der Schwierigkeiten verkennen, die einer
solchen religiosen Entscheidung im Wege stehen, und es gilt in erster
Linie, die Michte zu erkennen, die das deutsche Volk auf ihre Bahn
heriiberziehen wollen, und sich mit ihnen auseinanderzusetzen, ob ihr
Weg der richtige sei. Diese sind nach Frick einmal die Religions-
feindlichkeit, die jetzt in ,Moskau“ eine feste Ausgangsstellung bezogen
hat, ferner die Christusfeindlichkeit, d. h. der Glaube ohne das Evan-
gelium, als deren Hauptvertreter die Deutsche Glaubensbewegung zu
nennen ist, und schlieBlich die christliche Religion, die aber in Deutsch-
land in die beiden grofien Konfessionen gespalten ist. Mit der Religions-
feindlichkeit und der Deutschen Glaubensbewegung setzt sich Frick von
seinem Standpunkt aus ausfiihrlich auseinander und er lehnt die beiden
von dort aus gegebenen Wege als ungangbar ab; denn , wer bewufit
Christ sein will“, muB ,jede andere Moglichkeit religioser Entscheidung
ablehnen.“ Damit ist natiirlich bereits die Entscheidung bestimmt.

Freilich wenn Frick hier meint (S. 164), der leitende Gesichtspunkt,
der Lenin (die Gottlosenbewegung) und Hauer (die Deutsche Glaubens-
bewegung) zur Ablehnung und Bekimpfung des Christentums fiihrte,
sei der gleiche, die Ablehnung der christlichen Eschatologie, so ist dies
nicht richtig. Zunichst lehnt ja jener die Religion iiberhaupt, dieser
aber nur die christliche Form der Religion ab. GewiB findet sich hier
wie dort der Hinweis auf die Erde und das irdische Dasein, fiir das wir
kimpfen miissen, anstatt fiir das Jenseits zu leiden. Das ist der gleiche
Unterschied des Lebensideals, der wir schon beim altgriechischen Heroen-
ideal im Gegensatz zum Ideal des christlichen Heiligen erkennen. Aber
der Griinde fiir das Ablehnen des Christentums sind doch in der Deutschen
Glaubensbewegung noch mehr. Hier, in der Wiirdigung Hauers, ist
Grabert zweifellos den Tatsachen mehr gerecht geworden als der
protestantische Theologe, und es ist besonders zu begriiBen, daf Grabert
auch auf die Glaubensentwicklung Hauers selbst genauer eingeht.

Die gesamte deutsch-volkisch bestimmte religisse Bewegung hat ja
eine sehr breite und tiefbefestigte Grundlage, nicht nur den schmalen



Die religiose Sendung des deutschen Volkes 377

Grund des Gegensatzes gegen ein einzelnes christliches Dogma, und
zwar wurde diese Grundlage® geschaffen einmal von der Rassenforschung?,
die lehrte, daB jede Rasse ihre eigene Kultur und auch ihre eigene Re-
ligion hervorbringe, die nur fiir sie angemessen ist und sich eignet, fiir
andere Rassen aber ein fremdartiges Element ist, das als artfremd nicht
annehmbar ist; dann von der modernen Religionswissenschaft, die dar-
legte, daB auch die christliche Religion wie jede andere Religion eine
historisch gewordene Erscheinung sei, der gegeniiber das Recht der
Kritik und auch der Ablehnung bestehe, das Recht der Kritik vom
Standpunkt des arteigenen Glaubens aus. Erst das RassenbewuBtsein
und das erwachende Recht selbstindiger Stellungnahme gegeniiber den
Lehren des Christentums hat die deutsch-vélkische religisse Bewegung
ermoglicht und hat die der deutschen Art widersprechenden Lehren des
Christentums zu deutlichem BewuBtsein gebracht, hat den Konfliktstoff
aufgezeigt, der im Christentum fiir die deutsche Auffassung verborgen
liegt3, und hat diese Bewegung und Erkenntnis in weitere Kreise ge-
tragen.

Freilichauch schonvorderRassenforschungund dermodernen Religions-
wissenschaft war die Glaubensenergie immer wieder in allen fritheren
Jahrhunderten titig und hat sich da und dort gegen das Christentum
oder einzelne christliche Lehren erhoben, aber seit der Reformation ist
noch nie mit solcher Leidenschaft um neue Glaubensformen gerungen
worden wie in der Gegenwart, wo die religiése Sendung des deutschen
Volkes aus dem BewuBtsein einzelner Fiihrer in das BewubBtsein des
ganzen Volkes einzutreten beginnt. Wie sich diese Glaubensenergie und
ihr Wirken und Leben in der deutschen Glaubensgeschichte zeigt, davon
spricht vor allem Grabert: es ist sein Hauptthema.

Als ich sein Buch las, war ich iiberrascht von der Ahnlichkeit seiner
Gedankenginge und Forderungen mit den meinigen. Gleichzeitig, da
Grabert an seinem Buch arbeitete, schrieb ich den Artikel ,,Religion‘
fiir das Handworterbuch des deutschen Aberglaubens, den einleitenden
Aufsatz in diesem Band des Archivs fiir Religionswissenschaft und mein
Buch ,,Deutsches Volkstum in Glauben und Aberglauben*, in dem ich
eine germanisch-deutsche Glaubensgeschichte zu geben versuchte. Und
ebenso ward auch Grabert ,die Aufgabe einer deutschen Glaubens-
geschichte sichtbar. Noch ist diese Glaubensgeschichte nicht geschrieben.
Aber sie mufi und wird geschrieben werden.“ Den Versuch habe ich,
wenn auch nur in kurzem UmriB, gewagt, und es hitte mir als dem
Alteren wohl die griBere Bedichtigkeit geziemt, mit der Grabert vor-
geht, der, wie er bescheiden sagt, nur eine ,notwendige Vorarbeit“
liefern will, ,die aber bereits selbst ein Stiick deutscher Glaubens-

1 8. Hdwbch. d. d. Abgl. VII 677 ff.

2 Hier waren vor allem die Arbeiten von Hans F. R. Giinther bahn-
brechend.

3 Vgl. Pfister, Deutsches Volkstum in Glauben und Aberglauben 151 ff.



3178 Friedrich Pfister

geschichte ist“: Von Luther bis Hauer. Hier will nun Grabert zeigen,
wie die ,Richt- und Abwehrkrifte, die ,protestantischen Urkrifte des
deutschen Volkes” in der Glaubensgeschichte dieser Zeit Zeugnis ab-
legen fiir die deutsche Seele und fiir die deutsche Art. Er nennt das,
was ich als germanisch-deutsche Glaubensenergie bezeichne, die pro-
testantischen Urkrifte des deutschen Volkes, und diese will er aufzeigen
bei Luther und Jakob Bthme, in der deutschen Aufklirung und im
deutschen Idealismus, schlieflich bei Arthur Bonus, Rosenberg und
Hauer. So ziehen die letzten vierhundert Jahre an uns voriiber, in denen
immer wieder die Erhebung einzelner Personlichkeiten sichtbar wird,
in denen die deutschen Urkrifte wirken, eine ,protestantische® Seelen-
haltung, die sich vom Christentum abwendet.

Grabert gebraucht das Wort ,protestantisch®, das auch im Titel
seines Buches erscheint, anders als der gewdhnliche Sprachgebrauch.
Er spricht von protestantischen Urkriiften, die bereits lange vor Luther
vorhanden waren, und versteht darunter die arteigene, rassisch be-
stimmte, nordisch-deutsche Glaubensenergie; er spricht von protestan-
tischer Seelenhaltung und meint damit ein Leben und Schaffen aus ur-
deutschem Wesen. Ich halte es nicht fiir gut, dem durch die Geschichte
fest ausgeprigten Begriif ,protestantisch nun einen ganz andern Sinn
unterzulegen. Gewif ist der Protestantismus eine Bewegung des deutschen
Blutes; aber er ist eine einmalige Erscheinung der deutschen Glaubens-
geschichte, und diese Bezeichnung, die nun einmal historisch festgelegt
ist, sollte nicht auch auf andere Erscheinungen, die ebenfalls deutschem
Blut entsprungen sind, angewandt werden. Es handelt sich hier um die
Erweiterung eines geschichtlich gegebenen Begriffs und um seine An-
wendung auf Erscheinungen, die der gleichen Wurzel entsprungen sind;
und diese Wurzel soll eben das ,Protestantische“ sein. Daneben ge-
braucht Grabert das Wort ,Protestantismus* wieder im gewdshnlichen
historischen Sinn und spricht auf derselben Seite seines Buches vom
Ende des Protestantismus (hier ist der historische Begriff gemeint) und
vom Ewig-Protestantischen (d.h. der nordisch-deutschen Urkraft) und
nennt Karl Barth den gréfiten ,protestantischen* Scholastiker, wo also
sicher nicht protestantisch = nordisch-deutsch gefaft ist. So wiirde also
der Titel des Buches deutlicher lauten: Die arteigene religidse Sendung
des deutschen Volkes oder Der Kampf des deutschen Volkes um seinen
arteigenen Glauben.

Eine Frage hiitte ich noch an Grabert: Wie beurteilt er den Kampf
Ernst Hickels? Ich bin iiberzeugt, daB er diesen grofien Natur-
forscher nicht mit dem Schlagwort ,,Materialist* einfach beiseite schieben
wird?, und ich habe die Hoffnung, dal er auch in ihm den ,protestan-
tischen“ Auftrag, die religiose Sendung des deutschen Volkes erkennt,
daB er auch in ihm etwas von der deutschen Glaubensenergie findet.
Auf jeden Fall bin ich der Ansicht, daf Hickel in einer deutschen

1 8. dariiber auch Heinz Briicher, NS. Monatshefte 1935, 1088 1f.



Die religitse Sendung des deutschen Volkes 379

Glaubensgeschichte von Luther bis Hauer einen Platz beanspruchen
darf, und ich glaube auch, daB das, was Frick ,Gottlosigkeit* nennt,
in vielen Fillen nur vom Standpunkt des Christentums aus so zu be-
zeichnen ist, von dem aus auch Hickel als ,gottlos* bekimpft wurde.
Aber diese naturwissenschaftliche, biologische religionsfreie Weltan-
schauung, nach der alles, was geschieht, nur als Wirkung einer natiir-
lichen Ursache geschieht — (das ist der verponte , materialistische
Evolutionismus“) — und die wir oben als eine der vier Erscheinungen
aufgezihlt haben, die heute unsere religisse Lage bestimmen, ist zweifel-
los von der russischen Gottlosenbewegung unabhingig. Und hiermit
muB ich mich noch einmal dem Buch von Frick zuwenden.

Wenn im Ganzen Graberts Buch von meinem Standpunkt aus an-
zuerkennen und warm zu begriileu ist, so mufl ich naturgemif Fricks
Buch als Ganzes ablehnen, vor allem zunichst die zweite Hilfte, tiber
die ich schon sprach, worin er den Weg zur Entscheidung darlegt. Aber
auch die erste Hilfte des Buches erscheint mir nicht gliicklich; denn
man kann die Kapitel IV—VI verstehen, ohne die Kapitel I—III gelesen
zu haben, so gering ist der Zusammenhang zwischen beiden Teilen.
Wenigstens nach meinem Urteil; freilich Frick sieht gerade darin sein
Hauptproblem, den Weg zur Entscheidung, den er im Kap. IV—VI dar-
legt, zu finden durch die Betrachtung der religissen Weltlage, in der
Deutschland steht und die er in Kap. I—III aufzeigt. Hier sucht er die
Frage ,,Wie ist die religiése Lage Deutschlands im Raum?* durch eine
geopolitische Betrachtung zu beantworten und durch Karten, auf denen
man den aktuellen Ort deutscher Frommigkeit ablesen kénne, zu illu-
strieren. Aber abgesehen davon, daB gegen diese Karten und ihre Er-
klirung mancherlei einzuwenden ist !, kann ich nicht finden, daB die aus
ihnen gefolgerten Ergebnisse, soweit sie richtig sind, nicht auch ohne
diese geopolitische Betrachtung hitten gefunden werden kénnen. Und
wenn wir schlieflich S. 179 lesen ,,Es wire ein Leichtes, nachzuweisen,
daB die geistige religitse Lage der Gegenwart unter allen Vélkern, die

1 Vor allem gegen den von Frick konstruierten Parallelismus zwischen
Ost und Weat iunerhalb des Zerrungsgiirtels. So gibt es doch im Westen zwei
weltmissionierende Religionen, und der Islam kann schwerlich mit dem Hin-
duismus als , schollengebunden* verglichen werden. Die 6stliche missionierende
Religion, der Buddhismus, ist im Vergleich zu den im Westen missionierenden
nur wenig aus dem Zerrungsgiirtel herausgetreten, auf jeden Fall auch der
Islam viel weiter als der Buddhismus, wihrend der Hinduismus fast ganz
innerhalb dieses Raumes bleibt. Die Volksreligionen Chinas sind iiberhaupt
nicht berlicksichtigt; sie zihlen mit 270 Millionen mehr Anhinger als jeweils
Islam oder Hinduismus, und auch nach Abzug der chinesischen Buddhisten
bleibt fir den Konfuzianismus und den Taoismus noch eine so groBe Zahl
{ibrig, daB man sie nicht iibergehen darf. Wir miissen also im Zerrungsgiirtel
auf jeden Fall mehr als vier Religionen von Bedeutung annehmen, auch wenn
man ganz von der iranischen Hochreligion und dem Judentum absehen will.
Und schlieBlich ist Deutschland von allen Lindern des Zerrungsgiirtels am
wenigsten ,den werbenden Einflissen und fremden Geistesstromen von allen
Seiten her* (S. 74) ausgesetzt, viel weniger doch als Linder, die auBerhalb
dieses Raumes liegen.



380 Friedrich Pfister: Die religitse Sendung des deutschen Volkes

in den geschichtlichen Gesamtstrom einbezogen sind, grundsitzlich keine
andere ist, als bei uns“, so wird hierdurch ja bestitigt, daB die Lage
im Raum, also auch die geopolitische Betrachtung hier von geringer
Bedeutung ist. Das jedoch ist richtig, was bereits Dietrich Schifer!?
gezeigt hat: ,Nirgends auf der Erde kann noch etwas von Belang ge-
schehen, das nicht iiberall beachtet, iiberall, sei es als Fsrderung, sei es
als Hemmnis, mitempfunden wiirde.... Eine Weltgeschichte, die als
erstes Erfordernis einen unter den Vélkern der Erde bestehenden Zu-
sammenhang voraussetzt, kann erst einsetzen mit dem Zeitpunkte, da
es Menschen gab, deren Blick die gesamte Erde zu umfassen anfing.
Das ist vor den sogenannten Entdeckungen nicht der Fall gewesen.*
Und demgemif gilt besonders auch fiir die Glaubensbewegungen?:
»Solche Stiirme pflegen sich nicht auf ein Volk zu beschrinken, sondern
fegen iiber die ganze Erde hinweg, wie wir auch heute deutlich er-
kennen, wo der Glaube bei allen Kulturvélkern in Bewegung gerit und
die Religion hier erschiittert, dort ginzlich abgeschafft wird.”

Wenn nun Frick sagt, daB die Voélker im ,,Zerrungsgiirtel“ unmittel-
bar vor der groBen Alternative stiinden ,,Glaube oder Unglaube, Re-
ligion oder Gottlosigkeit?", so gilt dies auch fiir die Kulturvélker auBer-
halb dieses Bereichs in der gleichen Weise, und wenn er die heutige
Ausgangsstellung des Kampfes gegen die Religion in RuBlland erblickt,
so wird iibersehen, daff Rufilands Einwirkung auf uns voriiber ist und
daB, wenn in Deutschland eine biologische Weltanschauung ebenso wie
in andern Kulturvilkern, im Vordringen begriffen ist, diese von innen
beraus, nicht von auBen kommt. Und es steht doch wohl auller Zweifel,
daB das Christentum zahlenmiBig den H&hepunkt seiner Ausbreitung
bereits iiberschritten hat und im Riickgang sich befindet, zumal wenn
man die #ufleren Verluste in Ruflland und die inneren in Amerika be-
achtet, und wenn man bedenkt, dafi die Erstarkung des RassenbewuBt-
seins seiner Ausbreitung weitere Schwierigkeiten in den Weg stellen
wird, nicht nur bei den arischen Vilkern. Gerade in den Volkern
Europas und Amerikas ist die Hauptmacht, auf die das Christentum
zur Erhaltung seines zahlenmiBig feststellbaren Bestandes sich noch
stiitzen kann, die Macht der Gewohnheit.

Wie sich in diesen Kimpfen die religise Sendung des deutschen
Volkes in Zukunft fiir unser Volk selbst gestalten wird, dariiber kann
nur Glaube und Hoffnung Auskunft geben und die GewiBheit, daB
seiner Glaubensenergie noch niemals seit anderthalb Jahrtausenden so
reiche Moglichkeiten zur Entfaltung geboten waren wie in der Gegen-
wart,.

! Weltgeschichte der Neuzeit T 3f.
¢ Pfigster, Deutsches Volkstum S. 1.



IV. ARCHIV FUR RELIGIONSWISSENSCHAFT
MITTEILUNGEN UND HINWEISE

ANTIKE UND FRUHCHRISTLICHE KULTMUSIK

Den Zusammenhingen, die hier vorliegen, ist mit grofier Umsicht
Johannes Quasten! nachgegangen. Wie man bei einem Schiiler
F. J. Dolgers erwarten kann und in der Arbeit bestitigt findet, ruht sie
auf griindlicher Verwertung der literarischen und bildlichen Uberliefe-
rung, und die zahlreichen Abbildungen halten sich nicht nur an das be-
quem Erreichbare, sondern geben auch Entlegeneres oder Bekanntes in
vergroferndem Ausschnitt. Die hier wie dort vorhandenen Beziehungen
zwischen Opfer und Musik, zwischen Musik und Mysterium, Musik und
Mystik in jhrer Spannung (loyex?) Svole als Gegensatz zur reinen Instru-
mentalmusik), Musik im Brauchtum beim Mahl, Hochzeit, Totenkult:
alles ist umfassend bewiltigt, neben den offensichtlichen Gemeinsam-
keiten namentlich auch die Eigenentwicklung im alten Christentum
herausgestellt und auf ihre Griinde befragt. Eine Abnahme der antiken
Musikireudigkeit im christlichen Privatleben ist verstindlich, ebenso
auch, daf man in der Liturgie die als zu weltlich empfundene antike
Instrumentalmusik ablehnt und nur Gesang zulassen will, und zwar ein-
stimmigen, wegen des Einen Gottes und der seelischen xowwvie der
Glaubigen. Auch dafl man den Frauengesang zugunsten des kindlich un-
schuldigen Knabengesanges zuriickdimmt, ist verstdndlich, und wird mit
Recht in dem Sinne motiviert, den Fehrle fiir die Wertung der Keusch-
heit im antiken Kult schon gegeben hatte. Im antiquarischen Detail
lieBen sich natiirlich hier und da Nachtrige?® geben; die udyadig z. B.
wird nur gelegentlich erwihnt, die in der phrygischen Kultmusik offen-
bar wichtig war; vielleicht gab es da sogar den Rang eines doytuaya-
[07evs, vgl. L. Robert, Mélanges Bidez II 806 ff. (= Annuaire de PInstitut
de Philologie et d’Histoire Orientaliste, Briissel 1934). Fiir die Heilkraft
der Musik und antike psychophysische Therapie durch sie habe ich mir

t J. Quasten, Musik und Gesang in den Kulten der heidnischen Antike
und christlichen Friihzeit (Liturgiegeschichtliche Quellen und Forschungen 25).
Miinster 1930, Aschendorff, XII, 274 S. mit 38 Taf.

2 Ein fiir christliche Kultmusik um 500 lehrreiches Zeugnis darf ich hier
notieren, da es aus einer antiken Inschriftenpublikation heraus nicht so leicht
den Weg zu den Interessenten findet. In einer Inschrift aus Amasia (Anderson-
Cumont-Grégoire, Studia Pontica 1II n. 101) heiBt es von Mamas (wohl Bischof
an der St. Theodoroskirche dort, die als dedvog isedv pvorneiwy bezeichnet
wird): 6 xePaedTaTos nioTng, wivel piv dsi voig Frovsburois dopaosy TIY yhdr-
tay, winedv ijs myvevpatings yoo(e)leg tévde vov vomov, fx(e) 0 qthoPeocivy
[®]s edrdr &mev(Tes)



382 Mitteilungen und Hinweise

frilher einmal mancherlei gesammelt, aber ob das christliche Entspre-
chungen hat, weib ich nicht; in der Antike spielt es ins Religitse hinein.
Quasten kommt hierauf nicht zu sprechen.

Ich habe nur eine wesentliche Tatsache bei Quasten vermiBit, die ich
deshalb hier gesondert — losgeldst vom dicken Antikenbericht — ver-
zeichne. Ich meine die nachweisbare Ubernahme antiker Melo-
dien in den altchristlichen Gesang, eine Tatsache, die m. W.
auch in philologischen Fachkreisen unbeachtet ist. Ich selbst wurde erst
durch das treffliche Buch von O.Ursprung (dessen Arbeiten zum
peuen Hymnus aus Oxyrhynchos Quasten S. 161 zitiert) darauf auf-
merksam, das wohl erst nach Quastens Buch herauskam. Ich referiere
groBenteils mit Ursprungs eigenen Worten (Die katholische Kirchen-
musik S. 5, in Biickens Handbuch der Musikwissenschaft): , Wie sehr
auf die hellenistischen Kreise der jungen Chritengemeinde Riicksicht
genommen wurde, beziehungsweise wie stark der Hellenismus das Wer-
den des kirchlichen Gesangsschatzes beeinfluft hat, zeigt sich unter
anderem daran, daB auch schon von den wenigen antiken Me-
lodien, die erhalten sind, verschiedene ﬁbereinstimmungen
groBeren oder geringeren Umfangs mit choralischen Gesingen
(gemeint ist natiirlich der altchristliche, wie die antike Musik, einstim-
mige Choral) nachzuweisen sind“ (von mir gesperrt). Eine der be-
kanntesten antiken Melodien ist die — weltliche — des Seikilos-
liedchens: Goov Cijg @aivov, undiv lwg 6 Avmod, meos SAiyov ieii 1o
tijv, 10 Téhog 6 yodvog émouvei, die der Dichter auf seinem Grabstein in
Tralles hat einmeiBeln lassen (Crusius, Philol. 53,160; v. Jan, Mus. script.
Gr. 452). Diese Melodie auf einen durchaus hedonistischen Text der
ersten Kaiserzeit oder — wie Ursprung auch fiir moglich hilt — ,eine
ihr zugrunde liegende sogenannte Urmelodie wurde fiir die vom Volk zu
singende Antiphon Hosanna filio David zur Palmweihe am Palmsonntag
beniitzt“ (vgl. die Synopse der Melodien bei Ursprung Notenbeispiel 4).!
Wichtiger ist der andere Fall, weil die religionsgeschichtliche Sphire
des Textes und der Musik hinzukommt: ,,Bruchstiicke aus dem Helios-
hymnos des Mesomedes... wurden zum Allcluia-Jubilus des Pfingst-
sonntags umgeschmolzen.“ Ein weiterer Fall (Notenbeispiel 5 bei Ur-
sprung): ,,Ein Stiick ("Gnadenbitte’) des um 140 entstandenen und laut
Zitat bei dem #gyptischen Bischof Synesios noch im 5.Jahrh. gesungenen
Nemesishymnus des Mesomedes wurde zu einer Kyriemelodie
(spiter als Kyrie rex genitor benannt, Kyriale Vaticanum no. VI).«

Das ist, wie Ursprung bemerkt, ,bei der textlichen Herkunft der
Kyrieanrufung aus dem dgyptischen bzw. vorchristlich-heidnischen Sonnen-

1 Sollte nicht eine ,Urmelodie“, sondern das Seikilosliedchen selbst iiber-
nommen sein, so wire hinzuweisen auf den iiberaus hiufigen Fall von Uber-
nahme profaner Lied- und Tanzweisen fiir geistliche Chorile und Gesiinge in
der neuzeitlichen Kirchenmusik, wo die Grenzen zwischen Profanem und Sa-
kralem flieBend sind, Wechselwirkungen hiniiber und heriiber gehen, in den
Texten ja auch. Es gibt auch ein waepdsiy in umgekehrter Richtung!



Mitteilungen und Hinweise 383

kult ... doppelt interessant“. Nebenbei bemerkt: wenn hier Ursprung das
schon in den ersten christlichen Jahrhunderten so ausgedehnt verwendete
,»Kyrie eleison“ als aus dem heidnischen Sonnenkult stammend bezeichnet,
so engt er F.J. Dslgers Nachweise (Sol Salutis? 791f.) in der gleichen
Weise ein, gegen die sich Délger einer Arbeit Bolls gegeniiber schon
S. 82 A.1 gewendet hat. Aber dafl das Kyrie eleison auch im Sonnen-
kult verbreitet war, belegt Délger selbst, jedoch weist er es auch in
anderen heidnischen Ritualien nach und betrachtet nur die spezielle
Herkunftssphire des von der christlichen Liturgie iibernommenen Kyrie
als nmicht genau bestimmbar. Ursprung und Boll, die es jeweils mit
Helios zu tun hatten, haben also ihres Themas wegen vereinfacht, aber
nichts eigentlich Falsches festgestellt, und auch uns kommt es auf die
kultischen Beriihrungen gerade zwischen Sonnenreligion und Helios-
hymnos und die textlich-musikalischen Beriihrungen im Kyrie an.

Bei einem weiteren Fall von Melos-Entlehnung gibt Ursprung leider
keine genaue Bezeichnung, wenn er fortfihrt: ,Eine andere Melodie
findet sich in monchischen Kreisen als Antiphon Secus decursus wieder.
Anklinge an die SchluBbildungen (Periodenschliisse) in der griechischen
Musik kommen in den Gesingen fiir die osterliche Zeit mehrmals vor.“
Dieser Schlufisatz bestitigt Eindriicke, die wohl jeder von uns empfunden
hat, wenn er zum erstenmal in Athen die Osterfeier erlebt und geglaubt
hat, in der byzantinischen Kirchenmusik die antike Art noch erahnen
zu konnen.

Wenn man bedenkt, wie gering die Reste antiker Musik sind, und
daB das Wenige schon solche Ubereinstimmungen in Einzelnachweisen
gestattet (schade, daf ich Ursprungs Notenbeispiele nicht reproduzieren
kann), dann ist die grundsitzliche Wichtigkeit wohl klar. Bei den Texten
der antiken Hymnendichtung hat man in den Formen und in einzelnen
Wendungen der religidsen Sprache die Kontinuitit mit der rivalisieren-
den altchristlichen Hymnik oft genug aufgezeigt (besonders J. Kroll).
Das christliche Drama hat mittels Euripides, das Epos mittels Homer
und Virgil christliche Inhalte besungen, Horazoden wie Tibullverse sind
christianisiert worden (Hermes 62,114 1f.) ebenso wie Platons Symposion,
Zauberformeln sind in christliche Phylakteria, antike Glaubensdevisen
in christliche Konkurrenzrufe umgestaltet worden, und fiir die Entwick-
lung von der antiken Kunst zur christlichen gilt Entsprechendes. Die
Homdopathie des ,similia similibus* in Kult, Kunst, Lehrschriftformen
und Hymnik des alten Christentums hat sich offensichtlich auch auf
dem Gebiet der Melodiebildung als wirksames Mittel erwiesen, oder
aber die enge Kulturberiihrung hat auch hier wie anderswo in mehr
ungewollter Weise das Alte im Neuen fortleben lassen.

Tibingen. Otto Weinreich.

Archiv fiir Religionswissenschaft X XXIII. 3/4 25



384 Mitteilungen und Hinweise

DIE INSCHRIFT DES CONSUSALTARES IM CIRCUS MAXIMUS

Uber den Ursprung des Larenkultes ist viel gestritten worden, wo-
von zuletzt Tabeling (Mater Larum, Frankf. Stud. I passim) ausfiibrlich
berichtet hat. Dieser Streit soll hier nicht fortgesetzt, sondern nur eine
merkwiirdige von Tabeling iibergangene und auch sonst nicht geniigend
gewiirdigte Einzelheit behandelt werden. Gleichgiiltig, ob man den
Larenkult von den Lares compitales ausgehen lifit (Wissowa), vom Lar
familiaris (Samter) oder beide fiir gleich alt halt (W. F. Otto), immer
bleibt die Tatsache bestehen, daB der Kult am Compitum etwas Spe-
zifisches und Charakteristisches besitzt, wihrend der des Lar familiaris
mit denen der anderen im Hause verehrten Gottheiten zusammenrinnt.
Dieses Besondere verbiirgt nicht nur ein hohes Alter, sondern diirfte
sich auch im Bewufitsein der Romer als das Wesentliche dargestellt
haben. Darum gehe ich davon aus.

Wissowa schildert die ortliche Lage des Larenheiligtumes folgender-
maBen (RuK! 149, shnlich 2167): ,Die Laren werden auf dem Lande
verehrt an den compita, d. h. an den Kreuzwegen bzw. an den Stellen,
wo mehrere Grundstiicke zusammenkommen; dort steht die Larenkapelle,
ebenfalls compitum genannt, mit so vielen Eingéngen, als dort Besitzungen
angrenzen, und ebenso vielen Altiren, deren jeder 15 FuB vor dem be-
treffenden Eingange steht, so dafl jeder Anlieger angesichts des Com-
pitum auf seinem eigenen Grund und Boden opfern kann.“ Es ist also
der Punkt, wo die fund: mehrerer villae zusammenstofen.

Behalten wir dies im Auge, so wird vielleicht auch die beriichtigte
Inschrift verstdndlich, die nach Tertullian de spect. 5 auf dem unter-
irdischen Altare des Consus im Circus Maximus gestanden haben soll.
Sie lautete nach Tertullian:

Consus consilio, Mars duello, Lares coillo potentes. Die erste Schwierig-
keit liegt in coillo, das allgemein fiir korrupt gilt.! Nehmen wir einmal
an, coillo sei ein Synonym von compito, was Heinsius sinngemif durch
Konjektur herstellen wollte, und versuchen wir von da aus die Er-
klirung. Gehen wir nimlich davon aus, daB das Larenbeiligtum am com-
pitum den verschiedenen, an dasselbe angenzenden villac gemeinsam ist,
so laBt sich coillo vielleicht etymologisch deuten. 1. vicus ist aus ‘yoil?os

entstanden, entsprechend setzt man fiir villa geil?s-la nach got. weiks an,
da die s-Stimme im Simplex e-Vokalismus haben. Nach dem Verhiltnis
von olxog: cvvoros wiirde ein dazu gebildetes Adjektiv gleicher Be-

deutung ko-uoiks-lo- lauten® und mit zu ergéinzendem locus oder fanum

1 Pigani IF 53 (1935) 28 (der mit Recht das Fehlen des Wortes im The-
saurus riigt), macht eine Ausnahme. Er setzt als Bedeutung: ,Das Innere des
Hauses, wo die Laren verehrt wurden“ und stellt es als *covinelom zu cavus,
covile. -

2 Mit 0-Vokalismus wie xélsvdog: dndélovdog, dazu den EinfluB von *uotkos.



Mitteilungen und Hinweise 385

das compitum bezeichnen konnen. ko- statt con- stinde wie in 1. contio
< *coventio (Sommer, Handb. d. lat. Laut. u. F. L. 265). In *ko-uoiks-lo-
muBte u lautgesetzlich schwinden (Sommer 1571.) und -oikslo- > 3llo-
werden. Damit ist coillo sachlich und sprachlich erklirt: bei Tertullian
ist hier nichts zu #ndern.

Die nicht alltigliche Verbindung von Mars und Lares, die bekannt-
lich im Arvalliede wiederkehrt, erweckt an sich ein gewisses Vertrauen
in die Altertiimlichkeit der urspriinglichen Inschrift Lares statt Lases
und die Ablative auf -0 kénnten auf Rechnung unserer Uberlieferung
gesetzt werden. Was aber schlechterdings eine religionsgeschichtliche
Unméglichkeit wire, ist die Ableitung des Consus von consilium, und
doch ist sie so alt wie unsere antiquarische Uberlieferung, da sie schon
Varro (Aug. de civ. 4, 11) und Verrius Flaccus (Paul. Fest. 36 Lds.)
gekannt haben. Fiir Tertullian ist Sueton der Vermittler. Wir stehen
also vor der Alternative, daB die rémischen Antiquare sich entweder
durch eine Filschung haben t#uschen lassen oder einem Irrtume (sei es
eigenem oder fremdem) zum Opfer gefallen sind. DaB letzteres zutrifft,
148t sich, denke ich, erhirten.

Der Name des Consus ist als ,Berger (der Ernte)* einwandirei ge-
deutet (Walde-Hofmann s. v.). Zu ihm gehort als Kultgenossin Ops Con-
siva oder Consivia als Gottin der ,dem Berger gehsrenden Fiille, d. h.
der Ernte. Frumentum *consivium wire ,das dem Berger gehorende Ge-
treide“ wie Janus consivius (carm. Sal.) der Gott des Erntebeginns. Mit-
hin diirfte es nicht zu kiithn sein, ein altes Neutrum *Consivium = ,,Ernte*
vorauszusetzen. Fiihren wir dieses fiir consilio in unsere Inschrift ein, so
hat das Ganze einen schliissgen Sinn:

Consus consivio, Mars duello, Lares coillo potentes. DaBy die vermutlich
schwer les- oder sichtbare Inschrift des unterirdischen Altares von Varro
oder seinem Gewihrsmann leicht verlesen werden konnte, liegt auf der
Hand. H. Krahe macht mich darauf aufmerksam, dafl dies bei archaischer
Schrift noch viel leichter war, da V und L bei einiger Verwitterung
bis zur Ununterscheidbarkeit #hnlich wurden. Durch die zwei nach-
gewiesenen altertiimlichen Worte ist die Echtheit der Inschrift unbe-
zweifelbar. Ist die Ableitung von coillo < *ko-uoiks-lo- richtig, so ist die
Fassung — vgl. iourmenta — anch dann ziemlich spit, wenn -us fiir -os,
-0 fiir -od, Lares fiir Lases sich aus der schriftlichen Uberlieferung er-
kliren solle. Etwa 400 v. Chr. diirfte terminus post quem sein.

Jena. Albrecht von Blumenthal.

25*



BIBLIOGRAPHIE
(1. Januar 1936—30. Juni 1936)

1. Allgemeinc Religionswissenschaft und Reli-
gionsgeschichte. Religionsphilosophie und
Religionspsychologie.

. Religidses Volkstum, Volksmythologie (Sage,
Mirchen, Legende), Volksaberglaube.

. Vorgeschichtliche Religionen.

. Religionen der Naturvolker.

. Ostasiatische und amerikanische Kultur-
religionen.

. Agyptische Religion.

. Vorderasiatische Religionen.

g, Ciew 3]

8. Israel und Judentum.

9. Islam.

10. Indoarische und indogermanische Religion.
11. Indische Religionen.

12, Iranische Religion.

13. Die antiken Religionen. Synkretismus.

14. Nordisch-germanische Religion.

15. Christentum.

16. Germanentum und Christentum. Geschicht-
liches und Fréommigkeits-Typologie.

AJA = American Journal of Archaeology

Anthr = Anthropos

APF = Archiv fiir Papyrusforschung

dt = deutsch

HThR = Harvard Theological Review

JbLitW = Jahrbuch fir Liturgiewissenschaft

Laogr = Adaoypapla

OLZ = Orientalische Literatur-Zeitung

OZVk = Oberdeutsche Zeitschrift fiir Volks-
kunde

REA = Revue des Etudes Anciennes

RHPR = Revue d'Histoire et de Philosophie
religieuses

RM = Romische Mitteilungen

RhM = Rheinisches Museum

SAVk = Schweizerisches Archiv fir Volks-
kunde

SB = Sitzungsberichte

StM = Studi e Materiali di Storia delle
Religioni

Sy = Syria

ThRdsch = Theologische Rundschau

Vk = Volkskunde

vkl = volkskundlich

1. Allgemeine Religionswissen-
schaft usw,

Barion, Jak., Philosophia perennis
als Problem u. als Aufgabe. Mchn,
Hueber. 59 S. 2.80

Billicsich, Friedr., Das Problem
d. Theodizee i. philos. Denken d. Abend-
landes 1: Von Platon bis Thomas von
Aquino (Philos. Abh. d. Osterr. Leo-
Ges 1). Innsbruck, Tyrolia. 264 S. 8 40

Brock-Utne, Alb., Der Gottes-
garten. Eine vergleich. reigesch. Studie
(Avh, Norske Vidensk.-Akad. '35, 2).
Oslo, Dybwad. VIIL 136 8. Kr. 7.—

Brosch, Jos., Das Wesen d. Hiiresie
(Grenzfragen zw. Theol. u. Philos. 2).
Bonn, Hanstein. 120 S.  3.80

Dietsch, Walt.,, Das Problem d.
Glaubens i. d. Philosophie d. dt Idea-
lismus, Ein Beitr zu e. Relphilos. (Beitr.
z. Philos. 31). Hdbg., Winter '35, 134 S.
6.—

Ferger, N.,, Magieu. Mystik. Gegen-
satz u. Zusammenhang. Zirich, Nie-
hans ’35. 262 S.  6.60

Geymiiller, H. de, Swedenborg

u. d. iibersinnl, Welt. Ubers. v. P.Sak-
mann. Durchges.u.erg. v.H.Driesch.
Stgt., Dt. Verl.-Anst. 395 S.  8.50

Hohmann, Firmin, Bonaventura
u. d. existenzielle Sein d. Menschen
(Abh. z. Philos. u. Psychol. d. Rel.35/36).
Wiirzburg, Becker '35. XI, 2398. 6.—

Keilbach, Wilh., Die Problematik
d. Rel. E. relphilos. Studie m. bes.
Beriicks. d. neuen Relpsychol. Pader-
born, Schéningh. 2718. 4.80

Klarr, Herm., Die Utopie v, Erden-
paradiese b. Nowgorodzeff. Unter Be-
riicks. einiger Eigentiiml. d. russ. Rechts-
philos. (Abh. d. Inst. f Politik, ausl.
offentl. Recht u. Volkerrecht a. d. Univ.
Lpg. 15). Lpg., Noske. X, 90 8.

K&hler,W. Geschichtsphilosophie.
ThRdsch 8, 70 ff.; 129 f.

Koppers, Wilh.,, Der Totemismus
als menschheitsgesch. Problem (Anthr
31) S. 159 ff. ]

Lehmann, Fr. R., Dei incerti. Uber
d. UngewiBheitsfaktor in rel. Vorstel-
lsungextli. Mittbl. d. Ges. f. Volkerk. 6,°36.

. 23 ff.



Bibliographie

Liener, Jos., Psychologie d. Un-
glaubens (Die Zukunft d. Rel. 1). Inns-
bruck, Tyrolia "35. 258 8. 7.20.

Merkel, R. Fr., Anfinge d. Erfor-
schung amerikan, Rel. StM 12, 66 ff.

Moore, Edw. C., The Nature of
Rel. New York, Macmillan. 368 S.

Pettazzoni, R., La confessione
d. peccati II 8: Siria, Hittiti, Asia Mi-
nore, Grecia (Storia delle Rel. 12).
Bologna, Zanichelli. X, 294 S.

Peuckert, Will-Erich, Pansophie.
Ein Vers. z. Gesch d. weiflen u. schwar-
zen Magie. Stgt., Kobhlhammer. 588 S.
(). 18.—

Pratt, JamesB., God and the Moral
Law, HThR 29, 153 ff.

PreuB, K. Th., Die rel. Bedeutg. d.
Paradiesmythen (Festschr. f. R. R. Ma-
rett) 119 ff.

Schmidt, Loth., Paul de Lagardes
Kritik an Kirche, Theol. u. Christen-
tum (Tbg. Stud. z. syst. Theol. 4). Stgt.,
Kohlhammer ’35. XII, 1783 8. 17.50

Schiitz, Ant., Gott in der Gesch.
Eine Geschmetaphysik u. -theol. Ubers.
v. V. Zoltan. Salzbg., Pustet. 292 8.
7.20

Simons, Walt., Rel. u. Recht. Vor-
lesgn., geh. f. die Olaus Petri-Stiftg. i.
d. Univ. Upsala. Dt. Ausg. Bln., Bott.
218 8. 5.—

Thielicke, Helm., Vernunft u.
Offenbarung. Eine Studie tib. d. Rel-
philos. Lessings. Giitersloh, Bertels-
mann. 1X, 161 8.  8.50

Weill, R., Le champ des roseaux
et le champ des offrandes dans la rel.
funeraire et la rel. générale. Paris,
Geuthner. 176 8.

Weinhandl, Ferd., Philosophie u.
Mythos (Kieler Univreden. N. F. 7).
Hbg., Hanseat. Verl.Anst. 16 8. 1.—

Will, R., Magie et religion, RHPR
16, 23 fF.

Winthuis, J, Mythos u. Relwiss.
P. W. Schmidts ,Methodologisches®
unters. auf Wourzelkrankheit. Moos-
burg, Selbstverl. III, 161 S. 2.50

Zwemer, 8. M., The origin of rel.
Ldn., Marshall. 256 S.

2. Religioses Volkstum usw.

Angerhausen, Jul, Die schwarze
Muttergottes. Legenden um d. schmerz-
hafte Mutter v. Telgte. Warendorf,
Schnell. 135 S. 1.50

387

Baldinger, Max, Aberglaube u.
Volksmedizin in d. Zahnheilkunde,
SAVk 35, 23ff.

Baumann, Ulr.,, Schwibische Briu-
che. 1. Advents- u. Weihnachtszeit.
32 S. 2. Fastnacht u. Ostern. 32 8.
(Aus Schwabens Vergangenh. 41/2).
Stgt., Kepplerhaus. Je —.25

Bolte, Joh., Das Echo i. Volks-
glaube u. Dichtg. Nachtriige (SB Berl.
'35, 26). Bln., de Gruyter’35. 188. 1.—

Brechenmacher, Jos.,, Teufel,
Holle, Himmel i. dt Sippennamen
(Schriftenreihe Sippenforschg. 21). Gor-
litz, Starke. VIII, 42 8. 1.—

Fredrich, Eva, Der Ruf, e. Gat-
tung d. geistl. Volksliedes (Germ.Stud.
174). Bln., Ebering. 165 S.  6.60

Glaser, O., Die Perdikkassage (e.
Sonnenmiirchen) u. a. Dynastiegriinder-
sagen b. Herodot, Hum, Gymn. 47, 21 ff,

GreB, K. u. Lommer, V., Holz-
landsagen. Sagen, Mirchen u. Gesch.
a. d. Vorbergen d. Thir. Waldes, Hei-
matgesch. a. d. Altenburger Westkreise.
3. Aufl. v. Fr. B. Stérzner. Lpg,
Wartig '35. 288 S. (ill.). 3.—

Gundel, Wilh., Dekane n. Dekan-
sternbilder. Ein Beitr. z. Gesch.d. Stern-
bilder d. Kulturvblker. Mit e. Unter-
suchg. iib. d. igypt. Sternbilder u. Gott-
heiten d. Dekane v. S. Schott (Stud.
d. Bibl. Warburg 19). Gliickstadt,
Augustin. X, 451 8. (ill.). 20.—

Handbuch der dt Vk. Hrsg. v.
Wilh. PeBler u. a. 1. Potsdam, Athe-
naion’35. 324 8.(ill.), 18 Taf, 4°. 22.50

Heeger, Fr., Pfilzer Volksheil-
kunde, e. Beitr. z. Vk der Westmark.
Neustadt a. H., Meininger. 144 S.

Hoyer, Ernst, Kanonistisches z.
Atlas d. dt Vk (Sudetend. Zeitschr. f.
Vk. Beih. 3). Prag, Calve’85. 54 8. 2.—

Kaiser, Fr, Volksbrauch u. Aber-
glaube sowie anderes Absonderliches a.
Jahrtausenden. Schatzkistlein wissens-
werter Dinge. Bln., Bernard & Graefe.
71 8. (ill).  1.50

Koch, G., Zu Gesch. u. Stand d.
rel. Vk i. Zusammenhang d. allgem.
Vk, ThRdsch 8, 96 ff.; 146 ff.

Koch, Rud., Das Zeichenbuch, wel-
ches alle Arten v. Zeichen enthilt, wie
gie gebraucht worden sind i. d. friihe-
sten Zeiten, b. d. Volkern d. Altert., i.
friih. Christent. u. i. MA. . . . Abschn.
iib. d. Runen v. Fr.v.d.Leyen. Lpg,
Insel. 109 8. (ill.). 6.—



388

Koren, H, Vkals gliubige Wissen-
schaft (Texte u. Arb. z. rel. Vk 1). Lpg.,
Pustet. 76 S. 3. —

Die dt Kulturgeschichte.
1. Gesch. d. dt Kultur v. G. Stein-
hausen. 4. Aufl. Neubearb. v. E. Die-
sel. 5567 S. (ill). 2. Bilderatlas z. dt
Kulturgesch. v. Fr. Schultze. 474 8.
(ill.). 4°. Lpg., Bibl. Inst. 35.—

Lohmeyer, K., Die Sagen v. d.
Saar, Blies, Nahe, v. Hunsriick, Soon-
u. Hochwald. 3., stark verm. Aufl. d.
Sagen d. Saarbriicker u. Birkenfelder
Landes. Saarbriicken, Hofer ’35. 616 S.
().  5.—

Luck, G., Ritische Alpensagen.
Gestalten u. Bilder a."d. Sagenwelt
Graublindens. 2. verm. Aufl. Chur, Bi-
schofsberger '35. 123 8. (ill.). Fr. 3.80

Mackensen, L., Bibliographie z.
dt-balt. Vk. Unter Mitarb. v. H. Die-
werge u. F. A, Redlich. (Versff. d.
vkl Forschgsstelle a. Herderinst. zu
Riga, 4). Riga, Plates. 74 8. Ls 2.20

Marzell, H., Der Zauber d. Heil-
kriuter i. d. Antike u. Neuzeit, Arch.
Gesch. Med. 29, 3 ff,

Memmer, A., Die altfranzis. Berta-
sage u. das Volksmirchen. (Romanist.
Arb, 25). Halle, Niemeyer '35. XVI,
245 8., 1 Kt. 9.—

Naumann, L., Weihenamen d.
Kirchen u. Kapellen i. Bistum Zeitz-
Naumburg. E. Beitr. z. Patrocinien-
Forschg. Naumburg a. d. S., Sieling.
44 S. —.80

Rumpf, Max, Dt Bauernleben
(Rumpf, Das gemeine Volk 1 [= Schrif-
ten d. Dt Akad. 28]). Stgt., Kohlham-
mer. XX, 912 S. 24—

Scheidt, Hub., Die Taufwasser-
Weihegebete i. Sinne vergl. Liturgie-
forschg. unters. (Liturgiegesch. Qu. u,
Forschgn. 29 = Vertffentl, d. Ver. z.
Pflege d. Liturgiewiss.). Mnstr., Aschen-
dorff’35. 104 S.  5.60

Schmidt, Fr. H., Osterbriuche
(Meyers bunte Bindchen 15). Lpg.,
Bibl. Inst. 64 8. (ill.). —.90 .

Schneeweis, Edm., Grundrif d.
Volksglaubens u.Volksbrauchs d. Serbo-
kroaten, Cilli, Druzba ’35. 267 8. (ill.).
Din. 124.—

Schnell, H. K. M., Der baierische
Barock. Die volkl, d. geschichtl. u. d.
rel. Grundlagen. Sein Siegeszug durch
d. Reich. Mchn., Dreifaltigkeitsverl.
VIII, 243 8. 8.40

Bibliographie

Schott, G., Weissagung u. Erfil-
lung i. dt Volksmirchen (Fir dt Er-
neuerung 1). Mchn., Eher. 2078. 3.—

Schreiber, Gg., Deutschland u.
Spanien. Vkl u. kulturkl. Beziehgn.
Zshinge abendl. u. ibero-amerik. Sa-
kralkultur (Forschg. z. Vk 22/24). Dssd.,
Schwann. XVII, 528 S. (ilL.), 71 Taf.
18.—

Seeger, Reinh., Herkunft u. Be-
deutg. d. Schiagwortes: ,D. Rel. ist
Opium f. d. Volk¢ (Theol. Arb. z. Bibel-,
Kirchen- u. Geistesgesch. 3). Halle,
Akad. Verl.’85. 46 S. 2.40

Spamer, Ad., Dt Fastnachtsbriu-
che. Jena, Diederichs. 71 8. (ill.). 1.80

5000 Jahre Niedersichs, Stammes-
kunde. Hrsg. von H. Schroller u.
S.Lehmann (Darstellgn. a. Nieder-
sachsens Urgesch. 8). Hildesheim, Lax.
VIII, 281 S. (ill.).  7.50

Teodorowicz, Jos., Konnersreuth
i. Lichte d. Mystik u. Psychologie.
Salzbg., Pustet. 635 8. 9.—

Vidossi, G., La poesia popolare
rel. i. Italia, StM 12, 83 ff.

Die dt Volkskunde. Hrsg. v.
Ad. Spamer. 2., verb. u. verm. Aufl.
1. 632 S. 2. Bilderatlas d. dt Vk (ill),
9 Farbtaf. u. 4 z. T. farb. Orig.-Beil.,
e. Personen u. Sachverz. u. e. vkl Schrift-
tumsverz. 513, 87 8. Lpg., Bibl Inst.
Je 17.50.

Volkskl Bibliographie. Mit
E. Hoffmann-Krayer hrsg. von
P. Geiger. Jg. 18. 29 u. '30. Bln.,de
Gruyter’35. XXXVI, 578 S. 36.—

Weitkamp, Fr., Von unsrer Vater
Art u. Sinnen. E. Sammlg. heimatl.
Sagen, Marchen u. Gesch. Osnabrick,
Schoningh '85. XII, 827 8 (ill.). 4.80

Wild, E., Gesch. u. Volksleben d.
Vogtlandes i. Qu. a. 700 Jahren. Plauen,
Neupert. XV,528 8. (ill.), 1 Taf, 11.—

Williams, Ch. A., The german
legends of the hairy anchorite. With
two old french texts of La vie de
St. Jehan Paulus, ed. by L. Allen. Iili-
nois Stud. i. lang. a. lit. 18, ’35. 140 S.

Wolfram, Rich., Schwerttanz u.
Minnerbund. Lfg. 1. Kassel, Baren-
reiter. 112 S. (lll) Subskr. 4.80

3. Yorgeschichtliche Religionen

Adama van Scheltema, Fred., Die
Kunst uns. Vorzeit. Lpg., Bibl. Inst.
190 S, 68 Taf. 4.80



Bibliographie

Birkner, Ferd., Ur- u. Vorzeit
Bayerns. Mchn., Knorr & Hirth. 216 S.
(lL), 20 Taf. 6.90 ‘

Hertz, Am., Lo role de la rel. dans
les civilisations prégrecques, Scientia
58, 296 ff.

Klaatsch, Herm., Das Werden d.
Menschheit u. die Anfinge d. Kultur.
Fortgef. v. J. Andrée, H Weinert,
J.Lechler. Bln., Bong. XX, 404 8.
@ll).  13.50.

Radig, Wern., Sachsens Vorzeit.
Einf. i. d. Vorgesch. d. sichs-bshm.
Grenzraumes. Bielefeld, Velhagen &
Klasing. 100 8. (ill.), 28 Taf , 2 Kt. 3.40

Uehli, E, Atlantis u. d. Ratsel d.
Eiszeitkunst. Stgt., Hoffmann. 267 S.
dny. 11—

Winthuis, J., Mythos u. Kult d.
Steinzeit. Stgt., Strecker & Schroder '35.
XV, 294 8. 16.—

4. Religionen der Naturvilker

Baumann, Herm., Schopfung u.
Urzeit d. Menschen i. Mythus d. afrik.
Vélker. Bln., Reimer. X, 4385 S. (ill.),
22 Kt. 80.—

Clemen, Carol.,, Fontes hist. rel.
primitiv., praeindogerm., indogerm.
minus not. (Fontes hist. rel. ex auct.
Graee. Lat. 6). Bonn, Réhrscheid. 120 8.
8.20

Geurtjens, H., Unter d. Kaja-Kajas
v. Stidneuguinea. Paderb., Schéningh
'35. 268 S. (ill), 1 Kt.  4.80

Korner, Theo, Totenkult u. Lebens-
glaube b. d. Volkern Ost-Indonesiens
(Stud. z. Vélkerkde. 10). Lpg., Jordan
& Gramberg. XV, 207 8. 17.—

Rabhmann, Rud.,, Gottheiten d.
Primitiv.timme 1i. nordostl. Vorder-
indien, Anthr 31, 37fF.

PreuB, K. Th., Rel., Recht u. Kénig-
tum i. Amerika, Ztschr. vgl. Rechtsw.
50, 256 ff.

Schebesta, P., Der Urwald ruft
wieder. 2. Reise z. d. Ituri-Zwergen.
Salzbg., Pustet. 208 8. (ill), 1 Kt. 7.20

5. Ostasiatische und amerikanische
Kulturreligionen

Haslund-Christensen, H., Za-
jagan. Menschen u. Gotter i. d. Mongolei.
Vorw. v. Sven Hedin. Stgt., Union.
276 8. (ill.), 1 Kt. 8.50

389

Héltker, G., Das SiindenbewuBt-
sein b. d. Azteken i. alt. Mexiko, Anthr
31, 213 1. '

Rosenkranz, Gerh., Der Nomos
Chinas u. d. Evangelium. Rasse u.
Volkstum f. d. mission. Verkiindg. i.
China (Missionswiss. Forschgn. 10).
Lpg., Hinrichs. XII, 196 S.  9.80

6. Agyptische Religion

Bissing, Fr. W.v., Agypt. Kult-
bilder d. Ptolom.- u. Romerzeit (D. alte
Orient 34). Lpg., Hinrichs, 37 8., 8 Taf.
2.70

Friedrich, Joh., Himmelszeichen
i. dgypt. u. hethit. Kriegsber., OLZ 135 ff.

Roeder, Giinther, Das Ichneumon
i d. igypt. Rel. u. Kunst, Egypt. Rel.
v, 1 {f.

Steckeweh, H., Die Fiirstengriiber
v. Qiw. Beitr. v. G. Steindorff,
E.Kihn, W. Wolf u. H. Grapow
(Verdffentl. d. E. v. Sieglin-Exped. i.
Agypt. 6). Lpg., Hinrichs. 72 8., 38 Taf.
20, 25—

7. Vorderasiatische Religionen

Siebenter vorlduf. Bericht d. Dt
Forschgsgemeinsch.iib.Ausgrab.i.Uruk-
Warka. 40 Taf. (Abh. Berl. '35, 4). Bln.,
de Gruyter 57 S. 40 24—

Boissier, A., Mantique Babylon.
e, Hittite. Paris, Geuthner '35, V, 79 S.

Delaporte, L., Les Hifttites (Bibl,
de Synthése hist. 8). Paris, Renaiss.
d. Livre. X, 371 S. Fr. 40.—

Ebeling, E., Weissag. a. Weih-
rauch i. alt. Babylonien. Bln., de Gruy-
ter ’35. 14 S. 49, 1.—

Furlani, G., Divinita gemelle n.
Pantheon Elam.?, StM 12, 50 ff.

Gaster, Th. H., Notes on Ras
Shamra Texts II, OLZ 401 f.

G 6tze, Albr,, Hethiter, Churriter u.
Assyrer. Vorderasiat. Kulturentwicklg.
i. 2. Jabrtaus. v. Chr. (Inst. f. sammen-
lign. Kulturforsk. A 17). Lpg., Harasso-
witz. XV, 194 8. (ill.), 5 Kt. 8.20

Jirku, A., Die Keilschrifttexte v.
Ras Shamra u. d. AT, ZDMG 89, 3721

Koschaker, P., Gottl. u. weltl.
Recht n. d. Urkdn. a. Susa, Orientalia
4, ’85, 381,

Lods, A., Sur l. poémes myth. d.
Ras Shamra e. leur rapports avec
I'AT, RHPR 16, 101 ff.



390

Montgomery, J. A. et Harris,
Z.8., The Ras Shamra Myth. Texts,
Mem. Am. Phil Soc. 4, '35, 134 S.

Moret, Rituels agraires de I’Ancien
Orient & 1, lumiére d. nouv. textes d.
Ras-Shamra, Ann. Inst. phil hist. orient.
Univ. Bruzelles 3,85, 311 ff.

Ronzevalle, S., Bronce libanais,
Mél. Beyrouth 19,85, 1 ff.

v. Soden, Wolfr.,, Rel. u. Sittlich-
keit n. d. Anschgn. d. Babylonier, ZDMG
89, 143 ff.

Virolleaud, Ch. ‘Anat et la Gé-
pisse, poéme d. Ras-Shamra, Sy 17,
150 ff.

8. Israel und Judentum

Heinemann, Is., Altjid. Allego-
ristik. Brsl., Marcus. 856 S. 3.20

Hempel, Joh., Gott u. Mensch im
AT. Studie z. Gesch. d. Frémmigkeit,
2. Aufl. (Beitr. z. Wiss. vom A u. NT
3, 2). Stgt., Kohlhammer. VIII, 324 8.
15.—

Koéhler, L., Theol. des AT. Thg.,
Mobr. XI, 252 S.  10.20

—, Atl. Theol. ThRdsch 8, 55 ff.

Méoller, Wilh., Schiden u. Schuld
der atl. Wissenschaft. Zwickaun, Herr-
mann. 44 8. 1.50

Schmoékel, Hartmut, AT u. heu-
tiges Judentum (Samml. gemeinverst.
Vortr. u. Schrift. aus d Gebiet d. Theol.
u.Relgesch. 182). Thg.,Mohr. 288. 1.50

Talmud babli. Der babylonische
Talmud. Nach d. 1. zensurfreien
Ausg. unt. Beriicks. d. neuer. Ausg. u.
haundschriftl. Materials neu iibertr. durch
Laz. Goldschmidt. 11. Hulin. Be-
khoroth. A'rakhin. Bln.,Jid. Verl. 761 8.
18.—

Werden u. Wesen des AT. Vor-
trige, geh. auf d. internat. Tagg. atl.
Forscher z. Gott. '356. Hrsg. v. P. Volz,
F.Stummer u. J. Hempel (Ztschr.
f. d. atl. Wiss. Beih. 66). Bln., Tépel-
mann VIII, 289 S. (ill.), 5 Taf. 12—

Zobel, M., Das Jahr d. Juden i
Brauch u. Liturgie (Biich. d. Schocken
Verl. 55/56). Bln., Schocken. 207 8. 2.50

9. Islam

Ibn al-Gazari, Samsaddin Mu-
hammad (ibn Muhammad). D. biogr.
Lexik. d. Koranlehrer. Hrsg.v.G.Berg-
strissert u. 0. Pretzl. T. 1. 2 (Bibl.

Bibliographie

Islam. 8 a. b). Kairo 1933—35. Drucke-
rei As-Saada. Lpg., Brockhaus. 622;
IX, 412 S. 4°. 20—

Winkler, H. A., Die reitenden
Geister d. Toten. Eine Studie iib. d.
Beseasenheit d. “Abd er-Rddi u. ib.
Gespenster u. Dimonen, Heilige u. Ver-
ziickte, Totenkult u. Priestertum in e.
oberigypt. Dorfe. Stgt., Kohlbammer.
VIII, 144 S. (ill.). 6.—

10. Indoarische u. indogermanische
Religion

Germanen u.Indogermanen, Volks-
tum, Sprache, Heimat, Kultur. Festschr.
f. H. Hirt. Hrsg. v. H.Arntz. 1. Er-
gebn. d. Kulturhist. u. Anthropol. XIIJ,
436 S. (ill.). 2. Ergebn. d. Sprachwiss.
VI, 623 S. (ill.) (Indogerm. Bibl. Abt. 3,
15). Hdbg., Winter. 42 50

Krause, Wolfg., Die Kelten u. ihre
geistige Haltung (Schrift. d. Kgl. Dt
Ges. z. Kgbg. Pr. 12). Kgbg., Grife &
Unzer. 47 S. (ill). 1.—

11, Indische Religionen

Eliade, M., Yoga. Essai sur les
origines de la mystique indienne. Paris,
P. Geuthner. IX, 346 S.

Glasenapp, Helm. v., Der Bud-
dhismus i. Indien u. i. Fern. Osten.
Schicksale u. Lebensformen e. Erls-
sungsrel. Bln,, Atlantis. 402 S. (ill.),
16 Taf. 4°. 12—

—, Ein Initiations-Ritus i. buddhist.
Java, OLZ 483 ff,

Die Katha-Upanishad. Ubertr.
u. erl. v. Rud. Otto (Aus d. Welt d.
Rel., Rel.wiss, Reihe 24). Bln., Topel-
mann. 64 S. 3.80

Kohl, Jos., Zum indischen Stein-
kult, ZDMG 90, 432 ff.

Zimmer, Heinr., Maya. Der ind.
Mythos. Stgt., Dt Verl.- Anst. 506 S.,
12 Taf. 11.—

12, Iranische Religion

Hertel, Joh., Der Planet Venus i.
Awesta (Ber. Lpz. 87, '35, 1). Lpg.,
Hirzel. 107 8. 4.—

Hising, G, Der Mazdahismus. Mit
e. Anh.: Das Gotterbild der Anahita
(Bausteine z. Gesch., Volkerkde. u.
Mythenkde. 5). Wien, Eichendorff '35.
82 S. 3.80



Bibliographie

Messina, G., Mito, leggenda e
storia nella tradizione iranica, Orien-
talia, N. Ser. 4, '35, 257 ff.

13. Die antiken Religionen.
Synkretismus

Bidez, J., Les écoles chaldéennes
sous Alexandre et les Sélencides, Ann.
de I'Inst. de philol. et d'hist. orient.
Bruxelles 3,’35, 41 ff.

Blumenthal, Albr. v., Zu einigen
oskischen Gotternamen, RhM 85, 64 ff.

Bock, M., Die Schlange im Traum
der Klytaimestra 71, 230 ff.

Bolkestein, Joh. Christ., "Ostos
en Edezfris. Bijdrage tot d. godsdienst.
en zedel. terminol. v. d. Grieken (Diss.),
225 8.

Boyancé, P., Un rite de purifica-
tion dans les Argonautiques de Valé-
rius Flaccus, Rev. des ét. lat. 22, '35,
107 fT.

—, Une allusion & 1'eaf orphique,
Mélanges d’arch. et d'hist. 32, '35, 95 ff.

Brady, Thom. All., The reception
of the Egyptian cults by the Greeks
(330—30 b, C.), Columbia ’85, The Univ.
of Missouri stud. X 1.

Burris, E. E,, The Terminology of
Witcheraft, C1Ph 81, 1371,

Butavand, F., Le secret du Texte
Etrusque de la Momie de Zagreb, Paris,
Adrien-Maison-neuve.

Charlesworth, Mart. Perc., Pro-
videntia and Aeternitas, HThR 29,107 ff.

Cumont, Fr., Les noms d. plan&tes
et l'astrolatrie chez 1. Grecs, L’ant.
class. 4, 11f.

Delatte, L., Uterque Neptunus,
L’ant. class. 4, 45 ff.

—, A., Les doctrines pythagoric. des !

livres de Numa, Bull. de la classe d.
lettres de 1'acad. r. de Belgique, 5. Ser.
XXII, 19 ff.

Elderkin, G. W., The seated Dei-
tie;sf of the Parthenon Frieze, AJA 40,
92 ff.

Eriksson, Nils, Religiositet och
irreligiositet bos Tacitus. Lund, Lunds
Univ. Arsskr. N. F.1,81,8, 74 S.

Furlani, G., Dei e démoni bifronti
e bicefali dell’ Asia occident. ant.,
Miscell. orient. ded. Ant. Deimel, '35,
136 ff.

Gerojannis, K., "H &lnvixy don-
ounele wal 1 fwolavosia, Hoy. Egnu.
34/35, 18 1.

391

Guarducci, M., Il culto di Anna
e delle Paides, StM 12, 25 ff.
Hadas, Moses, The tradition of a

i Feeble Iason, Class. Philol. XXXI, 166 ff.

Henning, W., Neue Materialien
z. Gesch. d. Manichaeismus, ZDMG 90,
i

Neue astrolog. Texte d. Hermes
Trismegistos. Funde u. Forschgn. auf d.
Gebiete der antik. Astron. u. Astrol.
v.W.Gundel (Abh. Mchn. N.F. 12).
Mchn., Beck., VII, 378 8. 40.—

Herter, H., Theseus d. Ionier, RhM
85, 177ft.; 193 fT.

Jithner, Jul.,, Zu Vergils vierter
Ekloge, Phil. Woch. 958 ff,

Keramopoullos, A. D., To IT:-
Awoytxby, 70 ‘Aoulnmisiov, oi 6dol «i
dvdyovear meds ro ITpomdiare, ’Aey.
’Egnu. '34/35, 85 ff.

Kerényi, Karl, Das persische Mil-
lennium im Mahabharata, b. d. Sibylle
u. Vergil, Klio 29, 11f.

Krappe, A. H., Les Aloades, StM
12, 11

Krause, W., Die Ausdriicke f. d.
Schicksal bei Homer, Gl. 25, 143 ff.

Labriolle, Pierre, Quelques cas
d'ordalie dans les milieux popul. ant.,
Rev. des ét. lat. 13, '35, 322 ff.

Magnien, V., Le mariage chez 1.
Grecs anc. L'initiation nuptiale, L'ant.
class. V, 115 ff.

Metman, Ph., Mythos u. Schick-
sal. Die Lebenslehre d. antik. Stern-
symbolik. Lpg., Bibl. Inst. VIII, 226 S,
16 Taf. 4.80

Mewaldt, Joh., Der Kampf des
Dichters Lukrez geg. d. Rel. Wien,
Hofels '35, 24 S. 1.20

Nilsson,M. P, L'origine rel. d'une
évolution morale dans la Gréce ant.,
RHPR 16, 131 ff.

Perret, Jacques, Le ,mythe de
Cybele“ (Lucréce 1I 6001ff.), Rev. des
ét. lat. 13, '35, 332 ff.

Peterson, Erik, Der Monotheis-
mus als polit. Problem. Ein Beitr. z.
Gesch. d. polit. Theol. i. Imp. Rom.
Lpg., Hegner 35. 158 8.  4.50

Plotinus, Schriften. Ubers. von
R. Harder 2. Die Schriften 22—29
d. chronol. Reihenfolge. 206 8. (Philos.
Bibl. 211 b). Lpg., Meiner. 11.—

Polotzky, H. J., Zu einig. Heidel-
berger koptisch. Zaubertexten, Orien-
talia N. 8. 4,’85, 416 ff.



392

Raingeard, P., Hermés Psycha-
gogue. Kssai sur 1. origines du culte
d’Hermes. Paris, Les Belles Lettres '35.
fr. 50

Robert, L., Réglement rel. de Si-
nope, BCH 59, '35, 431 ff. Fausse Divi-
nités, ebd. 471 ff. Xidrxorijoes de Samos,
ebd. 4771

Roberts, C., Th. C.Skeat, A. D.
Nock, The Gild of Zeus Hypsistos,
HThR 29, 39 .

Runes, M., Der etrusk. Text d.
Agramer Mumienbinde. Neu hrsg. u.
erl. Mit e. Glossar v. S. P. Cortsen
(Forschgn. z. griech. u. lat. Gramm. 11).
Gttg., Vandenhoeck & Ruprecht ’85. IV,
104 S, (ill.), 14 Taf. 16.—

de Ruyt,Fr., La nécropole romaine
de 1'Isola Sacra et l'archigalle de Cy-
bele, L’ant. class. 5, 25 ff.

—, Les traditions orient. dans I
démonol. étrusque, L’ant. class. 6, 139 fI.

Sbordone, Fr., La fenice nel culto
di Helios, Riv. ind.-gr.-ital. 19, 1ff.

Schaeder, H. H., Manichaeismus
u. spitantike Rel., Ztschr. f. Missions-
kde. 50, '35, 65 fT.

Scott, W., Hermetica IV: Testi-
monia. With Introduct., Add. a. Indd.
by A. S. Ferguson, Oxford, Clarendon
Press XLIX, 576 S.

Smertenko and G. N. Belknap,
Studies in Greek rel., Univ. of Oregon
public. stud. in the humanities I 2, ’85.

Sokolowski, F., Note sur les
Nvxropvla&e a4 Délos, BCH 59, 35,
382 ff. .

Stegemann, V., Uber Astronomi-
sches i. d. kopt. Zaubertexten, Orien-
talia N. S. 4,35, 391 ff. )

Strodach, G. K., Pietas, Horace
and Augustannationalism, Class. weekly
39, 137 ff.

Taeger, Fr., Orient u. Occident i.
d. Antike (Philos. u. Gesch. 58). Tbg.,
Mohr. 27 8. 1.60

Weber, Leo, Die Alkestissage, RhM
85, 117 ff.

Worrell, W.H., Coptic Magical and
Medical Texts, Orientalia N. S. 4,35,
1ff.; 1841

Wurms, H., Das Schicksal Roms
u. d. Gotter b. Tacitus, Hum. Gymn.
47, 10 fF.

Wytzes, J.,, Der Streit um d. Altar
d. Viktoria. Texte d. betr. Schriften d.
Symmachus u. Ambrosius m. Einl., Ubers.
u.Komment. Amsterdam. 159 S. Fl. 2.90

Bibliographie

14. Nordisch- germanische Religion

Andree, Jul., Die Externsteine.
Eine germ. Kultstiitte. Mnstr., Coppen-
rath. 63 8. (dlL). 1.70

Arndt, E. Mor., Nord. Vk. Hrsg.
v. O. Huth (Univ.-Bibl. 7318). Lpg.,
Reclam. 74 8. —.35

Biisch, P., Hakenkreuz u. Heilruf.
Entstehg. u. Bedeutg. Opferglaube,
Feuerkult u. Nordland (Gegenw. u. Zuk.
101). Lpg., Kultpolit. Verl. 68 S., 2 Taf.
1.—

Buschan, G., Altgerm. Uberliefgn.
i. Kult u. Braucht. d. Deutschen. Mchn.,
Lehmann. 257 S., 16 Taf. 7.80

Giinther, R, Die Externsteine nach
dem neuesten Stand der Forschg.,
ThRdsch 8, 22ff.; 166 ff.

Gunnarsson, Gunnar, Nordischer
Schicksalsgedanke. Mchn.,Langen. 18§,
—.80

Hartmann. W., Die germ. Gott-
heit d. Jahres u. d. Lebens. Halle, Akad.
Verl. '35. 62 S. 2.80

Hofler, O., Der germ. Totenkult
u. d. Sagen v. Wilden Heer, OZVk 10,
33 ff.

Hofmeister, Herm., Germanen-
kunde. Ffm., Diesterweg. VIII, 254 S.
(ilL.), 8 Taf. 6.—

Kersten, K., Zur ilteren nordischen
Bronzezeit (Versftentl. d. Schlesw.-holst.
Universititsges. Reihe 2, Nr. 3). Neu-
miinster, Wachholtz. 176 8. (ill.), 42 Taf.
40, 18.—

Kohler-Irrgang, Ruth, Die rel.
Grundl. d. Sippengedankens i. d. Is-
lindersaga (Red. u. Aufs. z. nord. Ge-
danken 36). Lpg., Klein. 26 8. —.70

Lehmgribner,W.,DieErweckung
d. Walkiire (Hermaea 32). Halle, Nie-
meyer. 109 S. 3.80

Meyer, Herb., Recht u, Rel. bei d.
Germanen, Ztschr. Akad. dtsch. Recht,
'35, 8 ff.

Miiller, Rolf, Himmelskundl. Or-
tung auf nordisch-germ. Boden. Lpg.,
Kabitzsch. 85 8. (ill.), 8 Taf. 2.80

Pfister, Fr., Tacitus u. d. Ger-
manen. I: Die Kultgelage d. Germanen
(Wirzb, Stud. z. Altertumswiss. 9).
Festschr. f. Hosius. S. 59 ff.

Reichardt, Konst.,, Runenkunde.
Jena, Diederichs. 124 S. (ill). 3.80

Schulz, K, Der Tod i. germ. Er-
leben (Das dt. Werde. Folge 6). Brsl.
Nickisch. 43 8. (ilL.). —.76



Bibliographie

Schulz, Walth,, Indogermanen u.
Germanen. Lpg., Teubner. VI, 104 8.
GIL).  2.40

Schiitte, Gudmund, Gotthiod u.
Utgard. Sagengeographie i. neuer Auf-
fassung 2. Buch 1, Kap. 6—8. Buch 2.
3. 372 S. Jena, Frommann. 8.—

Stumpfl, Rob., Kultspiele d. Ger-
manen als Ursprung d. mittelalt. Dra-
mas. Bln,, Junker & Diinnhaupt. XIV,
448 S. 14.—

SiBkand, P., Germanisches Leben
i. Spiegel d. altnord. Dichtung. Bln..
Junker & Diinnhaupt. 123 S.  3.80

Wieselgren, Per., Quellenstudien
z. Volsungasaga (Acta et Comment.
Univ. Tartu. 34, 3). Dorpat '35, Mat-
tiesen. 432 8. 10.—

15. Christentum

Acta conciliorum oecumenicorum.
Iussu atque mandato Societ. scient.
Argentorat. ed. Ed. Schwartz. 2, 6.
Concilium universale Chalced. Col-
lectio Sangerman. XXII, 167 S. Bln,,
de Gruyter. 4°.

Astori, Alfr, L’Eucaristia nei primi
tre secoli della chiesa. Milano, G. Da-
verio '35. 221 8. L. 6.—

Barton, A., The Apostolic Age and
The NT. Univ. of Pennsylvania Press.
XI, 157 8.

Bultmann, R., Neueste Paulus-
forschg., ThRdsch 8, 11ff.

Casey, R., Der d. Athanasius zu-
goschriebene Traktat ITeol moo@evicg.
Bln., de Gruyter. 26 S. 4°. 1.60

Corbishley, Th., Quirinus and
the Census: a Re-study of the Evi-
dence, Klio 29, 81 ff.

Cullmann, O., La signification de
la Sainte-Céne dans le christianisme
primitif, RHPR 16, 1 ff.

Dolger,Fr.Jos., Antike u. Christen-
tum 5, 1—3. Darin u. a.: Lumen
Christi. Nonna, e. Kapitel iib. christl..
Volksfrommigkeit d. 4. Jh. Das Schuh-
ausziehen i. d. altchristl. Taufliturgie.
Das Niedersitzen nach d. Gebet. Nil-
wasser u. Taufwasser. Anulus pronubus.
Unser tigl. Brot. Domina mater eccle-
sia u. die ,Herrin® im 2. Joh.brief.
®@EOT dQNH. .

Ehrhardt, Alb., Uberlieferung u.
Bestand d. hagiograph. u. homilet. Lit.
d. griech. Kirche v. d. Anfingen bis z.
Ende d. 16. Jh. T. 1. Die Uberlieferg.

393

Lfg. 1. 160 S. (Texte u. Unters. z. Gesch.
d. altchristl. Lit 50, 1). Lpg., Hinrichs.
Filthaut, Ephr., Roland v. Cre-
mona u, d. Anfinge d. Scholastik i.
Predigerorden. Ein Beitr. z. Geistes-
gesch. d. #lt. Dominikaner. Vechta,
Alb.-Magnus-Verl. XV, 224 8.

Gloede, G., Theologia naturalis b.
Calvin (Tiib. Stud. z. systemat. Theol.
5). Stgt., Kohlhammer '35. XVIII, 355 S.
12.— .
Grabmann, M., Mittelalterl. Gei-
stesleben. Abh. z. Gesch. d. Scholastik
u. Mystik 2. Mchn., Hueber. XII, 649 S.
24.—

Greven, Jos.,, Die K6lner Kartause
u. d. Anfinge d. katholischen Reform
i. Deutschland. Aus d. Nachlasse d.
Verf. mit seinem Lebensbilde hrsg. v.
W. Neuf (Kath. Leben u. Kimpten i.
Zeitalter d. Glaubensspaltg. 6). Manstr.,
Aschendorff. XV, 120 5.  3.40

Grosdie, R., Der katholische Be-
griff der Kirche, NJb 12, 247 ff.

Guardini, R., Die Bekehrung d.
hl. Aurelius Augustinus. D. innere Vor-
gang i. s. Bekenntnissen. Lpg., Hegner
'85. 294 8.  17.50

Ginther, Ernst-Eb., Die Anschau-
ung Luthers v. Seligkeit, Heil u. Kirche
i. d. vorreformat. Schriften v. 1617 bis
1522 u. i. sein. Septembertestament
(Theol. Arb. z. Bibel-,Kirchen- u. Geistes-
gesch. 4). Halle, Akad. Verl. ’35. 61 S.
2.40

—, R., Streit um die Grabeskirche
i. Jerusalem als Streit um d. Extern-
steine, ThRdsch 8, 166 ff.

Harder, G., Paulus u. d. Gebet
(Ntl. Forschgn. 1, 10). Giitersloh, Ber-
telsmaon. 223 8. 6.—

Haugg, Don., Die zwei Zeugen.
Eine exeget. Studie iib. Apok. 11, 1—3
(Ntl. Abh. 17, 1). Mnstr., Aschendorff.
VII, 140 8.  6.90

Hennig, Rich., Das Geburts- u.
Todesjanr Christi. Eine wissenschaftl.
Priifg. d.iiberlief. Unterlagen... Essen,
Firstenan. 62 8. 1.756

Hentschel, Erh., Die Mythen v.
Luzifers Fall u. Satans Rache in d.
altsichs. Genesis (Rel. u. Gesch. 4).
Stgt., Kohlhammer ’35. XIX, 82 8. 4.80

Hirsch, Em., Stud. z. vierten Evan-
gelium. Text, Literarkritik, Entstehungs-
gesch. (Beitr. z. hist. Theol. 11). Thg.,
Mohr. VII, 190 S. 12.70



394

Huck, A., Synopse d. drei ersten
Evangelien. 9. Aufl. Unter Mitwirk. v.
H. G. Opitz vollig neu bearb. v. H.
Lietzmann. Thg., Mohr. XX, 213 8.
4% 480

Janssen, K., Die Entstehung d.
Gnadenlehre Augustins (= Diss. Ro-
stock). Rostock, Hinstorff. VI, 142 S.
4.50

Kurfess, A., Kaiser Konstantin u.
d. Sibylle, Theol. Quartalschr. 117, 111f.

Ladner, Gerh,, Theologie u. Politik
vor d. Investiturstreit. Abendmahlstreit,
Kirchenreform, Cluni u. Heinrich IIL
(Versff. d. Osterr. Inst. f. Geschforschg.
2). Badenb. Wien, Rohrer. 160 S. 10.50

LasCasas, Barthol. de, Im Zeichen
d. Kreuzes. Die ,Verwiistg. Westin-
diens“, d. h. d. Massenausrottg. d. stid-
u. mittelamerik. Indianer nach d. Denk-
schrift d. de Las Casas, Bisch. v. Chiapa,
v. 1642. Neu bearb. uv. hrsg. v. Alfr.
Miller. Lpg., Klein. 156 8. (ill.). 2.50

Lebreton et Zeller, Histoire de
I'église 2, De la fin du 2. sitcle & la
paix Constantinienne. Paris, Bloud &
Gay. 500 8. fr. 60.—

Leipoldt, Joh., Jesus und Paulus,
Jesus oder Paulus? Ein Wort an Pau-
lus’ Gegner. Lpg., Dorffling & Franke.
94 8. 3.80

Livingstone, R. W., Christianity
and Hellenism, The Hibbert Journal
33, '35, 367 ff.

Litgert, W., Die theol. Krisis d.
Gegenwartu.ihr geistesgesch. Ursprung.
Giitersloh, Bertelsmann. 100 8. 2.50

Lupag, Joan, Ursprung u. Entwick-
lung d. bedeutendsten konfess. Minder-
heiten i. Ruminien (Vom Leben u.
Wirken d. Romanen 2, 8). Jena, Gro-
nau. 23 8. —.60

St. Lyonnet, S.Mare, La version
arménienne, Mél. Beyrouth 19,35, 23 ff.

Marsh, H.G, The use of MT-
STHPION in the writings of Clement
of Alex. with special reference to his
sacramental doctrine, Journ. of theol.
stud. 37, 64 ff,

Moffatt, James, An Approach to
Ignatius, HThR 29, 1ff.

Noiville, J., Les origines du Na-
talis Invicti, REA 38, 145 ff.

Pfeiffer, Erw, Bonifatius. Sein
Leben u. Wirken, Mchn., Hueber. 119 S.
2.40

Preiss, Th.,, A propos de Kierke-
gaard, RHPR 16, 46 ff.

Bibliographie

Primm, Karl, Der christl. Glaube
u. d. altheidn. Welt. 2 Bde. Lpg,
Hegner ’856. 505, 531 8. 44.—

Roth, Paul, Die Reformation i.
Basel 1. Die Vorbereitungsjabhre (1525
bis 1528). 54 8. (ill.). Basel, Helbing &
Lichtenhahn. 3.—

Saint-Yves, P., Saint Christophe
successeur d’Anubis, d’'Hermes et d'Hé-
racleés. Paris, Nourry. 55 8. fr. 10.—

Schmaltz, K, Kirchengesch. Meck-
Jenburgs 2. Reformation u. Gegenre-
formation. 256 8. Schwerin, Bahn. 9.—

Schmidlin, Jos., Papstgesch. d.
neuesten Zeit 3. Papsttum u. Pipste
i. 20. Jh. Pius X. u. Benedikt XV. (1903
bis 1922). XIX, 350 S. Mchn., Kosel &
Pustet. 17—

Schmidt, Wolfg., Die Pfingstbe-
wegung i. Finnland (Suomen Kirkko-
historiallisen Seuran Toimituksia 27).
Helsingfors, Akateeminen Kirjakauppa
85, 256 S. Finn.M. 60.—

Schoffler, H., Die Reformation.
Einf, in e. Geistesgesch. d. dt Neuzeit
(Das Abendland 1). Bochum-Langen-
dreer, Poppinghaus. 106 S.,2 Kt. 2.30

Seeger, E., Evangelische Dogma-
tik u. Judentum. Eine rassen- u. rel.-
soziol. Untersuchg. Marbach, Teuto-
burg-Verlag. 115 8. 1.90

Seiterich,Eug., Die Gottesbeweise
b. Franz Brentano (Freib. theol. Stud.
42). Frbg., Herder. XV, 240 8. 4.—

Starr, Joshua, An eastern Christian
sect, the Atbinganoi, HThR 29, 93 ff.

Stucki, A., Christus i. Italien.
Gesch. d. ev. Bewegg. i. Italien u. unt.
d. ital. sprech. Bevolkerg. d. Schweiz.
St. Gallen, Buchh. d. Ev. Ges. 324 8S.
4.40

Stufler, Joh., Gott, d. erste Be-
weger aller Dinge. Ein neuer Beitr. z.
Verstindnis d. Konkurslehre d. hl. Tho-
mas v. Aquin (Philos. u. Grenzwissensch.
6, 3/4). Innsbruck, Rauch. 183 S. 6.—

Stupperich, Rob., Staategedanke
u, Relpolitik Peters d. Gr. (Osteurop.
Forschgn. N. F. 22). Kgbg., Ost-Europa-
Verl. IX, 110 8. 5.80

Tellenbach, Gerd, Libertas. Kir-
che u Weldordng. i. Zeitalter d. In-
vestiturstreites (Forschgn. z. Kirchen-
u. Geistesgesch. 7). Stgt., Kohlham-
mer. X, 243 8. 15—

Vieillefond, J.-R., Les pratiques
rel. dans l'armée byzantine d’aprés 1.
traités militaires, REA 87, 322 ff.



Bibliographie

Végtle, Anton, Die Tugend- u.
Lasterkataloge i. NT. Exegetisch, rel.-
u. formgesch. unters. (Ntl. Abh.16, 4/56).
Mnstr., Aschendorff. XVIII, 253 8. 12.75

Wagner, Friedr.,, Gesch. d. Sitt-
lichkeitsbegriffes 8. Der Sittlichkeits-
begriff in d. christl. Ethik d. MA. 380 8.
(Miinst. Beitr. z. Theol. 21). Mnstr.,
Aschendorff.  14.50

Weiland, H. Chr., Het Oordeel der
Kerkvaders over het Orakel. Diss. Ut-
recht '35, 95 S.

16. Germanentum und Christentum.
Geschichtliches und Frommigkeits-
typologie

Bauer, W., Die dt Wende u. die
Kirche, NJb 12, 151f.

Bienert, W., Goethes pietist.-hu-
manist. Privatchristentum (Theol. Arb.
z. Bibel-, Kirchea- u. Geistesgesch. 5).
Halle, Akad. Verl.’85. 68 8. 8.—

Braun, Fr., Orthodoxie u. Pietis-
mus in Memmingen (Einzelarb. a. d.
Kirchengesch. Bayerns 18). Mchn,,
Kaiser '35. XVII, 203 8. &6.—

Dausend, H, Germ. Frommigkeit
i. d. kirchl. Liturgie. Wiesbaden, Griine-
wald-Verl. 151 8, 2.40

Dietrich, M., Theol. Ontologie i.
modern. Anglikanismus (Stud. z. Gesch.
d. neuer. Protestant. 16). Bln., Tpel-
mann. VI, 141 8. 8.—

Meister Eckhart, Die dt u. lat.
Werke. Hrsg. i. Auftr. d. dt Forschgs-
gem. Die lat. Werke 8. Expositio Sancti
Evangelii sec. Iohannem. (Hrsg. u. libers.
v. K. Christ u. J. Koch)) Lfg. 1. IV;
XXXI, 80 8. Stgt., Kohlhammer.

Fabricius, Cajus, Positives Chri-
stentum i. neuen Staat. Drsdn., Piischel.
76 S. 1.80

Fiebig, P., NT. u. Nationalsozia-
lismus. 8 Univ.-Vorlesgn. iib. Fiihrer-
prinzip, Rassenfrage, Kampf (Schrift.
d. Dt Christen 11). Drsdn., Dt.-christl.
Verl. 708. 1.—

Frenssen, G, Der Glaube d. Nord-
mark. Stgt., Gutbrod. 145 8.  3.90

Frick, H., Deutschland innerhalb
d. rel. Weltlage. Bin., Tépelmann. IX,
273 8., 10 Kt. 6.—

Fuchs, Kiite, Die Religiositit d.
Joh. Jak, Christoffel v. Grimmelshausen
(Palaestra 202). Lpg., Mayer & Miller
'35. 1V, 152 S. 8.80

395

Fuhrmann,E,u Schneider, A,
Stitten dt Heiligkeit. Paderborn, Scha-
ningh 191 8. (ill.), 1 Kt.  3.80

Grabert, H., Der protestant. Auf-
trag d. dt Volkes. Grundzige d. dt
Glaubensgesch. v. Luther bis Hauer.
Stgt., Gutbrod, 287 S. 5.70

Grupe, W., Rudolf G. Binding, ein
Kiinder dt Gottschau (Dt Wesen 2).
Stgt., Gutbrod. 76 S. 1.—

Ginther, H F. K., Frommigkeit
nord. Artung. 3. Aufl. Jena, Diederichs.
43 S. 1.20

Gumbel, H., Dt Kultur v. Zeit-
alter d. Mystik bis z. Gegenreforma-
tion 1 (Handb. d. Kulturgesch. Lfg. 31).
Potsdam, Athenaion. 48 8. (ill.), 2 Taf.
2.80

Hammerschmidt,F. Der christl.
Erlosungsgedanke, Seine Lebensform
in d. germ.-dt Dichtg. (Die rel. Ent-
scheidg. 9). Warendorf, Schnell. 72 8.
1.50

Hankamer, P., Dt Gegenreforma-
tion u. dt Barock. Die dt Lit. i. Zeit-
raum d. 17. Jb. (Epochen d. dt Lit.
2, 2). Stgt., Metzler ’35. VIII, 543 8.
15.50

Heuser, Ad., Die Erlosergestalt i.
d. belletrist. Lit. seit 1890 als Deuterin
der Zeit (Grenzfragen zw. Theol. u.
Philos. 8). Bonn, Hanstein. 197 S. 6.20

Holmstrom,Folke Daseschatolog.
Denken d. Gegenwart. 3 Etappen d.
theol. Entwicklg. d 20. Jh. Neubearb.
u. verkiirzte Ausg. Ins Dt iibers. v.
H. Kruska. Giitersloh, Bertelsmann.
XX, 424 8. 15.—

Horn, P, Mensch u. Welt i. dt Pro-
testantismus d. Gegenwart, NJb. 12,
261 ff.

Irmer, W., Hiondenburg als Christ.
Erinnergn. an d. Reichsprisidenten.
Bln.,, Acker-Verl. 48 S. —.60

Jessen, H., Gott u. der Konig.
Friedrichs d. Gr. Rel. u. Relpolitik (Der
Eckart-Kreis 26). Bln., Eckart-Verl.
239 8. 2.85

Kinder, E., Natiirl. Glaube u. Offen-
barungsglaube. Eine Untersuchg i. An-
schluB a. d. Glaubensphilos. Fr. H. Ja-
cobis(Forschgn. z. Gesch. u. Lehre d. Pro-
testant 8, 1). Mchn., Kaiser. 136 S. 3.50

Knopf, O, Christentum od. Wissen-
schaft? Lpg., Dorner. 176 S.  3.20

Leese, Kurt, Natiirl. Rel. u. christl.
Glaube. Ein theol. Neuorientierg. Bln.,
Junker & Diinnhaupt. 74 S. 2.80



396

Litgert, W., Der Kampf d. dt
Christenheit m. d. Schwarmgeistern.
Giitersloh, Bertelsmann. 79 8. 1.60

Miiller, Fr., Volkerentwicklung u.
Christentum. Stgt., Kohlhammer. 38 S.
1.20

Mueller-Senftenberg, M., Er-
wachender Mythos. Bln., Kémmerer ’35.
511 8. 8.50

Miisebeck, E., Wandlungen des
rel. BewuBtseins i. d. dt akad. Jugend
wihr. d. Weltkrieges. Bln., Furche.
100 S. 2.—

Noack, U., Katholizitit u. Geistes-
freiheit. Nach d. Schriften v. John Dal-
berg-Acton. 1834—1902. Ffm., Schulte-
Bulmke. 377 8. 6.80

Noth, G., Paul Ernst u, d. Er-
neuerg. d. Christentums. Merseburg,
Stollberg. 29 8. —.65

Nidling, Gr., Ludwig Feuerbachs
Relphilos. ,Die Auflgsung der Theol.
i. Anthropol.% (Forschgn.z.neuer Philos.
u. ihrer Gesch. 7). Paderborn, Sché-
ningh. 216 S. 4.80

Oberheid, H., Unpolit. dt Chri-
stentum. Ein Wort ib. d. ,polit. Chri-
stentum“ d Prof. Paul Althaus. Bonner
Univ.-Buchdr. 52 8. —.75

Rabl, K. O., Christentum u. Volks-
tum bei W. E. Gladstone. Aufgewiesen
a. seiner Kritik d. brit. Orientpolitik
z. Z2t. d. Bloer Kongresses (Mchener
hist. Abh. 1,10). Mchn., Beck. VI 67 8.
3.—

Schmidt, Kurt Dietr.,, Die Bekeh-
rung d. Germanen z. Christentum 1.
Gttgn., Vandenboeck & Ruprecht. 82 S.

Schloz, Wilh, u. Laiblin, W,
Vom Sinn d. Mythos (Schrift. z. dt
Glaubensbewegung 7). Stgt., Gutbrod.
173 8.  4.20

Schuster, Herm., Der Prophet d.
Deutschen. Luthers Art u. Glaube. Ffm.,
Diesterweg. 85 8.  2.40

Seeger, Reinh., Friedrich Engels.
Die rel. Entwicklg. d. Spitpietisten u.
Friihsozialisten (Christentum u. Sozia-
lismus 7). Halle, Akad. Verl. ’35. XXV,
207 S.  5.80

i Hirzel. X1, 39 S.

Bibliographie

Stihlin, Fr., Humanismus u. Re-
formation i. biirgerl. Raum. Eine Unter-
suchg. d. biogr. Schriften d. Joach.
Camerarius (Schrift. d. Ver. f. Refor-
mationsgesch. 53, 1). ILpg., Heinsius.
VIII, 107 8. 3.%0

Steinbiichel, Th., Der Umbruch
d. Denkens. Die Frage nach d. christl.
Existenz erliut. a. Ferdinand Ebners
Menschdeutg. Regensbg., Pustet. 182 S.
4.80

Stomps, M. A. H., Die Anthropo-
logie Martin Luthers. Eine philos.
Unters. (Philos. Abh. 4). Ffm., Kloster-
mann '86. 163 8. 8.—

Struck, W., Der EinfluB Jakob
Bohmes a. d. engl. Lit. d. 17. Jh. (Neue
dt Forschgn. Abt. Engl. Philol. 6). Bln.,
Junker & Diinnhaupt. 262 8. 10.—

Evangel. Theologie vor dt Gegen-
wart. Vortrige d. Theol. Tagung i.
Wittenberg, Okt. 85 (Kirche i. Bewegg.
u.Entscheidg. 24). Bonner Univ.Buchdr.
’86. 143 8.  6.—

Walterscheid, Joh., Heilige dt
Heimat. Dasdt Kirchenjahrm. s. Festen,
8. Volksbrauch, d. Volksheiligen, rel.
Lit. u. rel. Kunst. 2. Juni bis Novem-
ber. XI, 407 8. (ill.). Hannover, Giesel.
5.20

WeiBleder, Karlernst W., Goethes
oFaust® u, d. Christentum (Stud. u.
Bibliogr. z. Gegenwartsphilos. 19). Lpg.,
1.40

Wieser, Max,, Das Schrifttum z.
dt Glauben (Literaturfiihrer z. nord.
Gedanken 3). Lpg., Klein. 66 S. 1.—

Winkler, Die Mystik d. dt Glau-
bensbewegg. u. d. Mystik d. christl.
Glaubens (Kirche i. Bewegg. u. Ent-
scheidg. 27). Bonner Univ.Buchdr. 34 S,
—.60

Witte, Joh., Die Christus-Botschaft
u. d. Rel. Gttgn., Vandenhoeck & Ru-
precht. 279 S.  9.80

Za.nthier, Chr. M. v, Der Schick-
salsglaube d. Dithmarscher. Hebbel,
Groth, Frenssen, GroB. Eine relgesch.
Untersuchg. Heide. 174 8. 2.40



Ainu 151

Anthesteria 175f.
Apollon Smintheus 40 ff.
Arianismus 209 ff.
Arvales 631f, 119
Arvalia 71

Auspizien 294 ff.
Aufklirung 9

Baumkult 221f,

Bildersprache 365 ff.

Buddhismus 138 ff. 3051,
335 1T,

China 45f. 304 ff.
Cisa 21ff
Consus 384 f.

Delos 1021,

Deutsche Glaubenshewe-
gung 11, 3756 ff.

Diana 105f,

Diskus von Phaistos 282 ff,

Dreikdpfiger Reiter 170f.

Edda 5. 53f. 230 ff,

Eigenkirchenwesen 212f,

Epiphanie 128. 168

Etrusker 58. 64f. 1011f.
105 ff,

Externsteine 15. 19

Gebetsegoismus 120
Germanentumu. Christen-
tum 7ff 16fF. 38f. 203 ff.
229. 873 ff.
Gewissensfreiheit 374 f.
Glaubensenergie 11ff.
200 ff. 373 ff.
Glaubensgeschichte 2ff.
1911, 373 ff.
Gottesverichter 2f. 246 ff.

REGISTER

© Gott Gropp 176f.

Gottmenschentum 176 f.

Gottschalk 215 ff.

Grabovius 70f.

Griechische Religion 401F.
84 ff. 166 ff. 175f. 246 ff.
345 fF, 872, 381 ff.

Hickel 378f.

Hera 98

fows 97ff.

Herrgott von Bentheim 16

ig0ds ydupog 372

Ho6chstes Wesen 6. 153 ff.
346 f. 366, 369

Homerische Religion 84 ff,

Horatier u. Curiatier 75 ff.

Jahwes Lehrlinge 171ff.
Janus 109 ff. 121. 130
Japanische Religion 136 ff.
Iguvinische Tafeln 70 ff.
Indigites 112f.
interpretatio Romana 123
ius magistratus 119.294 ff.

Kaiserkult 114 ff.

Kalender (rom.) 59 .

Karoluskreuz 17 ff,

Katalaunische Geister-
schlacht 162 ff,

Katholische Ethnologie
160f. 367 ff.

Kirchengeschichte 8.202fF.
373

Klages 75 ff.

Konfuzius 139 ff. 305 f.
311 ff,

Kreuzweg 222. 884 f.

Kultmusik 381 ff.

Kummernus 15 ff.

Kyrie eleison 382f.

Lactanz 242 ff. 246 ff.

Lapis manalis 270 ff.

— niger 118

Lares 63 ff. 103f. 117. 132.
384 f.

Luperci 68f. 117

Mamurius Veturius 61 ff.

Mana 116. 318

Manichaeer 237. 239 ff.
336 f.

Mars 61 ff. 65ff.

Miusegottheit 40 ff.

Menekrates 176 f.

Mesomedes 282

Mission in China 338ff,

— — Japan 1481

Mithras 123f.

Moira 89 ff.

Moénchtum 211f, 215 ff.

Mutterrecht 6

Mykenische Religion 84 fF.

Mysing 53f.

Nationalsozialismus und
Religion 874f.

Nerio Martis 73f.

Neujahr (rém,) 61f.

OktoberroB 67f,
Orphik 101f,
oscilla 64. 108f.

Pietas 101

Pittakos 66

Psychoanalyse 370f.

Psychologische Methode
11 ff, 751f. 1671

Ptah 43f.

Puppen 64

Rasse 4. 111 155f. 194 ff.
377



398

Regenzauber 270 ff.

Religion und Glaube 2 ff.
197 1.

Religionslosigkeit 2 f.
376 f. 380

Romische Religion 57 ff.
75ff, 1001, 270 ff. 294 ff.
352 ff.

Rundra 43

Runen 226

Salii 67f. 118
Saturnalien 64
Saulus-Paulus 264 ff.
Schatzfunde
(vorgeschichtl) 220 ff.
Semones 656f. 74
Sexuelles Denken 365 ff.
Sibyllinische Biicher 121.
126
Sondergdtter 73f. 104 f.

Register
Sonnenkult 15ff, 112 ff,
286 ff.
Steinzeit 366 ff.
Stellvertretender Kampf
75 fT.
Strafe der Gotter 246 ff.
Synagoge von Dura 350

Tacitus 5. 15, T7f.
Tanaquil 114
Taoismus 305fF. 317t
Jsopcyos 246 1T,
Totemismus 366
Totenkult 91 ff.

Tuisto 232

Tiirwunder 120

Universismus 306 ff.

Urmonotheismus 6. 154 fF.
347. 3671

(I

) {,

Vergils 4. Ecloge 125 1T.

Vilkische Religionswis-
senschaft 1 ff. 191 ff.
373 ff.

Vogelschau 294 ff.

Voleanus 59

Volkssage 227f. 330f.

Volto Santo 18f.

Wassergottheiten 222f.

Weltentstehungssagen
230 ff. 328

Ymir 2301f.

Zeus 851

— Keraunios 166 ft.

Zweigeschlechterwesen
231f. 3621L.

Zweikampf 76 ff.

Verantwortlich fiir den Inhalt: Prof. Dr. Friedrich Pfister, Wiirzburg.
Verlag und Druck von B. G.Teubner in Leipzig.

Printed in Germany.

g41098y,
\/



ARCHIV FUR
RELIGIONSWISSENSCHAFT

VEREINT MIT DEN

BEITRAGEN ZUR RELIGIONSWISSENSCHAFT

DER RELIGIONSWISSENSCHAFTLICHEN GESELLSCHAFT IN STOCKHOLM

UNTER MITWIRKUNG VON A. BERTHOLET , 0. KERN
H.LIETZMANN / E.LITTMANN / K.TH. PREUSS

HERAUSGEGEBEN VON
FRIEDRICH PFISTER  OTTO WEINREICH

WORZBURG TUBINGEN
UND

MARTIN P. NILSSON

LUND

XXXIII. BAND
HEFT 1,2

&

1 9 3 6
LEIPZIG /B.G.TEUBNER /BERLIN

Ausgegeben am 30. Juni 1936



Archiv fiir Religionswissenschaft

herausgegeben von
Professor Dr. Friedrich Pfister, Wiirzburg, Hofpromenade 1
Professor Dr. Otto Weinreich, Tiibingen, Melanchthonstr. 24

vereint mit den
Beitrigenzur Religionswissenschaft
der Religionswissenschaftlichen Gesellschaft in Stockholm
herausgegeben von
Professor M. P. Nilsson, Lund/Schweden, Bredgatan 23

Verlag von B.G. Teubner, Leipzig C 1, PostschlieBfach 380, Postacheckkonto Leipzig 51272

Gedruckt mit Unterstiitzung der Deutschen Forschungsgemeinschaft ( Notgemeinschaft der Deut-
schen Wissenschaft) in Berlin und der Religionsuissenschaftlichen Gesellschaft in Stockholm

1936: 25 Bogen in zwei Doppelheften. Preis Z.4 20.— bei laufendem Bezug, Einzelhefte
konnen nur so weit iiberzihlig geliefert werden. Bestellung durch alle Buchhandlungen
oder direkt durch den Verlag.

Manuskripte fir das Archiv fiir Religionswissenschaft sind an den Verlag B. G.Teubner zu richten,

soweit nicht mit den Herausgebern anders vereinbart. Manuskripte skandinavischer Forscher fir die

,,Beitriige zur Religionswissenschaft** sind an deren Herausgeber, Prof. M. P. Nilsson, zu senden.

Fir unverlangt eingesandte Manuskripte wird keine Gewihr ibernommen. Riicksendung ,,eingeschrieben

erfolgt nur, wenn entsprechendes Riickporto beiliegt. — Besprechungsexemplare sind nur an die Verlags-
buchhendlung zu senden.

INHALT

Zum neuen Jahrgang. Selte
I. Archiv fidir Religionswissenschaft /| Abhandlungen:

Die Religion und der Glaube der germanischen Vlker und ihrer religitsen Flhrer.
Eine Problemstellung. Von Friedrich Pfister . . . . . . . . . . . « . . . 1

Die nordische Religionsvorstellung vom Sonnengott und ihr Gestaltwandel. Von
Prof. Dr. Karl Bornhausen, Frankfurt a. M., Parzivalstr. 5 . . . . . . . . 16

Die Augsburger Cisa — eine germanische Gottin? Von Stud.-Rat Prof. Dr. R. Kohl,
Kiel, Niemannsweg 19a. (Mit & Abbildungen im Text) . . . . . . . . . . 21

Apollon Zuiv@eds and the Teutonic Mysing. Von Prof. Dr. Alexander Haggerty
Krappe, Washington, D. C. 409 Seventh Street S W. . . . . . . . . . .. 40

Uber das Wesen romischer Religiositit. Von Prof. Dr. Woif Aly, Freiburg i. Br.,
Lorettostr. 41 . . . . . . . . . . . .. L e e e e 67

Symbolisches Denken in Livius’ Bericht iiber den Kampf der Horatier und Curiatier.
Von Dr. Hans-Eberhard Wilhelm, Berlin-Lichterfelde, Luisenstr. 28. . . . . 76

II. Beitrige zur Religionswissenschaft der Religionswissenschaftlichen
Gesellschaft zu Stockholm:

Mycenaean and Homeric Religion. Von Martin P. Nilsson

.......... 84
II1. Archiv fiar Religionswissenschaft /| Berichte:
Rémische Religion 19256—1933. Von Prof. Dr. Ludwig Deubner, Berlin-Schlachten-
gee, Ahrenshooper Zeile 66. . . . . . . . .. . ... .. 0L L, 100
Die neuesten Forschungen auf dem Gebiet der japanischen Religionsgeschichte.
Von Dr. Karl Weidinger, Berlin SO, Fontanepromenade 10 . . . . . . , | 136
,,Der Ursprung der Gottesidee*. Eine historisch-kritische und positive Studie von
P. W. Schmidt. Von Prof, Dr. J. W. Hauer, Ttibingen, Eberhardshshe . . . 1562
Zum Dogma vom Urmonotheismus. Von Friedrich Pfister . . . . . . . . . . 160
1V. Archiv fiir Religionswissenschaft / Mitleilungen und Hinweise:
Die Katalaunische Geisterschlacht. Von Prof. Dr. Leo Weber, Diisseldorf, Grafen-
berger Allee 187 . . . . . . . & . . 4t e e e e e e e e e 162
Eine neue Weihung an Zeus Keraunios aus Niedermoesien. Von Dr. Christo M. Danoff,
Sofia, Boul. Zar Oswoboditel 6. (Mit 1 Abbildung im Text) . . . . . . . . 166
Ein neues Relief des dreiképfigen Reiters. Von Prof. Dr. Gawril I. Kazarow,
Sofia, Boul. Eulogij Georgieff 134, (Mit 1 Abbildung im Text). . . . . . . 170
~Jahwes Lehrlinge* im Buch Jesaja. Von Pfarrer D. Dr. Julius Boehmer, Kassel,
Parkstr. 27 . . . . . L L o0 L Lo oL o e e 171

Das Alter des Anthesterienrufes. Von Prof. Dr. 4. v. Blumenthal, Jena-Karfreit,
Erfurter Str. 12

Neues von Gott Gropp in Halle. Von Otto Weinreich . . . . . . . . . . .. 176
Bibliographie. (1. Juli 1935—1. Dezember 1935)
Hinweise und Aufgaben



Der Gott Ser Lhriften und Geiden

Bon Erid) Fajdyer

Profefior ber Theolngie an der Univerfitdt Jena

Rart. ZM 2.~

,&3 ift eine IWobltat, unter den in frudytlofer negativer Polemik verharteten Sdhriften,
die fih heute mit dem Rirdhenitreit befhaftigen, endlidy einmal ein Wort gu finden, das
pofitiven Weg zeigt. . . €S ware gu winjden, dap diefes Bud) allen Kreifen bekannt wird,
und dap der Weq, den der Verfaffer gebt, ein allgemeiner mwird.”

Theologifde Fadhfdaft d. BPhilipps<Unip., Marburg. 15. I. 35.)

Die Religion
und die Gemeinfdjaftsmadyte

Gegenwartsfragen der Religionsfoziologie
Bon Pfarrer Dr. Alfred A. KRrauskopf / Rart. B 2.40

»Die Ausfiibrungen des Berfafjers liegen auf einem fehr hohen ANiveau und mwerden
aweifellog im Rreife der Fadygenoffen ftarkites Interefie finden. Man kann nur wiinfden,
dap es dem Verfaffer gelingen mdhte, audy in die Brciteregtont der Theologie mit feinem
Anliegen vorauftopen, gumal er im SHlupabidnitt des Budes beadhtlidye Linien zur prak-
tijhen Theologie hin gieht.* (Paftoralblatter, Dresden.)

Derlag von B. &, Teubner in Leipzig und BHerlin

Neuerfdjeinung !

P. Helwig
Charvabterologic

Mit 12 Abbildungen auf 4 Tafeln. Geb. A/ 8.60

Was ijt Gharatter ? Wieweit ift er erfahbar und wie bedingt? Helwig unterjudit mit

felbjtindiger Kritif die gefamten Probleme der modernen Gharafterforihung: Strufturs

pjuchologie, Tupenlehre, Rafjenfunde, Dererbungslehre, Pydoanalyfe, Individual-

pjydologie, erperimentelle Gharafterfunde, Plydopathologie ujw. Er bietet damit die
rundlegung 3u einer neuen Lefhre vom Charalter.

Aus den erften Urteilen:

,Diefes Bud) bringt in flarer Spradje einen volljtindigen Iiberblid iiber die heutigen
Sebren der Charafterologie, jowohl der geiftess wie naturmiffenjdaftlidien. Die titijdye
Grfajfung aller wefentlidien Gharafterlehren und ihrer Problematit im Derein mit einer
Jorgfaltigen 3ufammenitellung des einjdldgigen Sdrifttums madt das Bud) su einem
willfommenen Nadjdlagewert fiix dyaratterologijfie Sragen.”

(Prof. Dr. ID. Entfe, Nlarburg, Unin. 6. 2. 1936.)

Devlagvon 6.6.Tcubner in Leipzig und Berlin

Durd) alle Budjfandlungen ju bejiefen



Veroffentlichungen der Forschungsinstitute an der Universitit Leipzig
Institut fiir Kultur- und Universalgeschichte

Neuer Band: Petl'llS de BOSCO

(Pierre Dubois) Summaria brevis et compendiosa doctrina felicis
expedicionis et abreviacionis guerrarum ac litium regni Francorum
Nach dem Cod. Lat. Nr. 6222 C der Bibliothéque Nationale zu Paris

Herausgegeben von Dr. Hellmut Kdmpf
(Quellen zur Geistesgeschichte des Mittelalters und der Renaissance. 4. Band )
Geh. B 2.80

Die vorliegende Ausgabe soll das Bild des vielleicht interessantesten fran-
zdsischen Publizisten aus der Zeit des beginnenden nationalpolitischen Denkens
und Handelns um 1300 vervollstindigen. Die oft zitierte, noch nie vollstindig
verdffentlichte Schrift wird hier erstmals als Ganzes vorgelegt. An den gerade
heute sehr merkwiirdigen Gedankengidngen des Pierre Dubois lassen sich alle
,,Grundkategorien‘‘ franzésischer Mentalitit und Politik in Vergangenheit und
Gegenwart klar erkennen.

Als Bd. 54 dev Beitriige zur Kulturgeschichte des Mittelalters und der Remaissance evschien
von dem Herausgeber des obigem Buches:

Pierre Dubois und die geistigen Grundlagen des franzis. Nationalbewufitseins um 1300
Geh. AH4 5.60

Verlag von B. G. Teubner in Leipzig und Berlin

Paul de Lagardes Kritik an Kirche,
Theologie und Christentum

Von Dr. L. Schmid
1935. 180 Seiten. 89°. Broschiert A4 7.50

Von den verschiedensten Seiten her ist heute die Frage nach dem Verhaltnis von Deutsch-
tum und Christentum gestellt. Immer wieder wird hiebei — ausdriicklich oder unaus-
gesprochen — auf die diesbeziiglichen Gedanken und Forderungen Lagardes zuriick-
gegriffen. Es ist darum eine absolute Notwendigkeit, diese Gedanken und Forderungen
zu kennen und sich iiber deren Tragweite klar zu sein. Die vorliegende Arbeit ist aus dem
BewuBtsein dieser Notwendigkeit herausgewachsen. Sie mochte mit dazu helfen, daB zu-
nachst einmal der Tatbestand deutlich erfaBt wiirde. Nur so kann esdann zu einer sauberen
geistigen Auseinandersetzung kommen. Jeder, der sich mit Lagarde beschiftigt, merkt
bald, welch eine fruchtbare Situation eine Auseinandersetzung gerade mit ihm bedeutet.
Bei Lagardes Kritik am Christentum handelt es sich ja nicht um mehr oder weniger
zufillige, zeitgebundene Streitfragen, sondern letztlich um Zentralpunkte des Gegen-
satzes zwischen christlicher und idealistischer Weltanschauung. Dieser Gegensatz ist
immer neu herauszustellen und auszutragen. Gerade auch heute. So gesehen, ist
Lagarde nicht bloB im landliufigen, sondern in einem hgheren Sinn aktuell.

W.Kohlhammer Verlag Stuttgart

__ Hierzns eine Beilage des Verlages Junker & Danhauot Berlin. die der Bea Leser emplohlen wird.
















